Utrecht University Library

Levensschets van G. J. Mulder

https://hdl.handle.net/1874/313139



https://hdl.handle.net/1874/313139

SieiRar et
St e
I5 :m‘-’m

Rl Sy
£

: :
SRt i
SR

PSR
s

el s
T 2 TSN o
SR e T
e sttt e Lty
e Er

et sty

[
STHR AR ST S
iy ey b ¥
ST T bt
i

Al T S ey s

=L 2 1=
et e o
celllnd

=

TR
A L e T et
T T

- T
o e
e

=

e
e
2 m;‘iwiﬂzﬁﬂf“
e e

ST e

L
AT

et e
e

=Rt el sates -
i v
=

—

.,.,3;.....:.:._..{-".

Tyt o3

S Lk et
M T
eIt

ST S S ]
delem i —ttma =
‘ﬁ;.hmm-.,éu.:....:u' Tt
i s e
T

el T Y
= -

]

PRy

Pt
i o T Ty
[ srm s 2 3
et oD e T i Lt L

At R
T et
B et e et

o
55

= -
et f sty

.
Ta

=TT
it R ST e defn ¢
Rt

e,

N e S
—?:.::H:-:::——Ht.:‘ A T
: I

gyt

n- oL

AT b g Fr
Pt P R e M e X L

e
e R Sy
R e
. 3 =9 -
i RS e
LTl

- =
e he i
T 35




OOR & 20

VYOORBUY










LEVENSSCHETS

VAN

€L WHEHEIRIE ST

DOOR

HEM ZELVEN GESCHREVEN
EN DOOR

DRIE ZINER VRIENDEN UITGEGEVEN,

I'homme naguit pour élre reconnaissant.
Von HumpoLDT.

EERSTE DEEL,

TWEEDE UITGAVE

UTRECHT.
Gesr. VAN DER POST.
1583,

T

0702 0492



)

s - ~ .
e . e - : .
: TIPS PN GRURTS, Nuwbopy,

b




VOORREDE

YAN DE UITGEVERS.

Eene lweede vilgave der ,Jievensschets van G. ). Munper"
’

ziel thans het licht. De eerste druk verscheen in 1881 en was in
één jaar lijds gekeel witverkockt. Met voorkennis van drie zijner
vrienden ondernomen , door één hunner nogmaals wmel zorg herzien
en van eenige weinige Lypografische misstellingen gezuiverd, is deze
druk gelijk aan de vorige, maar heeft ten doel om door billijken
prijs de wvele schoone gedacliden en practische wenken op den levens-

wey , in dit werk verval, in ruimen kring loegankelijk le maken.

Urneenr 1883,
Gesr. VAN DER POST.






INMOUD

VAN HET EERSTE DEEL.

MuxNe JevaD

STUDENT GEWORDEN (September 1819) .
MUNE VESTIGING T8 AMSTERDAM (Julij 1825)
MuUN vERTREK Naar Rorreapas (1826)

.

TERUGBLIK OP MIIN VERBLIJF e Rorrerpam

BEROEPEN 18 UrRECHT EN DAARNA (1840--1851) . . .

Te Urrrenr vaxy 1851-—1867

TERUGBLIK 0P MIN VERBLIJF TH UrrECHT

_ . . :N MIJN LATER
Mux verBLuY tr ApErpoors, 18671868, EN MIN LAT

VERBLIF TE BENNEKOM

.

Bladz.

229



TTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTT

I



INMOUD

VAN HET EERSTE DEEL.

Blade.
MuNg JEUGD 5
StupENT GEWORDEN (September 1819) . . -« Gk
MijNE VESTIGING TE AMSTERDAM (Julij 1825) . . - 104
My VERTREK NAAR Rotreenas (1826) ' 108
PERUGELIK OP MIJN VERBLIJE TE RorreErpas 12

‘VI

BinoEPEN TR UTRECHT EN DAARNA (1840—-1851) . . . . 139

Tr Urrgcar VAN 1851—1867 . . 199
TERUGBLIK OP MLIN VERBLIJF TE Urrecar . . 240
MuN VERBLIJE TE APELDOORN, 1867--18G8, EN MIN LATER

254

VERBLIJF TE BENNEKOM . . . . .« . «






Meermalen heb ik, in verschillende tijdperken van mijn leven,
cene uitvoerige schets bijeengebragt van hetgeen er om dat
leven en in dat leven is gebeurd en van hetgeen daarvan tot
mij gekomen is. — Ik schreef die schetsen, alsof zij voor de
pers bestemd waren na mijn dood, met het zekere voornemen
zo te vernietigen, en verscheurde ze ook na eenige jarem, na
20 herzien te hebben.

Daarin had ik een middel tot het aankweeken van erkente-
lijkheid aan allen, die mij welgedaan hebben, en bleef ik zelf
op de hoogte van de geschiedenis van mijn eigen bestaan.

De laatste schets ving ik aan te Utrecht in 1861 en zag haar
niet weder voor 1872 te Bennekom. Ik breidde haar toen uif,
en herzag haar in 1877

In de latere jaren kwamen er meer dan ééne omstandigheid
die mij deze schets niet deden verscheuren, als de vorigen,

voor,
cen goed vriend deden nalaten, om haar na

maar haar aan
mijn dood Of onveranderd nit te geven, of niets van haar in het

licht te zenden.
Daartoe heeft ook

berichten, die toonden, hoe

schreven worden, omdat daarin volstrekt niet aangegeyen werd,
1

bijgedragen het lezen van andere levens-
sulk een bericht niet moest ge-



wat bijgedragen had tot de genesis van den man, wiens beeld
men wil teekenen. ‘

Op de genesis komt het aan: dat is de natuurlijke historie

van den mensch; de natuurlijke, dat is de ware.
* De genesis: namelijk wie en wat er al toe heeft bijgedragen,
om den mensch te doen worden, wat hij geworden is; in het
psychische alzoo voor den mensch hetzelfde, wat in het physische
geschiedt bij de geologie voor de geognosie.

Hij, die de aarde wil kennen, moet nagaan, wat in en om
haar, wat me/ haar is voorgevallen.

Het is zoo: een mensch is een persoon, en tot zijne historie
behoort dus ook, wat hij gedaan heeft. Maar zijne geschiedenis
mag dezen naam niet dragen, zoo zijne handelingen niet worden
afgeleid uit hetgeen hij was; en wat hij was, was gewrocht —
voor een zeer groot deel althans — van zijne gehoorte, zijno
opvoeding, van hetgeen om hem heeft bestaan; voor een ander
deel van de vermogens, die hij van God heeft gekregen,

Yoor glorie is, dunkt mij, hier al zeer weinig plaats
men van hem eene natuurlijke historie zal geven.

En geldt voor de levenden de waarheid der woorden van Brx-
JAMIN Devesserr: il faut mériter les lonanges et les fuir”: zoo-
veel te meer nog voor afgestoryenen.

ZOO

Als tegenhanger van Baco, die zijn naam en nagedachtenis
vermaakte aan den vreemde en aan het nageslacht, steekt treffond
uit, wat Tacitus zegt in zijne Agricola. »Non quia interceden-
oum putem imaginibus , quae marmore aut aere finguntur: sed
SUt vultus hominum , ita simulacra vultus imbecille ac mortalia
nSUNE: /'m'nm mentis aeterna, quam tenere et «'xprimm'e,

non
sper alienam materiam et arvtem, sed tuis ipse

moribus possis.”
En zoo het dan in de beschrijving waarlijk te doen is om

die forma mentis interna, — en is het daarom niet te doen,
dan is het geheel alweder omwaarheid, — dan komt men steeds

tot de genesis terug en de woorden van vox Humsonpr
hierboven reeds afschreef, zweven dan onophoud

pen: yI'homme naquit pour étre reconnaissant.”
Geldt dit reeds,

, die ik
elijk op de lip-

wanneer men de natuurlijke historie geeft



3

van een vriend: hoeveel te meer nog, wanneer men die van
zich zelven geven wil.

Zoo dan mijne laatste levensschets zal openbllar worden na
mijn dood, verwachte niemand daar eigen lof te zullen vinden,
maar vooral dankbaarheid.

Ik heb onschatbare voorregten gehad; en zooveel mogelijk
de menschen te noemen en te roemen, die mij geleid en ge-
holpen hebben; de omstandigheden te beschrijven, die mij heil-
zaam zijn geweest, zal, zoo ik hoop, blijken mijn hoofdstreven
geweest te zijn.

Wat mij de Almagtige, buiten en boven dit alles, gegeven
heeft véér en bij mijne komst in deze oefenschool, die men
tellus noemt, kan ik weten uit hetgeen ik met alle menschen
gemeen heb: die kiem van iets Hoogers, die hier tot dat Hooger
komen moet.

Of ik meerder of minder dan anderen medebragt in deze
klassen, weet ik evenmin, als Gij het van u zelven weet.

Dat daarin een meerder en minder bestaat, acht ik voldin-
gend bewezen, want al dat nitwendige kan toch niets meer
doen dan tegenstreven of bevorderen: scheppen kan het niets.

Dat blijft dus ontbreken aan de beschrijving onzer genesis:
wij weten evenmin, van waar wij gekomen zijn, als waar wij
heengaan.

766 alleen konden wij in den besten zin des woords zedelijk
vrij zijn.

Wat anderen vaak een onoverkomelijk gemis heeten en door
hen duisternis wordt genoemd, namelijk: ,wat waart Gij en wat
zult Gij worden?” acht ik den grootsten zegen voor den mensch.

Dat elk onzer wveel, zeer veel geweest is, vé6r hij geboren werd,
is zeker; die het anders meent, heeft nooit een kind gezien.

Het poéta nascitur non fit, zoo het waar is, leidt dus fot
de algemeene waarheid: homo nascitur, non fit in terra.

Zoo het van mij had afgehangen, zou ik van de uitwendige
dingen een paar hoofdzaken, die ik nu slechts heb aangestipt,
als al het andere geteckend en beschreven hebben. Maar mijn
doel kon en mogt niet zijn, iemand voodeloos te krenken. Daarom



4

alleen heb ik hier gezwegen: om mijzelven had ik niets te ver-
zwijgen. Met alle menschen heb ik gedwaald, en waarom zou ik
dan die dwalingen willen verbergen ?

Ik laat deze woorden na voor mijne vrienden, en voor de
zeer velen, die mij blijken van toegenegenheid geschonken heb-
ben. Zij mogen enkel waarheid van mij verwachten.

Heb ik, naar het oordeel van hen, die mijne vrienden niet
zijn, in het volgende mijne gebreken niet genoeg doen spreken,
ik noodig hen uit die dan duidelijker in het licht te stellen:
door gebreken van anderen te leeren kennen, kan men exempels
bekomen, waarvoor men zich te wachten heeft.

Op biizondere naauwkeurigheid behoeven zij zich niet toe
te leggen: gedurende mijn leven gebeurde dat niet, en het heeft
mij geen oponthoud gegeven: ik kende hetjudicium difficile van
HirrocraTES.

Ten slotte zij hier vermeld, dat ik 27 December 1802 to
Utrecht geboren ben en dit afsluit Julij 1873, zoodat men in
het volgende tevens te wachten heeft een blik op den E

iurope-
schen toestand in het eerste 3/; deel van de zoo hoog geroemde
19de eeuw.



MIJNE JEUGD.

Het groote voorregt is mij te beurt gevallen, uit den burger-
stand te zijn voortgekomen. Noch weelde, noch armoede heb
ik gekend, en tusschen die twee uvitersten ligt het nijvere, het
bedrijvige, het dankbare leven der menschen, maar ook het
nuttige, het heilrijke voor anderen. De middelstand is de ge-
lukkigste: hij is ket volk. Dddr leven de beste krachten; dddr
schuwt men de luiheid; dddr moet men werken voor zijn brood.

1802 was voor Europa, en niet het minst voor Nederland,
een tijd van zorgen, van bezwaren. En de daarop volgende
jaren waren tijden van nog grooteren druk. — Voor mijne
ouders was die periode vol moeite: voor kinderen, die nog geen
besef hebben, eene bron van derving van veel aangenaams;
maar in dezelfde mate heilrijker in de toekomst.

De overdaad in de kinderwereld — en die mist men niet in
de burgerklasse — is eene bron van ongeluk in de toekomst;

want in die toekomst troetelt en streelt niemand den mensch,
die tot die burgerklasse behoort.

Zoo is mijne jeugd dan voor mij heilzaam geweest, omdat
ik tal van dingen heb moeten missen, daar elkeen, en alzoo
ook mijne ouders, toen leefde onder den zwaren druk van zware
tijden,



Mijne Moeder was de beminnelijkste der menschen, die mij
op aarde zijn voorgekomen. Ik heb haar als kind en als jong
mensch alfoos aangestaard en bewonderd, en het voorregt gehad,
haar te behouden tot mijn 24ste jaar, toen ik reeds twee jaren
als geneesheer in de maatschappi) werkzaam was geweest. Acht
dagen en acht nachten, acht etmalen achter elkander ZOI](_.lf_‘.l'
slaap, heb ik toen voor haar sterfbed gezeten, en meestal dien
tijd met haar gedachten gewisseld.

De laatste levensuren van die zoo teeder beminde waren niet
anders dan die, toen ik nog in mijne cerste jeugd was: in geen
karakter meer eenheid en vastheid, in geen meer innigheid en
liefde, in geen meer zelfverloochening en opoffering, in geen
meer toewijding.

Voor haar gezin was zij bijna te goed: zij wijdde er zich ge-
heel aan, zoodat zij zich geen rust, dikwerf geen nachtrust
gunde. Arbeidzamer vrouw heb ik nooit gezien. Daarbij altoos
tovreden van aard, blijde zelfs, maar aan de ernstige zijde;
volmaakte orde in haar doen en laten, in tijd en voorwerpen;
rein als zilver, zoodat wij kinderen volkomen geleerd hebhen,
wat zindelijkheid is.

In waarheid, in opregtheid, in de beste trouw, die ik heb:
ook in maatschappelijke opzigten heb ik, in haar stand , geen
betere huismoeder, geen betere gade gekend, dan zij was.

Straf heb ik van haar nooit gehad, en hare ernstigste he-
straffing was: ,,foei' kind! zoudt gij uwe Moeder dat verdriet
paandoen?” Die woorden, uitgesproken met den innigsten toon
van innigheid, zij deden elk dwaas voornemen der onge
Jeugd dadelijk verdwijnen en tot tranen stemmen: en het sneen,
»Van mij zult gij geen verdriet hebben,” aan haar liefdeyo) hart
uitgestort, hoe kon het achterwege blijven ?

Is het de borst, die welsprekend maakt: het is de
den geheelen mensch vormt. Aangeleerde kennis
Moeder niet veel, maar zij had al het beleid,
al de menschenkennis, vooral al de

oefende

borst, die
had mijne
al het doorzigt ,
kennis van het kimlorl[\\-’uu.
die de innigste liefde geeft zonder overleg; |

i die de meest volko-
men waarheidszin schcnkt, zonder verwijl; die de beste trogw-



7

hartigheid uitstort met overvloed en ten zegen van dengene, die
ze ontvangt.

Eene Moeder, die mensch is, een mensch, die Moeder is, zij is
schrander van hoofd; zij is kundig in alle dingen van haren
kring, want het hart, dat zij ronddraagt, maakt haar oneindig.
De liefde kent alle dingen, zij weet alle dingen, en wat zij heden
nog niet kent, dat kent zij morgen, want zij rust nimmermeer,

Wat zou de menschenwereld zijn zonder Moeders? Zij hebben
met de dieren gemeen, dat zij hare jongen verzorgen. Reeds
wordt uw hart gevoelig aangedaan, zoo gij den vogel, die eijeren
heeft uitgebroed, rusteloos ziet waken voor het heil van zijn
kroost en hij zich inspant om voedsel te verzamelen voor zijn
tijdelijk gezin; en Gij erkent er cene treffende zorg Gods in,
dat dit in de gansche dierenwereld zoo is ingerigt.

Dat heeft de Moeder ook, maar zij heeft daarboven en vooral
de rede, die hare zorgen duizendvoud verdubbelt:

oAan hare borst met melk gevoed,
SAoolang gedragen onder 't harte,
S VYerbindt het bloed.”

En als gij van haar geen voedsel meer behoeft, op den tijd,
waarop de jonge dieren de ouderen verlaten, dan begint de
edelste zorg der menschen-Moeder. Zij blijft u beschermen, zij
blijft u bewaken; al hare hoop is op u, al haar droomen is om
u, al haar wenschen is voor u. Zij leert u het hartje buigen
voor hetgeen waar is, de leugen leert zij u schuwenj zij leert
u de handjes vouwen en het oog ten Hemel rigten, terwijl uwe
knietjes gebogen zijn op de aarde. Zij wekt vertrouwen bij u
op en liefde, en spreekt u van liefde altoos, en altoos in liefde.
Zij geeft u raad en helpt u, en als gij leed hebt, drukt zij u aan
hare borst en doet u uw leed vergeten. Zij_hmt u nooit uit
haar oog gaan, maar zij bewaakt u, ook als gij het niet weet.

Zij is het, die u tot mensch doet opgroeijen, en zoo gij mensch
geworden zijt, is zij altoos de Moeder, de Moeder, die u nu niet
meer aan de borst, maar die u altoos in de borst heeft.



8
Zoo is eene Moeder, die mensch is.

Aan den eenen kant is het onschatbaar voorregt, zulk eene
Moeder gehad te hebben, voor mij eene bron van ongeluk ge-
weest in mijn leven, nadat ik van haar gescheiden was. Haar
beeld was en bleef in mij als dat van het ideaal van eene vrouw,
en leeft nog z66 in mij. Nergens heb ik haar wederga gevon-
den, en dat heeft eene ledige ruimte in mijn hart gelaten, als

in dat van een verliefde , die het voorwerp zijner innige ver-

cering verloren heeft en ronddoolt en zockt en toetst en ver-
gelijkt, maar altoos zich hoort toeroepen: ,neen, 2ij is het
Lniet.”

Aan den anderen kant dank ik haar millioenen beste dingen ;
om het voorregt uit te drukken, haar bezeten te hebben, daar-
voor ontbreken mij woorden, en ik heb dus diepe schaamte,
200 verre verwijderd te zijn gebleven van dat voorbeeld, dat
God mij de cerste 24 levensjaren geschonken had.

Eéne gedachte beurt mij te haren aanzien op, dat ik haar nooit

ééne seconde leed berokkend heb, dat haar liefdevol oog om
mij geen enkelen traan heeft gestort.

Mijn Vader was een man van kracht en van werkzaamheid ;
heelkundige te Utrecht; geen man yan boeken, maar van de
praktijk; sterk van ligchaam en onvermoeid in bedrijvigheid.
Zijn Vader was geweest regiment-arts, onder cen arts Hevuiaers,
den vader van Professor Hevriaers te Utrecht.

Mijne voorouders van vaders zijde waren militairen,
vader Jax WitLex Murper is te Zutphen geboren en was later
chirurgijin bij het Iste Bataillon van het Regiment Harpgxprogs-
infanterie, gewoonlijk te Bergen-op-Zoom in garnizoen,

Bij de komst der Franschen weigerde hij met zijn chef Heyri-
Gers den eed van nieuwe trouw af te leggen, en leefde daarna
in zeer eenvoudige omstandigheden. Hij Loos beginsel boven
levensonderhoud, Hij had 5 zonen en 5 dochteren, waaronder
mijn Vader, Jax Axprigs, die 6 Aug. 1776 te’s Hertogenhosch
gedoopt is.

Mijn groot-



9

Drie dezer zoons landden als jonge menschen aan bij den-
zelfden chirurgijn Densaexe te Utrecht, en moesten, van alles
verstoken, daar hun brood verdienen.

Moederlijke leiding heeft mijn Vader dus kort gehad, en vader-
lijke leiding heeft hij vroeg moeten missen.

Arme ouders! Mijn vader vroeg zonder liefderijke leiding en
mijne moeder, PETRONELLA VAN OuyereN, verloor als jong kind
hare beide ouders aan den rooden loop, te Randwijk, een dorp
in de Betuwe, schuins over Wageningen gelegen. Een oom in
Utrecht nam haar op, en die oom verkwistte alles, wat haar
aan ouderlijk erfdeel was overgebleven. '

Arme Ouders!

Mijn Vader was bij dien Derpare in eene zonderlinge school.
De chirurgie van die dagen was eene echte kunst, en nogzeer
weinig kunde. En die kunst was zuur en wreed. Maar DELBAERE
was bovendien een volkomen excentriek persoon en een harde
leermeester.

Had i% dus liefde in mijne jeugd en zorg en de innigste be-
langstelling: mijn vader was van dat alles verstoken geweest.
Ik mag dit niet voorbijzien, wanneer ik een verschil erken tus-
schen mijne Moeder en mijn Vader, een verschil, hetwelk il
erkend heb van de eerste uren mijner bewustheid, en dat in
de herinnering blijft voortleven.

Niet zoo vele voorregten als aan mijne Moeder, maar een
tal van voorregten heb ik aan mijn Vader te danken: inzorgen
voor zijn gezin was niemand ijveriger; in werkzaamheid en be-
drijvigheid geen beter voorbeeld dan in hem. Daarbij was de
man eerlijk als goud, openhartig en goedig, hulpvaardig zonder
wederga. Zucht naar voordeel was hem volkomen vreemd. Een
warm hart was zijn hart.

Zoo als hij dan ook mijne eerste jeugd gelukkig heeft ge-
maakt, was treffend. Zeer jong zijnde, vergezelde ik hem dik-
werf en ging des namiddags als kind aan zijne hand de zieken
zien in de nabijheid der stad: zalige uren, waarin ik in mijn
binnenste de hand gevoelde, die mij op den weg voorthielp,
huppelende aan zijne zijde: er was geen beter Vader dan ik had.



10

Het ontbrak hem niet aan nadenken oy

er de opvoeding zijner
kinderen.

Het woord gemal mogt evenmin worden uitgesproken
als het woord moeheid. Vroeg op, slapen in cen zeer koud ver-
trek, wasschen des winters met sneeuw , eenvoudig eten, nooit
snoeperijen en altoos bezig. ,Kom, breng dat briefje eens spoe-
»dig bij oom Wirnem; kom, ik sta op het antwoord te wach-
sten,” klonk mij menigmaal tegen, toen ik 8 en 9 jaar was.
En oom WiLLeyx woonde aan de Bilt,

een uur van het ouder-
lijke huis,

en ik vloog dat uur heen en dat uur terug, altoos

D)
drayvende, aan de Bilt geen oogenblik vertoevende na het bekomen
antwoord, want ,Vader stond er

op te wachten.” En hoe hard
ik ook geloopen had, altoos scheen het hem te lang, althans zoo
zei hij,

In mijne jeugd heb ik geen ver

schil geleerd tusschen onrein-
heid en sle

chtheid, tusschen ledigheid en kwaad, en ik ken dat
verschil nog niet. Ik laat daar, of het goed is, aan een kind
zulke voorstellingen te geven, maar ik verhaal wat er is

Zitten was voor ons kinderen ongeoorloofd, en toen ik al
voeten boven de tafel uitstak, moest ik er nog staande aan eten.
Ledig zijn was doodzonde: des winters netten breijen, om het
leeren af te wisselen, en des zomers, onder behoorlijk geleide,
als jongen van 8 en 9 jaren, des avonds naar Portengen en
Kockengen, naar Tien- en Achttienhoven, om met het opgaan
der zon de netten in het water te hebben, den ganschen dag te
visschen, en des avonds met de vracht naar huis te gaan. Din
vooral kwam het er op aan, het woord moe niet uit to spreken,
want dan werd het het minst verstaan,

Het moet wel met overleg zoo zijn geregeld dooy
dat hij mij dikwerf zulke visch-expedities toe
eigentlijk nooit weigerde, want ik had Zeer vroeg lezen geleerd,
en toen ik die kunst eenmaal verstond, was er aan het ver-
slinden van boeken geen einde, wat zeker mijn  Vader niet kon
voldoen.

mijn Vader,
stond, en ze mij

In waarheid: zoo ik alles wel herdenk,
visschen en loopen in de vrije
boeken mijner jeugd te danken,

heb ik meer aan dat
dan aan de meeste
meer aan dien vrijen blik

natuur,



11

rondom, meer aan dat stil gepeins daar aan dien waterkant,
meer aan dat wild rondvliegen, dan aan hetgeen ik las, waarvan
ik het meerendeel toch niet verstond. Natura non hominis voce.

Aan mijn Vader heb ik nog veel meer te danken. Inderdaad,
hij was geen man van boeken, maar zooveel te meer van de
praktijk in den ruimsten omvang. Handig was hij in hooge mate,
zoodat hij allerlei kleine voorwerpen maakte van allerlei aard.
Niet Gén oogenblik heb ik hem midden in zijn leven ledig ge-
zien. Van alle handwerken had hij eenige kennis, zoodat hij
mij ongezocht met alle handwerken deed kennis maken: in
Utrecht was geen bedrijf, dat ik niet van nabjj heb gade ge-
slagen; ik zou er honderd kunnen noemen, waarbij ik als kind
ernstig en bij herhaling heb stil gestaan, of ook wel verzocht
heb, het te mogen beproeven en het beproefd hebj eenvoudige
handwerken, fabrieken en trafieken: alles werd als nuttig behar-
tigd en op prijs gesteld.

Dat alles is voor een jongen uitnemend en verruimf ziju blik.

Mijn Vader was heelkundige en had eene groote praktijk; maar
dat was voor den werkzamen man op verre na niet genoeg. Hij
was ook kamerarius (kameraar) aan de buitenwijk van Utrecht,
de Bemuurde Waard, alzoo eene soort van Onder-Burgemeester
voor die wijk. Waarlijk geen lucratieve betrekking, maar zij
bragt hem met nog meer menschen en zaken in aanraking en
dat juist was hem behoefte. En daar ik hem dagelijks verge-
zelde gedurende eenige uren, was dit mij ook eene experimen-
tele school in menschen en zaken,

Door deze verhouding werd ik ook bekend met de overleg-
gingen, die gepleegd werden over de verdeeling van het water
in en om de stad Utrecht, de zorg voor sluizen en duikers ,
het bouwen van huizen, de inrigting van goten en riolen en
vele andere aangelegenheden van publiek of hygiénisch belang.
Van alles vernam ik het een en ander.

Ook het brandwezen behoorde in die wijk onder zijn ressort,
en bij elken brand in Utrecht nam ik aan het blusschen deel.

Maar dat was nog niet genoeg: de goede man was een best
tuinier, en leerde mij reeds vroeg bloemen kweeken en fijne



12

vruchten verzorgen. Van vogels van aller
vloed; hij had den lust bovendien,

die hij in het voorjaar mager kocht en in eene weide bij Utrech
deed grazen, en die ik regelmatig met hem ging bezoeken.
In het kort: mijn Vader heoft mij een zeer ruimen blik doen
werpen rondom mij en mij in duizend dingen ingewijd; aan he‘m
heb ik het te danken, zoo er iets universeels in mij gekomen is.
Zijne schoonste zijde was zijne innige liefde voor het behoud
van menschen-levens. Zoo Gij hem zoudt gezien hebben bij een
(lrenkeling — hij had er in twee do levensgeesten mogen op-
wekken — of bij een verslagene, bij brand of andere groot
onheilen: Gij zoudt den man zeker innige tranen van hoogere
ziulcvrougde hebben toegezonden. Dan was hij verre van een

gewoon mensch verwijderd, en volkomen beminnelijk in zijr
treffenden ijver,

lei aard was er over-
om koebeesten te yverzorgen.

Ik moet hiep eene omst

andigheid invoeren; die op mijn lover
den grootsten invloed he

eft uitgeoefend. Toen ik 3 jaar oud was
ontstond er des avonds te 10 uur in den winter brand in eer
huis, het vierde huis van dat mijner ouders; een sterke wind
woei van daar naar hot ouderlijke hui

Men vreesde, dat de
het huisraad mijner oud
het huis.

8.
geheele rij huizen zou afbranden, en a
ers werd alzoo gebragt in den fuin achte

Ik werd met de andere kinderen, onder
oogenblik, wit mijn slaap opgenomen en n
zonder iulichting van het geval.

de confusie van he!

aar huiten gedrager

Buiten komende overviel mi
de vuurgloed en bewoog mij diep. Wij kinde

tuin op een bed nedergelegd en den ganse
brand. Daarbii dat loeijen van den wind

ren werden in der
hen nacht zag ik dier

y dat gejoel van men
schen, dat aandragen van meubelen; voorts dieven, die in dg

tuin kwamen en niet zeer vriendelijk ontvangen werden :
woord, die nacht is mij geweest cen spook zonder
dat — hoeveel moeite ik er ook tegen heb aange
nooit meer verlaten heeft. Den eersto

in ¢é
wederga
wend — mij
n tijd kon ik njet slapen



13

of werd ik door schrik wakker uit mijnen slaap. Dat is mij
bijgebleven. Geen mensch méér bezorgd voor brand, dan ik mijn
geheele leven ben geweest. Misschien is er geen enkele nacht
in mijn gansche leven voorbij gegaan, waarin mij de gedachte
aan brand niet heeft bezig gehouden, korter of langer.

Daardoor heb ik ook mijn gansche leven cen afkeer van slapen
gehad, en heb ik mij aan niets minder schuldig gemaakt, dan
aan het offeren aan Morpheus.

Op grond van ervaring moet ik, ten gevolge van het ge-
noemde evenement, zeggen, dat het onwaar is, dat men aile
indrukken van de jeugd geheel ten onder brengen kan; want
weet dit, dat het leven eene voortzetting is van hetgeen voor-
afging, zij het dan ook in gewijzigden vorm. Sla, zoo Gij tot den
grond van den eigen aard der menschen wilt doordringen, de
geschiedenis hunner jeugd na, en kunt Gij van die jeugd niets
vernemen , staak dan uw onderzoek, want eene oorzaak heeft
cene oorzaak, en deze heeft weder eene oorzaak, en zoo voorts.

BainLy ontvlugtte den moordbijl niet, in de droevige fransche
reyolutie, maar bood zijn hoofd aan als een man. Zijne jeugd
was krachtig geleid. Di Coxporcrr — voortreffelijk als Baruny —
ontvlood het moordtuig, verborg zich, en ecindigde met vergifin
te nemen. Zijne moeder had hem, om hem gedwee te houden,
tot zijn elfde jaar in meisjeskleéren gekleed.

2 Quo semel est imbuta recens , servabit odorem testa din.”

Daarom teeken ik zoo vele bijzonderheden aan over mijne
jeugd. — Hoor maar eens.

Ten gevolge van dien onoverwinnelijken angst voor brand sliep
ik nooit in mijn leven op eene bovenkamer. Zoo ik niet gelijk-
vloers slapen kon, bleef ik waken, tot mij soms de vermoeidheid
overviel en ik dan toch een schijn van slaap kon genieten. Om
die reden was reizen, was een vertoef bij goede vrienden voor
mij of onmogelijk, of zeer bezwarend. Onder duizend gevallen
dit: reeds doctor te Rotterdam zijnde, moest ik een paar dagen
in Amsterdam blijven; ik ging van het eene logement naar het
andere, om eene benedenkamer te bekomen, en daar ik die
nergens vond, landde ik ten slotte aan in eene alles behalve



14

favorabele legerstede. Wel drie uren had ik vruchteloos gezocht.

Met een vriend zou ik, midden in het leven, een reisje maken
van 14 dagen. Na 10 dagen bad ik hem, snel naar huis te gaan,
want ik had niet ééne seconde geslapen.

Perioden van slapeloosheid overvielen mij dikwerf zonder be-
kende redenen, perioden, die soms 2030 etmalen duurden, en
eenmaal bereikte eene de ontzettende hoogte van 74 etmalen,
waarin ik niet ééne seconde geheel absent was. Mijne bezigheden
volbragt ik toch als gewoonlijk.

Gedurende 40 Jaren van mijn leven kwamen zulke perioden
voor, hoezeer dan ook, God zij dank! dikwerf kortere.

Bedenk, wat dit Op een mensch uitwerkt, en hoe zijne ge-
heele natuur daardoor meor of min gewijzigd worden moet.

En dat alles door dien brand, dien ik als kind van 3 jaren
bijwoonde !

En hebt gij u niet trachten te overwinnen in dit zoo groote
bezwaar? — Maar hoe kunt gij dat vragen?

Met wilskracht te voeden geraakt gij wel uit den slaap, maar
er niet in. Ik heb mij genoeg geoefend, niet te denken, en dat
hielp mij bij vermoeidheid altoos; maar de slaap was kort. En
moet gij dan dat niet denken bij herhaling in praktijk brengen,
200 wordt daf inspanning, en de slaap is voor vast geweken.

Door dat niet of nooit vast slapen heeft mij eene groote be-
wegelijkheid gedurende mijn gansche leven geplaagd of vep-
blijd, — hoe moet het heeten? — zoodat alles er meer of min
door bepaald is geworden, wat ik gedacht, gevoeld of gewild he

In één woord: neem dien brand uit mijne ¢
en gij hebt een geheel ander mensch.

b.
erste jeugd weg,

Kort na mijne geboorte werd ik monstrueus

dat de geheele faculteit over dat monster v
raadpleegd.

dik, zoodanig,
an dikheid werd ge-
Unanimo consensu zeiden de geleerde

er niets tegen mogt gedaan worden. Gelukkig inde
na eenige jaren was ik de magerste ondor de stery
jende, zoodat ik op mijn 12de jaar volgroeid w

heeren | dat
rdaad, want
elingen, groei-
as en na dat jaar



15

geen haar-breed langer geworden ben, en als ik het wel ont-
houden heb, ben ik over de zes voet lang, en behoor ik onder
de langste menschen.

In die periode van dikheid schijn ik van eene zedelijke prik-
kelbaarheid geweest te zijn, die alle grenzen te buiten ging.
Als ik mijn zin niet kreeg, schreeuwde ik mij achter adem,
zoodat men bezwaar zag in mijn leven. Mijn Vader, een man
van kort beraad, besloot mij dat af te leeren met een krachtig
middel, dat ik hier voorbij ga; het middel was probaat.

Straf de kinderen krachtig, zij het dan ook veel minder sterk,
dan mijn Vader mij deed. Maar help hen moedig in het ver-
nietigen van hunne groote gebreken. Tot groot nadeel der men-
schen geraakt dat nit de wereld, uit zoogenaamde humaniteit,
die echter eene valsche is.

Die groote prikkelbaarheid mijner eerste jengd is verminderd
met het afleggen van mijne bovenmatige dikheid, dat ongeveer
op mijn Hde jaar aanving, en van mijnen groeitijd, dat is van
mijn 5de tot mijn 12de jaar, herinner ik er mij geene teekenen
meer van, Misschien was het altoos meer of min die respectabele
kuur, misschien verandering van mijn geheele physiek bestaan
maar ware die prikkelbaarheid gebleven, ik zou mij uit mijne
jeugd meer dingen herinneren, die mij onaangenaam waren. En
ik herinner mij die niet.

Maar prikkelbaar ben ik gebleven gedurende mijn gansche
leven, en met het klimmen der jaren is dat eer toe- dan afge-
nomen.

In dat opzigt had ik den aard mijns Vaders, van wien ik
dan ook de rusteloosheid en voortvarendheid bij erfenis heb
bekomen.

Voeg daarbij altoos dat gebrekkige slapen, en gij weet ge-
noeg, dat ik mij zelden tot icts had aan te sporen, maar steeds
bezig ben geweest, mij te matigen en te temperen.

Opregt beleden: bijna niemand was, mijn geheele leven door,
in mijne oogen ijverig genoeg; en dat is dus teeken in over-
vloed, dat ik in geen fout ligter vervallen kon, dan in al te
ijverig te zijn.



16

Met mijn vierde jaar werd ik naar school gezonden bij Meester
vax Havy, eene gewone Hollandsche lees-, schrijf- en rekenschool
van die dagen. Men had er de plak, dat kostelijke school-in-
strument, dat in deze verlichte dagen zoo wordt uitgekreten,
en waarvan ik de volkomene verdediging als school-instrament
Op mij neem.

De school-monarch zat in zijne cathedra, en zag u eene be-
weging maken, die in zijn koningrijk niet geoorloofd was. Dan
wierp hij u een wollen bal of een ander zacht voorwerp toe,
en dan was uw ontzettend lot beslist. Dien bal moest gij terng-
brengen. De monarch nam dan zijn scepter, bestannde unit eene
houten schijf aan een steel, eene soort van platten presidialen
hamer; hij nam uwe regterhand en sloeg op de handpalm met
zijn plak één of meer malen duchtig, zoodat uw hand er warm
door werd. — De operatie was afgeloopen, en gij gingt weder
naar uwe plaats,

Daartegen kant men zich nu aan, en noemt het jonder de
»plak zitten” een toestand, die den mensch onteert.

Mijn oordeel is gansch anders. Voor ondeugende jongens was

het een kostelijk middel, want de sehande was groot, en daarin
lag de straf — niet in de slagen of de pijn.

En welk deel van het kinder-ligchaam zal minder letsel heb-
ben van een klap, dan de handpalm ?

Bij het ijveren tegen de plak, dat nu gedindigd is, maar dat
ik vol-op beleefd heb, heb ik dikwerf gedacht aan dien Ameri-
kaanschen roodhuid, die vox Humsonpr en BoxrLAxD een tijd
lang als bediende op hunne reizen volgde. Ook hij nam de
handpalm in duchtige bescherming; want zij was het lellerste
deel van den geheelen mensch.

766 weinig deerde ons de pijn bij de applicatie van die plak,
dat, vG66r men naar den monarch Oop weg ging, men een ha
uit het hoofd trok en dat met specksel bevestigde op de regtor-
handpalm , want dan deed de plak geen pijn. Zoo was het alge-
meen geloof op de school. En waar blijft dan de pijn?

Waarlijk: voer de plak weder in voor jongens, wa
meester geen raad weet

ar

armede de



17

De school van Meester vax Hann was overigens geen geluk-
kige. Een tal van kinderen, en één man met één of geen on-
dermeester - voor ons allen! Ik bleef er tot mijn 9de jaar, en
waarom zoo lang, dat weet ik niet. De man schreef schoon, maar
dat leerde hij ons niet. A, b, e, spellen, lezen; en als men
de Haarlemsche Courant kon lezen, de opregte Haarlemmer,
om het even of dat nu eene opregte Maandagsche, of eene op-
regte Zaturdagsche was, men was volleerd, en men werd summa
ciom laude geacht dignus intrare in nostro docto corpore, datis,
men werd in de maatschappij gezonden, of naar eene Fransche
school.

Het laatste yviel mij te beurt; en op mijn 9de jaar verwisselde
ik de school van Meester vay Harnrn met die van Monsieur Ter-
woar op het Janskerkhof.

Had ik mij op de eerste ongeloofelijk verveeld, op de laatste
was het niet beter. Op de eerste had ik geen woord gehoord
van Hollandsche taal, van geschiedenis, van aardrijkskunde,
maar ik had er leeren lezen, schrijven en vrij goed rekenen;
op de laatste was het Fransche taal, om ze te kunnen ver-
staan, en niet meer. Miine bedrevenheid in het rekenen gafmij
daar een pré, en daar ik mijne lessen spoedig kende, werd ik
bij Monsieur Terwoar weldra eene soort van ondermeester. Ik
was 11/, maal zoo lang als mijne medescholieren en scholierin-
nen, want, naar de eerbiedwaardige gewoonte van die dagen,
plaatste men de meisjes bij de jongens.

De Fransche school verliet ik op mijn elfde jaar, want wat
er te leeren viel, had ik er geleerd; fransch echter niet; dat
heb ik nooit goed gekend en ken dat nog niet. Ik heb alle ta-
len te veel verwaarloosd, en dat wel, omdat ik er in mijne
jeugd niet één geleerd heb en ik er later geen tijd meer voor had.

Mijn Vader was chirurgijn; zijn Vader was het geweest; twee
00ms, waarvan een gestorven was, waren, als hij, in de chirur-
gie opgegroeid; één, oom WirLem, was nog chirurgijn aan
de Bilt bij Utrecht en Maire daarbij en later Burgemeester.

2

.



15

Was het wonder, dat mijn Vader droomde van chirurgie, en
in chirargie zeker swmmum bonum zag? Kortweg: al mijne
broeders en ik werden, elk op zijue beurt, voor chirurgijns in
de wieg gelegd, en ik, als oudste zoon, had het cerste de eer,
in die chirurgijnswieg geplaatst te worden.

De anatomie was in die dagen voor chirurgijns de grondslag
van alles, en onder die anatomie bekleedde de osteologie foen
eene voorname plaats. In elk geval was zij het fundament. In
elke stad van eenige beteekenis had men toen ecne snijkamer,
waar onderwijs gegeven werd in ontleedkunde, en het is dui-
delijk, dat de chirurgen hot onderwijs daarin hielden voor zeer
gewigtig. Bij mij moesten de elementen der ontleedkunde er
vroeg in, en zoodoende had ik menschenbeenderen onder mijn
eorste speelgoed. 1k kende ze reeds, eer ik nog wist, wat zij
waren en hoe zij heetten. En toen ik lezen kon, kreeg ik,
naast het boek der Psalmen van Davip en der Evangelische
Gezangen, dadelijk Prexk , de ontleedkunde van PLEsk.

Elken Zondag viér het middageten kregen wij kinderen ons
weekgeld, mits wij een Psalm of een Gezang hadden geleerd.
Van het zitten in de ochtendkerk vol van verveling, nam ik
het boek, en leerde bij droog weder altoos mijn Gezang of mijn
Psalm, dravende in den tuin; dan naar Moeder gedraafd, om
overhoord te worden, en het weekgeld was mij zeker.

Die Zondagen — en passant gezegd — waren mijne gelukkigsio
dagen niet; ik moest altoos tweemanl en veelal driemaal naar
de kerk, en de preektrant van dien tijd was voor kinderen een
middel tot verveling; ik wapende er mij tegen, door cen boek
mede te nemen, maar het werd ontdekt, en ik moest geduldig
blijven onder vervolgprecken, soms uit de Openbaring van Jo-
naxyes of onder die over den Heidelbergschen Catechismus.
Waarlijk, de kerken waren mij toen geen gelukkige plaatsen.

Onder mijn ecrste speelgoed waren menschenbeenderen, en
toen ik lezen kon, kreeg ik vader Prexk, zooals ik reeds ge-
zegd heb. Ik zou nu Prexk leeren, en natuurlijk begon ik met
den titel en de voorrede en dan de osteologie zelve, Daarbij

had ik de beenderen voor mij, en reciteerde dan als een pape-



19

gaai vader Prexk over de leer der beenderen, met beende-
ren in de hand, telkens wijzende op een uitsteeksel of eene
holligheid.

Op mijn zevende jaar had ik de osteologie geleerd, en legde
ik, vader Pruxg over de osteologie reciteerende, wno tenore van
@ tot =, met titel en voorrede inkluis, voor mijn Vader en cen
kunstgenoot mijns Vaders een examen af, waarvoor ik bekwam
een zilveren zalfdoosje, naar dien tijd, zalven bevattende mef
de kleuren van den regenboog : wnguentum simplex, coerulewm ,
tliycsti-emm, balsawmum arcei, enz. Wat was ik gelukkig! Maar
ik kende toen de spreuk nog nict: quidquid agis, prudenter
agas, respice finen.

Nu aan het aderlaten, en daartoe het boek van Leurs over
dat onderwerp van buiten geleerd. Op mijn 8ste jaar werd daf
alweder yoor mijn Vader en zijn kunstgenoot gereciteerd, en
ten besluite, staande op eene stoof, door mij eene aderlating .
gedaan op eene yrouw uit de buurt, die daarvoor met plegi-
statigheid ontving cen zestehalf, zegge 51/, stuiver. En ik kreeg
cen zilveren lancet-koker.

Zoo was ik dan als held van zeven jaren geinaugureerd in de
praktische chirurgie en zag ik de oogen mijns Vaders tintelen
van vreugde, dat ik voor altoos gewonnen was voor het vak,
waarin hij een eldorado zag.

Na Leurs werd PrLesg weder opgevat en nu de spieren en
de rest gememoriseerd, en werden per partes mijne lessen we-
kelijks opgezegd voor dien kunstgenoot mijns Vaders, en op
mijn 9de jaar, te gelijk met mijnen plechtigen overgang van de °
Hollandsche naar de Fransche school, alweder een examen in
de rest van de ontleedkunde naar vader Prexx.

Dat memorisceren van boeken voldeed mij intusschen niet.
Ik moest de voorwerpen zelve zien en nam daartoe dieren:
want menschen-lijken schenen mij onbereikbaar te zijn. Allerlei
dieren seceerde ik, vooral vogels, konijnen en honden. Ik had
verlof bekomen tot het doen van vivisecties, en kon niet langer
webrstaan, te zien, hoe de inwendige huishouding van het orga-
nismus was, De motus peristalticus der ingewanden en het klop-



20

pen van het hart troffen mij in hooge mate. Ik vroeg, ik zocht
naar verklaring, maar vond nergens bevrediging. Dus viel ik
weder op het seceren van dieren, kwam op sceletteren en opzet-
ten, en weldra had ik een kabinetje van opgezette dieren en
sceletten.

Maar het menschelijk organismus trok mij toch steeds het
meeste aan, en daar mijn Vader aan mijn verzoek, om mij lij-
ken te bezorgen, niet voldeed, vatte ik het voornemen op, Om
ze mij zelf te verschaffen. Besef, dat lijken, ook nog in de
aarde, door bloedverwanten met hun hart gevelgd worden,

had ik toen niet: lijken waren voor mij objecten, — zoo had
ik dat als jong kind geleerd, — om er kennis mede te malen.

Het was toen ik op de Fransche school was, en dus tuss-t.:l:cll
mijn 9de en 11de jaar, dat ik het plan vormde, om cen‘lulr te
halen uit een graf. Eene opene begraafplaats was er mf"f! in Flo-
renboomgaard, waar nu de werkplaats pELiRan den R’J“f‘l‘?""'
weg te Utrecht. Elken namiddag ging ik 2 1“"“1" om te zien,
of er ook nicuw omgewoeclde aarde was. Eindelijk zag ik, dat
er dien dag een lijk ter aarde was besteld. Mijn weekgeld, &
51/, stuiver, had ik gespaard, en met den m.am van onze-schonu-
maakster, vrouw Jaxsex, had ik voor lang in het geheim over-
legd; hij zou mij helpen voor een driegulden. Wij trokken dan
des avonds om 9 uur in den nazomer, ik gewapend met een
waschzak , naar Florenboomgaard, klommen over de palissaden
heen, groeven met onze handen de kist bloot, maakten die open
namen het lijk er uit, deden het in den waschzak en bragten het
voor de palissaden. Maar hoe het er nu over te krijgen? Hin-
delijk gelukte het. En hoe het nu naar huis te brengen? Te dra-
gen, dat was te gevaarlijk; dat bleek eerst nu, ten bewijze, als
het nog noodig is, dat vriend Jaxsex in doorzigt mij niet veel
overtrof. Na beraad ging hij een kruiwagen halen, bleef ik 1/,
uur bij het lijk wachten, plaatsten wij het op den kruiwagen
en reden, zonder eenig nadenken, door de menigte aan de (a-
thm'ijuc—pourt, waar juist te 10 uur de Leidsche schuit was
aangekomen, en zoo naar huis.

nWat is dat voor een geluid?” riep mijn Vader, toen de



kruiwagen door het huis reed. .Ik zal het U straks zeggen,”
was mijn antwoord, en toen ik het zeide, en er bijvoegde, dat
ik onmogelijk langer zonder kennis van het menschelijk ligehaam
blijven kon, zonder het zelf te hebben onderzocht, en hij mijn
verzoek om lijken niet had ingewilligd, ontving ik geene enkele
berisping, maar de verzekering, dat hij er in het vervolg voor
ZOrZen Zou.

Dat eerste lijk, ik was er door geene kracht van af te bren-
gen, niettegenstaande het in het volste bederf was overgegaan,
maar ontleedde het in elke rigting.

Ik heb hier eene groote misdaad mijner jeugd opgenomen,
en toch ik was onschuldig. Schender der graven was ik, maar
ik kende de beteekenis van graven niet, en wat ik er van zal
gekend hebben: ik gevoelde niet in het allerminste, dat ik eenig
kwaad deed. Diefstal was het in mijn oog niet, want het lijk
moest toch vergaan, en véér het vergaan zou, zou ik er van
geleerd hebben. Dat leeren, het was bij mij alles dominerende,
en daar mij geleerd was, dat anatomie het summuwm bonum was,
was het mij onweérstaanbaar, lijken te hebben.

Duizendmaal in mijn leven heb ik met weemoed en schaamte
op die daad teruggezien, want wat een lijk is en dat het aan
de bloedverwanten behoort, en zeker niet in het geheim mag
worden weggevoerd, heb ik daarna diep leeren verstaan.

Hem, die meent, dat van alle toestanden der jeugd wat over-
blijft in het volgende leven, kan ik de verzekering geven, dat
het niet juist is. Geldt het morele onderwerpen, zoo kan men
de verkeerdheid met wortel en tand uitroeijen; van intellectuéle
beweer ik dat geenszins.

Mijn Vader hield woord en bezorgde mij lijken, bij wie ik
in dezelfde kamer sliep, en die ik den ganschen dag ontleedde;
ik sliep er bij, omdat zij mij zoo veel waard waren en ik zein
een ander vertrek niet vertrouwde. En dezelfde persoon, die z66
als kind bestond, die honderden lijken onder handen en later
als  geneesheer onder de oogen heeft gehad, is in klimmende
mate ernsticer geworden bij den aanblik van een lijk, in klim-
mende mate dieper bewogen, en een lijk meer en meer be-



2

¢
-

schouwende als een voorwerp, dat aan cen geest tot tijdelijk
werktuig gegeven was.

En wat den kerkhofs-roof betreft: geen schepsel kan er meer
afschuw van hebben, dan ik er, nadat mijne passie voor anatomie
voldaan was, in klimmende mate van heb gehad en heb, Dat
ik mij daaraan heb sehuldiy gemaakt, het is zoo verre van mij
verwijderd, alsof ik het van een ander in een boek zou gelezen
hebben; en ik heb het toch gedaan.

Men ziet er uit, dat men een kind alles leeren kan, zonder
hem alles te¢ leeren: anatomie was het wachtwoord mijns Va-
ders; ik, onecindig dorstig naar kennis en van volkomen vast-

hondenden wil zie, daar trekt de knaap in den donkeren avond

het kerkhof op, zonder te weten wat hij doet.

Vergeet intusschen hierbij ééne zaak niet: de anatomische
oefeningen zijn, sedert Vesanivs, geoorloofd, naar de denkwijze
der beoefenaars van de ontleedkunde. Lijken worden ontleed,
ter kennismaking voor de jongeren en voor onderzoekingen van
de mannen der kunst. Rr zijn tal van kabinetten, enkel van
deelen van menschen-lijken, en de bloedverwanten der overle-
denen, wier lijken daartoe dienden, weten van den roof, hier
gepleegd, veelal niets.

In zulke overwegingen ben ik in mijne jeugd opgevoed: ik
was degene, die, bij het onderzock van lijken van aan twijfal-
achtige of onbekende ziekten gestorvenen als kind tegenwoordig,
belast werd door mijn Vader of anderen, mij te verwijderen
met het gestoorde orgaan.

Daarin zie ik nog geen kwaad, mits men aan de bloedver-
wanten zegge, wat het huis wordt uitgedragen.

Mijne slechtheid in den kerkhofs-roof was geheime wegneming
en wel van het geheele lijk, zoodat, zoo de bloedverwanten het
zouden vernomen hebben, zij door den roof ontroostbaar bedroefd
hadden kunnen worden, indien zij zouden hechten aan Lhe
platen huis” van den hun dierbare. Dat was de misdaad van mij.

Wat mij persoonlijk betreft : men moge veilig mijn lijk
bruiken, waarvoor men wil: ik hecht er niets aan,
onbepaald tegen elk tecken op graven.

tEver-

(Pe-
B
en ben zelfs



23

Ik ga veel verder: het is mij onaangenaam, op de graven
namen en voornamen en nog meer te lezen: men behoorde hoog-
stens er op te schrijven: lijk van N. Praalgraven zijn mij eene
ergenis en tombes teekenen van onbekendheid met geest en stof.

Dat alles is nog oneindig dwazer dan de eultus van den genius,
waarover Gij, en te regt, onzen tijd streng veroordeelt.

Een praalgraf is in mijne oogen eene bespotting van de on-
aterfelijkheid.

Uit mijne jeugd, zoolang ik school ging, dat is van mijn 4de
tot mijn 11de jaar, zijn de volgende zaken niet zonder betecke-
nis voor mijn volgend leven geweest.

Het vrome gemoed van mijne aangebedene Moeder had mij
zeer vroeg den Bijbel in handen gegeven, en ik was al spoedig
des ochtends en des avonds de huiselijke voorlezer uit dat tref-
fende boek. In elk goed burgerlijk protestantsch gezin werd
toen in ons land dagelijks eens of tweemalen hardop gelezen
voor al de huisgenooten. En dat geschiedde uit een grooten
Staten-Bijbel, in bruin leder en met koperen sloten. Die Bijbel
lag op een kleinen lezenaar op voetstuk, en was alzoo het
cerste meubel in de huishoudkamer.

Eerbiedwaardige gewoonte: waarom zijt gij zoo verdrongen!

Een uitnemend bijbelsch prentenboek, in twee deelen, met
korte aanwijzigingen bij elke prent, vervulde mij daarbij. Dui-
zend en déénmaal viel mijn oog op dien stralenkrans om het
achtbare hoofd van Juzus, duizend en éénmaal op dien persoon
met hoornen en bokkenpooten, en waar en hoe ik zocht, er ging
bij mij geen licht op. Het woord Drieéenheid vervulde mij altoos ;
altoos dat uitsterven van het geheele mensehdom en dan opstaan
uit de graven, en dan die scheiding in schapen en bokken; altoos
die hel, die in mijne prent regt verontrustend was voorgesteld.

De brave dominus Breverrno Brouwer, die mij uit HrLoex-
BROEK leerde en mij op mijn 13de jaar tof lidmaat der Her-
vormde Kerk aannam , gaf mij niet wat ik behoefde: wat ik
vroeg, dat waren, zooals hij zeide, verborgenheden, waarin de



24

mensch niet kon doordringen, en daar het steeds verborgenhe-
den voor mij bleven, en ik met verborgenheden nief voort kon,
wenschte ik in de theologie te studeren.

Die begeerte ontstond reeds vroeg in mij, en ik uitte haar
tot vervelens toe aan mijn Vader, die er, om der wille van de
chirurgie, nooit van hooren wilde.

Mij is geleerd, dat twijfelen zonde was, en ik gevoelde toch
niet, dat ik kwaad deed, terwijl ik van alles vroeg: hoe is het?
en is het wel zoo? wat toch van fwijfel weinig onderscheiden
was. lk durfde nicts verwerpen, maar een tal van dingen uit
Herrexsroex en uit den Bijbel en uit mijn bijbelsch prenten-
boek heb ik nooit kunuen aannemen als jong kind, en openhartig
moet ik bekennen, dat, wat men mij ook heeft voorgohoudcn,
hoeveel ik ook later met ernst gelezen heb over onderwerpen
van godsdienstigen aard, er nooit in mij iets anders is geplaatst
geworden, dan hetgeen ik als jong kind heb erkend,zoo te Zijn.

En om hier niet in het onbestemde to blijven: ik heb den
Bijbel vrij gelezen en vrij opgevat; mij niet laten leiden door
hetgeen er staat, maar hetgeen er staat getoetst aan eene stem
in mij. Was er weerklank, dan nam ik het aan; was er dishar-
monie, dan kon ik het niet aannemen en nam het dus ook niet.
Hoevele malen ik ook beproefd heb, mijzelven daarbij te doo-
den, het is mij in niets en nooit gelukt. En toen ik eindelijk
leerde inzien, dat aannemen in den zin van innemen onyrucht-
baar is en tot huichelarij kan leiden, heb ik als kind voor vast
bepaald, over welke punten ik nooit meer te handelen had met
mijzelven, en daarbij ben ik gebleven.

Jong was ik dus reeds een voorstander van het quatenus ,
dat later de kerk zoo heeft bewogen.

Na mijn 13de jaar heb ik geen strijd in deze zaken meer in
mij gevoeld en niemand meer geraadpleegd over voor mij duis-
tere punten, want ik had bespeurd, dat niemand mij helpen kon.

Zooveel was wmij toen gebleken uit het treffende voorbeeld
mijner beminnelijke Moeder, — die geen schepsel om welk aan-
gekleefd dogma ook eenig woord zou hebben gegeven, dat niet
liefdevol was, die ons ook bij de dogmatick nooit bepaalde, —



2

dat het niet het al of niet omhelzen van dit of dat, maar dat
het het zijn is, waarop het aankomt.

Laat ik hier nog een woord bijvoegen.

De uitwendige wereld kan uit die wereld gekend worden,
en in die kennis, die aanschouwelijk is, kunt gij door menschen
geholpen worden.

Zoo is het, tot zekere mate, ook in den kring van het on-
zigtbare verstandelijke. Overal, waar begrippen kunnen gepre-
ciseerd worden, moeten zij, zoo mogelijk, naauwkeurig worden
gemaakt, en daarin kunt gij geholpen worden.

Maar in het zedelijke is dit deels anders. Daarin moet gij
vooral u zelven yormen.

Dit geldt van de zedeljjkheid in den ruimsten omvang. Ik
erken, dat ook hier begrippen een deel van het fundament zijn;
maar het gebouw moet gij zelf ordenen en alles zelf bouwen,
wat er van zal voorkomen.

Dat, dunkt mij, verstaat men alsnog veel te weinig.

De zaak is te breed, om haar hier te behandelen, maar ik
kon er toch iets van doen zien.

Uwe menschelijke natuur zal toch voor uw zedelijk leven eene
hoofdzaak zijn. Die natuur nu kunt gij alleen leeren kennen,
door u zelven waar te nemen. Wat gij van uwe evenmenschen
ziet, zijn uitwendig sprekende verschijnselen van die mensche-
lijke natuur, die u nooit diep in die natuur kunnen doen door-
dringen. Dat kunt gij alleen in u zelven, mits gij voor u zel-
ven innig waarheidlievend en opregt zijt.

Maar zijt gij dat, en is het u ernst: welnu, dan hebt gij u
zelven slechts te doorgronden zonder ophouden, en gij zult in
u de geheele natuur van den mensch vinden: een ander heeft
niets meer en niets minder dan gij hebt, wat uwe nafuur
betreft.

Hiermede ben ik geen volgeling van Coxrusivs geworden,
die in zijne stellingen onder anderen opnam: ,van nature zijn
sde menschen gelijik; door opvoeding worden zij verschillend
svan elkander.”

Ik ken evenmin als de groote Chineesche wijsgeer, die 551



26

jaren vG6r onze jaartelling geboren werd, de menschelijke na-

tuur, en met de woorden ,een ander heeft niets meer en niets
sminder dan Gij hebt, wat uwe natuur betreft,” kan ik slechts
algemeenen aanleg bedoelen. Wie wil er handelen over den
aard van onzen aard?

Het leeren kennen is ook hier onderscheiden, niet meer; maar
dat onderscheiden van hetgeen tot onzen eigen aard en wezen
behoort, is dan ook zeker een onzer ecerste pligten.

Het ken u zelven, dat eenmaal geplaatst was boven die tref-
fende school der oudheid, is de grondslag van uw geheele zede-
lijk, en alzoo ook van uw godsdienstig leven.

Als kind heb ik gevoeld, dat dit cene onwedrsprekelijke waar-

heid was, en ik ben er alles aan verschuldigd.
Alzoo

hel ik
ben ik

hebben mij theologische kwesties nooit meer bezwaard,
aan zoogenaamde philosophie niet veel gehecht, maar
eenvoudig den weg blijven wandelen van inwendig te
vragen: fhoe is het daar?

Ik dank er God voor, maar weet helaas! niet juist meer,
aan wien of aan wat ik dit in mijne jengd verschuldigd ben
geworden.

Het zal naauwelijks noodig wezen, hier op te merken, dat ik
het ken w zelven hier in twee beteekenissen heb opgenomen.

In de ecrste plaats : wie en wat is de mensch? en dan: wi¢
2t Gij onder de menschen?

Wie en wat is de mensch?

Inderdaad, diep kunnen wij in onzen aard niet doordringen,
zooals wij dat in niefs kunnen doen. Maar raadselen zijn er al-
leen voor hem, die niet rustig en stil aanschouwt en overweegt,
wat hij wenscht te kennen. Men noemt dan ook de me
lijke natuur voor den mensch dén alleen een raadsel
in kalme en diepe contemplaties een vreemdeling s,

Te leven in u zelven, thans niet in de over
hoedanigheden, maar van uw wezen,
zekere rust omtrent dat wezen, en

met hoop en vertrouwen vervulle
Die overweging zal u meer

nsche-
y 200 men

weging van uwe
zal u meer en meer geven
die rust zal u MEer en meer

n, dat het u wel zal gaan,

en meer doen verstaan, dat gij een



27

persoon, alzoo cen zedelijk ens zijt, en dat gij alzoo niet onder-
gaan zult.

Dus dat gij leeft en zult blijven leven.

Voorts, dat gij een schepsel zijt, en dat er dus een Schepper
is, en dat uw persoon alzoo in een innig geestelijk verband
stant — althans behoort te staan — met den Eenigen Formeer-
der der zigtbare en der onzigtbare wereld.

En duizend dingen meer zult gij vinden, indien gij u slechts
in uwe inwendige comtemplaties als een kind tegenover de
heilige waarheid stelt, vragende als een kind, en wachiende als
Newrox deed, tot u de Almagtige licht stort in uw kinderlijk
gestemd gemoed.

En wie Gij zijt onder de menschen, dat is, of gij in deze en
die hoedanigheden achter anderen staat, en hoeverre gij ten
achteren zijt; of uw grond wel zuiver en opregt is, dan wel of
#ij u zelven bedoelt en alzoo de leugen liefhebt; voorts of gij
traag ziit of opgewekt, lal of moedig; of gij vrij zijt of slaa/,
en duizend dingen meer: alles zal u nit den hoorn des over-
vloeds, dien God altoos voor waarheidlievenden uitstort, ge-
worden , zoo gij in uwe inwendige overwegingen wacht als ecen
kind, zooals Newrox deed bij zijne talrijke groote ontdekkingen ;
z00 gij vraagt als een hongerig kind naar brood, om waarheid
en enkel waarheid deelachtigs te worden.

Op deze wijze is men goed voorbereid om opregte Godsdienst
te belijden, te belijden met het hart, en die belijdenis te doen
afdrukken door het leven.

De genoemde voorbereiding behoeft daartoe echter hulpmid-
delen, en die hulpmiddelen zijn, wat men noemt, openbaring.
Kent men de menschelijke natuur en weet men, welke plaats
men onder de mengchen bekleedt, dan kent men God nog niet,
den persoonlijken, geestelijken God, die niet slechts de werel-
den geschapen heeft en onderhoudt, maar die, als Oneindige,
AI”‘"tegenwuurdige, Alwijze en Algoede geest, ook aan het hoofd
staat der zedelijke wereld.



28

Voor. een deel moge men den Oneindige door eigen inwendige
waarneming leeren onderscheiden, er moet veel bijkomen, zal
dat onderscheiden verheven worden tot kennen, vereeren en
liefhebben; en wat daartoe strekt, noem ik openbaring.

De geheele zigthare natuur is eene zoodanige openbaring
Gods. Kerst moge de donder den mensch inwendig van een
Hooger wezen getuigd hebben, of de eerste aanblik van het
vuur, of de zon, de maan en het oneindige gesternte: langza-
merhand wordt hem de geheele zigthare wereld openbaring Gods,
in het groote en in het kleine ; de aanblik van den grenzen-
loozen sterrenhemel doet hem verstommen, en toch kan men met
PriNivs zeggen: nusquam magis quam in minimis tola est Natura.

Maar er is nog eene andere openbaring, die door de oogen
en de ooren van den geest verkregen worden kan: zij is het-
geen de groote geesten van ons ge.;‘.lacht in hunne helderziend-
heid hebben gevonden in het gebied van het onzigtbare, of
hetgeen yrome mannen, wanncer zij zich tot God verhieven, in
zich hebben ontwaard, hetgeen dan te regt geheeten wordt:
dat zij dit van God regtstreeks hebben bekomen. Die verheven
geesten hebben dit een en ander opgeteckend of doen opteeke-
nen, en zoo is er een schat verzameld van zedelijke en gods-
dienstige gedachten en gevoelens, die aan U en mij kuunen
bekend worden en waardoor wij het oneindige voorregt hebben,
nu op cenmaal hetzelfde te zien, te denken, te gevoelen, wat
de genoemde geesten gezien, gedacht en gevoeld hebben. Wij
kunnen gewone menschen zijn, in wier geheele leven niets van dat
verhevene zou opkomen, — en vernemen wij, wat de genoemde
verheven geesten ons hebben nagelaten, en staan wij daarbij stil,
en nemen wij dat goed ter harte, dan kunnen wij op ee
in het volle bezit dier treffende gevoelens en gad
waarin die groote mannen,
verkeerd.

Zoo openbaart zich dan de Almugtigu
voorregten van ons geslacht, en zoo br

nmaal
achten geraken,
die ze het eerst ontwaarden, hebben

aan enkelen, aan be-

: engen deze die openba-
ring aan anderen over, en verspreidt zich zedelijk licht over de
menschheid. : ;



29

Ik heb hierboven van den Bijbel gesproken. Dat boek telt
eeuwen, en het is dus onvermijdelijk, of hetgeen daarin voorkomt,
draagt telkens de kleur van de eeuw, waarin hetgeen daar staat,
is opgeteckend. Daar nu de ontwikkeling van ons geslacht niet
stilstaat, is het in het geheel niet vreemd, dat in zeer oude
schriften voorstelling en inkleeding van daarin voorkomende
zaken thans niet meer geheel en al worden verstaan. Het is
dit, wat ik boven bedoeld heb, toen ik zeide, dat ik over zaken,
in den Bijbel voorkomende, die mij niet helder waren, mijzelven
niet meer heb bezwaard en er anderen niet over heb aange-
sproken; maar, deze voorstelling en inkleeding daargelaten: de
Hoogere waarheden, die in dat boek voorkomen, zijn van zoo-
danigen aard, dat waarlijk aan dit boek in het bijzonder de
naam mag gegeven worden, de openbaring Gods te bevatien.

Daarmede wordt niet gezegd, dat de Oneindige zich niet op
treffende wijze openbaart in de stoffelijke wereld; ook niet, dat
niet millioenen gevoelens en gedachten van menschen, die niet in
den Bijbel zijn opgeteckend, niet ook zijn openbaringen Gods.

Laat ons kort zijn en de onwrikbare waarheid uitspreken:
al het goede komt van God en alzoo is al, wat goed is, cene
openbaring van Hem. Maar ik heb toch hier meer bijzonder het
oog op Hoogere waarheden, en hij, die ze in den Bijbel zoekt,
zal ze, met eerbiediging van al het goede, dat ook buiten dat
boek gevonden wordt, daarin in de volste mate aantreffen.

Bij onderscheiden volken der oudheid leefde op velerlei ge-
bied, althans bij de Coripheeén, klaarheid en helderheid, maar
in de kennis van God en in de kennis der natuur was de oud-
heid kind. De kennis der natuur is, opmerkelijk genoeg, ecerst
kort geleden in het licht getreden.

Aangaande God en goddelijke dingen heerschte er duisternis
op aarde; niet één, maar onderscheidene Goden vereerde men,
en zedelijkheid en Godsdienst moesten daar gebrekkig zijn. Dat
volk der oudheid, waarnit het Jodendom is voortgesproten, er-
kende één enkelen, persoonlijken God; kinderlijk en eenvoudig,
maar de grond was gelegd tot een zich steeds verheffenden
toestand. De God van AprAHAM, en ABRAHAM was de eerste



30

Jood, was magtig en eischte gehoorzaamheid, maar was ook
eenvoudig en vereerde hem zelfs met een bezoek. De grond was
gelegd yoor een zuivere dienst van het Opperwezen ; uitstekende
mannen, die tot het volk van Israél behoorden, zuiverden het
Gods-begrip en breidden het meer en meer uit; maar zij zagen
ook in den Allerhoogste den kenner der harten en den zedelij-
ken Wetgever: Hij moest vereerd worden en aangebeden; Hij
gaf zijne goedkeuring op het goede en strafte het kwade. DavID
en Savoso, Jos en de Propheten, zij openbaarden of den Al-
magtige, of den Wijze, 0f den Goede, Of den Regtvaardige; 2ij
openbaarden dingen aangaande het Hoogste wezen, waarvan bij
andere volken toen niets gevonden werd.

Uit dat volk Israéls is Jezos van Nazareth geboren, die al
wat or groots en verhevens in het Oude Verbond voorkwam,
met ongekende helderheid tot één bragt, maar er openbaring op
openbaring bijvoegde: nieuwe begrippen, nieuwe waarheden,
niet door redeneren gevonden of door redekavelingen gestaafd,
maar op eenmaal uitgcspro]:cu, om door de volgende eenwen
als eeuwige waarheden erkend te worden. Hij zag in zich zelven
den Messias, dien de Joden lang verwacht hadden, om hen uit
maatschappelijke slavernij te verlossen ; maar oneindig daarboven
verheven, zag hij in zich zelven den Verlosser van het gansche
menschdom, niet van maatschappelijke slavernij, maar van gees-
telijke. De waarheid zal w vrijmaken, was eene zijner treffende
openbaringen; derhalve geene leer, geene woorden van menschen,
maar God, want God is de waarheid. Die God was bij hem
enkel liefde; hij noemde Hem zijn Vader en zag in zich zelven
den zoon van God. Hij was z46 dom'drongen, Gods wil te ken-
nen, dat hij uitsprak; die mij ziet, ziet den Vader en Ik en de
Vader zijn één. Hij leefde een aanzienlijk deel van zijn best
in het gebed, wenschte voor zich niet de geringste cer
derscheiding, maar wijdde zich geheel en al, bij he

ann
of on-

t leiden van
een schier armoedig leven, aan deze groote waarheid: dat het
leven hier op aarde alleen naar waarheid. kan worden bezien ,
nsterfelijkheid ,

indien men  het heschowwt van over het graf. 0
ven, was zijn uitgangspunt; de mensch is beste

\. 2
eeuwiy le md om



31

eeuwig te bestaan en gelukkig te worden; dat moet hij zich
hier op aarde zoeken te verwerven; maar het eigentlijke leven
van den mensch begint eerst na den dood. Hef leven hier dient
om onze neigingen en begeerten te overwinnen, ja, om zich
te verheften boven alles, wat hier voorkomt en tot de aarde
‘bchourt; dat heet bij hem de wereld overwinnen. Hij getuigt
van zich zelven, dat hij het gedaan heeft, en er is ook niets
van hem opgeteekend, dat hiermede in tegenspraak is;integen-
deel, zijne woorden waren zoodanig, dat een tijdgenoot van hem
zegt, en wie zegt het dezen niet na: nooit heeft een mensch
alzoo gesproken gelijk deze menseh; maar zijne handelingen, ja
zijn geheele leven, waren met die woorden in yolmaakte harmonie.

Noemde hij zich zoon van God: hij noemde ook elken mensch
een kind van God en zoo leerde hij het menschdom bidden:
Onze Vader! De Wereldbestuurder was geen wezen, dat men
vreezen moest; men moest aan Hem vragen: bid en het zal u ge-
geven worden. Geen vader z66 liefdevol, als hij den God van
Hemel en aarde voor de menschen teekende. Het kwaad, dat
men bedreven had, zou bij ernstig berouw, bij omkeering van
aard, door bidden kunnen worden te niet gedaan; vergeven van
zonden was het liefste werk, dat onze Vader in den Hemel doet.

Maar ik eindig deze hoogst gebrekkige schets van een on-
overtroffen geheel. Openbaring op openbaring kwam uit den
mond van Jezus en werd door zijn leven bezegeld, en wat men
ook zich moge voorstellen van de beteekenis van het woord
Verlosser der wereld, dit staat vast, dat door hem eene omwen-
teling is geschapen in het zedelijke en godsdienstige leven op
aarde, waarvan in waarheid de grondslagen alsnog onverbe-
terlijk geacht worden, en dat hij met zijn dood al, wat hij ge-
zegd en gedaan heeft, heeft bezegeld op eene wijze, die als
zoodanig eenig is in de geschiedenis van ons geslacht.

Het eigenaardige van het Christendom is toch dit, dat zelf-
kennis, dat is kennis van eigen hart, op den voorgrond staan
moet; dat klaarheid en helderheid van het verstandelijke en ze-
delijke mede onmisbaar zijn; doch dat men van deze begrippen
er niet vele noodig heeft, maar er eenige behoeft in volkomene



32

klaarheid; dat door dit alles in het geheel nog niet de mensch
gekenmerkt wordt als godsdienstig wezen; dat in het zijn en
in het doen de quinta essentia gelegen is, zooals in de woorden
is uitgedrukt: gelukkig zijn z2ij, die het niet zullen geweten, maar
zullen gedaan hebben.

Ziedaar eene ware omkeering: de eenvoudigste mensch kan
zoowel tot zijn Vader komen als de wijste en de kundigste.
Dat is het doel van dit leven: tot den Vader te gaan. Wie
daarin de meeste vorderingen heeft gemaakt, leeft hier het best,
verlaat dit leven het gemakkelijkst en landt aan de overzijde
van het graf op de beste plaats aan. Geen woorden, geen ge-
leerdheid, geen kennis, geen cer, geen aanzien, geen praal, geen
magt, zijn blijvend; en wat niet blijvend is, is niet wezentlijk;
maar te doen, wat God wil, en te leven, zoo als God het voor=
schrijft. Alle eigen wenschen onderdrukken, maar altoos vragen,
hoe de wil des Vaders is. Wel arbeiden, wel de pligten ver-
vullen, waartoe wij geroepen zijn, maar dit leven beschouwen
on gebruiken als eene voorbereiding voor het eigentlijke leven,
eene voorbereiding, die zeer kort duurt en van eeuwige gevol-
gen is,

Ziedaar in het kort, hoe ik, gebrekkig voorwaar, Godsdienst
heb beschouwd, natuurlijk hoogst bekrompen in mijne jeugd en
langzaam daarin klimmende, maar toch steeds, zonder schokken,
in denzelfden geest voortgaande en mij nitbreidende. Aan strijd
over godsdienstige zaken heb ik nooit deelgenomen, maar olk-
een gederd naar zijne zienswijze. Ktzrkgeuootsch:lppen hel ik
onmisbaar geacht als middelen van vereeniging
ongeveer dezelfde zienswijze hebben; maar ik
delijke van kerkgenootschappen gelukkig reeds

dergenen, die
heb het scha-

zeer vroeg in
mijne jeugd leeren kennen; men heeft gedachten begrippen,,
i = |

men heeft vormen noodig tot onderlinge vereeniging; die vor-
men gaat men nu tot wetten verheffen en nit dje wetten leidt
men nu geboden en pligten af; het kan niet anders, want als
men geen middelen tot vereeniging heeft, is men niet veree-
nigd, en zoo men in zaken van Godsdienst zich aan iets an-

ders gebonden acht als aan de waarheid, en men eene formule



33

gaat stellen boven hetgeen God zelf u in het hart geeft, dan
verlaat men het spoor, door Jezus Curistus aangegeven, die
luide heeft verkondigd: de waarheid zal w vrij maken.

Ik kan het raadsel niet oplossen: ik erken, dat kerkgenoot-
schappen onmisbaar zijn, maar ik moet tevens erkennen, dat,
zoo die kerkgenootschappen banden opleggen en niet uitsluitend
berusten op: de waarheid zal w vrij maken en God is dewaar-
heid , zij, voor een deel althans, ware Godsdienst in den weg
kunnen staan.

Zoo heb ik het dan ook als een mijner grootste voorregten
beschouwd, Christen-ouders gehad te hebben en in het Protes-
tantsch kerkgenootschap te zijn opgevoed; zoo men wil, kan
men hierin zoo vrij zijn als een mensch behoeft.

Tot zoo verre een blik in mijne Godsdienstige overtuiging;
ik heb dien blik niet mogen terughouden en mag, der waarheid
getrouw, hier niet verbergen, dat ik in de kennis aan hetgeen
ik had moeten worden op dit gebied het veel verder gebragt
heb, dan in hetgeen ik waarlijk geworden ben. En zoo sluit ik
mij dan vol hoop, met zoovelen mijner medebroeders, aan de
waarheid, ons door Cuwristus geopenbaard, dat de groote God
de liefderijke Vader der menschen is en aan zijne kinderen
de gelegenheid niet onthouden zal, om te verbeteren, wat zij
niet goed gedaan hebben.

Mijn Vader was een krachtiz man, maar hij had, geloof ik,
niet veel persoonlijken moed in gevaar. Hij was — daar er een-
maal in den tuin achter het huis des nachts voorwerpen ont-
vreemd waren — dikwerf vervuld van de mogeljjkheid, dat er
weder dieven konden zijn. Een groote hond, op de plaats bij
het huis, blafte bij het huilen van den wind of bij andere ge-
luiden des nachts. Dan waren er weder dieven, en dan kwam
mijn Vader mij wekken unit mijn slaap, en wij zouden zamen
ten strijde trekken. .

Eerst een nobel combat tusschen hem en mij: ik mogt niet
toelaten, dat mijn geliefde en ons allen zoo dierbare Vader met

3



B

mij in den donkeren nacht dien langen tuin zou ingaan. Altoos
won ik dien strijd, want ik bleef daarin onverzettelijk, en, ge-
wapend met een ijzeren vleeschyork, waarmede men de

0ssen-
ribben bij het braden omkeerde, — een instrument, dat ik bij
zulk eene plegtige gelegenheid steeds mot mij nam, — trok
ik den tuin in,

om dieven te zoeken, die ik helaas! nooit ge-
vonden heb.

Aangenaam waren mij zulke expedities, die soms wel drie,

vier malen in de maand des winters voor
de hond blafte, niet, en ik kw
den tuin terug.
moest tusschen

vielen, en altoos als
am dan ook altoos spoedig uit
Maar ik had dan niet goed genoeg gezocht,
alle struiken en boomen goed zoeken, en de
held trok op nieuw naar het tooneel, totdat mijn Vader be-
vredigd was.

Angst heb ik daarbij nooit gevoeld, misschion wel, omdat
mij als kind geleerd was, mij in het duistere vrij te bewegen.
Altoos zonder licht naar bed, boven in het huis, verre verwij-
derd van alle huisgenooten; en des winters, wanneer het des
avonds regt donker en somber was, werd mij menigmaal als
klein kind de last gegeven, om op den zolder of de vliering
voorwerpen te zoeken, blijkbaar om mij aan duisternis en aan

cenzaamheid in de duisternis te gewennen,

Ik heb die kunst goed geleerd, en kan verklaren, des nachts,
waar ik mij ook hevonden heb, nooit eenige vrees govoeld te hob-
ben. En het jagt maken op dieven had
goed geleerd, dat ik, enkel uit gevoel van persoonlijke onaf-
hankelijkheid en zelfstandigheid, het volgende gedaan heb,

lets later in mijne jeugd liep er in zekeren winter op den
weg tusschen IJsselstein en Jutphaas een man, die als afzetter
op den openbaren weg en als moordenaar zeer
WitLesm vax per Roest; men kon he

Zou ik ook voor hem beangst zjjn?

Ik ging dien weg alleen in het dikke duistere
kreupelhout, waarin die Winne Y.
zonder eenig wapen; maar WiLLew
knaap al niet

ik in mijne jeugd 266

befaamd was:
m niet meestey worden.

» en langs het
D. Roest heette to schuilen,

kwam niet. Wat doet een
aan dwaasheden! Maar wat ik zeggen wilde, is dit, dat



35

ik in geene omstandigheid des levens persoonlijk gevaar gekend
heb, gevaar, dat mij van een mensch zou kunnen geworden en
dat mijn ligehaam zou kunnen bedreigen; angst voor den dood
bij zulke gelegenheden heb ik nooit gekend, en ik heb het mijn
Vader te danken, die mij vroeg aan eenzaamheid in de duis-
ternis gewende, en die mij leerde jagt te maken op dieven,
die er niet waren. Misschien was ik een goed soldaat geworden;
althans Narvorrox L. zei, dat er weinig soldaten waren, die des
nachts in het duister en in de eenzaamheid moed hadden.

Principiis obsta. Geef en onthoud in de jeugd, wat dan heil-
zaam is te geven en te onthouden; leid en zorg en verzorg. Een
jong mensch is een zedelijke zuigeling, en meen niet, dat hij
zich al het noodige zedelijke voedsel uit eigen krachten schep-
pen kan. Dat kan hij evenmin, als de zuigeling moedermelk
kan vormen. Van genieén spreek ik hier niet.

Maar wie wordt er opgevoed, wie geleid, zoodat het schade-
lijke geweerd, en alleen het heilrijkste gegeven wordt?

Geen kind.

766 blijft de wereld dan ook eene stapelplaats van alle on-
juistheden — om het woord te gebruiken, dat door den Heer
vay Reexex, President der Tweede Kamer, burgerregt bij ons
bekomen heeft En terwijl, bij de unitbreiding van ons geslacht,
de beschaving toeneemt, omdat velen iets goeds op aarde bren-
gen, neemt evenzoo het kwaad toe, omdat anderen nieuwe on-
juistheden aanvoeren.

Wordt de opvoeding niet iets anders, dan zij alsnog is, dan
is de toekomst niet verzekerd, en de perfectibilité indéfinie van
ons geslacht, waarover Pascar, Bossuer, pg Coxporcer en an-
deren gehandeld hebben, is en blijft een ijdele droom.

Maar ook voor elk individu is de zaak van de hoogste waarde.
Er zijn er, die meenen, dat men door ,aspera,’” of wiltgij nog-
maals door ,onjuistheden” heen, van jong mensch een beter
menseh worden kan, en dat dit zelfs eene goede methode zou zijn.

Ik heb het bij niemand zoo gezien, en heb ook bij mijzelven
niet kunnen ontwaren, dat de gebreken, die ik als kind had,
later in zoo vele deugden herschapen zijn.



36

Maar de Romeinen wisten dit reeds: guod initio non valet
tractie temporis non potest convalescere. En het Joodsche ,Die
,de misdaden der Vaderen bezoekt aan de Kinderen dergenen,
,die Mij haten,” zal wel in geen anderen zin mogen verstaan
worden, dan in dezen: dat het kwaad voortgaat van den mensch
op het kroost en van het kind op den mensch, die vit dat kind
opgroeit.

Bij de opvoeding dus ook, ja vooral: quidguid agis, prudenter
agas: respice finem.

Helaas! hoe verre is het er in de maatschappij van af!

Verbeterde opvoeding kan alleen gevolg zijn van verbe-
terde beschaving. En beschaving hangt innig met opvoeding
Zamen.

Van daar dat zeer trage in den vooruitgang van ons geslacht.

In 1802 geboren zijnde, heb ik al de ellende als kind beleefd,
die Nederland van de Fransche Overheersching heeft {e ver-
duren gehad. Ongelukkige tijd voor een kind, waarin het con-
tinentale stelsel hem suiker onthield en stroop, waarin allerlei
surrogaten voor den kindermond werden aangevoerd, maar het

een al gebrekkiger dan het andere. Maar duizendmaal ongeluk-

kige tijd voor een kind, als het elken dag en altoos met angst
en tranen hoort l\].lgl,ll over den druk der tijden, vooral ook
over het uittrekken van conserits: bekenden en aanverwanten,
bijna met de zekerheid, dat ook zij weldra zullen gevallen zijn
door moorddadig lood. Elk legerberigt was telkens oen berigt
van nieuwe slagting; het Hollandsche bloed str oomde
dig; terwijl de volksgeest uitgedoofd, en
komen verslagen waren.

overvloe-
de gemoederen vol-

Dat alles toen aan Narorros L. geweten werd,
Geen schepsel op aarde kan dan ook met l]ﬂL]UI\QP trekken
geteekend worden, dan hij in Nederland toen geteckend werd.
De ergste woorden over hem waren in den mond van oy erigens

be.f.ndl"dt, menschen, en om in het kort te doen zien,
hem in Nederland beschouwde: i

is bekend.

hoe men
1 het geheim eire ul cerde er



37

‘een portret van hem, dat uit enkel slangen bestond en volko-
men gelijkend was.

Narvoreox zou Utrecht bezoeken en deed dit in den nazomer
van 1811, Ik was toen 9 jaar oud.

En hier openbaar ik weder een toenmaligen gemoedstoestand
van mij, zooals ik gedaan heb bij mijne lijkenmanie: ik vatte
het voornemen op, om Naroreox, die voorbij het huis mijner
ouders naar Amsterdam rijden zou, met een pistool te dooden.
Mijn plan openbaarde ik aan niemand, want ik wist wel, dat
het dan zou verijdeld worden. Dat ik, als ik de daad zou vol-
bragt hebben, zou moeten sterven, dat wist ik volkomen ; maar
ik zou met mijn dood de wereld bevrijden van een man, die
zGoveel verwoesfing aanrigtte; ik zou de wereld redden, en
mijn dood was mij geene verschrikking. Maar hoe ik trachtte
een pistool meester te worden, het gelukte niet; en het ligt
aan niets anders, dat ik de zaak niet tot uitvoering gebragt
heb, dan daaraan, dat ik geen geld genoeg had om een pistool
te koopen.

Niemand leze uit dit ontzettende voornemen, dat ik analoge
dingen in het gemoed had: eenig en alleen gold mijn geheele
gemoedstoestand in dezen hem, en hem alleen. Had ik een pis-
tool kunnen maglig worden, ik had in volkomene koelheid op
hem geschoten, en ik zou niet mis geschoten hebben, want aan
voorafgegane oefening zou het mij niet hebben ontbroken. Ik
achtte het mijn pligt, en ik had geleerd, als het mijn pligt was,
mij over gevolgen niet te bekrennen.

En dat ik in dit bijzondere zoogenaamde pligtsbesef door nie-
mand zou bijgevallen zijn, wist ik, en ik heb er daarom, nadat
alles voorbij was, ook nooit aan iemand iets van geopenbaard,
ook niet aan mijne beminde Moeder, voor wie ik overigens nooit
iets heb verborgen. Het zwijgen van dit geval, nadat het on-
mogelijk was het te volvoeren, is bewijs genoeg, dat ik het volle
besef had van den omvang der daad en van mijn isolement in deze.

Hoe komt het, dat ik op rijper leeftijd, met het volkomen
beeld der verschrikking in mij, dat het ongeoorloofd is, een an-
der groot leed te berokkenen, laat staan hem het leven te be-



38

nemen: hoe komt het, dat mij dit voornemen nooit heett be-
rouwd? Natuurlijk was het ten gevolge der duizenden indruk-
ken, mij van dien ontzettenden mensch als kind gegeven.

Met de diepste ontroering zag ik hem tweemaal, tijdens zijn
verblijf in Utrecht; maar met eene ontroering, die alleen voort-
kwam uit het gemis van een pistool, waarover ik tijden lang
had gedroomd.

* Onder de bronnen mijner opvoeding van mijne eerste jengd
moet ik de volgende tellen.

De eerste schijnt zeer cenvoudig en is het toch inderdaad
niet geweest. In de nabijheid van het ouderlijke huis was een
buitenverblijf uit vroegeren tijd , met geschoren palmen, lanen,
beelden en monsters in marmer, deels water gevende als fon-
tein of als waterval, met vijvers, geheime gangen, kunstgrotten,
en andere, deels ook water gevende holen, met schelpen en
andere voorwerpen versierd; kortom een buiten, onder den
naam van Zijdebalen, zooals er eene eceuw vroeger elders enin
ons land velerlei hebben bestaan. Mijne verbeelding, die uiterst
gemakkelijk ontvlamde, vond daar overyvloed van voedsel ; ik was
daar, waar ik dagelijks toegang had, in eene soort van tooverwe-
reld; ik hield al dat kunstmatige voor natuurproduct, en, daar het
de eenige plaats was van dien aard, die ik kende, was Zijdebalen
voor mij in de hoogste mate aantrekkelijk, Dddr werd mijn on-
geoefende geest tot droomen aangezet, tot het aankweeken van
een gevoel, dat zich boven de aarde verheft en zic

h kasteelen
schept, verre van zoo vergankelijk te zijn

als de Fata morgana.
De eigenaardigheden van Zijdebalen wokten hoogere sfor
mij op en gaven mij eene tooverwereld, waarin ik
te worden, precies

en in
meende befey
zooals Prato zegt van de twee yr
die daar onder cenen plataan zaten, in cene tr

en bij het aanhooren van liefelijke geluiden, en die daar ook
beter werden,

Het is niet waar, dat tooverwerelden voor
felijk ziin; maar or behoort e

ienden ,
effende omgeying

kinderen verder-
en tegenwigt van werkelijkheid



39

bij, zullen zij niet schaden. Ik had mijne anatomie, in het cerst
mijne menschenbeenderen, als prozaisch tegenwigt.

Zijdebalen! Gij zijt verwoest, omdat gij toen reeds lang uit
den tijd waart, en smakeloos waart gij zonder wederga; maar
U dank ik mijne cerste tooverwereld, den eersten gloed mijner
wereldsche zielsverheffing, mijner verheffing boven de werkelijk-
heid: ik blijf er u nog dankbaar voor. Wat zou er van mij ge-
worden zijn, zoo ik mijne eerste jengd alleen in anatomie en het
leeren lezen en schrijven en rekenen had doorgebragt?

De uitwendige wereld heeft op het kinder-gemoed des te meer
invloed, naarmate zij meer op de verbeelding werkt. Door Zij-
debalen heb ik op lateren leeftijd leeren verstaan, dat die too-
vertuinen, die voor eene eeuw en vroeger vrij veelvuldig voor-
kwamen en toen behoorden tot den meest gekunischten smaak, van
invloed hebben moeten zijn op kinderen en op menschen. Op
menschen evenzoo, want zoo dezen er niet ook poézie in gevon-
den hadden, hadden zij ze niet doen worden voor veel geld,
en zouden zij ze niet in stand gehouden hebben. Zij waren ge-
wrochten van den tijdgeest, maar voedden ook dien tijdgeest.
Herinner u de literatuur en de kunst van die dagen onder ons,
de sentimenteele boeken, de smeltende tonen der toenmalige
muziek, en gij hebt een blik geworpen in eene periode, waarin
het gevoel ligt overwigt kon bhekomen op het gezonde denken,
welk denken toch een onmisbare staf is op den levensweg.

Thans zijn die toovertuinen verdwenen, en voor sentimentali-
teit is iets anders in de plaats gekomen, wat voorwaar weder
niet uitnemend is, namelijk berekening, overleg naar voordeel,
en nog al meer.

Ik verdedig tuinen, zooals Zijdebalen was, niet uit het oog-
punt van degelijke beschaving in de vormen; maar iets zijde-
baal-achtigs — sit venia verbo — ware tegenwoordig welligt
niet kwaad onder dat berekenen.

In de jeugd vooral moet er poézie wezen, en waar men die

aan de jengd onthoudt, — en dat is de tegenwoordige tijd-
geest, — daar krijgt gij oude mannetjes in het klein, en kleine,

bleeke mannetjes, die oud zijn en jong heeten.



40

Poézie moet er wezen in de jeugd, opdat er poiizie blijve in
het leven, tot aan den jongsten snik. :

Met uwe positiviteit van deze dagen doodt gij alles, wat niet
mildelijk antwoordt op de vragen: ,cat geeft het, of hoeveel
»geeft het?”

Weet gij beter middel, om de hoop in den mensch te verwoes-
ten, en om hem ten slotte — Jal het hooge woord moet er

uit — alles te doen negeren, tot zelfs een leven na dit aardsche
Weet wel, wat gij doet.

Op Zijdebalen volgde Robinson Crusoé, eene zeer groote edi-
tie, ampel geschreven en breed opgevat. Geen boek ben ik dank-
baarder, dan dit. Ik kende het van buiten, maar ik las er toch
nog altoos dagelijks in, en zag de platen, waarmede het hier
en daar was versierd. Het bij de schipbreuk nedergeworpen wor-
den op het eiland ; het heen en woder gaan naar het wrak, om
te halen, wat hij redden kon; het bouwen van eene kleine yes-
ting, behoorlijk gepalissadeerd )5 die eenzaamheid; dat zichzel-
ven helpen in alles; de spaarzaamheid in het verbruik van het-
geen hij had; de ontdekking later, dat er menschen kwamen
op zijn eiland, en dat die wezens menschen aten; het zien yvan
eene menigte; het vuur geyven op degenen, die een arme ver-
volgden; het nederknielen van den verloste, weldra zijn Vir-
pAG; het samenleven met dat kind der natuur; het schip, dat
zijn eiland nadert, dat hem opneemt en naar Enge

land terug-
brengt, na zulk een strijd tegen

alles, wat hem zijn isolement
gegeven had: — ik vraag het u, is er beter opvoedingsmiddel
voor een jongen, dan dit alles ? Waar is do lafaard, die er niet
door wordt omgekeerd: waar de ﬁuau\\':uu'd, die er niet door

) In mijne editie kwam geen verblijf in ee
in 1872 het eiland Juan Fernandez bezocht
SELKRIK vier jaren, 1704—1709,
beschrijft de grot als 1

DaNIku pe Fog heeft dezen matroos tot zijn Robinson

; Urusoé verheven,
Maar ik weet niet meer, of mijn Robinson wel door pg Yor geschreven is

ne grot voor. Acassiz heeft
» Waarop de matroos ALEXANDER
in eenzaamheid heeft verkeerd.

AaGassiy,
5 voeten hoog en 20 voeten diep.



41

wordt hervormd? En dan dat dankbare hart van mijn besten
vriend Ropissox, dat altoos vurig is van erkentelijkheid, ook
voor het kleinste, dat hem ten goede gewordt!

Zonder Robinson Crusoé, dien groote, dien uitvoerige, ware
ik misschien mijn leven lang gebleven bekrompen en fletsch
van aard, en niets ondernemende.

Lessen wekken, voorbeelden trekken. Houd niet veel redeka-
velingen voor een jongen, want gij verveelt hem spoedig; zijn
vief bestaan loopt u altoos vooruit, en van al uwe conclusies,
die gij voor hem maakt, verstaat hij er niet één: hij maakt
de zijne. Maar houd hem exempels voor; laat hem het uitne-
mende van uitnemenden zien in de personen zelve, en hij kan
niet nalaten te trachten, iets althans daarvan na te doen.

In de opvoedkunde zou dit voorwaar, zoo er geene absente
voorbeelden mogten ingevoerd worden, een onoplosbaar raadsel
zijn, want ook de beste onderwijzer kan niet meer doen zien
dan én mensch.

Maar de geschiedenis zal hem helpen. Geef er wat graven
en prinsen en koningen en keizers, geef er wat veldslagen en
wat jaartallen van, maar spreek over mannen van sta-vast
en over daden van beteekenis. Hetgeen vax Seevk gedaan heeft,
geldt voor een groot stuk uit de Vaderlandsche historie, en
wat Lreoxipas deed, voor een aanzienlijk deel uit de Grieksche.

Zoo kan het dan ook niet genoeg geroemd worden, indien
men elken jongen het help w zelven en het ken wu zelven van
Swines in de handen geeft: twee treffende boekjes, waarvan ik
eene editie in 16" wenschen zou, in étui, opdat de jongen ze
steeds in zijn zak hebbe en er in verloren oogenblikken — zoo
die er voor een jongen zijn — iets uit opneme.

Maar ik zou ook voor Hollandsche jongens alzoo in kort be-
stekk en in klein formaat een boekje wenschen, waarin Vader-
landsche mannen naar het leven geteekend waren, uit hetzelfde
oogpunt: felp u zelven en ken w zelven. En hoe rijk is daarin
niet onze geschiedenis!

Zoodoende komt er, zonder adelbrief, in elken Hollandschen
jongen meer en meer een gevoel van adeldom, dat hem opvoedt



42

en tot een vaderlander verheft. En voor zooverre daarin reeds
voorzien wordt op onze lagere scholen, — en ik weet van na-
bij, dat dat met hartelijkheid geschiedt door tal van onder-
wijzers, — is dit zonder tegenspraak eene der beste zijden van
het onderrigt, door deze hoogst verdienstelijke mannen gegeven,
door het volk, helaas! weinig gekend en geéerd.

Leert het ouderlijk huis den jongeling wat worden door beste
voorbeelden zijner ouders of ook wel door tegenstelling: de
onderwijzer voert tal van voorbeelden aan en laat het goede
leven op zijne school, door unitnemende exempels in te voeren,
of bij tegenstelling het Awaad te doen uitkomen, -— Vergeet
daarbij eigenaardigheden van groote mannen niet; nooit zijn zij
zonder leering. Een paar exempels unit de duizenden.

In geen leven is het ,nil desperandum ,” het  never despair”
van Joxas Haxway sterker blijkbaar, dan in dat van den groo-
ten Bexsamix Fraxkriy. Wat moed en volharding vermogen ,
heeft hij getoond. Daarom was hij dan ook zich zelf, en wie
hem dat niet toestaat, doet hem onregt.

Een Engelsch krijgsgevangene in Frankrijk vroeg hem om
cene betrekking in Amerika. En hij antwoordde: Ik kan ze
»u nict bezorgen; maar zoo gij 5 louis verlangt, kunt gij op
»mij trekken. En wanneer gij ze kunt teruggeven, geef ze dan
»aan een fatsoenlijk man, onder dezelfde voorwaarden, en deze
»geeft ze weder aan een ander, enz., totdat ze eindelijk komen
»in de handen van een onfatsoenlijk man, die ze in zijn zak
Lhoudt.”

Vijftig lessen te gelijk!

De echte philanthroop, die zoo velen heeft welgedaan, schreef
aan WurrerieLn, ,dat als hij iets voor een ander deed, hij dat
»niet deed om een mensch, maar dat hij een schuld had af te
»doen, In mijn leven ben ik steeds gesteund door Gods bescher-
sming en ik kan aan God daarvoor mijne dankbaarheid niet
sanders doen spreken, dan door de menschen te helpen.” —
Alzoo dankbaarheid in daden was naar I

n »
1 CRANKLIN de eenige echte
( - F 3 . - 1 2 vy . 1
ankbaarheid, volkomen in den geest van: ,uit de yruchten
»kent men den hoom.”

—




43

Men deelt zoo gaarne mede, dat Fraykrix met zijn zoontje op
¢en vroegen morgen Philadelphia verliet om een vlieger op te laten
en zijn vermoeden te toetsen, of de bliksem electriciteit ware,
en dat hij alzoo den afleider unitvond; men achtte dit zelfs vol-
doende om in het epigram op te nemen: Eripuit Tovi fulmen
seeptrumgue tyrannis ; maar de uitvinding van den bliksem-aflei-
der, hoe gewigtig ook, behoort tot de kleinere dingen van zijn
leven. Wie hem kennen wil, moet hem gadeslaan in zijne zelf-
overwinning. Ouder hetgeen hij hieromtrent van zichzelven op-
geteekend heeft, het volgende. Hij maakte de volgende lijst van
de deugden, waartegen hij nu en dan zondigde: ;Matigheid,
pstilzwijgendheid, orde, het besluiten, zuinigheid, bezigheid,
wopregtheid, regtvaardigheid, gematigdheid, zindelijkheid, be-
pdaardheid, kuischheid, nederigheid.” Voor elke deugd nam hij
eene week om er voortdurend op te letten en zichzelven goed
waar te nemen, of hij er ook tegen gezondigd had; zoo ja, dan
plaatste hij in een rooster, waarin de dertien dengden voor der-
tien weken waren opgenomen, een teeken. Hij zegt daaromtrent:
wdat een tuinier ook niet op eenmaal een geheelen tuin behan-
wdelt, maar bed voor bed.” De volgende week nam hij eene
tweede deungd ter bijzondere behartiging, en teekende weder
getrouw op, of hij haar ook ontrouw was geworden; zoo ging
hij voort tot het einde der dertien weken, om dan een nieuwen
rooster aan te leggen en dan het zelf-onderzoek te herhalen.
De driemaandelijksche roosters zag hij steeds minder met tecke-
nen voorzien en hij smaakte alzoo het genoegen te ontwaren,
dat hij op den weg van het goede een weinig was vooruitge-
gaan.

Het behoeft wel niet gezegd te worden, dat twaalf der ge-
noemde deugden, die op den rooster voorkwamen, behalve die,
welke in eene week aan de beurt was, niet konden weggedacht
worden door hem, die ze zelf op den rooster had geplaatst.

‘Wat hij hoven deze lijst plaatste, gij kunt het vermoeden:
het was een gebed aan God, om hem te sterken in den strijd,
dien hij te gemoet ging.

Vergun mij, nog een paar aan te voeren van de duizenden



14

exempels, die voor jonge menschen, voor kinderen zelfs, heil-
zaam zijn.

In het overwinnen van bezwaren, die van buiten komen, ligt
zeker een hoofddoel van het leven van een man. Leer hem dan
die bezwaren gering schatten, dan maakt gij hem tevens wijs,
want in den grond zijn zij alle klein, soms slechts ietwat lastig
om er door te komen. Maar gij leert hem tevens moedig zijn
in gevaar en gelaten in ongeluk. Drie dingen leert gij hem dan
op eenmaal, en dingen, waaraan hij tot in zijn stervensuur echt
zielevoedsel heeft.

Ik wil het U in voorbeelden geven,

Onder de groote mannen van den nienweren tijd ken ik nie-
mand, die bezwaren geringer schatte dan A. voyx HuMBoLDT.
Zijne reizen in Amerika waren met geestdrift on als onweer-
staanbaar door hem begeerd, uit enkel liefde voor kennis der
Natuur. Hij verlaat de zijnen; — zijne Moeder was overleden,
anders had hij haar niet verlaten. Hij verlaat zijn land en zoekt
bij voorkeur oorden op, die nog onbezocht waren.

Op de piek van den Pichiarcha is hij met een inlander alleen
boven den krater des valkaans. Hij ziet de heete dampen en gassen
opstijgen en niet verre beneden zich de heete lagen. Eensklaps
ontdekt hij, dat hij op eene korst van ijs verkeert: op eene korst
van ijs boven den krater van den vulkaan! En hij deelt u mede,
dat hij aan zijn geleider eenvoudig raadde, te gaan liggen en
voort te kruipen, wat hij zelf deed; hij maakt er geene ernsti-
ger melding van, dan hij doet, wanneer hij u zegt in Sonuya-
cuer’s Jaarboekje, dat hij boven op dep Chimborazo een vlieg
gezien heeft.

De Franschen zouden dat noemen magnanimité, en in het
Hollandsch zou dat heeten grootheid van ziel.

Als hij in die wrakke schuif, waarmede hij de magtige Ame-
rikaansche stroomen afreisde en waarin hij dag en nacht weken
\'?rblcof', in die rivieren tal van krokodillen en aan de kanten
dier rivieren tijgers zag in menigte , stapt hij nu en dan aan
land. Eenmaal rustig alzoo botaniserende, ziet hij op korten

afstand een tijger, en hij verhaalt u, dat hij toen niet op zijn




45

gemak Was, maar rustig voortging, zoo als hij gehoord had, dat
het best was, en dat hij eerst ging draven, toen hij in de na-
bijheid der schuit kwam. Meer omslag maakt hij hierbij niet,
dan wanneer hij u verhaalt, hoe een kleine aap, dien men ge-
vangen had en die in die schuit vrij rondliep, telkens kroop
in de mouw van het kleed van pater Lea, die deze reis voor
een deel medemaakte.

En als hij u vertelt, hoe hij met Boxeraxp regelmatig in ge-
zelschap van eene achtbare familie de avonden in het water
eener rivier zittende doorbrengt, schrijft hij niet anders, dan
wanneer hij u vermeldt, hoe hij zich spoedt naar den woeden-
den Cotopaxi.

Moest de avond des levens van vox Humponpr niet moedig
zijn? 766 rustig ging hij heen, dat hij den vriend zelf aanwees,
dien hij wenschte dat zijne lijkrede houden zou.

Iin dezen man heb ik met eigen cogen in 1846 te Bonn in
het Academie-gebouw, waar hij was in het gevolg van den ko-
ning van Pruisen, die toen koningin Vicroria en prins ALpERT
begeleidde, dansende den stoet zien volgen: gekleed in hof-
costuum, maar dat kleed bedekt door eene oude bruine jas.

Bij de geodesische opmetingen, door Bror en Araco in Spanje
gedaan, in het begin dezer eeuw, was Arico een tijd lang al-
leen in de hitte van den zomer op Spaansche rotsen onver-
moeid bezig. Bior deelt het uitvoerig mede: de zeer hevige
donderbuijen deden telkens de tenten omwaaijen, die op de
hoogten geplaatst waren, en meermalen sloeg de bliksem op
die tenten, om door het afstroomende water den grond te be-
reiken.

Araco vermeldt daar niets van. Maar hij zegt u, toen hij, in
Spanje gevangen genomen, op het punt scheen te zijn doodge-
schoten te worden, dat hij toen juist het oog naar dat deel der
Pyreneciin gerigt had, aan welks voet, aan de Fransche zijde,
zijne moeder woonde, en dat deze welligt haar oog op dat oogen-
blik daarheen ook kan gerigt hebben.

Ol gij verstaat het: het herhaald inslaan van den bliksem
op het dak van uwe tent voorbijgaan. en als gij daar zoo zult



46

doodgeschoten worden, om niets anders denken, dan om uwe
Moeder, wier nabiiheid gij gevoelt, al zijn de Pyreneeén tus-
schen u en haar!

In den slag bij Waterloo was het duidelijk, dat de Franschen
Werrtixeron herkenden, hij gezeten op zijn uitnemenden Kopen-
hagen. Telkens vielen er kogels rondom hem. WeLuiNgToN e
daarom — maar bewoog zich niet: — ,zij schieten befer dan
»in Spanje.”

En toen ecen Engelsch officier hem kwam vragen, of hij 0p
Narorrox, dien hij onderscheidde en meende wel te kunnen tref-
fen, zijn geschut mogt rigten, antwoordde de man van karakter:
»de legerhoofden hebben heden wel iets anders te doen, danop
welkander te schieten.”

Het leven van Prerer pex Groore moet beoordeeld worden
uit zijn tijd en uit zijn toenmalig land. Maar dan is het hier
en daar treffend schoon. — Om scheepshouw en daardoor han-
del in zijn land te bevorderen, zelf elders scheepsbouw te gaan
leeren en anderen daarin voor te gaan, is reeds veel, — Maar
gij weet, dat hij in alles zoo was. — Hij doorliep van alle
wapens alle rangen. — Als Keizer klom hij als ligt matroos in
den mast, werd daarna in de dienst bevorderd, en verzocht ein-
delijk aan zijne eigene admiraliteit den hoogsten rang. Het ant-
woord aan hem was: ,dat men over Perer tevreden was, maar
»dat een ander thans moest voorgaan.” En Perer vond het
best, hoezeer het hem leed deed.

Als Keizer diende hij bij zijn leger in alle rangen, en gij kunt
vinden, dat hij na gewonnen veldslagen feestelijke intogten in
Moscou bereidde, waarbij de hoofdoflicieren de eer ontvingen,
terwijl hij als luitenant of kapitein te voet bij zijne compagnie
ging als een gewoon officier.

Een Keizer, die anderen schatrijk maakte en, zoo hij haar
gsoms noodig had, eene statie-koets leende van zijn Minister Max-
CHIKOFF: een schoon rijtuig had hij niet.

Zijne uitgaven voor weelde waren z66 gering, dat, zoo hij
vrienden aan tafel noodigde, dit niet in zijn paleis, maar bij een
restauratem: geschiedde, en — dat mogt men van hem verwach-



47

ten — hij betaalde daarvoor zijn dukaat, maar elk genoodigde
mogt ook den zijnen geven.

Een Keizer, die voor zijne gezondheid naar eene badplaats
gaat, en daar ecne ijzersmederij vindt. — Daar vraagt hij om
werk en zet zijne Ministers aan den blaasbalg. Toen hij eene
staaf goed gesmeed had, vraagt hij om zijn loon, dat hem be-
taald werd, en waarvoor hij, in Petersburg teruggekeerd, ecen
paar schoenen kocht, een paar werkmans-schoenen, die hij op
hofpartijen droeg, dan vrolijk mededeelende : ,die heb ik zelf
wverdiend.”

Een Keizer met eelt in de handen en die zijn rijk 266 groot
maakt: in zijn leven ligt veel leering voor elkeen.

Wat zou ik gaarne alzoo voortgaan. — Nog een uitnemende.

Basi Harnw, een Engelsch uitstekend zeeofficier, dronk nooit
een druppel bier of wijn, niets dan water. Hij at nooit meer
dan van één schotel, tenzij hij op een diner was; dan at hjj er
van twee.

Ik heb van een ooggetuige, dat deze met hem bij een zeer
breeden maaltijd in Engeland verkeerde, en Basin Hann enkel
water dronk, en op eenmaal eene halve kip en een stuk ham
op zijn bord nam, en daarvan at gedurende den ganschen maal-
tijd, en niets anders nam. — Hij bepaalde op eenmaal zijn quan-
tum, en ging daar niet buiten.

En wat bewoog hem fot die matigheid, die hem nooit verliet ?
Daarnaar gevraagd, zei hij: ,Een kapitein van een schip moet
»ten allen tijde en in alle gevallen zijn hoofd helder houden,
»zo0odat hij altoos in staat zal kunnen zijn, om in elke gegeven
»omstandigheid dadelijk zijne geheele kennis en al zijne geest-
svermogens op een zeker punt te kunnen bijeenbrengen; om,
»bij al wat er voorkomt, steeds een besluit en een goed besluit
2t¢ nemen; en dat, bij ruimer eten of drinken, wanneer men
»0p zee b.v, uit zijn slaap gewekt wordt, men als hoofd van
Whet schip dien frisschen , helderen raad welligt niet zou kun-
»leIl geven, niet een raad, die dan de heste is en Waarop men
»nict behoeft terug te komen.”

Zulke voorbeelden bedoel ik.



48

Op het kantoor van den broeder van een speelmakker van
mij was een oud burgerman, Dorsya, woonachtig achter de Koe-
koek; een goedhartig en braaf man, die de twee jongens dik-
werf des namiddags bij zich noodigde en met de jongens ging
schuitje varen en keuvelde.

Wat ik aan dien braven man te danken heb, kan ik niet
zeggen. Volkomen vast van verstand, vol van levensresultaten,
had hij daarbij een absoluut kindergemoed, en wist hij ons spe-
lende te leeren, zoodat het mij altoos roerde. Op elke vraag
kreeg men een antwoord, of ,ik weet het niet, maar zal er over
ydenken.” En het antwoord kwam dan een volgenden keer.

Van hem heb ik als jongen afgezien, dat er vastheid en zeker-
heid ig in het kennen en weten, dat er juistheid kan zijn in het
yerstand, en dat ondervinding alleen geven kan, wat men be-
zitten zal als volkomen eigendom.

Brave Dorsma! wat zou ik u gaarne hartelijk de hand druk-
ken van dankbaarheid, dat ik aan u verschuldigd ben kie-
men, wier ontwikkeling Gij niet hebt gezien, die Gij te regt
beter verwacht hadt; maar zonder U zou ik niet geworden zijn,
die ik geworden ben, ‘

Gij, die dit leest, ziet, dat ik woord houd: ik laat u zien in
mijne jeugd, en erken daarbij, dat ik alles ontvangen heb, wat
ik later moge gehad hebben.

Gij zoudt mij welligt van ]mogh.u'hghmd l)cq(-huhh"cu, 700
ik de ontwikkeling van al die kiemen, in mij door anderen
gelegd, met u op het spoor volgde. En toch zou ik dat, zoo
ik van u vergen mogt zoo veel te lezen, gerust durven doen.

God heeft mij de beste menschen voor mijne vorming

y YOOI
mijn karakter,

! ‘m mijne jeugd op mijn levensweg gngmen en
daarbij omstandigheden, voor mij volkomen gepuast, decls om in
mij te ontwikkelen, deels om in mij te bestrijden, wat ontwik-
i y * . 3 N "2 r atralea

keld of bestreden worden moest. En volgt er straks nu of dan
eene uiting over
di::\ uiting veilig
stige dingen zijn

minder gunstige dingen mijner jeugd: ik mag
doen, want de gevolgen van die minder gun-
: voor mij lafer steeds uitnemend geweest. Mijn
kinder-oordeel was bekrompen en onnoozel: 3 als kind hield ik,




49

zooals kinderen doen, soms voor nadeelig, wat later mijn grootste
heil bleek te zijn., En erkende ik later en erken ik thans nog
in mijne jeugd bronnen van -teruggang: ook die teruggang
was noodig, om in andere opzigten befer, vaster vooruit te gaan.

Tt was 11 jaar en volleerd in hetgeen bij Monsieur TErwoar
kon geleerd worden, en dat heette toen volleerd in het fransch.
Wat is er toen van mij geworden? De beste jaren voor een
jongen zijn misschien die van zijn 11detot zijn 15de, voor den
een wat vroeger, voor den ander wat later; de jaren, waarin
de eerste indrukken der jeugd verbeterd worden; waarin het
verstand meer vastheid bekomt; waarin het gemoed begint ge-
stemd te worden tot hoogere dingen; waarin de vorming van
het karakter krachtig wordf voorbereid.

Die kostbare jaren zijn voor mij bijna geheel verloren gegaan;
ja veel meer nog, zij waren bij mij aanleiding tot teruggang,
teruggang in bijna elk opzigt.

Vol leer- en vol levenslust werd ik met mijn elfde jaar van
alle onderwijs, van alle hulp, van alle leiding in het leeren op
eenmaal verstoken, en, wat het ergste was, ook van dien dwang
tot regelmaat, die geboren wordt door dagelijks precies zoo
laat op de school en naanwkeurig zoo laat van de school te
huis te moeten komen. Misschien was mijn Vader van de mee-
ning, dat ik, leerlustige, zulk eene tijdverdeeling niet noodig
had; hij dwaalde dan; ik was een groot kind, maar niet meer
dan een kind. Eene hoogere school was er toenin Utrecht nief,
dan de Latijnsche en de Academie; maar ik was voor de chi-
rurgie bestemd, en het kwam niet in mijn Vader op, mij meer
te laten leeren. Scholen voor chirurgen waren er niet in ons
land, en in Utrecht was er voor hen slechts gelegenheid, de
ontleedkundige lessen bij te wonen, die ik van Prof. Jax Briu-
LAXD dan ook regelmatig heb gehoord als jongen des winters.

Te jong om in de praktische chirurgie werkzaam te zijn,
werd mij dan op mijn 1lde jaar opgedragen, het aangeleerde te
herhalen en mij verder zelf te oefenen.



a0

Daar was ik van den vroegen morgen tot den laten avond
aan mijzelven overgelaten, las inderdaad veel, maar zonder
verband, zonder eenheid. Mijn weekgeld besteedde ik aan het
koopen van bocken over allerlei onderwerpen; maar den gan-
schen dag te lezen, en bij dat lezen in veel z46 onvoldaan te
blijven: het duurde kort, dat ik mij met zulk een leven kon
vergenoegen. Zelfs mijns Vaders boekenkast, die altoos voor
mij openstond, gaf mij niet, wat ik toen behoefde.

De aangenaamste bezigheid gaf mij in het cerst wel Bas,
Over de verbanden. Er werd een geheel apparaat naar Bas ge-
maakt, en die verbanden aangelegd naar de regels van de kunst.
Overigens waren De ontleedkunde van Scuasnscnyir en De heel-
kunde van DAvID vax GERsCHER mijne vademecums.

Dat was voor een jongen van dien leeftijd te weinig: er was
geen vonk van poézij in mijn bestaan, behalve het maken van
uitnemende vischtuigen, om te hengelen en met den schakel te
visschen.

Daar hier intusschen mijne eerste periode van chemische be-
moeijingen opdaagde, wil ik er bij verwijlen.

Op de potten en flesschen in den chirurgijns-winkel van mijn
Vader had ik van mijne cerste kindsheid die latijnsche namen
gezien, met vergulde letters geschreven: mercurius sublimatus
corrosivus, calomel, cerussa, wviride aeris, lithargyrium auwri,
en hetgeen daar verder volgt; en wat niet het minste was, met
de oude geheimzinnige teekenen dier objecten daarachter.

Duizend en eenmaal had ik gevraagd, wat die Voorwerpen
toch eigentlijk wel waren, die daar in die kast stonden. Geen
sterveling gaf mij antwoord, dan dat mercurius sublimatus cor-
rosivus en calomel kwik waren, dus hetzelfde wat in den baro-
meter was, die in den gang hing; niet precies hetzelfde, maar
alle drie toch kwik; dat cerusse was loodwit, en viride aeris
}ms spaansch groen, en lithargyrium was goudglit. Meer kon
ik bij geene mogelijkheid te weten komen.

Het werd mij een waar gpook, drie soorten van kwik, en het



51
Spook nam toe, als ik 5

y 6 dagen achtercen wnguentum hiydrar-
Jyri moest wrijven in

een mortier; kwik met reuzel, gewreven
totdat kwik geen kwik meer was., Een vierde soort van kwik
dus, maar kwik, dat kwikloos was geworden.

Bij het koken van extractum saturni was het niet beter ge-
steld. Van bierazijn en goudglit kwam extractum saturni,

en ik
had gelezen, dat Sarturxus de vader der goden vy

‘as geweest,
Extract — er waren oxtracten genoeg in mijns Vaders winkel :

— ertractum saturni moest dus jots
zijn zoo wat tusschen graminis en taraxaci en goudglit in. Mis-
schien had Sitvrzus er niet mede te maken, en in elk geval
kon bij het koken, waarbij een eigen reuk ontwikkeld werd,
Saturni wel heengegaan zijn, en er zoo iets bruins zijn gewor-
den, als extractum graminis of tarazaci, hoezeer hot extractum
saturni toch minder brain was:

; maar bruin was het toch.

Maar hoe het nu met den diapalm-pleister to maken, dien
ik koken zag en koken moest? Goudglit en reuzel — qat goud
zat mij ook dwars in de maag, en niemand sprak mij ooit van
loodglit — goudglit en reuzel en water gaven diapalm. Hier
was geen safurni in het spel, en van waar kwam dan saturni
bij het extract? Uit den bierazijn 2

Naast mijne menschenbeenderen had ik al die dingen van
mijue eerste jeugd gezien en behandeld, maar Op mijn elfde
Jaar, toen ik er midden in geworpen werd, was alles mij nog
even raadselachtig,

Lapis infernalis heette helsche steen. D
diep respect. Nu zag ik mijn v
water en door verdamping kyw
vatte ik in het geheel niet
niet bij geweest, dan zou ik
laten afschrikken,
een ste

yraminis, tarazaci, enz,

aarvoor had ik dus
ader dukatons oplossen in sterk
am daar helsche steen van. Dat
3 ware dat woord helseh er maar
mij door het woord sfeen niet hebben
om getroost te zijn, dat sterk water zilver in
en veranderen kan. Maar over dat Zelsch kon ik niet heen.
e zocht wat stork water meester te worden en beproefde
andere metalep in dat sterke water: altoos hey
maar steenen kreeg ik van geen enkel.

Het meest martelden mij misschien schoensmeep

ige werking,

en inkt,



52

die beide in huis gemaakt werden, en waarvan ik weldra de
fabriekant werd. Vitriool-olie, waarvan mij het brandend ver-
mogen vroeg was ingeprent, werd met zwartsel en suiker en
water op leder gebragt, en maakte het leder glimmend. Waar
was nu het brandend vermogen van de vitriool-olie gebleven?

En groene vitriool, in water opgelost en met azijn en gal-
noten te trekken gezet en er gom toegevoegd, werd inkt. In
dien zwarten inkt moest zwartsel wezen. — Kwam dat zwartsel
nu van het groene vitriool, of van de galnoten, of van de gom?

Dat alles ging mijn begrip te boven, en om kort te gaan,ik
werd er desperaat onder en begreep, dat het alweder verbor-
genheden waren, waarover geen mensch licht verspreiden kon.

Niet zonder bedoeling heb ik deze kinder-dwaasheden hier
opgenomen: zij zijn algemeen bij nadenkende kinderen. Er leeft
inwendig bij een kind veel meer dan bij een mensch: het hloed
stroomt snel, de stofwisseling is sterk, de verbeelding levendig,
het verlangen naar meer onweerstaanbaar; een kind leeft in
een dag meer dan menig mensch in eene week of in eene maand,
en alle kinderen zijn meer of min in dat geval.

Of wie heeft er niet een Jaxmie, die uitnemend vlug is, en
wie niet een Pietsr, die zoo best leert? Wie niet . . . ., ?
Maar gij weet het: alle kinderen, zoo zij gezond zijn, zijn rus-
teloos in beweging, in- en uitwendig. De jongen achter zijn
hoepel droomt een wereld vol, en het meisje met haar pop too-
vert zich gelukzalig.

O! help dan dat kleine goedje voort, en laat het niet onvol-
daan. Maak duidelijk, geef licht, zooveel verdragen worden kan,
en stoot niet af met een ik weet het niet,” zonder ten minste
nitzigt te geven op later te wachten ho\'rudiging. .

Laat gij den jongeling ronddolen in zijne eigene sfeer, vol
van onjuiste opvattingen, uit gebrek aan kennis ontsproten, vol
van verkeerde voorstellingen, door zijne nog niet goed gerigte
\‘r'Gl‘bGtﬂding geschapen, — dan maakt gij van hem df een dwaas,
of gij ontneemt hem alle belangstelling, f gij doet hem schier
stikken in eene onverzadelijke behoefte, zoodat hij er z

ek edelijk
718k van wordt, om nooit meer geheel te herstellen.



53

Neen: de opvoedkunde is door beste en liefderijke mannen
beoefend en in praktijk gebragt, maar ik betwijfel het toch zeer,
of in het volksleven onder ons eenig begrip leeft van den aard
van een kind: de eerste en laatste grondslag van de opvoeding
in huisselijken kring.

Men ijvert tegen de fouten der menschen; men veracht en
straft de ondengden der volwassenen, en men vergeet, dat zij
veelal niets anders zijn dan eenvoudige gevolgen van de jeugd,
die gij daar hebt laten heenvlinderen, alsof de menschelijke geest
niet aan banden liggen moet, eer hij verstaan kan, wat vrijheid is.

Van de duizend dwalingen der menschen-maatschappij treft
gij er welligt negen honderd negen en negentig aan in de kin-
der-wereld, waarvan gij er misschien vijf honderd hadt kunnen
uitroeijen, toen de plantjes jong waren en buigzaam.

Maar ik heb nog eene andere reden gehad, waarom ik de
genoemde kleine kinder-dwalingen zoo breed heb uitgemeten.

Zoo als ik als jongen dacht over meréurius sublimatus cor-
rosivus en ealomel, en over het kwik van den barometer en
kwikzalf, en over al de andere genoemde objecten, — dacht,
mutatis mutandis, weleer elkeen, zelfs de beoefenaar der weten-
schap. Men had geen begrip van enkelvoudig of zamengesteld;
geen begrip van de onveranderlijkheid van den ward der stof,
onder den invloed der ons ten dienste staande middelen; geene
voorstelling van de het eerst door Lavorsier uitgesproken waar-
heid, dat het thans alles slechts verandering van vorm is in
de stoffelijke wereld op aarde.

Die geheimzinnige teekenen, weleer voor de ligchamen in
gebruik, drukten natuurlijk uit, dat er toen geene kennis hoe-
genaamd van de ligchamen bestond. De woorden viride aeris,
cerussa, in één woord de namen, door de Oudheid aan de schei-
kundige voorwerpen gegeven, deden alle verband, alle eenheid in
de voorstelling ontbreken, en de wetenschap was een ware chaos.

Guyrox ne Morveav gaf zijne nomenclatuur , waarvan de
grondslag was, dat de zamenstelling der stoffen in de namen
dier stoffen moest te lezen zijn, en op eenmaal was de toover-
fluit een bazuin geworden, waardoor heldere tonen door de at-



54

mospheer van het kennen en weten werden gevoerd tot elkeen,
die ooren had om te hooren.

Jongelingen van deze dagen, ja! maar ook menschen van
Jeugdiger leeftijd, die vreemd ziit gebleven aan ons vroeger
worstelen met safurni en met extract van dezen vader der go-
den: stelt uw voorregt op prijs, want het leven is kort, — ars
longa, vita brevis, — en met dat zoeken naar licht, dat niet te
vinden is, gaat men in niets vooruit, dan in geduld, dan in
volharding.

Misschien is dit toch nog een best resultaat: dus wil ik niet
klagen. — Althans, mij is het wel voorgekomen, dat de tegen-
woordige jeugd soms alles goed gaar opgedischt en smakelijlk
verlangt aan de tafel der wetenschap, of dat zij liever niet is
van de partij.

De kast, waarin mijn Vader de ingrediénten had, die tot de
chirurgie behoorden, die kast, waarop ik zoo gestaard had als
kind, heb ik als professor te Utrecht geplaatst in het seheikun-
dig Laboratorium, in een vertrek grenzende aan de college-kamer,
Niemand wist of weet nog, wat mij aan die kast verbond. Ik
heb haar bij mijn vertrek uit Utrecht daar achtergelaten, voor haar
geene betere plaats wetende dan daar. En mogt men mij eene
dienst willen doen, dat men dan daar die kast in wezen houde.

In het klein, maar met niet minder piéteit, handelde ik hier,
als Jonx Herscnen deed in 1840: Jony, de beroemde zoon van
den beroemden Winniam, In 1840 hield hij met al de zijnen eene
processie om den grooten teleskoop des Vaders, plaatste er zich
met de zijnen in, hief met hen cen Reguiem aan, en sloot
daarna den kolossalen kijker hermetisch, om dien op het oude
verblijf zijns uitnemenden Vaders WirLiax te Slough te bewaren.

De komeet van 1811 had mij aan de zijde
h ' Qe v . 3 . .

[_ocdcr naar den sterrenhemel gerigt; naar den sterrenhemel ,
dien men den kinderen veel te laat doet zien. In

ten wij kinde : . JiE)
i kinderen opblijeen en dat prachtige tooneel uren lang
aansfaren,

mijner aangebeden

1811 mog-



55

Van dien treffenden staart doolde mijn oog rond over het
overige der wereld-ruimte, en ik had het gevoel van het on-
eindige verstaan en een diepen indruk daarbij bekomen van het
verhevene. O! mogt ik toch iets meer van al dat grootsche
vernemen! Maar het was mij niet gegund. Dat de aarde om
de zon draaide, had ik wel eens gehoord, maar ik durfde het
niet uitspreken, want in den Bijbel stond, dat de zon stilge-
staan had te Gideon en de maan in het dal van Ajalon.

Het bleef dus bij het gevoel van het oneindige en bij het
gevoel van het verhevene, Maar, schoon onbestemd, beiden
vervulden mij onophoundelijk. In de grotten en watervallen van
Zijdebalen, in den donder, in den sterrenhemel, in het zwart
worden van den inkt, in het worden van het extractum saturni
en van den lapis infernalis, in alles was eene eenheid, die tot
mijn gemoed sprak, en daar ik geleerd had, in alles God fe
zien, was het duidelijk, dat ik naderde tot dweeperij.

De ergste periode van die gemoedsbewegingen bestond tijdens
mijne ledigheid na het verlaten van de Fransche school, en zij
waren het dan ook, die mij een stil droomen deden ‘kiezen.

Mijn Vader zag dit voor ware ledigheid aan, en ik moet de
waarheid zeggen: ik zelf was er de schuld van, want ik open-
baarde hem niets van die tooverwereld, die mij vervulde, cen-
voudig om de reden, dat ik haar niet in woorden brengen kon,
niet uit achterhoudendheid.

Hij zou aan dat ledig loopen wel een einde maken, en hij
deed het, reeds een jaar nadat ik de Fransche school verlaten
had, door mij te plaatsen in het naarste bedrijf van de toen-
malige chirurgie. God weet, wat ik er onder geleden heb;
hoe ik duizendmaal mijn dood heb gewenscht; hoe mij hetleven
toen niet slechts onverschillig, maar cen volkomen last was
geworden. Mijn pligtsbesef was te veel ontwikkeld geworden, om
mij te verzetten of onwil te mogen hebben; maar ik verteerde in-
wendig en leerde niet meer; ik was ontmoedigd en in mijne oogen
verloren. Ach! ware ik niet geboren gewo rden, was mijne weeklagt.

Eenmaal klaagde ik mijn nood aan den kunstschilder Woxber,
en stortte hem mijn hart volkomen uit, wegsmeltende in tranen-



.l

a6

»Malle jongen!" zei hij mij, ,gij zult nog met koets en paarden
orijden; houd moed, gij komt er uit.”

Woxper — een schilder, toen in roem arbeidende, — stierf
Jaren daarna in diepe rampzaligheid, nadat hij mij reeds lang
volop voorspoed had zien hebben.

766 is de menschen-wereld: in het lot van een ander kan
men soms nog wel zien; in eigen toekomst zelden goed.

Gij weet de oorzaak: eigenliefde maakt ons steke-blind voor
ons zelven; de gebreken, die wij hebben en die ons in een
afgrond kunnen storten, zien wij voorbij, of wij erkennen ze
onder verzachtende omstandigheden, en zoo vliegt de mensch
voort, als een kogel, uit een kanon geschoten.

Woxper doorzag mij en schijnt ontwaard te hebben, dat ik
niet misdeeld was door den Almagtige. Dus zou ik e wit komen.

Met mijne hand aan de maan te reiken was mij echter toen
gemakkelijker, dan er uit te komen; want mijn Vader was een

man van wily chirurgijn moest ik worden en alle phasen door-
loopen van de toenmalige Nederlandsche chirurgie.

Daar kwam een lichtstraal in de duisternis. HeyriGers, toen
doctor in Utrecht, werd aan de Hoogeschool lector in de Heel-
en Verloskunde. Hij zou lessen geven aan chirurgijns-leerlingen
boven de 14 jaren en aan vroedvrouwen. Ik was cerst 13, en
mijn Vader zond er mij heen.

Wat was ik gelukkig, nu regelmatig onderwijs te zullen be-
komen! wel in het vak, dat mij gehaat geworden was, maar
in elk geval toch regelmatig onderwijs! Tk versche
spanning. In de college-kamer stond een skelet yan een mensch
in eene glazen kast, en daarboven met vergulde letters: hodie
mihi, cras tibi: heden ik, morgen qij.

Weggevaagd was op een enkel ooge
heid bij het behandelen van lijken, e
stond, en zoo als ik er zelf vele gepr
deed mij de menschenwaarde e
ernstig betrachten. Hodje mihi,

en met lmogo

nblik mijne onverschillig-
n het geraamte, dat daar
acpareerd had, dat geraamte

voelen en den dood als hoogst
cras tibi,



57

Dat skelet was mij altoos een even ernstig voorwerp, als ik
die college-kamer intrad, en daarbij het voorregt, een jaar
te vroegz toegelaten te zijn: beiden stemden mij tot een heilrijk
opvatten van het onderwijs.

Een half jaar ongeveer, nadat die lessen waren aangevangen,
riep Hpynicers na eene les Brox (een commilito) en mij, en
vroeg ons, of wij op het Theatrum anatomicum, hem afgestaan
(het oude Hongaarsche kerkje, de trappen op in de gaanderij
der Academie, waar ik later zat te examineren), lijken voor
hem wilden praepareren, zoodat hij voor vroedvrouwen lessen

geven kon. — Opgesprongen van vreugde!
Daar waren wij - Brom, die een paar jaren ouder was, en
ik, die 13!/, jaar was, — prosectoren. Hevricurs kwam ons

onze taak geven, en Brokrs, toen ouder student in de genees-
kunde en later Hoogleeraar te Leiden in de chirurgie en ob-
stetrie, J. C. Broers zou ons den weg wijzen.

Wij volbragten onze taak, en tot overmaat van vreugde
mogten wij nu ook de lessen bijwonen, door HeYLIGERS aan
vroedvrouwen gegeven. Wat werden wij gestreeld, toen Hevri-
aers aan die vroedvrouwen steeds verkondigde, dat wij die
pracparaten hadden gemaakt, en als hij bij den aanvang der
lessen telkens begon: ,Mijne Heeren en Mejufvrouwen!” dacht
ik wel eens een enkele maal aan Woxper, die mij gezegd had:
yhoud moed, gij komt er uit.”

Heyrigers, de zoon van den chef van mijn grootvader (zie
blz. 8), had ons hart gestolen, want wij leerden van hem en
hadden een voorregt, dat wij dankbaar opnamen. Uit eigene
beweging praepareerden en skeletteerden wij voor hem. Eenmaal
bragten wij hem een zwaan, eenmaal een bok met schoone
hoornen, en zoo wonnen wij hem steeds meer en meer.

De raad van Hevuicers deed mijn Vader besluiten, mij eenig
latiin te doen leeren, en met Brom bekwam ik alzoo lessen,
tweemaal in de weck een uur, bij Karstex, den achtingswaar-
digen vader van mijn lateren hooggeachten collega S. KarsteN;
de vader was conrector aan de Latijnsche school.

Dat was op mijn 14de jaar. Eene nieuwe bron van leering



58

én eene gewichtige; maar ik was toch onvoldaan en ongelukkig.
De lessen van Hevricers over chirurgie en obstetrie zullen best
geweest zijn, maar ik leerde er niets door kennen, wat mijn
woelend gemoed bevredigde. De droomerijen hielden aan en
daarbij een onweerstaanbare dorst om de 1
Mijne lessen in het latijn gaven mij
tweemaal in de week @6
ik in

watuur te bespieden.
veel te weinig te doen,
n uur, en de praktische chirurgie hantte
klimmende mate. Mijne schoonste bezigheden waren:
bloedzuigers zetten, lavementen zetten, zwoeerende deelen Of
zoogenaamde Spaansche vliegen verbinden; en mijne gewigtigste
bezigheden waren: aan arme kinderen mef hoofdzeer, toen zeer
algemeen voorkomende, heete pikpleisters op het hoofd leggen,
en den volgenden dag die pleisters, met eene rolt
de haarwortels wegnemen, onder
ongelukkigen.

ang, met al
jjzingwekkend gekerm der

Dat was mijn schoonste en
digers gegeeseld werden,
- rekend, die rugg
brandmerk goe

gewigtigste werk, en als er misda-
werd het mij als cen voorregt toege-
en mede te mogen gaan insmeeren en het
d te mogen verzorgen,

Dat was als jongen mijn voorregt zoo!
Mijn hart zonk mij in de schoenen en m

iin geest werd doffer
en stomper,

en onverschilligheid nam de overhand.

Ik was 15 jaren oud.

De Hoogleeraar B. F. Surryax vroeg in die dage
dien hij dikwerf bij zicken ontmoette, naar zijn gezin, en zoo
kwam ik ter sprake. Svermay raadde mijn Vader
Hoogeschool te doen bezoeken, hetgeen door he
stelling werd aangehoord mijn YV
zou willen worden in

nmijn Vader,

ann, mij de
m met helang-
ader vroeg mij, of ik student
de medicijuen. oIk dank U »
antwoord; ,ik heb indertijd in de theologie
»dat was toen ongeoorloofd ; thans zijn mijne beste jaren voorbij
»0m een knap man te worden; ik dank U dus voor het aanbod.”

Mijn Vader was wijzer dan ik, en gaf mij eenige dagen be-
raad. Mijn grootste bezwaar was die chirurgie, en ik kende

was mijn
illen studeren, en



59

mijn Vader genoeg, om te weten, dat hem het medicinae doctor
worden voor mij moest zijn de brug naar die altoos boven alles
gewaardeerde chirurgie, zooals het dan ook later is nitgekomen.

Ik zou mij hebben te schamen, hierop zoo dikwerf terng te
komen, al behoort het ook tot de sleutels van de rest van
mijn leven, zoo ik aan mijn Vader hierin eenige morele schuld
zou toekennen. Neen! hij zag niet verder, en ik moet er bij-
voegen, dat men toen vrij algemeen de gewoonte volgde, zijne
kinderen te voeren in eigen passen. De ambten en bedieningen
waren toen nog bijna erfelijk; de Nederlandsche maatschappij
was toen niet ruim en niet breed; veel keuze was er niet voor
standen.. En in elk geval: mijn Vader was gelukkig in de
chirurgie: het kon dus niet uit een minder goed geplaatst hart
voortkomen, dat hij er zijne zoons in wenschte op te brengen.
Eindelijlc: die passie — want waarlijk dat was zij — die passie
voor de heelkunde teekent u genoeg, dat mijn Vader een trouw
en eerlijk unitoefenaar is geweest van zijne zaak. Hij had dan
ook de liefde en de hartelijkheid van allen, die hem hun ver-
trouwen hadden geschonken, en niemand verdiende die meer
dan hij.

Zoo mag ik dan in het vervolg meermalen op die passie
terugkomen, zonder de piéteit in het minst te kwetsen, en mag
ik het opmerkelijk noemen, dat een heste vader door déne
gedachte zijn kind, dat hem opregt lief is, op zijn eersten
levensweg, naast zoo veel uitnemends, zoo vele moeijelijkheden
plaatsen kan.

Maar nog eenmaal: al die moeijelijkheden, al die bezwaren, al
die tijdelijke teleurstellingen: ik geloof voor vast, dat zij de beste
opvoedingsmiddelen zijn, en dat ik aan hetgeen mij toen zoo
moeijelijk viel, de hoogste verpligting heb.

Maar dan zijn ook alle klagten daarover verre van mij, en
sehriif ik de feiten dus ook slechts historisch op.

Het weigerend antwoord, boven genoemd, op de vraag, of
ik in de geneeskunde wilde studeren, was ontstaan uit oude
ontevredenheid over het niet mogen studeren in de theologie.
Dat was wel jaren voorbjj, maar het was nooit uit mijne ziel



60

geweest. Ik begreep thans spoedig, dat het onwijs zou zijny

mijne tockomst daaraan op te offeren. En wat die nieuwe brug
naar de chirurgie betreft: die dan leeft die dan zorgt, df.tchtil.i;
in elk geval begin ik nu met de natuurwetenschappen, en daarin
zal ik wel bevrediging vinden.

Student te worden dus niet
afslaan.

Mijn antwoord, dagen, en veel langer dan het mijn Vader
aangenaam was, uitgesteld, was, dat ik

het gaarne deed.
Bron

kwam alstoen in hetzelfde spoor. Wij yroegen fWe®

aren meer aan den achtingswaardigen KarsTey, ook voor het

gricksch, en na negen maanden waren wij student, ik 16
Jaren oud.

Ons studenten-examen legden wij af bij A. vax GouvporvER:
het liep over Neros en Jacops en meer niet,
Bij twee namen moet ik verwijlen. M

ijn Vader was geen
man van fortuin, en om mij vee

I onderwijs te doen geven bij
den achtingswmlrdigen Karstey, daartoe zullen hem de middelen
ontbroken hebben. Van den aanvang van dat latijn leeren tof
het student worden waren nog geen twee jaren verstreken, en
vijf vierendeelsjaars waren voorbijgegaan met slechts twee uren
privaat-les in de week, In de maanden, die nu volgden, werden
wel die uren verdubbeld, maar dat was toch niet veel, to meer
daar er nu nog grieksch tevens moest geleerd worden. Hen
half jaar v6ér de groote vacantie, waarin dat student worden
met stoom zou plaats hebben, kwam ik tot

de overtuiging, dat
het of niet g

aan zou, Of dat de heer examinator
weinig zou moeten tevreden zijn.

Ik kende een student in de theologie , vax Masxex, sedert
predikant te Polsbrock en later te Spijkenisso, en kla
hem mijne onkunde. Hij zou mij helpen
hij heeft het gedaan met cene tronw,
kan. Als student was vax Maaxey mij altoos dierbaar, en later
zijn wij steeds in goeden geest gebleven, Hoevele beste menschen
heb ik op mijn levensweg ontmoot!

De andere naam is die van SUERMAN; Br
SUERMAN, Hoogleeraar in de Geneeskunde,

met zeer

agde aan
» en Brox daarbij, en
die ik niet genoeg roemen

RNARDUS Fraxciscus
Die man is de eigent-



61

lijke aanleiding geweest tot mijn bezoeken van de Hoogeschool
en dus tot alles, wat later op dat studeren is gevolgd.

Met openhartigheid moet ik belijden, dat Sverymax van mij
nooit die persoonlijke sympathie bekomen heeft, waarop hij
waarschijolijk zal gerekend hebben, daar hij toch de aanleiding
had gegeven tot eene zoo gewigtige omkeering in mijn leven,
en hij dat met de meeste heuschheid had gedaan voor een jongen,
die hem vreemd was. Er is tusschen Suvermax en mij altoos
266 groot persoonlijk verschil geweest, dat hij mij en ik hem
niet verstond. De ware dankbaarheid, die ik hem in het hart
droeg, kwam er nu en dan wel uit, maar niet zooals SuprMAN
het scheen te willen; en zooals hij het scheen te willen, mogt
ik soms niet toegeven, zooals later blijken zal. Had ik met
SuerMaN, toen ik later zijn ambtgenoot was, slechts éénmaal
een openhartig gesprek kunnen houden, dan had ik de bronnen
van verschil wel geteekend, en mijne opregte erkentelijkheid
voor hetgeen hij in mijne jeugd gedaan had, wel aan hem uit-
cengezot. Maar tot een openhartig gesprek is het tusschen hem
en mij nooit gekomen.

Gaarne neem ik van die koele nitwendige verhouding tusschen
hem en mij de schuld op mij. Dit wete intusschen elkeen, die
deze woorden lezen zal, dat het Svermax is geweest en niemand
anders dan Svermax, die mij bij mijn Vader heeft voorgestaan,
om mij te doen treden op een ruimer terrein, dan hefgeen
men toen noemde chirurgie.

Het examen, om in 1819 student te worden, — voor mij
het vertalen van Nepros en Jacoss, van elk een caput, — was
zeer armoedig. Ik heb intusschen van een nog armoediger ge-
hoord. — In den Napoleontischen tijd werd eene oproeping ge-
daan te Utrecht voor maires op dorpen in den omtrek. De
sollicitanten kwamen en er zou concours wezen. De prefect liet
de heeren lang wachten, en toen hij verscheen, noodigde hij
hen uit om plaats te nemen: papier, pennen en inki waren
present. Wat ik mededeel is waarheid.



62

g : . 0 : " ar-
pMessiours!” — zoi do prefect —  derivez citron,” en da

1 o . + e a

na verwijderde hjj zich. Na een uur kwam hijj terug en bﬁztg

. 4 .

de uitkomsten, door de deels boerenmenschen ten papiere gebrag

. . . en
De een had citron, de andeve sitron geschreven: de eerst
werden majres,

- . Mot in te
Tegen zulk eene WiZe van examineren heb ik niets in
brengen, ook niet om student te worden.

Examens heb ik altoos,
wel voor eene school, ma

4 " t
ar nooit voor de maatschappij, gﬁﬂ“h
waarborgen te geven. Voor eene school zijn zij onmisbaar, b.¥:
om na het verlaten der sehool bewijsstukken te kunnen hekomen,

dat men die school goed bezocht heeft. Oolk om over fe gaan
van de eene klasse in de andere,

En wat nu het komen op eene Hoogeschool aangaat: de te-

genwoordige methode is volkomen naar mijn wensch: geen exa-
men hoegenaamd, maar slechts eene inschrijving, Hij, die een
academischen graad begeert, moot zich, zoo het goed zal inge-
rigt zijn, aan opvolgende en vele examina onderwerpen: ik zou
ze doen afnemen telkens, des noods in één enkel vak, wanneer
de examinandus het verkoos, en dan, aan het einde van alles,
waarin men per partes gedxamineerd was, — een examen, waarin
het aangeleerde in al dje vakken werd gebragt in onderling
verband, wat dan zoo yeel zou zijn als een praktisch examen,
zooals de Staat het zou doen afriemen, om meer of min fe ver-
nemen, of men kundig was.

Met  sitron kon men geen maire zijn, maar met ¢ifrop wel-
ligt een beste maire wezen. Fn al had men ook best fr
kunnen schrijven, zoo zou men toch daarbij zeer wal
komen (mg‘eschikte maire kunnen zijn.

Geschiktheid blijkt bij een examen nooit,

Voor mijn deel ben ik zoor crkmltclijk, dat
Gounorver bij mij met Nuros en Juco
Had hij iets meer gedischt, ik war
worden en niets anders.

ansch
een vyol-

de goede yix
OBS tevreden is geweest,

e stedc‘iijk heelmeostop ge-

1k heb een regelmatigen veldslag oo

leverd tot aan het einde



65

van mijn leven (zie Gefuigenis, 1876) tegen examens als mid-
delen om waarborgen van bekwaamheid en geschiktheid te be-
komen; ik heb het bezoeken van scholen voorgestaan en alzoo
het afnemen van onmisbare schoolsche examens; maar ik heb
warm bestreden, dat men buiten de scholen examens in bijzon-
derheden zou afnemen, daar deze fot de scholen behooren.
Worden deze examens, waarin men in détails treedt, zooals
thans geschiedt, van staatswege afgenomen, dan bederft men
het onderwijs en den mensch, die het ontvangen zal, en men
stelt van wege den Staat een volslagen leugen in de plaats,
waar men alleen waarheid leeren mag. Vddr drie eeuwen woog
men ook bij ons oude, magere vrouwen, om te vernemen of zij
goed of kwaad waren; goed en kwaad werd toen in een zeker
aantal ponden uitgedrukt; in de eeuw van verlichting en be-
gchaving zet men eenige deftige mannen achter eene tafel (ook
wel eens niet deftige), en voor de tafel plaatst men iemand,
dien men examinandus noemt. De deftige en niet deftige heeren
doen dan om beurten vragen, en de heer examinandus ant-
woordt op die vragen of doet het niet, en zoo dat spel eene
wijle heeft geduurd, wordt de heer examinandus verklaard voor
kundig of onkundig, zonder dat men van eene school spreekt of
van genoten onderwijs, of bewijzen van leermeesters in reke-
ning brengt: vragen en antwoorden beslissen hier alles.

Er zijn er niet velen, die met deze dwaasheid geen vrede
meer hebben, maar het is er verre af, dat men deze methode,
zooals zij verdient, bespot en veracht. Zij is eene uitvinding
van den nienweren tijd, terwijl véér vele eeuwen de onwaarde
van examens, om kennis te maken met iemands belkwaamheid
en geschiktheid, volkomen bekend was.



STUDENT GEWORDEN.
September 1810,

Een der schoonste verschijnselen in de menschenwereld is,
dat de. eene mensch waakt en zorgt voor den ander, zonder
dat deze den zegen bevroedt, die hem alzoo ten beste gegeven
wordt. :

Tot die zorgen, tot dat waken behoort in de eerste plaats
al wat Ouders goeds doen voor hun kroost, dat van dat alles
niets kent, niets weet, er zelfs niet aan denkt.

Maar in de maatschappij der menschen vindt gij , buiten het
gezin, soortgelijke treffende dingen. Het kind, dat ter school
gaat, weet van die school, dat zij dddr gevestigd is, d
Meester zG66 heet, en andere kleine uitwendige dingen. I
derwijl, als het goed 1s, waakt en zorgt daar cen helder hoofd
en cen liefderijk hart voor de zoo onnoozele wichten; als het
goed is, Moeder en Vader vervangende, zooveel mogelijk; ja
zells, met ervaring en beleid toegerust, die wichten, die daar
komen in onkunde, verder brengende op den weg van het ken-
nen en kunnen, dan de ouderlijke zorg het veelal doen kan.

Wat is er schooner in de menschenwereld dan scholen? wat
is er beter, wat is er zegenrijker ?

700 het mij vergund is
groot om zijne ma

at de
in on-

y hoem ik Kargr pyy

Groorr niet
gt, maar omdat hij se

holen stichtte in een



65

tijd, toen de waarde van scholen niet werd verstaan. En dat
bij hem die stichting niet het gevolg was van eigen bovenma-
tige ontwikkeling in schoolsche dingen, is algemeen bekend.

Scholen! Mijn hart is steeds geopend geworden, zoo ik daar-
toe een gebouw zag verrijzen, of ecen voornemen vernam, dat
eene nieuwe school zou worden opgerigt.

Zoker was dat gevoel bij mij in 1819 niet ontwikkeld, toen
ik — ongedacht, ja zelfs tegen al mijn vroeger meenen in —
het onschatbaar voorregt had, de foogste school te gaan bezoe-
ken, die men in beschaafde landen heeft om den jongeling op
te nemen, den onnoozele, die van Hooger onderwijs, van artes
ingenuae evenmin begrip heeft, als het kind heeft van tweemaal
negen. Maar dit weet ik toch volkomen, datik het student wor-
den als een treffend voorregt innig waardeerde, en alleen om
een man te worden dat studentenleven op prijs stelde.

Aan vrijheid in goeden zin had het mij nooit ontbroken; daar-
naar kon ik dus ook geen verlangen hebben: er was eene hoo-
gere stem in mij, maar voor mij zelven nog een raadsel: ,voor-
Lwaarts moet gij!”

Zoo men dien onnoozelen jongeling in 1819 zou gezegd heb-
ben: ,Gij zult in uw leven eerst eene geneeskundige school
,mede in hetileven roepen; gij zult daar eene nienwe inrigting
,voor scheikunde scheppen; gij zult daarna aan ecne Hoogeschool
"oene soortgelijke scheikundige inrigting in het aanzijn doen
Streden; gij zult vervolgens met uwe vrienden eene Technische
.school doen worden, de eerste, die er zal zijn in het land;
,2ii zult Regent worden van eene school, uif het hart des
,Konings voor kinderen te bouwen;” zoo men aan den onnoo-
zelen jongeling in 1819 dat alles zou gezegd hebben, hij ware
ontevreden op u geworden, hem z66 te bespotten.

En al dat uitnemende hing toch boven mijn hoofd!

Ik heb het er niet boven geplaatst: het is er voor mij opgehan-
gen: ik had slechts de liefderijke handen te vatten, die mij om
beurten werden toegereikt, onder den goedwilligen uitroep: ,nu
108 een stapje hooger, dan ecn pas regts, en dan weder zachtjes
Sklimmen: nu een weinig rusten, en straks weder moedig voort.”

]



66

,Opwaarts! Voorwaarts!” riepen die braven dagelijks, zes
jaren lang: die braven, wier gebeente reeds tot po'eder vorva'l]en
is. ,Opwaarts! voorwaarts! kennis, kunde, ervaring, oefening :
yopwaarts! voorwaarts! en de dingen doen om de rlu.wm.: A

0! wat zou ik die braven nogmaals en nogmaals innig harte-
lijk de handen willen drukken voor die ontelbare blijken hunner
beste toegenegenheid. .

Maar ik geef u eerst een opregt verhaal van min bestaan
als student aan de Utrechtsche Hoogeschool.

In het eerst gingen mijne vorderingen als student den slakken-
gang. Hollandsche taal had ik nooit geleerd; de fransche was
ik tamelijk vergeten; het latijn zat er mager in en het griekseh
nog dunner op; hoogduitsch en engelsch had ik niet geleerd;
ordelijk onderwijs had ik eigentlijk nooit genoten; wat ik gelezen
had was geweest, zooals Asmus zegt: ,Alles durch einander,
,wie Mausedreck und Coriander.” Wel had een oud school-
meester, pe Musxik, mij nog vdéér mijn student worden eenige
bladzijden uit Pizo Steexstra doen verstaan, maar van wis-
kunde wist ik niets. De lessen, die toen overal nog in het latijn
gegeven werden, verstond ik niet.

Weleer was ik in eigen oogen niet zoo geheel onhekwaam
geweest, maar die tijd was lang geleden. De periode van moede-
loosheid, van mijn elfde tot mijn vijftiende jaar ruim, had allen
overmoed geheel gefnuikt, en nu tegenover vax Heuspe in het
grieksch, vax Gouvorver in het latijn, Scuroper in de logica,
Scuriper in de wiskunde, Kors in de botanie, pe Fremeny
(N. C.) in de chemie en Mown in de physica: de laatste gporen
van moed zonken mij in de schoenen. Nederiger student in zijn
eerste jaar, dan ik was, is er nooit geweest; maar hot was geene
deugd van mij, want ik zag, dat ik volkomen onbekwaam was
om student te heeten en student te zijn.

Het eerste jaar verliep dan ook onder teleurstelling, Tk
hield , naar de gewoonte van dien tijd, al mijne lesse

maar durfde nergens te responderen en w
over eenigerlei

ters te spreken.

n tmuw,

achtte mij wel, om
zaak van studie met een van mijne confra-



67

Eén ding begreep ik, neen twee, namelijk, dat ik wiskunde
leeren moest en talen. De brave Scmriner doceerde de ele-
menten der wiskunde z66, dat ik ze best verstond en het tweede
jaar de beide trigonometrieén hooren kon, wat toen geen ver-
eischte was voor studenten in de medicijnen. En de talen: ik
nam een latijjnseh woordenboek en leerde alzoo mijne dictaten
of* korte aanteckeningen verstaan; een fransch woordenboek,
en leerde alzoo een fransch boek meester worden ; een hoogduitsch,
en was spoedig gereed in de physica van Jomax Topias ManER,
eene physica, door Bior vroeger in het fransch overgebragt.
De oude vlijt was volkomen teruggekomen , reeds in de laatste
maanden véér mijn student worden; en zoodoende was er voor-
uitgang en kwam de moed weder opdagen.

Eén ding bleef mij intusschen toeschijnen , het gehecle cerste
studiejaar, voor mij onbereikbaar te zullen blijven, namelijk
dat ik chemie zou leereny alle dingen waren mogelijk, maar
dat niet. Mijn Vader, die mij naar mijne studie vroeg, vroeg
mij dan ook weldra alleen naar de chemie, daar ik op hef
andere meer en meer uitkomst zag, en mijn antwoord was
steeds: _chemie leer ik nooit.”

Omgang met mijne medestudenten in de propaedentic
de geneeskunde had ik dan ook in het eerste jaar bijna niet. Het
waren Brom, vax Maasex, (. H. Tuiesovr, vax WieriNaimey
Borskr, de twee Hammixeex en v. p. ScHrOEFF (de eerste en

de laatste van hetzelfde vak als ik), die ik zag, en nu en dan

ook SyeLLEy en PrLaxTex en v, n.
geen woord.

a4 voor

LEEuw; maar over studie

In de groote vacantie na het eerste Jaar gevoelde ik, dat
het beter gaan zou, en de op nieuw geopende lessen begon ik
met moed te volgen. Den eersten dag na de chemie vroeg G,
SiMoxs aan mij, Gerrir Snvons, later Minister en lid van den
Raad van State, die met mij het vorige jaar was aangekomen:
sk heb voorleden Jaar van de zaken niet veel begrepen: hoe
218 het 4 gegaan?” Ik ook niet,” was mijn antwoord. Simoxs
had intusschen reeds den naam van knap gedragen, daar hij
eene verzor'gdc opvoeding had ontvangen. Hij er niet veel van



63

begrepen: dat gaf mij moed. Toen hij mij daarop voorstelde,
om zamen te werken en F. A. SxpLiex daarbij te vragen, en
toen Sxerrex dezelfde bekentenis aflegde, die Simoxs en ik aan
elkander gegeven hadden, toen bleek het toch, dat ik niet al-
leen had gestaan, en het even goed aan de vreemdheid der
zaken liggen kon, als aan mijne beperkte kennis. Het latijn
voor natuurwetenschappen deed toen veel kwaad bij het
onderwijs.

Wij werkten met ons driefn en vlogen voorunit. SiMoxs zou
ook in de wis- en natuurkunde studeren, en Sypripx en ik
werkten dan ook later meer zamen dan met Simoxs. De chemie
bleef mij altoos nog het grootste bezwaar geven, en daarik de
feiten toch kennen moest, nam ik het radicale besluit, om ons
handboek, de Eléments de Chimie médicale van Orriva, twee
deelen in octavo, van buiten te leeren. Toen ik ze eenmaal
in mijne memorie had, kwamen de feiten ook in mijn begrip. De
physica van den goeden Morn was gemakkelijk te leeren, nu
ik eenmaal de Précis élémentaire de Physique van Bior goed
kon verstaan, dat toen ons handboek was. Van dit boek zei
Movr ons: ,Bror! dat is een liber awreus, mijne Heeren! daar
»moet ge in lezen noctibus atgite dagis; daar kunt ge wat uit-
»halen, en nog wat inlaten.”” Van de botanie leerde niemand
toen iets hoegenaamd, hoe goedhartiz de goede Kors ons ool
daartoe aanzette. Tegen de groote vacantie deden SNeLLEs en
ik ons eerste examen, waarbij toen nog geene graden werden
gegeven, maar waarop de brave Scuriper toch zeide, dat het
hem verheugde, dat hij thans kon ,paulo altiora canere,” dan
op de propaedentische examens gowoonlijk voorkwam, en dien
ten gevolge heetten SNELLEN en ik voortaan mathematici, wat
ik voor mij nooit ben geweest.

Dit is zeker, dat ik de harten van al mijne leer
had aan het einde van mijn tweede studiejaar
medestudenten de hartelijkste vriendschap inoogstte.

Van September 1820 tot Junij 1821, en dus in negen maan-
den tijds, is mijn geheele volgend leven bepaald go“-m.d(,"
voorafgaande in den kring van het kennen en weot

meesters
y €N van mijne

; al het
en, in dien



69

van het denken en gevoelen, was voorbereiding; maar de een-
heid ontbrak. De oude liefde voor het weten was met onweer-
staanbare kracht verdubbeld teruggekomen; de dweeperij was
geweken; de olementen der wiskunde, de physica en de chemie
hadden den dorst naar positieve kennis in mij meer of min ge-
laafd; hetgeen waar ik mijn leven lang naar gehaakt had, was
vorvuld: helderheid van noties, klaarheid van voorstelling, juist-
heid van besluit; niet dat ik ze had, maar ik nam er in toe
en voorzag, dat ik op een weg gekomen was, dien ile nooit
meer zou behoeven te verlaten.

Ik heb bij twee gelegenheden iets in druk uitgegeven over
mijn studenten-tijd : over WexckEBACH een opstel , gedrukt
in den studenten-almanak, en over Scuréper een afzonderlijk
woord, Daar kan men vinden, hoe ik de studenten-wereld heb
opgenomen, en hoe ik toen gelukkig ben geweest in het bezit
van de meest uitnemende en voor mij zonder uitzondering goede
leermeesters, die mij met vaderlijke genegenheid hebben overladen.

Hier een kort woord over hen, die mij hielpen in den aan-
vang mijner studie.

Pi. W. vax Heuspe mogt ik toen niet genieten: ik stond er
te laag voor in onfwikkeling, en van geschiedenis en grieksch,
die hij onderwees, had ik te weinig geleerd, om een man als
vay Heuspe op den waren prijs te kunnen schatten. Dat heeft
mij later veel leed gedaan, en ik heb getracht, er toch eenige
verzachting in te brengen door zijne Brieven over het Hooger
Onderwijs en zijne Socratische school vlijtig te lezen en te her-
lezen. Met Corsex, den brave, als predikant te Hoorn over-
leden, las ik zijn brief aan Crevrzer en met anderen sprak ik
dikwerf over dezen uitnemende.

A. vay Gouporver, toen mede in de kracht zijns levens,
Romeinsche oudheden en latijn onderwijzende, heb ik, om de
genoemde reden, toen mede niet verstaan. Op de lessen over
oratorie kwam ik nu en dan, maar ook hier stond ik te zeer

an verre, om mede sprekend te kunnen optreden. Men kan dat
ligt afleiden uit de meer dan armoedige voorbereiding, mij tot
het aanhooren van hooger onderwijs geworden.



70

Des fe inniger moet mij de nagedachtenis zijn van mijne overige
leermeesters , die niet anders in mij kunnen gezien hebben dan
dorst, dan innig verlangen naar kennis, maar die met mijne
geringe ontwikkeling toen veel geduld zullen moeten gehad
hebben.

Bij vader Jax Kors leerde toen niemand iets van botanie.
Het was zoo eenmaal gewoonte geworden, om zelfs niét &
botanisch boek te bestuderen: de meeste studenten hadden er
zelfs miet een. En op het college was geene aandacht hoege-
naamd voor de zaken.

Ik beschuldig hier rondweg de uitnemende goedheid van den
braven Kors: hij had ons, onnadenkende jongens, moeten dwingen
door strenge examens; maar ook dat deed hij niet.

in hoe waren dan de examens in de botanie? Men weet ,
de academische examina duren gewoonlijk een uur of korter,
Voor 4 vakken, zooals inde propaedeutica voor de geneeskunde,
was dit 13—14 minuten voor elk vak. Intusschen, er ging toen
een tentamen vooraf.

Op dat tentamen gaf de goede Kors alles toe. En op het
examen? Ken kwartier uurs véér het examen bragt de knecht
van den hortus in de Senaatskamer een ruiker van bloeijende
planten. Wij stonden dan voor de deur; de professoren waren

er nog niet. Dan stoven wij in de Senaatskamer en namen

alle syngenesisten en andere voor onzen zoo zoo te examineren
commilito chinesche en hebreeuwsche planten weg en lieten wat
pentandristen en hexandristen, wat lelies en andere groote bloe-
men over, en het gevaar was voorbij.

De candidandus was daarbij volkomen onschuldig, en elk op
zijne beurt kon gerust wezen, dat hem soortgelijke dienst zou
bewezen worden, als hij examinandus ziin zou. Stamin
pistilla tellen, meer kwam op het examen niet VOOr, en namen
van planten werden toen nooit gevraagd. Geen familie, geen
genus, niets; geen physiologie, niets, niets, nie

Brave Kops! Gij waart veel te goed om professor

N. C. pe Frempry, die
namelijk chemie, pharmacie,,

a en

ts.

fe wezen.
veel, veel te veel onderwees, —
zoblogie, politia medica en medi-



71

cina forensis, — was een eerlijk en trouw docent. Maar daar
hij, met al dat onderwijs belast, ook nog als medicinae doetor
een aanzienlijk deel van den dag in eene koets werd rondge-
reden, is het duidelijk, dat zijne krachten zeer verdeeld waren.

D Fresmery is voor mij een uitnemend leermeester geweest
en ik deed mijn best, voor hem te worden een niet ondank-
baar discipel. Zijn onderwijs was eerlijk en trouw: hij was een
man van strengen pligt.

Aan zijun huis werd ik met liefde opgenomen, evenals G. A,
G. vax Maaxes, later Procureur-Generaal bij den Hoogen Raad,
en andere studenten, die later in de maatschappij mede geluk-
kig zijn geslaagd.

Mo, Gerarpus Morn, was de prettige, de geniale, de gulle
docent, die altoos overvloeide van eigenaardig vernuft, nooit
gecopiderd, niet eenmaal. Hij onderwees physica en meer,
waarover ik nader spreck. Die physica leerde hij ons... bijna
had ik gezegd al spelende; want van professorale deftigheid, die
toen nog niet versleten was, had Mou. een volkomen aflkeer.
B.v.: eenmaal begon hij een college aldus: ,In den tijd, mijne
,Heeren! toen de geleerden over straat liepen, alsof ze een lepel
sazijn in den mond hadden, dacht men over ..... aldus.”! —
Azijn had Moty dan ook nooit. Op zijne uitnemende lessen was
het soms een waar kluchtspel, als hij MuxsNicu, zijnen amanu-
ensis te regt zette over fouten of over vermeende fouten. Dan
hield MoLr zich altoos boos en dan kantte Muxxicn zich daar-
tegen, in ernst boos geworden. Eenmaal dreigde Morr hem op
het college, alsof hij hem slaan wilde. Muxxien vatte dit
alweder in ernst op, en stelde zich in dezelfde aanvallende
houding. Mor. wendde zich toen naar ons toehoorders , en zei
volkomen rustig: ,Mijue Heeren! Hier komt nu hetzelfde geval
,voor, dat ik eens bij Tuexarp bijwoonde, waar ziju assistent
sDuLoxe hem te lijf wilde. Tuexarp bleef kalm, als ik, en zei
ofot ons: ,8'il ose me battre, je le mettrai au haut de son
»nfourneaun!””

En de les ging toen weder rustig voort.

Voeg bij deze voor jonge lieden allervoortreffelijkste ver-



72

tooningen opregte hartelijkheid, diepe en grondige geleerdheid,
overvloed van allerlei kennis en, bij volmaakte natuurlijkheid,
een volkomen gemak in het mededeelen, en gij kunt weten,
dat wij allen Moru opregt waardeerden en hem hoorden met
dankbare vreugde.

J. F. L. Scuroper: O! lees, wat Douwss zoo uitnemend over
dezen brave heeft bijeengebracht in De wijsgeer Scurtprr: een
boek, dat Douwes zoozeer tot eer verstrekt, naar mijne meening,
als zelden een schrijver te beurt valt, want hij doet u Scuriper
naar volle waarheid leven.

Deze uitnemende en geliefde leermeester en vader der jeugd
onderwees wiskunde en logica, metaphysica en moraal. Ik heb
hem 6 jaren dagelijks gehoord en aangestaard.

Zonder Scnriver ware ik geen mensch geworden, en ont-
breckt mij veel, des te onedeler van mij, daar Scurtper in
elke rigting een vriend en vader voor mij geweest is.

Geen mensch op aarde, na mijne Moeder, is zé6zeer in mijn
hart blijven voortleven als Scuréper.

Heden mnog (1872) is het als v6ér 50 jaren. De portretten
van mijne beste leermeesters en vrienden vullen de wanden
mijner zitkamer en dagelijks dank ik die braven in den geest,
mij voor hunne beeldtenis plaatsende. Scurdper en Monn trek-
ken mij telkens en telkens aan.

Van de grootste beteekenis voor mij is geweest het verkeer
als student in het huis van Prof. A. Smoxs, den vader van (f,
SimoNs. A, SiMoNs was een man vol geest en leven, en Mevrouw
Simoxs  eene der beminnelijkste vrouwen, die ik gekend heb
altoos even hartelijk en lief en ZOTZZAam en een vy
echt vrouwelijke deugden.

Aan dat huis was ik dagelijks, alsof ik or
vond er telkens goede vrienden,

oorbeeld van

een zoon was, en

die met Apan SIMOXS zaten
te kouten, ook ouderen van jaren | waarnaar Wij jongeren dan
als vinken zaten te luisteren. Maar er kwamen ook vele jonge
menschen in dat huis, en het warrelde dan van geest en v y
en van beste levensvreugde, terwi

ijl de bemhmclii
Smoxs als eene echte MarTma elkee

ernuft
ke Mevrouw
1 van het noodige voorzag,



3

Maar als dit huis van anderen ledig was en ik met Mevrouw
en Gerrir mogt spreken, was het mij nog veel dierbaarder.
Dan stortte de lieve ziel zieh geheel en al voor ons jongens
uit en gaf ons honderden liefderijke wenken voor ons leven.

En in de groote vacantie werd ik bij de familie Smioxs ge-
noodigd te Thamen te komen, aan den Uithoorn aan den Amstel,
en genoot daar de beste indrukken en de innigste hartelijkheid.

Meyrouw Sivoxs leeft in mijn hart als eene tweede Moeder,
tot op dezen oogenblik.

Eene andere vrouw, die op mij als jongeling een zeer grooten
invloed heeft gebad, was Mevrouw Morr. Zij was beeldschoon
en jong en had de beste vormen, de meest beschaafde manieren
en alle hoedanigheden, die eene jonge vrouw een diepen indruk
doen maken op het hart van een jongeling. Aan dat huis kwa-
men G. Sivoxs en ik als jongere broeders, want Mevrouw Morw
was niet veel ouder dan wij, 7 of 8 jaren denk ik.

Yoor Mevrouw Morn hadden wij een diep respect, neen meer
nog, en in geen geval mag respect het woord zijn. Wat het is,
dat een onschuldig jongeling gevoelt voor eene schoone, beminne-
lijke echtgenoot van zijn innig geliefden leermeester , dat weet
ik niet, en het woord doet ook niets ter zake ; maar dit weet
ik wel, dat Mowr dol behagen had in dat Zamenzijn van ons en
zich altoos plaatste aan het hoofd der onschuldige vreugde.

Deze twee goede menschen zijn niet gelukkig gebleven.

Arme aarde! wat levert gij soms aan zielesmart !

Aan het einde van mijne propaedeutische studie vergunne
men mij een oogenblik te verwijlen bij de vraag, of oude talen
en natuurwetenschappen, zooals zij in het Besluit van Augustus
1815 zijn opgenomen, voldoende voorbereiding zijn voor cigent-
like geneeskundige studie.

Dat Besluit is door wijze mannen gemaakt en was zijn tijd
Yerre vooruit. Uit 1815 beoordeeld, is het uitnemend,

De staats-examens, vOor eenige jaren ingevoerd , hebben ,
zonderling genoeg, zich ook nitgestrekt over propaedeusis: aan



T4

het Geneeskﬁndig examen gaat daar een Natuurkundig vooraf.

Zonderling: een staats-examen dient om te weten, of gij
voor een ambt , eene bediening bekwaam zijt, en uit dat oogpunt
heeft de Staat met voorbereiding daartoe niets te maken.

Maar deze ongelukkige staats-examens kunnen wij hier laten
rusten. Ik vyraag: wat behoeven Geneeskundigen, om hunne
betrekking zoo goed mogelijk te vervullen?

Hier stuit men dadelijk op de enorme dwaling van onzen
tijd, dat die vyraag beantwoord zou zijn, zoo men haar heeft
overwogen uit het oogpunt: ,welke Zennis is er toe noodig?"

Kennis komt in de laatste plaats in alle verhoudingen; zoo
men geene kennis heeff, kan men ze nog wel bekomen, en zoo
men eerlijk is, zal men daarin niet rusten.

Maar zoo gij geschiktheid mist voor de bediening, behoort gij
daarin niet werkzaam te zijn, maar in iefs anders, waarvoor gij
dan wel geschikt zijt.

Ik erken, dat de zaak hoogst moeijelijk is, want de ouders
bestemmen veelal hunne kinderen voor een stand, en die ouders
missen dikwerf het noodige , om goed te kiezen. En zoo dan
die kinderen voor de poort getreden zijn van den tempel, waarin
zij voor een stand direct zullen worden ingewijd, is keuze te
laat en is de tijd van voorbereiding tot geschiltheid, — dio
waarlijk niet in kennis, maar in het mensch zijn gelegen is, —
reeds lang voorbij.

Den gewonen gang der zaken kan men niet omkeeren en
SearTA  heeft geleerd, dat bemoeijingen in de opvoeding van
staatswege waarlijk niet wenschelijk zijn.

Eerbiedigende wat er van beste dingen leeft in de Nederlandsche
gezinnen, en hier met name wat ouders willen en doen voor
de opvoeding hunner kinderen, kan er

tusschen ons daarin
geen verschil van meening bestaan,

dat in het algemeen de
standen van onze maatschappij een personeel bekomen, niet

naar keuze van geschiktheid, maar naar allerlei convenientie
en . . . . humeur had ik bijna geschreven. Dat euvel, dat ook
elders bestaat, kan nooit worden weggenomen, en men hehoort

dus langs andere wegen zooveel mogelijk redres in te voeren ,



5

dat is later, zooveel doenlijk is, die hoedanigheden, voor een
stand onmisbaar, bij de jongeren te kweeken, waarop het vGor
alle dingen zal aankomen, indien men in dien stand voor anderen
en zich zelven gelukkig slagen zal.

En daar dit alleen mogelijk is, zoo gij de jongeren op scho-
len bij elkander hebt, kom ik langs dit snoer noodwendig tot
scholen en niet tot enkel staats-examens.

Ik begin met de kennis, die op deze scholen moet worden
verspreid voor aanstaande Geneeskundigen, hier alleen de voor-
bereidende kennis. Die kennis moet zeer breed wezen. De
Geneeskundige komt met allerlei menschen en toestanden en

voorwerpen in aanraking, en hoe minder vreemdeling hij is in

hetgeen hem voorkomt, hoe beter hij slagen zal.

Zoo moet zijne eerste opvoeding zoo veel mogelijk goed ver-
zorgd worden, en letteren en kunsten in ruimen omvang zullen
hem  heilzaam wezen: letteren, nieuwe en oude, geschiedenis ,
aardrijkskunde, land- en volkenkunde, wiskunde, logica, retho-
rica en in het algemeen wat tot eene breed verzorgde-opvoeding
van beschaafden behoort.

Zoo hem dat in zijne eerste jeugd niet geworden is, behoort
het later op de scholen, die voor hem zijn ingerigt, aangevuld
te worden.

Ik spreek hier bij eigen ondervinding, hoe nadeelig het is,
z00 die aanvulling niet plaats heeft.

Tot den kring der voorbereidende kennis behoort voor den
Geneeskundige zeker de kennis der natuur, veel breeder dan
thans gedischt wordt; natuur-, schei-, dier- en plantkunde mo-
geén voor hem iets minder onmisbaar zijn dan mineraal- en
aardkunde: de Geneeskundige behoort dan toch heldere noties
te hebben van al wat men van de natuur thans kent.

Persoonlijk zou ik wenschen, na het bezoek der lagere school,
het verkeer op twee voorbereidende scholen : eeno humanistische
(letteren, enz.) en eene physische (natuur-, scheikunde, enz.,
zelfs anatomie en physiologie). — Of die voorbereidende scho-
len al of piet vereenigd moeten zijn met de school, waar de
geneeskunde onderwezen wordt, kan aan geen twijfel onderhe-



76
—
vig zijn. Zoo gij op ééne school, althans op drie scholen tot
één geheel verbonden, dat alles omvat, kan de jongeling, die
later toetreedt en in zijne vroegere jeugd niet regelmatig alle
passen medemaakte, aanvullen, wat hem ontbreekt.

Maar er is nog eene geheele wereld van onmisbare hoeda-
nigheden buiten en behalve kennis, hoedanigheden, die vooral
geschilitheid geven en die opzettelijk moefen worden aange-
kweekt. — Laat ik er eenige noemen.

De aanstaande Geneeskundige moet wezen krachtig en gezond;
van vermoeijenis moet hij niet gewagen; dag en nacht moet hij
gereed zijn om te helpen, en abnegatie van eigen persoon moet
hij kennen in de hoogste mate.

Leer hem dit op eene school, spreek er hem onophoudelijk
van, en doe hem zich oefenen in hetgeen hij later uitoefenen moet.

Breng hem moed en opgewektheid bij, of laat hem, zoo hij
laf of somber is van aard, een anderen weg kiezen. De medi-
cus moet wezen de opbeurende, de hoop voedende man; voor
zieken en omstanders is niets heilrijker. Waarlijk, ziek zijn
eischt wel uwe hulp, eischt wel uwe beste krachten.

Laat hem opgroeijen, hem, die bij de sterfbedden van dui-
zenden staan zal, in hoogeren ernst, en prent diep in hem be-
ginselen, die den stervende den overgang een weinig verzachten
(Euthanasie). Meen niet, dat een medicus genoeg heeft aan het-
geen hem in deze gewigtige zedelijke aangelogenheden wordt
bijgebragt in de gewone opvoeding, al is deze ook cene beste,
Neen, de Geneesheer moet wezen in de huizen, waarin gevaar
is, als de kapitein is op een schip in storm. Dat noem ik ge-
schiktheid en zulk eene geschiktheid vindt gij zelden , zoo gij
haar niet opwekt en ondersteunt. Daf wensch ik van de pro-
paedentische scholen voor Geneeskunde; en
geen staats-examen doen spreken.

Ik kan hier slechts vlugtig aanstippen, wat ik op zulke scho-
len wensch. De medicus moet, terwijl hij de kracht heeft u
armen en beenen af te zetten, een gevoelig hart in de borst
hebben. Vergeet niet, dat hij met kinderen en vrouwen moet
omgaan en deze verstaan moet en zich voor deze verstaanbaar

dat kunt gij op



iy ded
i

moet kunnen maken. Verstaanbaar? veel meer dan dit: de kin-
deren moeten om hem heen huppelen, waar hij ook komt, en
van de huismoeders moet hij elk noodig vertrouwen gaarne
kunnen erlangen.

Maar hij moet ook wezen teérhartig voor lijdenden. Geen
grooter balsem in het smartgevoel van pijn en benaauwdheid,
dan medelijden. Dat moet de medicus overal geven, waar hij
komt en het noodig is. Een medicus met cen steenen hart is
als een redenaar met eene steenen tong,.

Vraag mij nu niet, hoe dit alles op scholen te bevorderen;
om al die vragen te beantwoorden, had ik daarover breed te
handelen. Maar weet dit, dat de propaedeusis voor Geneeskun-
digen geheel iots anders is dan die voor letter- of regtskundi-
gen, en dat, zoo gij daartoe slechts brengt letteren en natuur-
wetenschappen, de laatsten, om goed te leeren waarnemen, te
leeren zien en hooren en in het algemeen kennis te maken met
de stoffelijke wereld, gij het meest wezentlijke deel der propae-
deusis niet hebt omvat.

Op scholen alleen is dit deels in exempels, deels door in-
structie, den aanstaanden kunstoefenaar bij te brengen: breng
het hem bij als ontleedkunde of natuurkunde van den mensch.

Ik ken deze behoefte bij eigen ervaring.

Het bovenstaande is geschreven in 18723 in 1876 heb ik, in
de Getwigenis in zake Hooger Onderwijs, ditzelfde punt veel
uitvoeriger behandeld, maar daarin toch niet geheel en al den
zin wedergeven, in de bovenstaande woorden gelegd; aan deze
heb ik alzoo de plaats gelaten, die zij hadden ingenomen.

De groote vacantie was voor de tweede maal daar, en nuna
mijn eerste examen. Het was in die vacantie, dat ik de physi-
sche prijsvraag beantwoordde, waarvan ik in het levensherigt
van Wgexckepacn heb gesproken. Na die vacantie werden de ge-
neeskundige studién aangevangen : anatomie, physiologie, patholo-
gie, materies medica, pharmacie, zodlogie, vergelijkende anatomie,
bij Sveraax, Brrevnaxp, Worrenseex, e Frexery (N. €.). De




78

anatomie had ik van mijne jeugd genoeg onthouden, om na het
lezen van Hesmpen er mede gereed te zijn; een uur diepere
studie heeft zij mij niet gekost als student, maar ik hield vlij-
tig de lessen daarover van Suermay. Lijken werden toen aan
ons studenten niet gegeven.

J. Breviaxp was oud en las vijf quarto-deelen dictaat over
physiologie voor, naar Brumessacm, maar naar eene oudere
editie dan wij gebruikten. Ik geloof niet, dat iemand onzer er
iets geleerd heeft, ik althans niet. Wij lazen Brumespacu en
Ricueraxp’s physiologie, — wij, namelijk F. A. SxeLuexs en ik,
die altoos zamen studeerden en altoos wisselden over studie-
zaken, en al onze examens cen dag na elkander deden. De
toenmalige physiologie leerden wij zonder dat wij het wisten.
De pathologie, door SuermaN voorgedragen naar Gavsivs, vol-
deed mij in geen opzigt, en te leeren wat in Gavprus stond ,
dat deden wij, meer niet. De pharmacie werd door pr Fremery,
als alles wat hij deed, met naauwgezetheid gegeven ; maar na de
chemie was dat geen heksenwerk. Zoblogie en vergelijkende
anatomie werden door pe Fremery zamen onderwezen en als
college, waarvoor slechts een getuigschrift gevorderd werd, toen
niet druk bestudeerd.

Het omslagtigst was de materies medica, die WoLTERBEEK vrij
breed dicteerde, en welke dictaten wij behoorden te kennen.

Dat alles te zamen was nog geene vervulling in dat jaar.
Scuroprr en Mornn kon ik ook niot verlaten, en zoo volgde ik
dagelijks de lessen van Scurdper over de kegelsneden en later
over differentiaal- en integraal-rekening, over logica en meta-
physica en moraal.

En Morn? Ook Moun heb ik 6 Jjaren,
gelijks gehoord over physiea, astronomie
zes jaren lang.

MorL? Na mijn propaedeutisch examen stelde de goede Movy,
aan Sivoxs en mij voor, een avond in de week bij hem aan
huis het 7raits sigue

ité de physique van Bior te lez {
Astronomie van BlOTj e.én jtwcudeu avond i ) 10“;’0“ feamas
I de week, deels ook

°p het Observatorium, avonden van 7 tot 1 & 2 uren in den

evenals Senriper, da-
en waterstaat, dagelijks



79

nacht. Wat ik in die jaren van Morn geleerd heb: de warmste
tranen van dankbaarheid zouden er nog te koud voor zijn. Twee
jongens, Sivmoxs en mij, beide even onervaren en onbekwaam
in de menschen-wereld, tweemaal in de week twee jaren ach-
tereen zulke avonden ten beste te geven: is het niet aandoenlijk ?

Ik moet het eerlijk zeggen, dat mij bij zulk eene leiding de
natuurkundige en wijsgeerige wetenschappen aantrokken met
onweerstaanbare kracht. Maar wij verzaakten toch onze genees-
kundige studién niet, zoodat SxeLnex en ik na de groote vacantie
van het eerste jaar onzer genceskundige studién onze anatomi-
sche demonstratie en ons candidaats-examen deden, wel tegen
den zin der Faculteit, want twee jaren studie waren regel,
maar wij zagen, dat wij toen van die zaken op de lessen toch
niet meer leeren zouden, dan wij wisten.

Waarlijle, wij wisten niet veel, maar het geneeskundig on-
derwijs was toen niet breed. De anatomie, die alleen des win-
ters werd onderwezen, was eene grovere kennis van spieren en
ingewanden; de physiologie werd als niet onderwezen: nooit
een experiment en nooit zelfs een praeparaat bij het onderwijs;
drie, vier malen in een jaar werden, als op een spoortrein, de
pracparaten uit het kabinet u voor de oogen heengevoerd,
praeparaten, behoorende bij onderwijs, dat gij vé6r twee maan-
den gehoord hadt.

766 waren anatomie en physiologie toen te Utrecht. De pro-
fessoren zaten in vrij fraaije koetsen en praktiseerden in de
Geneeskunde.

Worrerseek alleen was wijs genoeg geweest, en had bij zijne
benoeming tot hoogleeraar zijne breede praktijk vaarwel gezegd
én wijdde zich geheel aan het onderwijs. Maar de toenmalige
materies medica was een waar apparatus medicaminum en voor
'*/is een droom over krachten van wortels en basten en zaden
en kruiden,

Die droom was geen zoete, maar een zeer bezwarende: Wwij
moesten hem droomen, om er later hoogstens 1/, van te er-
kennen alg werkelijke waarheid.

In hetgeen ik in 1872 over Miquer in den Utrechtschen




80

studenten-almanak gezegd heb, heb ik over dit decl der goenees-
kundige studie van die dagen het een en ander opgenomen.
Hier zij het voldoende te herinneren, dat wij door het onder-
Wijs van Scurover en Moun veel te veel bedorven waren voOr
hetgeen men toen te Utrecht noemde anatomie, physiologie of
materies medica.

Men beoordeele dit intusschen uit die dagen. Toen Borr-
HAAVE professor was, was het niet vreemd, dat een predikant
tevens geneesheer was, En zeer lang was in ons land het pro-
fessoraat in de geneeskunde eene bijzaak voor een beroemd
praktiserend geneeshoer,

Ik had er als student zoozeer het hoogst verderfelijke yoor
het onderwijs van ondervonden, en zoozeer er onder geleden,
dat, toen ik later in mijne aanstelling als Hoogleeraar in de
scheikunde te Utrecht las, dat ik alleen consultatieve genoes-
kundige praktijk mogt uitoefenen, ik uitsprak: ,die woorden
yhadt gij u kunnen sparen.” Geen enkel consult heb ik als
mediens meer gegeven, en ik offerde gaarne al mijne genees-
kundige ervaring aan mijn pligt, om voor mijn ambt te leyen.

In hetzelfde jaar, 1822, hadden wij een gezelschap opgerigt,
Feliz qui potuit rerum cognoscere causas, waarin wekelijks goed
werd gewerkt in natuurwetenschappen, met SIMONS, SNELLEN,
V. b. Leeuvw, v. p. Scurorrr, v. n. PANT en later anderen.
Bovendien een wekelijksch gezelschap met Smoxs, SNELLEN en
V. D. Paxr, waar Smvoxs wiskunde, Sxennes pathologie, v,
Paxt fransch, en ik anatomie doceerde.

Mijne methode van studeren was toen en is gebleven: ven
"best boek te lezen en te eéxcerperen, ook wel een dictaat. Dat
lezen geschiedde z66 goed, dat het boek in het excerpt geheel
werd teruggegeven, zeer digt ineen geschreven en in 169 formaat.

Zulke excerpten droeg ik altoos bij mij en bij den minsten
twijfel werden ze opgeslagen, of Op wandelingen gelezen, of als
men  hier of daar wachten moest. Tijd mogt er niet verloren
gaan, en dat kon ook nief, als men een tien- of vijftiental vak-
ken te gelijk beocfenen en bijna elken avond zamen repeteren
of werken zal, zooals toen geschiedde, Om kopt te gaan, ik

D,



81

sliep 4 uren van de 24, eene kunst, die ik toen heb geleerd en
jaren heb volgehouden, jaren na mijne promotie, zooals ik later
verhalen zal. _

En meent gij, dat wij halsen, sukkels of klazen waren? Geen
van drieén. Wij waren als kinderen zoo vrolijk en als vogels
s00 dartel. Zingen, loopen, springen, als kinderen, maar alles
precies op de klok af. Onze tijd van vreugde was vooral on-
middellijk na het eten, dat toen te Utrecht te 2 uur plaats had.
Dan, te 2!/, uur, gingen wij uit, weér of geen wetr, liepen,
vlogen, sprongen tot 4 uur, in of buiten de stad , meestal
in de Maliebaan of op de singels, en veelal met troepen van
10 & 20. Dan zamen thee drinken, en elk opregt student zat
zeker precies fe 6 uur aan zijn werk. Wat ons bij dat werk
hinderen kon, was, dat wij meer dan half ziek van het lagchen
waren over de dwaasheid van den namiddag, en dat die dwaas-
heden in den avond telkens bovenkwamen, als bij de koe, die
gegeten heeft, het gras.

Mijn waarde lezer! Men leert u, dat gij niet herkaanwen moogt.
Maar ik bid u, herkaauw al wat goed is zonder ophouden.

Wij, kinderen-studenten, hadden ongeloofelijk veel genoegen,
b.v. twintig liefdesverklaringen achter elkander aan eene beeld-
schoone juffer, die buiten de Wittevrouwen-poort voor een raam
zat, twintig op den openbaren weg, twintig van twintig elkan-
der opvolgende commilitones. Dat daarbij de oude moeder het
gordijntje digt deed, waar de schoone zaf, sprak van zelf; maar
de twintig amors lieten zich niet afschrikken en morgen deden
zij het op nieuw.

Zulke dingen zeiden wij ScuropER niet, maar hij wist toch
wel, dat wij guiten waren; maar kwaad konden wij niet zijn,
want niemands bijzijn zochten wij meer, dan dat van den wel
opgeruimden maar altoos hoogernstigen SeHKODER.

Vooral waren wij gezet op springen en draven. In de Malie-
baan sprongen wij b.v., vri it de hand, over eene dochter
van zekeren koekenbakker in Utrecht, die met haar vader
deze plaats schier dagelijks bleef bezoeken, niettegenstaande ge-
regeld 6 & 10 kinderen-studenten over haar hoofd vlogen, ach-

(i}



2]
-

ter elkander. Laat ik er bijvoegen, dat zij was contrefait en
niet schoon. Gingen wij bij Jax aan de Bilt thee drinken, dan
begonnen wij te draven aan de Wittevrouwen-poort, en wie uit
den draf ging, betaalde de thee.

Dat overigens degenen, die wij op deze onze diep wijsgeerige
wandelingen aantroffen, niet onopgemerkt voorbijgingen, was
duidelijk. Een dikke pastoor, die naauwelijks loopen kon, wan-
delde met een collega en wij hoorden hem zeggen: yabstinentit
wet quiele multi morbi curantur.” Wij hebben dit dezen goeden
man z66 dikwerf herhaald, als wij hem ontmoctten, totdat hij
zijne eigene woorden verstond en niet meer op den weg ver-
scheen.

Maar wat doe ik hier? Zijn de tijden dan veranderd, en
speelt een student dan niet meer als een groot kind, nu en
dan, omdat hij anders stikken zou in de onnoozele dartelheid
zijner jeugd?

Ik weet het niet; maar zoo Gij het weten wilt, kunt gij het
aan de tegenwoordige studenten vragen. Ik weet dit wel, dat
wij toen kinderen-studenten waren, en ik '

ben er nog steeds
dankbaar voor.

De duizend en ééne aardigheid uit dien tijd hebben mij, mijn
geheele leven door, stof gegeven om hartelijk te lagchen, of er
nieuwe bij te voegen, of, als ik er eene vernemen kon, ze met
hart en ziel aan te nemen. Jeugd! gij moet ook lagehen, om
later zware lasten te kunnen dragen!

En ernstig waren wij niet minder, maar op andere tijden.
Met eenige jonge lieden had ik eene broederschap gesloten op
leven en dood; niemand kon in dien kring komen, die niet
afdoende bewijzen gegeven had van persoonlijken moed. Dan
was hij de broeder tot in den dood: wij zouden ons leven
lang elkander helpen met goed en bloed, geld verzamelen
voor den broeder, die het behoefde, en, om dat alles te
bevestigen, gaven geene menschen elkander hartelijker de hand
dan wij,

Ziin zij uwe broeders gebleven? Van die geen enkele,

r Neen,
myne vrienden waren uit kalmer kr

ingen, dan waar men, in



83

de onnoozelheid der jeugd, verklaringen aflegt voor het geheele
volgende leven en voor toestanden, die men niet kent.

In deze periode viel het nemen der proeven over de voort-
planting van het geluid door Movr en A. vaxy Beex, een sui-
ker-raffinadeur te Utrecht, maar tevens cen man van kennis en
blakende van liefde voor natuurwetenschappenj later was hij
lid van het Munt-college en reeds vroeger lid van het In-
stituut.

Mori's invloed was groot, en in die dagen kon men voor de

wetenschap nog wel iets gedaan krijgen, wat, sedert de meer
en meer ingrijpende bemoeijingen van de Staten-Generaal, steeds
minder is geworden.
. Morn wist van het Departement van Oorlog te bekomen, dat
hij en vay Bupx proeven over de snelheid van het geluid zouden
nemen, geluid, door Gouvernements-kanonnen te geven. KuiTex-
BROUWER, de majoor, zou daartoe het geschut en officieren en
manschappen en tenten beschikbaar doen zijn, op last van het
Departement van Oorlog.

Vax Beex posteerde zich, met C. A. BErGsya en W. Wexcke-
pAci, bij Amersfoort op den heuvel de zeven boompjes; MoLn,
met G. Simoxs, D. F. v. . Paxr en mij, bij Naarden op den
heuvel de kooitjesbery. De afstand van beide plaatsen was ge-
nomen uit de metingen van Kranpxnors. Des avonds en ’s nachts
werd er van beide zijden zooveel mogelijk gelijktijdig gevuurd,
het licht gezien van hef andere station, het geluid gehoord en
de tusschen beiden verloopen tijd opgeteekend met horologes
van verschillenden aard, onder anderen een met een zich in
eene kegel-oppervlakte bewegenden slinger, door Huvanexs uit-
gevonden, dat honderdsten van seconden gaf, en waarvan door
ecen arrét de wijzers bij het zien van het licht in beweging kwa-
men, en bij het hooren van het geluid in rust. Overigens werden
barometer, thermometer, hygrometer, windrigting, enz. waarge-
nomen.

Wij waren toen dag en nacht met Morr; van slapen kwam
weinig voor, want de proeven duurden tot de morgenzon naderde.
Dan een weinig rust; maar spoedig kwam MoLr, al zingende

\



34

of een roffel op een trommel slaande, ons wekken in onze fen-
ten op de heide. Dan moesten wij de waarnemingen van den
vorigen avond ordenen, en als dat gedaan was, waren wij vrij
tot den avond, maar den ganschen dag onder Mory's geleide
en onder den invloed zijner onuitputtelijkheid in kennis, vernuft
en goedigheid.

Zij zijn mij van de grootste waarde geweest, die dagen!

De uitkomsten dier proeven zijn medegedeeld in de werken
van het Instituut. Voor in mijn exemplaar staat met de mij dier-
bare hand van Morn geschreven: ,laboris socio.” Waarlijk, een
socius in miniatuur; maar zoo wist Mornrn u aan te moe-
digen.

En gij zegt te regt: waar zijn dan de uitkomsten gebleven
van al die voorregten, die u geschonken zijn? Daarop heb ik
geen ander antwoord dan schaamtevol te zwijgen.

Wat mij intusschen van de veelzijdigheid mijner bemoeijin-
gen als student en vroeger is overgebleven, is dat ik in de
rest van mijn leven mij even gemakkelijk in al die vakken ben
blijven bewegen, en op één dag wel in 10 verschillende rigtin-
gen mij wenden kon, en mij door afwisseling van studie telkens
verfrischt en opgewekt gevoelde voor nieuwe.

In zoo verre is ook de practische rigting, in mijne jeugd aan
mijn leven gegeven, niet zonder vrucht voor mij gebleven ; mijne
handen althans heb ik wel kunnen gebruiken.

De groote vacantie was daar, na mijn eerste jaar in de ze-
neeskundige studién te hebben doorgebragt, en ik schreof er
een prijs-antwoord in over de Knlozoa, waarop br Yos van
Amsterdam de medaille en ik het wecessit behaalde
in de vraag een ablativus absolutus verkeerd h ;
Toen ik mij bij de Geneeskundige Faculteit oy

omdat ik
ad opgenomen.

' ‘ er dien ongeluk-
kigen ablativus absolutus vriendelijk beklaagde, ontving ik ten

antwoor at vax Gouvporver het latij VTRt i
oord, dat TJ\.\ Gouporver het latijn de; vraag had gecorri-
geerd, en dat ik regt had. Maar vE Vos had de medaille

Nadiﬂlr- rac i 2t reeds i
groote vacantie het reeds genoemde candidaats-examen,



85

en nu begon ik aan de prakiijk der inwendige ziekten, der
chirurgie, der obstetrie, aan de medicina politica en forensis,
aan de therapia generalis en de semiotiek. Dat was in het begin
van mijn vierde studiejaar.

Ik heb reeds gezegd, dat ik zes jaren SCHRODER en MoLL
gehoord heb, en dus ook dat jaar. De chemie had mij tot nu
niets meer aangetrokken dan de rest. In het laboratorinm werkte
niemand; er werd college gegeven en meer niet. N. C.pu Fre-
uEry zou op de physica eene voorlezing houden over het iodium
en vroeg C. A. BerasyA, (+. Simoxs en mij, om daarvoor de
praeparaten te maken. Dat deden wij, en wij assisteerden onzen
waardigen leermeester bij de lezing. Dit is voor mij de aanlei-
ding geweest, om de chemie toen meer practisch te beoefenen.
Br werd eene prijsvraag uitgeschreven over de wateren van
Utrecht; ik schreef er een antwoord op en deed de analysen
zoo goed en zoo kwaad ik het uit eigen brein vinden kon,
want in analytische of practische chemie heb ik van geen mensch
eenig onderrigt gehad. Tk behaalde de medaille. -— Wat was
ik gelukkig, toen SCHRODER, die Rector Magnificus was, mij in
het openbaar toeriep: nama me ul te amo.” De medaille was
het toen niet meer, maar die woorden. Waaraan had ik ze ver-
diend en hoe zou ik daaraan beantwoorden ?

De practische lessen in de Heel- en Geneeskunde werden
segeven, orale en klinische, door SUERMAN en WOLTERBEEK, en
N. (. pg Frexery doceerde medicina politica en forensis. De
laatste lessen waren wederom tostimonia-colleges, en niemand
maakte er zich druk mede. Voorts was er Jacopus VOSMAER.

J. J. Worrerseek dicteerde ampel en breed therapia specia-
lis, en obstetrie, daar HEYLIGERS, die van Lector buitengewoon
Hoogleeraar was geworden, ziek was. Dat dicteren mishaagde
ons, al waren die dictaten ook best. SsELLEN kwam er rond
voor uit; hij plaatste altoos, presente "WOLTERBEEKIO, zijne por-
tefenille bij het heengaan van het college op de simpliciu-kast,
die in de college-kamer stond. ,SNELLEXN schijnt die papieren
,niet noodig te hebben ) zei WoOLTERBEEK eens, en SNELLEN
zei kortaf: ,neen, Professor!”



86

En het moet op J. J. Worrerpiex geslagen hebben, wat
later in de Gekortwickte Faam voorkwam :

»Hen ander schreef wat Jax dicteert,
»200 heeft JAN roem vergafird;
»Een ander schrijft wat Jan dicteert,
»éoo blijft zijn roem bewaard.”

' . LA
En dan volgt er: ,gaat dat ook u 200, als JAN het zijne dicteert?

»Neen, want men exeerpeert.”

Ik dacht er niet zoo over als SNELL
dictaat of excerpt zorgvuldig en lie
ik moet toch zeggen, dat de were

EN, maar verzamelde elk
t ze meestal inbinden. Maar

Id toen niet vooruitging, want,
terwijl mijn chemisch dictaat in een mooijen, half Engelschen

band prijkte, had ik mijn dictaat over materies mediea maar
in een band met parkementen rug, en mijne therapia specialis
heeft het geluk nooit gehad, zichzelve ingebonden te zien,

SNELLEN en ik, die altoos zamen werkten, lazen Ricnrenr’s
Specielle Therapie als handboek, en dan verder wat er voor de
hand kwam,

TIn die dagen kwam Broussais' boek over de Phlegimasies
chroniques. Natuurlijk lazen wij het. Worrerserx, een man van
de praktijk, cen discipel van MaTnias vax Gruxs, lachte met
~dat boek, en dat was voor ons, ondeugenden, reden, om het
overal in te halen, te roemen, te loven en te prijzen. Op de
kliniek moest elk onzer verslagen geven van zijne zieken: al-
toos Broussais en overal Broussiis als autoriteit ingehaald, en
niet verzuimd met Brouvssars uit te roepen: ,des tubercu]es, tou-
njours des tubercules; voild le trait de ressemb]
»général et le plus uniforme,”
en ingewanden te zien.

Ernst was er in die bescherming v
wij hadden genoeg verstand bekomen,
overdreven; maar WoLTERBEEK was kwaad om dje boeken, en
geen grooter pleizier voor ons dan hem een weinig te kw

Van mij was it slecht, want Worrerpegx w

ance le plus
of overal ontsteking van maag

an Broussars niet, want
om het te houden voor

ellen.
as zeer goed



87

voor mij. Elken namiddag wachtte ik hem op aan de Zandbrug,
om met hem zijne armen-wijk te gaan bezoeken, en zag ik met
hem nog een 20—30tal zieken, en des zomers, als dat gebeurd
was, nam hij mij mede naar zijn in Utrecht welbekend koepeltje,
staande toen naast de Cuthaﬁjne-poort ouder gedachtenis. En
altoos leerde ik veel van dien kolossalen polyhistor.

Maar al die goedheid nam de ondengendheid niet weg. Ik
vaccineerde ook met WoLTERBEEK in het Nosocomium, S80ms een
9btal op eenmaal. Daar kwamen dan moeders en zusfers en
nichten met de kinderen. Worrerppex, die wel wist wat eene
sehoone vrouw was, deed dan de ronde en zei: Hdie zal ik wel
inénten, MuLper;” die, dat was het kind, door de schoonste
yrouw gedragen. ,Best, Professor,” zei ik, en plaatste mij altoos
dadelijk bij dat kind. Aan het stil brommen en aankijken met
die groote oogen was dan geen einde, en als de vaccinatie af-
geloopen was, kreeg ik nog een duchtigen zet, en de man was.
weder goedhartig voor mij.

WorrterpeEk is voor mij een beste leermeester geweest. Zijne
kliniek was te klein en beperkt; in die dagen deed men dat
z00 op onze Hoogescholen; maar overigens was WOLTERBEEK
een docent, van wien men gezonde begrippen bekwam, die zijne
ambtspligten trouw waarnam, en die zijne leerlingen niet ge-
bruikte voor zijn doel, maar voor zijne leerlingen alles oyerhad.
Op de materies medica reeds hadden wij bij hem onze respon-

sitn om de kagehel, elk met eene lange pijp — want cigaren
rookte men toen nog niet alhier — en een glas madera, en in

dien geest was hij altoos met studenten.

Het gemis aan breedere Kkliniek deed ons het milifaire hospi-
taal bezoeken, waar toen vrij wat zieken waren. Voor interne
praktijk hadden wij er echter niet veel, want het was Brous-
sA1s van top tot teen, en op de kliniek klonk het daar: ,een
Jhalf escadron, een kwart escadron, een half escadron,’ bij elke
kribbe. Die halve en kwart escadrons waren niets meer en niets
minder dan bloedzuigers, die de overal bestaande gastro-enteritis
moesten combatteren onder leiding van BECKERS.

In het laatste jaar mijner studie had ik nog het voorregt, de



88

zieken eener diaconie-wijk te mogen waarnemen voor P.J. J. i
Frexery, die toen in Utrecht doctor was. Maar zieken had ik toch
niet genoeg gezien, om later goed in de praktijk op te treden.

Is het thans (1872), na zoovele jaren, beter aan de Hooge-
scholen van Nederland ?

Worterseex gaf ook obstetrie, orale lessen en kliniek. Op
zijne orale lessen dicteerde hij; F. A. Sxpinex en ik lazen Sa-
LOMON'S boek, Saromox van Leiden namelijk: een boek, waarin
maar ééne phrase voorkomt, die niet vervelend is. Maar wij
leerden er toch de obstetrie wit, zoodat ik praetor werd van
die kliniel en zeer vele verlossingen alleen heb getermineerd),
altoos namelijk onder ondersteuning van de vrouwen zelve, Zat
ik verlegen, dan kwam WoLtersrrk en bleef tronw. Maar ik
haalde hem noode, want hij manoevreerde altoos
vectis, waartegen ik bescheidenlijk te velde trok
het deed.

B. F. Svermay gaf chirurgie, oraal en klinisch. Ziine orale
lessen las. hij, terwijl wij behoorden te excerperen; maar wij
deden het niet. In Rrcueraxp’s Nosographie chirurgicale, dje
hij volgde, vonden wij wat hij ons voordroeg, en wij lazen
Ricneraxp trouw en wat ons verder ter

Op de chirurgische kliniek kwam w
eene drukke praktijk en voor zijne ambtspligten geen tijd. De
lessen werden dikwerf afgezegd; des winters heette het voor
ons te slecht, des zomers te mooi weder, om in het zieken-
huis te komen. Dat verdroot ons allen in hooge mate; wij
leerden weinig van den schat van kennis, dien Suvgraay vor-
zameld had, en dit is wel eene der redenen, die mij niet tot
hem bragten en waarvan ik vroeger heb gewaagd., Svenrman
had mij een anderen blik kunnen doen Werpen op die chirurgie,
dan ik in mijne Jeugd bekomen had, en mij best voor de chi-
rurgie kunnen winnen; want

ik had de vooroordeelen daarin
afgelegd en was met hart en ziel practisch, medisch, obstetrisch

en chirurgisch student, hoezeer ik altoos natuurstudie aanhield,
Maar Sio .} : et
ar SUERMAN heeft het niet gedaan. De gewone, kleine ge-

‘g s . - D
vallen had ik vroeger bij honderden gezien; het moest eene

met zijne
y zoolang hij

hand kwam.
einig voor. Surrvax had



89

andere chirurgie wezen, die mij zou kunnen winnen. Vay Ox-
SENOORT zou het hebben kunnen doen, wiens chirurgische kli-
niek in het hospitaal wij trouw bezochten.

Als student in de geneceskunde heb ik niet het voorregt gehad,
Heviicers in de verloskunde te mogen volgen.

Maar een niet hoog genoeg te roemen geluk had ik, Jacosus
Vosuaer te mogen hooren over therapia generalis en semiotiek :
Jacosus Vosmaer, den schrijver van Meester Maarten Vioey ,
den nederigsten en eenvoudigsten man der wereld, en van eene
grondigheid en schranderheid, van eene eerlijkheid en naauw-
gezetheid , van eene belezenheid en kundigheid, die altoos ver-
baasden.

Bij Vosuarr waren wij bijna twee Jaren, toen hij overleed.
Het auditorium bestond geheel en al uit SxpLuew, Brox, Prax-
TEN en mij. De goede man was potdoof en z66 bijziende, dat
hij met den sterksten bril u nog niet zien kon, tenzij gij vlak
voor hem stondt. Daarbij had hij eene zeer zwakke gezondheid.
Maar hoe kon het ook anders ,, daar hijj altoos studeerde ?

Op de algemeene geneeskunde doorliep hij alles, wat zieken,
oppassers, omgeving en medicus betrof, et zijn mijne heer-
lijkste praecepton geweest en het was hier ware en echte me-
dische oproeding. Die therapia generalis was eigentlijk gezond
verstand, overgebragt op de geheele administratio ran zieken,
op hunne verzorging en behandeling. Zonder andere lossen te
kort te doen, mag ik zeggen, dat deze mij in de geneeskunde
de nuttigste waren. De zaken gingen uit haren aard niet diep,
doch men had te voren over dio dingen maar niet gedacht.
En na Vossaer gehoord te hebben, kon het unooit meer ontgaan.

Leer de medici de therapia generalis van Vosmaer, zend hen
lang in een groot ziekenhuis, nadat ze vooraf goed physiologie
geleerd hebben, en gij zult doctoren hebben, die heil zullen
verspreiden,

De semiotioel: bij Vossaer was toen de leer der teekenen, Wat
in de algemeene therapie voor de curatie gold, gold in de se-
miotiek voor de diagnostick: gezonde oogen en ooren en neus
en mond en gevoel; alle zintuigen goed gebruiken, zoodat u



90

niets ontga van de zieken en van de ziekte, en alles met ge-
zond verstand opgevat: dat was Vosmarr’s semiotiek.

Wie met de laatste kennis wil maken, kan lezen, hoe hij de
leer der teckenen begreep: ik heb ziin college , naar zijn eigen
handschrift, na zijn -dood uitgegeven en er een brief voor ge-
plaatst aan F. A, SyxgLrex, mijn trouwen academie-broeder.

Vossarr leefde eenzaam en afgesloten, terwijl hij een man
vol geest en inwendig leven was. Voor ons was hij altoos even
goed. Maar de buitenwereld lag bijna buiten zijne zintuigen.
Menigmaal namcen wij een zijner jonge kinderen met ons op
zijn college, waar vier studenten waren, zonder dat hij het
gansche uur er iets van bespeurde.

Het tweede jaar onzer studie bij hem ging hij in consult in
een fourgon naar Wijk bij Duurstede in den winter. Dat gaf
hem cene acute rheumatische koorts, waardoor hij totaal ver-
lamd werd. Wij waakten regelmatigz om beurten bij hem, twee
qan twee: eens D. Anxtzexius en ik een nacht, waarin de
goede man mij bij zijn bed riep en w eeklaagde, dat er zulk eene
gaping in de lessen ontstond door zijne ziekte. ,Als hij hefer
,was, zouden wij des ochtends vroeg de schade inhalen, enz.”
Wij verlieten hem te 8 uur, en te 11 uur in het Nosocomium
komende, vernam ik den dnod van onzen teedergeliefden leer-
meester.

Als buitengewoon hoogleeraar te Utrecht, en dat als gevolg
van de opheffing van de school te ll.ud(,rw!jk, had VosMax
in Utrecht geen gezag of openbaren invloed. De buitengewone
hoogleeraren werden toen, zelfs bij rectorale of inaugurele ors
ties, buiten de Senaatskamer gehouden; zij waren mnlmnwscls,
meer niet.

Vosmapi was intusschen een sman in de wetenschap en in
de kunst; onregt was het, dat aan hem niet alle invloed werd
toegekend.

Onder de natuurstudie hield ik de chemie aan, maar niet
meer dan de rest. In het Laboratorium werkte niemand, be-



91

halve ik; ik had er dagelijks kleine onderzoekingen, maar van
206 weinig beteekenis, dat ik ze mij niet meer herinner, ééne
zaak uitgenomen , namelijk een analytisch onderzoek van het
cement van Cazivs (gebrande klei uit het IJ voor Amsterdam)
en van uitgebroken metselwerken van  dit cement, door het
Gouvernement aan de eerste klasse van het Instituut opgedra-
gen, door deze aan eene Commissie, waarin pe Frespry (N.
C.) was, en door dezen weder aan mij, aan mijj alleen, aan mij
zonder leiding of hulp.

Van den amanuensis Krower had ik geleerd, lutum te maken
van lijnmeel en water, en daarmede retorten en kolven aaneen
te hechten, meer niet.

Daar stond ik voor al dje cementen en metselwerken, Er
werd een platina-kroes geleend van de Veeartsenijschool , want
de Hoogeschool had er geen. Naar Prave’s Analytische Chemi.
werden de cementen in dien kroes met kaustieke potaseh ver-
hit. Hoe, stond er niet, en ik zette den kroes alzoo midden
in een houtskolenvuur, met het kostelijke gevolg, datde derde
maal de kroes doorboord was. '

Dr Fremery (N. C.) was ontevreden, en ik had toch niets
gedaan, dan dien kroes met kalj causticum midden in een houts-
kolenvuur eenige uren te gloeijen. Toen de goede man daarvan
de verzekering had, was hij tevreden. Z66 deed men toen,
helaas !

Die cement-analysen, gedrukt in de werken van het Konink-
lik Nederlandsch Instituut van wetenschappen, letteren en
schoone kunsten, zijn, met mijne analysen der wateren van
Utrecht, naanwkeurige modellen van de allerslechtste analysen,
die er ooit gedaan zijn.

Ik wist het, toen ik ze deed, maar ik vond geen schepsel,
Om mij eenigen practischen raad te geven.

Men kan er uit opmaken, hoe toen nog een deel van het on-
derwijs in Nederland was in natuur- en geneeskundige weten-
schappen. Niemand had mij van practische chemie & ¢pfer
woord gesproken : op de Hoogeschool was het, alsof zij niet
bestond. En aan den Jongeling wordt nu door den Hoogleeraar



92

in de scheikunde een uitvoerig practisch onderzoek opgedrageny
waarvan de jongeling niets verstaat ennooit iets heeft zien doen:

Bedenk daarbij, dat in het laboratorium der Iloogcschoﬂl
geen andere spiritus-lamp was, dan eene kleine glazen, zonder
circulaire vlam; dat er geen andere balans was, dan eene han-
gende in den trant van eene winkel-balans; dat er geene nm}arﬁ
dan gewone medicinale gewigten waren; dat er niet één zwYer
ingrediént was, maar dat gij u behelpen moest met hetgeen
sij in eene apotheek kondt koopen: dan hebt gij meer of mit
sone voorstelling van de schier wanhopige stelling, waarin de
hevoorregte student verkeerde, die vGoor eene halve eeuw de
wor had cementen te mogen ontleden te Utrecht.

Maar waarom met den Hoogleeraar niet overlegd? waarom
aan hem geen raad gevraagd?

Mijn brave leermeester wist het toen evenmin als ik. Dat
was toen geen oneer in ons land: hine illae lacrjmae. Een fat-
* soenlijk man was toen in het zwart gekleed met zijden vest:

laarmede verdroeg zich geene practische scheikunde.

Maar elders toch wel: in Nederland slechts niet.

Meer dan eene halve eeuw vroeger — gij kunt hetin deo Phi-
losophie chimigue van Dumas lezen — droeg men cen yrij wab
deftiger costuum in Frankrijk, dan in 1824 in Nederland ge-
dragen werd. RofnLe verscheen keurig gekleed voor zijne au-
litores en ving zijne voordragt aan. Weldra hinderde zijn rok
hem bij het experimenteren, en zeer wijselijk trok hij dien uit.
Maar spoedig was ook zijn vest hem niet gemakkelijk. Ook dit
werd uitgedaan. Meer en meer in vuur ontstoken, was hem

as . . « .
zijn pruik — gij kent ze van die’dagen uit de portretten: al-
longe-pruiken heetten ze — onaangenaam, en ook deze werd

weggeworpen en ROELLE was Phomme du laboratoire.

In Frankrijk was dan toen reeds de uitvinding gedaan, hoe
men fatsoenlijk gekleed kon zijn, en toch best chemie kon do-
ceren: practische chemie, de eenige, die blijvende waarde heeft-

De tijd naderde, om eene dissertatie te beginnen voor mijn¢



. 93

medische promotie. Met pe Frempry (N. C.) daarover sprekende,
Yroeg ik hem, of hij niet goed vond, dat ik disserecrde over
het wederkeerig verband van ziel en ligchaam.  Magnus mihi eris
»Apollo,” zei de oude heer, Oud was hij toen nog niet, maar
Wij noemden hem zoo tegenover zijn zoon P. J, J., die onder-
wijl professor in de chemie enz. aan de Veeartsenijschool ge-
worden was. Maganus Apollo gevoelde ik mij niet, en hoezeer
ik er wel iets bruikbaars van zou gemaakt hebben, zoo durfde
ik er toch bij be Fremery niet op terngkomen.

De FreEmery wist toen waarschijnlijk evenmin alg ik, dat in
1780 Scumnier in de geneeskunde gepromoveerd was op eene
dissertatie ,over den zamenhang van de dierlijke natuur van
»den mensch met zijn geestelijken aard.” Na zulk een doorluch-

tig voorbeeld, zou — de dissertatie van ScmiLLer zou mij wel
bekend geworden zijn — het onderwerp hebben mogen aanvaard
worden,

De opin ejusque principiis, actione inter se comparatis was een
meer modest onderwerp. Dat actione beviel i Frevery (N, C.)
niet; ik moest er mede nagr A. VAR Gounorver, en hoezeer ik
van dien ouden ablativus absolutus
vrees voor mijne dissertatio had:
naar vax (Gouvborver. Aetione

gewaagde en nu dezelfde
het baatte mij niet en ik moest
was in het geheel niet goed, het
moest vi et efficacia zijn, en toen ik zel, dat wij van de pres
niets afweten, maar dat het was uin werking onderling verge-
sleken,” streek vay Gounorver de vlag en actione bleef or g
Dat het aan de dissertatie niet schaadt, kan h
abraca-dabra latijn leest, dat achter dien titel staat; schooner
voorbeeld van slecht latijn is er misschien nooit geleverd, of
het mogt mijne Commentatio zijn de Agquis Rheno-Trajectinis, of
de vroegere de Entozois,

Graden werden
gepromoveerd :
cijnen doctor,

In dien thid was qe promotie-dag, onder ons althans, een
dag van weemoeq, Wij gevoelden ons volstrekt niet bekwaam
VOOr ons ambt, en e waren zulke beste en harteljjke vrienden,

taan.
ij zien, die het

er toen nog niet gegeven, en ik werd dus
en miets meer en niets minder dan der medi-



04

dat wij van elkander eigentlijk niet scheiden konden, en dan
moesten wij toch scheiden. En dan Morn en Scurdprr te vers
laten! hen niet meer te hooren! En dan het ouderlijk huis

vaarwel te zeggen! en dan van eene teérbeminde Moeder heen
te gaan!

Intusschen, ik had nog een kort uitstel. D Frumiry (N.C)
drong er op aan, dat ik artis pharmaceuticae doctor worden
zou. Ik zag er geen heil in, want apotheker zou ik toch nooit
worden, en cui bono dan? Maar de oude heer was er op ge-
steld, en ik deed het. Dat examen, want meer was het niet,
moest door de medische Faculteit afgenomen worden. Dat be-
viel mij niet, want Suveermax, Worrersrex, Brevnaxp hield
ik niet voor pharmaceuten, en pe Fremery (N. C.) bleef dus
alleen over.

Wovrrerseek was tegen dat promoveren, maar ik moest het
toch doen om pe Fremery te bevredigen. Op mijne vraag aan
Worrerpeek, wat er van medicamenta simplicia zou voorkomen,
zei hij mij: ,de gewone dingen, die gij best weet, zoowat kina,
scolumbo, cascarilla en dergelijke.”

Ik was geen meester in de simplicia, maar ging toen toch
gerust naar het examen.

Worrerseek begon. De tafel in de Senaatskamer stond half
vol met simplicia. Op den afstand van de tafel tusschen hem
en mij hield hij mij de flesschen voor, de eene na de andere.
LQuid est?’ Ik zei, dat ik op zulk een afstand niet zien kon.
Dan kreeg ik een weinig uit de flesch voor mij. Maar ik wist
het dan soms nog niet. De Fremery (N. C.) zat naast mij, en
ik zei hem zacht: ,ik ken dat niet.” [Radix belladonnae” ant-
woordde pe Fremery mij zacht. ,Minime Clarigsime!” zei Wor-
TERBEEK, tot groote vreugde van een 50tal mijner vyrienden en
bekenden, die present waren, om dat wonderstuk bij te wonen,
dat er een apotheker-majoor zou worden geschapen.

Zoo verliepen #/, van het uur, waarin mij de wortels en de
basten en de zaden meer en meer voor de oogen waren gaan



95

schemeren en dito voor de oogen van mijn brayen leermeester
N. C. pe Frewery, Nooit had er iemand meey gereden, dan
ik op dat examen. Er volgden nog eenige vragen van Brevnaxp
over acidum acetosum, waaryan ik zei, dat het niet bestond
wel aceticum ; nog een paar vragen van Sl:l-:mmx, die ik niet
meer weet, en de pedel kwam hinncn, hora roepen, toen N,
C. pe FreEmEry zou gaan uxmnim:-ren, de eenige man, op wiens
Yragen ik eigentlijk gerekend had.

Mijne vrienden waren bij het buiten staan dol van vreugde
over het tal van incidenten, en het herhaald yminime clapjs-
»8ime!” want pp Freuery liet mij voor het gevaar niet alleen
staan, Dat gereden had, vergaten mijne vrienden volkomen.
Ik niet. Ik moest binnenkomen, wat toen niet geschiedde als
nu: de examinandus kwam toen altoos alleen. En in plaats
dat ik toegosproken werd, begon ik te spreken. , Mijne heeren,
214 zulk een examen moogt gij geen graad geven en ik geen
sgraad dannemen ; zoo gij het voornemen daartoe hebt, dank ik u.”

»Wat is dat®” was het eenparig antwoord. Is dat, omdat
»8ij eenige simplicia niot gekend hebt?” Ik bleef een half uur
protesteren, maar viel eindelijk voor het argument, dat ik een
graad gevraagd had, door daar te gaan zitten ; dat de Faculteit
mij dien graad had toegekend , en dat, om het even of ik dien
aannam of niet, het Faculteits-besluit buiten mij om de zaak
had afgedaan.

Het is 0ok zoo, dacht ik in mij zelven en protesteerde niot langer.

Hier sluit ik mijne jeugd op het papier, hoezeer ik die nog
niet gesloten acht en n0oit hoop te sluiten. Maar ik was ge-
promoveerd en ging mijj vestigen in de maatschappij: een doc-
tor van 22 jaren! Bij mijn vertrek uit Utrecht vroeg mijn Vader,
Wwanneer ik nu in de chirurgie zou komen promoveren, en
mijn. antwoord op deze vraag was, dat ik het niet wist. Later
heeft hij er nooit meer over gesproken, en ik er nooit meer
over gedacht,

Ik mag deze periode van mijn leven hier niet afsluiten, zon-



der nogmaals mijne innige dankbaarheid te hebben uitgestort
over het onschatbaar voorregt, eene Universitas zes jaren be-
zocht te hebben. Volkomen onontwikkeld, geheel en al onbe-
dreven en volmaakt onbekwaam kwam ik op die Hoogeschool ,
schier wanhopende aan mij zelvens en daar verliet ik haar als
jeugdig mensch, wel nog gebrekkig onderlegd, maar vol liefde
en vol gloed voor de artes liberalés. Tk had aan de lippen van
beste mannen gehangen en hun har bekomen. 1k had tal van
bekenden verkregen en eenige broederlijke vrienden. Ik wist
den weg, die leiden kan tot een nuttig, een goed leven, en
nog geen zeven jaren vroeger waande ik mij verloren voor iets
breeders en achtte ik mijn bestaan ecn ongeluk. Waarlijk, hoe
zal ik woorden vinden, om al dat bovenmate mij aan beste
dingen geschonkene te roemen, zooals het pligt is?

Eéne zaak zij mij vergund, hier in het bijzonder te yermelden.
Niemand heeft later sterker, dan ik het gedaan heb, kunnen
voorstaan studiwm generale, niemand sterker verdedigd Univer-
siteiten tegenover vakscholen. Verstaat gij nu,

wat mij daartoe
hew

yoen heeft? Zou ik niet mijne eigene jeugd hebben moeten
verloochenen, — en die jeugd verschilt zooveel niet in Jet
wezen der zaak van de jeugd der meeste jonge menschen, —
indien ik niet het verkeer op eene algemeene school had blijven
waardeeren als een zegen voor den jongeling? Dat hooren van
kundige mannen, die niet tot uw vak behooren, vormt u niet
het minst in dat vak.

En dan de omgang met jonge lieden van geheel andere be-
wegingen dan Gij! Zij zijn niet de minste uwer opvoeders.

Als man heb ik voor opvoedend onderwijs met alle kracht
vakscholen bestreden, en algemeene scholen, algemeene ontwik-
keling, breede, ruime studie voorgestaan. 1k zou oneerlijk hebben
moeten worden, zoo ik het niet zou hebben gedaan, want ik
ben er mijne geheele vorming aan verschuldigd.

Breng veel meer op uwe Universiteiten, waar men beste dingen
onderwijst, zamen, en laat de jengd daar vrij rondgaan ! Vr’ij?
Ideo legis servi sumus, ut liberi esse possimus. — 700 weinig moge-
lijk reglementen, maar vooral eene zedelijke wet van drie artikelen:



97

19 Leef goed, maar opgewekt.

20. Heb uwe vorderingen lief en alzoo ook hen, die u heil
geven.

39, Bedenk de heilige pligten, die u in de maatschappij wachten.

Opmerkelijke toestand in het lieve Vaderland tegenwoordig!

In de zes jaren, die ik als student heb doorgebragt, heb ik
van niemand zelfs één woord gehoord over het bestaan of den
inhoud van eene wet op het Hooger Onderwijs. En wie heeft
mijne tijdgenooten en mij toen dagelijks in massa gedreven
naar de toen gegeven lessen? Dat alles leefde zonder kennis
aan eene wet.

Thans (1872) wacht men op eene wet op het Hooger On-
derwijs: wetten en nog eenmaal wetten wil men. Maar de
liefde, die het hoogste is, lacht met alle wetten, want zij heeft
vleugelen aan en doorklieft daarmede de wereldruimte, wer-
waarts zij wil.

Gij weet, dat ik in geen opzigt een aanhanger ben van
Trorpsrexe. Maar ik verdedig hem gaarne, zoo hij onregtvaardig
wordt aangevallen. Welnu: Gij zegt, dat hij geen wet op het
Hooger Onderwijs durfde voorstellen, om het theologisch on-
derwijs, waarmede hij geen raad wist. Mijn oordeel is veel
gunstiger. THorpECKE wist veel te goed, wat artes ingenuae,
wat artes liberales zijn, om deze aan de banden te leggen, die
men in deze eeuw voor alles verlangt. Ja! hij kon geene wet
maken voor het Hooger Onderwijs, die kans had om aangeno-
men te worden door zijne knechten. En dat juist is zijne
hooge eer.

Bene universitas laat zich niet reglementeren: vrijheid is hier
de 2 en de w, en liefde is haar wezen. En vrijheid en liefde zijn
waarlijk niet de voornaamste grondslagen der tegenwoordige
maatschappij. Daarom juist breekt gij de Universiteiten af en
wilt gij vakscholen, en daarvoor kunt gij wetten maken,

Dit schreefik in 1872. In 1876 is het in de Getuigenis nitgebreid.

In de jaren 1819—1825, toen ik te Utrecht studeerde, was
daar veel goed leyen: men was 1oz kort bij 1815, toen de
Hoogeschool uit haren slaap was gewekt; er waren onder-

7



98

scheidene kundige mannen tot Hoogleeraren benoemd en heb
aantal studenten was wel niet groot, maar klom regelmatig.
Herixea was de uitstekende man in de Theologische Facul-
teit; Exscuur, ARNTZENIUS en DE Brueys waren uitnemend in
de Regten; vax Hruspe en vax Goupoever in de Letteren;
Scurover, Morr, N. €. pe Fremery in de Wis- en Natuurkun-
dige, en Vosmarr, SverMaxy en Worrerppex in de Geneeskun-
dige Faculteit. Ook de overige Hoogleeraren waren verdienstelijke
mannen; men achtte en eerde elkander; men ging vriendschap-
pelijk zamen om en streefde broederlijk naar de bevordering
van den bloei der Hoogeschool. Van de studenten van dien tijd
zijn mannen voor het Vaderland ontstaan, voor Kerk en Staat
van gewigt; in de Theologische Faculteit: Pareav, vax Oorpt,
vax Dorspuren, vax Trevresm, Moxtx, . b Joxai, COENEN,
Gerritsey , Koorpers, Hoxvius, vax per Lorrr, NIERMEIJER,
Herprixg, Janssex, Hoower en tal van anderen ; in de Juridische:
A. G. A, vax Rarearp, Vos v Wakn, Pruymers, SLogr 10T
Orpuuws, Srar Numay, Burrace, P. A. Brorrs, Kook, Nepvey,
vE Beavrorr, vAx Berpcxk Cankoes, pe Vos vay STEENWIIE,
Voorouiy, Jax Hora Siccama, G. A. G. vaxy Maaxen, Kiex,
Moonrrres, vaxy Hovrema, pe Vos, en vele anderen; in de Let-
teren: Rovers, Tuiesovr, Borsxi, Karstey, Ekkegr, BARKHOVEN;
in de Natuurkunde: R. vax Rees, vax Tuvyr, vayx GALey, vax
Rievsowx, Simoxs, Wexckesacn, Rues, Are. b Wir; in de
Geneeskunde: Nicart:, Bierpex, OCKERSE, VAN DErR PANT, VAN
pek Lervw, Broym, F. A. Sxernuex, Visscurr, W. Vreoug, H. C.
vax Harwn, Gosscuavk en vele anderen. Ik noem hier slechts
weinigen en waarlijk niet allen, die voor het Vaderland mannen
zijn geworden van gewigt. In 1823 kwam te Utrecht de eerste
studenten-almanak uit; daar kan men meer beroemde namen
vinden. In het levensberigt, dat ik gegeven heb van mijn
goeden vyriend Wexckesacn, heb ik meer of min getracht den
geest te teekenen, die toen leefde aan de Utrechtsche Hoogeschool.

m g .
I'en slotte nog een woord over het Geneeskundig onderwijs,



a9

zooals het nog aan onze Hoogescholen gegeven wordt, en ge-
zoven werd sedert het Besluit van Augustus 1815.

.Ovm' deze aangelegenheid is in de latere jaren zeer veel ge-
wisseld, en ook ik heb daaraan mijn deel genomen. Amsterdam
heeft bij Tuorsecke weten fte bewerken, dat staats-examens
}verdcn ingovoerd: op cenmaal werd ten behoeve van Amsterdam
in een treffend beginsel gegrepen, en wel voor de geneeskunde
n.l.leen: voor letteren en regten niet, v0Or natunrwetenschappen
niet: daarvan had Amsterdam geen voordeel te wachten.

BE"’“ komt op de zaak terng: dat is zeker.

Eéne zaak wil ik hier slechts bespreken, mij vrij houdende
van alle locale en persoonlijke kwesties, namelijk: nde eigen
»aard der geneeskunde eischt voor hen, die daarin zullen op-
,ge\'oed en opgeleid worden, iets geheel en al bijzenders, dat
»in theologie, regten, letteren en wis- en natuurkunde niet be-
nStaat; namelijk: de opleiding moet 1° wezen breed en grondig
,i’:vctt.:-nsclmppuli_jk, en 29, even breed en grondig practisch.” En
dit leidt alzoo tot de noodzakelijkheid, om de aanstaande mediel
Op. te leiden niet op ééne, maar op twee scholen, eene universi-
faire en eene practische, die in geenen deele naast elkander
behoeven te leven en dus nog zooveel minder aan ééne en
tlezc.lfde inrigting behoeven te bestaan.

Dit wil ik kortelijk nader ontwikkelen.

1k ga .lli_t van hetgeen ik blz. 75 heb besproken : nitnemende
;’{3{:‘:;;‘;‘;‘3‘;1(:1‘:50!0]1 Bc‘holon. Dan volgt de eigentlijke genees-
e “Ptﬁeniibcréid“l:,m]meu genees-, heel-, verloskunde, ﬂrtscm:]-

e i .t :l‘tlc ;)11(1(?1'\\'1]st, zoo breed men kan en wil.
on mostaar h‘e;‘;’.lﬂf’ moet men noodwejldlg zieken hebben
Afass alle begri' mﬁ,_cn ook tot de pf'.nktylc gevoerd wo'rden.

_ ppen in geneeskunde zijn voOr deze leerlingen
vreemd, en de geheele zaak is yoor hen nieuw. Bedenk dit
toch. ' De studie in letteren, in theologie, in regten zelfs, en
ook in “1‘“““1"V‘-‘tﬁllscllalppell is niet zoo volkomen verwijderd
van het inwendige leven van den jongeling, als de studie der
gengeskunde is. Daarbij komt voor de meesten nog het afstoo-
tende, dat vele ziektegevallen hebben voor hen, die er niet



100

aan gewoon zijn. Slechts zeer langzaam gewent men aan een
en ander, en viéérdat men er aan gewoon geworden is, heeff
men niet rustig met het voorkomende kennis gemaakt. Bedenk
dit toch.

Daarom en om andere redenen heeft men in de latere jaren
bij het geneeskundig onderwijs gaan invoeren propaedeutische
klinieken.

Aan eene Hoogeschool, aan eene Universiteit behooren zij:
De zieken zijn zooveel mogelijk gekozen voor het onderwijs, en
zjj zijn niet vele in getal. Men leert den jongeling daar medisch
waarnemen, medisch onderzoeken, medisch onderscheiden; men
leert hem daar langzamerhand vertrouwd worden met zijn
aanstaand, menschelijke krachten schier te boven gaand bedrijf.
Dédr vormt men ook nader zijn hart en zijn leven als van
een waardigen zoon van Agscuraar, didr door lessen, die wekken,
en door voorbeelden, die trekken.

En is hij genoegzaam op de hoogte der kennis in genees-,
heel-, verlos- en artsenij-bereidkunde, en heeft hij de beginselen
der kunde in zich opgenomen, en in de nitoefening der kunst een
voet gezet op den drempel des waarlijk heiligen tempels, waar
men leven en gezondheid van menschen gemoedelijk behartigt:
dan, maar ook dan eerst, mag men hem voeren bij vele zieken,
omdat hij zoowel in het bezit moet zijn van multa als van
multum. Dan cerst komt ook onderwijs te pas in sommige
speciale takken der kunde en der kunst. Dan eerst bezoeke hij
grootere ziekenhuizen, maar in den aanvang steeds nog de-
zulke, die ingerigt zijn voor onderwijs.

Naar mijne innige overtuiging had men reeds in het Besluit
van Augustus 1810 moeten opnemen, dat de ziekenhuizen van
Amsterdam  direct dienstbaar zouden zijn aan het practische
onderrigt in de geneeskunde voor alle Nederlandsche medici.
Het woord deole de perfectionnement is een ongepast woord
practische school drukt alles uit, wat kan bedoeld worden,

Derhalve: alles aan de Hoogeschool, en ten laatste ook aldaar
propaedeutische kliniek in de geneeskunde in hare drie hoofd-

takken; maar aan eene practische school het breeder uitoefenen



101

van de praktijk, daarin voorgegaan door kundige mannen.

Tot zulk eene indeeling zal men eenmaal komen, en, zoo-
als ik hieronder nader zal ontwikkelen: waarom zal men niet,
z00 daartoe overwegende redenen mogten bestaan, die ik in-
tusschen niet ken, Hoogeschool en practische geneeskundige
school beiden hebben op eene en dezelfde plaats; en dan alles
in die plaats: humanistische, physische, genceskundige, prac-
tische vakken, vereenigd met alle andere artes liberales, of wel
zoovele scholen als er zelfstandige vakken zijn, maar alle dan
onderling door énen band omgeven en bij elkander.

Vakscholen nooit!

De plaats, waar zulk eene school zal leven, is mij niet de
hoofdzaak; maar vakscholen acht ik moord, aan de bescha-
ving gepleegd.

Klompenmakers en smeden behoeven niet bij elkander op-
seleid te worden, ook niet koekenbakkers en landbouwers; wel
zij, die door hunne maatschappelijke verhouding zullen staan
aan het hoofd der beschaving van hun land: regters, godge-
leerden, natuur- en geneeskundigen, letterkundigen, enz. enz.

0! dat men toch in onzen zoo waanwijzen tijd beseffe, dat
elle periode van het leven van ons geslacht eenzijdig is!

Thans zijn het de natuurwetenschappen, die den toon geven;
maar zij blijven dat evenmin, als de kunsten, die eenmaal
Athene bezielden, daar zijn blijven bloeijen; evenmin, als de
veroveringszucht, die eenmaal Rome vervulde, daar post is
blijven houden; evenmin, als de Nederlandsche grootheid en
de Nederlandsche fierheid der 164e en [7de eeuw hebben kunnen
stand houden.

Het goede vervangt het minder goede, en omgekeerd. Wat
nu boven is, geraakt onder, als het zeewater, dat, fot golven
opgestoeid, dan eens verheven, dan eens neérgeploft wordt.

Straks waren het de natuurwetenschappen, die den hoofdtoon
in de geneeskunde gaven, en nu neemt men de behoefte aan
breed practisch onderwijs in de geneceskunde te baat, om daar-
naar alles cenzijdig te verwringen, en oude, eerbiedwaardige
inrigtingen te bejegenen met minachting.



102

»De plaats, waar zulk eene school zal leven, is mij niet de
whoofdzaak,” schreef ik. Zeker is dit alzoo. Maar daarmede is
niet gezegd, dat gij alle historische monumenten verwoesten,
en naar de grillen van elke nieuwe eecuw al het bestaande
overhoop moogt werpen.

Bij de viering van het 400-jarig bestaan der Hoogeschool te
Miinchen, in 1872, heeft DéLuixaer nog eens duidelijk ontwikkeld,
wat de oude Universiteiten beoogden en waarnaar zjj streefden,
en hoe van haar uit de beschaving in hare betere Leteekenis
over KHuropa verbreid is geworden. Tot zulk eene beschaving
keert men terug, als men uitgeslapen zal zijn van den roes van
den tegenwoordigen tijd.

Breck dan de restes uwer oude Universiteiten niet af, maar
behoud ze, als kernen van inrvigtingen, die later weder onmis-
baar zullen geacht worden.

En erkent gij het niet zelf, dat de beschaving juist bestaat
in de verhefling van het specinle tot iets hoogers, tot iets, dat
meer algemeen is? Gij moet dat erkennen. Maar dan is immers
de tegenwoordige periode, waarin speciale kennis wordt yvoor-
opgezet, eene voorbijgaande, zelfs in de wereld van kennis.
En Eennis is geene kunde, en kunde is slechts eene kleine
fractie van beschaving. En beschaving, zooals dat hier verstaan
wordt, zal wel een zeer klein gedeelte zijn yan hetgeen de
mensch eenmaal worden moet.

Mij dunkt: liberaliter dient het breedere te worden opgevat,
zoowel uit het oogpunt der maatschappij, als uit dat van
's menschen bestemming.

766 schreef ik in 1872, Tk heb er in 1877 dit bij te voegen,
dat ik de hier besproken gewigtige zaken cen weinig breeder
ontwikkeld heb in de Getuigenis in zake Hooger Onderwijs ,
1876, woorden, geschreven na de herziening van de wet op
het Hooger onderwijs. Het afbreken der oude Universiteiten
i8 bij die herziening niet geschied, maar te Amsterdam heeft
men eene gemeente-universiteit gesticht

, miet op voordragt der
Regering, niet met voorkennis des Konings, den Raad van

State niet gehoord, maar doodeenvoudig bij amendement in de



103
Tweede Kamer der Staten-Generaal. Aan de Amsterdamsche
gemeente-universiteit heeft men dezelfde regten gegeven als
aan de dure Rijks-universiteiten, die men nu in vakscholen
veranderd heeft en die alzoo den naam van Hoogescholen niet
meer mogen dragen.

Aan het ge@erbiedigd Hoofd van den Staat is nu bij de
wet nog toegestaan, goed te keuren, wat de stedelijke Raad
van Amsterdam met hare Universiteit zal doen en zal laten:
maar overigens heeft deze Raad alle regten, in de zaak van het
Hooger onderwijs, die vroeger alleen in naam des Konings
werden uitgeocfend en toebedeeld.

Ik heb het een en ander in de genoemde Gefuigenis naar
mijn beste weten geteekend en z6d streng afgekeurd en veroor-
deeld, als ik ooit iets in mijn leven heb gedaan.



MIJNE VESTIGING TE AMSTERDAM.

Doctor H. W. vax Rossen te Amsterdam zou mij van zijne
overvloedige praktijk het een en ander afstaan, en raadde mij
aan, mij daar te vestigen. Mij kwam het voor, dat ik.dit voor-
stel moest aannemen, hoezeer ik er steeds naar uitzag, in
Utrecht te kunnen blijven. Morn (en anderen) ondersteunde het
eerste plan en beval mij aan den vriend zijner jeugd, den be-
roemden geneesheer II. F. Tuussex, later Hoogleeraar aan
de Geneeskundige school aldaar.

In ‘Julij 1825 begaf ik mij met weemoed naar mijne stand-
plaats. Ik had wel vele zieken gezien, maar op verre na niet
goenoeg, en ook niet breed genoeg onderwijs in de geneeskunde
gehad, om gerust te zijn, dat ik goed zou doen. En wat ik toen
gevoelde, heeft mij de eerste jaren niet verlaten. Aan niemand
heeft het duidelijker kunnen zijn dan aan mij, waarom de groote
WornasTox geen praktiserend geneesheer blijven wilde.

Doctor vax Rossem was zeer goed voor mij: zijne goed v

0or-
ziene bibliotheek, zijne minernlcn-\'orzmneling en zijn

huis ston-
den steeds voor mij open. Binnen weinige dagen had ik door

zijn toedoen een gedeelte der geneeskundige pr
Gereformeerde diaconie en een paar kleine ziek
ik op eenvoudige wijze dadelijk leven kon,

aktijk van de
enbussen, zoodat
wat mij regt dank-



105

baar steme, Ik had mij gewend uiterst weinig behoeften te
hebben on minachtte eigentlijk goede voeding, want die ontnam
mij iets van e helderheid van mijn hoofd, die mij boven alles
behoefte was, Zoo was ik dan ook broodmager, en hinderde
mij ligc}mamsbcweging in hooge mate.

Amsterdam is voor €en jong rencesheer eene plaats, waap
hij het in den aanvang zwaar heeft, Al heeft hij slechts 20
zieken te zien, die zieken liggon verspreid en verpligten hem
ligt, den ganschen dag op de been te zijn.

Zoo was mijne stelling aldaar.

Daarbij kom¢ dan, dat gij in eene vreemde stad u bekend
zoekt te maken, wat in het gulle Amsterdam toen geschiedde
onder de uitnemendheid eener onovertroffon gastvrijheid.

In" Amsterdam kende ik mijne tijdgenooten . C. vay Hawr
en W, Veorik, die ep gehuwd .en doctoren waren,

De gulheid van THisssex en zijno beminnelijke yrouw en van
VAN Harn en VRoLik en hunne geliefde echtgenooten wag mij
dadeljjk hoogst weldadig, Tursspy sprak gaarne over Mory, en
niets kon mij aangenamer zijn. En alg hij mij dan verhaalde
van het stalen geheugen van Morr,, die, toen zij kinderen wa-
Fen, eens de geheolo Geuzen yan vy Harey Op eene wandeling
had gereciteerd, dap was ik weder in het mij zoo geliefde
Utrecht, Morr, daar hoorende,

De avond-conventikels mot deze drie kundige mannen en
hunne vrouywen zijn mijj hoogst weldadig geweest,

In Amstordam vond ik voorts I, VAN Viorex
de beminnelijke 1. ()UWL‘NALL}:I:, die ik bij Mory zoo dikwerf
gezien had, Door hem maakte ik de kennis van J. Vl-jll\\‘l-:Y,
een jong mlvucaat, en de huizen dop familién OUWENALLER en
VAN Vieorey waren voor mij geopend. Door Dr. v, Rossua wepd
ik genoodigd bij de familitn v,y Harrex en IJZI-I.\’DIJK, en zoo
had ik dan, eer i) het wist, in de IJstad een kring, waarin het
aan heuschhejq niet onthralk jegens den vreemdeling.

Maar die heuschheiq Openbaarde zich ook in diners en S0upers
in zulk eong Mate, dat de arme Jjonge medicus , dig dagelijks
achter adem die staq doorwa:tddo, geene physieke krachten

y verloofd aan



106

genoeg had voor dezen overigens keurigen vorm der gulle
vriendelijkheid. '

Daarbij kwam mijne oude gewoonte van 4 uren slapen, niet
meer, en mine onweerstaanbare behoefte, om dagelijks vele
uren te studeren.

Door vax HaLu en Veouik was ik gebragt tot het schrijven in
den Recensent ook der Recensenten, eene methode van yreemden
aard, dat jonge, onervaren menschen oordeelen over het werk
van anderen, en dat uit de hoogte doen. Maar dat was toen
zoo en is nog niet anders.

Ook las ik in Feliz Meritis.

Maar mijne voornaamste wetenschappelijke bemoeijingen wa-
ren van localen aard. De physieke gesteldheid van den hodem
en van het water hield mij bijzonder bezig en zoo werd ik ge-
bragt op Lk Fraxcq van Berkupy en op de Geschiedenis van
Amsterdam van Wacexaar. Vooreerst lectuur genoeg.

Vooral hield mij de stank der grachten bezig, THIISSEX ver-
gchafte mij eene gelegenheid , om eenig onderzoek te kunnen
doen bij een apotheker (daarover is gehandeld in de voorrede
voor de Hollandsche vertaling der Analytische Chemie van 1.
Rost en in de stukken, met G. J. Poow gewisseld over de
droogmaking van het Haarlemmermeer). Door den Heer AMERS-
norr, die eene zeer uitgebreide bibliotheek had over de ge-
schiedenis van Amsterdam, door Tuissses en v. Rossem belkwam
ik boeken over het onderworp in overvloed, en zoo ontstond
de verhandeling Over de wateren en de lucht van Amsterdam
bij Svrrke later nitgegeven, alsof ik er op verzot was, mijne
onkunde in analytische Chemie steeds uit te venten.

Zoo had ik waarlijk in Amsterdam tal van voorregten, en
hoezeer ik er slechts zeven maanden bleef, is mij dat verblijf
toch zeer weldadig geweest en zie ik er steeds met erkentelijk-
heid op terug. Hen entré in de maatschappij kan niemand vrien-
delijker gemuakt worden, dan deels onbekenden het mij in
Amsterdam hebben gedaan, deels ook goede menschen, aan
wie ik reeds veel vriendschap verschuldigd was; onder deze
behoort mijn oude en voortreffelijke vriend SERRURIER.



107

Door mijn besten yriend W, WeNckeBacn was ik bekend ge-
worden met zijne familie en alzoo met zijn uitnemenden vader
C. J. WeNckEpACH, toen Secretaris-Generaal bij het Ministerie
van Binnenlandsche Zaken, en ook mot zijn hooggeachten oon
J. F. Serrvnrier, toen woonachtig te Amsterdam. Degze twee
mannen van den ouden stempel en van beproefde trouw zijn
voor mij hoogst weldadig geweest. Wij, jonge menschen, schuw-
den de ouderen van Jaren, de wijzeren, de ernstigeren niet,
maar zochten hen gaarne. Beide Zwagers waren voor mij ko-
lossen in vastheid van karakter, en alzoo uitnemende exempels,
Beiden zijn in hun tijd maar gedeeltelijk begrepen, althans in
deze eeuw, want zij deelden den tijdgeest in niets. Het minst
werd SErRrurier verstaan, de man van het Fruitkundig Woo-
denboek, van de Boeren Goudimijn en van den Buitenman. Maar
ik verstond hem best. Hij maakte mijn verblijf in Amsterdam
mij heilrijk. Deoze twee leermeesters van mij in het spel der
maatschappij vereerde ik opregt. [k jongeling kon hun niets
seven: zij waren het, die m{j gaven van hunne talenten. Aan
SERRURIER in Amsterdam heb ik de grootste verpligting, want
zijne vastheid verliet hem nooit, en nooit kwam er een woord
uit zijn mond, dat niet Jjuist was,

»Miju lieve Vriend! dat heb Je mis,” heb ik ontelbare malen
van hem gehoord, zoodat het mij nog in de ooren klinkt. [k
heb er niet éénmaal aan gedacht, te twijfelen aan zijne uitspraak.
En wat kan u dan heilrijker zijn, dan zulk cene stem van zulk
éen man van jaren ?

SERRURIER heeft mij in Amsterdam met besten raad bijgestaan,
en is mij als een vader nabij gebleven tot aan zijn dood.

Zijne nagedachtenis en die van zijn braven zwager WENCKE-
Baci (den vader) zijn mij altoos dierbaar geweest en blijven dit.



MIJN VERTREK NAAR ROTTERDAM.

J. vax peEr Horvex was lector aan het Bataafsch Genoot-
schap der proefondervindelijke wijsbegeerte te Rotterdam en med.
doetor aldaar, en gaf les aan apothekers-leerlingen in de plant-
kunde. Hij werd beroepen als Buitengewoon IHoogleeraar in de
zoblogie te Leiden, om Remvmarpr ter zijde te staan, en liet
mij vragen, of ik hem te Rotterdam wilde vervangen; dan zou
ik lector worden bij het Bataafsch Genootschap, de twee zieken-
bussen bekomen, die hij had, en ik zou alzoo aan de Maas
tamelijk zoo wel zijn als aan het LJ.

Tuwssesx, W. Veouix, allen raadden het mij af; doctor v. Ros-
SsEM was er ontevreden omj; mijne ouders waren er tegen;
J. F. L. Scuroper raadde het mij af; G. Morn noemde het
eene dwaasheid, en ik deed het toch, nadat ik zeven maanden
in Amsterdam goweest wasj in Februarij 1826 zat ik reeds
aan de Maas. Al de argumenten contra verstond ik best, maar
ik ging. Ik had in Amsterdam moeten blijven.

Mijne verplaatsing is niet door mij bepaald, maar door ande-

ren. Daarin ligt mijne verontschuldiging voor deze fout.

Amsterdam geeft u voor uwe beschaving, wat ons land
geven kan. Voor wetenschap en kunst is er veel. 1k erkende

dat opregt. Bovendien was ik er door beste menschen har-



109

telijk ontvangen, en had ik niet Jin Dbezwaar in eenig op-
zigt, integendeel zeer veel gitnemends in mijn aangevangei
loophaan.

De fout om van daar te gaan was dus om deze redenen reeds
zeer groot en kon de verdenking van willekeur ligt op mij
doen laden. En dan de tweede fout: om naar Rotterdam te
gaan, waar in 1826 een mensth van studie een yreemdeling was.

zich in de maatschappij vestigen
eggen en dan te blijven

over-

Jonge menschen, die
zullen, behooren vooraf goed te overl
waar zij zijn en waarin zij zijn opgetreden, tenzij zeer
wegende redenen zich daartegen kanten. Die redenen bestonden
bij mij niet: ik volgde onjuist den drang van anderen.

De fout is zoo groot, dat ik gemeend heb mij daarover al-
hier te moeten verantwoorden.

En laat mij er dit bijvoegen: ik heb meermalen groote fouten
begaan, daartoe aangespoord door anderen. Degbnc, die de
methode kende, kon mij ligt bewegen. Mijn vertrouwen op
menschen is dikwerf veel grooter geweest dan mijn doorzigt;
want dat vertrouwen won het menigmaal, waar het koele
oren te blijven. Altoos had ik wel
wel een vermoeden, dat het
zoo het net fijn ge-
1gen, veelal onder
d had.

doorzigt meester had beho
eene  Alhnung van de waarheid,
niet zuiver was, maar het wvertrouwen,

sponnen was, deed mij dat vermoeden verdrir
van mij zelven, dat ik niet volop vertrouw

beschuldiging
De uitkomst leerde mij dan later — opmerkelijk genoeg! —
niet voor een volgenden keer.
Ik ging dan in 1826 naar Rofterdam.
Werkelijk werd ik lector aan het Bataafsch Gienootschap €1
as prnchse-

wn, zoodat ik nu W

gewerden mij de twee ziekenbussc .
pene zoogenaamde functie had.

rend geneesheer te Rotterdam en :

De apothekers, eigenaars van penen botanischen tuill, o)

v. b. Hopvex lessen gegeven had voor de ul’oawkers'leerl'"ge."_’

kwamen mij spoedig vragen, die lessen voort te zetten. Maar ik
i

van botanie geene kennis had, en het niet
at dit nederigheid was, want

zei rondweg, dat ik
oordde ik, dat ik wel

kon doen. En op hun antwoord , d

dat ik doctor was in de pharmacic, antw



110

daarin doctor was, maar niet nederig kon zijn in eene zaak, die
mij in waarheid onbekend was.

Zij hielden bij mij aan; en overwegende, dat het hoog tijd
werd, dat ik icts van botanie leerde; overwegende, dat ik altoos
mijne discipelen eene les vooruit kon zijn; overwegende, daft
er nog wel andere boeken over botanie zouden zijn dan .do
drie, die ik toen had: Witpexew en de Philosophia botanica
en het Systeem van Lixyaus, ging ik naar een boekyerkooper
en kocht er Seruxcrn’s Anleitung, en toen de heeren apothekers
terngkwamen om antwoord, nam ik het mandaat aan.

In den horticulus leerde ik dagelijks zes planten en repeteerde

ze des Zondags, zooals vax Huevspe aangaande WYTTENBACH
getuigt in zijnen brief aan Crevrzer:

»O salutare repetitionis
wUonsilinm, nec unguam
poutis praedicandum.”

Binnen 14 dagen stond ik botanie te doceren voor een 40-
tal discipelen in Catshoek bij de Rotte. Ik gaf de terminologie en
het sexuale stelsel van Lixsarus, leerde alle planten van den
tuin, door het systeem na te slaan, kennen, en gaf nog een
weinig physiologia plantarum, zooveel als ik uit Winpexow en
Serexaen zamenbrengen kon.

Dat botanisch onderwijs was alweder een weg naar mijn
volgend leven. Er zou eene Geneeskundige school opgerigt
worden te Rotterdam, en de oude heer pe Fremery had mij
aanbevolen bij den president der Provineciale Geneeskundige
(Commissie, te Dordrecht vergaderende, Booer, welke commissie
daartoe de voordragt had. Wat daarvan is geworden, nader.

In den herfst van dat jaar (1826) woedden er te Groningen

en in Noord-Holland bedenkelijke koortsen, die een tal van

menschen, en daaronder ook geneeskundigen, aan hun leger

bonden en velen ten grave voerden. Te Groningen was het
het ergst. Ik had te Rotterdam mijne ziekenbussen en daarbij



111

een deel der diaconie-: i ini ikuli i
| der dizconic-armen en eenige weinige partikuliere zieken;

maar 4 = - - - -
aar ik had best de gelegenheid om naar Groningen to gaan,
-as, en dan terug te komen. Ik sehreef dit

zoolang er nood wa:
aan | A e . = .
[. C. vax Hatr, die onderwijl te Groningen professor

gewor ‘s 4 .
geworden was. Zijn antwoord was, dat er geneeskundige hulp

genoeg wi 4 . . : ke =
2 ¢ was, en ik er dus niet noodig was. Dif was niet juist,
VIl

;}m_]t cenige dagen daarna vernam ik, dat er studenten
t{‘?ilil:i;f*i’l:fs%u;m waren (.)p dring(-eml verzoﬂck der Groningers.
ROREANTE N?“’ : “lft‘l‘ ontving een jong l.nudlcus te Rotterdam,
”l'lil-llt'r[:s, ; \’\" '":-St mensch, een b.erlgt op straat van Dr.
Bedine Co --..l‘).lu.\ Boscn, toen president der Prov. Genees-
g¢ Lommissie, dat hem zoo even ecn Lrief geworden was
van den Gouverneur van Noor land, inl ]15,1‘ lat biin:
e R van Noord-Holland, inhoudenae, tﬁ.“ ijjna
geheele bevolking te Hoorn ziek was, en er slechts één ge-
RoEuaxts d i g tcuhclpcn.
heen to "'l.‘u (e‘:'lr'.]_c mij dat ul;ulelgl.c mede en Wwij lfcslotun er
namen "_':I']‘ ' "'!J verzorgden spoz'nhg onze eenvoudige zaken,
o Tl“'l"‘ "'.-.\.\V‘m-:.\‘ Bosci een brief med‘e aan d.cn .Gm.u*crneur
Tt 118 VAN (Goupriaax, plaatsten ons ineell rijtuig, en waren
des avonds te 9 ure reeds aan het huis van vax Ters te Haarlem.
, De Gouverneur deelde ons mede, dat hij den volgenden mor-
gen vroeg naar Hoorn zou rijden, en Wij deden hetzelfde
en gingen daar naar het stadhnis. VAN Tgprs was ons reeds
Rognaxts en ik wer-
gehoord,

neesheer was
3 Wias . .
vas, nog gezond genoeg om anderen

vaor:
ér; de Raad was met hem vergaderd.
. de menschen hadden recds

den dadelijk geinstalleer
dat er d(!)](]:m’;:::l‘:f:;'l‘»“i}: ™ . e o
» gekomen waren; door een tal werden wij op
straat aangezocht en wij vingen dadeljjk onze praktijk aan, tot
de avond viel en niemand ons meer op str
ij op weg. Wij hadden de stad
daar niet buiten, voOr rijken
oz 's avonds,

aat kon vinden. Den

volg - :
5 l?umlen dag vroeg gingen W
wee helften verdeeld en gingen
noe i ik
10ch armen, en zagen den ganschen dag zieken, (ikn
daar Ropraxts mank en zeer vermoeid was, hot werkhuis), en

onder inderdaad gezegende vruchten op ons werk, want wij had-
Na ongeveer vier weken keer-

den zecr weinig dooden gezien.
den wij naar Rotterdam terug, daar de doctoren van Hoorn

genoegzaam hersteld waren.



112

Noch Roruaxts noch ik waren een oogenblik ongesteld ge-
weest.

Het is de schoonste maand in mijn gansche leven. (ROELANTS
en ik hebben over die expeditie eene brochure in druk gegeven
bij Wur ex Zoxex te Rotterdam). Later ontvingen ROELANTS
en ik elk zes stukken zilver, vier voor thee, twee voor tabak; de
cerste van de Staten der Provineie, de laatste van de stad
Hoorn, en bovendien een getuigschrift van de Maatschappi] tot
Nut van 't Algemeen.

Bij onze terugkomst te Rotterdam was ons praktijkje ver-

dwenen; mijne twee busjes waren intusschen voor mij bewaard
en ook de diaconie. Er was te Hoorn reeds een storm komen

opzetten van het Bataafsch Genootschap. In mijne absentie viel
namelijk de dag in, waarop ik mijne voorlezingen aldaar voor
de heeren van Rotterdam (20 voorlezingen in een winter, & 14 gl.
het stuk, dus summa / 280.—) op het Bataafsch Genootschap
moest beginnen. Uit Hoorn had ik geschreven aan het Bestuur,
dat mijn pligt mij tijdelijk naar Hoorn had gevoerd, zoodat ik
verzocht, die lezingen een weinig later te mogen aanvangen.
Het antwoord was, ,dat ik er op mijn tijd moest wezen, of
odat men anders een ander aanstellen zou.”

Wat stond mij te doen? Dadelijk schreef ik aan Scuriper
en Mort en pe Fremery (N. €.), wat er gaande was, en Morr
zette zich onmiddellijk aan het hoofd van een Nederlandsch
mouvement, waardoor de leden en leden-consultanten voor hun
lidmaatschap van het Bataafseh Genootschap zouden bedanken,
zoo men mij wegjoeg, omdat ik naar Hoorn was gegaan. ,Een
ybaliemand met diploma’s zullen ze op cenmaal terugbekomen,
»als ze u wegjagen,” schreef Moun mij nog tijdens mijn verblijf
te Iloorn.

Niet zonder bedenkelijkheid vernam ik dan ook bij mijne
terugkomst in Rofterdam, hoe het stond. Weggejaagd wérd ik
niet, maar ik ontving toch eene duchtige vermaning, daf ik
z00 had durven handelen met eene betrekking, die ik op mij
genomen had: ik had eerst permissie moeten vragen.

In het geheel waren er slechts 14 dagen verloopen na der




113

oorspronkelijk bepaalden dag der opening van mijne voorlezin-
gen, toen ik ze in werkelijkheid opende, en ik bij die gelegen-
__ directoribus praesentibus — 8an 120 toehoorders in
o inleiding alles vertelde, hoe men mij behandeld had, om-
dat ik 14 dagen later was opgetreden, door naar Hoorn te gaan,
aarheen ik niet gegaan 0as voor mijn belang.
De heeren Directeuren hebben het mij nooit vergeven,
had het gezegd. MoLr had ons geleerd: jdie het weet, moet

heid
mijn

10
maar

ik
het zeggen.”

Opmerkelijke wereld! Te Rotterdam waren autoriteiten on-
boos: ik had geen tijd gehad , om permissie te vra-
er aan permissie? Vroegen
of wij te Hoorn

regtmatig
Maar wie ter wereld denkt hi

gen.
n onze overtulging,

RogrLaxts en ik permissie aa
lligt laten mogten ?

roegen aan niemand iefs.
heeren Directeuren van het Bataafsch Ge-
o0 yoorlezingen, dien
Hoorn,

ons leven we
Wij gingen en v
En z66 waren de
daar ik, in plaats van
en kon, door mijn gaan naar
mij voor dien winter [28.— inhielden van f280.—.
Voeg nu daarbij, dat de gegoeden fe Hoorn, die wij 10g
onder behandeling hadden , toen de Hoornsche doctoren weder
gezond waren, doels ontevreden op ons warei, omdat wij niet
bleven, tot zij hersteld waren, en gij weet, dat Hoorn voor mij
geweest is eene treffende school in velerlei opzigt.
Dat was iets anders, dan onder de leiding van beste m

opgevoed te worden.

nootschap, dat zij;
winter er slechts 18 houd

enschen

De overgang van student tot lid van de groote maatschappij
is te groot. Men heeft tot nu hartelijkheid en goede zorg ontvan-
gen; men leidt een meer of min zorgeloos leven ; mel kent de
aande bezwaren niet en rekent er dus ook niet op. En die
cachten u toch in menigte; 2 overvallen u dadelijk,
groote maatschappil der menschen optreedt.
zeggen dan de urgclooxc‘iongeling,
onvriendelijk behandeld wordt,
te weinig liefde woont.

aanst
hezwaren Vv

zoodra gij in de
Niemand kan het u beter

die hier wordt afgestooten,
dat er in de maatschappij
Jeugd der Hoogescholen!

daar

der menschen

gcuiet yolop van uwe yrijheid, maar
8



112

Noch Rorraxts noch ik waren een oogenblik ongesteld ge-
weost.

Het is de schoonste maand in mijn gansche leven. (Roeraxts
en ik hebben over die expeditie eene brochure in druk gegeven
bij Wur Ex Zoxex te Rotterdam). Later ontvingen ROBLANTS
en ik elk zes stukken zilver, vier voor thee, twee voor tabak ; de
eerste van de Staten der Provincie, de laafste van de stad
Hoorn, en bovendien een getuigschrift van de Maatschappij tot
Nut van 't Algemeen.

B'!i- onze terugkomst te Rotterdam was ons prukti_jkjc ver-

dwenen; mijne twee busjes waren intusschen voor mij bewaard
en ook de diaconie. Er was te Hoorn reeds cen storm komen
opzetten van het Bataafsch Genootschap. In mijne absentie viel

namelijk de dag in, waarop ik mijne voorlezingen aldaar voor
de heeren van Rofterdam (20 voorlezingen in een winter, i 14 gl.
het stuk, dus summa / 280.—) op het Bataafsch Genootschap
moest beginnen. Uit Hoorn had ik geschreven aan het Bestuur,
dat mijn pligt mij tijdelijk naar Hoorn had gevoerd, zoodat ik
verzocht, die lezingen een weinig later te mogen aanvangen.
Het antwoord was, ,dat ik er op mijn tijd moest wezen, of
»dat men anders een ander aanstellen zou.”

Wat stond mij te doen? Dadelijk schreef ik aan Scuniper
en Mouu en pe Fuemery (N, C.), wat er gaande was, en Mowny
zette zich onmiddellijk aan het hoofd van een Nederlandsch
mouvement, waardoor de leden en leden-consultanten voor hun
lidmaatschap van het Bataafsch Genootschap zouden bedanken,
200 men mij wegjoeg, omdat ik naar Hoorn was gegaan. ,Fen
pbaliemand met diploma’s zullen ze op eenmaal terugbekomen,

»als ze u wegjagen,” schreef Morn mij nog tijdens mijn verblijf
te Hoorn.

Niet zonder bedenkelijkheid vernam ik dan ook bij mijne
terugkomst in Rotterdam, hoe het stond. Weggejaagd wérd ik
niet, maar ik ontving toch eene duchtige v('rm:mi.ng, dat ik
200 had durven handelen met eene betrekking, die ik op mii
genomen had: ik had eerst permissie moeten vragen.

In het geheel warcen er slechts 14 dagen verloopen na dep




113

oorspronkelijk bepaalden dag der opening van mijne voorlezin-
gen, toen ik ze in werkelijkheid opende, en ik bij die gelegen-
directoribus praesentibus — aan 120 toehoorders in
lles vertelde, hoe men mij behandeld had, om-
opgetreden, door naar Hoorn te gaan,
mijn belang.

ooit vergeven, maar
,die het weet, moef

heid —
mijne inleiding @
dat ik 14 dagen lafer was
waarheen ik niet gegaah 1€as voor

eren Directeuren hebben het mij n

De he
ik had het gezegd. Morr had ons geleerd:

Lhet zeggen.”
Opmerkelijke wereld! Te Rotterdam warei auntoriteiten on-

regtmatig boos: ik had geen tijd gehad, om permissie te vra-
Maar wie ter wereld denkt hier aan permissie? Vroegen
{o aan onze overtuiging, of wij te Hoorn

mogten ?

gen.
RopLANTs en ik permiss
ons leven welligh laten

Wij gingen en vroegen aan niem
ecteuren van hef Bataafsch Ge-

En z66 waren de heeren Dir
o0 yoorlezingen, dien

nootschap, dat zij, daar ik, in plaats van =
ts 18 houden kon, door mijn gaan naar Hoorn,

inter [28.— inhielden van f280.—.
Voeg nu daarbij, dat de gegoeden fte Hoorn, die wij nog
onder behandeling hadden, toen de Hoornsche doctoren weder

gezond waren, deels ontevreden op ons wareil, omdat wij niet
bleven, tot zij hersteld waren, en gij weet, dat Hoorn voor mij
geweest is eene treffende school in yelerlei opzigt.

Dat was iets anders, dan onder de leiding van beste mensehen

and iets.

winter er slech
mij voor dien W

aatschappi]

opgevoed te worden.
rg ontvan-

Do overgang van st
is te groot. Men heeft t

«dent tot lid van de groote m
ot nu hartelijkheid en goede z0

men leidt een meer of min zorgeloos leven ; men kent de
en niet en rekent er dus ook miet op- En die
1 toch in menigle; Zij overvallen u dadelijk,
zoodra  gij maatschappii der nmnschcu'olatn-ef:&t.
Niemand kan het u beter zeggen dan de nrgreluozu_iougulmg,
die hier wordt afgestooten, daar nnvricndc‘lijk l.Jc}mn_deld wordt,
dat er in de maatschappij der menschen o weinls llcfa}e woont.
¢ vrijheid, maar

Jeugd der IIoogesu]mh'n! y van uw

gen;
aanstaande bezwar

hezwaren wachten t
in de groote

geniet volo]
L 8



114

meng, niet een weinig, maar veel ernst onder den jok; dan
zijt gij beter voorbereid voor hetgeen u later wacht.

Voor mijn deel moet ik naar waarheid getuigen, dat ik ge-
durende mijn kort verblijf te Amsterdam weinig van de ge-
noemde bezwaren heb ontmoet, maar dat zij mij, niet van de
bevolking, maar van alle autoriteiten te Rotterdam in volle
mate geworden zijn. In 1826 en de eerste jaren daarna wist
men in Rotterdam niet regt goed, wat autoriteit zijn beteckent.
Dat is ook al eene kunst, die een mensch leeren moet om haar
te verstaan.

Diaconie-praktijk, bus-praktijk, lessen in de botanie en voor-
lezingen over physica op het Bataafsch Genootschap des win-
ters! Ik heb die voorlezingen vier jaren gehouden. Behalve licht
en galvanische electriciteit, ben ik de geheele physica daar op
mijne manier doorgegaan. Br was een goed kabinet voor statica
en dynamica; voor andere zaken ontbrak er vecl. Voor geen
gulden werd er aangekocht voor die lezingen, zoolang ik ze
hield, want met Hoorn had ik het voor altoos bedorven. Er was
reen thermometer, om in cen voeht te dompelen. Ik verzocht
er cenj hij werd mij geweigerd; ik kocht er zelf een, en zei
alzoo op mijne lezingen, dat het mijn thermometer was, en dat
er in het geheele genootschap geen bestond of te bekomen ge-
weest was.

Ik scheidde later van die voorlezingen, omdat mijne praktijk
mij veel te groot geworden was.

Twee dingen had ik er mede bereikt: ik had mij leeren ge-
wennen voor een publiek en uit het hoofd te spreken, hoezeer
ik het meerendeel las, maar bij natuurkundige voordragten
moest ik toch veel vrij spreken; ten andere, ik had een groot
deel der physica doorgewerkt, en dat, met behulp der in histo-
risch-antieken zin uitnemende bibliotheek van het Bataafsch
(tenootschap, op breede schaal gedaan.

Maar dat zijn enkel egoistische redenen, zult gij zeggen. Welnu:
gij hebt daarin volkomen regt. Ik maak er geen aanspraak op, als
ongeoefend en jeugdig spreker, nut gesticht te hebben. Van dat
nut heb ik ook in de gevolgen niets gezien, niets hoegenaamd.



115

Mijne door Hoorn nict aangename verhouding tot de heeren
Directeuren had gelukkig niet den minsten invloed op die tot
mijne toechoorders, die vlijtig mijne voordragten volgden.

In die voordragten werd ik bijgestaan op voortreffelijke wijze
door den custos van het Bataafsch Genootschap vax Os: een
jong man, die aanvankelijk de zijde van Directeuren koos en
mij mijne taak toen niet ligter maakte. Maar dat duurde kort,
en vax Os hielp mij niet slechts, maar dacht voor mij, en kwam
mij voor bij alles, wat er voor de voordragten te doen was.
Aan het gelukken der proeven ontbrak door zijne zorg nooit
het geringste, en het verdroot hem nooit, om met krijt op
borden de schoonste en uitvoerigste teekeningen te maken,
z00 noodig voor elke voordragt, zoodat ik, waar mij werktuigen
ontbraken, toch alles duidelijk en helder kon doen spreken.

Vax Os werd spoedig mijn goede vriend. Hij is reeds lang
van hier verhuisd, maar ik blijf hem steeds harteljjk dankbaar
voor al zijne goedheid.

Bij mijune voorlezingen op het Bataafsch Genootschap had ik
alle mij voorgekomen schrijvers geiéxcerpeerd en alle behoorlijk
geciteerd, zoodat ik dacht, mijn leven lang er wil van te zullen
hebben. De muizen hebben alles opgegeten of volkomen onbruik-
baar gemaakt: vrucht van jaren studie voor de muizen!

Sedert dien tijd heb ik geene wetenschappelijke aanteekenin-
gen meer gemaakt; men zal er na mijn dood geene enkele
vinden. Zoo leert men van muizen!

Mijne lessen in de botanie werden in dien apothekers-tuin den
volgenden zomer (1827) herhaald. De zaak der Geneeskundige
school was gevorderd; ik had aanvankelijk een lectoraat in che-
mie begeerd, maar dit was toegezegd aan mijn collega A. G.
vax Streriaax  Luiscius, zoon van den beroemden Delftschen
geneesheer. Ik was nu eenmaal botanist, en ik zou dus lector
worden in botanie en materies medica.

De school werd opgerigt (op den dag der inwijding zat ik
voor het sterfbed mijner aangebeden Moeder te Utrecht), en



116

tot lectoren werden benoemd: Saxper, Haax, (later vax Barex),
Laxor (ov vriend, die later Hoogleeraar te
gaf ik een levensberigt bij Wisr mx Z.ONEN
Norrier, Stipriaax en ik; ik in de botanie en
in de chemie, Toen Stirriaax benoemd was, deinsde
voor de chemie terug; bij de eerste plannen ter op-
rigting der Geneeskundige school had hij er zich voor bereid

verklaard, maar in zijne geneceskundige praktijk was het hem
onmogelijk geweest, den gang der wetenschap bij te houden.
Nu hij benoemd was, kwam hij bij mij vragen om fe r
de botanie, ik de chemie. Ik had v
botanie gekregen,
dus af. Srieriaax

en daar er

er dien uitnemenden
Amsterdam werd ,
in het licht),
STIPRIAAN

hij echter

uilen, hij
eel te veel liefde voor de
om haar nu te verloochenen, o
durfde echter de o
niemand anders

n ik sloeg het
hemie niet aan en bedankte,

voor te bekomen was, werd ik
duplex lector en kreeg de chemie bij de botanie.

Ik hecht waarde aan hetgeen ik daar mededeelde,
uit, dat ik twee Jaren na mijne promotie van de natu
schappen elken tak nog evenzeer eerde,
voorliefde had voor chemie,
ik als student niets
scheikunde te kiozer

Er was een

Er blijkt

en nief de allergeringste
zelfs tegenover de botanie. waarvan
geleerd had. Het stond aan mijne keuze de
1 voor de plantkunde, en ik deed het niet.
tuin aangelegd door Dy, C. Darex, een tuin ,
ruimschoots met planten voor het mulcrwijs voorzien; die tuin
8ing op de schogl over. Er werd naar mijne opgave een che-
misch laboratorium opgericht en ruim van het noodige voorzien.
Beste gelegenheden alzoo om {p arbeiden, en meor dan 100

toehoorders Op mijne lessen! Maar de taak was niet klein. Ik
begreep, dat ik onderwijs geyen mo

esty en ik gaf het — ik bid
u, sch-nk nmt? — in: chemie, pharmacie, pharmacologie, botanie,
materies medica, zoblogie, geologie en mineralngie, physiea, en
daarbij practische oefeningen in Lot laborato

108 voorlezingen oy

rium, Daarbij dan
e mijne gonee

ataafsch G
tjk te voet. Is ho
slapende, werkto ik er
00 tijd genoeg.

eneeskundige gehool.

er physica op het B
skundige prak
Altoos 8lechts 4 yren
etmaal op had alz

Wijs aan de G

enootschap,
t genoeg ?
altoos 20 in een
3 Uren daags gaf ik onder-
Er bleven ep mij dus nog

urweten-.



117

dat met een ligechaam

17 voor mijne praktijk en mijne studie, en
ik had een hoofd,

. de meest mageren, maar
nooit mij diensten weigerde.
ate eene uitnemende

magerder dan var
dat nooit bezwaard was,

De overmoed der jengd is tot zekere m
hoedanigheid. Wie zal u den moed geven, om te leeren loopen
als kind, wie u aan dat groofe gevaar blootstellen om uw
hersenpan tot splijtens stuk te vallen? Uw overmoed, uwe on-
nadenkendheid, uwe onwetendheid , zijn uwe staven. Wie zal
a de kracht geven, om al die oefeningen in te gaall, die u
drukken als jongeling en alg zware vrachten u 0p de schouders
legd worden? En wie geeft u den lust, om in de groote

ge
maatschappij der menschen u te wagel, i ongeoefende en
onervarene?
Uw overmoed is deels uw staf; althans zonder overmoed
kwaamt gij er niet.
der school aangekomen kweeke-

Onder de bij de oprigting

lingen waren vele andere leerlingen
De school was toen verpligt; men
rg of obstetricator of pharmaceut geiixumineerd
worden, of men moest op de school geweest zijn. De examens
toen provineiaal. Dat hinderde de jonge lieden en de
patronen, en de oudste mijner discipelen maalkten het mij in
ang alles behalve gemakkelijk, door mij allerlei kwes-
i het ronduit, als

om mij te vangen. Ik ze
| het zamen zoeken en vonden hef,
te boven.

der plmrmacic on der
chirurgie. kon te Dordrecht
niet als chiru

waren

den aany
ties voor te leggen,
il iets niet wist; We zouder
en zoodoende kwam ik vrij spoedig die bezwaren
[k schreef toen vOOT al mijne lessen alles op, madr zorgde
en meer, dat ik mijne papieren weinig of niet behoefde
‘AN pER HOEVEN, wien ik mijne methode om

dedeelde , hielp het mij
ik toen te veel

was: 6én goed

meer
te randplegen. J. ¥

mij voor mijne lossen te prepareren me

semakkelijker maken. Voor elk yak gebruikte
auteurs te gelijk. De raad van VAN DER HorvEN
auteur yoor elk vak, en dien raad heb ik opgevolgd.

Midden in het geluk van Laxpr mijn besten yriend te mogen



118
noemen, werd deze naap Amsterdam beroepen als Hoogleeraar,
Van de diaconie was ik veeds gescheiden, maar ik had twee
ziekenbussen, Toen Laxpr, die eene groote praktijk had, naar
Amsterdam  vertrok, hoyal hij mij bij al zjjne menschen aan,
En ziedaar mij op eenmaal in de koets (herdenk Woxner den
schilder) en in €en roimen geneeskundigen werkkring, waardoor
ik genoodzaakt was, des zomers van 7 ure, des winters van

8 ure tot des namiddags 5 ure zieken te zien, en dan de avond-
visites! Dus moest ik mijne wetenschappelijke bemoeijingen
inkorten,

Bij het Bataafsch Genootschap volgde D. F. vax pur Paxt,
mijn  tijdgenoot, mij op. Een der twee lectoraten aan de Ge-
neeskundige school, het botanische, legde ik neder, en werd
daarin opgevolgd door W. H. pe Vrirse. Als docent behield
ik dus alleen de chemie, de pharmacie, de physica en de phar-
macologie, en kon dus veel meer tijd geven aan mijne zigken,
die het ook in volle mate behoefden,

Aan mijne geneeskundige studién had op de Hoogeschool
veel ontbroken: met getrouwheid heb ik ze voortgezet to
Amsterdam en te Rotterdam; op de laatste plaats vooral na
het vertrek van Laxor, nu mij door zulk een groot deel
populatie het vertrouwen geschonken werd,

Twintig uren werken van de 94
alles, en zoo verliepen eor gewigtige jaren van mijn leven,
Jaren, waarin ik de liefde van honderden inoogstte, waarin ik
duizenden tranen stortte bij den dood dergenen , die mij huly
gevraagd hadden, en waar ik mijne kunst had zien te kort

der

gaf mij altoos tijd voor

schieten,

Slaap had ik weinig noodig;
waken, als er nood was ,
tot 80 visites daags

dus bleef ik bij
en dan weder in (e
was regel, en mijne onty
van mijne praktijk waren £10,000, — s jaars. En om geld
vragen deed ik nooit; die mij niet honoreerde, hij moest Lot
weten, en mijne rckeningen waren bij de meer geroeden
opengelaten, bij ge minder . minimum in-

mijne zieken
koets. Van gq
angsten in gelq

gegoeden met g
gevuld,



119

toon beste 1]]0113(311011 yoor eein

er heusch-
schonken.

De Rotterdammers waren
doctor. Geen practiserend geneesheer heeft ooit me
heid ondervonden van hen, die hem hun vertrouwen
Dat was veel verzachting in den overigens zoo zwaren toe-

stand.
Fen medicus heeft een zwaar Jeven, al telt hij vele enzware
lasten ligt: ligechamelijke vermoeijenis elken dag volop, en elken
voortdurend strenge geestelijke inspanning. En dan de dood,

dag
ikwerf volgt op uwe schreden naar de legersteden

die u zoo d
van ongelukkigen!

0! een geneeskundige leidt een
vermoedt. Eer hem, 200 hij goed medic
opdat hij zijne bezigheden kunne beperken en hij alzoo
uwen kunne leven, en opdat hij véor zijn
ust moge kunnen komen !

geheel ander leven dan gij
us is, honoreer hem

ruim,
meer voor u en de
dood nog een weinig tot r

eningen (1832). Ik ging er

de cholera te Schev
t haar kennis te maken.

mot doetor VAN DER Paxt heen, om me
?
ve en te Rotterdam. Die droevige

Spoedig was zij te ’s Gravenhag
cholera, voor de lijders eene aanleiding tot snellen en akeligen
dood; voor de omstanders cen beeld van verschrikking; voor
de bevolking een ontzettend wezen; voor de medici naar hart
en ligchaam een middel tot verslagenheid.
In de eerste epidemie was ik gezond gebleven, hoezeer ik
toen in zes weken niet geslapen had, dan oogenblikken. Mijne
4 uren waren mij nief Half dood trad ik er uit in

den herfst en herstelde mij weder in den winter. Helaas! de

Daar kwam

gegund.

vijand kwam den volgenden zomer weder. De afmatiing her-
voor slapen was geen tijd. En toen ook deze
hoofd was

haalde zich;
epidemie met
heengegaan, toen
yerloren. De brand in 1
en de cholera hebben zamengew

te doen verliezen. Mijne
zegh: sunt quo

have ontzettende gevolgen Over mijn
had ik de faculteit om 1€ kunnen slapen

nijne eorste jeugd, de afkeer van slapen
erkt, om mij die faculteit voOT
jaren hezigheden namen toe, zooals
het gaat; RICHTER ifur. Niet slapen, slecht



120

slapen , gebrekkig slapen:
Neusbloedingen redden
dOO!‘g;

ik kreeg congestie naar het hoofd.
mij telkens. Er
wande piin aan mijne link
mijn hoofd doorboor
toe, zoodat ik (
dozijn

as eene plaats van
er viérhersenen, eene pijn, die
de dag en nacht. Do neushlo
ageliiks, om den eersten a
zakdoeken in mijne koots me
verloor ik; ik kon geo
lijks meer instappen.
In 1835 was het zeker, d
Yoortgaan, ik het fpoe
naar buiten, tusschen Zeist en Dr
De  verschijnselen werden 1
memorie was awalk ;
te barsten; lezen
een regel van dp
denken ontvallen.

In dien toestand keerde ik na
de goeds menschen, die m

edingen namen
anval te stuiten, een
denam. Kommen vol bloed
N frap meer op, en mijne koets naauwe-

at, indien ik nog langer alzoo zou
dig met den dood zou bekoopen. Ik ging
iebergen, en liep daar dolen.
eter, maar niet opgeheven; mijne
ik kon niets zien, of mijn hoofd dreigde
was  dus onmogelijk; aan het maken van
ieén zelfs viel niet te denken, z66 was mij het

ar Rotterdam terug, verzocht

j hun vertrouwen geschonken hadden,
een anderen doctor te nemen, eenige weinigen in mijne nabij-
heid uitgenomen, en wachtte mijn dood door eene heroerte of
wel na krmlkzinnighcid af,

Mijne lessen aan de Ge
maar  alles

dat

neeskundige school bleef ik geven,
matig en zwak, en altoos met zulke duizelingen ,

mijn  amanuensis mij na de les altoos moest vasthouden
€1 0p een stoel moest plaatsen,

Te huis deed ik niets, dan spelen met cen belegor
zooals de kinderen dat doen : schaken ,
veel inspanning; lezen, schrijven
hinderde mij; tegen
lugoraarsspol, dat mijne vrienden trouw met mij speelden,

In 1886 was het merkbaar beter, zoodat ik zelfs
feest der Utrechtsche Hoogeschool kon bijwonen, A
vatten van eene breedere praktijk durfde ik echter
wWant mijne hersenen licten niet meer toe, dat
uithouden, on el rijden den ganschen dag,
bleven zoy zijn. Ik bleef dus weinig z

aarsspel
dammen wag mij t
» alles was onmo
verveling dus m

]
e
gelijk; spreken
aar weder aap mijn be-

het eenw-
an het her-
niet denken,
ik rijden kon
zooals njet uitge-
ieken zien tof op het



tijdstip, dat ik te Utrecht, in 1840, als hoogleeraar in de schei-
kunde beroepen werd. Vele mijner oude patiénten hebben het
mij euvel geduid, dat ik niet bij hen bleef praktiseren, dat ik
niet terug kwam. Ik verklaar plegtig, datik het nief heb kuwnnen
doen. Wel beterde ik, en langzaam meer en meer, maar eenc
geneeskundige praktijk weder in te gaan: sedert 1835 is het
mij onmogelijk geweest tot op den huidigen dag. Die angsten
en zorgen, die droefenis, dat verkeeren tusschen hoop en yvrees,
dat gejaagde: eenmaal z66 gekraakt, is men voor altoos voor

zulk een bedrijf verloren.

Onder al mijne geneeskundige bemoeijingen en onder het
geven van lessen had ik vroeger, eer ik ziek werd, rustige
studie niet nagelaten.

Wie echter mijn arbeid van vroeger en later mogt inzien ,
zal bespeuren, dat ik voédr het jaar 1835, zoolang ik in de
geneeskundige praktijk mijne beste krachten en bijua al mijn
tijd besteden moest, in de practische chemie weinig meer
geleverd heb, dan ik als student had kunnen doen. Chemie
was door mijn onderwijs aan de Geneeskundige school mijne
lievelingsstudie geworden, maar ik zou onwaarheid spreken,
zoo ik zeide, dat zij mij het meest heeft aangetrokken. Ik
vond haar aangenaam, maar de wiskunde, de sterrekunde, de
natuurkunde zouden mij aangenamer geweest zijn. Van wiskunde
had ik echter geene genoegzame gronden gelegd, om, bij prae-
tische geneeskunde, in parenthesi wiskunde, sterrekunde of
natuurkunde te gaan voegen. De heschrijvende wetenschappen,
als botanie en zodlogie, trokken mij niet genoeg meer aan.

Van alles was chemie onder de natuurwetenschappen bij mijn
en dan het

bedrijf als geneeskundige mij het meest bereikbaar,
meest naar mijn zin onder het mij hereikbare.
Maar terwijl ik de chemie zeer wel leerde en de feiten mij -
cigen maakte, ontbrak mij door mijne praktijk als geneesheer
de mogelijkheid, om eens ergens olders in eene goede analy-
véor 1835 ook de tijd, om den langen

tische school te gaan, en



weg van zoeken in de chemische praktijk, vooral in de ana;l)—
tische, zelf op te gaan. Ik schaamde mij genoeg over miyne
onkunde, maar voor den doctor in de geneeskunde bleef niet
anders over, dan een onervaren analytisch scheikundige te zijn.

Al mijn arbeid vé6r 1885 draagt van die onervarenheid de
overvloedigste blijken. En wie er mij om veroordeelt, hij worde
maar doctor en doe maar dagelijks 60—80 visites.

In 18356 werd ik buiten mijn toedoen door overmaat "'““
inspanning ter neder geworpen. Bijna geene genceskundige
praktijk meer; langzaam herstellende, kwam ik weér in het
laboratorium, en ik vulde toen aan, wat mij ontbrak en wat
mij als student had behooren geleerd te zijn. .Alle methoden
van analyse beproefde ik en ik zette mij tot onderzoek van
alles. Mijne krachien namen toe, en ik werkte bijna den ganschen

dag in het laboratorium, zoodat ik in 1840 een heroep naa
Utrecht in de scheikunde durfde aannemen

Dat ik, nu eenmaal aan de chemie grondig beginnende, niet
dadelijk  gereed was, behoef ik niet te zeggen. Ik had nooit
van iemand goed zien filtreren of een trechter zien kiezen,
nooit, om kort te gaan, van iemand &n enkel goed experiment
gezien; dien ten gevolge had ik eene menigte gewoonten van
geheel en al eigendommelijken aard, kwade en goede. In mijne
jeugd vond men niet, zooals later, de operaties juist beschreven
en met houtsneé-figuren toegelicht: over operaties werd ner-
gens gehandeld. De Manipulations van Faravay was het eerste

goede boek daarover, een boek, waaraan ik groote verplictine
) 3 I

(=] =]
heb en waarvan ik, toen ik vrijen tijd kreeg voor practische
chemie, een conscientieus gebruik heb gemaakt.

Maar het was reeds 1836, toen ik regt aan den gang ging,
en ik was dus in mijn J-ls‘w jaar.

Aan ijver ontbrak het mij toen evenmin als vroeger, en het

heugt mij naauwkeurig, hoe ik tobde met elmnu1t.1u -analyse.
Dan smolt ik mijne buis, dan ging de gasstroom te snel, en
het is waarheid, dat ik er juist 100 gedaan had, toen ik yoor

de eerste maal een goed resultaat bekw am, en dl\e proef kostte
mij toen zeven uren, alles zamengenomen. Het was altoos



123

suiker, die ik ontleedde. Had ik een tweede, een derde honderd-
tal elementair-analysen moeten ingaan, om het te lecren, ik

had het zonder eenig zuchten gedaan.
Ik heb kritick genoeg gegeven van den arbeid van anderen,

om hier mijn eigen werk te mogen kritiseren. Ik doe dat, om
te doen zien, dat het mij volkomen aan chemische methode
ontbroken heeft tot 1836, het jaar, waarin ik over vrijen ftijd
kon beschikken en tevens een goed ingerigt laboratorium, zoo-
als ik had, kon gebrniken, omdat ik nu den tijd had.

De Bijdragen tot de Natuwrkundige Wetenschappen, uitgege-
ven van 1826 tot 1832, in 7 deelen, bevatten van mij niets,
dat van eenige waarde is, al had ook de goede Mowrn in de
voorrede voor Deel I (bl. VII) geschreven, dat ik als vax HaLn
en Vrovik fot de ijeerigste en beste kweekelingen van de Utrechi-
sche Hoogeschool behoorde. Het waren qualitatieve verhoudingen,
waarmede men toen in Nederland tevreden was; de ware schei-
kunde was het niet.

Deze Bijdragen werden in 1832 gestaakt, en in 1833 begon
ik alleen uit te geven het Natwur- en Scheikundig Avchief.

Wat ik daarin geleverd heb in de cerste jaren is niet veel
beter, dan hetgeen ik in de Zijdragen had gegeven. Toen werd
tevens de vertaling van het Leerboek van Berzenivs door drie
mijner geliefde discipelen op fouw gezet en door mij nagezien.
Het gaf mij velerlei aangename wisseling met mijne vrienden
Eickya, v. n. Vuer en Tiscnavser. En vroeger en later werden
onder mijne medewerking vertaald: de Pharmacie van GEIGER ; —
Leer der  herkenningsmiddelen voor planten-ontleding van Du-
MENIL; — de analytische Chemie van IL. Rose. Het was ook
in 1832—1835, dat ik 11/, deel uitgafl der Scheikundiye werk-
tuighkunde en met Dr. vax per Paxt iets Ocer de cholera. Dat alles
viel in de drukste periode van mijne geneeskundige praktijk.

In 1836, toen ik het Archief met WeNckEpACH voortzette, lkon

men aan mijn werk zien, dat ik meer tijd tot onderzoek had be-
komen: het onderzoek werd beter. De uitnemende BERZELIUS

stond mij uit Stoekholm in tal van brieven met zijn besten raad
nabij; veel vroeg ik hem en op alles antwoordde hij mij dadelijk.



124

In 1837 verscheen deel 5 en in 1838 een stuk van deel 6
van het Archief,

In dat jaar ondernam ik met Wexekesacn en Miquen uit
te geven het Bulletin de Netrlande in 4%, dat in 1839 dour
een deel

in 8% en in 1840 door nog een stuk in 8% werd op-
gevolgd. In de werken van het Instituut te Amsterdam yindt
men in die periode eene verhandeling van mij over den steeds
toenemenden invloed der natuwrkundige wetenschappen op welvaart

en beschaving ; in welke werken bovendien nog voorkomt van
mij eene verhandeling over koper

tot dubbeling van schepen
gebruikt.
Het Bulletin de Neérlande had het Archief overtollig gemaakt;
maar de

uitgever van het Bulletin had er ge
mede gemaakt en een ander wilde het niet v

Yan mijne zijde had ik in
tijdschrift, d
Hoogleeraar.

ene goede zaken
oortzetten.

1840 weinig behoefte aan een
aar ik in dat jaar naar Utrecht beroepen werd als



TERUGBLIK OP MIJN VERBLIJF TH ROTTERDAM.

Al de menschen, die mij mijn vertrek naar Rotterdam had-
den afgeraden, hebben gelijk gehad: ik had er niet heen moe-
ten gaan; overal elders ware ik beter geweest. De materiéele
zijde der dingen heeft mij nooit aangetrokkén; gelegenheid
om mijne vermogens te oefenen had ik er ruimschoots, maar
ik kon er ecerst goed gebruik van maken , toen mijue gezond-
heid verwoest was. En nuttig te zijn voor anderen is aan
geene plaats gebonden.

Niemand meene, dat ik in al dien voorspoed eenig genoegen
had: mijne behoefte was een stil, hartelijk leven te leiden, in
kleinen kring. Zulk ecen kring had ik te Rotterdam, maar ik

kwam er nooit in, of ik was ecerst uitgeput door bezigheden, en

dus niet vatbaar genoeg voor betere genoegens. Op eene vélo-
cipéde is niemand gelukkig, of hij moet een jongen zijn. Tot
geluk behoort rusf, en die heeft een doctor nooit.

Mijn kring was J. Laxpr, H. N. vax Trorey, H. vaxy Burey,
W. H. pg Vriese, H. G. J. vaxy Dorssuran; later, toen pr
T » ISR B . Y ey Al - et
VRIESE naar Amsterdam ging, F. A. W. Miquer, J. TipEymaN,
thans Hoogleeraar te Amsterdam. In dien kring heb ik wveel

ontvangen, veel genoten.
Vs Teuren was mijn tijdgenoot als student; hij is mijn goede



126

vriend geweest te Rotterdam. Met hem heb ik de cerste jaren
regt hartelijk geleefd. De predikatién van Anranay prs Ayorie
vaxy pER Hoeves (den vader) en van hem hoorde ik altoos. Dat
werd mij kwalijk genomen, omdat zij remonstranten WAaren; zoo
was het toen. Vax Teurem was een fijn beschaafd en begaafd
man, en mij een best voorbeeld.

Van Laxpr heb ik reeds gesproken. (Zie blz. 116 en ll?)-.

Vax Burex, vol leven en vol geest, was jong advocaat. Wij
verstonden elkander best, en wie maar naar hem luisteren wilde,
zag in alles po#zij; zoo prozaisch kon geene zaak wezen, of
VAN Burex wist haar vleugelen aan te binden.

De Vreiese en zijne vrouw waren regt hartelijk. Met beiden
heb ik vele beste uren gesleten.

Vax Dorssuren, predikant, is mij een trouwe vriend geweest.
Zijn vast karakter en zijne beste natuur, krachtig maar best,
waren mij ten steun. Tallooze aangename en harteljj

jke uren
hebben wij zamen doorgebragt. Maar nadat ik Rotterdam ver-
laten had, en vooral in den avond van mijn leven, is v, Dogs-

BURGIL voor mij geweest een vriend, wiens beeldtenis mij niet
verlaten heeft. Mij is hij steeds voorgekomen de type te zijn

van een man, en steeds noemde ik hem in mijzelven: justun
et tenacem propositi virum.

Tivemax, toen Remonstrantsch predikant te Rotterdam, na
het vertrek van v. . Horvey, was een hartelijk en heuseh mensch
en van eene liefderijke natuur. Bij hem was ik medicus,
als bij v. TrutEM en bij v. Doessurai. Tipepmax was mij een
toonbeeld van liefde, dat ik niet genoeg kon navolgen, Altoos
even liefdevol, was hij een beschamend voorbeeld voor mij en
vele anderen.

En Miquen? Met niemand heb ik to

en meer sympathie ge-
had dan met hem. Die kolossale geloerdheid en gemakkelijkheid,
die helderheid en klaarheid, die liefde voor goede dingen en
nuttige kennis: inderdaad, het zou njet noodig geweest zijn, dat

1 aan de Geneeskundige school
om toch duizenden raakpunten gehad te hebben. Voor

1 i- ~ e - 1 11~
M} was hij een wandelend lexicon, en ik sloeg hem altoos op

eyen

wij zamen doctoren en lectorer
waren,



127

en leerde altoos van hem. Maar hij was mij ook een trouw
vriend en waakte b.v. des nachts altoos met mij bij die mij dier-
baar waren en mij door ziekte angst in het hart joegen. MiqueL
was mijn vriend en mijn wapenbroeder te Rotterdam en later
te Utrecht. (Zie den Utrechtschen studenten-almanak van 1872).

Dat ik vrienden had in Rotterdam, beste vrienden, dat weet
nu ieder, die deze woorden leest.

Ik moet hier nog twee namen noemen van mannen, van wie
ik te Rotterdam veel heb geleerd en veel heuschheid ontvangen
heb. W. N. Rosg, officier der genie, werd stedelijk architect te
Rotterdam. Ik raadde het hem sterk af, want toen was Rotter-
dam niet in staat om zulk een man, als Rose was, te verstaan;
maar hij verlangde de militaire dienst te verlaten. In het eerst
had hij veel voorspoed aan de Maas, maar het aan den wey
bouwen gaf hem later veel te verdragen. Ik zeg niet, dat Rose
niet een enkele maal een fout heeft begaan in de bouwkunde;
elkeen doet dat op zijne beurt in zijne zaken; maar wat kennis
en smaak aangaat, wat talent en ijver betreft, weinigen hebben
hem daarin overtroffen. Als mensch was hij in hooge mate voor-
treffelijk, opregt en waarheidlievend, heusch en hartelijk; hij
heeft onder mijne beste vrienden hehoord.

Een ander uitnemende te Rotfterdam, van wien ik veel goeds
ontvangen heb, was onze beroemde H. Torrexs. Ik was zijn
medicus, maar hij kon niet nalaten voor mij veel meer te
zijn. Het is een der grootste voorregten in het leven, in beste
naturen te mogen lezen. Dat voorregt, mij zoo volop toebedeeld,
stroomde mij nu weder in ToLLENS toe: welk eene eerlijkheid,
welk eene bestheid! Het hart, dat TorLexs in zijne verzen heeft

blootgelegd, heb ik van hem in zijn huiselijken kring op den
1 " m ™

hoogsten prijs leeren stellen. Gij kunt de verzen van TOLLENS

want hij was zoo als

gerust lezen, als door hem geschreven,
Torrexs blijft dan ook eene beste plaats

hij geschreven heeft.
houden in mijn hart.

Van al mijne patiénten had ik hartelijkheid en vertrouwen.



128

Fen anderen doctor nemen, dat deed men zoo in Rotfelg;lnni
niet; mij is het zelden gebeurd, dat ik door een nnfl?r ::'zrgens
gen werd. Alleen bij eenige R. Catholicken, nadat ﬂ\fn;ieel‘dﬁ
tegen een pastoor had aangekant, omdat die eene gerefors i'qmcr
yrouw, die met haren roomschen man ziek in dc?dfd"dr‘i‘i‘_em
lag, in den winter naar eene andere kamer had willen d-ilt 4
om den roomschen man te laten biechten. 1k begrcop,} e
dat niet mogt toestaan, en de pastoor zette mij _d“t A
Betaald ira et studio. Betaald ? Odio theologico aH“fj"o'_ s
Voorts waren de menschen daar voor mij waarlijk liefdery.

Dagelijks vond ik iets in mijne koets, eene kleinigheid, eene
aardigheid, vruchten, bloemen, en, als er den vorigen di‘i-‘,'fcnc
partj geweest was, een stuk taart of jets anders. Fijne winen
heb ik in Rotterdam niet gekocht,

maar ze wel smalkelijk met
mijne vrienden gedronken ;

mijn kelder was er altoos overvloe-
dig van voorzien. Als mijne koets kwam aanrollen, kwam de
huismoeder reeds van de trappen vliegen en deed mij de deur
open, eer ik schellen kon, en zoo werd mij ook weder uitgeleide
gedaan  Men zeide, dat de vrouwen veel van mij hielden. 1k
weet het niet, maar dit weet ik wel, dat ik veel van de Rot-
terdamsche vrouwen hield, en dat ik bij haar eene hartelijkheid
orgzanmheid gevonden heb, die mij altoos
aren eenvoudig en natuurljjk.
est ben in mijne praktijk, weet God alleen,

icken goed behandeld? Is niemand
toedoen gestorven? Kan ik de Rotterdamsche

gerust geweten doorgaan? God alleon weet h

slagen heb ik niet begaan, waardoo

voor zieken en eene z
hebben geboeid. Zij w

Of ik nuttig gewe
Heb ik al mijne 2 door mijn
sraven met een
et. Tastbare mis-
r mijn geweten Z0u moeten
bewogen worden. Maar ook hier geldt het: s longa, vita bre-
vis, Zouden er aan mij alleen geene dwalingen gekleefd hebben
onder de geneeskundigen ¥

Dit kan ik verklaren ,
borst was op de plaats v
th‘novig

dat ik met de
an
sterfgeval onder mijne
door de doorgestan

innigste liefde in de
seévaar, zoodanig, dat ik na elk
patiénten eenige (
e angsfen en Zorge
dan, dat uw ver

agen ziek was,
n en droefenis,

Wat was het blijf in Rotterdam w zoo min



129

wenschelijk maakte? Waart gij niet wel met uwe discipelen aan
de. Geneeskundige school? Van ¢én enkelen slechts heb ik ver-
driet gehad, een persoon, dien ik op zijn 16de jaar in mijn
huis nam, omdat hij om slecht ged

ben geweest. .
jad ik v. p. Bionen TiscnAv-

rag uit zijns vaders huis was

gejaagd, en wien ik een vader

Neen, onder mijne discipelen 1
sER, V. D. ViIEr en Eickma en anderen, en ik heb slechts v.D.
om te doen weten, hoeveel geluk

Vuier en Eickma te noemen,
ik daar van mijne discipelen heb gehad. De nitnemende A. F.
vaN DEr YVoigr stierf helaas vmcgtijdig, maar mijn vriend B.
Erckma geeft nog zijne beste krachten aan de maatschappij.
Jaren was hij nuttig werkzaam als lid van den stedelijken Raad
en in de laatste jaren als Wethouder to Rotterdam. Wie is er
ijveriger voorstander van goed onderwijs dan hij, die mij eene
]ml\fu eouw zijne vriendschap schonk ?

Wat het was, zal ik zeggen. In den koopmansgeest vond ik
voor mij niets, en dien l\'o:.)pmnnsgeest vond ik bijna overal
behalyve in den bovengenoemden yriendenkring, in bijna alle
huizen, waar ik kwam, en ik kwam in vele huizen daags en
was er het grootste deel van den dag, en yernam dus niet
anders dan een zin, die van handel orml‘schcidelijk is, en 700-

als toen de Rotterdamsche handel was.

Misschien bedierven wij vrienden onderling elkander wel wat,
maar in elk geval was het geen middel, t opgewekt-
heid den volgenden dag alweder onder de
als gij den vorigen avond soms ait de volle borst over

krompenheid geklaagd hadt.
Daarbij kwam meer. Zulke ervaring,
Bestuur van het Bataafsch Gienootschap had gezameld , wWas i
Rotterdam niet ongewoon bij autoriteiten. De Geneeskundige
autoriteit b.v. liet alle misbruiken toe. Ik had een jongen aan
rottenkruit-vergiftiging behandeld, die muizenkoekjes genomen
had; en ik werd bij de Geneeskundige (Commissie uitgelagehen,
dat ik het verkoopen van die muizenkoekjes wilde belet iebben.

Het verkoopen vyan allerlei Jwakzalverijen in de geneeskunst
was niets aan te doen. De me-

was er toen endemisch, en er
9

om u me
hevolking te begeven,
de be-

als ik te Hoorn van hef



130

dicijnen in de ziekenbussen waren soms ellendig; niemand be-
kreunde er zich om, en een beroemd apotheker leverde aan

alle menschen van de bus denzelfden drank af, een bruinen,
het aftreksel van allerlei afval, onder den naam van decoctum

Jan. Contracten van mijne collega’s met apothekers werden
openbaar toegelaten, en mij zelven werd meermalen door apo-
thekers voorgesteld, een contract met hen aan te gaan; van elk
recept, dat ik bij hen zou bezorgen, zou ik zooveel geld hebben.
Een pruikenmaker stierf ten gevolge van irriterende middelen,
hem door eene jufyrouw van Delft, eene private doctoresse, ge-
geven; de man was mijn patiint geweest. Ik bragt de zaak
voor den regter. De jufvrouw werd veroordeeld tot f 25.— boete
en ik niet weinig doorgehaald, dat ik zulke dingen deed.

Met de Belgische omwenteling werden vele leerlingen van

de Geneeskundige school binnen weinige weken te Dordrecht
geéxamineerd en toen tijdelijkk bij het leger ingedeeld. Elk, die
daarheen wilde, moest vooraf offeren, twee, dr
voor eenige privaat-lessen.

die bij mij op mijne lessen weinige dagen te voren niet hadden
geweten, of fel tauri (ossen-gal) een mineraal of eene plant of
een dierlijk product was. Ik waarschuwde tegen die praktijken
en kantte er mij vervolgens openbaar tegen aan. Dat kostte
mij de ongenade van een tal van autoriteiten,
was volkomen, zoodanig

rium op 1/,

ie honderd gulden
Onder die nieuwe artsen waren er,

en die ongenade
y dat mijne toelagen voor het laborato-
gebragt werden, op grond »dat ik van mijne
»pelen professoren maakte y’ ongeveer als

hoofd werd, jomdat hij water had ged
»Franschen.’

disei-
Lavosier, die ont-

aan onder den tabak der
' Onthoofd werd ik intusschen niet, maar ik stond
bij herhaling te regt in de vergadering der Commissio an Be-
stuur der Geneeskundige school,

somdat ik van mijne discipelen
sprofessoren maakte.”

Een eerste dignitaris der st
te Rotterdam, met een tal van scheldwoorden overladen en
dreigde mij bij den kraag te nemen, omdat
ter zake der belasting v
administratie noodig wa

ad had mij, kort na mijn entré

1k bij eene hertaxatie
an deuren en vensters, die door de
$ geacht, had geantwoorq: 2 Zeker pro-



i31

Sfiteer ik v tre
JWie mij n\i:ltl :'.;!(j): ;Eflti,‘kml“ o mf!de-m-bimr te benoemen, want
. : ijkk houdt, kan ook mijn volle vert :
Jniet verdienen.” Het was onervarenheid van mij S
der maatschappij; en die heer had mij niet hard i]nm 226 ipe!
In dan zooveel gewultldudigheid! Ik had hem geenooge" el
woord toegevoegd en zorgde slechts, dat hij van m“i};er]t{ogen
£ En toen ik zei, dat ik den Koning zou gaan zeiglenr;z?
2 ) £}

blee
sotenen van Rotterdam behandeld werden, werd hij
b

cerlijke inge
de liefste man der wereld.

Het schoonste volgt nog. Het laboratorium, mij gegeven
cene oude kazerne en bleek vol ongedierte te zijn.al)o mm: “;‘.lﬁ
het bewaakte, mijn amanuensis, had er altoos cen bierglnﬁ’:r::
van staan, als argument. Uit de refen van den zolder vielen
zij mij op de kleederen en 266 beoefende ik chemie. Jaren ach-

tereen werden mijne klagten daarover onbeantwoord gelaten en
eindelijk schreef, het la-

mijne brieven ter zijde gelegd, fot ik
horatorium te zullen sluiten. Toen kwam een hoofdman-dignitaris
wan te wijzen waar

ij hebben i
arie hebt gemaakt;

met een generalen staf. ,Nu zal J
en bomb

,het ongedierte zit, waarvan jij zulk e
,maar reken nu ook op de gevolgen.” Zoo sprak die heer tegen
mij in het laboratorium, hij omgeven van een plegtigen gene-
ralen staf, en wij zamen omgeven door duizenden van het on-
gedierte. Ik sprak geen woord. De woede klom. Tk sprak geen
De architekt ApaMs was wijzer dan de dignitaris en
af te breken, dat daar aau den muur
36 van die beminnelijken, wier
en had geschud, ter-

woord.
proponcerde een latje
en men telde daaronder

was ,
van mijne kleeder

voorouders ik dagelijks
wijl ik chemie heoefende.

Het laboratorium werd onmiddellijk gesloten,
ken, en de balken en muren, zonder dak en z0
aan den regen bluotgcstcld, want andere middel
tegen die duizenden niet aan erd zoolang mer

en deed daar,

ilia boven de Delftse
b uitgegeven.
wie zZa
dert 1835 mijne yoornaams

gehecl nitgebro-
lders, een jaar
en waren er

o wenden. Ik W
he poort geplaatst
_ Dat die heer digni-
1 het mij kwalijk nemen ?
te

mijne wtens
hetgeen ik onder 1837 he

taris mijn hart niet gestolen had,

Voeg nu bij dat alles, dat se



132

middelen van bestaan hadden opgehouden tot mij te komen;
dat ik de f500.—, die ik van mijn lectoraat ontving, wel voor
mijne boeken noodig had, en weinig geld van mijne praktijk
ontving, want die was toen Klein; dat ik dus duchtig inteerde,
en men zal het verstaan, dat mijn beroep in 1840 te Utrecht
mij een zegen Gods was: dat mij zoo dierbare Utrecht, waar

ik intusschen mijne Moeder en Morr niet meer vinden zou.
Ik houd het

niet voor onmogelijk, dat iemand het mij eavel
duidt, dat ik over den geest van eene aanzienlijke bevolking
eener stad zoo spreck, terwijl ik daarop den terugslag niet meer
ontvangen kan. Hem moge ik opmerken, dat ik gedurende mijn

leven nooit anders over deze zaken gesproken heb: ik zZeg niets
nieuws.

Nog onlangs (1872, Nieuwjaar) heb ik, in hetgeen ik over

3 " - i resehroey !
Miquer geopenbaard heb, even zoo over Ro’rtcrd.%m L.,LH(,]I'I‘(,\OH
Twee uitnemende vrienden keurden dat af en riepen mijj toe:
veritas odium parit. Maar die woorden zijn mij bekend van
mijne cerste jeugd. Ik heb nooit behoefte govoeld om iemand
te kwetsen, en nooit verstaan, dat men niet ruiterlijk zou mo-

gen zeggen, wat waar is, zoo daardoor niemand onwaardiglijlk
gekwetst kan worden.

Wat Rotterdam aangaat: ik ken die stad sedert 1840 niet
meer, en handelde over haar vé6r 1840, Ik heb er toen zeer
beste menschen, vooral zeer beste vrouwen gekend,
boven pligtmatig gezegd heb;

maar
heb ik toen volkomen afgekeurd,

En wilt gij mijne nagedachtenis, na qit gelezen te hebben,
aanvallen om die woorden gij moet het zeker doen. Gij hebt
genoeg gezien, dat ik geen lof bedel na mijn dood: hoe kan
ik dan afkeuring vreezen?

Toen ik mijne voeten op de aard

ik mnaar wvriends chap
ik

zooals ik
den publieken geest aldaar

-oppervlakte bewoog, haakte
‘an - goede menschen, maar yrees kende
niet. En .als ik de aarde onder de voeten zal hebben, zal
mijn  bewustzijn mij van aardsche vrees oneindig verwijderd
houden: de vriendschap, het goede verbar

ul der geesten, dat
zal mij blijven veryullen tot in eeuwigheid,



133

Eer ik van Rotterdam afstap, moet ik nog twee zaken ver-
melden, mijj daar wedervaren. H. C. v. ». Boox Mescu, de
broeder van den professor te Leiden (A. IL.), was te Amster-
dam Hoogleeraar in de chemie, en stierf, toen ik te Rotter-
dam midden in de praktijk was. Van Curatoren van het Athe-
to Amsterdam ontving ik een brief, of ik lust had in
Ik ging er zelf heen, en sprak aan hef huis
s met de Curatoren, vax ve Porr, Mr. C. VAN
den vader van den lateren Minister vax
Reexey. Er was in het laboratorium néets, nief een tang. Ik
dat ik instrumenten en ingrediénten noodig had ; de heeren
Na eenigen tijd be-
t konden verkrijgen,

naeum
dat professoraat.

des Burgemeester
1ALt en vaN REENEN,

zei,
zouden
kwam ik tot antwoord, dat zij dat geld nie
maar of ik toch komen wilde.

Ik bedankte beleefd. (Reeds ve
ﬂ‘rmy:';' Onderwijs, 1876).

Het tweede was kort voor de vernietiging van mijne gezond-
heid, toen ik wist, dat ik de praktijk niet zou kunnen vol-
Er werd mij van wege ecn Ministerie een ambt aange-

ik in Natuurwetenschappen zou arbeiden. Mij
f bijna in mijne koets.

zien, daarvoor geld fe bekomen.

rmeld in de Getuigenis in zuke

houden.
boden, waarin
toen een zegen, want ik stier
naar den Minister en toonde mij gelukkig, maar ver
Rotterdam te mogen blijven, omdat ik daar zulk eene
id had, ook voor dat ambt. 1k zou dan naar
200 dikwerf het noodig zou zijn. De Minister
in den Koning voordragen.

was het
Ik ging
zocht te
goede gelegenhe
s Hage komen,

t best en zou mij a
ng toch

vond he
dat een wonen in den Ha

Later bedacht hij zich,
beter zijn zou, en vroeg ail den ouden heer pe FREMERY om
hoorde

een geschikt persoon, die er een recommandeerde. Ik
— die toen,

maal op cen dag kwam, — om
Eindelijk kwam er een

van niets.

Dagelijks reed ik naar huis op den posttijd,
slechts een
1gst te nemen.
nd. Hij had van de zaak ge-
md ; nitdrukkelijk voegde

dan van hem dif ver-

zaliger gedachtenis,
mijne aanstelling in ontvar
brief, maar een brief van
hoord, had gesolliciteerd
hij er bij: Jdat ik van

een vrie
en was benoe
niemand anders



134

pnemen mogt, want dat hij wist, dat die betrekking mij was
atoegezegd.” Open en gul, niet waar? )

Die vriend was een acudemie-rr:’cml‘, met wien ik indertijd
had afgesproken, zamen op leven en dood broeders te zullen
blijven. (Zie bladz, 82).

Dien vriend heb
vriendenhand
veel

ik later, even als vroeger, de bijzondere

segeven. Hij heeft op mijn volgend leven zeer
invloed uitgeoefend, maar altoos heb
komen op het terrein

vriendschap te leven
langen het medebr

ik hem terug zien
van sfil zijn slag te slaan en met de
als de poes met de muis. Zoo zijne be-
agten, werdt gij altoos verloochend 3 on al-
toos met eene groote vriendelijkheid en \\:le\m'illcsldlleld._ Hij
heeft nog meer verloochend, — dat heeft hij, — zoodat ik op
die kleinigheid niet wil zien, die hij mij .hcoft auflgcdna-n. Ge-
liefde lezer! reken niet op duurzaamheid der dingen in deze
voorbijgaande wereld.

Wat ik hier heb medegedeeld, is:

»Eine alte Geschichte.,
» Doch bleibt sin immer nen:
»Und wem sie just passiret,
»Dem bricht das Herz entzwei,”
De menschen zijn o

P verre na zoo kwaad nie
met bilis atra hen soms teekenen ;

na, in - de praktijk, zoo
stem en gelaat,

Alles  bewe
ander te bese

£, als de lieden
maar zij zijn ook op verre
goed niet, alg zij zich voordoen door
egt zich bij mij en bij u om het v
houwen en te beh

rangstuk, een
ligt het voornaamste

andelen als zich zelven. Daarin
geheim des levens,

Yoor zoo verre dit de
maatschappij bepaalt. et cgomet sum proximus mihi, dat zelfs
niet het leven der dier

en alleen regelt, — want dddr is hulp-
vaardigheid en opoffering, — heeft in de menschen-we

; dat, als de stemmen der rede staken,
altoos beslist.
Ten slotte nog dit betr
Dat ik

presidiale stem, zoodanig

reld eene
het egoisme schier
effende mijne bezigheden to Rotterdam.
deel nam aan de lectuur,

zooals die Liehoort tot de



135

algemeene beschaving, en dus de producten der Engelsche ,
Fransche , Hoogduitsche en Nederlandsche litteratuur regelmatig
zal ik wel niet behoeven te zeggen. Maar misschien is het
nog der vermelding waardig, dat ik voor eigen oefening over

den kring van mijn denken

olk onderwerp, dat meer of min tof
behoorde, een opstel maakte. Dat was eigentlijk

las,

of gevoelen
mijn inwendig leyen: ik nam papier en schreef, en ordende
alzoo mijn gemoed en mijn denken.

alsof ze

Zulke opstellen las ik later over en corrigeerde er aan,
aren, en na jaren deed ik nog hetzelfde.

voor de pers bestemd wi
In Utrecht, waar ik deze methode spaarzaam voortzette, heb ik

alles verscheurd. Ik schat het op 12 riemen papier.
Misschien had ik beter gedaan, over een tal van onderwerpen

e lezen; maar dit had mijue methode voor, dat ik
an de zaken wist of meende

gevolg van het aan mijzel-
an de bewustheid, dat
in zit, mits men er
blijft trekken, er

bij anderen t
vastheid bekwam in hetgeen ik v
waar te zijn. Misschien was het een
ven overgelaten zijn in mijne jeugd, en v

uit zich zelven halen kan al wat er

nen
dat, als men

maar goed aan trekt; voorts,

geen einde is aan de resultaten.

Educatie is uitvoering : e-ducere.

Altoos was ik tevreden en veelal zelfs gelukkig, zoo ik maar
rustig schrijven kon over dingen van de wereld van denken of
en dat zal wel blijven zoolang ik nog schrijven kamn.

gevoelen,

rdam behoort de kennismaking met mijn
Die kennis-

Tot de periode Rotte
Toogleeraar te Amsterdam.

vriend J. vax GEvxs, I

making was belangrijk voor mij.
Een uitnemend jong mensch, die buitenslands op reis en
vay Gpoxs, die hem

end was, stierf op die reis.

aan zijne familie te Rotterdam ; zij
xs was toen pas gepromoveerd
ij dat droevige geval behan-

Het trof mij, en trok
!

mijn goede vri
kende, gaf daarvan berigt
waren zamen in Weenen. VAN GEU
en jong. Maar de wijze, waarop h
delde, was als van een bezadigd mensch.
mij tot hem. En ziedaar een uitnemende vriend te meer



136

Spoedig kwam de kwestie van de droogmaking van het Haar-
lemmermeer opdagen, waarover G. J. Poor een geruststellend
boekje uitgaf, uit een gezondheids-oogpunt. De historie van de
wording van dit boekje is deze. Op een diner van de Maat-
schappij van Nijverheid te Haarlem — alzoo infer poculd —
kwam de droogmaking van het Haarlemmermeer, toen in pro-
ject, ter sprake. FrorexTivs Jacosus vax Maixey en G.J. PoOL
waren present. Poorn zag in die droogmaking geen bezwaar, mits
men slechts wat boomen om het meer zou planten, en vay MaA-
NeN, die toen Referendaris voor de zaken der geneeskunde was,
zei: ywel, schrijf daarover dan eens wat, om de menschen gerust
»te stellen,” en Poor deed dat. Vax Gruxs kritiscerde dat in
het Avondblad van Wimnuys; Poown sloeg daarop geweldig terug.
En ziedaar de Haarlemmermeer-kwestie in vollen gang. MiQueL
en ik schaarden ons opentlijk aan de zijde yan v. Gruxs, en
bekwamen dien, ten gevolge duchtige Poorsche straffen, als
J. v. Gruys. Maar Miquen en ik spraken ook mede, totdat de
zaak genoeg ingelicht was, en wij weder aan ander werk gingen.

Dit modderbad, dat v. Gruss, Miquer en ik zamen in het
Haarlemmermeer namen, is een voortdurende band tusschen ons
geweest; men moet zamen wat gewigtigs uitstaan gehad hebben,
onder mannen, om zamen best te blijven. De blaauwe Bijdragen
bragten mij later weder op nieuw tot vax Gruxs: later de Com-
missie tot herziening der Geneeskundige wetten en verordeningen.
Maar dit waren slechts nitwendige dingen.

Vax Geuxs is mijn opregte vriend. Opregter mensch leeft er
niet dan hij. Ik betreur het, dat wij elkander zoo weinig zien.
Maar geen mensch kan gelukkiger in mij leven, dan mijn beste
vriend Jax v. Gruss.

Met v. Geuss verbindt zich Scnyxervoosr en met dezen Huise.
Als gij een goeden vriend bekomt, blijft het

brengt de zijne mede, en gij bekomt die ook,
18 het (ditg,

daarbij niet ; hij
Met de vijanden

i\let Hewg heb ik in de latere jaren weinig
gz “1']; maar ik blijf hem evenzoo waardeeren
rnu : S . ; B
: b5 in de podzij zoo lief nitgedrukt, zijn

raakpunten meer
als vroeger. Zijn
jver in de zaken



137

der geneeskundige Staatsregeling en in de Maatschappij der
geneeskunde, maken hem tot een buitengewoon man, die veel
te weinig is gewaardeerd. Voor mij is hij altoos goed geweest,
en ik blijf hem dankbaar voor die goedheid.

En Scuxeevooar? Met Hrwe vriendelijke aanhanger der
Thorbeckianen, en dus beiden antipoden van mij: SCHEEVOOGT
is jegens mij altoos zeer heusch geweest. Of hij Jonkheer Mozrs
Sarvapor in ernst tegen mij verdedigde, is mij nooit duidelijk
geworden, maar dat is mij ook onverschillig: zijne goedigheid
deed hem meestal de defensie op zich nemen van aangevallenen.
Maar ik waardeerde hem hoog en doe dat altoos nog evenzoo.

In het begin van de Maatschappij der geneeskunde, waarvan
hij president was, dwong hij mij om daar eene rede uit te
spreken. Ik deed het, maar zette het hem betaald, doorin zijne
presentie in de volle vergadering hem te noemen: ,hic est pater
Jsanitatis ac conservator, hic dolores curat: hic, ut uno verbo
Sdicam , nedicorum omnium facile princeps est.” Deze rede is
gedrukt in het Tijdschrift der Maatschappij en de aangehaalde
woorden zijn van een tijdgenoot en collega van HiprocrATES
over dezen. Zouden toen alle collegen zoo lief voor elkander
geweest zijn? Dan zijn de tijden er sedert niet beter op geworden.

Scnyervooar was jaren de HippocraTEs van ons land en had
tal van goede hoedanigheden. Hij deed zich voor als volkomen
materialist, altoos en overal; dat is aan elkeen bekend, die
hem gekend heeft. Ik zal u bewijzen, dat hij het niet was, en
hij dus beter was, dan hij het zelf wist.

Om mij te verstaan, moet gij weten, dat het hoofdbestand-
deel der beenderen, ook van menschen, is phosphas caleis (phos-
phorzure kalk).

Telkens en telkens spraken ScHNEEVOOGT en ik over dat
materialisme, ik het natuurlijk bestrijdende. Eenmaal had in het
Buiten-gasthuis te Amsterdam die strijd weder lang geduurd,
totdat de tijd mij eensklaps wekte om te vertrekken. Ik stond
op, nam mijn hoed en vloog weg, roepende : JAdien!”

,Wat is dat,” zei Scuypevooar, ,geeft gij mij geen hand 7

En ik antwoordde hem (van ontevredenheid was geen kwestie) :



138

»Wat? zou ik u eene hand geven? zou ik mijn phosphas caleis
ydoor den uwen doen knijpen #”

»O" riep hij uit, ,er is iets anders; o! ik erken het:” en
nooit gaven twee menschen elkander hartelijker de hand dan
wij toen.

Zulken lof zon ik u van Scuxeevooar nog veel meer kunnen
verkondigen. Hij was veel beter dan hij het zelf wist.

Met het medegedeelde bedoel ik echter in het geheel niet,
de  verdediging op mij te nemen, dat ScuxpevooGr eigentlijk
alle toerekenbaarheid bij misdaden trachtte te ontkennen of te
vergoelijken. Wanneer het j'appéle un chat un chat nit de maat-
schappij zal verbannen zijn, keeren wij natuurlijk weder terug
tot het verheven standpunt, waarvan Darwix zegt, dat wij ge-
komen zijn.

Maar ik keer tot mijn eenvoudig verhaal terug.



BEROEPEN TE UTRECHT EN DAARNA.

Berzenivs had buiten mijn weten door den Zweedschen am-
bassadeur te 's Hage, den heer pr HocuschiLp, mij bij Koning
Willem I. aanbevolen voor een professoraat in de chemie, maar
zonder gevolg, want in Nederland moet daartoe steeds eene
vacante plaats zijn. Dat behoort zoo tot onzen landaard tegen-
woordig. — De tijd naderde, waarop de oude heer pE FrEMERY
te Utrecht emeritus zou worden (1840). Miquer en WENCKEBACH
overlegden, buiten mij om, wat te doen, om mij voor Utrecht te
doen noemen. Zij schreven daartoe aan Berzerivs, FArapay en
Ligsia, vroegen een oordeel over mij, en gaven de antwoorden
aan den ouden heer WexckepacH, toen Raad-Adviseur, en deze
sond ze aan den heer v. p. CAPELLEN, gewezen Gouverneur-
Generaal van Nederlandsch Indié, President-Curator der Hoo-
geschool te Utrecht.

Dit alles vernam ik, toen het gebeurd was.

P. J. J. pe Frexery was buitengewoon Hoogleeraar geworden
vG6r eenige jaren, en doceerde de organische chemie te Utrecht,
terwijl zijn vader (N. C.) de anorganische was blijven onder-
wijzen; P, J. J. was dus de natuurlijke opvolger van zijn vader.

Curatoren droegen mij als eersten aan den Koning voor. De
oude heer pe FrEMERY ging nog ter audiéntie, ten behoeve



140

van zijn zoon, die de tweede op de nominatie stond, maar
Wicten I. benoemde mij. Toen ik den Koning voor die be-
noeming bedankte, deelde hij mij mede, wat de 01-1(10 heer pr
FreMErY van mij gezegd had: het eenige ongunstige was ge-
weest , dat ik duwr was. Voorts zeide de Koning mij, wat Ber-
zeuivs reeds veel vroeger gedaan had, en wat ik boven heb
vermeld. ,Zoek het bij den ouden heer maar goed te maken,
wdat ik u benoemd heb,” zei mij de Koning. Mijn antwoord was,
dat dit mij gemakkelijk vallen zou, want dat deze mijn geliefde
leermeester was.

Mijn eerste gang te Utrecht was bij mijn besten broeder
Jax, mijn tweede bij den ouden heer pr Fremery. Daar stond
die goede man tegenover mij en weigerde mij nu de hand. En
op mijne vraag, of ik iets gedaan had tot die benoeming, of ik
iets anders gedaan had dan een waardig discipel van hem te
worden, naar mijn vermogen, antwoordde hij: sneen, dat heb
»Je niet gedaan.” Maar toen ook was hij gevallen; toen vatte
ik zijne hand en stortten wij zamen tranen.

Naar Vollenhoven bij vax per CareLLes, naar Kiey, den Bur-
gemeester, naar Cranvvaneer, den Secretaris, en eene dank-
baarheid uitgestort over mijne benoeming, geiévenredigd aan
het geluksgevoel, dat mij vervulde in 1840,

Serrtper had mij reeds geschreven; die zou nn mijn collega
zijn, maar ik bad hem, mijn geliefde leermeester te blijven.
R. vax Rees, die altoos de vriend der twee DE FREMERY'S was
geweest, had mij reeds geschreven en had zich on:lfh:mkeli_jk
betoond. Dat heb ik nooit vergeten.

De studenten hadden mijne komst niet met ongenoegen te
gemoet gezien, en ik opende mijne lessen in September voor
heste discipelen.

Er was geen laboratorium te Utrecht
lieden kon gewerkt worden, en ik moe
zetten, wat ik te Rotterdam het eer
voerd, namelijk, dat alle dizcipelen d¢

kunnen beoefenen, wat nog in Neder]
gebeurde. Daarom was ik iy

» Waarin door jonge
st te Utrecht toch voort-
8t in het land hag inge-
> chemie practisch zouden

and op geene Hoogeschool
» en heette ik ook alzoo.



141

Toen Lubwic later als Hoogleeraar in de physiologie beroe-
pen werd te Leipzig in Saksen, had hij een plan voorgeslagen
Yoor een nieunw en wel ingerigt physiologisch laboratorium.
De Koning had dit overwogen, en toen Lupwia bjj den Koning
kwam, om voor zijne benoeming dank te zeggen, werd dat
plan te berde gebragt. De Koning vond het niet breed genoeg,
deed zien, dat dit veel ruimer en dat veel grooter worden
moest, dan Luvpwic had voorgesteld, en het physiologiseh
laboratorium werd naar 'sKonings aanwijzingen ingerigt. Lupwic
ontbrak het waarlijk niet aan kennis van iets breeders, maar
had met opzet modester voorstellen gedaan. Deze Koning van
Saksen was een ontwikkeld mensch, die de ruimte had van zien,
zooals die een vorst tot onmisbaar sieraad strekt.

Curatoren te Utrecht vond ik dadelijk bereid voor mijne
voorstellen, en om mij heen zag ik weldra een tal van jonge
lieden arbeiden in een daartoe, hoezeer dan ook zeer gebrekkig,
ingerigt locaal. Mijne gezondheid was goed genoeg, maar mijne
hersenen waren steeds in hooge mate gevoelig, want de kunst

van slapen, die ik sedert 1835 verloren had, heb ik niet meer

Jjuist kunnen magtig worden.

Welk een geluk had ik, weder eene nieuwe gelegenheid tot
onderwijs te kunnen scheppen!

Voor mij zelven deed ik intusschen in den eersten tijd weinig
onderzoekingen, want mijn pligt bragt mede, mij geheel aan
het onderwijs te wijden, en eene menigte jongelieden tot prac-
tisch onderwijs op te wekken en hen daarin te helpen en fe
leiden.

Nu, als te Rotterdam, had ik geene wetenschappelijke hulp,
maar een amanuensis, die apothekers-knecht was geweest, een
jjverig man, wien ik toen alles leeren kon, maar wien het toen
overigens aan alle kennis ontbrak. Hij woog voor mij, en ik
teckende, na ze gezien te hebben, de gewigten op; hij vulde
voor mij de kali-apparaten, enz.; hij smolt en boog buizen voor
mij en hield de lampen aan; hij spoelde voor mij de filtra door,
en vorderde al meer en meer in goede chemische praktijk. Hij
volgde mij van Rotterdam naar Utrecht en is mij daar als



142

vroeger nabij gew
om op andere w
den gewonen r

1 ¥ =
eest, tot hij genoegzaam opgeklommen was,
1 = - . - ¢ II
JZ2e meer geld te verdienen, en hij mij, naa
egel der wereld , verliet.

Een Professor te Utrecht in die dagen was een man, die het

druk heeft. Men wordt getrokken in allerlei dingen. Maar be-
klaag u niet over veol arbeid en vrees niet, dat gij daarvoor
geene intellectudle krachten hebben zult.

ALEXANDER Dumas — dien ik overigens niet weer tot voor-
beeld zal aanhalen — had gelijk, toen hij schreef, dat hij, als
hij goed aan den arbeid was, veel sneller denkbeelden scheppen
kon, dan de vlugste snelschrijver zou kunnen opteekenen.

Hoe werkzamer de geest is, des te productiever zal hij zijn:
die geest is geen instrument. Het 1
gebonden, die de geest niet heeft,
tiever bij meer inspanning, Epaew
gerekend van het oogenblik,
sneller loopt, wanneer hij een
heeft voort te drijven, dan hij doen zou, vrij gaande,

Maar de zeer uitzetbare geest kan bij uitzetting zich steeds
breeder maken. Denk aan de treffende woorden van Tuizns:
2Uesprit gouverne ot I matidre est gouvernée.”

Vrees dus niet voor veel bezigheden. Maar meen niet, dat
gij in e enkele rigting veel doen kunt, want gij hebt ip vele
rigtingen te arbeiden. Dit wordt in Nederland to ve
gezien; daar denkt men, als men iemand Profe
heeft, dat hij nu slechts de mouw van zijne

heeft, om u te overstorten met een overvloed van yit de diepte
opgedolyen kundigheden, Maar g8ij trekt hem in allerlej kleine
bemocijingen, en maakt hem lid yap dit en bestunrdey van dat;
hij moet zich hioer vertoonen en daar; gij moot ook v
ran hem hooren; elders betrekt gij hem in bes
tijdroovende dingen, en laat hem
ter beschikking, Fen
zienlijk deel ,

igchaam zelfs, aan grenzen
het ligchaam wordt produe-
orTH beweerde, dat iemand ,
dat hij goed aan den gang is,
rollend voorwerp, b.v. een rad,

el voorhj-
S80r gemaakt
toga te schudden

oorlezingen
te, maar altoos
Zeer weinig vrije avonden
deel van den ochtend, en el een aan-
geeft hij aan zijne Icerlingen, en als hij meer of



143

min een vader of een broeder van deze wil zijn, is hij voor

hen beschikbaar als zij het verlangen.
Verwonder u niet, dat zulke Hoogleeraren in het algemoeen

niet de lieden zijn, die de letterkundige wereld overstelpen mef
de uitkomsten van diepe studie. Hij, die daarvoor tijd hebben
ik had bijna gezegd als cen dief te werk gaan en

wil, moet,
een weinig tijds aan hef een en aan het ander,

ontyreemden

waarmede hij in zijn kring beladen wordf.
Schadelijk voor het land acht ik het niet, dat Professoren

zich 700 met de maatschappij vermengen, maar ter liefde van
de waarheid moet men met het bovenstaande rekening houden,
indien men van de Hoogleeraren in ons land overzief, wat zij
aan degelijke lettervruchten al of niet hebben afgeworpen.

Ik neem hier de vrijheid met een woord te handelen over de
finantile zijde van een professoraat in natuurwetenschappen in
Nederland, en meer bepaald te Utrecht en te Groningen, in
1840 en daarna. Niemand kan dat hier van mij thans vreemd
vindnn, daar ik in mijn leven er niet over ge}mndcld heb, dan
en ik er thans geen belang meer bij heb.
lor ons uit de werkende klasse.
er werken in het

éénmaal ter loops,

Men neemt de Hoogleeraren ont
De bijzonder gefortunecerde Mijne Heeren alhi
algemeen niet. In het oude Zwitserland, namelijk vior 1848,

waren te Genéve de pE Savssure’s, de pe CANDOLLE'S, de DE LA
Rive's, de Praxtayour’'s de mannen, die uit de ruimte hunner
eigen middelen hunne kabinetten onderhielden, en hunne talen-
fen gaven zij gaarne ten beste. In Engeland is een lord een
man van fortuin maar tevens van essentiej hij werkt gaarne.
Onder ons is het arbeiden meer of min aangeschreven in de

zoogonn.mnde hoogere standen, als het bij de negers is: het

is oneer.
Hoe dit zij: men neemt bij ons de Professoren uit den mid-

alzoo niet of weinig gcf‘ortunccrdenmnnen.

delstand, en bekomt
m van te leven.

n goed Hollandsch: gij moet hun dan geven, 0
Laat ons zien of gij dat doet.

Ik zal nu van mij zelven spreken.
voorspoed gehad, en ik ben dus hier een

Als Professor heb ik veel
goed exempel.



144

Men begint met u in 5 jaren,
geheel jaar revenu in te houden.
Lang kan ik bij deze zaak nie

Na die 5 jaren hebt gij,
fonds en leges, jaarlijks i

voor het pensioen-fonds, een
Dan hebt gij alzoo !/. minder,
t stilstaan en ga dit dus yoorbij.
onder de korting voor weduwen-
"2105.—  (Het heet 1 2200.—).
Voeg daarbij examen-gelden /£ 50.— op college-gelden van 10
studenten & £30.— elk; dit mankt 2465.—,

Meer inkomen hebt gij niet. Naar het Besluit van Augustus
1815 hebt gij wel het regt om meer lessen te geven in uwe
Faculteit, maar u komt slechts college-geld toe van dfn daar
genoemd vak, u opgedragen, b.y. chemie. En hoeveel colleges
gi) ook geven zoudt: uwe revenuén zullen niet grooter worden,
of gij verwekt billijke ontevredenheid onder uw
geld. En dat doet SEEN man van wetenschap,

Alzoo: gij hebt [ 2455.— inkomen in een jaar. Om uwe stel-
ling als man van wetenschap hebt 8ij ruim boeken noodig, en
ij hebt verhoudingen tot menschen van studie en tot zaken.
Voor dit een en ander: boeken, correspondentie, reizen, receptie
an menschen in uw vak van buiten, reken ik de beperkte som
yan f£1000.—. Dat is wel veel te weinig, maar ik doe dat toch.

Om uwen stand moet gij in een huis wonen, dat met belasting
U minstens £800.— kost. Gij hebt ook ruimte noodig voor uwe
boeken,

Dus hebt gij jaarlijks uitgegeven
124556.—. Alzoo blijft u voor uw
behoeften jaarlijks niet meer over dan f655.—,

Misschien kunt gij beter rekenen dan i
nooit anders kunnen doen; dan ik thans doe.

Doet gij dan wel, menschen uit hunne
schappij te vragen bij zulk eene r
met die zaken te koop, ft zich een nieuw henoemde
in onwetendheid over aan de armoede, die zijn hoogleeraars-
ambt hem zal doen beloopen.

Het is duidelijk, dat deze Ho
delen hebben of or niet iets
wendig ten nadeele

e discipelen om

[ 1800.—, en gij ontvangt

geheele gezin en voor al yye

L3 maar ik heb het

stelling in de maat-
emuner;

ratie? Niemand loopt
en dus gee

ogleeraren, zoq zij geene mid-

anders bij ondernemen, — pood-
van hunne studie ey van hun onderwijs, —



145

hunne boeken en hunne verhoudingen tot de menschen inkrim-
pen, en zich met de hunnen behelpen om voort te komen,

Maar armoede in boeken en andere middelen loopt al weder
op nadeel hunner studie uit.

Zoo hebt gij sedert het Besluit van Augustus 1815 de Hoog-
leeraren behandeld in de natuurwetenschappen te Utrecht en
te Groningen. In regten, letteren, wiskunde, waar men veel
moeer toehoorders heeft, is het anders. Dat wist gij best, maar
gij hieldt u, alsof gij het niet wist.

Mijne persoonlijke stelling was nog veel minder gunstig in
de hooggeleerde geldzaken, dan ik boven geschetst heb, maar

dat was mijn eigen wil. Intusschen niet zoo geheel en al vrij,

maar ,vrijheid met een weinig dwang,” zooals wij van den

Indischen tabaksbouw indertijd gelezen hebben.

Toen ik te Utrecht kwam als Hoogleeraar, werd er niet
practisch gearbeid door de jongeren in scheikunde. Cura-
toren gaven mildelijk de daartoe strekkende middelen. Maar
assistentie durfde ik niet vragen. Aanvankeljjk had ik die van
een student, en later van een anderen student. Maar het is
duidelijk, dat ik van dezen niets vergen mogt zonder eenige
tegemoetkoming, zoodra die assistentie door de uitbreiding van
het onderwijs van meer beteckenis werd. In het kort: mijn
eerste helper, dien ik geld moest geven, had f1000.— s jaars
van mij.

De 5 magere jaren, waarin ik toen nog verkeerde, ga ik maar
weder voorbij, maar trek f655.— inkomen af van f1000.—
uitgaven, zoodat mij te Utrecht toen reeds een hooggeleerd
minus te goed kwam van [ 345.— ’s jaars.

Later is voor assistentie werkelijk geld gegeven, maar nooit
genoeg, zoodat ik, zonder een cent er van te zien, al mijne
college-gelden altoos aan mijne assistenten gegeven heb.

Mij hebt gij daarmede intusschen niet getroffen: ik heb gear-
beid  buiten mijn professovaat, en daarvan heb ile geleefd ; niet
van u, die heet voor onderwijs te zorgen. (Reeds met een woord
vermeld in de Getuigenis, 1876).

En nu de stoffelijke middelen, mij voor mijn scheikundig
10



146

onderwijs te Utrecht gegeven. Daarvan is de historie deze ,

Onmiddellijk na mijn optreden te Utrecht moest ik VoOor mijne
lessen veel meer geld verbruiken, dan vroeger daar gewoonte
was, want zeer vele jonge lieden werkten dagelijks den geheelen
dag in het laboratorium, andere uren. Mijne chemie gaf geen
geld, maar kostte geld. Mij werd niets geweigerd, wat ik nan
chemische middelen behoefde, maar alles gegeven, bijna zoudu_r
aanvragen. et was toen een waarachtig patronaat, een facili-
teren, een voorkomen voor de scheik
ik niet kan terugzien, zonder met
noemen van vax per Cappniey
van alle Curatoren, m
voor mij alles af.

Op zekeren dag zei ik eens aan VAN DER Careriex: ,de hee-

sten geven mij alles voor de werkplaats , maar dat kan op den
sdunr mniet alzoo. Mag ik geld vragen aan den Minister van
»Binnenlandsche zaken , natuurlijk zeggende, dat ik alles ont-
aVang, wat noodig is, van Curatoren, maar dat er zooveel uit

undige werkplaats, waarop

aandoening de namen te
» van Kiex en van CrapyvaNGer,
aar de twee eerste en de secretaris deden

whet Academie-fonds — bijdragen van studenten aan de Hooge-
s8chool — moet gevonden worden, en dat ik alleen zooveel

sdaaruit niet mag nemen

»Gij krijgt het niet,”
antwoord,

»IAar ga uw gang,”
Ik schreef aan SCHIMMELPEN
ter van Binnenlandsche 7
had, enz. enz,

was zijn

NINCK VAN pER Oy, die toen Minis-
aken was: dat ik het te Utrocht best

maar dat Curatoren mij op den duur uit het
Academie-fonds niet zooveel zouden kunnen blijven ge

mijn onderwijs; dat ik mij dus tot hem wendde, enz,
dan één vorm mij daartoe doclmatig voorkw
19. dat hij regtstreeks aan LTI, Cur uime sub-
sidie uit 's Lands kas zou toestaan, voor hot chemisel practisch
onderwijs te Utrecht;
20

Yen voor
Dat meey
an

atoren éene r

200 dit hem, om de Staten-Geney
vallen, of hij mij dan een post zoy willen
mo}gt toen nog) van advisenr, en hij mij daap
traktement zou willen toekonne i
Curatoren te betalen, voor :zz ;1l':I;t,iq(zlliztl)el;illi
actis 10

aal, moeijelijk mogt

Opdragen (dat
VOor een ruim

mij, maar aan
ften in de chemie -



147

39 zoo dit hem ook niet goed mogt voorkomen, of hij mij

dan vergunde, eene lijst door het land te laten rondgaan, on-
geveer zooals men doet voor eene afgebrande boerderij, nu

voor chemische behoefte te Utrecht, en of ik hem dan die lijst

.

ook mogt aanbieden.
,Die duivelsche kerel,” zei Scunimpreexsizex, dien ik nief

kende, tegen Lupkuys, Directeur der Delftsche Academie; qdie
Jduivelsche kerel; als ik hem 19 weiger, dan kan ik toch 20
,doen; en weiger ik hem beide, dan is hij waarachiig in staat,
yom zulk eene lijst te doen rondgaan.”

Lirkess was een practisch man: Axroxivs Liekexs, een oud
vriend van Morn, en mij zeer genegen 1),

Lirkexs antwoordde aan SCHIMMELPENNINCE op het bovenver-

,Schrijf aan de Staten en aan de Stad Utrecht, dat zij

melde :
Ik iets geven aan het Laboratorium aldaar.”

Ik, van niets wetende, ontving na 14 dagen op denzelfden
dag een Dbrief van den Gouverneur der Provineie en een van
den Burgemeester der stad, ,of ik eens zou willen opgeven,
¢ wel de jaarlijksche behoeften van het laboratorium

n©

Lhoe groo

,waren.”
Ik ging die heeren, niet wetende wat dit beteekende, spre-

ken en vernam de aanschrijving van den Minister van Binnen-

landsche Zaken.

1y Ben klein staaltje van de opgewektheid in die dagen tusschen de man-
nen van wetenschap. Mornt en LIPKENS hadden zamen gedelibereerd, hoe
LescuwATER toch zoolang onder water had kunnen blijven, maar zij waren
tot geen resultaat gekomen,
Daarna schreef Mory aan Lipkexs, dat hij het gevonden had; dat LEEGH-
warer den avond véér zijne openbare vertooningen {onder anderen voor -
en ton met één bodem, met touwen,
water liet, en bij zijn te

rER DEN GrooTe te Amsterdam gegeven) €
rheugd over de vinding.

waaraan stegnen gehecht waren, omgekeerd te
water gaan zich in die ton plaatste. LIPKENS was Ve i :
_Hoe komt gij daaraan?”’ En Moty antwoordde: ,het staat in Sunotna
Sackpil?” 1APKENS ging overal soeken naar dien Swekpil, en Moww .l_md.hnb
genoegen dezen guit LIPKENS nu ook ecens bij den nens te hebben met zijn eigen

paam, omgekeerd.



148

Mijn advies aan Staten en Stad was: ,geeflt iets ruims, en
pniet aan het laboratorium alleen, maar iets ruims, zoodat de
»geheele Academie er iets aan hebbe.”

Om kort te gaan: De Staten stonden f 5000.— jaarlijks toe,
en de Stad evenzoo f5000.— jaarlijks, dus £10,000.— jaarliiks,
waarvan ik een deel voor het laboratorium ontving, volkomen
genoeg voor het onderwijs.

Die f10,000.— jaarlijks heeft de Hoogeschool, zoo ik meen,
10 jaren genoten, toen TuorBECKE — cen man in den regel —
besloot, dat de Staten die niet meer geven mogten. Het was
cene hatelijkheid tegen mij.

Maar ik gaf toen bloeijende openbare voordragten voor het
publick. De Staten konden daarvoor aan het laboratorium iets
tockennen, en gaven aan Curatoren /' 1500.— daarvoor juarlijks.
Zeer lang heeft dat echter niet meor geduurd, daar ik die voor-
dragten niet altoos door te geven had.

De stad Utrecht gaf in 1861 nog jaarlijks £5000.—, maar een
klein mannetje ageerde er tegen, zoodat ik toen kon verwachten,
dat het niet lang meer duren zou, al gaf de Stad ook in dat
Jaar 1861 bij het 225-jarig bestaan der Hoogeschool aan ons
eene medaille, waarop staat: Quis separabit? De bijdrage van
[5000.— van de Stad is natuurlijk spoedig daarna van de Hoo-
geschool gesepareerd.

Ik heb nog op andere wijze gezorgd, de uiting van den ouden
heer pe Fremery, dat ik duur w

a8, te annuleren. Sedert jaren
namelijk waren de pharmaceuten voor Nederlandsch Indié onder

mijne leiding. Ik heb van het Departement van Kolonién daar-
toe voor elk pharmaceut £100.— Jaarlijks bekomen voor het
laboratorium, en daar er veclal 8 & 12, gemiddeld 10 waren,
was dat f1000.— jaarlijks voor de Hoogeschool, dat is voor
het laboratorium. Eerst in 1868 is dit veranderd.

Bu?'cmlwu betaalde elk student elk Jjaar, voor zijne practische
oefeningen, aan het laboratorium [30.—, en daar er ligt 20 be-

. 1] . - b =

falenden waren, was dit £600.— in een Jaars dit, gevoegd bij
d(} '10 g By ar u 0T - . ¥ 7 '.

1 f. 00 der pharmaceuten voor Indig, was £1600.— in
een jaar.



149

Deze gelden zijn door mij, zonder een cent er van te ontvangen,
alle gegeven aan de scheikundige werkplaats, waarvan ik de
bewijzen bezit, geteekend door de secretarissen van Curatoren
Craevvaxeer en later vax Hovrema.

Alzoo heb ik bewezen, dat ik te Utrecht als Hoogleeraar,
na aftrek van boeken en huishuur, jaarlijks als maximum heb
ontvangen f655.— en niets meer.

Dat was deels het gevolg van de wijze, waarop in Nederland
toen met het Hooger Onderwijs werd omgesprongen, deels vrije
wil met een weinig dwang.

Help u zelven in Nederland fin onderwijs, of word koopman.

In de Grondwet komt voor: ,het openbaar onderwijs is een
svoorwerp van de aanhoudende zorg der Regering.” Ik heb er
in het Hooger onderwijs niets van bespeurd. Ik heb Openbaar
onderwijs van Staats-wege gegeven van 1827 tot 1867, eerst te
Rotterdam, daarna te Utrecht, alzoo 40 jaren.

In die 40 jaren heb ik niet é&fnmaal met één regeringspersoon,
Minister of Referendaris, &n enkel woord zelfs, over onderwijs
gesproken, Niet dénmaal heeft men mijne localen van Rege-
rings-wege betreden, waar ik mijn leven doorbragt.

Niet éénmaal in 40 jaren!

Treffende aanhoudende zorg!

Eenmaal — en ziedaar al weder het koningschap boven de
armoede van ons tegenwoordig bestaan! — eenmaal vereerde

de Koning mijne werkplaats te Utrecht met een bezoek, waar-
schijulijk wel niet vermoedende, dat Ministers daar nooit den
voet hadden gezet.

Welk een voorregt dan voor mij te Utrecht vax per Ca-
rELLEN, Kiex en Crapyvaxcer te hebben, toen ik daar ietsop

te bouwen had!

Het laboratorium, waar ik aanlandde, en datnﬂﬂn weinlg
vervormd werd, was op de Hoogt, in den hoek bij de klef?:
trappen van de Staten-kamer. Het aantal laboranten gro;:;:ar
aan, en het was er altoos eivol, en daarbij cene atmosp



150

van zure dampen om te stikken. Mijj hinderde dat niet, maar
or werd buiten-af over geklaagd, dat er eene schadelijke
atmospheer was, en dat het locaal veel te bekrompen was.
Letterlijk was het slecht, maar ik bekreunde mij daarover niet.

Weldra mogt ik voor een ander laboratorium uit vier loealen,
die beschikbaar waren, kiezen en koos Leeuwenberg's stichting
aan de Maliebrug. Er werden f10,000.— aan te koste gelegd.
Eéne voorwaarde werd mij slechts gesteld: als het gereed zou
zijn, moest er niets aan ontbreken. En toen ik het inwijdde
(zie de gedrukte rede), zei ik: ,dat is mij tot eenige voor-
,waarde gesteld; welnu: er ontbreekt niefs aan.”

Schooner loealen konden er toen nergens voor een laborato-
rium zijn; onder mij is er niets wezentlijks aan veranderd, wat
Kiex altoos roemde: ,zie, dat is nog ecens goed, een ding
Jvooraf te beramen en goed te maken, zoodat er nooit weer
Jiets aan te doen is.” Dat zeide Kiex gaarne.

En nu ik eenmaal van het laboratorium spreek, herinner ik,
dat het borstbeeld van Brrzerivs daar in 1849 in de gehoor-
zaal is geplaatst, en die plaatsing plegtig is geweest (zie het
gedrukte: Het borstbeeld van Berzerivs, en het in 1848 uitge-
gevene: Berzevivs herdacht).

Ik heb hier uitvoerig vermeld, waarin mijn wetenschappelijke
voorspoed te Utrecht bestaan heeft. Natuurwetenschappen in
deze dagen behoeven breede middelen, of zij worden mager
onderwezen. De persoonlijkheid van den docent is hier maar
Zin element: onthoud hem ruim materiéel en instrumenteel,
z0o kan hij met anderen, die dit hebben, niet wedijveren.

In Nederland heeft men daarvan geen begrip hoegenaamd
gehad sedert de restauratie in 1813, en cerst bij de oprigting
der Hoogere Burgerscholen is er, daarvoor en voor de Poly-
technische school te Delft, hierin eene wijziging ontstaan.

Maar de Hoogescholen lijden nog (1872) onder die afwezigheid
van....? Begrip kan het thans niet meer heeten, nu men de
Hoogere Burger-paleizen in de wolken opvoert, en het ware woord,



151

waarom men de Hoogescholen zoo behandelt, moet ik voorbijgaan.

Maar het is eene schande voor het land, eene schande zon-
der wederga, en ecen teeken, hoe verdwaasd onze wetgevende
magt georganiseerd is, hoe zij enkel in partijschap opgaat: het
Hooger onderwijs zoo armoedig te laten, als het is, en het
Middelbaar onderwijs zoo pompeus in te rigten.

Terwijl ik dit schrijf voor de zooveelste maal, kan niemand
mij verdenken van eigenbaat (1872). Sedert vier jaren heb ik
geene verhouding hoegenaamd meer tot het Hooger onderwijs,
en verdenking is dus onbestaanbaar.

Welnu, neem dan dit advies aan van iemand, die hier ge-
heel en al buiten de belangen  staat, belangen, die thans de
wereld regeren. En dat advies is: hef lievor uwe Faculteiten
aan de Hoogescholen op, dan dat gij ze armoedig laat voort-
kwijnen.

Gij wilt de middelen niet geven; gij Aunt het wel, — dat
bewijzen de Hoogere Burgerscholen, — maar gij wilt het niet.

Spreek dat dan uit, dan weten de ouders in Nederland, dat
zij voor hunne zonen plaatsen hebben te nemen op cene baan
van het groote spoorwegnet, dat Europa bedekt. In eenige uren,
of hoogstens in een dag, zijn zij in eene plaats, waar cene
breede Hoogeschool gevestigd is. Dat zij dddr heengaan, didr
opgeleid worden, didr zich bekwamen, om voor hun vaderland
als kundige mannen te kunnen optreden.

Het is zoo: zij worden dan tevens meer of min vreemdelin-
gen: maar kundig moeten  zjj worden; op de hoogte van hun
tijd moeten zij opgevoed worden, en gij moogt niet langer de
mannen, die hun leven wijden aan het door u mishandelde
Hooger onderwijs, martelen, door hun, bij vele andere midde-
len, ook brood te onthouden om te leven, zoodat zij Of eigen
middelen moeten hebben, of een ander bedrijf bij hun professo-
raat moeten voegen, om te kunnen bestaan.

Z00 schreef ik in 18725 in 1876 heeft men eene nicuwe wet
op het Hooger onderwijs gemaakt en wel aan Professoren een
stuk brood gegeven, maar het Hooger onderwijs doen teruggaan,
zooals ik hieronder zal aanwijzen.



152

Te Utrecht ving ik in Nov. 1841 aan uif te geven: Schei-
Lundige Onderzoekingen, gedaan in het Laboratorium der Utrecht-
sche  Hoogeschool. Daarvan zijn 5 deelen en het lste stuk van
het 6 d deel uitgekomen, van 1841 tot 1851. Het was aangelegd
als orgaan, waardoor de uitkomsten mijner discipelen zouden
kunnen wereldkundig gemaakt worden, en wat ik dan zelf hebben
zou. Het meerendeel der eerste deelen is dan ook gevuld door
opstellen van mijne leerlingen.

In de vroeger door mij uitgegeven tijdschriften kwamen de
opstellen voor van mijne Rotterdamsche discipelen: thans de
onderzoekingen van mijne Utrechtsche; van mij in de eerste jaren
te Utrecht welligt betere resultaten dan te Rotterdam, maar
geene overvloedige, want ik moest mij wijden aan hetonderwijs.

Wat er van mijne toenmalige leerlingen in gevonden wordt,
en wat er voorts in hunne dissertaties voorkomt, moge de vraag
beantwoorden, in hoeverre ik te Utrecht mijn pligt als docent
al of niet vervuld heb.

De genoemde Onderzoekingen zijn begonnen in 1841 en ge-
eindigd in 1851. Van die periode vindt men nog buitendien
van mij loespraken bij het openen van mijne lessen na de groote
vacantién, Voorts, als vervolg op hetgeen voorkwam in de
Onderzoekingen in Deel VI, Stuk 1, 1851, (Het zeewater en het
zout, in verband tot nijverheid en wetgeving beschoued), eene reeks
van stukken, door mij toen over zout afzonderlijk unitgegeven:
de Wet op het zout aan de scheikunde getoetst; de Afkoop van
het gradeerwerk te Katwijk, met Bijlagen, alles uitgegeven
door Kraners te Rotterdam (zie ook de Nederlander van 1851).

In diezelfde periode heb ik nog uitgegeven: Proeve eener al-
gemeene  Physiologische Scheikunde, 1843—1850, een boek van
1352 bladzijden, en dus veel te dik voor 1 deel. Van dit boek
zijn twee hoogduitsche vertalingen verschenen, eene engelsche
en voor een deel eene amerikaansche. et is aan Berzerivs
opgedragen.

Voorts nog de brochures: Het streven der stof naar harmonie,



153

die in het hoogduitsch is vertaald, De stoffelijke wereld, een
middel tot hoogere ontwikkeling , evencens in het hoogduitsch
vertaald. De Veeartsenijschool. De Elementen. De voeding in
Nederland in verband tot den volksgeest, in het hoogduitsch ver-
taald. De voeding van den Neger in Suriname. Over P, 0. (.
VorsseLMay pe Heer (uitgegeven door Scuvnrze to Utrecht,
het overige door Kramers te Rotterdam). De waarde der na-
tuurkundige wetenschappen voor de geneeskunde, ook vertaald in
het hoogduitsch. De weg der wetenschap. Verval van Nederland,
hezuiniging , onderwijs. Open brief aan Mr. Tuorprcke. We-
tenschap en volksgelulk. De suikerwet aan de scheileunde getoetst.
En hierbij neem ik tevens op, omdat het met bovengenoemde
onderwerpen zamenhangt: de voeding van Nederlanders , in 1854
uitgegeven en dus eigentlijk niet behoorende tot deze periode.

Wanneer ik een blik werp op die periode van mijn leven,
van 1840, toen ik te Utrecht kwam , tot 1851, toen de Sehei-
Rundige Onderzoekingen gestankt werden, dan komen mij de
volgende opmerkingen voor.

Aan het uitgeven van boeken heeft het toen evenmin ontbro-
ken als vroeger. In het algemeen was ik vooruitgegaan in de
practische chemie, maar de chemischoe voorwerpen, die mij
bezig hielden, waren te veel gekozen uit den kring, dien ik
te Rotterdam bewandeld had. Het gaat zoo, dat men later
uitbreidt, en door tegenspraak van zelf op het vroegere on-
derwerp wordt teruggebragt. Maar ik had dat niet moeten
doen. Anderen hadden de zaak best verder kunnen brengen :
ik had van cenige dingen den slujjer opgeligt. De eiwitstoffen
hebben mij een aanzienlijk deel van mijn leven bezig gehouden.
Met allerlei bezwaren had ik bij die ligchamen te kampen, be-
zwaren, die men bij andere niet aantreft; en wat men er ook
van gezegd heeft, zooveel is zeker, dat ik het -eerst (in 1538)
heb aangetoond, dat het vleesch in het brood aanwezig is en
de kaas in het gras; dat het geheele organische rijk met ééne
en dezelfde groep is bedeeld, die van planten op dieren over-
gaat en van het eene djer op het andere: eene groep, die de
eerste en voornaamste is, en die ik dus nog blijf noemen protiéne,



154

van het grieksche woord mpdirsz, een woord, mij door BErzELIUS
aan de hand gedaan.

Dumas en Liemic streden om de eer dior vinding, en mij
kwam zij toe (Scheik. Onderzoek. IIT, bl. 357, 1846), zooals
dan ook later algemeen is erkend geworden.

Wanneer ik op het gebied der scheikunde niets anders ge-

daan had, zou ik tevreden zijn, Het heeft eene impulsie gegeven
tot het worden der physiologische chemie, cen tak van wefen-
schap, thans door honderden behartigd, en mijne eigene Proeve
eener physiologische scheikunde heeft tot die impulsie bijgedragen.
Wanneer men Liznic’s boeken over agricultuur-chemie en
dierlijke physiologie ziet, en den datum nagaat, waarop de
eerste uitgaven zijn verschenen, zal het blijken, dat mijne
ontleding der eiwit-ligchamen en die der bestanddeelen van
aarde hem in physiologische rigting gebragt
waarin hij wel altoos een onbekwame gebleven
karakter gaf hem den lust om te blazen, en te
blazen als Arorus, en door dat blazen — wat ik niet deed —
is het chemisch physiologische yuur aan het branden gegaan,
Duras blies in Frankrijk over dezelfde zaken.

.de  bouwbare
lebben, iets,
18, maar zijn

Uit den aard van mijne eerste opvoeding en van mijne studie,
uit dien van mijn bestaan als doctor en lector aan eene Ge-
neeskundige school, viel ik bij voorkenr op voorwerpen of onder-
werpen, die de physiologie raakten. Maar ook mijne stelling te
Utrecht bevorderde dit, want mijne toehoorders waren meeren-
deels aanstaande mediei.

Pharmaceuten, behalve die voor Nederlandsch Indié, woonden
mijne lessen bijna niet bij. De heer N., gewezen apotheker,
was lid der Provinciale Genecskumlige (‘.ummissisz, en geen
apothekers-leerling mogt dientungevolge — hij gaf privaat
onderwijs en liet zich geld offeren — mijne lessen aanhooren,
en deed een enkele het, die werd df oldeps geéxamineerd, of
de heer N, zette het hem betaald,

De pharmaceuten, die overal de steun v

konden het dus te Utrecht niet we
Indié,

oor de chemie zijn ,
zen, behalye die _yoor

waaronder sommige uitnemenden geweest zijn,

als vax



155

Hevxixoex, Rosr vay ToNNINGEN, ALTHEER cn anderen, en

dan eenige jonge lieden van buiten Utrecht.

Zoo viel ik dan telkens op de physiologische chemie, op de
chemie der stoffen van dieren en planten, en bestudeerde die
in een tijd, waarin de meest gewone dier stoffen nog niet be-

kend waren.
Door mijn strijd met Lizsie moest ik, na eerst door hem

hoog verheven te zijn, met de middelen der lange jagt ver-
volgd worden. Allerlei werd er op mij afgezonden, en zoodoende
moest ik verdelgd worden. Dat is de reden geweest, waarom
de meeste mijner onderzoekingen in Duitschland in een licht

gesteld zijn, dat Liebigiaansch was.
Mij heeft dat niet verdroten, behalve van één ligechaam, na-

melijk van de gal. Op weinig na, heb ik in 1848 de gal doen

kennen, zooals zij waarachtig is; en door de eerzucht van A.

SrrEckEr — een al te getrouw leerling van Likwsic, noemde
cen Fransch scheikundige hem — is mij dat onfnomen. Al de
dwalingen van Liesta over gal, bij herhaling uitgestort, had ik
door cen tal van analyses te niet gedaan, en terwijl STRECKER
mijn onderzoek plunderde, heette ik niets daarin geleverd te

hebben.
Niemand, behalve Berzerivs, heeft mij daarin regt laten

wedervaren, en daar men zijn tijd moet besteden door nuttig
te zijn, ook voor anderen, en zelfs Doxpexs mij zeide: ik kan
voorstelling van de gal voor mijne physiologie (die hij
,toen schreef) nief aannemen,” besloot ik, geen enkel physiolo-
sisch onderzoek meer te ondernemen , wat ik ook niet meer
gedaan heb, behalve over de peplonen. Aan mijn onderzoek

yvan het cholzuur van

van de gal ontbrak het wedervinden
is mijn onderzoek alsnog best, en toen

vernietigde het veel Liebigschen onzin.
logische chemie heb ik toen
waarin vooral de

Suwe

Gineriy, maar op dif na
het in het licht kwam,

Mijne Proeve cener algemeene physio
nog afgesloten, maar het laatste gcdeolt(‘a
dierlijke physiologie besproken werd , is het minst goed, hoezeer
het nog in de proef heeft nagezien. Helaas! ik schreef

DoxpERS
het en moest het schrijven, kort na den dood van mijn geliefden



156

zoon Kankn. Ik moest het schrijven, want ik gevoelde, dat-ik
het later niet doen zon.

Uit mijn werk van 1840 tot 1851 kan men ook zien, dat ik
met technische zaken in aanraking kwam. Mijn onderzoek over de
ontledingsproducten van aloé door salpeterzuur was uitgelokt door
mijne bemoeijingen tot het Departement van Kolonién, evenzoo
dat over Banka-tin, en over menie; en voor of ten behoeve van
het Gouvernement zijn de swiker en het zout bewerkt, en ook
het zecwater; onderzoekingen, waarin ook door mij, al werd
ik toen geholpen door den heer C. L. ViasxpEREN, meer tijd
geplaatst werd, dan velen vermoeden, die deze stukken in hunne
boekenkast hebben staan.

Met 1851 kwam eene periode van nief-uitgeven, althans van
boeken, een paar brochures, reeds genoemd, uitgenomen; eene
periode, die duurde tot 1855, toen ik voor het eerst weder een
breeder boek schreef, namelijk: De wijn seheikeundig beschowed.

Ik wil van mijn verblijl te Utrecht nog het een en ander
herinneren van 1840 tot op 1851,

Ik heb reeds gezegd, dat ecen Professor te Utrecht in allerlei
zaken  betrokken wordt, en dus eigentlijk voor diepere studie
weinig tijd over heeft. Dat is een algemeen Nederlandsch ele-
ment en verderfelijk voor hetgeen Nederland kan produceren,

Het midden is moeijelijk te houden. Onze tijd wil van geen
isolement meer hooren en eischt de zoogenaamde zelee
midden in de maatschappij.

Ik heb er volkomen vrede mede, onder dit beding, dat er
geene golecrden meer mogen ziin, maar mannen yap useful
kenowledge. 1k voor mij ben ouder geworden in een tijd van
overgang, — aan welk “r""}"l niemand zich ergere, omdat elke
tijd een tijd van overgang is,.— yan overgang van geleerdheid
tot useful knowledge. 1k heb de heepen nog
haar zien dragen, C!'2H10010 S
geschreven heeft, en van de sty
Heeren heb ik nog een staartje

rden

amylum in hun
wat men later alweder

arten in de nekken de
gezien,

anders
r Mijne



—
ot
-1

In dien tijd van overgang dan moest men geleerd zijn, en te-
vens overal wezen, waar men geene geleerdheid kon zamelen.

Dat geef ik nu den beste ter oplossing, om eene primitieve
kunde te hebben, vooral om uwe wetenschap iets vooruit te
brengen, en u geen tijd tot afzondering te geven.

Te Rotterdam was het de genceskundige praktijk, en te
Utrecht waren het de avond-vergaderingen over allerlei nietig-
heden.

De ergste waren die, waar men notulen had. Eenmaal no-
tulen, heeft men ze voor altoos. ,Hebben de heeren ook aan-
ymerking op de notulen?”’ Natuurlijk elkeen, die zich zelven
gaarne hoort. Die aanmerkingen geven nieuwe notulen, plus
dat de vergadering door den president geopend en gesloten is,
en in de volgende vergadering heeft men aanmerkingen, en dus
alweder nieuwe notulen.

Zouteloos en vervelend, tijdroovend en hartdoodend waren
in Utrecht die vergaderingen. Ik ging er eenige jaren in mede,
totdat ik het niet meer kon uithouden. Men heeft dan ook
later op die vergaderingen naar middelen gezocht tegen verveling.

Het Utrechtsch gezelschap de Physica bloeide op de Ganzen-
markt in het oude klooster der Mindere broeders, fratres mi-
nores, waar, naar VISSCHER, eenmaal broeder AREND gevestigd
was geweest, die met Arperrus Macyus correspondentie zou
hebben gehouden ten tijde van WinLey, Roomsch Koning, Mory
was van dat gezelschap het factotum geweest, had er de eerste

en mugncto-c]et:trische proeven vertoond,

groote galvanische _
Hij had eene on-

geheele physica er in doorgeloopen.

en de
gpreken, zoodanig, dat hij, daar men

geloofelijke faciliteit in
toen uit achting voor zijne toehoorders cen geschreven opstel

voor zich hebben moest, dikwerf zich hield alsof hij las, doch
het niet deed, want hjj sprak, maar sloeg geen blad om. Vrolijk
en (,pgewukt wist Mornr, van alles iets te maken, maar deviéerde
altoos en op eene wijze, die niemand dan hij mogt volgen.
Over de stoomkleppen sprekende, kwam hij op de locomotieven,

/



158

van deze op het geluid van een spoorh'ein, van deze 01)"6:;’;:
faisant, die eens rustig in de nabijheid van een trein Whs bl!l"i"
zitten, en alzoo was hij in de fais:mten—iu'gt, waar bij dan
bleef voorteaan. hii op

Van de beweging der voortgeworpen ligchamen lkwam ;’]mt-
het schieten, van dit op de belegering van de citadel van s
werpen, en daarvan was hij dan niet af te brengen. In de d“ig
der belegering van die citadel kwam Mot op het gezelst }ﬂl’-
de Physica, waarover hij ook spreken mogt, altoos op de citd
del terug. ;

Op zekeren avond las hij op de Physica over Mercurius;
die voorbij de zon gegaan was, en beschreef kort de naauw-
keurige wijze om de waarneming te doen. ,Maar men kon het
»00k eenvoudiger doen.” Hij nam een kijker uit een dradg-
koker, schoof dien uit, zei, dat men dien aan een boom binden
kon, en deed dat figuratief. ,Dan maakt men hem los, als
sMercurius voorbij is, schuift hem in, doet er den dop op,
psteekt hem in den koker, doet den koker toe, hangt hem om
yden rug en loopt er mede weg.” MoLL liep waarlijk weg met
groote stappen, en ging rustig in zijn kamertje zitten naastde
van tochoorders eivolle zaal, stak eene cigaar op, en kwam
niet terug.

Zulke dingen kon Moru op de Physica doen, en de heeren
van Utrecht namen het hem niet kwalijk.

Met Morn lazen daar vroeger Scurbper, A. Nuwmax, Hoog-
leeraar aan de Veeartsenijschool, A. vay Brek, ng FreMpry
(N. C. en P.J. J.) vax Dam vax IsseLt en anderen :
gezelschap bloeide meer dan dit.

Morn was er het factotum, want hij vatte de
het cenvoudigst en het vrolijkst op.

In dien tijd was men nog verpligt | deftiz teo o
land. Elders was dit niet meey noodig. 1
dam op het Gymmnasium was geweest el
SwixpeN aan het Athenaeum galq
voor den handel bestemd en ng
zijn blik verruimd, de hande]

geen
wetenschap

zen in ons
te Amstop-
den uitnemenden VAN
aar had gchoord | werd later
ar Londey gezonden. Daar werd
werd spoedig vaarwel gezegd ,

n Mowy, die



159

en te Parijs, onder Drrampre, zijne opvoeding voltooid , en
alzoo werd Morn, met de Engelsche, ook van Fransche ge-
woonten doordrongen.

Dat Morn dus behoorde onder de eerste Nederlandsche Profes-
soren, die niet meer deftig waren, is niet onverklaarbaar.

Vooral in de Fransche school had hij vrolijke opvatting der
wetenschap kunnen leeren. Op een diner, bij gelegenheid der
laatste tentoonstelling te Parijs, herinnerde Lizpia, dat Tueyarn
en Gav-Lussac, zoo zij eene ontdekking gedaan hadden, zamen
dansten in het laboratorium. En bij Araco in zijn levensberigt
van Gay-Liussac kunt gij lezen, dat Prerovze, die bij Gay-
Lussac gearbeid heeft, van dezen uitnemende hetzelfde getuigt:
als eene proef best gelukt was, moest men met hem dansen,

en Gav-Lussac deed dat op klompen, want de grond van zijn

laboratorium was voehtig en koud, zoodat hij daarin steeds op

kklompen liep.
Niets heilrijker in de beoefening uwer wetenschap, dan dat
gij goeds moeds en mnatuurlijk en opgernimd zijt. Zdé is de

mensch, indien hij dankbaar en gezond is.
De groote Arexasper vox Humsonpr had zich , na zijne reis

in Zuid-Amerika met BoxrLaxp, voor eenige jaren te Parijs ge-
vestigd. Daar arbeidde hij van des morgens 4 ure tot +urena
den middag, en was dan met den astronoom Bouvarp de meest
vrolijke man der wereld. Aan de open tafel, waar zij aten, hadden
vreemdelingen doorgaans met hunne snakerijen te kampen : zij
amuseerden letterlijk den geheelen kring. )
In waarheid: de vogelen des Hemels fluiten; ik zie niet in,
waarom ecen Professor het ook niet doen zou op zijn tijd. Na-

tuurlijk , alles op zijn tijd.

was vaNx Rees Professor
eweten maakte hem tot
1 groote kennis maak-
sprekers ondersteun-

Toen ik Professor te Utrecht werd,
in physiea, in de plaats van Morr. Zijn g
een uitnemend spreker, en zijne heldere et

: ey
te zijne voordragten zeer nuttig. An)dr.m.'. ‘
‘ en het gezelschap Physiea was nog bloejjend.

den vax REEs,



Y

160

Maar er werd niet meer zoo gelagchen als ten tijde van MorLr.

Alleen wanneer Visscuer las, de Hoogleeraar in de Hollandsche
taal en de vaderlandsche historie, lachte men van harte.

Het was mijn genre niet, om een publiek leerzaam te ver-
maken: populair zaken voordragen, dat meende ik, moest men
in zulke voordragten doen.

Uit dat standpunt had ik al spoedig, nadat ik te Utrecht
gekomen was, veel meer tot het Utrechtsche beschaafde puhliek
te zeggen, dan ik in één, twee voordragten elk jaar op de
Physica kon opnemen.

Derhalve opende ik een cursus over chemie voor de heeren

van Utrecht in de gehoorzaal van het laboratorium, eerst des
avonds wekelijks, daarna des Woensdags van 2 tot 4 ure, en
staakte die voordragten, toen ik de chemie was doorgegaan.
De zaal was altoos eivol en men hoorde mij niet ongaarne. Te
Utrecht heb ik niet meer gelezen, maar vrij gesproken voor
het publiek, zooals ik op al mijne lessen deed, zonder schets,

zonder iets. Op die voordragten kwam oud en jong; ik zette

de deuren wijd open, wat aan sommige mijner mede-bestuurders
van de Physica niet beviel. Daar moest men contributie beta-
len en bij mij was het: paz intrantibus, zooals op eene herberg
aan den Bergschen weg te Rotterdam op het hek te lezen sfond.
Pax intrantibus , of wilt gij liever: bij die voorlezingen schreef
ik in den geest boven de deur van het laboratorium, wat op

cene buitenplaats bij Arnhem staat: Porta patens esto, nulls
claudatur honesto.

Of ik nu met die voordragten over chemie voor het be-
schaafde publiek zooveel nut stichtte, als ze mij inspanning
betwijfel ik. Men meende
spreken, dat ik dat alles :
mouw heb ik nooit ie
voordroeg
de vorm

kostte i ij
costten , daar ik zoo vrij stond te
wit mijn mouw schudde. Maar in mijne
- ts gezien, dat daar paste. De feiten, die ik
y Kostten mij geene moeite, want die kende ik wel. Maar
- voor elk deel mijner voordragt
satie van olk : ij o
an elke proef, zij werden van
wogen en geregeld, niet op schrift
geheelen Woensdag morgen v

de dictie, de organi-
-te voren zorgvuldig over-
maar in mijn hoofd. Den

an des oe
chtends vroeg tot o ure,



161

als ik naar binnen stapte, was ik er mede bezig, en als mijne
toehoorders dan meenden, dat ik nu aanying met uit

goede
mouw te schudden, had ik wel naar mijn bed willen

mijne

gaan om moeheid.
Dat uit de mouw schudden douurde ook twee volle uren; ik

kon het niet korter doen, om zekere totaliteit te geven aan

mijn onderwerp, en twee uren is te lang; niet voor eene enkele

manl, maar regelmatig en tusschen honderd andere bezigheden
in, die u dageliiks vervullen.

Of ik er nu nut mede gedaan heb? Een paar mijner auditores
gingen eens zamen de Schalkwijksteeg uif, waaraan het laborato-
rium grenst. ,Het is 0pmerkelijk,” zei de een tot den ander,
pzoolang hij spreekt, versta ik elk woord en begrijp ik alles;
ymaar ik ben de Schalkwijksteeg niet uit, of alles is mij weder
sontgaan,”

Dan duurde het toch nog een weinig in die Schalkwijksteeg,
en . het was alzoo beter dan te Rotterdam, waar mij eenmaal,
nadat ik twee lezingen over den barometer en twee over den
thermometer op het Bataafsech Genootschap gehouden had, aan
het einde van de vierde lezing gevraagd werd door een mijner
ijjverigste hoorders: ,dat is nu alles fraai, maar zeg mij nu
Jeens, wat is nu foeh eigentlijk het onderscheid tusschen een
,barometer en een thermometer?’ ,Vriend,” was miju ant-
woord, ,het eene is een lang glazen ding met kwik, en het
yandere een kort met dito.” ,O! is het dat,” was zijn antwoord.

Of ik te Utrecht nut gedaan heb met die openbare voors
dragten, weet ik niet, maar dit weet ik, dat ik er de gevol-

gen niet van heb gezien. Het behoort er zoo bij, wanneer d.e
eer; de mensch is

- ‘ . dacht werke-
goedhartiz en zwak en laat zich aanzetten. Tk di lariseren
syl . . opulariser
lijk mijne wetenschap te populariserei on door dat poj

o en die wetenschap toen
Manr ik had heft wel kunnen nalaten ' ;
-5 : .d de physica gepopulari-

¢ wel K on. Had iemal ‘
g he]l):i}n was hoet MoOLL geweest. En slechts
« ;

Jtrecht " e e 1
L T z;jn naam nog uit, en van iets eigens van MoLL’s
LR : 11

vlieger opgaat; men moedigt u aan tok m

seerd In
enkelen



162

streven is in Utrecht bij de populatie geen schaduw overge-
bleven. .

IJdele pogingen! God dank, dat ik niet zooveel kracht ver-
bruikt heb uit glorie-zucht of om voordeel.
nut te verspreiden, en in zooverre zie ik
rustig terug.

Ik stond er om
op al die moeife

Ik heb, nadat ik die voordragten eenmaal gesloten had, er

geene enkele te Utrecht meer gehouden, ook niet in de Physicd.
Misschien ben ik toen wel wat gaan twijfelen aan het nut. Ik
heb alles voor anderen overgelaten: die nu ook eens aan de

beurt; op cene andere wijze, dan boven die kast stond bij
Hexvicers: hodie mihi, cras tibi. (Zie bladz. 56)

Er was een gezelschap van eenige heeren in Utrecht, dat
vele jaren had bestaan, opgerigt in den studententijd van
Craevvaxeer en Hovrtivs en pr Bue en vaxy Ewnek. MoLn was
daarvan ook lid geweest, en vax Dam vax IssELt en SINGEN-
DONK, en nu waren er in: AcCKErspuick, Hourius, CRAEYVANGER,
C. vax Marue, Y. D, C. SUERMONDT , Poriymax, twee heeren

Nerviu, en Rayx. In dat gezelschap kwam ik en later Veeeng,
Cazivs en Jax Hora Sicosma. Het was een kring van beteekenis

geweest, en in zaken van stad en land hadden de leden daar=
van vroeger zich zeer doen gelden. Men maakte er spotpren-
ten vol geest, en vaN MARLE en vax Dan vAN Issurr maakten
Or Verzen yoor, waarvan er sommige in druk kwamen, en overi-
gens was men in dien kring eenvoudig vrolijk en volkomen open-
hartig. Men kwam des Zondags in den avond des winters bijeen.

Of hetgeen van dien kring uifging‘ altoos wel zoo doordacht

was, laat ik daar, maar goede blikken had men wel. B

het in 1871 verlaten ziekenhuis, dat ik in mijne jeugd heb zien
bouwen, .was sedert j

aren algemeen bekend als een model van
etn ondoelmatig ziekenhuis, en sedert lang was men debatte-
rende om een ander, maar men kon de eigenliefde van sommi-
gZen nog niet hevredigen. In den Zondag was de ondoelmatig-
heid van het zi is | :
: Z16K 5 < 3 '
ekenhuis bekend, toen het gebouwd werd, en er

i1 W



163

ging toen een groot vers van uit, dat gedrukt is, en dat tegen
vaN Esppex, den architect, vooral gerigt was, omdat die toen

meester was van den toestand:

,,Le Phénix dans son art VAN EumBpEN avait dit:

,»Que Uhopital se fasse, et I'hdpital se fit.,”

In dien kring werd ik gevraagd, kort na mijne komst te Utrecht,

en hoezeer ik het twee jaren verschoof, omdat men op Zondag

avond bijeen kwam, gaf ik er later gehoor aan en was daar een

inwoner. Des Zondags behoort men te huis.
Openhartigheid was de eerste en laatste voorwaarde in den

Zondag, en al wat gij mogt zeggen of gezegd hebben, mogt
doen of gedaan hebben, het werd daar met de wapenen eener
onverbiddelijke kritiek gegeeseld, zoo er maar iets aan ontbrak
of scheen te ontbreken. En boos worden was er volkomen onge-
oorloofd. Gij mogt u verweeren zooveel gij wildet, maar hef
cinde moest zijn: rustig voortgaan in het voorkomende gesprek.
De ernst en bondigheid van Horrivs, Hoogleeraar in de regten,
de veelzijdigheid van ACKERSDIJCK, de onuitputtelijke geest van
Jax Neevev (de oude Jax geheeten), de soliditeit en de ruimere
blik van Svermoxpr, de goedhartigheid van Crapvvaxeer, de
veelwetenschap van Veeepe en de snakerigheid van vaxy Marpe: »
inderdaad, wat daar op een avond aan vernuft en kennis, aan
gezond verstand en wereldbeschouwing werd ten toon gesteld,
het was soms meer, dan u overigens in cen maand voorkwam.
Vax Marve werd daar dikwerf gebragt op zijne bemoeijingen

in de Haagsche schutterij bij de revolatie in 1813, waaruait toen
en daarover fe

ts gewonnen.
n weérstaan

die ongelukkige zaak te Woerden is gevolgd,

vuur en te zwaard vervolgd. Maar hij gaf adoitlia
r de hardste aanvalle
(lourant en het meeren=

De brave Veeepr moest daa

over zijne artikelen in de Utrechtsche N POLRON

iy i : r over X L0

degli van: Zijnal boRHCkS stimodle Olﬂ A Honderd en een

r : delijk en altoos. ; x

[II. Zoo ging het Oll"l’l'oi“]‘;lfdn Jax Nepvev liet zich nooit
cwinles g r de Al g

krinkdlag, tasscher Bt hoeken over aardigheden had en er

wachten. en VAN MARLE, die B0 tamwe. Ver: :

gahy had er altoos nieuwe. erzen reci-

eene colleetie van maakte,



1

164

teren, u histories vertellen
en nieuwen tijd, allerlej m
tot den fameuzen dieveny

y menschen te berde brengen uit ouden
enschen, wier kennis men had gemaakt,
anger van Parijs Vinoo inkluis: inder-
daad er was overyloed van al wat vernuft en wereldbeschouwing

konden geven. Trouwens een kring, waarin een man als VAN
I

iwick, de Gouverneur van N.-Holland, indertijd had verkeerd,
en waarin hij later, toen hij te Utrecht ging wonen en President-
Curator der Utrechtsche Hoogeschool werd, terugkeerde, moest
wel een uitnemende zijn.

Over twee dingen kon ik intusschen niet he
klaagden Jax Hora Siccana en ik ve
storvenen spr:

en, en daarover
elal zamen: over de afge-
ik men daar ook altoos in den zin van aardig, en
ernst. was er nooit. Het motto Vi

i den ontgroen-senaat van
mijn studententijd had ik hest verstaan: nisce stultitiom consiliis
brevem,

en ik heb de vrijheid genomen het leven zoo op te
vatten en doe dat nog. lk zie niet in, waarom men als kind
alleen vrolijk mag wezen, en men later zuur zou moeten worden.
Maar: sunt certi denique [ines, en van de aardigheden, zoo zij

wat al tee zijn (Jacopus yax Lexxer), gelden al spoedig de regelen
van ViRGILIUS:

»Clandite jam rivos, Imeri, sat prata biberunt.”

Hoe het zij, toen mijn gemoed meer en meer tot ernst gestemd
werd, heb ik den Zondag verlaten. Maar al de leden zijn mij
daarna even welwillend geweest, en die er in mijne
waren, zijn mij even als vroeger vrienden gebley
ook eigentlijk niet, dat ik dien zin nict meer
maar ik kon hem niet meer geheel volgen,,
men er niet,

Uit het oogpunt van menschen-
dien kring de grootste verpligting.,

vrienden
en. Het was

verdragen lon |
en dan behoorde

en wereldkennis heb ik aan

Een andere kring was een werkkring des Woe
Daarin was tot zijn dood Sc'ltm'im‘.u; Yoorts
JAN Honra SICOAMA, SCHROEDER VAN

nsdags avonds.
l{uu.\‘u:ns, VAN Rugs,

bER Korg, VREEpE AL vax



165

Govvorver, Karstiy, Ackersprick, Horrivs en ik. Onder de
thee hield hij, bij wien de Dbijeenkomst aan huis was, eene
voordragt over wat hem goed voorkwam, waarover dan zamen
gesproken werd. Ik heb er veel en aangenaam geleerd. Door
oorzaken van onbeduidenden aard is deze kring te niet ge-

gaan.
=]
Uit het bestaan van zulke kringen te Utrecht in die jaren

blijken onderscheiden goede dingen.

Vooreerst, dat er goede harmonie was tusschen collegen, en
tusschen dezen en de beschaafde ingezetenen. In Utrecht was
toen nog, als weleer, de Universiteit bijna eene stedelijke in-
rigting in de consideratie der bevolking. En dat behoort zoo te
wezen. Ik heb dat langzaam minder zien worden, en het jaar
1848, dat alle liefde opruimde of aangreep, en belang en baten
daaryoor in de plaats bragt, is er de oorzaak van.

Voorts blijjkt uit het medegedeelde, dat de Professoren van
alle Faculteiten in een vriendenkring Of elkander wat leerden,
of elkander ontspanden. Wat wil men beter? Zulk een zamen-
leven toch moest den blik verruimen, en kon niet anders dan
heilzaam zijn voor eigen studie, voor eigen bemoeijingen, elk
in zijn ambt.

Kindelijk spreekt hierin duidelijk, wat in de latere jaren
minder en minder verstaan is, dat omnes artes, quae ad huma-
nitatem pertinent, bij elkander behooren aan dezelfde inrigting,
die men dan Universiteit noemt, in den ouden, daartoe gebrui-
kelijken zin.

Men verstaat dat tegenwoordig nog maar slechts gedeeltelijk
of niet: staats-examens eischen bijna vakscholen, en vakscholen
staan diametraal over tegen dien universitairen geest, dien ik
u van Utrecht geteckend heb in die twee kringen, die natuur-

lijkk niet de eenige waren.

Als ik Horrivs daar hoorde, eene diepe regtskwestie voor
ons allen bevattelijk behandelen, of Karstex de oude Atheen-
sche maatschappij eenvoudig teekenen, of ScHRODER oyer Daxte
(Duvraste) handelen, of ACKERSDIJCK blikken werpen op het leven
van staten en volken, of SCHROEDER VAN DER KoLk de causae

-—



166

finales weder aanbevelen als zijne tr
uit de kerkelijke historie jots bel
had ik in kort bestek voor
en het zwavelzuur
licht voor,

Maar over universitaire dingen thaus te handelen zou tot

niets leiden. De eenzijdigheid moet eerst haar hoofd stooten
en dan komt men weder op het uniy

octel-studie, ofals ik Rotsasrps
angrijks hoorde voordragen, dan
mij hoogst gewigtige dingen geleerd,
en de potasch kwamen mij dan in een ander

ersitaire terug.

In de cerste jaren van mijn verblijf te Utrecht heb ik lessen
gegeven voor jongens, niet oud genoeg om mijne openbare
voordragten te hooren, en geene studenten zijnde: jongens van
12—16 jaren. Ik heb het een paar jaren gedaan, en mef veel
genoegen. Ik deed eene oproeping in de courant, en er kwam
een aanzienlijk aantal zich daarvoor aanmelden. Tk zou die
lessen hebben aangehouden, zoo de Technische school niet ware
opgerigt. Dadrin had ik steeds nut kunnen doen.

De Hrus, de groote fabrickant te Utrecht, had een neef op

de Industrie-school te Hagen in Pruissen. De Directour dier
school, Grorun, werd op zonderlinge wijze bedankt, omdat hij —
z00 heette het — in qe politicke beweging van 1848 de jongens
niet genoeg souvernementaal gezind gehouden had. D Hgos
Kwam  bij mij om fte vragen, of men van dien kundigen man
niet in ons land zou kunnen profiteren. Ik noemde de namen

van mijn collega R, vy Regs en van H. A. Baxg, later H, A.
VAN pE WaLg Baxe, Muntmeester, en binnen korten tijd hadden
Wij den heer Grorng hier, en hadden wij eene Technische school
opgerigt. Wij vroegen goede menschen om geld, gaven er
zelf aan, vroegen toestemming van de gestelde magten, later
geld van de stad: alles ging goed en er kwam , onder de lei-
ding van Grorne, te Utrecht eene school tot stand , die toen
de eenige was in Noord-Nederlmtd, eene beste school, die in
vollen bloei traq.



167

Als Secretaris onder de Verzorgers heb ik de stukken gesteld,
die er van die school zijn uitgegaan.

Bij de oprigting der Burger- en vooral der Hoogere Burger-
scholen was de Technische school te Utrecht niet meer noodig.
Zij is toen, daar er te Utrecht eene breede Hoogere Burger-
school gevestigd werd, natuurlijk opgeheven.

Met de heeren vaxy Rees, Bake en pe Heus heb ik ingezien, —
véordat het Gouvernement het begreep, — dat zulk onderwijs
onmisbaar was. Maar niet voor het volk.

De Hoogere Burgerscholen zijn veel te veel op de leest
weschoeid van onze oude Zechnische school. Zij zijn daarom niet
voor het volk ingerigt; maar voor industriéelen. Dat mag
alzoo niet blijven. De Technische school heeft beste vruchten afge-
worpen: wij, Verzorgers, waren wijs genoeg, om in kundige
onderwijzers hare kracht te zocken. Vexxing, Bavoer, Hisaex
on andere uitnemende mannen waren haar sieraad, en GROTHE,
thans Hoogleeraar aan de Polytechnische school, haar uitne-
mend hoofd.

De wisselingen over die school en hare behoeften met vax
Rers, Bake, e Heus en Grorue waren mij in de hoogste mate
nuttig en lieten aan genoegelijkheid niets te wenschen over,

Trouwens geen belang verbond ons, maar liefde voor onze

medeburgers, alweder in zake van onderwijs.

Wat gaat er bovenr?

die ik in Utrecht gedaan heb, behoort
het met ecenige vrienden oprigten van eene verceniging, die
nog voortleeft, na jaren bestaan en gewerkt te hebben, onder
den mnaam van Ferceniging ter bevordering van Nuttige Kennis,
waarvan ik jaren voorzitter coweest ben.

Mij had de Engelsche zin steeds voor den geest gezweefd,

waarbij men den middelstand kundig maakt, den werkman,
den verwer, den smid, stan-

008 waren

Onder de beste dingen,

den timmerman , den metselaar,
den, die van wege den Nederlandschen Staat alt

losgelaten tot op de oprigting der Burgerscholen. De Tech-



168

nische school zou fechnische kennis doen verspreiden aan jon-

gens, maar er moest ook gesproken worden voor en met den
werkman. Zulk eene inrigting werd er te Utrecht in het leven
geroepen.  KEenige honderden leden kwamen onmiddellijk op-
dagen, uit alle standen, en in het Gebouw op de Mariaplaats
zaten mijveren en geleerden, zaten allen naast elkander, onder
eene pijp en een glas bier, voordragten aan te hooren des
avonds, vrije voordragten over useful knowledge, over natuur
en kunst, en er werd een cursus gegeven, dan eens over che-
mie, dan over physiea, dan over vaderlandsche geschiedenis,
dan over staatshuishoudkunde, dan over astronomie, dan over
techniek. Er werd soms door eenige leden een muziekstuk uit-
gevoerd, of gezongen; dan werd er weder eens eene expositie
gehouden van kunstvoortbrengselen of van eenig instrument.
Toen ik deze zaak genoegzaam gevestigd zag, liet ik haar
aan anderen over en zette mijn werk voort; er was nog meer
te doen. Grorne heeft voor die Verceniging later alles gedaan.
J. AL Haax is er een zeer ijverig bestuurder van geweest, en
SuerMoxpT, die door zijn ruimeren blik voor zulk een kring
uitnemend was, werd er een tijd lang op de handen gedragen.
Eene kleine dissentie plaatste Svermoxpr in 1860 tegenover
de Vereeniging en er ontstond eene scheuring , waarbij vele

leden hun lidmaatschap nederlegden, omdat Suermoxpr het on=
derspit delfde.

Ik, die SvermMoxnr zeer acht en
schreef nog aan de Ver
discordia

hij was mijn trouwe yriend,
eeniging : concordia res parvae crescunt,
mazimae dilabuntur; maar wat b

aat u alles, zoo de
gekwetste eigenliefde de baas is¥

Met A, 1L YAN DER Boo
VAN E.\'m-:nm:sT,
ik

N Mesen, G. Smwoxs, D, T. GuvErs

: later Minister van Buitenlandsche Zaken, heb

e eelue pl\ogmg aangewend, om de beschaafden in het land,
vooral ook Frouwer i

N e de \IOU“OIE, kundiger te doen worden. Daartoe

. \\1:} beéne oproeping gedaan van een 2b-tal aanzienlijke
annen  uit het land uit alle oorden, en eene vorgndnring ge-



169

houden in het Rondeel te Amsterdam, en met Simoxs en Ge-
vErs heb ik op Endegeest een reglement en plan daartoe op-
zosteld.

Zeer veel meer dan dit reglement is er van de zaak niet
gekomen. En hoe zou men zich ook kort na 1848 algemeen
hebben kunnen verstaan over zulk een zuiver plan, toen elkeen
overal onzuiverheid zag; toen het was partijzucht en partijzin
en partijgecst en partij, en partijbelang en partijhaat?

Guvers, die president was, liet de zaak loopen; en na een
jaar, toen alles al weggesmolten was, met Gevers over de
zaak handelende, had ik naauwelijks meer den lust om er een
woord over te reppen. '

Nog bljjf ik van de meening, dat de hoogere standen in het
algemeen, en de vrouwen in het bijzonder, ook van de minder
hoogere standen, onder ons te weinig kennis hebben.

Aan emancipatie der vrouw denkt alleen een dwaas: de yrouw
moet zolgen; dat is hare natuur als zwakker vat. Aan een ver-
keer der meisjes op scholen, ingerigt als de tegenwoordige
scholen voor aanstaande technici, die Hoogere Burgerscholen ge-
noemd worden, maar het niet zijn, kan alleen een onverstan-
dige denken.

Waarlijk, de vrouw kan al met zeer weinig wis- en natuur-
kunde toe. Maar een gezond verstand behoeft zij, om hare stel-
ling waardig te vervullen in de wereld, als vrouw , als moeder,
en dus ook als mensch voor haar zelve.

Maar daaraan kan ik niets meer doen.
dat ik er midden in mijn leven aan gedacht en naar gestreefd

Ik vermeld alleen,

heb, maar dat dat is gebleven zonder gevolg.
Féue zaak is er van deze vereeniging Wetenschap tot volksg e-

luke nog tot stand gekomen, namelijk de oprigting in onder-
scheidene plaatsen van ons land van consultatie-bureaux. Open-

baar werd by, in Utrecht aangekondigd, dat men — wie wilde,
en dus de werkman, de nijjvere, wie dan ook, — bij dezen en
dien; met name aangewezen, raad en hulp kon bekomen, voor
zooverre die mogt kunnen gegeven worden, en deze aankon-

digingen geschiedden ook elders.



170

Die consultatién waren natuurlijk kosteloos, en alleen bekende
namen kwamen onder de consulenten voor.

Inderdaad, nog weet ik niets beters, om de maatschappij

vooruit te helpen, dan dit voornemen om kosteloos, uit enkel

liefde voor goede dingen, te raden en te helpen naar vermogen.

IJdele droomen! Hoe het in andere steden gegaan is, weet ik
niet, maar in Utrecht heeft nict één consulent één consult gegeven.
766 is de maatschappij der menschen!

De maatschappij der menschen — z0o het woord maat hier
past — is zbézeer ingerigt op baten, dat z
haar uit hartelijkheid wordt ge
veelal.

ij niet verstaat, wat
schonken: zij verdenkt dit zelfs

De mannen, die zich toen in en buiten Utr

echt als consulenten
aanboden, w

aren geene utopisten, maar practische mannen, En
toch, zij dwaalden volkomen omtrent den tijdgeest in N

ederland.
Ik was er één van.

In dezelfde periode van mijn verblijf te Utrecht, 1840-1851,
die ik hier bespreek, heb ik medegewerkt aan eene nieuwe
Nederlandsche I‘brn'mm'upo('a, dcgenu, die in gebruik was tot
1872, Er zijn vele aanmerkingen op da
mijn deel beken ik
had mogen hesteden.,
Tuoknroxr de

t boek gemaakt, en voor
gaarne, dat ik er wel wat meer tjjd aan
Maar van vele fouten in dat boek is

schuld. Het overschrijven, om een exemplaar
voor den Minister te bekomen, was door een desonkundige ge-
schied, en toen nu dat exemplaar tot wet verheyen was, mogt
er later, toen het gedrukt werd, niet meer aan gecorrigeerd
worden in de proef, mogten de schrijffouten er niet uit verwij-
derd worden,

Erger tecken van verkeor
18 mij niet voorgekomen,
de correctie der drukproeven niet hier
ling mag ingesmokkeld worden, dat

eene  Pharmacopoea bij de

de overschrijver

de organisatie van onze wetten-fabriek
Dat in een wethook van strafregt bij
en daar stil eene geese-
weet ik, Maar als ik in

proef mijn eigen 4 dp, salpetor | die
in een 5 veranderd heeft, niet weder in een 4 mag



171

veranderen: dan offert men de waarheid en het Staats-belang
op aan den vorm. Ik heb dat en andere dingen aan THORBECKE
trachten duideljjk te maken in de Geneeskundige Courant van de
dagen, toen de Pharmacopoea gekritiseerd werd. Zrachten is
hier wiet bereiken.

Bij die Pharmacopoca nog cene aardigheid. De Commissie
was benoemd onder pe Kempexaar, Minister van Binnenland-
sche Zaken, en had haar werk gereed, eer hij aftrad en Thon-
pECKE hem verving. Di Kempenaar was een bezuinigings-man
en, met Dk Doxxer Currivs en Luzac, de auteur van dat
fameuze bezuinigings-plan, waarover ik gehandeld heb in het
boven aangehaalde stuk Verval van Nederland, bezuiniging,
onderieifs. Toen nu, na den volbragten arbeid der Pharmaco-
poea, door Z. M., op voordragt van ve Kempexasr, aan ons,
schrijvers der Pharmacopoea, eene gouden medaille en f500,—
werd toegekend, meende ik de medaille met ’s Konings horst-
heeld te moeten behouden, maar de f£500.— niet. Tk schreef
aan pr Kempesaar, dat ik — daar hij, Minister, z66 bezuinigen
wilde, dat de Delftsche Academie en eene Hoogeschool en an-
dere zulke kleinigheden behoorden gesupprimeerd te worden, —
die [500.— niet mogt aannemen, maar hem verzocht ze aan
de Delftsche Academie te willen zenden. De Minister ant-
woordde, dat de Koning ze mij gegeven had, en dat ik ze
behouden moest. Dat was niet juist, en ik hield ze niet. Ik
sehreef er over aan Sivoxs, toen Directeur der Delftsche Aca-
demie. Deze vroeg permissie, om die f500.— voor de Delft-
sche Academie aan te nemen, en bekwam die, en ik zond ze
naar Delft, en bezondigde mij dus niet aan het aannemen van
toen van wege de Hooge Regering die be-

gelden in een tijd,
zuinigings-woede zoo belagehelijk gedreven werd.

Hen weinig v6ér de Pharmacopoca heb ik den ouden band kun-
nen versterken met mijn goeden vriend JAN vAx Gruxs en ook
met ScuNeevooar. Hewr had eene impulsie gegeven tot eene
betere Geneeskundige staatsregeling, en vax Geuvys, Scnxege-



vooar, ik en anderen namen nieuwe wapenen op, waarmede
Wij, 200 wij meenden,

eene  zekere overwinning zouden be-
vechten. Die

wapenen waren niets dan de blaauwe Bijdragen,
bijdragen over Staatsgeneceskunde.

Ik had over dit onderwerp het grootste deel yan mijn 'G‘_’en
getreurd, en er allerlei klagten over geuit, dat de regeling
der Nederlandsche geneeskundige aangelegenheden z00 gebrel-c-
kig was. Bijj Koning WirLeyn I. had ik indertijd reeds, toen ik
met Gozewiixy Jax Loxcq, later mijn collega te Utrecht, toen
mede lector te Rotterdam, eens bij Z. M. ter audiéntie was,
deze zaak krachtig voorgestaan. Maar niets

Het plan der Bijdragen ging van vay Ggruxs uit, maar an-
deren en ik hielpen hem. Het eerste nommer werd naamloos
uitgegeven en lokte hevige wederspraak uit. ]
als eene soort van ridders voor den dag, en in het nommer,
dat volgde, nam elk onzer de zoozeer

aangevallen stukken, ook
van het eerste nommer, voor zijne rekening.

Die Bijdragen hebben ecene beweging ten goede
Met eenige hartelijk belangstellenden
voor een Gcnoeskundig congres
den Minister ng
ziening

had gebaat.

‘oen kwamen wij

opgewelkt.
werd er een plan beraamd
y maar daar de Koning onder
KEMPENAAR eene Commissie benoemde ter her-
van  de geneeskundige wetten on
het plan tot het congres gestaakt,
Intusschen is daaruit later
Maatschappij der  Genepsh

verordeningen, werd

het voornemen gesproten, om de
unde in het leven te roepen, eene
maatschappij, die thans zoo bloeijend is, als er cene kan wezen,

en waaraan ik ook in den aanvang een klein deel mijner krach-
ten gewijd heb: cen kloin.

De door den Koning
van de geneeskundige we
den Raad van State,

en Govkrror, later Mi
Bisrr ne 14 B

benoemde Commissio ter herziening
tten bestond uit vax SONSBEERK, lid van
TILANUS en vax GEUNS van Amsterdam,
nister van Justitie, Surixaar van Leiden,

AILLE van Groningon, Dr. vax vex Brorckr van
en Brow

Middelburg en mij, Cosrer van ’s Hage als amanuensis.
De stukken, door die Commissie “amengebragt, zijn gedrukt

en bovendien later een ldeies van mij, bij die Commissie in-



173

gediend ; voorts een stuk van mij, door Curatoren van Utrecht
gegeven, over de hulpmiddelen voor het Geneeskundig onderiijs
te. Utrecht, en dan mnog eenige polemick tegen THORBECKE in
de Geneeskundige Courant.

Aan deze Commissie had ik, even als mijne medeleden, veel
tijd gegeven, maar de zaak was het waard. Voor een deel
waren deze bemoeijingen in de Commissie niet aangenaam: yoor
mij niet, daar toen een duidelijk streven bestond, om de Utrecht-
sche Hoogeschool te supprimeren, het universitaire beginsel te
schenden en al het medisch onderwijs te Amsterdam te con-
tfentrerou. Ik zou een slecht vaderlander en een oneerlijk Pro-
fessor van Utrecht geweest zijn, zoo ik mij daartegen toen niet
met warmte gewapend had,

. Ik heb toen in 1849 in substantie voorspeld, wat in 1853
i8 .gebcurd, toen VAN Sossserk, onze president, Minister van
BllltL‘!l]lHldRc}l.l:} Zaken geworden was. De inlijving van Neder-
laf.ul in h.et rijk van den Paus kon ik in 1849 niet weten, maar
mijne vreienden in Utrecht kunnen zich van 1849 herinneren,
dat ik hun toen gezegd heb: ndat bij de ultramontanen een
ngeest leefde, om Utrecht te hervormon in eene Bisschoppelijke
p»stad, en dat daarvoor de Hoogeschool verwijderd moest worden.”

”A:m den ur.u]cren kant zag ik in die Commissie dagelijks
mijn besten vriend J. vAN Gruss, maakte de kennis van g 1a
FaiLLe en VAN DEN BRrOECKE, met wie ik hartelijk en open
omging, en leerde ik veel van vax Soxssrex on van Gopernror,
En Bronm Costenr is mij nog, als toen, dierbaar.

D Kempexaar, onder wien wij benoemd waren, trad af, en
Trorpecke kwam in zijne plaats. Daar lagen al onze ingediende
stukken aan heft Ministerie van Binnenlandsche Zaken zonder
gevolg., Tuorpreke wilde wel aan de zaken wat doen, maar
met mij ging dat niet. Hoe mij nu te elimineren?

Er werd ons allen een vriendelijl: voorstel gedaan, dat de
Minister Trornpecke met sommigen van ons, daar de Commissie
wal _r/mf)t was, wenschte te onderhandelen over zekere wijzi-
gin;_;‘{}l? i onze voorstellen, en of wij daartoe bereid wm"eu,
Hoe lief! niet waar? Hoe eenvoudig natuurlijk !



174

fr waren wel leden der Commissie geneigd tot dif plan,
zij namelijk, die van Tuorerexe of op andere wijze vernomen
hadden, dat het slechts te doen was om mij unit de Cfommissie
te hebben, mij, dien rusteloozen voorstander van het univer-
sitaire beginsel en dien onophoundelijken bestrijder van concen-
tratie van al het geneeskundig onderwijs te Amsterdam.

Mijn antwoord was, dat de Koning eene (fommissie b'cnoemd
had, dat die kon ontbonden, maar door een Minister niet 1'1?08*'
verkleind worden ; dat ik bereid was, mijne diensten te blijven
praesteren, maar die niet op anderen zou overdragen.

Daarmede was het Tworsrcxe onmogelijk zijne plannen door
te voeren, en het bleef er bij, behalve dat Tuorpecke later in

de Staten-Generaal zeide: ,dat onze Commissie hem verdere

Ldiensten geweigerd had,” hetgeen ik in de Geneeskundige Cou-
rant heb wedergelegd, en verre van malsch. (Met een woord
besproken in de Getuigenis, 1876).

Onze projecten van wet, door den druk bekend geworden,
werden door de geneeskundigen in den ecersten tijd vrij goed
opgenomen, zoodat men foen zelfs tevreden zou zijn geweest,
indien zij, mits met cene kleine wijziging hier en daar, tot
wet zouden verheven geworden zijn. Later werden die projec-
ten  door dezelfde menschen van alle zijden aangevallen en van
onwaarde verklaard; daarna door dezelfde menschen weder €=
releveerd, en zoolang werd er over en weder over gehnnde‘ld,
totdat die projecten begraven en vergeten zijn.

Ik bid u, ga toch niet in Commissies. Zoo gij wat goeds
wilt doen, doe het dan alleen, of met één, twee fidelen, maar
verdoe nwen tijd niet aan dingen, wier uitvoering geheel bui-
ten uw bereik is,

En hoe is het later met die zaak gegaan? Wel natuurlijk
aldus, dat er door Tuorsrckr nader andere ceneeskundige
“:Gti.:cn zijn voorgesteld, in ’s Konings naamn, waarin het univer-
sitaire beginsel volkomen geschonden is; waarin de alles beder-
Yendc staats-examens zijn ingevoerd, ook voor gepromoyeerden

- inde geneeskunde, on waar

1 bij Amsterdam volop de gelegenheid be-
fwam, om zich van het geneeskundig onderwijs meester te maken



175

Alles contrarie van hefgeen ik had voorgestaan!

Dat is mij eene leering geweest, vooral ook dat bij geene
mogelijkheid de Utrechtsche Hoogeschool in beweging fe bren-
gen was, om hare groote leemfen in de zaken van het genees-
kundig onderwijs aan te vullen. Vay per CAPELLEN was gestor-
ven: (ranyvavaer was niet meer hier;de geest van het Curato-
rium was veranderd; delibereren en brieven concipiéren, maar
ze veelal niet afzenden; overleggen, vriendelijk zijn en niets
doen: alles was vervlogen van het oude veerkrachtige leven.

En tot overmaat van smart viel een medestander, dien ik fwin-
tig jaren in deze zaak mijn opregten medestander genoemd had,
mij af, en ik verliet het strijdperk, na in 1865 nog te hebben
uitgegeven eene brochure over hiet Geneeskundig Hooger onderwijs
en eene over Studium generale, beiden bij KraMERS uitgegeven.

Na deze ervaring en na eens goed rondgezien te hebben, heb
ik mijne oude zienswijze geheel en al afgelegd, en sedert eenige
jaren meen ik, dat onderwijs evenmin eene regeringszaak is als
kunst. Trorpseckr heeft het laatste openbaar uitgesproken.

Dezelfde Trorprcke heeft ook gezegd, dat eene regering geen
hart moet hebben.

Welnu, dan moet zij zich zeker niet met het onderwijs be-
moeijen, want dat is v6ér alles eene zaak van het hart.

Naar mijn oordeel is het hoogste, dat men in den Staat
wenschen kan, en waarnaar dus langzaam en wijselijk moet
worden gestreefd, dat het volk al het onderwijs overneme, en
dat de Regering alleen zorge, dat daardoor de zeden niet ge-
kwetst en de wetten niet geschonden worden.

In zoo verre zie ik, als overgang, de stad Amsterdam niet
ongaarne het onderwijs in haar uithreiden; maar eene stede-
lijke regering is hiervoor ook niet goed. Zlet voll: moet het
doen, dan zal het onderwijs ecenmaal kunnen bloeijen. (Het bo-

venstaande is geschreven in 18725 in de Geluigenis, 1876,

heb ik dit uitgebreid).
Onze te weinig of bijna niet verzorgde Hoogescholen zijn

266 klein en nietig bij hetgeen elders bestaat, dat zij belag-
L o

chelijk zijn als inrigtingen.



176

De meest uitstekende talenten telt Nederland onder zijne
Hoogleeraren. Hen eer ik en acht ik hooy. Ik spreek slechts
van de inrigtingen. De talenten hangen volstrekt niet van de
Regering af, en kunnen ook aan Volks-Iloogescholen werkzaam
zijn. Daar zijn zij op hunne plaats.

Te Utrecht van 1840 tot 1851 had ik mijn werk wel. Mijne
pezondheid was afwisselend wel en minder wel geweest, mijn
slapen altoos slecht. Niemand bespeurde het aan mij, dat ik
soms dagelijks uren onder een herhaald druipbad van koud
water op het hoofd verkeerde, waarbij ik kennis maken kon
met dat ontzettende middel van kwelling, waarvan zich de zoo-
genaamde Inquisitie heeft bediend.

In het algemeen was ik toch vooruitgegaan en was mijne
voeding aanzienlijk verbeterd. Van die periode wil ik nog het
een en ander in herinnering brengen over menschen.

Bij mijne komst te Utrecht vond ik mijn geliefden broeder
Jax Axpries. Kort voor mijn vertrek daarheen hadik de diepe
droefenis gehad, cen anderen geliefden broeder, WiLrey, op den
leeftijd van 27 jaren aan bloedspuwing, die zoolang duurde,
tot hij al zijn bloed verloren had, mij door den dood te zien
ontvallen. WiLLen was een hartelijk en opregt mensch, vrolijk
van aard, eerlijk en trouw en onbesproken in handel en wandel.
iij werd voor den handelsstand te Rotterdam opgeleid, en was
als zoodanig in die plaats eenige jaren bij mij aan huis, en een
best huisgenoot. Aan hem heb ik enkel gelukkige indrukken te
danken en zijne nagedachtenis blijft mij innig en dierbaar.

Jax  Aspmips was een andere geliefde broeder, tusschen
Wintes en mij in leeftijd. Witten had door snakerigheid vroeg
de destinatie voor de chirurgie weten te ontloopen; zijn oudere
broeder Jax was in mijn geval en nog eenigermate bedenke-
lijker.

Ik had bij mijn Vader weten te bewerken, dat Jax op het
Gymnasium te Utrecht gedaan werd. Tij was een lieve jongen
en had eene beste natuur, beste vermogens en goeden aanleg.



177

Hij was op het Gymnasium eenigen tijd, toen ook voor hem de
chirargie op nieuw kwam opzetten. Een collega mijns Vaders
liet zien, dat ik, de oudste zoon, zeker voor de chirurgie ver-
loren zou zijn, en dat Jax, zoo die’ nu op het Gymnasium bleef,
er evenzoo voor verloren zou gaan.

Noodlottige inblazing! op eenmaal wordtJax van het Gymna-
sium genomen en aan zelf-studie overgegeven, precies als ik,
en dan aan‘de chirurgie!

Bidden , smeken, tranen van Jix en anderen, niets mogt
baten. Het levensgeluk van Jax was verwoest. Maar hij her-
stelde zich en wist het later toch zoo verre te brengen, dat hij
student werd, maar niet om te promoveren; dat mogt hij niet.

In elk geval had Jax daardoor eene Academische opvoeding,
al mogt die dan ook niet regelmatig zijn.

Hij werd stedelijk Ieol- en Verloskundige en vestigde zich te
Utrecht, bekwam daar spoedig eene goede praktijk, gaf veel
onderwijs in heel- en verloskunde , werd tijdelijk officier van ge-
zondheid in de Belgische affaire, zag zijne praktijk meer en
meer toenemen en werd cen algemeen geacht man.

Bij mijne terugkomst te Utrecht in 1840 vond ik dien gelief-
den broeder. Wat waren wij beiden gelukkig, elkander weder
te zien in dezelfde stad onzer inwoning !

Mijn broeder had de gedachte om te promoveren nooit opge-
geven, maar daar hij steeds voor eigen bestaan moest zorgen,
den tijd moeijelijk kunnen afzonderen voor al de voorbereiding
daartoe.

Kort voor ik naar Utrecht kwam, had hij zijn propacdeutisch
examen, zijne demonstratie, zijn candidaats- en zijn doctoraal
examen in de Geneeskunde gedaan en kort na mijne komst
deed hij zijne promotie. Spoedig daarop werd hij Lector aan
de Hoogeschool en weldra Buitengewoon Hoogleeraar in de
Geneeskunde, en alzoo mijn ambtgenoot.

Wat waren wij zamen gelukkig! Geen twee broeders hadden
clkander van de Jeugd af, het leven door, inniger kunnen ljef-
hebben, dan wij elkander. En daar waren Wij nu zamen ambt-
genooten naast en bij elkander! Wij verschilden onderling in

12




178

karakter zeer: hij bedaard en zacht, ik levendig en prikkelbaar,
maar in liefle voor elkander deed de een voor den ander niet
onder. Als ik eens wat sterk was, zei hij kalm: ,dat hadt je
,veel bedaarder kunnen zeggen,” en ik
+in,”" en de kalmte volgde onmiddellijk.

Mijn broeder was praktiserend medicinae doctor te Utrecht,
en oefende daarbij eene groote heelkundige en verloskundig®
praktijk uit; hij gaf consulten en onderwees als Buitengew00™
Hoogleeraar in de verloskunde en heelkunde. Hij was bhenoemd
buiten bezwaar van ’s lands schatkist, en gaf dus zijn onder-
wijs aan de Hoogeschool om Gods wil.

Ik had daartegen bij hem alles ingebragt, wat ik aan argu-
menten had, want sterven bij zulk een leven was zeker. An-
dere raadslieden hadden hem dat professoraat smakelijk ge-
maakt, en hij zelf had er veel behagen in, want hij had eene
ambitie, die in harmonie was met zijn leven, dat grootendeels

zei: ydaar heb je gelijk

dat van een autodidact was, en in harmonie met zijne breede
ontwikkeling als man van de kunst.
Helaas! zijn stevig ligchaam, uitgeput door vermoeijenissen,
viel door typhus, kort na den dood
In hem had ik zoo onnoemelijk
ik meer verliezen, dan iemand wist

van WENCKEBACH.

veel bezeten: in hem zou
. Ik was diep verslagen en
voorzag de gevolgen van zijnen dood op mijn leven, gevolgen:
die niet zijn uitgebleven.

Maar ik moet op anderen zien. Zijne vrouw en kinderen
werden van echtgenoot en vader beroofd, en tevens ook van
middelen van bestaan. Een weduwen-tractement i £ 500.—, daf
m.cn aan vrouwen van Professoren geeft, ontving zijne weduwe
niet , want mijn broeder was Professor geweest om Gods wil.

Doxpvers heeft over mijn geliefden broeder een opstel ge-
plaatst in den Utrechtschen studenten-almanak, 1848, waarin
Doxpers hem hoog waardeert. , ,
amhlmzi‘j:‘:";Gw;zul\i:(f::tl.-h(;‘i(fm.l is en wc.e't, welke lief‘dobli.jl.c.en |

dnderen gegeven zijn na den dood mijns

inni i ! % |
innig geliefden broeders, weet, dat hij de harten had dep men-
schen en diep werd vereerd in de herinnering.



179

Suermax, die zijn beschermer is geweest, vax Hovrema,
zijn vriend, en Ds. Fraxckex hebben, nevens velen, na zijn
dood getoond, hoe mijn broeder bij hen stond aangeschreven.

In 1840 kwam ik naar Utrecht. De jongste mijner kinderen
was een meisje van 4 jaren. Een Engel Gods op aarde! Niet
éénmaal in het gansche leven van dat lieve kind heb ik eeno
minder goede hoedanigheid in dat beste der lieve wichten ge-
zien, Ben gelaat en een 00g, waarunit iets hoogers sprak. Dar-
tel en gelukkig , nooit ontevreden, niet éénmaal!l

Ik gevoelde, dat ik dit hooger bezit niet lang behouden
zouj ik had het vroeger zoo gezien, dat kinderen van eene
ci;?ton natuur vroeg van hier gingen. Duizendmaal drong ik
m!j., ook in Ulrecht, op, dat zij toch geheel gezond en dat
mijne vrees dus ongegrond was, maar duizend en eenmaal
kwam die vyrees terug. Met tranen in mijne oogen staarde ik
haar aan.

Op den leeftijd, toen zij 6 jaar zou worden, was haar onop-
houdelijk vragen: wanneer zij jarig zou zijn, hoe lang dat nog
zou duren? Met meer en meer klimmende belangstelling vroeg
zij er naar, en telde dagen en vervolgens uren, altoos hande-
lende over dat jarig zijn. En op dien verjaardag had zij perio-
stitis aan het been en den volgenden dag pericarditis, waaraan
zij na weinige dagen bezweek.

Ik was gebroken en verslagen en dacht maanden achtereen
niet, dat ik mij weder herstellen zou. Het hoofd heeft zich

hersteld, maar het hart bloedt nog.
Al ik gun u, dat gii van hier zoo

En toch, lieve CorxEgLI

vroeg zijt heengegaan.
Mijn tweede zoon was mijn geliefde KAREL. In de derde
en hij braakte

maand zijns levens was hij beginnen te !)mkcn,
tot zjjn 12de maand. Telkens meende ik hem dood te zullen
mst. Collegen van mij zeiden, dat hij

vinden bij mijne tehuisko 1
ik leek niet waar te zijn. Hij kwam bij,

gastromalacie had, wat b ; .
uipen overvallen, stuipen, die door

maar werd weldra door st



180

ontsteking en suppuratie aan gewrichten en elders werden op-
gevolgd. Ten gevolge van hersenleed was hij een tijd lang van
onderen lam, en een kuniegewricht dreigde tot afzetting van
het been te zullen leiden.

Bij mijn vertrek naar Utrecht, 1840, was hij in het alge-
meen beterende, en te Utrecht kwam hij zoodanig bij, dat hij
ter school kon gaan. Maar de vreugde was korf. Eerst zekere
stijfheid in zijn arm, daarna toevallen in zijn slaap, en weldra
epilepsie in volle ontwikkeling. Een beste jongen van eene
eerlijke natuur! Nooit heb ik hem dééne onwaarheid hooren zeg-
gen, nooit hem onregtvaardig gezien. Goedig boven mate, had
hij daarbij een volkomen vast verstand. Hartelijk en innig,
altoos met een blij gelaat, al had hem die allerdroevigste epi-
lepsio ook zoo ter aarde geworpen en hem de ergste wond aan
het hoofd gegeven. Zijn ligchaam ontwikkelde zich goed, maar
zijn geest bleef staan en ging terng; toen ook het ligchaam,
en op zijn 19de jaar stierf hij aan en door epileptische toevallen,
waarvan het aantal steeds was geweest vermeerderende.

Wat het beteekent, een kind 19 jaren ziek en jaren aan
vallende ziekte ziek te hebben, weet hij alleen, die zulk ecen
kind gehad heeft. — Waarlijk, zoo ik niet geleerd had, alle

omstandigheden met moed te dragen, ik ware daaryoor duizend-
maal bezweken.

Lieve Karpn! ook u gun ik, dat gij van hier zjjt heenge-

gaan: ik zal u altoos innig in het hart blijven d ragen, want
ik heb u vurig lief!

Na deze woorden, die ik met meer beweging van het ge-
3noml schreef, dan menigeen zou kunnen vermoeden, ga ik voort

in het aanteekenen van hetgeen behoort tot de geschiedenis
van mijn leven, 1840—1851.

In de eerste plaats C. L. ViaaAxDEREN.

Deze was gedurende vele jaren mijn assistent, en ging daarna

Op myne aanbeveling naar Indié, om de nitsmelting van het
Banka-tin

te verbeteren. Na eenige jaren slaangde hij hierin



151

volkomen en hij bleef daarna in Indié als scheikundige voor
de mineralogie.

In die hoedanigheid werd aan hem, en tevens aan mijne oud-
leerlingen Backer Overpeex en F. HeEkMEUER, in 1874 opge-
dragen, om eene verpakkingswijze van het opium te beoor-
deelen, die ik 40 jaren vroeger voor de Nederlandsche Han-
delmaatschappij en het Ministerie van Kolonién had uitgedacht,
en die in 40 jaren geen spoor van gebrek had doen blijken.

In Nederland had men in 1873, om /7000 ’s jaars uit te
sparen op eene zaak, die /10,000,000 (zegge tien millioen
gulden) winst jaarlijks geeft, buiten mij om door het Departe-
ment van Kolonién eenige kleine wijzigingen in de verpakking
aangebragt, onder anderen houten bekleedselen weggelaten, die
de luchtledig gemaakte blikken Kkisten moesten beschutten,
waarin het opium bevat was, en welke houten bekleedselen

voor mij hoofdzaken waren. Ondergeschikte ambtenaren bij

het Ministerie van Kolonién, meenende zich hiermede ver-
dienstelijk te maken, wisten gedaan te krijgen dat deze zaalk

in Indié door eene Commissie zou worden onderzocht. De drie
bovengenoemde heeren, van een en ander onderrigt, keurden mijne
wijze van opium verpakken af en de gemaakte wijziging goed.

De eenige grond hiertoe was deze, dat het bovengenoemde
beschuttende hout bij het aanbrengen het blik kon beschadigen,
wat intusschen in 40 jaren van duizenden kisten niet dénmaal
gezien was. Niet ¢énmaal was eene blikken kist in dien tijd
beschadigd, en men had dus groote reden de wijziging, in
mijne methode aangebragt, te verwerpen, want de drie boven-
genoemde heeren vonden Dbij hun onderzoek van de viermaal
zeven blikken kisten, naar de nicuwe wijze ingerigt, er een

beleedigd, met lucht gevuld, door een gat, dat een draadnagel

er ingebragt had. -
Derhalve verwerpen wat 40 jaren onberispelijk had gediend,
en goedkeuren hetgeen bij het eerste onderzoek bleek geheel

en al ondeugdelijk te zijn!
Op deze wijze werd men in Nederland voldaan en werd mijne

oude methode ter zijde gezet.



182

Tk heb hierover den heer Viaasperex gedurende drie jaren
onderhouden en hem in elke rigting aangetoond, dat vergis-
sing bij het opstellen van het verslag niet heeft kunnen be-
staan. Hij heeft zijn gedrag niet verdedigd, en op deze wijze
had ik alzoo niet meer de meening, dat de heer VLAANDEREN
met mij het beste wilde voorstaan. (Deze woorden zijn door
mij geschreven 7 September 1877).

Onder degenen, die mij bijstand gegeven hebben in het ex
perimentele deel der scheikunde, staat ViaaNpeEreN bovenaan
in elk opzigt. VG6ér hem had ik niemand, dan een amanuensis,
den man, die mij hielp bij mijne lessen, en na het vertrek van
Viaasperes wederom niemand, dan een anderen amanuensis.
Mijne assistenten waren er yoor het practische onderwijs der
studerenden, niet voor mijne eigene nasporingen. Eene enkele
maal werd ik persoonlijk wel eens bijgestaan, maar glechts voor
oogenblikken. Deze assistenten hadden voorts hunne ecigene
onderzoekingen, en geen hunmner kan zeggen, dat ik huune
kennis gebruikt heb voor eigen studie-doel. En waar dit is ge-
schied, heb ik hunne namen telkens genoemd naar behooren.

Mijn laatste amanuensis, VAN DER Star, heeft mij vele jaren
trouw geholpen. Zijne voorgangers waren geweest: MALLER 5
Pris, thans en reeds sedert vele jaren vitnemend Indisch amb-
tenaar, een best mensch, en G. Hama vax per War, kundig
apotheker te Franeker.

Vax g E.“T.-\u, ondersteund door een knecht, bereidde alles,
wat voor mijne lessen noodig was, of op mijne aanwijzing, ol
ook wel naar aanteekeningen, die hij daarvan weleer had ge-
mankt.

e
votil,“::‘:;:":ﬁ \1?;:‘3.‘:;0::1\"2‘:]‘:1].hij l'nijne. \'m.)rﬂr'ngtcn nooit
gelijk wilde ik nN:;:- doen ?lien.e ‘\0”-:: \‘ﬁll(;(‘hglle“]. fooves
moeite gaf dit den amrmuuu:;.i-s t, ‘\;u b voordroeg, maar veel

s toch niet.
Hreixrz deelde mij eens mede, dat Heixrion Rose, bij wien

hi' a1 3 =5 - ;
] nanuensis was, hem bij het intreden van zijne collego-

kan :

]\" u;r steeds vroeg: ,wat hebben wij dezen morgen en dat
1 s 5 da
) dan dadelijk over dat onderwerp ging voordragen,



183

was dat zoo niet; ik dacht vooraf zeker na over het voor fe
dragene, maar wisselde met vaxy per Star toch weinig over
de proeven: hij kende ze veelal en ze waren altoos eenyvoudig
en dus spoedig voor het doel gereed gemaakt.

Maar vax bpeEr Star stond mij ook bij mijne eigene naspo-
ringen trouw bij; en schrijf ik hier het woord froww, dan
behoort dat in den meest uitgebreiden zin verstaan te worden.
Nooit was voor vAN DER StAn iets te veel; altoos en dagelijks
vond ik hem bereid om mij te helpen, vele jaren achtereen.
Ik ben hem daarvoor opregt dankbaar, alsmede voor de vele
heuschheid en welwillendheid , die hij voor mij heeft gehad.

Ik heb reeds gezegd, dat ik van Curatoren in de eerste jaren
enkel goeds ondervonden had, maar ik moet dat meer in bij-
zonderheden doen zien.

Vé6r mijne komst en bij mijune komst te Utrecht was er
strijd voor mij geweest, en dat maakte mijn hart gevoelig voor
de heeren, die voor mij gestreden hadden. Er was oppositie,
zoodanig, dat de goede Scuriper, die kort voor 1840 te Utrecht
had voorgesteld, mij, honoris causa, Matheseos magister et phi-
losophiae naturalis doctor te maken, daarin niet slaagde. Vax
ant te Groningen ondernam het daar, en STRATINGH slaagde
dadelijk. Zoo is mijj later gemeld.

Te Utrecht was oppositie, niet tegen mij om mij, maar tegen
mij om den jongen DE FREMERY.

Toen ik nu te Utrecht kwam,
voor mij geijverd hadden.

Drie mannen moet ik hier nogmaals in het bijzonder noe-
men: vay ber CareLiex, Kies, Curatoren, enl CRAEYVANGER,
Secretaris van Curatoren. (Zie bladz. 146).

Van Koy heb ik altoos die vastheid en helderheid , die eer-

die een bestuurder

lijkheid en waarheidsliefde ondervonden ,
achting doet ontvangen in zijn bestuur. Nooit heb ik Kiex als

Burgemeester anders gezien, dan bereid om goede en nuttige
dingen voor te staan; nooit anders dan regtvaardig: in alle

bond dit mij aan degenen, die

D



184

verhoudingen, waarin ik hem heb ontmoet, en met name ook
in de zaken der Hoogeschool. Ik ging met Kiex niet om , maar
wij verstonden elkander, telkens als wij raakpunten hadden:
altoos was hij bereid om de dingen krachtig vooruit te zetten;
altoos had hij liefde voor de Hoogeschool. De man, die mij
sulk ecen uitnemend laboratorium gaf, en die de mede-auteur
was der jaren lang gegeven bijdragen van £5000.— van de stad
voor het Hooger onderwijs, die man verdient mijne erkentes
lijkheid in hooge mate; hij heeft ze, zooals ze hem toekomt.

Vax per Capepres had mij onmiddellijk na mijne komst te
Utrecht op Vollenhoven genoodigd, en dadelijk verstond ik hem.
Ken man van hoog aanzien, van eenc beteekenisvolle persoon-
lijkheid, een man van ruimere ervaring, die Minister en Gou-
verneur-Generaal yvan Nederlandsch Indié geweest was: VAN
per  CAPELLEN was v0Or mij een man, voor wien ik diepe re-
verentie had. Wij hadden twee verhoudingen tot elkander:
cene bij het binnenkomen en het heengaan, waarbij deftigheid
van zijne zijde en beleefdheid van mijne zijde leefden; eene
andere na het binnenkomen, wanneer hij de eenvoudigste man
was, dien men wenschen kon. Hij kwam zeker wekelijks bij
mij in het laboratorium en mijne kamer, om mij belangen der
Hoogeschool voor te houden, of er mijn oordeel over te v ragen.
Br was geen enkel belang der Hoogeschool, dat tusschen hem
en mij niet besproken werd.

Opl Vollenhoven kwam ik dikwerf. Des morgens, mijn huis
"OD"}”J rijdende, noodigde hij mij, en hij kwam mij dan des
11:1-1\.\1ddngs halen, en had in zijn open rijtuig, waarin hij in elk
saisoen reed, een dikken jas voor mij medegenomen c;pdat ik
geen koude vatten zou. 2 i
0“8{50 ng:‘:zogl:l t\\'a(.:n:t;l(; .ikt :}llleen de genoodigde, of nog een
den rijkdom ’5“01‘.19\-0 " afel en daarna deelde hij dan van

: 4 nservaring mede, en zat ik op te zamelen.

Aﬂrl }\('In i l v 3 ‘
d 1()1) ll\. g‘ 001,’0 ver )Ii"til‘g Wﬂllt 1.!.' aer nlll roame

: 1 ] -l I .n .

ZzZien in lle Wer cll],

]"Bl‘i het verbranden van den troon van Louis Puinipp

i\ v bty L

J te Parijs op een balcon op de plaats, waar dat gelye, d
rde.



185

Een onverlaat wierp hem een steen tegen het achterhoofd en
vax pEr Caperiey verviel in kwijning. Hij kwam te Utrecht,
vervallen en de oude vorst niet meer; een vorst was hij weleer.
Ik bad hem, een doctor te sprekenj hij was er tegen. Weldra
verviel hij in krankzinnigheid , en de man, die mij zoozeer had
lief gehad, werd nu het voorwerp van mijne zorg en bescher-
ming: ik sloot mijne lessen en bleef bij hem, tooneelen bele-
vende, die mij de borst verscheurden, tot ik hem den laatsten
adem zag uitblazen. 1k kon nog zijn bij de begrafenis, maar
ook niet meer. Eene ziekte overviel mij, ten gevolge van het
doorgestane zieleleed, zulk een man in zulk een droevigen toe-
stand te hebben zien heengaan, en eerst na weken kon ik mijn
werk weder opnemen. VAN DER CarerLex blijft in mij voort-
leven, ik ben hem innig dankbaar.

De ziekte en de dood van dezen voortreffelijken man, -— van
wien zelfs geen Javaan, die hem had gekend, anders dan met
den diepsten eerbied gewaagde: ,dddr heeft hij eenn
pzeten,” riep een Javaan in verrukking tegen een mijner vrien-
den uit, die vele jaren na VAN DER CapprLex in Indié was ge-
weest, — hebben op mij een regt droevigen indruk achterge-
laten. Krankzinnigheid als de zijne, met een zeer acuut verloop,
wel, te midden van den overvloed, dien de wereld aan en-

waal ge-

is
kelen geeft, cen contrast, dat u het hart breekt.

700 men mnooit wereldsche grootheid had gering geacht: in
droevige school moest men het voor altoos leeren.

zulk eene
Maar dan in den man van edelen aard, van uitnemende in-

van naauwgezette pligtsvervulling, van helder doorzigt
dat alles te zien onder-

het verscheurt u

horst,
en van uiterste délicatesse in de vormen,

gaan , zigtbaar, wel trapsgewljze, maar snel :
het hart.
geregeld voortgaande , die u

Zijne krankzinnigheid was ecne
en dieper met hem den weg

in bitteren weemoed telkens dieper
des onheils deed opgaan, en zich in een en denzelfden zin

regelmatig ontwikkelde, tot de dood intrad.
Voor hem verdween ]ungzamcr}mnd alles : zijne bloedverwanten

had hij verloren; zijn huis was rr.f'gebrmul; alle menschen stier-



186

ven, de een voor, de ander na rondom hem; eten en drinken
bestonden niet, en voedsel of drank nam hij niet. HKen glas
water, dat ik hem yoorhield, kon hij niet voor water erken-
nen: er was geen water meer. Door brand en moord werd hi]
steeds vervolgd en hij wilde zijn huis uit, zoodat ik met den
brave worstelen moest zonder ophouden. En mij hield hij daar-
bij voor een vreemdeling niet slechts, maar yvoor cen geyaal
lijk wezen.

Zoo verliepen de dagen en de nachten; rust nam hij geen oogen-
blik, want er was ook geene legerstede meer. Eindelijk wordt
hij rustiger, en staat hij midden in den nacht voor het raam
zijner slaapkamer. Eensklaps roept hij uit: ,0 God! nu is er
,00k geen zon of maan meer; nu zijn er ook geene sterren meer:
Jalles is verwoest.” En na dat gezegd te hebben legde hij zich
neder op zijn bed en ving dadelijk aan te sterven, dat na eenige
weinige uren volbragt was.

Zulk een sterven en dat van zulk cen man: het is mij nog
heden zoo nabij, alsof ik zoo even dat allerdroevigste tooneel
verlaten heb. Niets is er méér in staat, om uwen blik van deze
aarde maar cene betere orde der dingen te wenden, dan zulk
een uiteinde van zulk eenen voortreffelijke.

Crapyvaxaer, Secretaris van Curatoren, was de vriend van
mijn broeder Jax, en toen ik in Utrecht kwam, ging die vriend-
schap Tll_?dc op mij over. Had Crapyvaxcer véér mijne komst
voor mijj geijverd, na mijne komst deed hij alles, wat mij die
gzz;itmﬁz]‘:::,l?im};{;? n}n;!:eln. Eigcn.tlijlc was llij“CumtoP,_mmn'

. Hij had kennis aan elke bijzonderheid van

de Hoogeschool en leef :
g en leefde er voor. Men kon hem geen grooter

P by [

é{reuoegt,u doen, dan hem over de Academie te onderhouden.
oor mijn deel i 3

voor ij had ik geen geld te vragen, want dat gewerd
}j uit de bovengenoemde

wis, en vyragen, wat ik

maar het goede en nuttige

bronnen overvloedig voor mijn onder-
verder wilde, had ik niet te doen,
daarvan slechts te zegge
ORABYVANGE el
P :l\;;\hm-.u en Kipy waren de mannen van het schoone en
g ﬂi.flh{mitomum, wanar Crapyvaxaer dan ook telkens kwam
vaar ik dan altoos v ; ’ :
s van harte zeggen kon, dat :
oo g het zoo goed



187

was. Vooral moest Crapyvaseer de laboranten werkzaam zien,
en als het dan regt vol was, was hij gelukkig.

Wat ik van vax per Carenrexy gezegd heb, moet ik hier
herhalen: er was geen belang van de Hoogeschool, waarover
Crapyvayoeer en ik nief wisselden.

Bovendien was ik zijn huisvriend en sleet ik menig gelukkig
wur aan zijne vriendelijke tafel, waar de goede mevrouw Craey-
vaxager oen de lieve dochters, later de lieve Amenia alleen, het
verblijf van elken vriend regt aangenaam wisten te maken.

Craeyvancer zag in mij iets van Moun, wat te goedhartig
van hem was, maar daar hij dat meende te zien en daar Morw
bij hem steeds een man van distinetie bleef, had ik bij hem
ecene goede plaats.

Tallooze bewijzen van vriendschap en hartelijkheid dank ik
hem, en stervende gaf hij mij nog de hand met den uifroep:
,Z00, zijt gij het, mijn trouwe yriend MuLper!”
Helaas! de man, die zooveel voor de Hoogeschool gedaan
yoor mij zoo goed geweest is, ik heb ook zijn lijk
mede ter aarde besteld en ook tranen op ziju graf geplengd.

Om de 14 dagen zette ik mij later des Zaterdags morgens
van 12 tot 1 unr bij mevrouw Craeyvaxceren de lieve AMELIA
neder, en zelden gebeurde het, dat wij den brave niet herdach-
ten, die ook onder mijne beste vrienden behoorde en meer dan
iemand heeft bijgedragen tot mijn wetenschappelijk welvaren te

heeft, en

Utrecht.

Helaas! Bij het graf van CrapyvaNGER, die VAN DER C,.u:ELI-E-\
was gevolgd in den dood, gevoelde ik, dat mijne positie aan
de Hoogeschool nu eene andere worden zou. Mijne persoonlijke
5 die meent,

: hij
verhoudingen waren door den dood opgelost, en 4l iy
crachtigste dingen ol

dat in de maatschappij zelfs de l e taan, kent do maat-
ingen bestaan,

bheste zonder pcrsoon]yke verhoudinge

schappijj der menschen’ niet. Iles persoonlijk.
In Nederland is in deze ponodﬁ ) ht roroepe .
De hoofdmaunen, die mij naar UEeeAEE: (Lo G schier dage

i hiigen universitairen geest deelde, schier dage-

. . T racll o .s s

wie ik een WAAH . en van hier was dus ook mijn zedelijk wel-

lijks, waren van hier,

n hadden, en met -

—



188

varen in mijne overigens zoo geliefde stelling. Nader zal dit ]{]Uken-

In dezelfde periode van mijn verblijf te Utrecht valii m een
regelmatige omgang met Jax Hora Sicoama. Hij was in 1819_?
te gelijk met G. Smvoxs, F. A. SxeLLEN en anderen, mef mi
student geworden. Met hem had ik op het latijn bij vax Gounok=
VER den pikzwarten krullebol van G. Stvoxs, als groenel,
moeten bepoederen, Sicoayma met boter insmeeren, ik er meel
op' strooijen. Met hem had ik bij Scuriper gezeten zes j!ll'?“
lang, met hem gedisputeerd en gelagchen, met hem ernst uit-
gewisseld in een tal van rigtingen. Met hem had ik Monw ge-
hoord. Te Utrecht in 1840 teruggekeerd, vond ik hem als
vroeger even delicaat van uitdrukking, even beschaafd van
vormen, even gezet op naauwkeurige kennis, even belangstel-
lend in goede dingen.

Al spoedig bepaalden Wwij, dat wij elkander een namiddag in
de week zouden zien, om zamen oud en nieuw uit te wisselen.
Regelmatig werden die zamenkomsten voortgezet. Met een paar
regels van Horarivs of eeno phrase van Sexgca ontving hij mij
veelal, en cer wij zaten, waren wij reeds in een gesprek, dat
zelden door een ander onderwerp afgewisseld werd. Wij dronken
thee en rookten daarbij — dat was onherroepelijk bepaald —
lange pijpen en varinas van VAN Oust, & f'5.— het Nederlandsch
pond. Na de thee gingen wij van elkander en aan ons werk.

Hoe zal ik beschrijven, wat ik hem verschuldigd ben? Gron-
diger mensch kan er moeijelijk ziju, .en wat hij in stilte gewerkt
heeft, is treffend om te zien in zijne nagelaten papieren.

Het Nibelungen-Lied Horativs, Praro, Sexeca en het Boelk
Jon waren in die jaren zijne onophoudelijke bronnen van bezig-
heid, de middelen tot onderzoek. Van alles maakte hij commen-
taren en over alles schreef hij het zijne op.
hem, als vay Heusoe, een voorbeeld,
Boven allen echter was Faick, A. R, F
mag  hij heeten, zijn oom, altoos yoor

SCHRODER was voor
dat hem nooit verliet,
ALCK, de groote Farox
zijn geest. Farck had
hem lief gehad en hem als jongen bij de hand geleid in de
groote Engelsche kringen, waar Sicoay

A zijne oogen had uitge-
Z1en en zijne ooren afgehoord.



189

Farck had een dagboek gehouden, niet elken dag aangevuld,
maar or dikwerf en veel in geschreven: vier folianten, in bruin
leder ingebonden. Dat dagboek, zijn leven bevattende, had
Farek bij zijn dood aan Jay Hora Siccama vermaakt , totdat
Farex's neef en naamdrager, die toen kind was, volwassen
zou zijn.

Dikwerf sprak Hora mij van dat dagboek, maar het was hem
te dierbaar om het mij nog te laten zien. Toen zag ik het,
maar mogt er niet in lezen. Daarna mogt ik de voorrede lezen,
waarin  Farck den geheelen banvloek van broeder ARNULPHUS
hnd.ufgcuchrcvon en alle maledicties had uitgesproken, die
flaﬂ.[‘lll voorkomen, over dengene, die het zou durven wagen,
iets van dat dagboek in het licht te geven. Vervolgens mogt
ik het een en ander van dat dagboek lezen, en eindelijk heb
ik het eenige weken aan mijn huis gehad en het geheel en al
gelezen. De hooggeachte neef, die het later bekwam, heeft het

van Siccama niet goedgekeurd, dat hij het mij terlezing gege-

ven heeft., Maar ik mogt dat oordeel niet deelen. Heb ik er

kwaad mede gedaan?

Al stond die banvloek er ook niet voor, ik zou er toch niets
van zeggen. Maar dit is geoorloofd te uifen, dat mij dat boek,
waarin Farcx’s politieke leyven was opgenomen, en een tal van
bhijzonderheden bovendien, invallende gedachten, geschiedenissen,
eene onuitputtelijke bron van leering is geweest. De
wehoele Belgische historie is mij duidelijk geworden, en de
saken der conferentie te Londen evenzoo als de beweegredenen
van Koning Witen L. omtrent de Belgische zaak.

Farcx en Scnroper hadden naast elkander gezeten op de

sche school te Amsterdam: tejkens kwam
CcK Op SeuRrGDER €n van

enz. enz.,

banken van. de Latijn
het dus tusschen Hora en mij van Far
v e s 5 n K "
. W + Jo vaderlandsch hart en in ‘den zin, die ons
grond in ong bcjtamanzﬁ", ,Wij kunnen de nieuwe leer, naar
veryulde bij ons # regoerd wordt, niet keeren: laat ons dan

o
S11e ederland & :

e l?{imdor toch optreden als vaderlanders.” En zoo rookten
voor @ :

”



190

wij pijpen. En de varinas was, om waardigheid bij onze zamen-
komsten bij te zetten.

Ik zag Hora op de Bestuurs-vergaderingen van het Utrechtsch
Genootschap, op den Zondag, op het Woensdagavond-gezelschap,
maar dat was nog niet genoeg.

Zoo leefden wij voort, tot hij begon te kwijnen. Diepe zwaar-
moedigheid overviel hem. Scuxervooer diagnostiseerde hyper-
trophie van de lever. Alle middelen waren vruchteloos ; helaas!
Meerenberg was de plaats, waar de brave zijn einde vond. Tel-
kens, als ik er hem bezocht, bleek het meer en meer, dat
hij die plaats niet verlaten zou. ij stierf er.

Daar stond ik alweder bij het geopende graf, dat alweder
eene hand zou ontvangen, die de mijne had gedrukt met har-
telijke vriendentrouw.

Kort na mijne komst te Utrecht bezocht Doxpers mij in het
laboratorium, als jeugdig officier van gezondheid, van wiens
capaciteiten ik reeds veel goeds gehoord had. In het labora-
torium te komen en niet wat aan chemie te doen, was toen on-
mogelijk; Doxbrrs was dan ook spoedig aan de chondrine.
Mijne Physiologische chemie, die toen was aangevangen, bragt
mij op de elementaire vormen van het dierenrijjk en op hun
chemisch karakter. In mijne Proeve kan men de vele onder-
zoekingen vinden, die ik met Doxpers over dat onderwerp heb
gedaan. Maar, wat belangrijker is, wij waren dadelijk vrienden,
en over die vriendschap zijn 20 jaarkringen heengegaan, zonder
dat er éne seconde schaduw geweest is.

Mijn geliefde broeder Jax stierf. Telkens en tellrens had ik
den heer vaxy per CarerLexy van Doxpers gesproken en van
het onschatbare voorrégt, zoo hij aan de Hoogeschool zou kun-
nen verbonden worden en de epauletten mogt willen ruilen met
toga en bef, waarvan Doxprrs nooit hooren wilde, zoo ik er
hem over sprak. Maar vay pEr CAPELLEN zag er geen kans op.
Op den avond van de inwijdings-oratie van mijn broeder Jax
als Buitengewoon Hoogleeraar in de Geneeskunde, op eene



191

réunie ten zijnen huize, waren ook vaAN pER CAPELLEN en Dox-
DERS. 4 Presenteer mij hem nu eens,” zei vAN DER CAPELLEN,
en dat gedaan hebbende, verwijderde ik mij. Na een vrij lang
gesprek komt vax per CaprLLEN bij mij, en zegt: ,dat is
sten baas.”

De brave, in wiens huis wij waren, werd weldea van hier
opgeroepen, en Doxpers werd Hoogleeraar.

Curatoren begrepen na den dood van mijnen beminden broeder
Jax, dat de chirurgie en obstetrie door den uitnemenden Exie
vON BAumnaver moesten onderwezen worden, en DoxpErs tevens
Hoogleeraar worden moest in de Geneeskundige Faculteit. Zoo
geschiedde het. En, zoo er balsem kon gestort worden in mijn
diep gewond hart, het was, dat Doxpers Hooglecraar werd en
naast hem de goede Eyine vox Baumpniver.

Is het graf eenmaal geopend, dan ziet men het helaas! soms
sapen maar nieuwe offers. Gods besluit was, dat Esie vox
Bavanaver weldra aan typhus bezwijken zou.

Sedert het optreden van DoxpErs, cerst als buitengewoon
en later als gewoon Hoogleeraar, heeft in de wetenschap nie-
mand van hem iets anders dan lof te zeggen. Zonder iemand
te kort te doen, is hij thans de man, die Nederland als kun-
dige het meest tot sieraad strekt, en den roem van Nederland
over de beschaafde wereld het meest handhaaft in natuurwe-
tenschappen.

Die roem van het vaderland was mij een vriend zonder
wederga. Amicus certus in re incerta cernitur. DoNDERS was
mij een amicus certus, en altoos en in alles. Zijne goede vrouw
is mij evenzoo zulk eene vriendin geweest. En toch zijn wij
niet meer (in 1872 en 1877) in de oude verhouding.

Een beginsel, van maatschappelijk-wetenschappelijken aard,
dat wij 20 volle jaren, zoo ik meende, zamen gedeeld hebben,
heeft mij v66r eenige jaren van hem gescheiden. Mij zou het niet
voegen, hierover te handelen in deze bladen, maar ik schrijf
hier deze woorden met de oude en innige dankbaarheid jegens
DoxpERs in het hart. (Zie de Getuigenis, 1876).

Onder mijne vele gebreken behoort, dat ik in dit tranendal



192

cenige duurzaamheid verwacht heb, en dat die gedachte my
lang is bijgebleven.
Alles gaat weder onder, wat tot de aarde behoort.

Te Utrecht heb ik de beste menschen gekend en hun omgang
hun voorbeeld, hun invloed genoten.

Mijn collega in de Faculteit R. vax Reps is mij steeds
goeweest een onovertroffen voorbeeld in pligtsbetrachting als
Hoogleeraar, en daarbij z66 kundig en z66 grondig, dat hij
waarlijk de kroon onzer Faculteit mogt heeten,

Zulk een man steeds naast u te hebben: waarlijk, ik heb
het voor mij een zegen geacht. Persoonlijk waren wij andere
menschen, maar eene innerlijke en beste harmonie heeft tusschen
hem en mij nooit ontbroken.

En zoo draag ik hem tot aan mijn jongsten snik de zuiverste
en de meest opregte hoogachting toe, die ik eenen wir probus
toedragen kan.

Met vax Rees had ik eerst Scmréper, daarna WENCKEBACH
en in de laatste jaren Miquen als medeleden in de Wis- en
Natourkundige Faculteit. En hoe ik over deze mannen denk,
kunnen getuigen Onze leermeester Scurtprr en de studenten-
almanakken van 1848 en 1872,

Scurtper mogt ik slechts kort mijn ambtgenoot noemen, maar
qan zijn best hart heb ik toen toch nog volop genoten. Hoog te
achten en lief te hebben zamen is voor den mensch op aarde
de meest vervullende der beste aardsche toestanden. Hoe kort dan
ook, mijn eerste zijn te Utrecht was voor mij ook daardoor hoog
gowaardeerd, omdat Scuriprr mijn leermeester bleef en nu mijn
vriend geworden was, die alsnu zijn geheele hart nitstortte over
zakon,-wnarvun hij vroeger aan ons jongeren slechts de practi-
sche” rlgtiug. had voorgehouden. Kort nadat hij op 70-jarigen
100.\['::]‘1 emeritus was geworden, verliet hij ons van hier,

l':.\‘f‘,l{lcn..\(.‘ﬂ volgde Scuriper op. Daar had ik mijn onden
trouwen vriend weder naast mij, en nu in dezelfdo Faeulteit
Zamen gezeten. Het groofe voorregt duurde kort.



193

Eenige jaren later kwam Miquer naar Utrecht, en zoo had
ik dan weder een anderen besten medestander on vriend naast
mij in de Faculteit. Spreek 1‘\ hier over deze uitstekende man-
nen zoo kort, het is omdat ik ter genoemder plaatse van hen
cenige woorden geschreven heb, ‘waarin ik mijn hart over boj-
den meer of min heb trachten uit te storten,

In de Faculteit had ik vele jaren mijn voortreffelijken vriend
C. H. D. Buys Bawtor, die ook als collega mij volop van
zijne beste hoedanigheden fe _g_;'cni‘(.)tcn gaf; zijn geest, tot zacht-
moedigheid en pligtsbesef gelijkelijk g(?.qtemd, werpt cen geurig
waas over alles, waartoe hij betrekking heeft, Inderdaad, in
de Faculteit had ik in vele opzigten meer dan ik zou hebben
durven wenschen.

Onder mijne beste vrienden te Utrecht mogt ik voorts tellen
W. J. vax Hovrema, den vriend van mijn geliefden broeder.
Wie vax Hovresma gekend heeft en zijn naam hoort, denkt
aan goedhartigheid, aan welwillendheid, aan kinderlijke con-
voudigheid, ik ben aan hem zeer veel verschuldigd ; als Secre-
taris van Curatoren na Clh\lﬁ\'\h\h’f’fliu "lmd hij veel last van
mij, maar zijne vriendschap l']‘ff’f h!l. mi} onverdeeld schenker.
Vervolgens was mij dierbaar mijn \'l‘lf!lld L.. C. Hona Srcr:.nr.a,
de achtingwaardige broeder van ‘mijn vrm:.]d Jax Hora, die
mij een voorbeeld was van trouw ll-)“ m::)“tﬂph:,;tnn fm 1‘1-1!; volop
in zijne genegenheid deed c‘l('cllou. ﬂjl‘IIg;}.?’md’efnm-’r”dg(mnot
onafgebroken geworden is. Bij ‘ﬁ] _f’”‘t 4 hﬁc en nog dit, dat

oortreffelijke G. W. VREEDE mij stee § het beste hart toe-
de voortneﬂol:l . gimme cordaatheid en eerlijkheid oep treffend
droeg en mj lt;g I.Ull]liet- slochts deze vrienden ontsloten vogr
voorbeeld was. 'llmn mij trouw, maar ook in hunne i
mij hun hart en W& ste des levens, =
ik van het beste )
rugkomst te Utrecht vond ik dankbaar wedep

& riond A. S. Ruen, met wien ik, te Rotterdam wo.-
mijn ouden : zijne familie leefde, den band goed had aange-
1‘;;"; gocdhﬂid, de zuiverheid, de opregtheid , de dege-

TIOIII}(IB-I:I. yan dezen besten mensch zijn mij bronnen van veel
ijkhei
1i) 18

genoot
Bij mijne te

nende,



194

goed geweest. Ik zag hem veel, maar kon toch niet vermoeden,
dat hij zedelijk zwaar gebukt ging onder een lijden, waarvan
hem de bron waarschijnlijk ook onbekend zal geweest zijn,

Rues was te nederig voor deze wereld: in waarheid, ik ken
niets anders in hem, dat ik anders zou gewenscht hebben.

Te Utrecht had ik voorts mijn ouden vriend A. pe Joxam,
zoon van een besten vader en broeder van mijn vriend CorxeLIs
pE Joxen van Waardenburg. De vastheid van mijn vriend Ar-
pERTUS was meer dan Romeinsch, want zij was op de zuiverste
grondslagen gevestigd. Wie noemde ook hem niet justum e
tenacem propositi virum? Dr Joxaen leerde mij bij mijne komst
in Utrecht nog een weinig latijn, en zoo lazen wij zamen, maar
spraken zamen nog veel meer de rebus, iisque gravissimis. Hij
was mij wat men noemt cen vriend.

Een man van een geheel anderen stempel was mijn oudere
vriend Y. D. C. Suermoxvr. Deze was geen man van latijn
of grieksch, maar van de praktijk. En toch was er zdéveel
overcenkomst tusschen hem en mijn trouwen vriend pe Joxan,
dat zij voor mij dikwerf naast elkander stonden.

Svermoxpr is door velen in het geheel niet begrepen. Iijj
had zich zekere vormen tot gewoonte gemaakt, vormen, waarin
hij behagen bleef houden, en die volkomen tegen zijn aard
indruischten, en zij, die geene andere gelegenheid hadden, dan
hem naar die vormen te oordeclen, veroordeelden hem. Ik kende
zijn hart, en verklaar, dat Sveryoxpr was een man van zeer
strenge beginselen in waarheid en regt, en dat hij was cen
man van eene teérgevoeligheid, zooals ik er niet velen heb
gekend.

Laat ik dit noemen, dat SverMoxpt er steeds op uit was,
om mij te voorzien van voorwerpen, waarvan hij vermoedde
dat zij mij aangenaam konden zijn, en dat hij dat jaren achtereen
in klimmende mate heeft gedaan: geene voorwerpen van waarde,
maar die u genoegen deden. Die schijnbaar minder gevoelige
man had het teederste vriendschapsgevoel, dat een man hebben
kan. Zijn leed verborg hij voor de wereld; maar voor mij ver-
borg hij het niet. Sverymoxpr heb ik tallooze malen de beste



195

tranen zien storten, die een man storten kan. Maar ik moet
der waarheid hulde doen: Jegens de wereld vertoonde hij zich
dikwerf met anderen schijn dan dien van diepe gevoeligheid
en die wereld verstond hem dan ook zelden.

Sverymoxpr had mij van mijne jeugd gekend, en had mijn
rader als heelkundige in zijn huis jaren gadegeslagen. Boven-
dien was SuvermMoxpr een best vriend van Moun geweest, en
van daar, dat wij zamen raakpunten in menigte hadden.

Maar ik heb van SBuersoxnr nog geheel andere dingen te
melden. Als jong mensch werd hij te Rotterdam opgenomen
onder de Gardes d'honneur van Narorrzos L. En SUERMONDT
weigerde dien onverlaat te dienen. Men moest hem rukken uit
het huis zijner ouders : hij bleef onwillig. Als onwillige werd
hij voortgejaagd, steeds onder bedreiging den kogel te zullen
beloopen: hij bleef onwillig. Zoo werd hij gezweept tot in Metz,
waar hem door den Commandant, totdat nader orde op hem
gesteld zou zijn, werd toegestaan zich vrij door de stad te be-
wegen, mits hij zijn woord van eer verpandde, niet te zullen
vlugten. Hij weigerde, en zei: pals ik kan, ga ik zeker.”

De krachtige jongeling scheen op het hart van den Com-
mandant invloed uit te oefenen; althans deze liet hem vrijheid
in de vesting. Maar Svermospr wist te vlugten en kwam te
voet te Rotterdam van Metz, zonder geld, zonder eenig bij-
zonder middel van onderhoud gehad te hebben op zijn gevaar-
lijken togt.

Dat er van zulk een Jongeling een man groeit van buiten-
gewone kracht: de zwakste kan het begrijpen en de flanuwste
kan het verstaan.

En wilt gij van dezen buitengewonen , krachtigen man nu
nog een teeken van de teederste gevoeligheid ? Hij had in den
droevigen Duitsch-Franschen oorlog van 1870—71 vijf klein-
20008 in het Duitsche leger. Als eene Moeder was hij gejaagd
voor het lot van deze hem dierbaren. Wat hij er mij in brie-
ven van schreef, was aandoenlijk. Gelukkig bleef hun leven
behouden, en toen de slagting gedindigd was en het meerendeol
der kleinzoons van den 78-jarigen grootvader in en om Moty



196

vertoefde, hem als jongeling reeds goed bekend geworden, be-
proefde deze brave hen te bezoeken, maar de wegen waren toen
onbruikbaar. Hij zag de verwoesting, te Straatsburg aangerigt,

maar Metz was onbereikbaar, en hij treurde over hetgeen zijn
hart had moeten missen.

Hij, die op 78-jarigen leeftijd van Utrecht uit, in een ongun-
stig saisoen, voor zulk een doel en onder die omstandigheden
naar Metz zich begeeft, hij heeft meer goed gedaan in het leven-
Maar ken dan ook, — bid ik u, — zulk een man het regt toe,
om in niets copie te wezen.

Voorts had ik in Utrecht mijne goede en hooggeachte Aea-

demie-tijdgenooten P. A. Brorrs, . A. R. Vosmang, S. KARSTEN,
MoxTiaN, mannen, mij allen dierbaar; den braven I. vax ITTER-

7317.\1; den uitstekenden . W. Ol-zoommr.; den voortreffelijken
onderwijzer der jeugd Tir; mijn goeden vriend (. VLAANDEREN
(den vader); mijne medestanders aan de Technische sehool:
H. A. vax pe Wart Baxe, W. H. e Hevs en R. vax Rees:
den hooggeachten heer P. J. H. Bavoer; den unitnemenden A.
W. M. vax Hasserr, en nog anderen, van wie ik, als van de
genoemden, zoo onschatbaar veel goeds ontvangen heb,

Voeg daarbij mijne vele discipelen, die altoos, en mijne col-
legen, die allen voor mij wel waren, en de Curatoren der Hooge-
school, die in de eerste jaren mij bij uitstek genegen waren: —
waarlijk, ik heb in Utrecht regt beste dagen gehad, dagen, die

mij levendig nabij blijven en door mij voortdurend innig dank-
baar worden herdacht.

Utrecht was een geruimen tijd cene stad, geheel eigenaar-
dig in Nederland. Men kende het buiten zijne veste weinig en
miskende het vaak. Die ('.igi.‘nnardighcid v :

want alles moet genivelleerd worden,
De miskenning, waarin Utrecht v
Men heeft veel geredekaveld v
Utrecht: ik heb het er niet gezio
klassen orthodoxie, maar

erdwijnt meer en meer,

erkeerde, was zijne kracht.
4 een vormelijk pidtisme in
n. Er leefde bij zekere gegoede
van een zeer hest gehalte. Degza ge-



197

goeden waren wat men noemt fatsoenlijke lieden en hadden de Ay
achting van de geheele bevolking.

Dit restant van den ouden tijd van véor de Fransche over- \ /
heersching had zich nergens z06 in het land weten te handha-
ven, en ik mag er bijvoegen, zich ook nergens z66 weten te <
suiveren van de oude gebreken, als juist in de oude Bisschopsstad.

Zoo vond ik Utrecht nog weder in 1840, niet geheel zooals
il het in 1825 had verlaten, maar bijna.

Men kende daar nog standen en eerde daar nog elk in zijn
stand. Maar er was reeds iets ingeslopen van het Amerikaan-
sche element, dat ik in Rotterdam zoo met bevreemding had
aangestaard: eene onvrijheid, gelijkkheid en vijandschap, die mij
als kind en jongeling in Utrecht nooit waren voorgekomen.

In 1840 gaf het protestantisme te Utrecht nog den toon aan :
maar wat men gezegd heeft, en nog wel zeer invloedrijk gezegd
heeft, van onverdraagzaamheid, daarvan is mij nooit eenig teeken
voorgekomen. 3

Voor mijn deel niet orthodox zijnde, kan ik opregt verklaren,
van elkeen, ook van de streng orthodoxen, — die ik zeer
cerde en achtte, en waaronder ik de beste menschen gevonden

heb, — heuschheid en toegenegenheid te hebben ontvangen.

Maar ik
familién van Utrecht, om mijne woorden als ware te doen spre-

vaAN L1sxpEN vAN LUNENBURG en VAN SANDENBURG, waarvan
ren zijn bekend geweest en de jongeren van den
tak; de vader vAN AsSCH VAN Wisck en zijne

AxeroNGEN'S, de vay HENasTEN, de VAN DEN

heb slechts eenige weinige namen te noemen van

ken:
mij de oude

laatst genoemden
zonen; de VAN

Heuver’s, de familie MARTENS, de SwerLeserEpEL'S, vooral de
en vele anderen. En laat ik deze korte optelling, die
sluiten met COENEN VAN '8 GRA-
LAER en A. J. vax Berck
echt ik jaren heb

dames ,
ik zeer lang zou kunnen maken,

vesLoor, P. pE BEAUFORT, VAN Borrze
CArkopx: mannen, wier goeden invloed in Utr
gadegeslagen.

En dan ten slotte nog cen man genoemd, op wien ik zijne
ecigene woorden toepas, door hem gesproken te Edinburgh op

het honderdjarig geboortefeest van Warter Scorr: , Waar eene



198

pvereeniging als deze gevonden wordt ('accord d'un beau talent
ot d'un beau caractere), waar de bewustheid van het bezit
pvan een schoon talent het schoone karakter niet bederft; waar
phet tot de schoonheid van het karakter behoort, het bezit van
~een schoon talent niet te verachten, niet te verwaarloozen,
pdaar worden groote dingen gezien.... Daar heeft eene inboe-
nzeming, eene verspreiding van goede gevoelens en goede be-
»ginselen plaats en eene voorberciding van den grond voor de
pallerbeste en hoogste.”

De man, die dat zei, en op wien zelven dit alles past, i8
Niconaas Brers. Wie kon Utrecht schooner opluisteren dan hij?



TE UTRECHT VAN 1851—1867.

Ik begin deze periode met 1801, omdat ik toen het laatste
stuk der Scheikundige Onderzoekingen schreef, en ik in de eerst-
t licht gaf.
maar daarbij bepaalden

Noch mijn hoofd,

volgende twee jaren geen boeken in he
Mijn onderwijs gaf ik regelmatig,
zich toen mijne bemoeijingen naar huiten.
t was vrij voor iets anders dan voor mijne plig-
voor die, welke ik fe vervullen had
n en de Nederlandsche Handel-

noch mijn har
ten als Hoogleeraar en
bij het Ministerie van Kolonié

maatschappij.
Mijne overige

meer wegvallen.

geheelen dag in de

bij het nederleggen
gevoelde, dat ik rust behoefde, en in mijne r
» Valetudo mea non amplius talis est, wt in posterum muner: mili

Lmandato, honorifico sed laborioso, satisfacere possim ea fide eague
Jindustria, quam mihi semper tanquan requlam praeseripsi.”
Die woorden waren waarheid., Niemand bijna begreep ze,
want terwijl ik weleer broodmager Wwas geweest, was mijn ve-
cotatiefl bestaan thans uitnemend , zoodanig, dat ik meer en
meer tot de zwaarste menschen pen gaan behooren. Voor men

trekkingen liet ik meer en

maatschappelijke be
leer den

Ook verkeerde ik niet meer als we
scheikundige werkplaats, zoodat ik in 1854,

van het Rectoraat aan de Hoogeschool,
edevoering zeide:



200

zijt gij gezond, zoo gij wat in de zon geloopen hebt en wab
bruin zijt geworden, zoo gij nooit klaagt, maar met een moedig
gelaat voor men verschijnt. Die goede men!

Valetudo beteekende toen voor mij: ik moet vol leven en
vol opgewektheid, den ganschen dag door, in het laboratorium
jonge menschen kunnen voorgaan; de pligten van een Ho08
leeraar zijn heilige pligten: kunt gij die niet z66 yervullen,
als gij ze opvat, dan zijt gij oneerlijk, zoo gij niet heengat:
Is uw hoofd niet helder en uw hart niet vrij genoeg, om zulk

cen uitnemend werk te doen, — niet om één, twee uren Op
een dag te spreken, maar uw geleele leven met de jeugd door
te brengen, — dan wmoet gij heengaan. Ik was Professor in

de chemie, niet in het grieksch of de logica.

De wereld oordeelt naar een paar indrukken. Den dag véér
het nederleggen van mijn Rectoraat had ik eene Hollandsche
redevoering in het auditorium uitgesproken, over de licht- en
schadwwzijde van de beoefening der Natuwrwetenschappen in dezen
tijd, en den volgenden dag de fafa der Hoogeschool in het
latijn voorgedragen. Ik had aan den Minister gevraagd, alles
in het Hollandsch te mogen doen, maar dat was mij geweigerd.
Dus deed ik het op twee dagen, den eenen dag hollandseh,
den anderen dag de fate, naar het Besluit, in het latijn.

De welgedane man, die daar twee dagen met zulk eene krach=
tige stem gesproken had, ziek: dat kon men niet aannemen.

Toen des namiddags op het diner, dat ik aan ambtgenooten
en vrienden gaf, alle studenten bijna der Hoogeschool in de
eefzaal kwamen, om mij te bewegen, niet heen te gaan, en
ik zei, dat ik in waarheid mijne pligten niet meer veryullen
kon, hield SveryMax mij voor krankzinnig, en zei dit aan Dox-
pERs. Maar Doxpers antwoordde hem: ,neen, hij is het waarlijk
nlliufi elken gedachtengang van hem kan ik regelmatig volgen.”

’}[!il_' ontslag als Toogleeraar had ik aan den Koning gevraagd
vadr .lk openbaar aankondigde, dat ik mijne pligten in die be-
trekking niet meer vervullen kon.
anlgll;;llzto(l:?dcd(!m(tful:'::tc::z:l n(]lltf i‘i“‘_fﬂ"- Hige ]ee}- 1iugcxf, gbae

2 , de Minister, de Koning: niemand



201

wilde mij loslaten. De Koning beraamde zelf het plan, dat ik
van alle lessen ontslagen worden zou en hestuurder van het
laboratorium zou blijven, terwijl mijne lessen door assistenten
onder mijn toezigt zouden worden gegeven, en de Minister en

de Curatoren beaamden dat.

Hoe kon ik het weigeren?
Een paar jaren heeft die toestand geduurd, tot mij duidelijk

genoeg werd te kennen gegeven, dat ik weder lessen geven
moest. 1k aarzelde wel, maar daar mijne liefde voor het on-
derwijs weder was aangewakkerd, dat is: — want het geldt
een eigendommelijk professoraat, — daar ik mij weder in staat
gevoelde, om elken dag het grootste gedeelte van den dag
in de werkplaats met jonge menschen te leven, beproefde ik
het. Het ging goed, en ecenige volgende jaren leefde ik daar
weder als weleer en gaf ik mijne lessen dagelijks.

Wie meenen zou, dat ik, in de periode van 1851 tot 1856
— mijne verhandeling over den wijn heb ik in 1855 uitgegeven,

die over de wvoeding van Nederlanders in 1854 — niet anders
naar buiten heb gedaan, is in volkomene dwaling. Het is voor
ooral

cen deel de drukste tijd van mijn geheele leven geweest; v
ik geene lessen gaf. Mijne bemoeijingen van dien tijd
maar in iets anders.

at die bemoeijingen oorzaalk zijn geweest
e en het tijdelijk niet geven

toen
spraken niet in chemie ,
Men heeft gemeend, d

van het minder leven in scheikund
Het is onwaar. Men dwaalde ook hier.

t ik hier zal treden in
¢ ik toen naar hart en

eene on ;
hoofd gekraakt was, maar ik heb te verklaren, dat de bemoei-
die ik thans ga schetsen en die invielen in de levens-
1 geen 0pZ
fgelcid. Integendeel , die be-

van lessen.
Niemand zal van mij verwachten, da
twikkeling der redenen, waardoo

Jingen,

periode , waaryan ik spreek , i1 igt mij van de vervul-
ling mijner ambtspligten hebben a
moeijingen hebben mij nieuwe kracht gegeven en mijne oude,
die tijdelijk sluimerde, mede lnugzamerhaud doen terugkomen.

Mij is, van mijne jeugd af, eene Wwarme liefde voor Oranje



202

bijgebragt, en de vaderlandsche historie heeft mij in die liefde
bevestigd. Geen volk heeft eene schoonere geschiedenis dan het
volk van Nederland, en Oranje staat bovenaan in die geschie-
denis als eene ster van de eerste grootte. Macauray heeft het
juist gezegd, zoo als het is.

En het ons dierbare voorgeslacht?

»Zoo verr’ gelouterd gond het koper gaat te boven,
,De gloed van 't edelsteent’ den glans van glas kan dooven,
,In geur zieh de ananas op bes of noot verhelt,
»Het maagdlijk zilver ’t lood in aanzien overfreflt;
.Zoo verre ook overtreft, in luister, gloed en waarde,
,Der vaadren heldendaan die van elk volk der aarde! .
s JJal aller glans verdwijnt in neevlen, mist en nacht,
. Bij de onverdoolbre Zon van Hollands Yoorgeslacht.”
HELMERS,

Met alle jongere menschen was ik liberaal geweest, en die
jeugd had mij in 1848 niet verlaten. Maar de liberaliteit van
ik evenmin, zooals die in Nederland werd op-

1848 verstond
Frankrijk, Pruissen en Hongarije die toen

gevat, als zooals
vertoonden.

Als oude republikeinen, met Oranje aan het hoofd, is elk
historisch Nederlander liberaal, en dat wij thans een Koning
hebben, verandert den grond der zaak niet, want die grond is:
liefde voor en van Oranje, en vrijheid onder Oranje.

De bewegingen vé6ér den Belgischen afyal had ik bcl@ﬂfdr
en met de akeligheid in mijn gemoed van den rampzaligen
Franschen tijd, onder Narvorrox I., zag ik alleen uif naar eel
cerlijk gezag, uitgaande van kundige menschen, en was dus;
nu wij een Koning hadden, monarchaal; hadden wij een Prins
gehad, dan ware ik prinsgezind geweest.

.Ik was monarchaal, ook omdat ik wist, dat de krachtige
dingen van &u man moeten uitgaan, dat alle dingen, die uvit
v-(:-rgaulcriugeu komen, met de fouten der meerderheid behebt
;g;:}.m:m;"méj;ug:dt:gﬁ\:f@::;itS;:iu::::;i:]:: ]-l;;d ik do.n J)‘u;{fanm.cm
derheid moesten ré’ N db o Sonlieg bu. i

genomen worden, omdat de meerderheid be-



203

staat uit alledaagsehe menschen, en witte raven zeldzaam zijn.
: Invloed te geven aan het volk in vergaderingen kwam mij
in dezen tijd voor een klein land, als het onze, minder wensche-
lijk voor, dan een eerlijk eenhoofdig gezag, mits openbaar en
verantwoordelijk voor Staten-Generaal.

Wat een hoofd beteckent, zoo men in dat hoofd niet veel
magt concentreert, had mij de vaderlandsche geschiedenis genoeg
geleerd; de Gedeputeerden te velde waren mij ook niet onbe-
kend gebleven, evenmin als de Edel-Mogende Heeren van ouds
met hun gekibbel en gekrakeel.

Aan wettenmakerij — dat perpetuum mobile — heb ik nooit
veel gehecht, maar wel aan zin, aan intentie. Scholen, volksop-
voeding, dat waren in mimn 00g de momenten; en als gij dan
het volk best opvoedt, in goeden zin, en kundig en nijver maakt,
dan moeten de bestuurders wel goed zijn en goed handelen.

In zooverre zou ik nog veel meer hechten aan beste scholen
in allerlei rigtingen, dan aan Staten-Generaal.

nooit in mijn leven &n oogenblik in de meening
en, van de vorsten

dat dat heil van

[k ben
geweest, dat het eigentlijk volks-heil van hov
of van de mijne Heeren komen moest, maar
het voll natuurlijk schuilen moet in dat volk, en, zoo het nog

dan ten minste de bronnen van heil.

geen leil i8,
als wij Ne-

Hoe kon een afstammeling van republikeinen, z0o
derlanders zijn, anders denken?

Fen vorst moet het goede, dat in zijn volk leeft, weten te
concentreren, te leiden, zooals cen veldheer den moed zi.j.ncr
soldaten. Armoedig zal de veldslag uitvallen, z00 de krijgs-
knechten lafaards zijn, al is de aanvoerder ook een held zonder

wederga. ot
Maar evenmin als de moed van alle soldaten ZO er hoofdman,
en kundigen aanvoerder,

zonder leidsman, zonder yerstandigen
erw

oor

inning , evenmin zijn de

voldoende is voor eene zekere OV
deugden van een volk genoegzaam v een goed volks-leven:
ik zeg niet voor persoonlijk leven, maar yoor volks-leven. Voor
1 sehepper van deugden voor het

polks-leven hehoort niet een
volk, maar con leider van de deugden die het volk heeft.
b



204

Die leider moet wezen een persoon, even als bij een veld-
slag. Geef dien persoon, dien volksleider, dien vorst een raad
en adviseurs, zooveel gij wilt; geef hem zelfs controleurs to
zekere mate; maar Aij moet de kracht hebben, om ten goede t€
leiden ; en, zoo gij die kracht aan hem onthoudt, door hem
door vergaderingen te omsingelen, opdat hij geen kwaad zal
doen, doodt gij tevens datgene in hem, waartoe hij hestaat.

Zoek mnaar de middelen om vorsten als veldheeren te om=
ringen met raden ten goede, maar geef vrijheid aan heiden i
het goede, want dan alleen kunnen zij volbrengen, wat hun
gemoed in hen getuigt ten beste der bona causa.

Hoe zal een wvoll: vrij zijn, zoo zijn vorst aiet vrij is?

De zaak is moeijelijk, maar ardua quae pulchra.

Derhalve was ik in 1848 gekant tegen dat toen bestaande
drijven, en omdat het van eene partij uitging, was ik er onbe-
paald tegen, want ik had een diepen afkeer van elke partij,
als de pest voor ecen land. Mijn Vader had mij dwaasheden
genoeg medegedeeld van de oude patriotten, om elke partij te
schuwen als de pest.

Het kon wel zijn, dat in 1848 eenige veranderingen wensche-
lijk waren in onze Staatsregeling, maar ik wist wel uit de
historie, dat de wijze, waarop die veranderingen toen geschapen
werden, tot geen goede gevolgen leiden kon, en de uitkomst
heeft het dan ook bevestigd.

In den eersten tijd na 1848 nam ik geen ander deel aan de
bestrijding dier wijze, dan door uit te geven brochures 0ver het
verwaarloozen van wetenschap en kennis van wege de nieuwe
heeren. Ik heb ze reeds bladz. 153 aangehaald. In de (Commissie
ter herziening van de geneeskundige weften en verordeningen
had ik nader kennis gemaakt met die verkeerde wijze. En toen
Tuorseckr aan het bestuur kwam en het Instituut supprimeerde,
schreef ik mijn Open brief aan dien heer.

De wijze van doen in de wet op het zout vermecrderde mijn
afkeer van die verkeerde methode en ik sprak dien afkeer lnide

uit. Maar ik blecf altoos nog op het gebied van wetenschap
en Kennis.



205

Doxpers, in zijne lofrede op Scnxeevooar, doet het voorkomen,
alsof ik aan het hoofd stond van het zoogenaamde jonge Holland.
Murper bezat al de elementen, om hun afgod te worden.”

Opmerkelijke woorden! Wie heeft het jonge Holland warmer,
levendiger, langduriger bestreden, dan ik? Ik heb tot datjonge
Holland, of tot de daartoe behoorende jeugdige medici, geene
andere verhouding gehad, dan tot Scnxeevooar en HEwe, en
dan nog slechts in gewoon maatschappelijk verkeer, nooit ver-
bonden door eenigerlei bijzom]cren band.

Deze afgoderij behoort dus weder tot de zonderlinge illusies,
waaraan Doxprrs zich heeft overgegeven: ik was en hleef vrij
band hoegenaamd tot iemand van dien
kring in eenig politiek opzigt. Voor de Gids — een der eerste

meteoren van het jonge Holland — stond wel mijn naam met
maar ik heb er wiet én woord in

man, en had geen ver

de namen van vele anderen,

geschreven.
Daar kwam de Pauselijke alloeutie in 1853. Met duizenden
in het land was ik verontwaardigd over de indeeling van het

brandstapels vrijgekochte Nederland ,
alsof het een Pauselijk rijk was. 1k teekende met duizenden

cen adres daartegen, meer niet. En toen ik in de Gids —
zen als de auteur van die

door zooveel bloed en

de Aprilbeweging — werd aangewe
beweging en van het Utrechtsche adres, dat het eerste was,
ik dit in de Nederlander van die dagen, er bijvoe-
ecne onnitsprekelijke eer zou reke-
o dat ik niets

webrlegde
gende, pdat ik het mij tot
Snen, zoo ik waarlijk daarvan de auteur was, ma
,meer gedaan had, dan teekenen.” Zoo was de waarheid.

Koning Willem IIL had eene school opgerigt op het'Loo, en
met anderen ook mij fot Regent er van benoemd , en ik werd
met andere goede manneit, met de zorg over

uit het hart des Konings gesproten- :
ne andere annbeveling, dan dat ik

yrij en onafhankelijk man

nu vertrouwd ,
eene school,

Voor deze dingen had ik gee
orvulde en een
oogde.

1tie,

mijne ambtspligten v
was, die nooit zijn voordeel be

In de dagen der Pauselijke alloct :
beweging Wa%» hadden Regenten der

toen Utrecht al in volle
school eene vergadering

9



206

op het Loo. Drie yrienden bespraken daar den toestand; i.k
was er een van. De anti-ultramontanen moesten zich yereenis
gen, was de slotsom. Utrecht, als de stad, die in volle be\\::a-
sing was, werd tot centrum gekozen, en ik werd vriendf{l.uk
helast met de organisatie van een kring te Utrecht, die ziné
vertakkingen hebben zou door het gansche land.

Te Utrecht teruggekeerd, sprak ik er dadelijk een paar .‘“’r"
lijke mannen over: er hadden zich reeds sommigen vereeulgﬂc}
wij sloten ons aaneen en de Vereeniging Koning en Faderland
was daar. Elk onzer schreef aan zijne vrienden elders, €1
binnen korten tijd hadden wij overal onze correspondenten:
En toen na het Amsterdamsche adres, waarop de namen vtl:ll
52,000 onderteckenaren geplaatst waren, terwijl de Koning 1t
Amsterdam was, het Ministerie Tunorseckr ontslagen en de
Tweede Kamer ontbonden werd, waren wij in Koning en Vader-
land gereed, om op zeer vele plaatsen de verkiezingen te leiden
en deze te bepalen, wat wij dan ook gedaan hebben. '

Van die Verceniging ben ik jaren \'oorzitt.t‘ar geweest, en .llf
was daarin gezeten met de beste en de eolrhl‘jkstc mannen. Ik
heb er volop in genoten van vaderlandsliefde en van goeden
Nederlandschen zin. .

In 1853, in het najaar, kwam de Koning te Utrecht. 1k wa-B
toen Rector Magnificus, Aan overleggingen met den Bul']gzt
meester Krey, hoe de ontvangst regt goed te malken, heeft h
toen mniet ontbroken, en de Koning heeft er altoos over geroepen.

Eeéne zaak stond boven alle andere bij Koning en Vaderland
vast, dat er toen in Utrecht oranje moest gezien worden.
Wij zouden den Koning een album aanbieden. Ik schreef de
woorden, het album werd ter teekening gelegd, en den laatsten
dag van ’s Konings verblijf trokken eenige honderden aanzien-
lijke mannen van Utrecht, waaronder roomschen en oud-room-
schen en jaden, over straat met het album, naar den Koning,
eene Commissie aan het hoofd, met groote oranje-sjerpen, en
alle overigen met oranje-linten. Mij werd opgedragen, bij de
overgave van het album het woord te voeren. Het geheel
is door den goeden PipNeMaN, naar s Konings wil, in eene



207

schilderij gebragt, geplaatst op het Stadhuis te Utrecht.
die schilderjj de figuur van den spreker ziet, ziet
zijn professoraat zal nederleggen.

groote

Wie op
er niet in, dat hij na !/, jaar
Mijne vaderlandsliefde hield mij wakker; de chemie kon het toen
niet doen.

De werkzaamheden, aan de verhouding van Bestuurder der
Vereeniging Koning en Vaderland verbonden, waren in den
eersten tijd vele en volerlei. Hen der Bestuurders is er onder
bezweken on een ander viel weldra onder soortgelijke bemoei-
jingen, bemoeijingen, die enkel uit liefde voortsproten. Die Ver-
eeniging had allen invloed en meer dan il hier opnoemen
kan. Zij was natuurlijk zeer gehaat bij de zoogenaamde libe-f

ralen en bij de ultramontanen, en elk lid van haar evenzoo

gehaat, voor zooverre men
die niet onbekend kon blijven, concentreerde dien haat in zich.

Ik heb er mij nooit fs van aangetrokken, en kon dat niet doen,
want wij waren onbepaalde bestrijders van hetgeen toen zoo-
genaamde liberalen en ulframontanen zamen voorstonden. Op
straat werdt gij door uwe tcgcnstmu]ers met ecn oor aange-

zien; in bijeenkomsten met uwe tcgenstuudcrs werdt gij vol-
komen veroordeeld, en in de Arnhemsche Couranten de Noorid-

Hollandsche Tijd dagelijks bij name verguisd.
om de wapenen steeds meer en meer

Dat waren dus redenen,
Maar

te ‘.-;c:hcrpcn: en ik verzeker u, dat zij gescherpt werden.
streden niet oneerlijk. Voor ons zelven niets te winnen,
onzen pligt in oud vaderlandschen zin een goeden
o staan, dat waren onze grondslagen.

naar de leer van den tcgen\\'oordigel‘l _tijd,
als eerzuchtig en bogeerendc l\II-II]'Btel'
te worden. ILler was er niet mede te behalen, wel vorgm?‘l"g,
en wat mij is aangeboden van hooge betrekkinger, ';”"b ’]k l’{"“‘” de
hand gewezen. Wie kan iets aanwijzen; dat ik er (‘}‘;’_0" 3 “"]"9“
heb? Die het weet, moet het zeggen Dus hebt Gij mij gelas-

!
terd, jaren achtereens; dat hebt Gij!
waarom deedt gl

wij
maar naar
geest voor t

Men heeft mij,
toen dagelijks aangewezen

dat? Maar pijn hebt gij

Mijn goede meit

mij niet gedaan.

bekend werd. Haar Voorzitter,

A



208

Tijd, geld en kracht heeft mij die bemoeijing, die jaren heeft
geduurd, in overmaat gekost, en ik heb daarvoor noch iets
begeerd te ontvangen, noch iets bekomen, dan de voldoening
van wel te doen, en overigens verguizing bij de tegenstanders,
en deze zoo meer of min door het gansche land. Heil Ul

Behalve onderscheidene brochures heb ik toen cen tal van
hoofdartikelen in twee Couranten geschreven, in eene hef meeft
en soms dagelijks, brochures en artikelen, waarvoor ik mijn
naam niet behoefde te zetten, want elkeen kende mijn stijl,
dien ik nooit verzaakte. Daarbij dan vergaderingen, eene zeer
groote correspondentie en overleggingen met vrienden: ik had
mijn werk in overvloedige mate, toen ik een tijd lang niet over
chemie schreef en ik geene lessen gaf, omdat ik daarvoor foen
niet geschikt was. '

Heeft de Verceniging Koning en Vaderland goed gedaan?
Zeker:; maar geen goed genoeg. Hare beginselen hebben niet
blijvend gezegevierd.

Ons streven in Koning en Vaderland was, al wat anti ultra-
montaansch was onder onze vlag te vercenigen; dan waren wij
van zelf gekant tegen de zoogenaamde liberalen van die dagen,
| die zich toen, even als bij den Belgischen opstand, met de ultra-
montanen vereenigd hadden. Ons streven kon dus uif den aard
der zaak niet anders wezen, dan tevens protestantsch. Ik Your
mij hield dit beginsel onwrikbaar vast, en cenigen met mij:
protesteren tegen ultramontanisme en zijne verwanten. Maar
daar onze grond was protestantsch, meenden wij, dat Wi al
wat protestantsch was zamen moesten vereenigen. Geen gecte-
geest, maar vereeniging van alle protestanten.

Alzoo waren wij ook verbonden met die protestanten, die
toen onder verschillende vormen Groenianen heetten. Verbon-
den; é&n zijn wij nooit geweest. Denk u armen en beenen en
hoofd en borst en buik tot &n geheel vercenigd. Zoo hebben
wij onze Verceniging opgevat; dus werd een arm nooit hoofd,
en een been nooit borst.

Is eene vereeniging van protestanten op vaderlandschen hodem
ongeoorloofd: waarom heeten zij dan allen protestanten Koning



200

wij verbonden waren, Grroeniaansch
, . f 4 . -

genoemd, en ik werd bepaald als een huichelaar in de Couranten

ten toon gesteld, daar men van mij wel wist, dat ik de mee-

niet toegedaan was.

ol vooruitdringen van socte-geest "/
,'.lll

en Vaderland werd, omdat

ningen van den heer GROEN

In onze kringen heb ik
met andere vrienden krachtig tegengehouden, zoodanig, dat,

toen die secte-geest het hij Koning en Vaderland niet winnen
kon, zijne aanhangers ons verlieten. Daarmede was onze eeu-
heid gebroken en ons doel naar eenheid in rook opgegaan.
Wie zich om voordeel verecnigen, zijn zamen sterk en een-
dragtig. Wij waren yrije mannen, hadden van niemand een
mot d'ordre en praatten elkander niet na. Daarbij geene af-
geene bepalingen; in de woorden Kouing en Vaderland 7
Daaruit vloeide dus voort, dat elk,
oorgestelde dingen vereenigen kon,

gpraken,
lng' onze geheele grondwet. :
die zieh niet vrij met de v
uit de Vereeniging trad.

Zoo kwam er te vecl
Vereeniging zwakker.

Voor mijn deel trad ik af, nadat ik ecne restitutio in integrum
voor onmogelijlk houden moest; en terwijl ik al eene poos mijne
politische kool geplant had, v66r Simoxs Minister werd, en toen
regt wakker werkzaam werd, heb ik met den val van
moeijingen aan de wilgen gehangen.
as er voor de eerste toekomst L
an Koning en Vaderland.
een tal van podzijen en
o menschen, en ik heb er mij
aaf man zei mij eens, dat het

mutatie in het bestuur en werd de

weder
Sinoxs mijne politieke be
Met het aftreden van SIMONS W
niets meer te doen in den geest v

Deze mijne bemoejjingen hebben
nitgelokt, ook bij goed

zoor mede geamuseerd. Een br
toch niet goed van mij was, z00 bij den Koning aan te dringen

op grondwets-herziening. Nu heb ik in min gansche leven i
niet één woord met den Koning over iels van de grondwet ge-
sproken, en mijn antwoord aan dien braven man was dus: ydat

»is nog lang zoo eorg niet, als daf uw 1
,China worden wil.” Zulke antwoorden aaf ik altoos, want het

Jkwam toen op handelen aan, niet op praten. En wie overtuigt

anderen door woorden?
14

spoken

pgsonaar keizer van .



——

§ - & -
!(11‘. Tweede Kamer tot de wetgevende magt;

210

Het is aardig van de wereld, hoe zij construeren kan; men
kan er uit zien, hoeveel poézij er leeft in elk mensch. Een half
woord, een schijn geeft eene wereld vol elementen aan die
poéten, en er ontstaat eene geheele historie, waaraan slechts
de versmaat en het rijm ontbreken, en dan nog eene kleinig-
heid: waarheid.

Oneerlijk ben ik, zoo verre ik weet, in niets geweest; dat
heb ik in mijne jeugd ook niet geleerd. Maar eerlijker, dan ik
in mijne politicke bemoeijingen was en tot het einde gebleven
ben, kan niemand wezen: ik stond met eerlijke mannen een
zuiver beginsel voor, een beginsel, door de historie weijkt; ik
streed voor dat beginsel met eerlijke wapenen, beoogde er niets
persoonlijks mede, lachte om de miskenning en verguizing, en
eindigde, toen ik zag, dat ik geen nut meer doen koun. Mijn
laboratorium, dat ik verlaten had, was na al die bemoeijingen
hot eenige, dat ik weder begeerde. Wie heeft er nog wat te
zeggen?

Hoe gaarne zou ik hier de namen noemen van de vele uit-
nemende mannen, die met mij hebben gehandeld. 1k durf zeg-
oen, zij waren uitstekend. Maar ik moet hier zwijgen, daavr
il miet de vrijheid heb bekomen om die namen te openbaren.

Zoo Nederland zou bestuurd worden naar den geest van
Koning en Vaderland, het zou in elk opzigt zijn een vri land,
vrij voor elkeen voor de wet, vrij in zijne godsdienst, yrij in
elke goede rigting; het zoun mot zijn cen land, waarin ultra-
montanen en fortuinzoekers gezag hebben; het zou zijn eel
land met eene vrije constitutie en met veel kracht in Oranjes
het zou niet zijn een land, waar men eene Tweede Kamer heeft,
die wil mede regeren. Naar Koning en I’mh'rluml.hehoarde

de uitvoering be-
y bij den Koning als Oranje-man, afstam-
n I : i

1eling van Winnun dnn Zwijger, den krachtigsten, maar tevens

den  vrijzinnigsten anti-ultramontaan uit de geschiedenis van
alle volken.

266 was

hoort bij den Koning

de Vereceniging Koning en Vaderland. Wie heeft
er nog wat te zeggen ?



211

at ik uit het oogpunt van mijn belang

wijs gehandeld heb, mijne hand te steken in het wespennest
der politiek. Het belang eischt tegenwoordig meer omzigtigheid,
dan ik ooit gehad heb. Ik heb het nooit verborgen, en indeze
dat ik — zoo zij goed waren in zich zelven —
mij ligt overgaf aan voorkomende zaken, en eerst later ont-
dat ik alweder het cireumspice verzuimd had.

Hier echter zou ik, meen ik, nog op dezen oogenblik (1877),
z00 de omstandigheden dezelfde waren als in 1853, weder han-

delen als ik toen deed, al had ik ook thans al de ervaring,

53 van het onyruchtbare van mijn streven heb be-

Ik zal niet beweren, d

schets evenmin,

waarde,

die ik na 18

komen, vooruit.
Fr is eene cerlijkheid, die men niet nalaten kan,

zo niet nalaten mdg.
700 oordeel ik nog over mijne bemoeijingen in de Vereeni-

g Koning en Vaderland.
En wat de afkeuring aangaat, mij daarover geworden : ronduit
gezegd heb ik mij altoos geruster bevonden bij blaam dan bij
lof. Kixker zegt van BILDERDIIK: yeerst komt de aai, en dan
2040 kneep.” Is het niet tamelijk algemeen 200 in de maat-
schappij ?

Mijne medestanders mef mij: wij hebben in Koning en Va-
derland in het klein gedaan, wat Horprsk ons in het groof

s00 duidelijk teekent:

omdat men

il

ig neen — nict ons gewisse,
dsten verwijts!
n de erfenisse

»Neen, eeuw
Dat woord des grieven
= Neen: — wij aanvaarde
,Des tachtigjaargen worstelstrijds!

L, Wij willen niet met holle kaken,

,Die van den gloed der schaamte blaken,
Vaadren tomben staan,
emdling zelfs zou spreken :
¢l d’aard gebleken —

£2102

hebt gij gedaan?

2

,Aan onzer
Waarhij de Vre
wuHun daden zijn he
Nu antwoordt — wat

»

By



212

In 1854 gaf ik, behalve de brochure over de Voeding van
Nederlanders , met vax prr Boox Mescn en Ruxe bij de Aca-
demie te Amsterdam ocone verhandeling Over de oorzaken der
zelfontbranding. Mot 1855, toen ik een stuk over den Wijn
schreef, dat in het duitsch werd vertaald en in het engelseh,
begon weder mijn lust tot experimenteren, en bij het hervatten
van mijne lessen in 1856 nam die toe. Als vroeger werkte ik

weder in het laboratorium , zoodanig, dat ik in 1857 reeds

weder eene nieuwe reeks van stukken ging uitgeven, hetgeen
geschiedde onder den tite

L van Scheikundige Verhandelingen en
Onderzoekingen, waarvan drie deelen en een stuk

In die Verhandelingen en Onderzoekingen komen, behalve
kleinere stukken, van mij voor: de Essayeermetiode van het
zilver, in het hoogduitsch vertaald ; het Bier, in het hoogduitsch
en het fransch overgebragt; in 1864: et Scheilundiy gebonden
water, en in 1865: de Scheikunde der droogende oli¢n, in het
duitsch vertaald. Bij de Koninklijke Academie gaf ik jots Over
de condensatie van stilstof door de planten.

In 1859 begon ik ecen werk over de Seheikunde der bowwbare
aarde, schreef het in dat Jaar af, en liet het drukken in 4
deelen in 1860. Het werd in het hoogduitsch vertaald en cene
andere, verkorte editie gaf Groy, Tk kan naauwelijks zelf
gelooven, dat ik die 4 deelen in één jaar geschreven en in
datzelfde jaar er alles voor gelezen heb, wat er voor gelezen
is, en het is toch waarheid , dat ik véér 1859 geen lotter daar-
voor op het papier had. Maar ik werkte er ook al den tijd
aan, die mij van mijne lessen on van mijne practisch-chemische
oefeningen overbleef, Ik had van de wereld genoeg gezien,
om met een kring van eenige uitnemende vrienden gelukkig te
zijn en daarbuiten niets te zoeken voor het hart. En voor het
hoofd, daarvoor kon ik Op mijne kamer zorgen naar mijn smaak.

Mijne lessen gaf ik met de frischheid der jeugd, en als ik
daar maar weder voor mijne tochoorders stond
of ik van hunnen leeftijd was. In yrijer tr

er moeijelijk chemie worden onderwezen,
en ik deed het,

het licht zagen.

, was het, als
ant en vroljjker kan

dan ik het toen déed,
als ik daar stond, van harte, Mijne lessen



213
waren dan ook altoos best bezocht, en ik had ook toen eene
die volkomen was.

liefde van mijne discipelen,
toen ik Utrecht verliet, tot

Dat is zoo gebleven tot 1867,
den laatsten dag.

echt mag ik wel in het bijzonder
dere; dat gaat zoo het eene
e is de slotsom van die

Over mijne diseipelen te Utr
en, Elk jaar bekomt gij an

handel
het andere jaar na. Welk

jaar voor,

heweging ?
Een Hoogleeraar in propaedeutische wetenschappen heeft de
en van de gymnasién of

jonge lieden dadelijl, zooals zij kom
anig is zijne stelling geene breede

waar van Staatswege het voor de
Hoogescholen voorbereidend onderwijs bijna wordt losgelaten.

De Academién en Athenaea leven nog naar de Besluiten van
1815, en toen er vo6or eenige jaren eene wek werd aangenomen
op het Lager onderwijs, werd er in de Staten-Generaal geen
woord gesproken van tijdgeest of volksgeest, van den aanleg
van den mensch en van hetgeen lager onderwijs eigentlijlc moest
wezen. De geheele zaak was eene partijzaak geworden, en men
was enkel vervuld met de woorden Christelijle beginsel, die de
vAx Rapparp er nog wist door te krijgen. Bij de behan-
Middelbaar onderwijs is er meer over
t grondig. In onze Staten-Gene-
die daarvan eenige kennis hebben.
1872; in de Getuigenis, 1876,

andere inrigtingen. Als zood
en zoker niet in Nederland,

goede
deling der wet op het
onderwijs gehandeld, maar nie
raal zitten zeer weinig leden,
(Deze woorden zijn geschreven in
heb ik hierover nader gehandeld).

einige nitzonderingen

De jonge lieden komen dan ook, op W
na, gebrekkig voor natuurstudie voorbereid aan de Hoogeschool,

en wie meent, dat een Professor in propaedeutische natuur-
wetenschappen zijne wetenschap als hoogere wetenschap voor-

draagt, dwaalt volkomen.
De bijzondere oefeningen, die ik met mijne discipelen gehou-
dan ook de voornaamste mid-

den heb onder eene cigaar, zijn
delen geweest, om hun iets goeds bij te brengen; op de lessen,



214

waar yrij wordt voorgedragen, heb ik wel eerlijk gestaan,
maar zonder die bijzondere oefeningen waren de vruchten
schraal geweest.

In die bijzondere oefeningen en door de vrije practische oefe-
ningen, waar men bij elk discipel rondgaat en over zijn werk
spreckt, is altoos een band tusschen hen en mij gelegd van
vriendelijkheid en welwillendheid, Van vormen tot deftigheid,
van verwaandheid heb ik altoos cen afkeer gehad. De jeugd
is vrolijk, en in die vrolijkheid moet men yan harte medegaan.
Maar uwe discipelen zijn ook geheel aan uwe zorg toevertrouwd,
zij zijn menschen, en aanstaande burgers van den Staat. Gij
zijt hen een weinig in kennis en Jjaren vooruit; niet veel, want
de wetenschap is oneindig en het leven van den mensch is
oneindig. Van waar dan deftigheid of verwaandheid ?

Onder mijne discipelen heb ik altoos het gemak gehad, dat

men heeft, wanneer men zijn kamerjas en zijne pantoffels aan

heeft. Maar de propacdeutici voor de geneeskunde heeft men
slechts 2 jaren, wanneer zij u verlaten, en gij ziet hen dan
zelden meer, behalve op straat. Dat is te bejammeren, en wat
ik er ook tegen gedaan heb, niets heeft gebaat.

In den eersten tijd te Utrecht gaf ik ook lessen in de phar-
macie, die voor het o

mdidaats-examen in de genceskunde ge-
vorderd werd. De. oude heer pg Fresery had met Bruasass
en DRIESSEN (te Utrecht, Leiden en Groningen) bij het Besluit
van 1815 zitting bekomen in de nieuwe wis- en natuurkundige
Faculteit en in de geneeskundige, dus in twee Faculteiten. Toen
ik in 1840 te Utrecht kwam, had ik alleen zitting in de eerste,
niet in de laatste. Er werd mij gevraagd ook pharmacie te
onderwijzen, en ik deed het, onderwees tevens pharmacologie
(later aan Prof. Hanmixa afgestaan), en zou dan bij het medisch
candidaats-examen komen, om daar pharmacie te ondervragen:
daarvoor zou ik hebben eene adviserende stem. Ik deed het,
maar het was weder niet wijs van mij.
Wanneer eens de phar
werd geacht? Die vy
weder, zooals altoos

Hoe zou het gaan,
macie bij mijne collegen van geene waarde
aag deed ik mij vooraf niet, Ik ging al-
in mijn leven, op goed vertrouwen en



It

21

daarheen, en spoedig bleek het, dat ik
Mijne lessen over chemie waren in vollen
o kon ik maar niet doen waardeeren. De.
er niets van en wisten op de tentamina
en examina niets. Dan kon ik ook geen gunstig advies geven.

in de geneeskunde dachten als de studenten;

Mijne collegen
de candidandus werd candidaat, en ik sloop naar huis, weinig

teyreden over de collegialiteit.
Vooral was het SUERMAN, die mij daarin tegenstond als hij

meende, dat een jong mensch candidaat moest worden, nam hij
het mij euvel, lviseerde. En toen

als ik daar anders over af
finaal door de geneeskundige Faculteit werd uitgesproken , dat
pharmacie er niets toe deed,

zonder om te zien,
niet wijs had gedaan.
bloei, en de p]mrmuci
jonge lieden leerden

nam ik mijn afscheid van de

de
aculteit en tevens van de phar-

examens in de genceskundige I
macie voor de studenten.

Het was cen gevaarlijk spel,
uw geheele optreden

dat ik daarin gespeeld had.
ann eene Hoogeschool moet
punten moet gij niet laten zien, en
ken, of gij zijt verloren. Zoo is de
i ging het mij met pharmacie 200 piet; integen-
udenten daarmede niet meer ophield, was mijne
ngenamer, en ook mijne lessen over physio-
ik voor medici jaren gegeven lieb, werden

Uw onderwijs,
cene eenheid zijn. Zwakke

in niets moet gi misluk
regel. Gelukk
deel, nu ik de st
stelling vrijer en aa
logische chemie, die
el vlijt bezocht.

heeft men laboratorium

rsten veelal staan in heb practische bij
qualitatieve onderzockingen , de anderen gaan yerder. De dis-
sertaties, onder mijn 00g geschreven; de onderzoekingen, in de
recksen van tijdschriften door mij uitgegevens; de Gereg-
soekingen , die ilc in het licht heb ge-
hoe het met het onderwijs in schei-
kunde gegaan is, aan de Hoogeschool te Utrecht, sedert 1840.
Daaruit zal het blijken, dat ilc uitnemende discipelen heb ge-
had. Het zij mij geoorloofd er hier eenige van te noemen,
sonder cenige keuze, ordeloos, omdat zij mij allen dierbaar zijn.

D. ¢ L. NEELMEIJER, hoofdonderwijzer aan 's Konings school

met ve
Behalve medici
anderen. Blijven de ee

in een chemisch

twee
telijk  scheilundige onder
geven: zij kunnen leeren,



216

te Apeldoorn, die tot voorbereiding voor zijn voortreffelijlc
werk op ‘s Konings last de Hoogeschool van Utrecht en ook
mijne lessen heeft bezocht, is mij steeds geweest een onover-
troffen vriend.

P. J. vax Kercknorr was mij een geliefde leerling van Rot-
terdam. Als kleine jongen kwam hij bij mij rekenkunde leeren,
en later chemie. Overigens is hij autodidact, en legde hij, toen
hij te Luxemburg was, al zijne examens te Utrecht af, en
promoveerde. Vax Kerckuorr, eerst te Groningen Hoogleeraar,
en later te Utrecht, is mij altoos cen geliefd leerling geweest.
Vroeger was hij Professor te Maastricht, en nog vroeger te
Luxemburg.

Cor, Hoogleeraar te Deventer, is een discipel van mij van
Rotterdam, naauwgezet, precies, concies, heusch, kundig. Cor
is mij altoos even aangennam in de herinnering.

Vax per Meviex, thans gepensioneerd kolonel der artillerie,
vroeger docent in chemie aan de Militaire school te Breda, was
in het laatste jadar bij mij te Rotterdam, als officier, om zich
in chemie te bekwamen. Een gemoedelijke, uitnemende man,
van ongeloofelijke volharding en van een braafbestaan. Als wij
elkander later zagen, waren wij beiden gelukkig.

J. H. vax pex Broek, weleer docent in chemie aan ’s Rijks
Hospitaal, Hoofd-officier van gezondheid, is als doctor en officier
van gezondheid bij mij geweest als discipel , indien dat z00

heeten mag. Aangename uren heb ik met hem doorgebmgt?
zijne goedigheid is trouwens examplair.

H. Oxxex, luitenant der artillerie,

fiteerde van een verlof, om in mijn laboratorium te komen
werken, en was later te Delft in chemie nuttig werkzaam in de
pyrotechniek. OxyEx was een mijner beste en frouwste vrien-
den en h(.‘ef‘t mij menigmaal groote verzachting aangebragt in
groot leed; ik heb hem steeds de grootste achting toegedragen.
N. W. P. Rauvwexuorr, eerst lo .

. y eer uftm' te Rotterdam, thans
Hoogleeraar te Utrecht, was mijn geliefde leerling.
beeld van keurigheid en beschaafdheid
Hij heeft eene zware tank op zich g

thans kolonel (1877), pro-

Een voor-
» en een best mensch.
enomen door de plaats yan



217

Miquer, te veryvullen, maar hij zal niets onbeproefd laten, dit
waardiglijk te doen.

Vax Gruns, de geniale vaxy Gruons, Worrerr namelijk, was
mijn discipel en als kind in mijn huis. Vax Geuxs is altijd in
mijn hart de uitnemende WoLrert.

A. Brester, leeraar aan de Hoogere Burgerschool te Delft,
mag ik onder mijne meest gelicfde leerlingen tellen. H. C. Din-
prrs, Hoogleeraar in de scheikunde te Utrecht, de uitstekendo

in natuurwetenschappen en niet het minst in die, welke wis-
kunde behoeven, is mijn geliefde leerling; zijn broeder, helaas
overleden, neemt naast hem een beste plaats bij mij in. T, vax

Dorsnurau, directeur der nieuwe Gasfabriek te Rotterdam, was
mijn geliefde discipel, een beste zoon van mijn besten vriend.
H. Werers Berrizk, thans Hoogleeraar te Utrecht, behoort
onder mijne beste en voor mij zeer best gezinde discipelen.
A. C. Vaeepr, Hoogleeraar te Leiden, was eenigen tijd mijn
leerling en is mij steeds zeer dierbaar. Berrix, Hoogleeraar
to Amsterdam, mag ik mede onder mijne beste leerlingen tellen,
en evenzoo Prace, Hoogleeraar te Amsterdam, die beiden het
Athenaenm tot siernad strekten en het nu (1877) de Univer-
siteit aldaar zullen doen. J. W. R. Tiraxvs, mede mijn geliefde
leerling en uitstekend Hoogleeraar te Amsterdam. A. W. C. Berxs,
geneesheer te Amsterdam, was een best discipel en is een best
yriend van mij. P. Q. Broxpagest, lector in de geneeskunde

te Utrecht, een mijner meest geliefde discipelen, is mij steeds
n genialen

een mijner trouwste vrienden geweest. H. SNELLEX, de
oogheelkundige, thans Hoogleeraar fe Utrecht, herdenk ik

gaarne: een besten zoon van een besten vader.

De ijverige geneesheer Barror te Rotterdam blijft mij in
Hoxogr

nitnemend aandenken; zoo ook Brom CosTER te 's Hage,
te Arnhem, Imaxs, b RiDDER, Suvex en anderen te Utrecht;
een tal door het gansche vaderland, apothekers, heelkundigen
ten platten lande, doctoren. Eenige honderden discipelen had
ik, jonge menschen, die door mijne kundige collegen werden
bekwaam gemaakt, en die ook mijne lessen volgden.

Maar ik moet nog meer uitnemenden noemen. Vooreerst



218

mijn oud-leerling C. L. D. Buys Barror, later mijn geachten
collega. Ik doceerde in den aanvang te Utrecht, onder meer,
ook een weinig geologie, maar nief veel, Na de promotie van
Buys Bartor wenschte ik dat onderwijs op hem te zien over-
gaan. Berst wilde hij niet, maar ik hield bij hem aan. Iij
werd lector en, na den dood van den braven WENCKEBACIH,
mijn collega. Deze beste yriend leeft geheel in mijn hart.

Hij, die de vaart van Nederland naar Nederlandsch Indié
met 14 dagen weet in te korten, — en dat heeft Buys BaLnor
met zijne trouwe helpers gedaan, helpers, waaronder uitstekende
mannen als CorxeLissEx, — hij moet een zegen heeten voor
de menschheid. Veertien etmalen korter op de golven!

Aan Buys Baupor kan ik miet denken, zonder mij de kun-
digen M. C. VERLOREN en J. R. E. vax Laer te herinneren,
mannen, hunne beste krachten aan de maatschappij gevende.
Voorts J. W. Weevers te Rotterdam, A. Prrr te Zaandam en
K. Mars te Rotterdam, alle drie zeer achtingwaardige docenten.
Ik heb nog meer te noemen: A. D. vax Riemspux (den zoon),
thans (1872) lid van het Munt-college, een der meest naauw-
gezette en meest naauwkeurige beoefenaars der wetenschap, mij
bekend. Voorts het corps pharmaceuten in Indié, waaronder
zoovele uitnemenden zijnj en dan nog pharmaceuten in Neder-
land: pr Liexy, vax Tricur, Brouwer, Prruo, VAN WisSELINGH
en zeer vele anderen, die ook ik mogt noemen mijue auditores
humanissimi. En ecindelijk de groote reeks van de reeds van
hier verhuisden, onder welke, zooals het gaat naar de inrigting
der dingen, niet de minst nitstekenden gevonden werden. Rijpe
yruchten vallen af. -

Waarlijk: ik ben een gelukkige geweest, zoo vele goeden
twee en meer jaren dagelijks voor en om mij gehad te hebben
en met hen dagelijks uren te mogen omgaan !

Men heeft mij van den kant mijner discipelen later zeer dik-
werf gezegd, dat de uren, in het Scheikundig Laboratorium te
Utrecht door hen doorgebragt, onder hunne aangenaamste le-
vensuren behoorden.

Ik kan niets aanvoeren, dat duidelijker spreckt dan dit, om



219

te doen blijken, hoe goed zij voor mij geweest zijn, en dat ik
die goedheid dankbaar heb verstaan.

Geen wonder dan ook, dat dit zeer veel naijver verwekte ;
maar alles bleef toch als het was. Wees nooit bang voor na-
jjver: uwe positie wordt er altoos door versterkt, en dat spartelen
is bovendien niet onaangenaam om het te zien.

Onder de voorregten, mij geworden, behoort ook de kennis.
making te Utrecht met uitnemende mannen van elders; met
. Hevk en Nuvsisk uit Indié, Hansex uit Noorwegen, Norrox
uit Noord-Amerika, vax Pranta uit Zwitserland, SonLossperan
uit Wurtemberg, Forcumayver uit Christiania, Jonxsrox uit
New-Castle, en vele anderen. De herinnering aan deze mannen
blijft mij dierbaar. ‘

Van één discipel te Rotterdam (zie bladz. 129) had ik slechts
bezwaren, van twee te Utrecht. De een dezer twee Utrechtsche
zocht goud, de tweede mijn professoraat. De eerste, die twee
boekjes over mij uitgaf, waarvan het tweede het eerste ophief,
is beter dan de tweede: auro loquente nihil pollet quacvis oratio.
De aanval was van ziju  standpunt best op effect berekend:
na het eerste boekje Zzagen twee collegen mij met zeer beden-
kelijke gezigten aan, en ecen zwak vriend schreef er van:
pvet, smet.”

Z66 was het nu niet. Ik openbaarde zijne brieven in de
Geneeskundige Courant, en het tweede boekje kon niet uit-
blijven, waarmede toen elkeen tot lagehen gestemd werd. Ik
zou een jood christen hebben willen maken!

De tweede zei mij, ,dat hij zoo eerzuchtig was, dat als
»gemeen soldaat naar Indié te gaan hem alleen redden kon.”
En mijn antwoord was: 2200 dat uw eenig middel is, ga dan
»dadelijk naar Harderwijk.”

Hij is niet naar Harderwijk gegaan, en ik heb dat steeds be-
jammerd voor hem, want nu is hij ook niet gered geworden,

Wie van eenige honderden discipelen er slechts diie ziet
worden openbare vijanden, hij is gezegend geweest in zijn
werkkring. En bovendien sWee u, indien alle menschen goed
wvan u spreken,”



220

En hier kom ik ongemerkt op den naijver.

Er is eene soort van lieden, die niet zoo voortkunuen, die
gaarne een goed figuur maken, maar er geen raad op weten.
Zij zocken het in iete gegonfleerds in hunne stem, in zekere
emphasis, houden hun hoofd stijf-regt, loopen als paauwen,
sitten vooraan in de Synagogen, hebben altoos het woord, zijn
ondragelijk pedant, en spreken altoos kwaad van anderen, die
stil hun weg gaan maar hen op dien weg ontmoeten. Gaupivs
sou ze obtrectatores genoemd hebben. Audiant haee obtrecta-
tores! 1k, die niet de goedheid van Gauvpius heb, noem ze
schadelijke insckten.

Wie cen in zijne zaak gelukkig Professor in de chemie te
Utrecht is, die met zijne discipelen best gesteld is, van Cura-
toren alles ontvangt, die bijval heeft van deskundigen en van
de autoriteiten heuschheid ondervindt: zoo iemand is het juist,
waarop die insekten azen. Als gij niet oppast, eten zij u de oogen
uit. Zij gonzen om u heen, en waar gij gaat, gij ontmoet ze.

,Hooge boomen vatten veel wind,” zei mij eens GraTama,
die brave assistent van vAN pex Broek, die eene meid nit het
water haalde en later in Japan onderwijs gaf (1872). Als hij
mij voor een hoogen boom heeft aangezien, dan heeft hij vol-
komen gelijl, met dit verschil, dat ik dien wind niet gevat
heb, maar langs mij heb doen wegglijden, en meestal, door
het schudden mijner wortels, de aarde losser om mij heen heb
zien worden, zoodat zij beter voedsel konden opnemen.

Dit moet ik in waarheid zeggen, dat wel mijn zeer snel
bewogen gemoed en mijn even snel bewogen physiek altoos
oon of meer momenten zijn medegegaan, wanneer ik door die
insekten gestoken werd, maar dat dit zelden langer heeft ge-
dunrd dan oogenblikken. Mijne vrienden hebben er meer last
ran gehad dan ik. Want eene enkele maal sprak ik'er wel eens
over. Maar in eenzaamheid, op wijne kamer of aan miin arbeid,
zijn nooit insekten komen opdagen, zoodat ik in waarheid zeg-
gen kan, dat zij mij niet gedeerd hebben.

Trouwens, wie het voorgaande heeft gelezen, weet ook, dat
ik er geen tijd voor had.



221

Mij heeft het steeds van den grooten Newrox bevreemd , dat
hij zieh 200 zeer heeft doen bepalen door den jaloerschen tegen-
stand van zijn collega Hooke, z66 zelfs, dat hij jaren zijne Optica
om Hooke niet heeft in het licht gegeven, en vele jaren met
het drukken van zjjne gereed liggende andere manuscripten
gewacht heeft, tot Hookk, die in 1702 stierf, hem niet meor
kwellen kon.

Zeker waren de kwellingen van Hooxs groot en voor Npw-
TON mniet aangenaam. Maar tegenstand vuurt den man aan en
kwellingen zijn hem voordeelig, zoo hij cen gewoon mensch is,

Hij, die er niet tegen kan, heeft cen deel van zijne natuur
niet ontwikkeld, en van Newrox kan dit in volle mate gezegd
worden: als gewoon mensch was hij eigentlijk een kind, en
afwisselend uitnemend zwak of zeer ligt geprikkeld. In ano-
malieén is dat treflende leven rijk.

Zijn strijd met Lumxirz over de fluxie- en de differentiaal-
relening  schijnt even vreemd aan beiden. En toch hebben zij
beiden dien strijd gevoerd. Iliacos intra muros peceatur et
€zlra. De dissenties met Frausreen waren ook regt klein en
onwaardig.

e ga niet zoo verre als de stichtor ‘an de orde der Jezuieten,
die op zijn sterfbed den wensch uitdrukte, dat zijne volgelingen
steeds verdrukt mogten worden. Maar tegenstand heeft een man
noodig, en hoe krachtiger des te beter.,

Wat - eene vrouw buiten haar zelve yoert, namelijk aange-
vallen te worden, al is het ook met de beste wapenen van
waarheid en regt, dat is voor den man levensvoedsel, zelfs al
zijn de wapenen ook van leugen en onregt.

De ergste,. de grofste aanvallen behooren hem hoogstens te
zijn insekten-steken. 1

—————

) Tn het leven van Newroxn blijft mij duister, of zijne ziekte omstreeks
1693, waarin bij 18 maanden in hersenleed verkeerde, gevolg was van te
veel geeﬁtes»inspanning, of van het verbranden van zijne papieren, doordat
zijn hondje {Diamant) eene brandende kaars had omver geworpen, terwijl hij
in de kapel van C-'am&ridge-C‘a{lnge bezig was met hidden,

a0



Niemand zal Liesic onder de insekten rangschikken, en OvVer
hem mag ik dus nog wel een woord in het midden brengen.
Met hem heb ik behoorlijk de rekening gesloten. Ik had hem
te voren gewaarschuwd, dat ik mij niet zoo zou laten behande-
len, als hij het alle chemisten deed, en ik schreef hem daarbil;
Jdat ik hem die kunst van anderen te mishandelen zou aﬁccren-"

Wie de historie kent, weet dat ik het hem afgeleerd heb, madr
alleen voor de chemisten. Na eenige jaren is hij dezelfde me:
thode gaan appliceren op de landbouw-chemisten en landbouyw=
kundigen. In mijne Bowwbare aarde heb ik dat de korte Jagt
genoemd , terwijl ik met honderden scheikundigen weleer naar
de regels der lange jagt behandeld werd.

Hoe weinig ik van genootschappen houd, kan daaruit blijken,
dat ik van onderscheiden uitnemende chemisten yan alle landen
in den tijd der lange jagt de nitnoodiging bekomen heb, om
een genootschap op te rigten confra injustum voN LIEBIG,
waarvan ik dan President zou zijn, maar dat ik antwoordde:
ik zal het alleen wel doen,” en ik heb woord gehouden.

Die overigens weten wil, wat mij bewogen heeft, om vol te
houden tegen Liepia en in mijue Bowwbare aarde, in 1860 ge-
drukt, nog evenzoo te schrijven als 18 jaren vroeger, hij kan
daarvan den slentel vinden in het 27ste deel van de Jahresbe-
richten van BERZELIUS, voce Zedelijk onkruwid.

Tr is echter nog eene andere reden geweest, die mij bewogen
heeft, zoovele jaren strijd tegen hem te voeren, namelijk zijn
oneindige dorst fo make money. Niets is mij afzigtelijker voor-
gekomen in een man van wetenschap dan datgene ten eigen
bate aan te wenden, wat tot het algemeen welzijn behoort, en
het algemeen welzijn te stellen achter eigen lust naar voordeel.
Fer en roem kunnen fot zekere mate den man van kunst, van
letteren en van wetenschap worden toogestnan;lc\'cnsondcl‘hf)lld
moet hij zoo goed hebben als elk ander mensch; maar maakt
hij jagt op geld, dan sluit hij zich daardoor buiten den kring
der mannen, .die, zooals Kaxr geleerd heeft, de dingen doen
om de dingen, of liever nog: hij heeft het standpunt ten eenen
male vaarwel gezegd, waarop het Christendom den mensch



223

pligtmatig plaatst, nameljjk uit liefde te handelen in al wat
eenige beteckenis heeft, en in het streven naar zuivere waar-
heid alleen vervulling te zien.

Liesra begon met eene algemeene meststoffe te doen vervaar-
digen, waarvan hij mede de winsten deelen zou: geheime kunst-
mest. Gebruil dit geheim enaee opbrengst zal verdubbeld worden !
zoo riep hij. Duizenden werden bedrogen en van de kunstmest
spreekt niemand meer.

Toen volgde de amorphe chinine. Uit elementair-analyse moest
worden opgemaakt, dat eene bruine, vormlooze stoffe van den
afval bij de bereiding van chinine zoo goed als chinine was.
Een brevet in Engeland moest alweder het voordeel dezer groote
ontdekking aan Liepia verzekeren.

Daar kwam het wvleesch-extract, de schandelijkste van alle
praktijken, waarbij voor hoogen prijs aan de goedgeloovige
menschen eene stoffe verkocht werd, waarin zij, afgaande op
den naam extract van vleesch, gecondenseerd voedsel zagen, ter-
wijl niemand beter wist dan Liepia, wiens naam op de poree-
leinen potten schitterde, dat er geen spoor van voedsel in wordt
gevonden.

Zoo laf was men, dat men op het menu van de officiéele ta-
fel op het laafste eeuwfeest van de Hoogeschool te Munchen
het woord Liesia’s wleesch-extract plaatste, om den man te
streelen, die zich onderwijl te goed deed aan het goud, dat
hem hierdoor gewerd.

Zoo ging het vooral met inventies, die veelal bij compagnons
in de leverantién te koop werden aangeboden, totdat onafhan-
kelijke mannen in Frankrijlk zich om zijn kinderen-doodend
voedsal verzamelden en hem instrenge veroordeeling foeriepen :
wie zijt gij, dat we naam telkens voorkomt op de vierde bladzijde

der duagbladen ? ]
Daartegen strijd te voeren heb ik mijn duren pligt geacht,

en heb ik iets goeds gedaan in mijn leven, dan is het dit,
Het daar aangevoerde heeft op mijne verhoudingen buitens-

lands geen schadelijken invloed uitgeoefend.
De Zweedsche Academie en die van Berlijn hebben mij op-



genomen onder hare corresponderende leden en zeer vele ge-
nootschappen in Engeland, Belgié, Rusland , Duitschland en
elders hebben mij aan zich verbonden, zoo als dat heet. In
Nederland heb ik vroeg het lidmaatschap van het Instituut
bekomen, en nog vroeger dat van de Haarlemsche Maatsehappii
verloren, om eene reden, die ik nog misbillijk in MARTINUS VAN
Miruy en in Reixwarpr. Het lidmaatschap der Koninklijke
Academic en dat van vele andere inlandsche genootschappet
is door mij steeds gewaardeerd, zoolang ik de vergaderingel
kon bezoeken, om den band, die daardoor vaster wordt aange-
haald tusschen de beoefenaars van dezelfde of van aanverwante
wetenschappen. Vooral daar, waar men gemeenschappelijk eef
en drinkt.

Men heeft het indertijd Serrvmer zeer euvel geduid, dat hij
in dat convivere een zeer wezentlijk deel gelegen achtte te zijn
van de jaarlijksche algemeene vergaderingen van het Institunt;
maar men had veilig de proef op de som kunnen leveren, door
de diners, dan gehouden, af te schaffen. Ik zegge u, dat dan
de vergaderingen veel minder zouden bezocht zijn geworden.

Die diners — elk, die er komf, heeft in zijn huis goed voed-
sel, ‘en behoeft daarvoor geen pas fte maken — die diners zijn
voor menschen, die bij een gezond wetenschappelijk hoofd een
goed geplaatst vriendenhart hebben, maar bovendien eene werk-
zame maag en cen goed ontwikkelde tong en gehemelte, juist
yoor den geheelen mensch alzoo ingerigt: het is eene beste
tollurische inventie geweest, en ik denk wel, dat men ze voor-
corst nog wel zal blijven voortzetten, al was Tuoksrcke er ook
tegen. En verloochent gij dan Basin Hann (bladz, 47)7 Elkeen,
die censklaps kan komen in de stelling van een scheepsbeyel-
hebber, zal wel doen, Basin Hauu te volgen. Degenen, die in
andere toestanden leven, mogen, dunkt mij, convivere nu en
dan, en yoor een goed doel.

Onder de bemoeijingen buiten mijn onderwijs en mijn ambt
voor zooverre die betrekking hebben tot de periode yan 1851—



225
1867, bhehoort vooreerst eene tijdelijke dwaasheid, om In den

] itti csche be-
Raad van Utrecht zitting te nemen. Ik heb er het fiksche :
nog meer in leeren waardeeren en er eenige

stunr van Kiey
eerlijke mannen in leeren kennen. Maar geen man van vergi-

deringen zijnde, behoorde ik daar niet. an?ndien kw.a.m er
langzamerhand meer en meer een personeel in, dat mij H.I.Ot
naar den zin was, en mij door lange discoursen ongc.loof'ohjk
verveelde. Kindelijk, toen van stadswege aan courantiers een
subsidie gegeven werd, om zoo te schrijven als zij toen deden,
en ik in mijn beweren, dat het noch taal noch zaken wm:cn,
die daarin voorkwamen, alleen door den Burgemeester Kiex
werd ondersteund, toen begreep ik, dat het tijd was geworden,
om mij daar niet langer op te houden voor niets. Hef goede,
dat ik er gedaan heb, is het in het leven roepen der Grezond-
heids-Commissie te Utrecht.

Op mijn voorstel heeft de Koning voor eigen rekening land-
bouw-voorlezingen doen houden in onderscheiden deelen van
het vaderland. Eene Commissie, daartoe benoemd, de heeren
Gevers vaxy Expreeest, Simoxs, vax pex Bosen van Wilhel-
minadorp en ik, regelde deze zaak, en eenige jonge lieden
hielden de voordragten. Een deel dier voordragten is in druk
uitgegeven.

Onder het Ministerie Sioxs heb ik deel genomen aan eene
door den Koning benoemde Commissie ter oprigting van eene
landbouwschool. Het verslag dier Commissie, door de keurige
hand van Ravwexnorr bijeengebragt, is gedrukt.

Al weder cene Commissie, alweder een verslag, .en ze
Jlieten de zaak zooals zij was.”

Jaren vo6ér mijn vertrek uif Rotterdam tot op den huidigen
dag (1872) duurt eene betrekking van mij voort in zaken, waar-
van de buitenwereld niets weet, en waarmede ik soms ruim
zooveel te doen had als met mijn professoraat, namelijk tot de
Nederlandsche Handelmaatschappij en tot het Ministerie van

Kolonién.
15

I



226

Dominus vaxy Trurey zat véér ongeveer 40 jaren (ik schrijf
thans 1872) op een diner bij den heer Browse, agent der
Nederlandsche Handelmaatschappij te Rotterdam, en werd ge-
yraagd, of hij ook iemand kende, die opium kon examineren.
Vax Trurem, mijn vriend, noemde mij. Het opium, van de
Levant over Nederland naar Indié gezonden, kwam daar — z00
heette het — steeds bedorven aan. De Handelmaatschappij had
alles gedaan wat zij kon, maar de klagten bleyen.

Mij werd gevraagd, het te verzenden opium eens fe onder-
zocken, en als het goed was, er een certificaat van te geven,
en toen dat cenmaal gebeurd was, werd dat onderzoek regel-
matig voortgezet en wordt dit nog (1872). Herst door een man
van wege het Departement van Kolonién en door mij van wege
de Nederlandsche Handelmaatschappij, later alleen door mij
voor de Hooge Regering.

Onder den graaf vax pex Boscu, toen Minister van Kolonién,
was dat onderzoek begonnen. Het was eene zeer winstgevende
zaak voor het Gouvernement, hoezeer opium te rooken uit
geen moreel of hygiénisch oogpunt kan worden geroemd. Het
Gouvernement moest veel van het .voordeel derven, want al
het opium, dat van hier naar Indié verzonden werd, kwam
daar altoos — zoo heette het — bedoryen aan, en de pachfer,
die 100 kisten hebben moest, zeggende, dat er 20—30 bedor-
ven onder waren, bekwam er 120—130.

Na mijne analysen en mijne certificaten bleef alles het oude;
het opium werd van hier best verzonden, maar de klagten
daarover uit Indié waren dezelfde.

Ik was desperaant, en hoezeer ik toen nog enkel voor de
Handelmaatschappij optrad, ging ik er toch met den Minister
vAx pEN Boscn over handelen, hem zeggende, dat ik wenschte
van dat onderzoek ontslagen te worden, daar ik op die wijze
toch geen vertrouwen behouden kon.

Vasx pex Boscn lachte mij uit. ,Weet gij dan niet, dat velen
ohiet naar Indié gaan, om daar versche lucht in te ademen?”
zeide hij mij.

En toen ik hem vroeg, wat hij met die versche lucht wilde



227

zeggen, lachte hij nog meer en zei mij: ,ga maar stil voort,
,z00als gii doet; het zal wel beter worden.”

Die versche lucht bleef mij bij. J. €. Bavp volgde vax DEN
Boscu spoedig daarna op, en ik stelde hem voor, daar de hazen
en patrijzen wel gebraden in luchtledige kisten in Indié goed
aankwamen, al het opium daarheen in luchtledige kisten te
doen verzenden. Van hier zou het goed verzonden worden;
onderweg kon het niet bederven, en dan een besluit daarbij,
dat 100 kisten voortaan 100 zouden heeten, en er nooit iets
meer zou worden toegegeven.

Baup vond het best en weldra gingen alle kisten luchtledig
naar Indié, zooals nog op dezen dag (1872). Onmiddellijk steeg
de opbrengst der opium-pacht om juist zooveel, als vroeger
toegegeven worden moest.

Die handeling, waardoor millioenen guldens aan de schatkist
geworden zijn, die vroeger werden ontvreemd, — want dat was
die niet versche lught, die ik indertijd niet verstaan had, —
die handeling gaf mij eenig crediet bij het Departement van
Kolonién, Ik werd spoedig alleen met de inspectie belast en
geraadpleegd door het Deparfement van Kolonién over andere
aangelegenheden.

Onder J. C. Baup is ook tot stand gekomen, wat nog leeft
en werkt, dat de Pharmaceuten voor de Indische dienst aan de
Hoogeschool te Utrecht onderwezen worden in natuur-, schei-
artsenij-, plant-, dier-, aardkunde, enz. enz., al die lessen met
de studenten hooren, en bovendien apotheken bezoeken, alzoo
eene universitaire opvoeding bekomen. Mij was de leiding opge-
dragen, en zij is dit nog in 1872.

lere onder-

Voor de Handelmaatschappij had ik nu en dan an
t Ministerie van Kolonién te exa-

rzoek de scheikunde van
verwwaren, metalen ;

zoekingen te doen, en voor he
mineren alle objecten, bij wier onde

eenige waarde is: azijn, jenever, meel, later
altoos bijna is er iets van hetf Ministerie van Kolonién of is

het te wachten, en dat is nog zoo (1872).

Voorts heeft het Departement van Kolonién mij geraadpleegd
er alle takken

over honderden aangelegenheden van Indié, ov



298

-an kultuur, van koffij, suiker, thee, tabak, over ertsen, over

tin-uitsmelting, over alles, waarin de scheikunde iets doen kon.

Dit heb ik hiermede willen zeggen, dat, indien ik geen
Hoogleeraar geweest ware, ik werk genoeg zou gehad hebben
in hetgeen ik voor de Handelmaatschappij en het I)epm-tcmu‘-ﬂt
ran Kolonién, vooral voor het laatste, heb gedaan.

Of ik met die honderden adviezen, met dien stapel schrif-
turen, zooveel nut heb gesticht, als er tijd en kracht in geplaafst
is, laat ik daar. Er ontbreekt aan de organisatie, en het vers
band tusschen Moederland en Kolonie is in zaken van toege-
paste wetenschap niet goed, en zal hoe langer hoe slechter
worden, nu de Staten-Generaal ook over de Kolonie willen fe
zeggen hebben. Maar dit moet ik verklaren, dat ik van alle
opvolgende Ministers van Kolonién, van vax pry Boscn tof den
tegenwoordigen, in mijne betrekking veel goeds gezien heb.
Van J. C. Bavp en van Rocuuvsses heb ik de beste vriendsehap
onderyonden en van allen een vertrouwen genofen, dat ik niet
genoeg kan waardeeren. Ook van de administrateurs en de
secretarissen heb ik steeds enkel heuschheid ontvangen, en
dankbaar herdenk ik pe Srurrs, Rorst, Verrmnonex, Loupox,
Weppik, Feira en anderen.

En bij dat alles moet ik voegen, dat ik, daar ik geen man
van fortuin en geen financier ben, daar mijn professoraat mij niet
gaf om van te leven (bladz. 143), het niet dankbaar genoeg
roemen kan, dat ik van dien kant voor mijn arbeid en voor
het voordeel, dat ik aan de Kolonie verschafte, ontving, het-
geen mij zonder geldelijke bezwaren kon doen leven,

Voor Indi¢ heb ik, behalve de zaak des opiums, die nog
voortleeft (1872), vele hoogst gewigtige kwesties ter behande-
ling gehad. Ik wil er een paar noemen.

De tin-uitsmelting op Banka geschiedde hoogst gebrekkig.
Ik verzocht de uitgesmolten slakken te mogen onderzoeken ,
en vond er vele procenten tin  in. Op Banka zei men toen,
dat men zich yergist had, en men mij wel slakken, maar niet



229

geheel en al verworpen slakken had gezonden. Dus verzocht
ik geheel verworpen slakken. Ik vond er vee/ meer tin in dan
in de vroegere. Toen heetten mijne proeven: proeven van het
laboratorium; in het groot kon men er niet zooveel uit trekken.

Dus verzocht ik eene groote massa geheel verworpen slakken
en bekwam die. In het klein vond ik er bijna 1/ tin in, dat
is ongeveer 20 pet. Maar nu in het groot? In de fabriek van
de heeren Esxtmoves te 's Gravenhage smolt ik er in het groot
evenveel uit, en op één morgen een groot blok, daf ik naar
den Minister Pamuvp deed brengen. De Minister was hoogst
voldaan.

Was nu de zaak in orde? Gij vergist u: nu eerst begonnen
de moeijelijkheden. Bindelijk en ten langen leste ging de heer
(. L. Viaaxperey naar Banka, en nadat die daar ook eenige
jaren met velerlei bezwaren had te kampen gehad, smolt hij
in het groot het maximum tin uit het erts, datser wel immer
uit te smelten zal zijn.

Met den Indischen landbouw heb ik zeer vele bezwaren gehad.
In den aanvang mijner verhouding tot deze zaak werd er aan
bemesten nergens in Indié gedacht, zelfs niet, om de asch van
het verbrande uitgeperste suikerriet (ampas) weder over het
land te brengen. De Javaan mogt geen excrementen behande-
naar zijne godsdienst, enz. enz. Men had geen begrip

len

b)

hoegenaamd van wat men later roofbourw genoemd heeft. In
r gebrekkig.

die dagen waren de persen voor het suikerriet zee
keuze bouwde men allerlei op allerlei gronden. Kisten

Zonder
vol aardsoorten had ik van Java te onderzoeken.
een deskundige man ter plaatse moest

die ook benoemd werd.
hechtte te veel aan
ond-analysen en

Ik begreep, dat er
wezen, en beval I'ROMBERG daartoe aan,
Froupere was waarlijk kundig, maar

wetenschap en te weinig aan de praktijk. Gr
andere scheikundige onderzoekingen stonden bij hem op den
Daardoor slaagde Frox-

voorgrond, naar den geest dier dagen.
pERG in vele dingen niet. Naar zoogenaamde wetenschappe-
emelijke massa’s nieuwe koffijstek-

lijke regelen plantte hij onno
ken, en deze gingen wetenschappelijk finaal te gronde.



230

700 verloor FromperGg, — die intusschen duizenden beste
raadgevingen geplant had, — zijn invloed, en de dood redde

hem van veel Oostersch verdriet.

[k zou nog veel kunnen noemen, dat ik voor [ndié gedaan
heb in de kaneel, in de thee, in de zijde en de zijdeworme,
in de suiker en het suikerriet, in de steen- en bruinkolen,
enz. enz. enz. Maar wat ik noemen zou, zou toch geen denk-
beeld geven van mijne onophoudelijke bemoeijingen in deze.
De waarheid is, dat ik welligt meer op Java dan in Nederland
geleefd heb.

Het Ministerie van Kolonién is voor mij door al die bezig-
heden veelal eene bron van uitnemend genoegen goweest.

Mijne verhouding tot het Departement van Kolonién is ge-
gindigd in 1875, toen deels mijne zeer gestoorde gezondheid,
deels het verlies van mijn gezichts-vermogen mij de voortzet-
ting van mijn werk onmogelijk maakten. Na eene wijle ging
het oppertoezigt op de Pharmaceutische kweekelingen fe Ut:-cc}}t
over op mijn uitnemenden vriend IL WEFERS I‘ICT'I‘I-\'“a_d‘O
toen Directeur der Burgerschool te Utrecht was. Onder wiens
leiding kunnen de jongeren beter zZijn?

De veelvuldige keuringen van bovengenoemde voorwerpen
had ik in de laatste jaren te Bennekom, waar ik om ziekte
sedert 1868 woonde, regelmatig volbragt; de monsters werden
fnij toegezonden. In de verzending van opium naar Indié waren
in de latere jaren twee bezwaren ontstaan: het eerste was, dat
men dat heulsap niet meer uitsluitend inkocht bij vertrouwde
handelaren -te Smirna, maar het ook in Nederland aanmam
bedrog geb’]eerrd wo.rdt ((;1 g(')(!ll bl'fmde.lsnrtlkel H ,”wnar.m TSN
sporen dan h?j het nl)inlnl‘m]ﬂ{;tu b(‘{.ll“()g' moslicliiker, i 0DAg
het Gouvernement aan |.le;1 .l'ava::lo ':‘::f‘l’ W;’J'd gizasl 1ne)
levering ook ongeoorloofd, het Gou : :::vert v eial iag doze
lijke waar ".(.‘.0:‘ D : YCRLIRLL et 1 L LT

s . De Nederlandsche handelaren nu boden .



231

schandelijkste waar aan als opium, bedorven, beschimmeld,
verrot, met allerlei tuig gemengd, onder anderen met salep,

en zoo had ik te staan tegenover denzelfden toestand, dien ik
op eenmaal had mogen dooden , die 40 jaren

40 jaren vroeger
onberispelijk had geleefd en die nu, om Nederlandsche koop-
liodon te beyvoordeelen, op nienw werd in het leven geroepen.

Bij het Departement van Kolonién werd ik toen niet slechts
niet gesteund, maar men ging, achter den rug van den 40-ja-
rigen dienaar van dat Departement, bij de Militaire genceskun-
dige dienst vragen, of mijne adviezen wel waarheid bevatten.
Daar had men echter nooit opium onderzocht, en zoo bleef
opium met salep opium met salep.

Het ergste was het volgende. De verpakking in luchtledige
kisten meende men een weinig goedkooper te kunnen invigten.
In 40 jaren was er 7nict ééne klagt over eene kist geuit, en op
eene zaak, die 13,000,000 guldens in een jaar zuivere winst
gaf, iets in de verpakking te willen besparen, kon niemand
van mijj vergen. Ik noemde het een noli me tangere.”

Derhalve deed men het in het geheim, achter mijn rug,
ontkende men, dat men het deed, en deed men het toch. En

toen mij eindelijk de zaak bekend werd, die voornamelijk bestond
in het weglaten van houten beschutsels om de luchtledige
blikken, veroordeelde ik haar met alle kracht; maar men had
uit Indié reeds een rapport,
40 jaren uitnemend gewerkt had,

die geheel en al

bladz. 181 genoemd, waarin de

wijziging in hetgeen werd

goedgekeurd, hoezeer dan ook op gronden,

tegen de waarheid indruischten.

stand van zaken trad de Minister W. vaxy Gorr-
1k was niet

In dezen
yoorwaar geene aang

ename erfenis.
de hoogste mafe verontwaar-
\n GorrsTEIN met veel

niet opgeven, dat

STEIN Op:
slechts onverzettelijk, maar 1n
digd, hetgeen somtijds door den heer V.

afkeuring werd hegroet; maar ik mogt het
het Gouvernement hier in elk opzigt onwaardiglijk handelde,

en ik moet den heer vAN GOLTSTEIN regt doen wedervaren,
dat hij mij dit oordeel ten slotte toestond. Mijne blindheid

verloste mij eindelijk uit deze ongeoorloofde stelling ‘en de



232

heer vaxy Gorrsteiy deed mij scheiden, zoodat ik hem erken-
telijk zijn moet (1879). _

Toch was het einde treurig van meer dan 40-jarige onges
stoorde werkzaamheid, onder mannen als graaf vAN DEN Boscn.
en J. C. Bavp aangevangen en met veel voorspoed voortgezet;
in die 40 jaren had ik niet ééne aanmerking van het Depar=
tement van Kolonién beloopen.

Maar hoe waren ook de tijden veranderd! 1k was begonnen
in eene periode, waarin mannen van gezag gaarne 'var.troudwmf
gaven aan de zoodanigen, die =zij daartoe wmudtg.; lxcm:ben;
in een tijd, toen een man van gezag nog een hart in de }:(:I't!»t
mogt hebben en mogt meenen, dat een ander ook een har
kon bezitten. Hoe waren die tijden \'emnd.erdln ) :

Laat mij nog een paar zaken noemen, (1.1.0 mij bij het Depar-
tement van Kolonién in den lateren ti_jd_ zijn voorgekomen.
ik met de keuringen, yoOr Indié bestemd (eet- en
drinkwaren, metalen, zuren, yerwwaren , enz.';:::;a)c,l Ill):a:azi-:
werd, trachtte men die \'001‘\\'01-[)01{ -;:}5-11.):1\?1.[52:,: oL lemrfn-
lijlk van deugdelijken aard en fot bi J\_. I e :1 i

i i . waar zeleverd had, werd gewaardee
cier, die beste waar ge MRS
volgende levering, en zoodoende had ik weinig 2 e
Meer en meer ging men Jangzamerhand "dcu \\L',,lk 1101%1
openbare aanbesteding tot de laagste pI‘U‘ZL‘!\, we l" 4 Ade
ten slotte bij uitsluiting werd gevolgd. Thans was he :
vraag niet meer, of er eerlijke fabriekanten in het land waren
en of het Gouvernement van hen goede voorwerpen kon b'i.l'
komen; de vraag was uitsluitend, wie tot den laagsten prys
had ingeschreven voor de levering. .

Het zou eene hoogst merkwaardige lijst zijn, die ik hier
zou kunnen ophangen van de eerlijkheid van vele Nederlanders;
ik laat die lijst hier weg, omdat zij een boekdeel beslaan zouj
maar zij zou hare groote nuttigheid hebben; zij zou doen
“fe“; hoe schrikverwekkend de eerlijkheid en de goede trouw
zr_ju. teruggegaan in de laatste jaren. Wat ik van vervalsching
gezien heb, moest ik zien om het te gelooven; ja, slechts
enkele voorwerpen, en wel alleen de zoodanige, die niet yep.

Toen



233

valscht konden worden, werden onvervalscht geleverd. Volko-
men onverbiddelijke gestrengheid in het afkeuren baatte niets.
.Ik verzocht bij het Departement van Kolonién, ten minste
die leveranciers, die altoos slechte waar leverden, buiten te
sluiten, wat toch voor de zaak billijk en voor de eerlijken in
het land regtvaardig zou geweest zijn; maar de concurrentie
moest onbepaald open en vrij zjn. Dat was geen aangenaam
werk, steeds de wacht te houden of er ook een bedrieger
insluipt, en hem dan goedschiks kwaadschiks te verzoeken
voor ditmaal heen te gaan. Maar ook dif is gelukkig voorbij.
Een ander bezwaar, dat mij in de latere jaren bij het Depar-
tement van Kolonién zeer gedrukt heeft, was het volgende.
Ik heb reeds vermeld, dat de zorg voor de opleiding der
Indische Pharmaceuten aan de Utrechtsche Hoogeschool aan
mij was toevertrouwd , aan mij alleenj ik examineerde hen als
adspiranten, nam jaarlijks van hen een examen af, examineerde
hunner studie en droeg hen aan den Koning

hen aan het einde
als apotheker. Dit corps vertegenwoordigt

voor ter bevordering ¢
in Indié een groot deel der natuurwetenschappen en bepaalt

sich alles behalve bij de pharmacio alleen; het is steeds zeer
geacht geweest en het onderwijs mijner geachte ambigenooten
te Utrecht heeft in dat corps Dbeste vruchten gedragen; de
zorg, daaraan besteed, behoort onder het beste, dat ik in mijn
daan heb. Ik wijs op Rost vAN TONNINGEN, VAN Heyxix-

vay Gorkoy, BERNELOT
De opleiding van dit
de grond

leven ge
GEN, SCHARLEE, ALTHEER, MicHIELSEXN ,
Mogys, BLEEKRODE el vele anderen.
corps aan de Hoogeschool te Utrecht was voor mij
van zijn best bestaan.

En wat deed men nu in de latere jaren? Men had in 1865
de Militaire guuceskundigo school van Utrecht naar Amster-
dam verplaatst, tot verbazing van olken deskundige, en hoe-
zeer de school der pharmaceuten VOOY Indié te Utrecht geen
verband hoegenaamd had met de Nederlandsche geneeskundige
dienst, zoo werd mij toch van Wege het Departement van
Kolonién telkens en telkens gevraagd, of de Indische pharma-
couten ook niet te Amsterdam beter zouden geplaatst zijn dan



234

te Utrecht. Telkens kon ik den vijand, hoezeer dan ook met
veel moeite, afslaan, en thans, in 1877, is de Militaire school
te Amsterdam verloopen en stelt men voor, de Militaire ge-
neeskundigen voortaan op te leiden aan de Hoogescholen eft
de kweekelingen daarover te verdeelen.

Alzoo enkel strijd en strijd tegen het nieuwe licht,
tegenwoordig zoo looft, zoo roemt en z00 prijst!

dat men

De goedheid des Konings voor mij, van mijne zijde nooit
gezocht, maar desalniettemin ontvangen, moet ik hier duide-
lijk vermelden.

Nog Prins van Oranje zijnde, noodigde mij de edele telg
uit het roemrijkste vorstenhuis, om ,mijne kennis te maken.”
[k vond den Prins met den braven ForsTsER VAN DAMBENOY.
was, ontving ik onderscheidingen.

Toen hij Koning geworden
t iets verzocht of begeerd

De Koning kan getuigen, dat ik nooi
heb dan voor zaken, nooit voor mijn persoon.

Behalve eenige zaken, die ik reeds genoemd heb, als de
landbouw-voorlezingen en andere, mag ik nog vermelden, dat
de Koning op mijne voordragt, uif eigen middelen, de medail-
les heeft gegeven aan studenten der Hoogescholen, die vroeger
jaarlijks van wege den Staat gegeven werden. Zijne Majesteit
gaf ze tot 1876. (Nieuwe wet op het Hooger onderwijs):

Voorts dat de Koning, op mijne voordragt, eene Afdeeling
Letterkunde gevoegd heeft bij de Koninklijke Academie van
Wetenschappen, die door Tuorsecke aanvankelijk enkel v0Or
Natuurwetenschappen was ingerigt. De Minister VAN REENEN
1-.:1:11’ dude]ijk. ’s Konings voornemen op.
raadslieden gethd ﬁe?ﬁi,ﬁifl S?tceds yrije en onaf hankelijke
worden van proter;tio verleend ‘::n ks dmodel hsbber (Kuly

Zoo  stond ik dn.l’l steeds als g‘)"’:-‘ SPEEofgagzaken: 7,
Vorst, en zoo mogt ik. toe 'l" vrjj -man teg(')nover mijn
dnrjm-; Bt gt ik, toen ik t‘f Amste.rdam, bij het meer-

g zijn van den tegenwoordigen Prins van Oranjo, den



235

i(onfng daarmede geluk wenschte, uit den eigen mond des
Konings, tot den Prins gerigt; de woorden hooren: sziedaar

peen eerlijk man.”
Waardoor waren die woorden welligt den Koning in den

mond gegeven? Ik vermoed door hardnekkigen tegenstand, dien
ik den Koning weleer eenmaal geboden heb. Ik schreef toen
zoogenaamde politieke stuklen in eene Courant (bladz. 208),
en terwijl die in echt vaderlandschen zin gesteld waren, werd
den Koning bijgebragt, dat die woorden althans niet tijdig
waren. De Koning deed mij vermanen, dat schrijven na fe
laten, en herhaalde dit meermalen. En mijn antwoord, in
cerbiedigen vorm gebragt, was: ,Het doet mij grootelijks leed,
ymaar ik schrijf niet als mandataris, maar als erije Nederlander,
Jen ik ga dus voort, en laat het niet.” Ik ging ook voort,
en krachtiger nog dan vroeger.

De Koning, later overtuigd van mijne bedoelingen, heeft mij
openhartig beleden, mij miskend te hebben, z66 openhartig en
in het bijzijn van anderen, dat ik verslagen was van verlegenheid.

Dit voor de knechten en de slaven.
tot Regent van ’s Konings school te Apel-

De benoeming
Menigen zeer aange-

doorn bragt mij den Koning meer nabij.
namen dag heb ik in het bijzijn des Konings op het Loo
Gieen aangenamer gastheer dan deze: dat goede hart
hoe het u iets genoegelijks kan doen ge-
maar ik ben ook persoonlijk

gesleten.

zoekt onophoudelijk,

worden. Ik eer den Koning,

zeer aan Zijne Majesteit gehecht.

betrekking als Regent kwam ik in aanraking met
Intendant van het Loo.

BroNknorsT, toen

In mijne
heb ik de beste vriendschap

den heer L. VAN

Met dezen buitengewonen man

gehad. In zijn huis ben ik jaren achtereen door hem en al de
Als een broeder met

met hartelijke liefde ‘bejegend.
s heb ik in dat gezin verkeerd, en
vol-op genoten, jaren achtereen.
zeeofficier HOLMBERG

leerde kennen, man-

zijnen
zijn broeder en zijne zuster
er de gelukkigste indrukken
Daarbij kwam, dat ik den uitnemenden
pE Brokrerr en den braven (GALLOIS daar

nen, die ik zeer hoog waardeer.



236

Helaas! in 1871 is die verhouding tob mijn broeder VAX

Broxkmonst verstoord geworden door een beginsel, waarvail

ik niet wijken mogt, en waarom il mijn ontslag vroeg als

Regent van 's Konings school.
Dat ontslag heeft de Koning mij toen gegeven. Welk be-
hier alweder onvermeld. Maar

ginsel mij bewoog, laat ik
ardoor men

hier aan die losse humeuren, wa

niemand denke
iden worden.

«chen soms voor altoos gesche
Br is mij berigt, dat de Koning, — 00k hier, helaas!
— mijn eerbiedig vragen om ontslag

weder onjuist ingelicht,
teyreden op mij i8 geweest.

heeft afgekeurd, en zolfs zeer on
Indien dit zoo moge geweest  zijn, dan is dit toch zoo niet
want bij het 25-jarige foost van het bestaan dier
hte ik den Koning daarmede geluk en
sond Zijne Majesteit mij zijn hartelijken dank daarvoor.

Aan mijne stelling van Regent aan s Konings school heb ik
dure verpligtingen. Wie kan er Regent wezen van
cene lagere school, waaraan tevens eene soort yan middelbare
verbonden is, zonder zijne liefde voor de jeugd telkens en tel-
kens te verfrisschen en te yernieuwen?

Maar ik leerde er mij 0ok beter door oriénter
de geheele mensch aan onderwijs behoeft. De lagere en mid-
delbare school des Konings, de Technische school te Utrechts
de Geneeskundige school fte Rotterdam en de IIoogcschoﬂla
waar ik toen mijn ambt als Hoogleeraar vond, gaven mij het

gebleven,
uitnemende school wense

yvele en

en in hetgeen

l_cmd, den jongen en den jongeling ter overweging. Als Erot
fessor deed dit mij veel goed voor mijn onderwijs.
1100],

D. ¢. L. NepLvpwer, hoofdonderwijzer aan 's Konings s¢
een man, dien ik daar bijna !/, van eene eeuw werkzaam heb
%gez:on, is mij een zegen geweest op mijn levensweg. Als
ir(:)]:)infm:::::c}l‘“i:v:lnUhij aan de scl-l'oolz bij hare oprigting, na
hebben mlné‘lohoorfl fl"]_‘if:::n 00]1{ R P T a

. 3 v 3 i i
en eerlijk in de hoogste matzmmczl:m;c:ﬁlnleg” e L
=t ' 0 - art in de borst voor
“lfl(](jr(,l.l en voor zijn pligt: wat wonder, dat de brave Npgi
MELER weldra mijn goede vriend werd, en dat ik met h:;



237

n].le levenstoestanden, voor hem of voor mij van gewigt, uit-
wisselde met volkomene openheid en met de beste wederzijdsche
gezindheid! (Zie bladz. 215).

Mijn vriend NepLyener gelieve dan ook hier mijn hartelijken

dank aan te nemen voor de duizendmaal duizenden beste dingen,

die hij mij te zien gegeven heeft.
God blijve hem en de zijnen nabij!

Mijne stelling als Regent van 's Konings school bragt mij
op het Loo, wanneer de Koning daar verkeerde, in aanraking
met mannen uit Zijner Majesteits omgeving. Daaronder vele
waarlijk uitnemenden. Ik noem den heer b Kock, weleer
van het kabinet des Konings, zoon van den hoog
gewaardeerden (Gene -aal pe Kock, en zwager van den heer
pe Stuers, dien ik als Administrateur bij het Departement
van Kolonién véér vele jaren reeds zeer had leeren waardee-
ven: den uitnemenden ook op de Lucipara.

Den heer ve Kock blijf ik in dankbare herinnering houden
en heusche bewijzen van goedheid en wel-

Directeur

voor de zeer vele

willendheid mijwaarts.

Daarbij verlevendigt zich in mij de nagedachfenis aan den
igen, heuschen en liefderijken N. Piexemax, een man,

as onder de kunstenaars, en wiens goede

goedhart
NEMAN i8

cen sieraad Ww
den Koning veel aantrekkelijks had. Pir

en de voorwerpen, die hij mi heeft
’ -

geworden zijn, had ik nief

e blijven geven in

die
natuur voor
mijn vriend geweest,
vermaakt en die mij na zijn dood
hem cene beste plaats plaats t

mede-regenten aan 1s Konings school mogt ik tel-
KioRsT, GALLOIS €11 N. PIENEMAN,

len, behalve de heerén VAN Brox z
‘mijne Academie-tijdgenooten G. Svoxs, JAN I’[;:RA »ll;,c.\.\;‘\ en
W. J. vaxy Hoyreua, drie yrienden , met wie ik te Utrec 1t in

ldaar hetzelfde geeste-

dezelfde school geweest Was, met wie ik & 3
liike voedsel gemoten had, met wie ik dezelfde uitnemende leer-

mopstersBhRG ,mugcstmn‘d en met wie il in de hoofdzaken des

noodig, om
mijn hart.
Onder mijne



238

levens één was. Ik meen niet, dat er ooit op aangenamer wijze
in een college nuttige dingen behartigd zijn dan in dat van
Regenten van 's Konings school. Ik heb aan die zmnenkoms.i‘:@n
de grootste verpligting, zoowel naar hoofd als naar hart. Bijna
al mijne vroegere mede-regenten zijn van hier yerhuisd, maar
de herinnering aan het goede van hen zal mijj nooit verlaten-

Te Utrecht gingen mijne bemoeijingen van 1861 rcgclmﬂt'lg
voort, mijn onderwijs en mijne studie. Van de Scheikundige
Verhandelingen en Onderzoekingen heb ik reeds gesproken (bladz..
212),

Er blijft mij over te vermelden, wat ik gedaan heb.vo?r
Utrecht in 1863, toen daar eene kleine explosie voorviel in
en toen daardoor kwam rumor in casa bij de
dependenten. Mijne drie brochures: De stedelijke yr.'\s'_fa‘bripk;
Foorlichting betreffende  een verslag eener Raadscommnissie, en
Het meten en de noodverbindingen hebben  toen geen kwaad
gedaan aan de zaak. Hier gold het het belang van Utw.acht;
maar of Utrecht het verstond, dat ik warm voor de stad in de
bres trad, geloof ik niet. Aan die explosie dank ik de heusch-
heid van den uitnemenden vax per Mape, thans te Amsterdam,
en van den goeden Seruyr, directeur der gasfabriek.

In 1866 bezocht de cholera ons land op nieuw. Ik had €r
te Rotterdam, helaas! maar al te veel kennis mede gemaakt
en er toen met Dr. vax per Pasrt iets over geschreven, en
hoezeer ik de practische genceskunde sedert 1840 volkomen
vaarwel gezegd had, zoo froffen mij toch in 1866 de maatre-
gelen, door de Regering aanbevolen ter wering van die ont-
zettende ramp. Naar aanleiding daarvan verschenen van mij:
De  scheikundige middelen  tegen de verspreiding  dey cholera;
Adres aan Zijne Excellentie den Minister van Binnenlandsche
Zaken' betreffende het niewwe Geneeskundige Staatsbestuur, en
De natuurkundige methode en de verspreiding dey of, olera, allen
bij Kraxers in 1866 uitgegeven.

In het laatste heb ik getracht, een weinig gezond verstand

de gasfabriek,



239

te mengen onder hetgeen men van de cholera zoo al meenten
zich voorspiegelt.

Dat heeft toen niet gebaat: de zaken moeten uitwoeden.
Toen had men de schimmel-theorie: men had zelfs de cholera-
schimmels en beschreef hare vormen. En later drukte Vircmow
cen stuk in zijn Tijdschrift af, waaruit bleek, dat dezelfde
schimmels ook voorkwamen bij arsenik-vergiftiging!

Doctor Sasse van Zaandam, die vroeger de moeite nam,
mij die oude schimmel-leer voor te houden in eene afzonder-
lijke brochure, eene brochure, nog al warm geschreven, heeft
later proprio motu alles, wat hij daarvan gezegd had, moeten
terugnemen, in het Zijdschrift der Maatschappij van Genees-

leunde. Mij heeft dit geen tijd gekost.

In 1865 (nadat de Geneeskundige wetten door de tweede
Kamer waren aangenomen, in Maart) gaf ik, boven reeds ver-
meld (bladz. 175), iets over Het Geneeskundiy Hooger Onder-
wijs, en na de groote vacantie van dat jaar: Studium generale,
eene rede, uitgesproken op mijne lessen, nadat den vorigen
dag mijn 25-jarig professoraat was herdacht door mijne leer-
lingen en oud-leerlingen op voor mij diep roerende en, laat ik
het er bij voegen, voor mij beschamende wijze.

In 1865 gevoelde ik reeds de kiem van cene ongesteldheid,

alle beweging

die mij mijne laatste levensdagen bezwaart:
n in

moeijelijk, in klimmende mate moeijelijker, €
1867 was dit tot zulk eene hoogte gestﬂge{l:
verlof Dekwam, ongevraagd; voorts dat ik

en naar Apeldoorn ging, en
eg en bekwam,

werd mij
den aanvang van

dat ik een jaar
mij van Utrecht verwijderde
daar in 1868 mijn ontslag als Professor Yro
en mij toen vestigde te Bennckom bij Wageninger:



TERUGBLIK OP MIJN VERBLIJF TE UTRECHT.

Zeven en twintig jaren (1840—1867) van een leven in vele
gewigtige betrekkingen, zeven en twintig jaren midden in het
leven: daarin is wat omgegaan, daarin is wat doorleefd, daar-
in is wat gedacht en gevoeld, daarin is wat vrengde geweest
en wat droefenis!

Mij bewunst of onbewust, dat moet ik daarlaten, maar ik
heb in mijne eerste jengd, volgens mijne krachten en ver-
mogens, meer of min gepoogd en gestreefd naar eene breedere
ontwikkeling van alles wat mensch was in mij. En naar mate
ik meer gevormd werd, is het mij meer en meer een pligt
geworden, dien geheelen mensch in mij zoo mogelijk tot een
breeder bestaan te brengen.

De mensch is eene gewigtige verschijning op aarde. Hoe
hij intellectuéel en moreel is geworden, is duister. Hij wordt
geboren van menschen en de wording van zijn physiek heeft
daarbij een begin. Dat hij intellectuéel en moreel niet meer
zal ondergaan, zoo hij er slechts eenmaal is, is mij zeker.
Dus is hij oneindig. Maar hij is slechts oneindig in ééne
rigting, namelijk voorunit. Dat hij ook onecindig terug zou zijn,
daarvan ontwaart hij niets.

Alzoo zou zijn intellectuéel en moreel bestaan een begin



241

moeten hebben met de wording van zijn physiek bestaan en
nu oneindig geworden zijn. Strijd, voorwaar! met hetgeen wij
van oneindig weten: oneindig, dat is zonder begin of einde, iets
waf nergens een einde heeft.

Die strijd houde ons niet op; men geeft soms willekeurige
beteekenissen aan de woorden, en leidt dan soms uit die be-
teekenis af, wat de scheppers dier woorden er niet in gelegd
hebhen.

Ons begin kennen wij niet, maar ons bewustzijn zegt, dat
wij eenwig zullen blijven bestaan.

Zonder ons aan overmoed over te geven en zonder ons
ontstaan in het allerminst te willen verklaren, is het voor
ieder, die met hart en hoofd een oneindigen, persoonlijken,
geestelijken God erkent, zonneklaar, dat God zijn Schepper
is, dat de Almagtige hem het aanzijn schonk als persoon, tijde-
lijk wonende in een ligchaam. Het Christendom doet ons dien
- Schepper als onzen Vader erkennen, nict slechts onzen Vormer,
maar onzen liefdevollen Verzorger..

Voor het leven van alle menschen is deze overtuiging genoeg;
wij hebben volstrekt geen practische behoefte aan de weten-
schap, hoe onze almagtige Vader ons tot personen heeft gescha-
pen, tot zelfstandige, zedelijke wezens. Voor zulke kennis zouden
wij ook geen orgaan hebben, zooals wij ook bij geen mogelijkheid
kunnen verstaan, hoe de oneindige, geestelijke en persoonlijke
Almagt de stof geschapen heeft, die millioenen wereldbollen, met
al wat er op leeft, welke door de oneindige ruimte door Hem
gevoerd worden met majesteit. Van Almagt hebben wij men-
schen niet de geringste voorstelling, en nog zooveel minder van
volstrekte volheid van die Almagt. Hoe kan een geest stof
voortbrengen, vraagt men, en is dan de stof wit God ontstaan?
Zijn wij menschen dan ook wit God geboren? Zoo vragen wij
menschen, omdat wij van worden geen ander begrip hebben
dan ontstaan wit jets anders. Maar de Almagt heeft niets
anders noodig dan Almagt, om alles te voorschijn te roepen,
wat zij in hare wijsheid wil.

De woorden: worden uit niets, beteekenen dus niets hoege-

16



242
naamd en zijn slechts verschijnselen van ons gebrek aan dieper
zien. De stof behoeft niet uit niets geboren te zijn en even=
min eene emanatie Gods te wezen. Zijn wil is voldoende tot
hare wording en evenzoo tot hare volkomene verdwijnings het
woord Almagt sluit ontsiaan uit volkomen buiten.

Zoo ook met de geesten, die er zijn, al of niet in ligchamen
wonende. Gods wil is voldoende om ze te doen ontstaan, en
het woord wit heeft ook hier geen zin.

Van ons, menschen, zegt men, dat wij van Gods geslachte
zijn, maar dit mag niet 266 worden verstaan, dat wij uit God
zouden zijn geémaneerd. Zoo wij ons noemen van Gods ge-
slachte, beteekent dit, dat wij als geestelijke wezens in het
klein hoedanigheden bezitten, die wij in den Oneindige ons
voorstellen in oneindige mate te leven.

Kén ding verwijdert ons echter van den Oneindige, namelijk

het vermogen om kwaad te doen, waarover hierna nog wel

gelegenheid is te handelen.

De mensch op aarde is een denkend, gevoelend, willen.d,
handelend wezen, een wezen, dat in een ligchaam blijkbaar 18,
maar een ligchaam, dat ondergaat, terwijl het wezen blijft.
Hoe, weten wij niet, maar wel, dat het blijft.

Aan dat ligchaam worden door sommigen allerlei grofheden
toegekend; het wordt zelfs een kerker genoemd, waarin de
geest gekluisterd is, en velen meenen, dat zij door dab lig-
chaam geplaagd en gemarteld worden. In dat ligchaam heet
de zonde te womnen, in den geest niet, en zoo het ligchaam
dan den geest heeft vrijgelaten, door onder te gaan, meent
men, dat alles gewonnen is.
d,lff:;‘: ll‘::l?sc;):p(())l:‘:]s:lrl:gg] i‘.]" Oltl.llLtl_c.cn'n_(.m, dat wij wel weten
maar dat het gem; 'S'(_l:‘?c‘-)]S(‘ll-‘l:‘3 '(_;-'\;Ul..n_]n 11g.(:lmum- ondergaat
wie wij zijn zullen - olu- bdbo{‘l i 107 foff minStgiwol Bl

zen ood,
110211“ \:j}zo:'ela’auonzrw}zghz;iteﬁ:::;lf 1‘1::;1 best te beu‘nf:wom.den,
s $ alle theorieén, ondep



243

welken maam die ons ook worden voorgehouden, en de ver-
schijning van ons menschen op aarde op te nemen zooals die

is, en ons als menschen te ontwikkelen in alle goede rigtin-
gen, die het mensch zijn aanbiedt.

Bij mij heeft het streven naar k

ennis te veel de bovenhand
de kunsten heb ik verwaarloosd. In de intellectuéele

gehad ;
wereld heb ik mij goed zoeken te huis te brengen, dat is:

mijune begrippen juist en zuiver zoeken te maken en mijne
besluiten gezond en waar. En in de wereld der zedelijkheid
heb ik getracht de leiding niet geheel en al onwaardig te

worden, die ik daarin in mijne jeugd bekomen had. Maar wie
zal niet zeggen, dat hij daarin oneindig veel is te kort geko-
men? Boven de menschelijke natuur verheft zich geen mensch,
on aan die menschelijke natuur zijn schaduwzijden, schaduwzijden,
die behooren onderdrukt en overwonnen te worden, terwijl de

lichtzijden behooren bevorderd en ontwikkeld te worden.
In die overwinning en ontwikkeling bereikt geen mensch
het absolute, en nederigheid is dus van elk mensch een vol-

strekte pligt.
Nadat ik Rotterdam had vaarwel gezegd, had ik genoeg

vestiging van karakter, om te weten, wat ik te doen en fe
laten had. Ik was geroepen om Hooger onderwijs te geven,
en had van de verpligting, daarin op mij gelegd, eene breede
veel breeder dan ik haar in praktijk kon brengen.

r gevoelen en den-

opvatting,
1 werkkring,

Ik trad niet op in een werkkring van zuive
ken, maar van. kennis, van natuurkennis, in eer
waarin duizendmaal duizenden feiten gewigtig zijn, feiten, die
gij kenmen en voordragen moet, en waaronder gij begraven
kunt worden, zoo gij niet omziet.

Niemand vergete dat. Voor m

mijn onderwijs worden opgenomen, dat zwavelzuur b.:u'yt en
en duizendmaal duizenden

¢ zwavelzuur nederslaat,
st il dagelijks onderwijzen.

dien aard, en dat moe
al dat speciale als menseh niet dood

niet wordt het reciteren van een

ij moest gewigtig zijn en in

dat bary

dingen van
Pas op, dat 21 onder
gaat, en dat uw onderwijs

{-;'OOStmoordond boek.



244

De breedere opvatting, dat de studenten in de chemie men-
sehen worden moeten, ook door die chemie, en dat de chemie
ook een middel tot opvoeding van den mensch zijn moet, die
breedere opvatting had ik, toen ik te Utrecht Hoogleeraar
werd., Daarbij zweefden mij altoos twee gezegden voor den
geest, welke ik in praktijk heb trachten te brengen; het eene
van Praeprus: nisi utile est quod facimus, stulta est gloria;
het andere van Baco: si quis judicat doctrinam omnem refe-
rendam esse ad usum et actionem , recte sapit. Ik heb die woor-
den vele malen aan anderen geuit en er mijn geheele leven
van trachten te vervullen, en in het algemeen kan ik hier in
het voorbijgaan opuemen, dat ik aan gezegden van anderen,
aan korte gezegden, die ik er bij honderden op na hield en
nog houd, de grootste verpligting heb. Ik heb er mij metho-
disch door opgevoed, door dan eens dit, dan dat een tijd
lang aan te houden en mij dagelijks voor te houden.

En wilt gij weten, hoe ik daartoe gekomen ben, ik zal het
u zeggen. Ik zag als jongen de tien geboden in cen blikken
kokertje gespijkerd aan den post van de deur van een Jood.
Na allerlei overleggingen, wat dat toch mogt beteekenen,
kwam ik op de inventie, dat het zoo voorgeschreven zou zijn,
om de Joden aan de tien geboden te doen denken en die tien
geboden alzoo langzamerhand met hun geheele wezen één te
doen worden. De methode is uitnemend, hoezeer men daarbij
nog wel 9 van die 10 geboden in het kokertje kan laten blij-
ven. Zoo is de mensch!

Van dien tijd ontging mij geene belangrijke spreuk meer,
geen belangrijk gezegde, geene treffende woorden; de nieuwe-
lings mij gewordene reciteerde ik dagelijks 10—100 maal,
cene week of langer, in mij zelven, en bezag en bevoelde ze
daarbij van alle kanten; dan nam ik eene andere en leefde
daarmede evenzoo, en in geene periode van mijn leven had ik
er geenc. En de oude, die ik bezat, lkwamen telkens van zelf
boven, en zoo was ik altoos omgeven door eene menigte levens-
pilaren, zoodat ik dadelijk gereed was, en wilde wat ik wist.

B. v. als ik mijne lessen opende over chemie, viel mij in



245

van den dichter der oudheid: ,Pronagque quuwm spectent animalia
scactera terram, os homini sublime dedit, coelumque tueri jussit
wet erectos ad sidera tollere vultus.” Chemie moest ik geven;
ik was er van Staats-wege voor aangesteld: maar eene doode
chemie kon het niet zijn met die woorden véér mij.

Zoo, wanneer ik over de verstandelijke ontwikkeling der
menschen sprak, over de groote breedte, reeds nu aan men-
schelijke kennis gegeven, vielen mij dadelijk de woorden van
Bror in: ,Nous suivons les anneanz d'une chaine infinie; nous
wpouvons bien, en ne la quittant pas, remonter d’un anneaw &
Jun autre, mais le point, o la chaine est suspendue, n'est pas
ot la portée de nos faibles mains.”

Deze woorden hebben mij in elke rigting van het leven terug-
gehouden van speculeren en theoretiseren: ,le point, oi la chaine
205t suspendue , wWest pas @ la portée de nos faibles mains.”

Voorstellingen van het verband der feiten kan men intus-
schen mniet missen. Berzevivs hielp mij hier op den weg, in
mijn leven en in mijn onderwijs, als hij zegt: ,Nous avons
witne bonne théorie, quand elle explique tous les faits connus.”
Verder ben ik dan ook nooit gegaan, en ik heb altoos ge-
noemd eene theorie eene band, die feilen vercenigt, en tegen
speculaties, in welke rigting ook, was ik gewaarborgd door
het in’s Innere der Natur dringt kein erschaffner Geist.

Lord Russent heeft van spreekwoorden eene treffende defi-
nitie gegeven: ,een spreekwoord is de wijsheid van velen,
wzamengevat in het vernuftig gezegde van cen enkelen.”

De wijsheid van velen?

Wel, dan geldt kortheid en beknoptheid, zooveel mogelijk,
in al wat goed is.

Schuw dan zeker het omgekeerde.

Hare Majesteit de Koningin vroeg mij eens, welk systeem
van philosophie het mijne was, en met welken philosoof ik
mij het best kon vereenigen. Ik antwoordde eerbiedig, maar
vrolijk: ,dat ik er zulke dingen niet op na hield; dat ik mijne
»gansche philosophie wel op een receptenpapiertje kon plaatsen.

Ik kende toen wel de zaak, maar niet de schoone woorden,



246

die Lasouraye heeft in zijne Etudes morales: ,Les théories de
#DPINOSA 2'ont pas survéew & leur maitre. Le systéme de Heany,
nest mort et ruiné, comme toutes les oewvres humaines : une seule
wphilosophie est debout ; diz-huit sidcles Uont si pew usée, que
ne'est & peine si Uhwmanité commence & la comprendre: c'est la
odoctrine de Celui qui seul a pu dire aux hommes: osi vous
nnPOUS tenez & ma parole , vous connaitvez la vérité, et la véritd
nytOUs affranchira.”” Hoezeer veel minder schoon, had ik in-
tusschen mijn gansche leven als mensch dezelfde gedachten
rondgedragen, dezelfle meening omhelsd, dezelfde gevoelens
gekoesterd.

Ten aanzien van mijn onderwijs was mijne leer: menschen,
dic oneindig zijn, nuttig te wezen in alles 5 niet speculeren ; een-
voudig , duidelijk, hartelijl:. Aan deze zes regels had ik genoeg.
Eerst hield ik ze mij als regels voor; ik had ze wel niet in oen
blikken kokertje aan den post van mijne deur, maar in mijn
hoofd, en van mijn hoofd kwamen ze in mijn hart, eer ik het
wist, en toen waren zij mijn eigendom.

Het heeft mij soms wel eens leed gedaan, dat ik zoo wei-
nig gelegenheid had, tusschen de kolven en retorten in,

tusschen al die kelken en reageerbuizen, ruimer tot mijne’

discipelen te spreken. Devidren, zooals Morr, dat wilde ik
niet; de chemie moest naauwgezet voorgedragen worden:
daarop rekende de Staat, en dat had ik op mij genomen. Vddr
olk college stond ik met het horloge in de hand, en 1/, mi-
nuut v6or het kwartier stapte ik de college-kamer binnen; ik
droeg chemie voor, alsof er de wereld aan hing, wel wetende,
dat dat niet waar was. Maar ieder op zijn post in de wereld!
en als dan de conducteur eener diligence en een smid zoo
denken, komt gij met een heelen hals t'huis en zit gij u des
winters te warmen bij den haard.

Deviéren deed ik niet; maar ik had telkens ecene kleine
interlocutic of eene historie, of eene zoogenaamde aardigheid ,
kort, en dan weder in de zaken voort. Tegen geld verdienen,
tegen prioriteits-kwesties in de wetenschap en andere dingen
polemiseerde ik altoos scherp, maar kort. Vooral polemiseerde



247

ik tegen geld verdienen; voorts tegen pedanterie, en vooral
ook tegen leugen, bedrog en misleiding. Tegen personen han-
delde ik niet, maar tegen zaken, en hoowel ik op mijne lessen
daarbij dikwijls personen voor den geest had, zorgde ik wel,
dat dit voor mijne toehoorders verborgen bleef: het was, om
hen op te voeden, niet om hen neér te voeden. Op mijne
lessen heeft nooit iemand den naam van Liesi¢ anders hooren
noemen, dan dien van Farapay of Gay-Lussac. Kinderachtig
voor jonge menschen te staan, die men moet opvoeden: kin-
derachtig was ik niet.

Zelfs toen ik eenmaal, niet zonder inwendige volkomene
ontevredenheid, over Liepic's vleesch-extract op mijne lessen
handelde, zei ik niet: ,zie, die man is reeds verzeild op de
svierde pagina der Couranten!” zooals de Fransche geleerden
hem teekenen; neen, ik was veel ondengender, maar ook veel
meer docent: ik had dien kostelijken pot vol van dat extract,
urine-bestanddeelen ,  zooals Doxpvers ze noemde, onder mijn
lessenaar verborgen, en toen ik aan dat kunststuk kwam in
mijne voordragt, haalde ik, zonder een woord te zeggen, dat
prachtstuk te voorschijn, en zette het viér mij, zonder meer.

Een luid en volkomen gejuich ging er bij de jongeren op: de
eenige maal, dat mijne auditores humanissimi hardop op mijne
lessen gelagchen hebben: zoo fatsoenlijk, zoo goed waren zij
voor mij. Wel verbeten zij zich soms, maar tot openbaarheid
en algemeenheid kwam het nooit, behalve toen, bij die urine-
bestanddeclen in dien schoonen pot, door Ligmia’s hand zelve
geteekend, namelijk nief geteekend, maar met zijn gedrukten
naam voorzien.

Hoe vele gebreken er ook in mijn onderwijs mogen geweest
zijn, ik ben zeker, dat ik nut gesticht heb, dat ik mijne plaats
niet geheel onwaardig ben geweest aan eene Hoogeschool van
Nederland.

Ten aanzien der chemie zelve kan ik niet zulk een getui-
genis afleggen. Aan de eigentlijke practische chemie eerst
begonnen Op mijn 34ste jaar, en vooraf eigentlijk als medicus
opgevoed en als medicus geleefd hebbende: hoe konden bij



248

mij de resultaten in chemie zG66 goed zijn, als wanneer ik in
mijne jeugd speciaal daarvoor ware opgeleid? Bovendien was
ik autodidact in de eigentlijke chemie, zooals die toen bestond.
Vooral ook heb ik van elk bestaan in het speciale altoos een
afkeer gehad, en zou ik mijn leven in het minst niet in che-
mie, of in wat dan ook, hebben willen doen opgaan. L

Ik kan hier duidelijk rekenschap afleggen. Wie zijn heil in
chemie ziet, wie daarbjj door eerzucht, geld verdienen of an-
dere drijfveeren gedreven wordt, hij rust dag noch nacht, maar
wordt in die chemie met al zijne vermogens voortgedreven en
valt op soms gewigtige dingen. Maar wie zijn leven als
mensch leiden wil, wie in andere goede en nuttige dingen be-
lang stelt, zijne kracht wordt geplaatst in hetgeen hij denkt
en gevoelt en in hetgeen hem voorkomt, maar geenszins bij
voorkeur, en zeker niet bij uitsluiting, in het ambt, dat hij
vervult, al is dat ambt, chemie te onderwijzen. I

In het kort: ik heb altoos de vaste overtuiging gehad, dat
ons aardsche kenvermogen, zooals diit hier werkt, met onzen
dood verloren gaat; dat het eene aardsche verschijning van
ons wezen isj dat het op aarde voor onzen geest is, als de
hand voor het ligchaam. Derhalve, dat er voor ons van de
chemie en van geene wetenschap iets na onzen dood overblijft.
Daarom heb ik de chemie ook slechts gedreven als eene en-
kel aardsche zaak, maar zooveel ik kon, eerlijk, want ik was
er eerst Lector en later Professor in.

Over vele andere zaken denk ik evenzoo. Ik zal het duide-
lijk maken. Met den dood van ons ligchaam ontvallen ons
onze zintuigen, ook onze spraak; derhalve de taal. Zonder
taal kan ik niet denken en onfglipt mij geheel en al wat wij
op aarde wverstand noemenj derhalve ook wetenschap, en alzoo
ook chemie en haar gansche aanhang.

Die gedachte heeft mij nooit ontmoedigd. Op aarde had ik
de eer, Professor in de chemie te zijn, en heb ik die chemie
opregt voorgestaan: maar ik wil ze wel missen na mijnen dood.
Alle aardsche toestanden zijn aardsche; na den dood zijn zij
alle opgeheven en maken plaats voor andere, die wij niet ken-

-




249

nen, maar waarvan wij zoker weten, dat zij yoed zullen zijn,

want de God van hemel en aarde regelt alles.
Aan de chemie was ik intusschen op aarde gehecht, want

zij doet nut aan het menschdom in velerlei rigtingen: in het
verspreiden  van in het ontdekken van heer-

lijke natuurwetten;
geheele maatschappij heen in elke rigting.
nut ook, en ik heb

Maar andere wetenschappen doen dat
daarom ruim zooveel eerbied gehad voor som-
omdat ik haakte

zuivere kennis;
in toepassing op geneeskunde, en door de

voor mij zelven
mige andere wetenschappen, als voor chemie,
naar bekendschap met die andere.

Uit de genoemde gronden volgt,
chemie als een suminum bonum heb voorgehouden, en het
nooit in mij is opgekomen, om de chemie boven iets anders

te verheffen, of hen van de beoefening van andere wetenschap-
pen af te halen en tot mij te trekken. Er waren er wel, die
dat meenden, omdat mijn laboratorium en mijne lessen z00
erden; maar dat waren lieden, die ik vroeger
ie wij nu wel kunnen laten voor hetgeen

dat ik mijne discipelen nooit

vlijtig bezocht w
geteekend heb, en d
zij zijn.

Er volgt nog meer nit de genoemde gronden. Ten sloite
geloof ik, dat een pur stiy chemist in mijne plaats veel beter
ik het heb gedaan; ik zeg

zou geleerd hebben, dan
lat hij degenen, die zich

van chemie, maar (
yerder zou hebben gebragt.

bij geldzucht, ik had al mi_jnf
kracht gezet in het doen van ontdekkingen, en zi_j‘ zouden mij
niet ontgaan zijn, al zouden het nu juist geene sclutforcndegﬁ—
weest zijn. En die ontdekkingen zouden mijne omg‘cvmg gep.ll =
. tdekkingen te doen.

keld hebben en hebben aangespoord ; ook on o
wat geld verdienen kan doen, hee

Wat eerzucht vermag, i g et

het laboratorium van Liesia te Giessen geleerd. T e
: 28
af van het talent van Lipsig, maar had Lxmfml,_,t;eniet A
en geen geldzucht gehad en die bij zijne dxsc;llp}(, %ben L
: o

in te prenten, hij zou yeel minder gOBCllltt.Ul e Syl
ie ni 56 he kunnen Wwinner, als hij nu g
voor de chemie niet Z00 hebben ku

chemie
niet de gronden
uitsluitend op chemie toelegden ,

Had ik eerzucht gehad, of daar



250

daan heeft. Bij de meest schitterende ontdekkingen van Dumas
zet deze altoos zijne eigene persoonlijkheid voorop, en men behoeft
dus niet te vragen, wat hem zoo vernuftig heeft gemaakt.

Tot op zekeren leeftijd kende ik met alle jonge menschen
het Zionos alit artes; maar toen ik te Utrecht Hoogleeraar Was;
had de beteckenis daarvan voor mij reeds lang alle kracht
verloren; ik kwam er met de overtuiging, dat alle wetensehap
eene aardsche verschijning is, en dat aardsche eer eene zeep
bel is, die treffend schittert, maar snel vergaat. Maar gij ver-
staat dat: als medicus had ik bij honderden sterfbedden gestaan
en er met de bloedverwanten en yrienden tranen gestort. Dédr
konden geld- en eerzucht ligt vervlugtigd worden, zoo zij al
hadden bestaan.

Van zulke beginselen moest mijn geheele onderwijs, moest
mijne geheele verschijning voor de jeugd doortrokken zijn, al
sprak ik dat niet duidelijk of bij herhaling uit. Maar mijn
eigen bestaan moest er ook de gevolgen van ondervinden; mijn
geest moest er minder door gescherpt worden in de rigting,
die ik van Staats-wege voorstond.

Ziedaar dan verklaard, hoe ik te Utrecht, nu ik er zoo
veel tijd voor had, niet zoo diep in chemie gedrongen ben,
als ik anders zou gedaan hebben; ziedaar dan aangewezen,
waarom een ander dan ik voor het professoraatin chemie beter
had kunnen zijn.

Intusschen, ik wil mij hier niet geheel wegwerpen: misschien
heb ik den blik op wetenschap, op leven, op zijn, op doen,
bij mijne leerlingen niet ongunstig gerigt, en daardoor misschien
meer nut gedaan, dan door er eerzuchtige en geldzuchtige kun-
dige chemisten van te maken.

Hoe het zij: een mensch kan niets anders leveren, dan het-
geen hij is en zijn wil, en ik heb nooit gemeend, dat ik on-
eerlijk was in mijn ambf.

Zoudt gij in letteren of regten of staatswetenschappen of
theologie uwe wetenschap anders hebben opgevat, en bij ge-
noegzame kennis die welligt grondiger aan uwe leerlingen
hebben voorgedragen ?




¢ 251

In de natuurwetenschappen van deze dagen is de methode
uitnemend; in geene andere wetenschap is zij zoo goed. Die
methode kwam overeen met al wat ik in wetenschap wenschen
kon; ik vond er mij zelven in terug, en van harte kon ik dus
natuurwetenschappen voordragen. Staats- en regtswetenschap-
pen zijn mij steeds voorgekomen grootendeels te behooren , zoo-
als zij alsnog leven, tot de rij der conveniéntién, en dus te
staan buiten hetgeen men hehoort te noemen wetenschap. De
grondslagen van staats- en regtswetenschappen zijn z00 zuiver
als die van de wetenschappen der natuur, want die grondsla-
gen zijn natuur, natour van den mensch. Maar de rest is con-
veniéntie. In elk land, in denzelfden tijd, vat men de toepas-
ging - dier grondslagen anders op, en is men alzoo buiten de
wetenschap. Zuurstof is in elk land zuurstof, en kwik overal
lewik; maar of een misdadiger onschadelijk moet gemaakt wor-
den, dan wel straf moet hebben; of hij straf moet hebben,
omdat hij misdadiger is, dan wel tot zijne verbetering, of wel
tot exempel voor anderen: dat alles is in elk land in denzelf-
den tijd iets anders. En wat de wettenmakerij betreft: wie in
Nederland ziet, hoe die wetten in de wereld komen, en door
welke drijfveeren al- zoo, hij erkent, dat er wetten moeten
zijn, maar uit het oogpunt van hetgeen waarachtig is, heeft
hij noch voor de fabriek , noch voor het fabrikaat achting. Ik
ware liever schoenmaker geworden, dan daarvoor te willen
leven.

De letteren zouden mij zeker meer aantrekken dan elke an-

dere tak van menschelijke kennis. In taal, in elke taal meer
of min, ligt een deel der menschheid opgesloten, yoor zoover-
re het de wereld van het denken betreft. Taalstudie zou mij
hebben kunnen boeijen, en zoo ik er de kundigheden voor
zou gehad hebben, zou ik in talen misschien gelukkiger geweest
zijn dan in chemie. Maar dan niet in het latijn of grieksch,
maar in taal, in haren grond en in het verband van talen.
Het heeft tot mijne gelukkigste momenten behoord, als ik
verband van woorden vond of den grond van woorden ontdekte,
en ik mag zeggen, dat ik daarin eene mijner meest geliefkoosde



4]
T
&)

bezigheden vond, waarmede ik al de menschen van mijne om-
geving regelmatiz heb geamuseerd, en mij zelyen daarbij;
want die ontdekkingen waren niet altoos juist, maar op het
oogenblik toch niet gemakkelijk te wederleggen. Dikwerf waren
ze juist, en als ik dan zei, dat ik eigentlijk mijne loopbaan
gemankeerd had, had elkeen genoegen.

Van alle dingen zou de wiskunde mij het nuttigst hebben
doen optreden, zoo ik er kennis genoeg van gehad had. Maar
of zij mij voldaan zou hebben, betwijfel ik.

Neen, geen mensch is vervuld door één vak, en geen mensch
treedt, =zooals hij is, geheel op in één vak, tenzij men de be-
teekenis van mensch bekrompen opvatte. Voor mijn deel zou
ik gewenscht hebben, te mogen leven in natuur- en wiskunde,
in taalstudie en in kunst, afwisselend, dan in dit, dan in dat,
tot harmonische ontwikkeling van alle vermogens. Als beklee-
der van een ambt had ik pligten te vervullenjalle ambten zijn
uit de eenzijdigheid genomen en leiden tot eenzijdighéid. Daar-
om is het goed, dat het leven hier niet lang duurt, maar dat
de geest met den dood in andere kringen geplaatst wordt,
waar de aardsche eenzijdigheid wordt gestuit.

Wat ik op Zijdebalen gevoeld heb (bladz. 38), gevoel ik nog,
maar beter. Er is een leven, boven taal verheven, een leven,
waarvoor geen ligchaam noodig is, waarin het aardsche kennen
kan worden gemist: een leven van zijn, niet van opnemen en
naar regels verwerken. Dat opnemen en verwerken is aardsch,
het is niet de essentie van ons bestaan, maar een voorbijgaande
vorm. En hij, die geen begrip heeft van ontwikkeling tot iets
anders, zouder opnemen van buiten en verwerken, hij bestu-
dere in de chemie de leer der snijding, der omzetting, der
gisting, en hij zal dat begrip bekomen. S_uikm' met water en
gist geven alkohol en koolzuur: ziedaar ontwikkeling zonder
opnemen van buiten.

Hoe of wat onze geest ook zij, zoo hij slechts twee ele-
menten zou bevatten, twee werkzame clementen, is er eene
bron van oneindige ontwikkeling mogelijk in dien geestzelven,
zonder ligchaam, zonder opnemen van buiten. Die twee werk-



253

zame elementen werken op elkander, brengen iets nieuws voort,
dat terugwerkt en voortwerkt; er ontstaat een derde, cen vierde ;
alles werkt voornit en terug, en er is eene oneindige wereld
mogelijk. :

Wie het nog niet begrijpt, hij denke zich koolstof, water-
stof, stikstof en zuurstof, vier elementen, en hij sla een blik
op het rijk der planten en dieren en op de oneindige reeks
van producten, uit die vier geworden.

Ik kan mij niets gemakkelijker denken dan een enkel gees-
telijk leven zonder ligchaam, mits slechts hetgeen wij geest
noemen, niet één- maar meerledig is. En is dat, wat wij geest
noemen, een complex; bezit het veel bestanddeelen, dan is
dat leven van dien geest zamengesteld en oneindig onder-
scheiden.

De vormen van het leven na dit leven ken ik niet; maar
dat er zulk een leven is, gevoel ik; en dat het oneindig in
dunr en verscheidenheid wezen zal, dat versta ik.

De chemie heeft met dat leven wiets te maken.

Wat ik daar heb nedergeschreven, werpt een blik op mijn
geheele bestaan, voor zooverre het het zamelen en versprei-
den van kenuis betreft. Maar er behoort nog meer te worden
gezegd. '

[k heb tot nu toe alleen het oog gehad op den mensch in
verband tot zich zelven en zijne bestemming. Er is meer.
De mensch is hier lid der maatschappij. Voor hoeverre hij
zich zelven, voor hoeverre hij anderen toebehoort, is geen
raadsel: elk mensch is een schepsel Gods, en wie zal bepalen,
wie de meeste waarde heeft? Omdat gij dat niet weet, houdt
gij u aan den regel:  heb uwen naaste lief als u zelven,”
maar zoo gij wist, dat uw naaste beter is dan gij, moest gij
hem meer liefhebben dan u zelven.

Liefhebben is niet: mooije woordjes of streelingen uiten,
maar wat doen. Liefhebben is hopen en wenschen en trachten,
alles tot heil en tot geluk. God alleen kan het, maar de mensch
is verpligt er naar te streven, en dan zonder omzien, zonder
aanzien des persoons.



254

In de maatschappij leeft die zaak onder eenvoudiger naam,
maar onder dien eenvoudigen naam leeft zij ge]ukkig in elke
maatschappij: gij zult nuttig zijn voor anderen. Hoe meer dat
nuttig zijn bij u beginsel is, des te meer is het op het terrein
van liefhebben. Maar of gij er een beginsel in legt of niet: gij
hebt schoenen noodig, en terwijl gij die van een man bekomt,
die ze voor u maken kan, bakt gij brood voor hem, en daar
gij nu eenmaal brood bakt, geeft gij dat ook aan een slager,
en bekomt gij van hem vleesch, aan een kleermaker, en be-
komt van hem kleederen, en daar die diensten nu juist niet
altoos elkander opwegen, hebt gij een ruilmiddel, en dat ruil-
middel heet nu geld.

Gij verstaat het, dat gij des te zuiverder, des te vrijer
geestelijk zijt, naar mate gij van dat ruilmiddel minder ver-
langt en gij ruimer van uwe krachten ten beste geeft; dat gij
dan in dezelfde mate meer mensch zijt.

Geef dan van uwe krachten veel; grijp u aan, ontwikkel
uwe vermogens en breid de wereld uit, de wereld in het rijk
der stoffelijke en geestelijke dingen. Gij leeft niet voor u zel-
ven; gij zijt een onnoemelijk klein deel der schepping, en
daarin geplaatst, om er werkzaam te zijn; gij moet er heil in
verspreiden, gij moet er geluk geven, en ten minste, gij moet
nuttig zijn. Rust niet; kleef geene theorieén aan, die leeren,
dat God eenmaal de wereld geschapen heeft, en dat die wereld
toen gereed was. Die wereld is nooit afgewerkt, in geene rig-
ting. God heeft u, o mensch! in die wereld geplaatst, om de
schepping te helpen voltooijen. Door de vermogens, die Godu
gegeven heeft, moet gij mede-onderhouder, uitbreider en dus —
het =zij met diepen eerbied gezegd — mede-schepper worden.

Hij, die een mensch opvoedt tot heerlijke dingen, hij heeft
zoowel een tempel Gods geschapen, als de bouwmeester, die
u eene kerk bouwt, ja een tempel, die oneindig voortleeft en
eene bron wordt van oneindige dingen.

Maar al verspreidt gij slechts hier en daar eenig nut, gij
zijt een schepper; want het goede, dat gij sticht, is eene kiem
van goede dingen.



-

. 25

Wie goed doet, is een schepper; wie kwaad doet, is cen
verdelger. Elk mensch is beiden op zijne beurt; geen mensch
is boven kwaad verheven. Het komt er dus op aan, naauw-
lettend te zijn, omzigtig te wezen, en met alle kracht te waken,
dat gij zoo min mogelijk als verdelger optreedt, maar het rijk
van het ware, goede en schoone uitbreidt.

Op het stuk brons, ter eere van Berzeuivs geslagen, komt
voor: Naturam jussit vires proferre latenfes. Inderdaad, dat
heeft deze groote man gedaan. Maar moogt gij of ik dat nala-
ten? Waar blijft dan de schoone gelijkenis der talenten ?

Onovertroffen schoon zegt Cuvier: ,Le bien que Uon fait
patix  hommes, quelque grand qu'il soit, est toujours passager ;
ales vérités quon leur laisse sont éternelles,”

Geen betrekking is er in de maatschappij, of zij geeft, ter-
wijl zij uw persoonlijk leven laat op de plaats, waar elk per-
soonlijk leven staat, namelijk gebrekkig en onvolmaakt, u de
gelegenheid, nut te stichten in die betrekking.

Een bakker is, door gezond hrood te bakken, in zooverre
een man, voor het stoffelijk bestaan der menschen van waarde.
Maar hij, die u verstandelijk of zedelijk voedsel toebereidt, hij
is gelukkiger geplaatst, want zijn voedsel zal, als het gezond
is, het rijk der schepping uitbreiden; ligt vallen er van de
korrels in goede aarde, en de opbrengst kan honderd-, kan
duizendvoud zijn.

Altoos heeft mij de betrekking van onderwijzer aangetrokken
uit dit oogpunt: hoog- of niet hoogleeraar, dat is om het even,
z00 men het rijk der waarheid slechts kan witbreiden, en dan
bij jonge menschen, die gij vormen kunt! Zelf van mijne eerste
jeugd af dorstig naar unitbreiding van het rijk der waarheid in
mij, heb ik, eerst onbewust, later met doorzigt, behoefte gehad
om nu op mijne beurt aan anderen kennis te geven, en daarbij
gevoeld, hoe ik verpligt was anderen te helpen en te leiden,
daar ik zulke treffende leermeesters in mijne jeugd had gehad,

Ik kan verklaren daarin een drang in mij gevoeld te heb-
ben, die altoos boven mijne krachten was, boven mijne gees-
telijke en ligchamelijke krachten, een drang, waaraan ik niet



256

Deugd is daarin van mijne zijde nooit welegen
g van eene hoedanigheid, zooals
) te doen, meer niet. Ik kon
en behalve in de periode,
toen ik ziek was naar
t naar elke les, en als

kon weerstaan.
geweest, slechts eene uitin
of men zijne das goed weet on
Jetterlijk het onderwijzen niet laten,
ik bladz. 201 gesproken heb,
ligchaam, heb ik altoos gehaak
het einde van den rusttiid.
Wel heb ik in lateren tijd, foen ik hulp had, een deel van
maar daarbij heeft

het onderwijs aan anderen overgelaten;
veeleer gewonnen; want ik trad

aardoor vrijer en ruimer in het-

waarvan
geest en
het vacantie was naar

mijne voordragt niet verloren,
nu telkens frisscher op, en d
geen ik te zeggen had.

Ik houd den stand van o
yoor den gelukkigsten stand,
er geen, waarin men hetrekkelijk me
or ook nog zoo vele gebreken aan verbonden.

In dit opzigt heb ik inderdaad een leven gehad, dat bij
nitnemendheid gelukkig mag heeten. Eene heste Moeder, een

krachtvollen Vader, zeer srooten tewenstand in mijne jengd
? {'} =) . b |
eene 15-jarige werkzaamheid in den

ogleeraar aan eene Hoogeschool
die er is in dezen tijd, en ken
er nut kan doen, al zijn

daarna beste leermeesters,
voortreffelijken stand van geneesheer, en daarbij de rest van

mijne krachten gewijd aan onderwijs, dat later nog 27 jaren
aan eene Hoogeschool zou worden voortgezet! Zoo ik niet in-
nig dankbaar op deze groote voorregten zou terugzien, dan
ware dat schande over mij.

In welke der twee betrekkingen tot de maatschappij ik per-
soonlijk het best ben geplaatst geweest, is niet twijfelachtig.
Als medicus stond ik veel hooger dan als chemist. Het is zoo,
ik had te Utrecht geene breede geneeskundige opleiding beko-
men; ik had geene groote mannen van het buitenland gehoord,
geene beroemde inrigtingen bezocht; ik had te weinig zieken
gezien, althans fe weinig zeldzaam voorkomende gevallen. Maar
daartegenover stond, dat de hartelijkheid, de trouw en de
innige liefde voor zieken, zooals ik die van mijn Vader ge-
zien had, toen ik kind en jongeling was, mij niet geheel vreemd
konden blijven. Ik was niet misdeeld van de gaven van te



257
zien en te hooren, van waar te nemen, en van mijne eerste
n aan het ziekbed, want

jeugd had ik dat alles kunnen oefene
kind nam mijn Vader mij overal mede en spaarde mij
in geene kennisneming hoege-

gold. VOSMAER Was mijn
eralis en semiotiek, en ik

i}ls jong
in niets, in geene indrukken,
naamd, zoo het maar de praktijk
leermeester geweest in therapia gen
had dezen brave goed gehoord.

Als medicus gevoelde ik mij vaster
als' chemist, en ik verberg het geenszins,
fl'g“ veel minder op mijne plaats was in de mai
ik was als gencesheer te Rotterdam.

Daar heb ik de hartelijkheid, de liefde van duizenden volop
genoten, en ik moeft aannemen, dat ik daar niet ben geweest

in mijne stelling dan
dat ik als scheikun-
wtschappij, dan

een nuttelooze dienstknecht.
Ly e .
Zoo mijne gezondheid krachtiger geweest ware, Ware ik
A. (. VAN STIPRIAAN

zeker medl.uus gebleven, en 700 Dr.

Luiscivs niet tegen het onderwijs in scheikunde, dat hij oorst

begeerd had, was gaan opzien (bladz. 115), zou ik na mijn

studententijd geen kolf of retort meer in mijne handen gehad

hebben, en zou ik wel dan dezen dan genen fak van de artes
ereld zou er niets

liberales beoefend hebben, maar de buitenw
van hebben vernomen.
Zoo was dan de scheikunde voor mij volkomen bijlmmmld, !
en is zij dat nog en zal zij dat blijven.
Maar dat ik onderwijs heb mogen geven, waarin dan 00k,
dat acht ik, na mijne oude bhetrekking als medicus, yoor mij

cen niet genoeg te roemen zegen in mijn leven.
weh ik nog veel goeds
elijks woorden voor
Utrecht mij even

verhouding tot mij |
dat ik er naauw
was

Over Utrecht in
te zeggen, zddveel
heb, Te midden toel
welwillend als weleer.

In de laatste jaren te Utrecht heb ik de meeste ervaring ge-

1d en doordacht heb

zameld, en terwijl ik daarvan alles gevoe
en dikwerf op den rand v felmoedigheid ben geweest, heeft

goeds,
1 van veel bezwaren

an twij
17



258

alles ten slotte toch gestrekf, om mij kracht en rust te geven,
en derhalve moet ik dankbaar zijn. Ik schreef het bovenstaande
in mijne eenzaamheid, en niemand zal er uit lezen, dat ik niet
tevreden ben.

Geluk is weinigen gegeven, en het is de vraag, of hetgeen
de wereld geluk noemt, inderdaad dien naam verdient. Bij uwe
geboorte heeft niemand u gezegd, dat gij hier geluk zoudt heb-
ben; er is it slechts cen enfrée vergund, een entrée in deze we-
reld, met al de kansen, daaraan verbonden.

Van alles kunt gij leeren, en zoo gij in uwe jeugd slechts
geleerd hebt, dankbaar en tevreden te zjjn, doet gij geen enkelen
eisch aan deze wereld, maar blijft gij dankbaar en tevreden, om
hot even wat u ook moge wedervaren. En hebt gij u gewend,
werkzaam van aard te zijn, dan slaat inderdaad uwe dankbare
tevredenheid nog wel tot iets over, dat van geluk zd6 weinig
onderscheiden is, dat gij het onderscheid niet bespeurt.

766 hangt de geheele mensch later van zijne jeugd af. Mij
is dankbaar te wezen, tevreden te zijn, arbeidzaam te wezen,
geleerd als regt zitten, als regtop loopen en soortgelijke din-
gen. Het zijn hoedanigheden, die ik heb, maar waarvan ik mij
niets toeken, en die ik dus hier even goed noemen mag, als dat
ik neus en mond en oogen heb, zonder het verwijt te kunnen
beloopen, dat ik mij zelven prijs.

Ik herhaal hier de woorden waarmede ik begon. Al wat ik
goeds moge gevoeld, geleerd, gekend, gedacht, gehandeld heb-
ben, daarvan moet ik aan mijne Moeder een aanzienlijk deel
toekennen ; aan de overige goede menschen, die ik heb aange-
troffen, het overige. Mij alleen komt toe, wat ik niet goed ge-
daan heb; ik ben er mij volkomen van bewust. '



MIJN VERBLIJF TE APELDOORN, 1867—1868, EN
MIJN LATER VERBLIJF TE BENNEKOM.

Met eene mij onbekende ziekte ging ik in 1867 van Utrecht:
hoofd en hart hadden rust noodig. Ik kon mij niet meer inspan-
nen en ligchamelijke beweging viel mij zeer zwaar.

De ars salutifera rviep ik niet in: ik acht haar hoog, maar
de kunstenaars hier zijun in eene te moecijelijke stelling, om in
die duistere wereld diep door te dringen. Dan het imperatieve
van deze IHeerenj zij zijn ontevreden, zoo men hunne aanwij-
zingen niet opvolgt. Maar als oud-medicus weet gij: judicium
difficile, en daarom zijt gij dan ook geen gehoorzame zoon der
kunst.

It heb, ook toen ik de geneeskundige praktijk zelf uitoefende,
mij steeds de woorden van Mouiire voorgehouden: Munme'
medici sunt rari. Waarlijk en in ernst: rari zijn zij.

Ik houd de kunst voor supratellurisch: zij moest niet heeten
ars salutifera, zij is er te armoedig voor.

Yoor mijn deel, ik heb er mij persoonlijk nooit aan overge-
geven en heb alzoo ook de laatste jaren van mijn leven elken
geneeskundigen raad vriendelijk afgewezen, soms wel tot eenig
verdriet van de Meesters in de kunst.

De genceskunde, mij in mijne jeugd geleerd, was eenvoudiger,
hoezeer in het toedienen van geneesmiddelen milder. Toen was



260

de kunst veel meer exspectatief dan thans; anders had ik haar
nooit uitgeoefend.

Niet ontwikkelde podagra was de grond van mijne ligchame-
lijke stoornis en er was eerst cen afwisselen tusschen duizelingen
en hartkloppingen, totdat de eersten meer en meer ophielden ,
en de laatsten meer en meer toenamen en een toestand schie-
pen, die voor niemand aangenaam kan zijn.

Te Apeldoorn kon ik mij nog dikwerf vrij wel bewegen, en
zoo genoot ik daar van het heerlijke park des Konings en van
de aangrenzende bosschen van Soeren. 1k heb er zalige uren
in gesleten, en mijn goede vriend Nepuyenegr hielp mij, mijne
levensblikken op de schooljeugd te vestigen.

Daarbij had ik de bladz. 227 genoemde onderzoekingen voor
het Depart. van Kolonién voort te zetten, en had daartoe een
eenvoudig apparaat. Voorts bleef ik belast met de leiding der
kweekelingen voor de Indische Pharmacie.

Toen het bleek, dat mijne gezondheid niet meer herstellen
zou, vroeg ik mijn ontslag als Hoogleeraar, en ging naar Ben-
nekom, Augustus 1868, Daar leef ik volkomen eenzaam, zie nie-
mand, dan eene enkele maal den Burgemeesier vax BorsseLr en
den heer vax WasseNArgr, twee beste menschen, die zeer heusch
voor mij zijn.

De andere beschaafde menschen van het dorpje zie ik niet,
omdat ik mij niet tot hen bewegen kan en ik ook slechts bij
witzondering menschen kan zien wegens mijne gestoorde gezond-
heid ; daarom moet ik zelfs aan mijne goede vrienden, die mij
van elders willen komen bezoeken, tot mijn leedwezen het ver-
zoek rigten, mij dat bezoek niet te komen brengen. De heer
notaris Hoxpivs van Wageningen maakt daarop eene uitzonde-
ring: hij steunt mij in velerlei aangelegenheden, waarin ik raad
noodig heb.

Mijn huis ligt geisoleerd, zoodat ik van den Homo sapiens
zeer weinig bespeur, waarover men, wat de minder gegoede
volksklasse aangaat, hier niet bedroefd behoeft te wezen, want
het land behoort tot de Veluwe, en daar snijdt men elkander nog
met messen, en daar zijn nog duivelskluwens in de kussens der



261

bezeten kinderen. De poézij betreffende het leven der minder
gogoede landlieden wordt daar bij u niet versterkt: veel on-
gedierte, eene soort van piétisme, praatziekte , hooghartigheid
en bangheid voor regenwater: het is curieus, om dat mengel-

moes te zien.
woning had ik ook hier nog ambtshalve fe

In mijne stille
volbrengen de onderzoekingen voor het Depart. van Kolonién ,
die mij wat eenvoudige bezigheid gaven, en voorts de zorg voor

de Indische Pharmaceuten, die steeds nog te Utrecht opgeleid
worden. Dit zamen is bijna mijn laatste werk voor de maat-

schappij geweest en in 1875 gedindigd.

Daar ben ik dan nu aan den avond van mijn veel bewogen
daartoe rustigen tijd hebbende.

Met de zoogenaamde maatschappij heb ik weinig aanraking

meer. De post brengt mij brieven van goede vrienden, die ik
maar hun aantal wordt kleiner en kleiner.

SuermoxpT, die mij hier veel bezocht en
heb ik in 1871 zien heengaan ; véor
die zooveel goedheid voor
ijn ouden

leven, alles overziende, en

nog heb op aarde,
Mijn trouwen vriend
mij zeer veel schreef,

hem H. A. R. Vosuagr, den man,
ft in materidele zorg; voorts MiQuEL, m

een weinig véér hem vax Rigus-
goeden vriend; mijn Acade-
mie-yriend Gerrirzex; later mijn pitnemenden vriend W. N.
Rose te 's Gravenhage. Overal heengaan en dus voorbereiding

tot eigen verhuizing! -
Ik zelf kan door benaauwdheid niet een enkelen nacht meer
woont

en mijn geest, zoo helder als op mijn 25ste jaar,
igchaam. Een pols van soms

rt mij in alles, soms 12

mij gehad hee
yriend; den goeden (GALLOIS;
DIJK, mijn Academie-tijdgenoot en

rusten,
in een van vermoeijenis uitgeput I

160 & 180 slagen in de minunt stoo
tot 16 uren achtereen.

Neen! dat is niet juist: bezigheden zijn mij dan onmogelijk,
maar het inwendige leven is volkomen als van een gezonde :
noch in mijn denken, noch in mijn gevoelen bespear ik bij de
ergste benaauwdheden eenig verschil met de gezondste uren



t den

in mijn bestaan. Inderdaad! ik ben bijna geneigd, nie
keerd

geest afhankelijk van het ligchaam te noemen, maar omge

het ligechaam afhankelijk van den geest te heeten. N

Zoo gaat mijn leven hier op dat stille Bennekom waarlijk
van deze aarde niets meer te WA€
en nieuwe bezawaréh
en dan gelukkig:

gezegend voort, al heb ik
ten, en ben ik, onder duizenden oude
tevreden en dankbaar, blijde zelfs en nu

Ik lees veel, maar weinig chemie, want daaraan heb ik Ve
te veel tijd gegeven, wat mij zelven betreft. Ik lees geschiedents
oude Latijnsche schrijvers €

en levensbeschrijvingen, reizen,
voorts over

Hollandsche, Fransche en Hoogduitsche dichters;
sterrekundige onderwerpen en historische zaken van physicd;
over botanie en geologie, en techniek, het nieuwere. Eindelijk
cen paar dagbladen, en dan de gewone lectuur, die u in de
Nederlandsche tijdschriften wordt aangeboden.

Daarbij vergeten mijne goede vrienden niet, mij bij te staan.
Mijn beste vriend Buys Barvnor heeft de goedheid mij te helpen,
hulp behoef, om het nieuwere te verstaan in weten-

die ik sedert mijne jeugd niet meer beoefend heb.
Over noorderlicht in dit jaar, en over groote perioden in de
beweging der aarde, waaruit nu weder onlangs afwisselende
toestanden voor de zuider- en de noorder-helft zijn afgeleid,
gaf hij mij alle gewenschte hulp. En nog dezer dagen (16 Oc-
tober 1872) maakir -hij mij blijde, door mij ten geschenke te
sonden Alexander von Humboldt door Bruuxs: en wat kon mij

waar ik
schappen,

meer welgevallig wezen?
Aan mijn besten vriend Dominus H. G. J. vax Dorssunran
ben ik menige kennismaking verschuldigd met uvitnemende taal

van uitnemende mannen; ook aan mijn besten vriend . N.
vax Trores. Tal van goede menschen zenden mij voedsel toe
voor mijn geest. Min vriend R. vax Rees herdenkt mij ook
hierin, Mijne goede yrienden Dispirs, Tu. vax Dorspuren,
Ravwexnorr en NEELMEIJER blijven mij trouw nabij, en geven
mij wat te denken en te beseffen.

Ly - s

Zoo besteed ik mijn zoogenaamden ouden dag, ben des mor-

gens te 4 of 5 uur op, ook in den winter, en heb tot hartelijke



263

en volkomene uitspanning eene correspondentie met eenige beste
vrienden, die mij genegen zijn.

Wat mij wel eens leed doet, is, dat ik sedert twee jaren geene
beweging meer nemen kan, en sedert twee jaren mijn klein
terrein van 11/, bunder niet heb kunnen verlaten, en nu (1872)
roeds sedert maanden cellulair ben opgesloten. Ik zie het groen
ontluiken op een afstand, terwijl ik weleer bij elken zich ont-

1 knop kon dankbaar zijn.
grauwe staar verloren, maar het andere

In de avonden is lamplicht
duister;

plooijender

Eén oog heb ik aan
dient mij nog meer of min goed.
agelijk, en zit ik ook des winters uren in het
o zitkamer is naar het Oosten gerigt.
het Oosten, gaan zon en maan en planeten op:
vervlogen winter dankbaar
als ik haar verraste,
ltoos evern-

mij ondr
maar mijn

Ddir, in
Oriens! Juprrer maakte mij den
des avonds, en Vesuvs des morgens vroeg,
zoodra zij de kim verliet. Het morgenrood boeit mij a

urorsa wekt treffende gedachten bij mij op.
en als mij ik dan des morgens ver-

ga ik schrijven aan mijn trouwen
A. 8. A. vax ItTERsUNM te Hattem,
limmende mate mijn broeder

zeer, en A

766 leef ik te Bennekom,
zadigd heb aan dat schoone,
en nooit volprezen vriend F.

mijn Academie-tijdgenoot, die in k
geworden is en door mij innig dankbaar gewaardeerd. Of ik ga

schrijven aan mijn gitnemenden vriend NEELMEIJER, of aan mijn
trouwen A cademie-vriend, avenuyAx -DOESBURGH, of aan
een ander best mensch. ¢

oerd, en werd het

werd ik in besten zin gev
erlevendigd, en dan moogt

mijn br

Door AURORA
gevoel van het Oneindige in mij v
gij veilig aan een priend schrijven.

De nachtelijke benaauwdheden w
des hemels vergeten, en het leven met een yriend, in den geest,
maakt u geschikt om nu aan uwen arbeid te gaan. Yoorleden
jaar boeiden mij de reizen van VON Huxsorpr in de hoogste
mate; nu (1872) zijn het de werken van Araco, door BARRAL
nitgegeven, en daaronder zijne treffende biographieén, en de
Mélanges scientifigues van B1ot. :
Eenzaam leef ik, maar ik ben nooit alleen. Mijn ligchaam is

aren reeds door den aanblik



264

gesloopt, maar mijn geest wordt, dunkt mij, helderder, wak-
kerder, moediger: het oog van den geest dringt voorwaarts,
en ik kan den goeden God niet dankbaar genoeg zijn voor mijne
hartziekte, die mij wel voor de maatschappij bijna geheel on-
bekwaam maakte, maar mij nu volop de gelegenheid gaf, om
ecerst regt te gaan leven.

Ik zou echter onjuist zijn,
Tk ben gelukkig en tevreden in hetgeen mij no
om mijne noties helderder te maken en den afgelegden weg des
levens in elke rigting te overwegen tof eigen leering. Maar ik
mis zeor veel in de stelling mijner afzondering. Wie zijn ge-
heele leven met beschaafden heeft omgegaan, soms zeer veel,
maar altoos meer of min, gevoelt het sterk, zoo hij dat voor=

zoo ik dit niet nader toelichtte.
g gegeven word,

regt mist.
De onjuistheden, die leven in de niet opgevoede klassen,
menschen zijn zij, en ik heb in de paleizen en in

zijn legio;
Ik heb onder alle klassen

de stulpen enkel menschen gevonden.
der maatschappij verkeerd, als medicus, als man van weten-
schap, als burger; ik ken onze maatschappij vrij wel. En zoo
moet ik verklaren, dat de menschen in essentie inalle standen
dezelfde zijn, maar dat de bijna onbeschaafden, waaronder ik
nu hen versta, die niets dan eene gewone lagere gchool in hunne
jeugd bezocht hebben, zwaar zijn, zoo men hen anders ont-
moet dan in hun bedrijf, waarin die ontmoeting beperkt is.
Humne onkunde voedt hunne vooroordeelen krachtig; hunne
eigenliefde wordt fe weinig bevochten door pligtsgevoel 3 de
hoogmoed, dien elk menseh heeft, wordt bij hen door onkunde
en vooroordeelen sterk bevorderd; de ruwheid hunner eerste
opvoeding wordt wel verborgen door zucht naar voordeel, door
behaagzucht, door zekere valsche schaamte; maar die ruwheid
treedt dadelijk in volle kracht te voorschijn, zoo gij hen tegen-
staat, zoodat hunne zelfzucht gewond wordt. .
bassba ik s Trwe soggsn o e rntiome e e
NSl e ,d = SETLZbEERIROL; at in steenachtigen grond
stendom het best post vat.
In de latere jarem mijns levens heb ik door mjjne afzondering



265

| kunnen doorzien, en dat heeft mij ge-

eger niet had gekend.
e meenen, dat, indien men op de lagere
t opvoeden niet als hoofd-

oldoend heil brengt ann

die klasse geheel en a
leerd, dat ik haar vro
Ik ga z66 ver van t

school niet veel meer brengt, en he

zaak opneemt, de lagere school geen v

de maatschappij.
boschaafden den laatsten tijd mijns

Te midden van weinig
doorgebragt hebbende, heb ik van hen niets goeds

levens
kunnen opnemen, maar heb ik mijn heil moeten zoeken in
cenzaamheid.

dezen eenvoudigen

[k zou echter niet goed doen, indien ik
dat zij niet meer zijn, dan zij zijn:
wie kan er kostelijken wijn tappen uit een vat, waarin water
o Tk beklaag dan ook deze menschen en duid hun

gedaan is?
ik van 6én hunner eenig

niets euvel, en in geen geval heb 1
mijn verblijf te Bennekom de laatste jaren

cen zegen geweest, als ik,
van sommige hoe-
weleer niet kon

lieden zou euvel duiden,

lotsel gehad. Neen,
van mijn leven is mij in zoo verre
door mijn verkeer in volslagen eenzaamheid
danigheden van menschen, waaraan ik mij
onttrekken, geen bezwaar meer gehad heb.
Ik heb veel geroemd, en de slotsom van hetgeen mijj aan
goede dingen geworden is van menschen, is zeer veel grooter
geweest, dan waarop ik had mogen rekenenj maar het zou
cene geheel penzijdige schets zijn van een leven, indien ik
ook niet getuigde, dat het waarlijk niet altoos is ge-
chijn. Telkens heb ik daarvan, waar
iots doen doorschemeren in het voor=
nog een paar zaken te

daarvi
st rozengeur en manes
ar
toch goed hier

wee
het pas gaf, hier en da
gaande ; maar het 1is

elkeen, die voorspoed

bespreken.
Over naijver heb ik reeds gehandeld; _
| het is hem nuttig De verhouding

heeft, ondervindt dien er

van menschen jegens u kan een ernstiger karakter aannemen,

geheel en al afgescheiden van naijver, en doet dat dikwerf, z0o

glj eenvoudig weg de waarheid zegt, inzonderheid zoo gij het
peyordert, waar het niet

persoonlijk belang van anderen nooit
goed is, en het allermeest, indien gij tegen dat niet goede,



e —

266

persoonlijk belang te velde trekt en daaraan een deel van uw
leven wijdt.

Zoo ver ik weet, heb ik mnooit iemand opzettelijk willen
kwetsen of vijandschap jegens hem willen plegen; maar waar
het mijne overtuiging gold en vooral in zaken van gewigt,
heb ik niets en niemand ontzien. Uit mijne geschriften is dit
blijkbaar, voor zoo ver het mijn openbaar leven betreft, en
daaruit kan dus worden afgeleid, dat ik in het bijzondere leven
niet anders heb bestaan.

Dat moest afkeuring, tegenstand, bij sommigen vijandschap
en bij enkelen, naar hun aard, zelfs wraak opwekken. Ik heb
z¢ in ruime mate ondervonden, en nict het minst van zijden ,
waarvan gij ze het minst zoudt verwachten. Het is mij eene
treffende oefenschool geweest, om, te midden van deze overi-
gens niet beminnelijke menagerie, niet slechts rustig voort te
gaan, maar alle menschen, zooveel ik kon, te blijven liefhebben,
naar den heiligen pligt, die ons als een der schoonste in het
Christendom is voorgeschreven. Een ander moet weten, wat
een ander doet: welken weg ik had in te slaan, had ik aan
hen niet te vragen, -

Toen ik daarvan oefening genoeg gezameld had, werd ik door

ongesteldheid verpligt het gejoel der wereld te verlaten, en

ziedaar mij dan ook dankbaar in mijne eenzaamheid te Bennekom,
omdat ik met mijne oefening jegens tegenstand tevreden zijn kon.

Pruys vax per Horves beklaagt zich in zijne Levens-studién
meermalen, dat zijn broeder ApramaM DES AMORIE VAN DER
Hokvex zoozeer is miskend geworden. Hoe is het mogelijk ?
Waarvoor dient erkenning van menschen anders, dan opdat zij
eenig nut zouden verspreiden? En heeft pes Amorm geen nut
genoeg verspreid? Wat geeft u de voxr populi? Wat geeft n
zelfs het aanzien in uwen kring, indien het niet uit liefde voort-
spruit en in liefde gegrondvest is? O ja! zoo gij praalgraven
en standbeelden begeert, zult gij ook naar onderscheiding van
menschen uitzien; maar gij treedt dan, zonder eru van bewust
te zijn, tot den kinderleeftijd terug, toen gij nog niet wist en
niet weten kondt, dat eer en roem stof is, waar de wind meé



267

speelt. De magtigste vorsten zijn in het slijk geworpen: niet
én der schoonste zeepbellen, die op aarde geblazen zijn, was
blijvend.

Eer en roem zijn soms nuttig in eene bekrompene, gebrek-
kige, armoedige wereld, maar gij kunt het daarin toch ook
zonder deze doen. Een weinig pligtsgevoel is beter. Het oor-
deel der menschen over u zou juist zijn, indien zij zoo goed
waren, als zij eenmaal hopen te worden.

Het komt er slechts op aan, hoe God over ons denkt. Uit
dit oogpunt verdient niemand eer of roem, want elk mensch is
vol van tallooze gebreken.

Eene tweede zaak, die mij welcer vele bezwaren heeft doen
toevloeijen, is geweest de vriendschap in een ander gewaad ;
niet een wolf in schaapskleederen, maar een hyena in het costuum
van eene duif. Ons wordt geleerd in onze Jeugd goed vertrouwen
te hebben, van niemand eenig kwaad te vermoeden. Dat gaat
voor kinderen best; maar het ware toch goed om later, véér
men mensch wordt, daarbij te voegen: wees omzigtig, denk
van niemand kwaad, maar schenk toch eerst verirouwen, wan-
neer het gebleken is, dat vertrouwen goed geplaatst is. Tk moet
van mij zelven bekennen, wel eenige menschenkennis gehad te
hebben; maar door dat mij geleerd was van een ander geen
kwaad te denken, kon men mij ook ligt daarheen leiden, waar
ik inderdaad niet veilig was; eerst te laat zag ik dan, waar
ik was en niet behoorde te zijn. Zoo heeft mij eenmaal de
hoogmoed in den vorm van een kanarievogel zeer zware er-
varing gegeven; en ik had toch kunnen weten, hoe gevaarlijk
onverzadelijke hoogmoed is; daarvan geldt in volle mate, wat
Reéxax in 1870 aan Stravss herinnerde, en wat nog te lezen
staat op eene ruine van cene vroegere verblijfplaats der reizigers
naar het Heilige land:

»Sit tibi copia,
#Sit sapientia,
sFormaque detur;
»Inquinat omnia
waola superbia
»Si comitetur.”



268

766 is het: hoogmoed maakt elken mensch tot een verder-
folijk wezen: inquinat omnia.

Semiier heeft het met treffende woorden uitgedrukt, wat
een mensch in zijne verdoryenheid voor anderen worden kan:

,,Gefihrlich ist’s den Iieu zn wecken;
Brschrecklich ist des Tigers Zahn;
JJedoch der schrecklichste der Schrecken,
»Das ist der Mensch in seinem Wahn.”

Vergun mij hier nog eene kleine excursie.

Mij heeft de ervaring geleerd, dat het meerendeel der levens-
omstandigheden in de gevolgen geheel anders werkt, dan bij
hare eerste verschijning.

Enkele bronnen vloeijen voortdurend zuiver voor u, en 2ij
kunt er u aan laven, met volle teugen, zoolang zij voor u

bestaan. Zoo is het met liefde tot uwe ouders en van uwe

ouders, van en tot onbaatzuchtige vrienden, enz. Zoo is het
met een nuttig ambt; zoo met nog veel meer.

Maar wat u in de maatschappij der menschen gewordt, is
dikwerf aanvankelijk voor u geheel anders dan eenigen tijd
daarna. Blijft de bron hier al dezelfde, dan komt zij u toch
later soms geheel anders, dan in den aanvang, voor.

Dit geldt met name van tegenstand, vijandschap, of teleur-
stelling, moeijelijkheden, bezwaren. In het begin schijnen zij
w soms groot, zeer groot. Maar zoo gij in uw woordenboek
achter het woord bezwaren geschreven hebt: ,dingen, om te
,boven te komen,” neemt die grootte meer en meer af, en ein-
delijk overwint gij ze; en ziet gij dan terng, dan zou uw ge-
moed van ijs of steen of staal moeten zijn, zoo gij dan niet
innig dankbaar wezen zoudt voor het voorregt, u geschonken,
die bezwaren gehad te hebben.

Gij verstaat mij: zonder die bezwaren, zonder die moeijelijk-
heden, telenrstellingen, tegenstand, vijandschap, of wat het
moge geweest zijn, hadt gij die oefening niet kunnen hebben.
En nu, na die oefening, kunt gij soortgelijke omstandigheden



269

volkomen gemakkelijk dragen: uwe zedelijke draagkrachten zijn
toegenomen, en alzoo is uwe persoonlijkheid eene breedere ge-
worden.

Uit dit oogpunt kunnen, — zoo gij maar goed oud en nieuw
overweegt en vergelijkt, — uwe oude, bitterste tranen in u
vervormd worden tot nienwe, innige vreugdetranen.

Mij is het in opregtheid z66 gegaan, dat alles, wat ik weleer
heb aangezien als onfeil, — ik spreek van de menschenwereld,
zooals die zich in de maatschappij vertoont, — later voor mij
geworden is eene voortdurende bron van heil; zoodanig, dat
ik, aan het einde van mijn leven gekomen, het woord onheil
niet meer noodig heb in mijne taal, en het mij is, alsofik dat
woord weleer nooit heb gekend.

Ik ga zoo ver mogelijk: hoe grooter mij het onleil weleer
ounheil scheen, des te treffender heil is daarvoor bij mij in de
plaats gekomen: z66 heb ik dat zoogenaamde onheil verwerkt.

Aan mijne vrienden ben ik innig dankbaar, aan mijne vij-
anden heb ik de grootste verpligting: dankbaarheid komt hun
natuurlijk niet toe.

Het menschelijk leven is of eene fermentatie, df een proces,
dat in een kroes plaats heeft: hoe heeter het vuur, des te
beter.

Hoe heeter het vuur, des te beter. Inderdaad, maar lang-
zaam aan, De krachten van den mensch groeijen niet op een-
maal. De stormwinden blazen een niet zeer krachtig vuur uit
en laten geen vonk meer over: zij kcelen af. Maar zoo zij
blazen in een vuur, dat wakker brandt, voeden zij den vuur-
gloed en verheffen liem tot hetgeen hij worden kan.

Gelukkig degene, die, in de plaats van in zijne jeugd ver-
troeteld en bedorven te zijn, toen reeds op doornen geloopen
heeft. Al doende leert men, en zoo dan later de stormen komen,
na goede voorbereiding, vlammen de vonken van moed, die gij
gezameld hebt, ligt op tot eene kracht, die uonwedérstaanbaar
maakt in uw doel, zoo uw doel waarlijk goed is.

Ziet gij den ongelukkige, die in het kwade vervalt, niet van
kwaad tot erger komen en soms ten slotte diep rampzalig worden 2



270

Zijn vuur brandde krachtig, maar ten verderve, en de storm-
winden bliezen het aan tot zijne verniefiging.

Omgekeerd is het, God dank! juist bij het goede: het goede
vuur brandt door stormcn op tot een hooger, beter leven.

De rots in zee yan TorLnexs houdt z00 uitnemend in:

LEn wierd ook, als de branding ziedt,
,,De rotskruin door den vloed hedolven,
»2Zi) wascht het hoofd zich in de golven,

»Maar waggelt of verzet zich niet.

»De zee valt in haar kolken neer,
»De¢ rots rijst des te blanker weer.

»En teistert ook de noord-orkaan
»De spitsen, die naar boven steken,
»Schoon de eiken van hun wortel breken,
»De rofs blijft op haar wortel staan;
~De rukwind, die de stammen klooft,
»Woel enkel haar het stof van °t hoofd.”

Schoone omschrijving van het:

paevis tranquillus in undis !

Vergun mij nog één practischen regel. Wat God u regt-
streeks toezendt, draag dat, zooals Toruexs het u leert. Kn
wat u van menschen ongunstigs gewordt, draag dat niet, maar
werp het van u op eenmaal, of verdraag het, zoo dat u goed
schijnt. Kwellingen van menschen behooren in ww leven nooit
door te dringen: zij zijn niet eenmaal schaduwen van rampen;
zij zijn niets, maar gij moet dat willen.

Wraak en joogmoed hebben mij veel oefening gegeven. Zij
stonden mniet alleen. De grondslag was bij beiden dezelfde; en
geen mensch welligt heeft zulk eene schoone gelegenheid gehad
als ik, om als een der meest treffende waarheden de woorden
te erkennen: ,de leugen is het begin van alle kwaad.”

Sedert ik dit heb verstaan, heb ik er alles uit kunnen af-
leiden, wat er aan mij zelven of aan anderen aan fouten kleefde.



271

Wraak en hoogmoed zijn enkel leugen, maar zelfzucht en
jjdelheid, Iuiheid en vadsigheid zijn het ook. Wat niet waar
i5 in ons, onfwikkelt zich slechts in verschillende vormen; het
-neemt verschllluude gedaanten aan, maar de grond is .

De diepte van deze waarheid heb ik eerst later in mijn leven
in al hare volheid verstaan, en van toen aan heb ik zelfs de
grofste gebreken van anderen beter kunnen verdragen.

En om welke reden?

Wel: ik gevoelde, dat ook mij veel ontbrak, en dat ik der-
halve, zoo mij al wraakzucht en hoogmoed schandelijk voor-
kwa.men, ik daarin en in alles ligh zou kunnen vervallen,
indien ik niet waakte.

Vigilate Deo confidentes behoort allen menschen te worden
toegeroepen; en of de een dan dit gebrek niet heeft, en een
ander dat niet: de leugen, die de bron is van ul!e kwaad,
heeft nooit één sterveling op aarde volkomen afgelegd.

Ziedaar nog eenmaal, waarom gij — terwijl gij u zelven be-
hoort te bestraffen, om hetgeen gij niet goed doet, — eene af-
doende reden hebt, om anderen voor hetgeen zij u doen, niet
z00 hard te vallen.

Devx éléments de bonheur, zegt de uitnemende Brxsayiy Dg-
LESSERT 2z00 uitnemend: oubli des injures et souvenir des bien-
fuits.

De leer der toerekenbaarheid is dood eenvoudig, indien men
op zich zelven ziet; maar onoplosbaar bljjft het, hoeveel schuld
een ander heeft, zoo hij niet goed heeft gehandeld, En ook hier
mag herinnerd worden de wijsheid, de diepe menschenkennis
en de waarheidszin van den grooten Meester, toen Hij de tref-
fende woorden uitsprak: ,die onder u zonder zonde is, werpe
nden ecersten steen op haar.”

Na het jaar 1872 werd mij meer en meer beweging ont-
zegd, zoodat ik al spoedig mijne kumer niet meer verlaten kon
en thans aan het einde van het Jllul' 1877, sedert jaren ook
in die kamer niet de geringste lmwegmg meer. heb kunnen



272

nemen. Daarbij voegde zich véor drie jaren eene snelle daling
van het gezigtsvermogen van mijn regter oog, zoodat mij eerst
het lezen en schrijven moeijelijk en weldra onmogelijk werden,
en ik mog wel licht van duisternis kon onderscheiden, maar
overigens onder de blinden moest gerekend worden. De onre-
gelmatige beweging van mijn hart en de benaauwdheden namen
toe. Aan oefening ontbrak het mij dus niet, maar ik hoop toch
niet, dat iemand bezwaar heeft gehad van de lasten, die God
op mijne schouders had gelegd. Het kwam er nu Op aan, om
in toepassing te brengen, wat ik altijd had gemeend, dat God
de wereld bestuurt en dat doet in volmaakte wijsheid en vol-
komene liefde: ik heb er mijn best toe gedaan; ik heb mij
geen oogenblik over verloren gezondheid of verloren gezigts-
vermogen beklaagd en kan opregt verklaren, mij in die laatste
levensjaren, die inderdaad moeijelijk waren, geen oogenblik
zonder vertrouwen, zonder moed of zonder hoop gevonden te
hebben. Ik had goede hulp en alles wat noodig is om te leven,
zoo als ik het overigens wenschte; men las mij voor en schreef

wat ik dicteerde, hetgeen inzonderheid aan mijne vrienden

gerigt was.

Helaas! van die vrienden zag ik er mij alweder voorgaan:
den braven R. vax Rees en den uitnemenden F. A. 8. A. vax
Irrersum; maar die mij overbleven, werden in klimmende mate
hartelijker voor mij; daaronder drie vrouwen, en onder deze de
oudste, gelicfde dochter van mijn onvergetelijken broeder Jax.

Sommige vrienden hebben niet verstaan, waarom ik mij niet
onderwierp aan cataract-operatie; ik kan dit toch gemakkelijk
toelichten. De beroemde vox Graere heeft zeer duidelijk en
bepaald gezegd, dat, indien de patitnt den eersten nacht na
de operatie niet slaapt, het oog bijna zeker verloren is. Nu
sliep ik veelal zonder oog-operatie niet, en ik had de volko-
mene zekerheid, dat ik de eerste week na de operatie niet
¢én seconde slapen zou. Derhalve mogt ik mijn uitnemenden
vriend H. SxeLpex niet blootstellen aan een ongunstigen afloop,
zooals het ook tegen mijne beginselen sireed om te dobbelen.
Bovendien wa mijne gezondheid zoozeer gedaald, dat het kleinste



273

hersenleed mijn leven had kunnen doen eindigen. Uit mijn stand-
punt zou dus de operatic meer of min geweest zijn op den mo-
gelijken weg tot zelfmoord, en deze is mij steeds voorgekomen
het schandelijkste to zijn, wat een mensch hedrijven kan.

Ik had dus in deze geene andere vrijheid dan om te berus-
ten in mijn lot, en ik verklaar het openhartiz, dat het verlies
van mijn gezigtsvermogen mij geen oogenblik heeft leed gedaan ;
ik was volkomen tevreden en had inwendig leven genoeg, om
dat zien, dat ik overigens vroeger zeer dankbaar had gewaardeerd,
de laatste jaren van mijn leven te kunnen missen. Bovendien
had ik Aswus gelezen en zijn Contenti estote goed verstaan.

In 1876 kwam ik waarlijk weder tot mijne oude liefde terug
om iets in druk uit te geven. De Minister Huemskerk had in
's Konings naam eene nieuwe Wet op het Hooger onderwijs
voor de Staten-Generaal gebragt, eene wet, die ik met velen
om vele redenen zeer ongelukkig vond. Er tegen te schrijven
en te trachten haar kwaad te voorkomen, daaraan kon ik niet
denken; het is eer mogelijk een moor blank te maken, dan in
dezen tijd door verstandelijke gronden iets goeds te doen in
het staatsleven; het regt van den sterkste staat aan het roer,
de woordvoerders, om het even hoe zij praten, besturen het ge-
heel, en ik had ondervinding genoeg van den tijdgeest, om niet
te kunnen meenen, dat iemand, die niet tot de vrienden be-
hoorde, op de Wet van het Hooger onderwijs eenigen inyloed
zou kunnen uitoefenen, en de Minister Hprymskerg had zich in
deze zaak blijkbaar op genade of ongenade aan den vijand over-
gegeven,

Bij de behandeling dier wet in de Tweede Kamer der Staten-
(Generaal werd een schouwspel beleefd, bijna alsof gij u bevindt
in een stuk van Jay Kraassey, dat hij speelt met Saartie Jaxs:
cene logica om van te rillen en te beven; en dus natuurlijk
de logica uit het Hooger onderwijs verwijderd; het Hooger on-
derwijs van de Hoogescholen verbannen en van deze vakscholen
gemaakt; den naam van Hoogeschool vervangen door dien van
lIniverBiteit, en, zooals de Spectator te regt zegt, eene vierde
Universiteit te Amsterdam opgerigt, omdat de drie Universitei-



274

ton te Leiden, Utrecht en Groningen te veel waren voor het
kleine land; eindelijk aan de Amsterdamsehe nieuwe Universi-
teit, die eene gemeentelijke zijn zal, het regt van Promotie
toegekend !

Ik verzocht, dat men een weinig papier zou nemen, en ik
dicteerde, nadat de nieuwe Wet door de beide Kamers der Sta-
ten-Generaal was aangenomen, een Getuigenis in zake Hooger
Onderwijs, alweder bij mijn ouden en goeden yriend H. A. Kra-
MERs te Rotterdam uitgegeven, den man, die het meerendeel
mijner vroegere stukken had gedrukt.

Of het vriendelijkheid geweest is van de menschen , om den
ouden, zieken en blinden man in zijne laatste dagen eenig ge-
noegen te geven, weet ik niet, maar ik heb van yvboor- en tegen-
standers over die Geluigenis iets goeds gehoord. Ik kan ver-

Klaren, dat het in vele opzigten in waarheid is mijn wetenschap-
pelijk Testament.

Ik heb nog een pligt te vervullen. V66r bijuna 18 jaren (ik
schrijf aan het einde van 1877) had ik iemand noodig, die mij
het gewone leven geeft, dat een mensch behoeft, die werken
moct in en voor de maatschappij. De goede jufvrouw A, Crary-
vaxaer beval mij iemand daartoe aan. Het is niet gemakkelijk
om een man, die den weg van zijn eigen leven afbakent, het
naar den zin te maken, en nog minder, wanneer die man in
“wetenschappen, in studic leeft; deze menschen hebben altoos
iots eigenaardigs, en hadden zij dat niet, dan is het de vraag,
of zij in hun ambt wel bijzonder heilzaam zouden zijn.

Maar behalve dat daardoor reeds zorg voor mij niet zoo ge-
makkelijlc was: ik werd al spoedig ongesteld en hulpbehoevend ;
die behoefte aan hulp klom met het toenemen van mijne ziekte;
zoodat voortdurende zorg nu noodig was, jaren achtereen, en
daarbij dan onvermijdelijk het bijwonen van die tooneelen, die
con aan eene hartziekte lijdende niet geheel en al in zich be-
sloten houden kan. Daarbij kwam nog, dat ik blind werd en
nu de zorg behoefde, die men aan een hulpbehoevend kind geeft.



o

75

Ik zal hier in weinige woorden uitdrukken, dat ik aan de per-
soon, die mij gedurende bijna 18 jaren op de genoemde wijze
heeft welgedaan, erkentelijk was en erkentelijk blijf. God geve
haar, wat haar voor die zorg toekomt!

(Gesloten te Bennekom, 31 December 1877).

(Geteekend met blaauw potlood:)

G. J. MULDER.

Na het tijdstip, waarop deze levensschets door den schrijver gesloten
werd, leefde hij nog ruim twee jaren met cen steeds zwakker ligchaam en toe-
nemende benaauwdheden, Toch verscheen in 1878—1879 van hem nog een
werk in vier gedeelten: De Geneeskunst-oefenaren naar de Nederlandsche wel-
fen, en in het begin van 1880 nog cene brochure: Over de noodzakelijkheid
van  gymnasiale opleiding voor Geneeskunst-oefenaren. Hij overleed te Benne-
kom den 18%s April 1880.






LEVENSSCHETS

\‘I\ll\:

' G.J. MULDER,

DOOR

L
“'AU

HEM ZELVEN GESCHREVEN

EN'DOOR
DRIE ZINNER VRIENDEN UITGEGEVEN.,

L'homme nacuit punir dtre reconnaissant,

Von HuMBuLDT.
MET HET PORTRET VAN DEN SCHRIJVER.
| |
! TWEEDE DEEL. [
| |
i TWEEDE UITGAYE
UTRECHT.

FAN Gepr, VAN DER POST. i
P f 1583. o







LEVENSSCHETS

VAN

G J. MULDE R,












’ /1436

s/

LEVENSSGHETS

Gr. J, MLOHESBIE IR

DOOR

HEM ZELVEN GESCHREVEN
EN DOOR

DRIE ZINNER VRIENDEN UITGEGEVEN.

I homme lm-lllil pour étre reconnaissant.
von HumpoLDT.

TWEEDE DEEL,

FRAGMENTEN.

TWEEDE UITGAVE.

UTRECHT.
Gror. VAN DER POST.

1883,






INMOUD

VAN HET TWEEDE DEEL.

PRAGMENTEN.

Bladz.
EexzaaMuem . 1
Beuppexis « ., Lt L I 8
De maarscwaren L 20
(1ODSDIENST EN KERK v oma R, L 42
GEESTELIJK GEZAG . . . » . . . NS 18
VOORSPOED EN TEGENSPOED . . . . o«  « & . 53
ONS WETEN . - ; y : ; X i - . : . 60
BEGRIJPEN EN GELOOYEXN o s o "s Ga
DE Leii vAN Darwiy . . . . . ... 71
Di sror b o i e B LT TR o S 80
HET BESTAAN DER DIERES . . . . . . . . 86
Her gwaan SR A e R 91
Curistexpon e o - LOo
“"3“1*“'1'1::.\' . ; . - ' ¢ H . . 103
Hir ONTSTAAN VAN DEN MENSCHELIJKEN GEEST 3 . . 107

\‘.’.J](Ml\'li.\(.‘ll'l' EN LEVENSKRACHT . . . . . . 5 117



Bladz.

DE WAARDE VAN DE BEOEFENING DER WETENSCHAPPEXN ! 124
SOHOONE KUNST . SRR e ) : : ! 137
S o T R

. o= 155
Poizie . - . - : A . - : . . L

Her WARE, sCHOONE EN GOEDE

UR“.\'[I?SL.\HEN VAN ONS GEESTELIJK LEVEN . . = y ]'15
VERSCHILLEND BESTAAN VAN DEN MENSCHELIJKEN GEEST - 167

e - o A8

&)
ZELFKENNIS © - . . o o P .. 200

De vrouw .

£
MENSCHENKENNIS T e . e R, K

DE LEUGEN 1S HET BEGIN VAN ALLE KWAAD . . . . 239

DE wAARHEID . . ] ; : . ) . . . . 247
DE BESTE REGERINGSVORM ! y : | . ; Sne



FRAGMENTEN.

Adan  het einde van deze levensschets hel ik eenige yedachten
Opgenomen , die in de schets behoorden, maar daarvoor niet be-
knopt yenoeg waren opgeteekend. Zij allen zijn gedeelten van eei
beter geheel, en il heb er daarom den naam van Fragmenten
aan  gegeven. Zij zijn zonder orde hier opgenomen, en, op drie
na, allen geschreven aan het einde van 1877 en in het begin van
1878, Dat hierin ernst gelegen is, zal niemand verwonderen: het
einde van het leven stemt tot ernst. Bovendien, wanneer men vele
Jaren ziek geweest is, in de nabijheid van den dood heeft ver-
keerd, en de laatste drie jaren in blindheid heeft doorgebragt: —

wanneer is er voor ernst meer plaats?



—_—
- » LW

L-".F: I\ I:._'I ‘ |- l" -




EENZAAMHEID.

Inderdaad het is eene zaligheid, onschuldige kinderen om zich
heen te zien, of met den hartelijken vriend te wisselen over ge-
wigtige dingen; het vervult u nu en dan, midden in de maat-
schappij te verkeeren en daar op te nemen en uit te storten
wat men heeft; maar het persoonlijke, zedelijke leven is ver-
keeren met zich zelven; rustig en afgezonderd het oude en
nieuwe door te gaan en in de toekomst een straal van hoop te
zamelen; eenzaam vrede te brengen in het hart en kalmte in
het hoofd; eenzaam te leven met geesten, die afwezig zijn.

Procul @ negotiis is voor den man, die midden in de maat-
schappij leeft, nu en dan behoefte, om zich te herstellen. Die
maatschappij eischt bovendien resultaten, vordert- toepassing en
wil nut. En hoe zal men dit drietal eerlijk zamelen, zoo men
niet procul a negotiis wikt en weegt en onderzoekt en zich voor-
bereidt?

Procul a negotiis is de periode van vorming v
tijd zijner zich telkens vernieuwende opvoeding tot nieuwe en
betere werkzaamheid. En werpt hij zich procul a negotiis in de
vrije natuur, het liefst door het zoo beminnelijke en onschuldige
plantenrijk omgeven; hoort hij het geruisch der boomen en ziet

hij de velden, met graan beladen, wiegelen en golven, en hier
' 1

an den man, de

II.



2

en daar eene bloem, dan spreken in hem stemmen van het on-

eindige, van heil en van vreugde. Eene enkele maal ook aan
het strand in eenzaamheid, op het duin gezeten en het hoofd
leunende op de hand en de arm ondersteund door de knie ; niet
te dikwerf, want de oceaan wekt, met al zijne grootheid, ook
soms twijfelmoedigheid op.

Gij weet, Mozes zonderde zich af, eer hij den enormen last
op de schouders nam, dien hij zoo treffend gedragen heeft. Hij
raadpleegde God en zijne menschelijke krachten. De afzondering
bragt hem, wat hij behoefde. — Monaymuep zonderde zich af,
maar daar bij dezen wijs en dwaas dooreengemengd waren, liet
hij zich toeroepen, dat hij zich daarbij inwikkele
ren moest. Alzoo niet de afzondering, maa
die afzondering vervult.

n en transpire-
r de zin, die u bij

En Jezus Cumistus, wiens doorzigt even aanbiddel
als zijn gemoed aanbiddelijk rein was, zonder
hij zijne taak aanvaardde, die

ijk helder
de zich af, viir
hij — dat kon hij van den pries-
terzin dier dagen volkomen verwachten — met den dood zon
moeten bezegelen.

Treffend voorbeeld! Hoe worden wij daardoor in ons eigen
klein bestaan er op gewezen, dat voorbeeld voor ons niet te
doen verloren gaan!

Uwe kamer brengt u ook procul a negotiis ; gij zijt dan niet
te huis, dan voor uwe beste vrienden, en brengt met boek of
pen dagen alzoo door: een boek, dat gij nederlegt, als u ge-
dachten-stroomen overstelpen, of uw gemoed te vol wordt, om
in het boek bevrediging te vinden; eene pen, om aan een trouw
vriend te schrijven en uw gansche hart uit te storten, of om
uwe gevoelens en uw denken voor u zelven op te teekenen, om
het straks weder te verscheuren, zoo gij alles genoegzaam ge-
teekend hebt.

Eenzaamheid! Tuur op een stipje in eene glasruit van uw
raam, of op een stipje aan uw plafond, en zit 700, tot gij van
rigting verandert in uw inwendig bestaan. De menschenw
verdwijnt dan meer en meer voor u, zooals zij
in het zwoegen en Jagen, in het zweeten en

ereld
zich vertoont
haken naar voor-



3

bijgaande dingen. Zijt gij jong, dan komen er tooverpaleizen
voor uwen geest, met schitterende pracht en allerlei treffende
kleuren, en liefelijke geluiden daarnevens. Zijt gij ouder, dan
geene kleuren, geene pracht, geene geluiden meer, maar er
rijzen vaste gebouwen voor u op, waarail gij straks zelf gaat
arbeiden, gebouwen, waarin het goede voor de menschen wordt
behartigd. Oud en jong gaaf uwe oogen voorbij; de tronwe
vriend staat u steeds ter zijde. Van deze wereld komt gij onge-
merkt op eene volgende, en gij wordt met hoop vervuld. Die
hoop gaat over in vertrouwen, €n dat vertrouwen in eene soort
van wetenschap, die gij in geene taal giet, maar die u meer
voldoet, dan al wat in taal kan gogoten worden.

Beklagenswaardig de mensch, die niet leven kan, wakende,
zonder te denken. Ik heb met dat denken niet veel meer op,
dan als één middel, om tot éfne soort van resultaten te komen,
namelijk verstandelijke. Maar ook daartoe zijn andere middelen.
Er is verband tusschen de geestenwereld buiten ons en onzen
geest; er is zelfs verband tusschen de stoffelijke wereld buiten
ons en onzen geest. Bij intuitie bekomt oij de beste resultaten,
en intuitie is geen denken; intuitie is op eenmaal eene waar-
heid nemen, vatten, verstaan, doorzien.

Dic intuitie hebt gij vooral in eenzaamheid, en naar mate
gij u losser maakt van die rigide passen van het denken, waarbij
gij in het qualitatieve zoo handelt, als bij het rekenen in het
quantitatieve. Ik heb met dat denken in het geheel niet zoo
veel op, daar intuitie u de dingen op eenmaal geeft, en snel
en duidelijk en doorzigtig van alle kanten. De eenzaamheid
geeft ze u, maar niet elke eenzaamheid; de penzaamheid slechts
in vrijheid en in verhefling van uw gemoed.

Zie het aan het bestaan der yrouwen: zij redeneren zelden,
en zij hebben soms bliklken in de dingen, alsof zij arendsoogen
hebben; op eenmaal weten zij het soms, en hij is veel ver-
mogend, die haar er van af brengt. De vrouwen hebben die
intuitie nit twee oorzaken: zij leven in hoogeren gemoedstoon,
en zij zijn veelal procul a neqotiis.

Men kan het de vrouwen nadoen : men redenere maar evenmin



4

als zij; men verhooge slechts zijne stemming, en men zoeke
slechts de eenzaamheid. En dit heeft een man altoos op eene
vrouw voor, dat hij hetgeen hij bij intuitie heeft, gaat toetsen
met  zijn verstand, of het waarheid is, terwijl de vrouw, als
zij het eenmaal heeft, het nooit weder kan afleggen, dan door
kracht, door veel kracht, die van buiten op haar werkt. Uit
haar zelve zelden.

Zorg in uwe eenzaamheid altoos opgeruimd te blijven, of
althans uwe droefenis, zoo gij ze hebt, in toom te houden ; gij
kunt dit doen, door het te willen. Namelijk: leef in uwe ecen-
zaamheid moedig; zoo gij het wilt, is het spoedig gewoonte
geworden, en gewoonte is tweede natuur.

Alle groote dingen zijn in eenzaamheid geworden, en al wat
gij door u zelven zijt, zijt gij ten slotte aan uwe eenzaamheid
verschuldigd. Wat u in den stroom van het leven trof, wordt
daar verwerkt; wat een ander goeds in u plantte, wordt daar
ontwikkeld, en is uw gemoed goed gestemd, soms op eenmaal,
Dédr, in cie eenzaamheid, komen duizend vormen opdagen
van dezelfde zaak; dddr is het, dat gij eene volheid, een over-
vloed vindt in uw bestaan, eene breedte ziet geven aan uwe
natuur, die u de aarde, met al wat er op is, doet klein worden.

Aan den man, van wien gegrift staat: qui genus humanum
ingenio superavit, vroeg eens een vriend, hoe hij toch tot zulke
enorme resultaten en tot zoo vele resultaten gek

omen was, en
hij antwoordde:

»ik houd mijn onderwerp steeds yoor mijn geest
nen ik wacht,” — het is of een kind spreekt — ,tot do eerste
pschemeringen; die langzaam en bij gedeelten komen opdagen,
»zich veranderen in volle en volkomene helderheid.”

Newrox wachtte!

En aan Bextiey schreef hij: ,dat, zoo hij iets goeds gele-
nverd had, dit het gevolg was van arbeiden en van een lang-
w2aam denken.”’

Het is bekend, dat hij soms dagen in eenzaamheid verkeerde,

en dan eten en drinken en slapen en alles vergat, .—
kan schaden.

STUKELEY ,

Te veel

die eens bij hem eten zou, liet hij zeer lang



5]

wachten. Deze at onderwijl een gedeelte van eene kip op, die
hem waarschijnlijk de bediende uit medelijden zal gebragt hebben,
en hij wachtte toen geduldig voort. Eindelijk kwam NEWTON,
zeer klagende over honger. Maar de restes van die kip ziende,
hernam hij zich en zei: ,ik zie daar, dat ik reeds gegeten heb.”

Het ,ik wacht” van Newrox behoorde op elke bladzijde van
dit geschrift boven-aan te staan. Waar ik niet wachtte, heb ik
gedwaald; waar ik mij als een kind tegenover de waarheid
geplaatst heb, tot zij zelve verscheen, zag ik haar in wit ge-
waad, beminnelijk in elk opzigt en aantrekkelijk met onweer-
staanbare kracht.

En ik heb alles nog niet genoemd. Plaats u in eenzaamheid
onder den oneindigen starrenhemel en zie rondom u. Ga nu en
om in de vrije natuur de zon te zien opgaan,
komt als een ander mensch
zameld,

dan yroeg uit,
maar doe het in eenzaamheid, en gij
terug in het gejoel van de stad, en hebt een moed ver

.

dien men niet van u begrijpt.
J

Over eenzaamheid in de Natuur heeft ey Kare (in N% 10

van zijne Monoloog) de yolgende schoone woorden:

» L0 dweepen op de hemelhooge rotsen ,
Te lnistren naar het oorverdoovend klotsen
,Des bergvloeds, die zich slingert naar beneen,
,Te peinzen bij de huppelende baren,
,Den werveldans van d’onden oceaan,
,Te hooren naar het logien van d’ orkaan,
,OF uit het dal de wolken na te staren,
e dolen door het 1::'.uwcnhung('.nd woud ,
»Het geurig veld doorstikt van lentebloemen,
LOf 7t heuvelbogeh door d’uchtend overdaauwd:
,Dit alles is geen eonzaamheid te noemen.
bt Is spreken, 't is vol zoete vriendenkont,
2t Is erostig, 't js verrukkend anderhoud
.Met Gods Natuur.”

»

Dan leeft er ook in u geheel iets anders, dan enkel bemoei-

jing met de stoffelijke wereld.



6

De blikken in de ruimte verheffen uw geloof tof vertrouwen.
Dan, wanneer uw stoffelijk 0og in de oneindige wereldruimte
doordringt, dan gevoelt gij uwe menschenwaarde: uwe nietig-
heid hier, maar uwe toekomst na deze aarde, eene toekomst,
die oneindig is. Hoe kunt gi) dan treuren of gebukt gaan over
vergankelijke dingen, en wat is u de menschenwereld met al
hare kleinheid, zoo uw gemoed door de oneindige wereldruimte
zweeft, terwijl gij duizenden zonnen ziet vonkelen aan dat ge-
welf yvan azuur?

De verliefden zocken de avonden, omdat hun gevoel van het
verhevene dan wordt opgewekt; zij zoeken de eenzaamheid,
om zamen beter te worden. De vrouwen zoeken de maan ; den
man  betaamt het, de zon uit hare kimmen te zjen verrijzen ,
uit duisternis morgenrood, en daaruit licht te zien worden,

Zonder u dagelijks af, zonder u somtijds lang af, dagen, we-
ken, al naar mate gij gewigtige dingen in u op te bouwen of te
vervormen hebt. Spreek altoos waarheid tegen u in uwe een-
zaamheid, en treed er nooit in, dan met een eerlijk gemoed
voor uwe evennaasten, '

Eenzaamheid! gij verheft het ademhalen tot leven. Van de
eenzaamheid, toen ik die eenmaal wel heb leeren verstaan,
maakte ik mij de woorden eigen van den braven vax Hevspe ,
na zijn bezoek bij Wyrrexpac: nvivere ab hoc inde tempore
wC0epi, si gquidem vivere non est spiritum ducere, sed animumn
wexplicare ad  praeclara omnia , in disque felicitatem quaerere !

nAltoos op denzelfden zwarten stoel,” zei mij eens een vriend,
»altoos, wanneer ik u zoek, altoos op dien stoel?” Die vriend
komt later tot de cenzaamheid, even als ik, en het eenige
verschil tussehen hem en mij zal dan wezen, dat hij dan op
een anderen stoel zal zitten.

Zoo kan men het dan verstaan, dat ik te Utrecht, waar
mijn leven een ei-vol bestaan was, des winters en des zomers
in den vroegen morgen naar buiten ging — des winters in
het duister, om, als Aurora zich vertoonde, terug te keeren —
en daar een paar uren was procul a negotiis , en dat ik dan

cene kracht verzamelde, die mij den ganschen dag moedig



T

maakte. Maar zoo kan men het dan ook begrijpen, dat mijn
verblijf te Bennekom mij in zoo verre is een zegen. Een egoist
z?elct scheiding van het bedrijvige leven uit luiheid: een man,
flle een zeer bewogen leven had en nu aan zijn avond gekomen
is, hij geniet dankbaar van de zedelijke rust, hem geschonken.

It gij het met de duizendmaal duizenden bezwaren,

En hoe ste
nog in geenen deele

u van vroeger en later geworden en die u
verlaten?
Ik acht ze gering: naar
al het tellurische ligter en ligter.
Zonder deze hoedanigheid zou ik al

scheuren, want het zou niet de volle w
at ik mijn eigen leven overzien k
ook geen aardsch be-

mate gij het graf nadert, wordt u

het voorganndc vor-
aarheid bevatten. Die

volle waarheid is, d an, alsof

ik reeds ben verhuisd. Welnu, dan is er

zwaar meer, waarmede ¢fn mensch u kwellen kan.



BELIJDENIS.

Een hoogst achtingswaardig predikant van streng orthodoxe
rigting zei aan zijn zoon, mijn vriend, — een man van uitne-
menden aard en van groote intelligentie, — toen deze als jon-
geling in de maatschappij trad: w2ij zult veel loslaten yan
shetgeen gij, ook van mij, geleerd hebt. Ik bid u, houd drie
sdingen onwrikbaar vast, het gansche leven door: God, deugd
nen onsterfelijkheid!”

In dezen raad ligt voor mij, daar
meer dan ik hier teekenen kan.

Onze tijd geeft dien raad niet, of in dien vorm niet. Een
geestelijke, persoonlijke God wordt moer en meer bhetwijfeld of
slechts zwak erkend; de deugd heeft thans een eigen kleed
aan, en waarheid is niet haar fundament. En wat onsterfelijk-
heid aangaat: het is de mode, haar te ontkennen,

Ik erken volmondig, als alle menschen God v
te hebben lief gehad en de deugd veel te v
loosd. Tegenover hetgeen ik
elkeen, diep te schamen. Maar

hij uit dien mond kwam,

eel te weinig
eel te hebben yerwaar-
had moeten zijn, heb ik mij, als
aan onsterfelijkheid heb ik nooit
ééne seconde in mijn leven getwijfeld, en van ganscher harte
heb ik altoos aangekleefd, wat een oud en achtingswaardig vriend

in mijne jeugd mij leerde: eeng woordvoeging nooit te vergeten:



!

wPraesens est imperfectum. Ferfectum et plusquamperfectum
2650 futurim.”

Het innige bewustzijn, dat ik onsterfelijk ben: ziedaar de
bron mijner kracht, zoo ik die welligt gehad heb: ziedaar den
grond van mijn moed, zoo ik dien misschien bezeten heb; zie-
daar de oorzaak mijner tevredenheid, zoo mij die niet is vreemd
Beweest,

Een diep besef van onsterfelijkheid geeft u hier beneden
fetne soort van oneindigheid, en maakt u onoverwinnelijk in
hetgeen gij goed moogt voorstaan.

Voor mij is niets aan twijfel onderhevig, niets van alles wat
ik noodig heb om rustig en met vasten tred voort te gaan.
T]leuriei}u, speculatién, ze hebben mij geen oogenblik opge-
houden, ook niet zoogenaamde theologische.

. Beloouiug der deugd acht ik zedelijken onzin: wat goed is,
18 boven loon. Wat goed és, kan door loon niets beter worden,
e wat niet goed is, kan door loon niet goed worden.

Z00 heb ik mij niet kunnen voorstellen eene toekomst, waar
de goeden loon zullen bekomen, en evenmin dat er na den
00d voor de besten cene plaats van zaligheid zou wezen. De
beste menschon zijn nog zeer gebrekkige wezens, en hoe zal het
g@bl'ckkige dan op eenmaal in den hoogsten geluksstaat treden?

Ik heb de innige overtuiging, dat de Almagtige elken mensch
ha den dogd plaatsen zal in eene voor hem heilzame stelling,
“00als Hij het hem hier op aarde deed, en z466 stap ik moedig
den dooq te gemoet.

Hier mag ik zelfs nog verder gaan. Dat haken en jagen
Haar eep geluksstaat na dit léven sluit vooreerst in zich on-
dankbaarheid voor onze aardsche oefenschool, die, zoo wij het
erustig willen, voor ous tegenwoordig bestaan natuurlijk uit-
iemend is, anders had de Almagtige er ons niet in geplaatst.

En hij, die er tevreden wil wezen, kan het ligt zijn, zoo
hij slechts wil. Hoor Toruess over zijne aardsgezindheid en
volg hem daarin,

Is dat schrollen op die aarde en op dat vleesch een gevolg
Van ondankbaarheid en van miskenning van Gods wijsheid jegens



10

ons menschen; is dat haken naar eene volmaakt gelukkige
stelling na dit leven alweder een gevolg van diezelfde ondank
baarheid; — dat haken heeft ook schaduwzijden: men word!
er trager, onverschilliger door voor aardsche pligten; en, Wi
nog veel erger is, men gaat nu droomen over een foestand
dien men niet kent, en waarvan geen schepsel zich zelfs di
geringste voorstelling vormen kan. En die droomen voeren 1
ligt tot dweeperij.

Ik eerbiedig gaarne vrome, eenvoudige zielen in hunne ge
voelens en wenschen: bij deze kan een waarlijk braaf gemoe
bestaan. Maar keeren wij de zaak niet om, en zeggen wij niel
dat die gevoelens en wenschen voorwaarden zijn tot braafhei
of godsvrucht, want dan zijn wij op een zeer verderfelijk spoor

Dat omkeeren is bij sommigen tegenwoordig mode geworder
en niet het minst in hoogere standen, zoo als men ze hee
Daar vindt men soms ecene cigene litteratuur, een eigen toon
eene eigene wereldbeschouwing, volkomene veroordeeling, oo
van het beste van dit leven, en meer.

Ik heb deze verschijnselen alle van nabij kunnen gadeslaan
en mij is dat zeer leerrijk geweest.

Het piétisme, dat ik hier bedoel, dat vormelijke, dal ui
wendige, is vergif voor het leven dergenen, die het omhelze:
en voor elkeen, die hen nadert. Onwaarheid is het fundamen
maar eene onwaarheid, waarvan men zich bewust moet weze
Mjj is er vooral één verschijnsel van voorgekomen, dat mij t
veel leering is geweest. Een man van zeer helder verstan
die weleer vrij geleefd had, kwam bij zoogenaamd toeval t
het lezen van den Bijbel, dien hij vroeger slechts ter loops h
leeren kennen, en werd piétist in de hoogste mate. Vele zijn
goede hoedanigheden bleef hij behouden, maar hij werd me
en meer egoist, steeds handelende over zalig worden. Zijn eg
isme klom in die mate, dat alles wijken moest voor eigenba:
alles en allen, en om dat wijken te bevorderen, werd stee
over den Bijbel en over zaligheid gehandeld. Tij zelf noem
zich niet slechts cen type van een echt Christen, maar zelfs e
Profeet. En zijn verstand bleef daarbij even scherpzinnig.



11

Voor mij is het kwaad in de zedelijke wereld steeds geweest
onvermijdelijk: zonder schaduw geen licht; zonder kwaad geen
goed op aarde. Verder kan ik hier niet zien.

Zal de mensch door oefening zedelijke waarde bekomen, dan
Moet er kwaad zijn, want hij moet strijden en overwinnen.
Waarom nu de Almagtige het z466 heeft ingerigt, dat de mensch
door strijd wat worden moet, — per aspera ad astra, — dat
Weet ik evenmin als iemand anders. Maar ik zie, bij volkomene
?ﬂbﬁkendheid met het waarom, dat de inrigting werkelijk zoo
18 Welnu: dan moet er kwaad zijn.

Lk heb mijn gansche leven mij volkomen geklemd aan den
riumf van het goede. Is die voorstelling juist, — en een per-
Sooulijk God, die de wereld bestuurt, kan slechts dien triumf
Bedoogen, — dan neemt in de schepping het kwaad meer en
Mmeer af, en doet dat ceuwig. Eeuwig, want zou er geen kwaad
Meer zijn hoegenaamd, dan is er ook geene oefening, geen
Strijd,  geen overwinning meer mogelijk. En rust is de dood,
“00wel in het zedelijke als in het stoffelijke.

Nulla quies staat er voor Gispox’s geschiedenis der Middel-
feuwen, 766 is het: God arbeidt altoos: het schepsel zal altoos
arbeiden, Niet als Taxravvs: het schepsel behoeft ook geen
Yat der Danaiden te behandelen in eeuwigheid. Eeuwige arbeid,
feuwige ontwikkeling, eeuwige strijd, eeuwige overwinning
Mogelijl: zoo vat ik den mensch op, die eenmaal op een beter
“poor gekomen is. Bn hij, die op dat spoor voortgaat, zou hij
daarhij niet meer en meer tevreden worden, zoodat zijne tevre-
denhoid meer en meer nadert tot geluk? En is dat niet alles,
Wat een schepsel hier wenschen kan?

Hij nu, die nog niet op dat spoor gekomen is, hij zal er
4ar moeten trachten. Het kwaad straft zich zelf, dat is:men
g«'tat er door terug, terug op den weg, die naar onze bestem-
Mg voeren moet. Hij, die gevallen is, moet opstaan, met
God in het 00g, en als hij staat, moet hij toezien, niet weder
te vallen, en moet hij voorwaarts trachten te gaan. Trachten,
hoe zwak zijne beenen ook wezen mogen.

s Nitimur in vetitum semper, petimusque negata :” zoo zijn wij



menschen hier op aarde, hoezeer dat woordje semper toch we
niet juist mag heeten. Maar ,naar het verbodene haken wij allen;
niemand uitgenomen. Op aarde bereikt niemand zedelijk een hoo;
standpunt. Er zijn treffend verhevene zedelijke daden, maar yer
heven zedelijke personen weet ons geslacht niet aan te wijzen
dén uitgenomen, die dan ook daarom voor een hooger wezen i
herkend door millioenen onzer medebroeders: Jezus CurisTU

Na deze aarde wacht men een beteren toestand: ik doe d:
zeker. Maar geen foestand, die mij meer zal geven dan eer
andere oefenschool, voor mij geschikt, naar mate ik het kwac

hier niet genoeg overwon. Op gemak reken ik niet, en — |
zeg het met eerbied — een hemel, waar ik niet zou kunnt

arbeiden, zou mij een hel zijn. God zal echter alles best make
en mijne hoop is geheel en al vertrouwen.

Uitnemend zegt Brers, woorden van Frenerik den Groo
vertolkende, het volgende. Maar of hij de laatste woorden w
ernstig gemeend heeft, betwijfel ik van den uitnemenden gee
van Niconaas Brers.

waNiel noodig is hel dat wij leven,
wnMaar dat wij werken,” riep

»Een koning uit, door 't vuur gedreven,
»Pat nimmer in hem slicp.

»Ben werkloos leven wordt tot zonde;
» ¢ Is ballast, hoe men 't kleur.

»Onze is de sprenk van Aldegonde:

»REPOS ATLLEURS!"

Gij weet niet, waarvoor al die wereldbollen, die door
oneindige ruimte geslingerd worden, bestaan, en waarfoe
die tranen, op ¢éne der FEleine planeten van ¢én zonnestel
gestort, moeten dienen.

Ik weet dat ook nietf.

Maar ik weet niets: ,Hoe tanfum scio, quod nihil scio.”

Maar ik heb ook geene vermogens, om 2ulk een weten
mij op te nemen. Ik ken mij zelven niet, ik ken niets; ik
de opperylakte slechts der dingen.

Maar onwrikbaar stond mijn gansche leven bij mij vast,



13

er ‘een doel moet zijn met de wereld, de stoffelijke en de gees-
telijke. En welk doel, kan niet twijfelachtig zijn, zoo een wijs,
een liefderijk, een persoonlijk, geestelijk God de Schepper en
Onderhouder dior wereld is, namelijk: ,de som van het goede
»Moet oneindig aangroeijen.’”

Met dit eenvoudige, practische resultaat, dat tevens de waar-
heid dor schepping uitdrukt, heb ik voor mij zelven vastheid
0 zekerheid: en of ik dan dit of iets anders niet begrijp , is
mjj volkomen onverschillig: begrijpen heeft bij mij niets meer
Waarde dan als staf in dit aardsche leven: onze aard is verre

boven begrijpen verheven.

Tk hoop hier duidelijk genoeg te hebben uitgedrukt, dat ik
ij - dankbaar gebogen heb voor de ftreffende waarheden, die
het Christendom heeft aan het licht gebragt, maar dat ik mij
Zlven noch onder de orthodoxen, noch onder de modernen
heh kunnen rangschiklken.

."\fln een paar punten moge hier ter plaatse eenige overwe-
BINg gewijd worden.

Laat ik beginnen met de stereotype kwestie der wonderen.

Alles is een wonder, en het doet niets ter zake, of alle won-
dﬂm"; onder dien naam in den Bijbel opgeteekend, natuur-
kundig zouden kunnen worden toegelicht.

Gods wonderwerken zijn oneindig in aantal. Wat doet het
O dan toe, of gij er een 25 of 50 zoogenaamd verklaart? Is
dan wat gij verklaard hebt, geen wonder meer? Wel, uwe ver-
k]"-l‘ing zelve is een wonder; uw bestaan is een wonder, of wat
oemt gij dan wonder #

Volkomen hangt dit een en ander zamen met uw begrip van

od en van de wereld, en van hetgeen gij noemt kennen. Wij
fnen niets, en wat wij verklaren noemen, is de verschijnselen
tE"“{-i'bl't*tlgeu tot zekere rubrieken. Zoo gij alles van den mag-
“eet verklaard hebt, hebt gij natuurlijk niets verklaard. Wat
W geordend en aan zekere grondslagen van ons denken ge-
hecht hebben, dat achten wij, verklaard, maar elkeen weet, dat



14

hij van den diepsten grond niets weet. En wat weet gij dan,
zoo gij den diepsten grond van het waarneembare niet kent,
en zeker weet, dat gij dien grond alhier nooit zult leeren
kennen ?

Opmerkelijk voorwaar: de bronnen van den Nijl kent niemand.
Kent men dan den Nijl?

Zoo uw Godsbegrip u voert tot de erkenning van een per-
soonlijk, geestelijk wezen, en gij aanneemt, dat IHij al het
waarneembare gevormd heeft en onderhoudt, is het duidelijk,
dat. gij niets op den weg van oorzaak en ultwerl\sel volgen
kunt, of gij stuit ergens. Voort te gaan en tot God op te klim-
men kunt gij niet: er is hier eene oneindige klove tusschen
u en uwen Schepper. Erkennen kunt gij Hem, maar van de
verschijnselen van den magneet b.v. op te klimmen regelmatig,
en z0G, dat alles aan elkander sluit, tot gij gekomen zijt tot
den Formeerder van alle dingen, dat kunt gij niet. Derhalve:
z00 gij alles verklaard hebt, hebt gij natuurlijk niets anders
gedaan dan rubriceren, en alles, niets uitgezonderd, blijft voor
u een wonder.

En zoo verstaat gij het dan ook, dat bij de uitbreiding der
“ctenschappen het aantal onderscheidbare wonderen tooneemt
in de reden dier uitbreiding.

Wai staat gij dan stil bij de anomalieén, die onder den
naam  van wonderen in den Bijbel opgeteckend zijn? Deze bij
voorkeur te verdedigen of bij uitsluiting aan te vallen, kwam
mij steeds voor tot niets te leiden.

Yoor zoo verre ik het heb kunnen volgen, is de kritiek in
de laatste jaren geweest een zegen voor de zoogenaamde Theo-
logie, en heeft deze daarvan kunnen gebruik maken, om van
den oudcn zuurdeesem vrij wat af te leggen en weg te werpen.

Maar welke theologie ook, zij is niet meer dan een staf.

Een mensch is een vrij wezen, en heeft van geene leer eenig
‘waarachtig heil te wachten.

Gods-dienst is het doel van zijn leven: in die dienst ligt te-
vens zijne ontwikkeling, zijne toekomst, ook na dit leven.

Elke leer van God bouwe elk mensch op naar zijn beste we-



15

t?.n’ als eene soort van concentratie van zijne begrippen. Maar
N leven ligt boven de beste begrippen.

Elke theologie, die alleen het leven op het oog heeft, zal zich
noemen antic ; 266 antiek, als het eerste zedelijk wezen oud
18, dat op aarde zich gebogen heeft voor den Oneindige.

__In mijune jeugd had ik reeds vroeg voor vast aangenomen,
M in geenerlei speculatie te begeven, en zeker ook in geene
leer, die doorgaans veel bedenkelijker is dan speculaties zijn.

Vaste, zelfs geformuleerde grondslagen in den kring van het
Zﬂldelijke en godsdienstige kan geen mensch missen. Onze natuur
kgl iets, waaraan zij zich hechten kan. Over zedelijke grondslagen
Wordt men het in de beschaafde maatschappijen vrij wel eens;
"f“al‘ over de godsdienstige blijft men twisten, en dikwerf met
bittorheig, En dat zal nog wel wat aanhouden.

“H‘ heb in die twisten nooit mede gedaan : elk diene God naar
:‘U“eﬂ aard en naar zijn vermogen. De vorm van dat dienen
“al el onverschillig zijn voor den Alwetende, zoo de inhoud
Maar rein i,

Elk beschaafde verbetere intusschen dien vorm zijn gansche
éven door, naar de zuivering van den inhoud, zoo die bij hem
toeneomt, Een ander kan dat voor u niet doen, gij doet het zelf.
niiﬁf:al;giz‘oo !lehtlgij ook aan cene le(.s.t', dat ::; II.‘:!.I.I t:e: (:rgi,':l-

. geheel van formulen, niet wat gij noodig hebt, daar gij
%’: (flzl;mul-on, en met haar .u\vc lcm-3 voortdurend overhoop werpt.
overhoop werpen is uw pligt.

De Dordtsche vaderen waren wijs, en stelden daarom voor,
;Ie formulicren van cenheid telkens na eenige weinige jaren te
'®rzien. Had men daaraan voldaan, dan zou er veel scheuring
N verdeeldheid zijn voorkomen. Nu men de oude vormen be-
ouden heoft tot in tijden, waarin tal van begrippen geheel
len. al gewijzigd waren, is er scheuring gekomen en verdeeld-
eld van zpep ernstigen aard. .
Men heeft het oude aangevallen met hevigheid; men heeft in
“nvallen yooral heil gezocht, en zoo heeft men eene afbrekende
‘the‘ﬂogit‘ geschapen, waarin noodwendig — omdat men steeds
abrak — 4oms geen godsdienst meer over Wwas.



16

Zonderling, inderdaad: altoos gaat ons geslacht te snel, alsof
er niet stond: ,incidit in Seyllam, qui vult vitare Charybdin.”

Wat men, dunkt mij, had moeten doen, was zachtkens betere
vormen schuiven voor de minder goede; van de oude niet spre-
ken, maar eene metamorphose in het leven roepen, waarbij het
oude, minder goede onmerkbaar yvervangen werd door iets beters.

De afbrekende theologie, die na mijne jeugd zoo zeer beschermd
is, heb ik in geen opzigt kunnen verdedigen, terwijl ik er in-
tusschen verre van verwijderd was, om veel als waar te erken-
nen, wat in ons land in de Gereformeerde gemeenten weleer
werd geleeraard.

Alle theologie — om dan dat woord nog eenmaal te bezi-
gen — moet toch zuiver opbowwend zijn. Begrippen van den

zuiversten aard zijn daarbij onmisbaar; maar die begrippen be-
hoeven niet vele in getal te wezen. Integendeel: hoe sterker
wij ons bemoeijen in godsdienstige zaken, om meer en meer

begrippen te construéren, — al zijn zij ook van volkomen zuiver
gehalte, — hoe meer wij zekeren gloed dooden in ons hart,

waaruit onze ware godsdienst alleen voortkomen kan.

De kinderen zijn ons ten voorbeeld. Waarlijk, in het kin-
derleven vloeit het niet over van zuivere begrippen; integen-
deel, hun aantal is daar zeer klein. En hebben de kinderen niet
de zuiverste godsdienst? Is het niet aandoenlijk, die innigheid
te zien, waarmede zij vertronwen op eene Hoogere magt, en
waarmede zij bidden tot hunnen Vader in den hemel?

Zeker, het kind, dat alzoo bestaat, heeft eenige zuivere be-
grippen; maar in woorden kan het ze toch niet brengen. Zoo
het niet in den grond heldere noties had van afhankelijkheid,
van gehoorzaamheid, van pligt, van zedelijkheid, van schep-
sel te wezen, van het bestaan van een Schepper en van zijn
verheven aard, zou het niet godsdienstig kunnen zijn. Maar
nog eenmaal: het kan u van dat alles niets in woorden bren-
gen, en toch, het-bidt, zooals geen mensch het welligt kan
doen met die innigheid en opregtheid; ook niet de beste mensch.

Laat ons dan alle begrippen, die u z66 lang worden voor-
gehouden, tot gij alles volkomen goed begrijpt en over alles



voortreffelijk kunt redekavelen, maar die daarbij we kinderhart
afbreken, loslaten.

De treffende woorden: ,dat wij weder moeten worden als de
wkinderen,” leeren ons, dat wij onzen kinderaard als menschen
in de maatschappij verliezen. Eene opbowwende theologie kan
er ons weder toe terugvoeren.

Met het voorgaande heb ik geen oordeel willen uithrengen
over de moderne theologie, zooals men haar noemt; want onder
dien &fen naam verstaat men velerlei,

De tijd van de afbrekende schijnt bij velen voorbij te zijn:
bij StrAvss nog niet (1872). Men is teruggekomen tot den geest
en het leven, en — zoo ik het wel verstaan heb — is nu mo-
dern  Dij velen dit, dat men de historische waarheid laat voor
het weten; maar dat men een verheven beeld van Jezus als
onmisbaar erkent en de evangelische unitspraken als verheven taal.

Ik, als eenyoudig leck, houd mij aan den hoofdinhoud van
het geschreven woord, want ik ben onbevoegd om over theo-
logische wetenschap te handelen.

Zouden er echter v6ér dezen tijd niet millioenen geweest

zijn, die, — hoe zij dan ook over den historischen persoon
van Jezus dachten, — in het leven, in het zijn de eigentlijke

zaak hebben geacht gelegen te zijn? Mij dunkt: ik heb dat
bij duizenden alzoo in mijne jeugd gezien, toen er van modern
nog geen sprake was. God te moeten dienen, zooals een kind
dat doet, naar het voorschrift van Jezvs Curistus, is niet nieuw.

En 266 zal het meer en meer onder ons menschen moeten
worden. Het niet te weten en het toch te doen: in waarheid,
wie verstaat niet, dat dit het hoogste standpunt is, dat de mensch
kan innemen? En deze woorden ziin zuiver evangelisch.

Ons weten is eene teekenskunde, meer niet. Hij, die zeer
kundig is in die feekenen: wie s hij ? Is hij daarom uitnemend ?

Maar is dap het kennen van teekenen en het kundig zijn in
het gebruik dier teckenen het hoogste ?

De teckenskunde is middel, geen doel.

Het worden is het doel, om door dat worden te komen, waar
een kind is, dat in liefde en eenvoud leeft, namelijk tot zijn.

9

11,



18

Vax Hevspe heeft het uitnemend uitgedrukt in de woorden:
pWie niet als kind gelooft, hoe kan die wijsgeer heeten?”

Gelooven is z{jn. Aan de vruchten kent men den boom.

Ik heb nog een ander middel, om u te winnen voor hetgeen
ik daar gezegd heb, zoo ik u niet reeds onoverwonnen aan
mijne zijde had. Wie hebt gij het innigst en het zuiverst en
het hartelijkst lief, kinderen of menschen?

Van alle kanten hoor ik roepen: kinderen, en niet ééne stem
zegt: menschen.

Dan® zullen de kinderen wel hooger staan dan wij, die de
kinderschoenen hebben weggeworpen.

Ongelukkige wereld dan, met al uwe wijsheid, dat gij ons
doet teruggaan in datgene, wat in de oogen van menschen
wezentlijke waarde heeft. Zoo leven wij dan tot ons verderf,
terwijl wij voortgaan in kennis, klimmen in klaarheid van be-
grippen, ijveriger en krachtiger worden in de kritick.

Ik wil dat alles, voorwaar! niet afbreken, — wat mij ook
niet gelukken zou, — maar ik moet er toch uit afleiden, dat

zulke dingen ons niet als de hoogste mogen toeschijnen, die
ons in de oogen onzer medemenschen de liefde doen verliezen,
welke wij als kinderen van hen hadden.

Het hoogere is de kinderzin, de kindergeest, het naieve, het
natuurlijke, het ongekunstelde, wat vaxy Hgvson uitdrukte door
gelooven, en wat door dat woord volkomen uitgedrokt is, zoo
men geloof, hoop en vertrowwen slechts gelieft aan te zien als
¢in te zijn.

Z66 leven deze drie in het kinderhart, en dat moet dus in
den mensch hersteld worden, zoo het spel der maatschappij die
drie in ons gescheiden heeft.

Laat ons bekennen, dat die herstelling tot volkomenheid ons
onmogelijk is: wij hebben te vele en te velerlei indrukken be-
komen, om weder geheel te worden als een kind.

O! dan is het ook verklaard, dat wij bij den dood van ge-
liefde kinderen diep bedroefd zijn, maar hen op aarde niet zoo
gelukkig achtten, als zij vermoedelijk zijn, nu zij de aarde onder
de voeten hebben, die aarde met hare begrippen en hare kri-



19

tiek en hare wetenschap en hare wijsheid. En wij zeggen dank-
baar ToLLENs na:

s b Vlindertje is niet weér te vangen,”

Nog een enkel woord over de zoo hoog geroemde natuurkun-
dige methode in de moderne leer. Hooren wij Bror. ,Le véritable
»0bjet des sciences physiques n’est pas la recherche des causes
spremidres, mais la recherche des [lois suivant lesquelles les
sphénoménes sont produits.” Alzoo moge de physische methode
gelden voor zielkunde: voor godsdienst is zij onvermogend, want
deze begint juist dddr, waar de physica eindigt.

In de natuurwetenschappen zoekt men de wetten der verschijn-
selen: in de dienst van God heeft men alle verschijnselen en
alle wetten onder de voeten, maar verheft men Jet hart.

Dédr juist zoekt men in waarheid de cause premiére ; ik zeg:
daar zoekt men, en ik zeg niet: daar onderzoekt men.

Eene godsdienst, naar de physische methode geworden, is on-
bestaanbaar, zelfs ondenkbaar. En waar men haar leef te bezitten,
heeft men niet het leven, maar hoogstens de wetenschap van het
leven.

Gij kunt op uwen stoel zeer wel een uitnemend boek over
gymnastiek lezen; maar de bras de fer kan voor u nog volko-
men tooverij blijven.

De physische methode doet u b.v. de wetten kennen der elec-
iriciteit. Mag ik u vragen: wordt gij daardoor electrisch? Gij
leert naar de physische methode de wetten kennen der warmte.
Wordt gij dan een haard, waaraan anderen zich kunnen warmen ?

Zoo ziet gij, dat de physische methode u geen atoom gods-
dienst geven kan, ook geen molecule zedelijkheid, al past gij
die methode ook vol-op toe op het goddelijke en zedelijke, dat
wij kennen.

Met dit een en ander vervalt niet, wat Newrox wenschte
aan het einde zijner Optica, ,dat de tijd moge komen, waarop
»de zedelijke wetenschappen ook naar de physische methode
»beoefend zullen worden.” Godsdienst is geene wetenschap ; ware
zi) dit, zoo ware zij ligt, en zij eischt niets meerder of min-



20

der dan den dood van al het subjectieve, dat ons van het ob-
jectieve scheidt of ons er tegenover stelt.

Ik eindiz met nog een enkel woord, waarlijk niet in hoog-
moed geschreven: ,aux amis de la vérité, qui sont aussi les
pmiens.” (Cu. Boxxur).

Alles is ons in zijn grond onbekend; maar wij hebben alhier
genoeg aan waarheden, die het onverwrongen gemoed getuigt.

Twijfel, zoo noodig, tijdelijk aan alles, behalve aan God,
deugd, onsterfelijkheid. Bevestig u in deze drie meer en meer,
en word er onwrikbaar in.

Houd u innig vast — en dat is een gevolg van het innig
omhelzen van God, deugd, onsterfelijkheid — aan de waarheid,
dat de som van het goede te vergroofen ten slotte het doel
is van alle dingen, alzoo ook het doel der wereld. En zou die
waarheid tijdelijk voor u soms geene zekere waarheid zijn, welnu:
toch zou zij dan nog blijven voor u een beste bodem, om er
u op te plaatsen.

Jaag naar roem noch eer: zij zijn zeepbellen;jaag naar voor-
deel noch gemak: zij zijn middelen tot teruggang.

Zoo de kinderspelen voorbij zijn, volgen de spelen der jon-
gelingschap. Zouden deze spelen beter zijn? En zoo de spelen
der jongelingschap in rook zijn opgegaan, zult gij dan nienwe
spelen ingaan en u blijven misleiden met schijn?

Gewen u vroeg, voor anderen nuttig te wezen; oefen u vroeg,
daarin vooral nw heil te vinden. Zoo breidt gij uw bestaan uit,
buiten u, maar ook in u.

Er is een opgewekte toon van leven, huiten het genot en
de dartelheid, en deze zijn voorbijgaande schimmen. Die toon
worde uw eigendom. Die opgewektheid moet intusschen waar-
heid zijn, en zij kan dat niet wezen zonder een onwrikbaar
fundament.

Dat fundament zij eerst in u Zoop; maar die hoop moet ver-
trowwen worden, en dat vertrouwen moet overgaan in zekerheid.

- Ben geestelijke, persoonlijke God in u, een God, die de we-



reld bestuurt en elken polsslag van u regelf, geeft u hoop, ver-
frovwen , zekerheid.

Uw verstand zij bij u een wachter, om niet van den weg te
dwalen; maar de weg zelf is uw verstand niet.

Oe.fen uw verstand zeer, als een heerlijk middel; maar houd
uw inwendig zedelijk bewustzijn voor uwen aard, alzoo voor
den te bebouwen akker.

Uwe kennis is u onmisbaar in deze orde der dingen: breid
haar zeer uit en in alle goede rigtingen. Veelzijdigheid is het
beste wapen tegen bekrompenheid. Maar acht uwe kennis al
:ﬂ'eder middel, en zie in de beste kundigheden niets anders dan
1ets, dat yoorbijgaat.

.Wacht u voor dweeperij, en vooral voor zoogenaamde gods-
dienstige ; gij kunt er ligt in vervallen, zoo gij, met mij, het
zedelijk gevoel noemt den diepsten onderscheidbaren bodem van
het bestaan van ons menschen.

Kennis en verstand behooren u dus altoos te bewaken en te
beschutten. Zij beslissen niets voor u, zij bepalen niets in u:
uw zedelijk gevoel beslist en bepaalt alles; maar nooit, dan na
uwe bewakers en beschutters duidelijk en bij herhaling gehoord
.te hebben, En wilt gij een kenteeken, dat uw zedelijk gevoel
inderdaad waarheid aan u verkondigd heeft: de som van het
goede moet door die waarheid aangroeijen, in u, om u, altoos
en in elke rigting.

En wat is dan voor u goed?

Dat is goed, wat eeuwig waar en schoon is.

Van het ware, goede en schoone komt in den Utrechtschen
studenten-almanak 1871 een uitnemend woord voor:

oAls de drie Gratién zijt gij,
LEBlkander lieflijk omarmend:
JJal gij behoort bij elkafr,

L Wee dengene, die u scheidt.”

Ons onbewust komen wij op eene der kleinere planeten van
dn der millioenen zonnestelsels, met nog verborgen, maar tref-
fende hoedanigheden in ons: hoedanigheden, waardoor wij iets
worden kunnen, indien wij telkens met een goed doel de eene



22

boven de andere in bescherming nemen, of in die bescherming
geholpen worden.

Onze opvoeding door anderen en door ons zelven kan het
kwade, de leugen en het afzigtelijke vooruitzetten. Dan gaan
wij terug, welligt een afgrond in. Ons aardsche leven kan alzoo
volkomen nutteloos voor ons worden, en misschien nog erger,
en voor onze evenmenschen kunnen wij worden een vloek.

Een monster kan dan de regtmatige naam wezen, dien de
mensch draagt. Hij, die het ware, goede en schoone gelijkelijk
vertrapt, hij kan zulk een monster worden.

Maar is onze opvoeding door anderen en door ons zelven

cene goede, — en daar al het goede van God komt, en het
kwade van de menschen, moet dat vooral een zegen Gods hee-
ten, — is die opvoeding zoodanig, dat het ware, goede en schoone

door ons geliefd wordt: dan kan die liefde toenemen, klimmen,
cene goede hoogte bereiken, en eene des te grootere hoogte,
naar mate wij die drie Gratiin minder scheiden, maar als drie
zusters gelijkelijk beminnen, zooals een opregte broeder doet.

Met gebreken, altoos, altoos onvolmaakt; maar yooruitgaande,
maar vaster wordende in onzen tred, maar zekerder! Opwaarts,
opwaarts! Hij, die het doet in de grootste, opregte nederigheid,
hij staat het hoogst.

En kunt gij, mijn vriend! die met mij zoo regtmatig den
naam draagt van aardiworm, niet tevreden zijn, zonder genie-
tingen van zedelijken aard; niot tevreden, dat gij, onder Gods
leiding, een kleine tand zijt in het oneindige raderwerk der
zedelijke en dus op aarde ook der stoffelijke wereld; maar wilt
gij volstrekt een hemel hebben, waar gij nwe persoonlijkheid
kunt vieren: ik heb voor u een besten raad.

Begin reeds hier met u zulk een hemel te scheppen: tracht
in tevredenheid heil te vinden; houd u moedig en rustig te mid-
den van bezwaren, zelfs al stormt het om u heen: altoos saeris
tranquillus in undis. (Zie bladz. 270 van het Eerste Deel),

Zoelk ww heil bij geen mensch, maar neem dankbaar op, wat
u goeds van elk mensch gewordt.

Zijt gij dan moedig, tevreden, dankbaar: wel, dan hebt gij op



23

at‘l.l'de reeds eene niet verwerpelijke soort van hemel, waarmede
81 het vooreerst wel stellen kunt.

. LE::E 0:::3@:]{)9\{';1?, ‘]\1'1-.iendonfr0u\\.', in stilte voor anderen nuttig
s :le] {:’.‘b-‘! .L rac ting: o! er igtap aarde nog eene geheele
y i eitc dingen. Maar gij moet ze zelf opzoeken, en
106 vlijtiger gij zoekt, des te meer vindt gij, om er in waar-
hieid een aardschen hemel van op te bouwen, die u alhier vol-
k?men vervullen kan. En op meer hebt gij geen aanspraak, zoo
8l meent, dat gij, schepsel! aanspraken hebt.

Twee dingen zijn daarbij onmisbaar: vrees geen mensch en
¥rees den dood niet, en dus ook het sterven niet. Met God in
het 00g kan geen mensch u schaden, en is de dood juist uw
goede vriend, die u in eene hoogere klasse overbrengt.

Ainsi soit-il!

Livovrave heeft in zijne Discours populaires (2e Edit. p. 158)
VO]!x’Omon wedergegeven, wat ik gevoel. ,La vie est un che-
-,,.m‘m qui 8’ éldve, et qui meéne au sommet d'une montagne, I
"0"‘ le soleil qui se couche ne fait que passer dans un auftre
hémisphire, ot le chouchant est une Aurore.”

2Bt le vieillard? Je n’ai plus rien & craindre ni i espérer

»du monde; on ne me rendra ni ma jeunesse évanouie, ni
,,le‘s amis que j'ai perdus, ni tant de braves compagnons tom-
»bés le long du chemin. Et cependant jai le coeur rempli
”d,espémncﬂ; — qu'importe que je sois vieux, ¢'est un compfe
2que j'ai & régler avee Dieu,”
" n.Et quand viendra le dernier moment, j'éprouverai ce que
‘-ﬂ.!’.ﬂl senti tant de fois dans ces belles nuits d’automne, ot le
»tiel est parsemé de mondes infinis. Non, la vie est partout.
aNon, jai Ia confiance qu'il y a par de-la de ce monde un
aProgrés infini de liberté, de vérité et d'amour.”

Aan de duizenden, die mij op deze plancet goed gedaan
hebben, goed in zoo velerlei rigting, die mij gediend, geholpen
lmb!)e"v die mijj in bezwaren hebben bijgestaan, of vriendschap
?l: ];'?ﬁj](:mg(;i?;:nml;‘ebben’ — en ‘zi_j w.a}:ml <_111izt?r:tl’(:'1l, = breng

ijne opregte erkentelijkheid daarvoor.



24

Zij, die reeds verhuisd zijn en mij opregt nabij waren, zie ik
weldra weder, want ik heb de wetenschap niet slechts yan onster-
felijkheid, maar ook van bewustzijn in het volgende leven, en dan
kan het zamenzijn met hen, die men hier lief had, niet ontbreken.

Maar evenzoo meen ik dan ook, dat men door den dood vrij
wordt van degenen, bij wie men zedelijk niet behoort. Welk
een zegen zal dat zijn!

En hun, die nog na mij hier blijven, korter of langer, hun
breng ik mijne beste wenschen, allen zonder onderscheid. Heb
ik iemand leed gedaan, ik deed het nooit om leed te doen. In
dien zin mag ik vragen: vergeef mij, en dat doe ik opregt.

En zij, die mij leed gedaan hebben, mogen hier van mij ver-
nemen, dat ik daarbij, niet altoos, zooals het mijn pligt was,
maar toch zeer dikwerf, heb gezegd: ,Heer! vergeef het hun,
ywant zij weten niet, wat zij doen.”

Dat heb ik niet in hooghartigheid gezegd, maar met een goed
gemoed, wel wetende, dat opvoeding en leiding in de jeugd den
mensch deels voor zich zelven later een vreemdeling maken:
een twijgje, krom gegroeid, wordt later moeijelijk tot een reg-
ten stam.

Jegens alle menschen welgezind, scheid ik van hier, en die
scheiding wensch ik niet, en schuw ik niet.

Ik gevoel dat ik zoo meer of min heb doorgeloopen, wat op
aarde den menschelijken geest kan opbouwen in eenige hoofid-
eigenschappen. In de laatste jaren heb ik wel zeer vele heldere
noties bekomen, maar in die jaren heb ik meer en meer het
vermogen verloren, om werkende te leven.

Voor niemand bijna ben ik nog nuttig, en ik kan het door
verloren gezondheid niet meer worden. En ik was het weleer
dag aan dag voor velen.

Het contemplatieve bestaan van deze jaren laat dus zekere
ledigheid in mij, die mij toespreekt, alsof ik kwaad doe.

Dus heb ik geen reden, om te wenschen, hier hetleyen nog
voort te zetten.

Maar ik heb ook geen behoefte om te verhuizen; ik ken den
volgenden toestand niet, en al heb ik de innige wetenschap,



25

dat hij est zal wezen: een mensch wenscht in meer bijzonder-
heden het hoe te kennen.

Das unbekannte Land kan dus door niemand, die bij heldere
zinnen is, gewenscht worden, en zij, die het doen, missen dan
den natuurlijken aard van menschen.

Haken naar een volgende wereld is altijd gevolg van gemis
aan moed, om aardsche lasten te dragen, al zijn de vormen,
waarin die zucht gekleed is, ook nog zoo schoon.

Ik haak niet en ik schuw niet: ik wacht. En terwijl ik wacht,
wordt hei mij duidelijker en helderder, wat het leven op aarde
is, en wat het leven is. En dat wachten is mij dus geene schade.

Bekeering is het niet, want omstemming ontwaar ik niet:
het is uitbreiding, verheffing, Maar ik gevoel toch nu wel, wat
sommigen onder bekeering kunmen verstaan.

Ik wacht. Een stipje van mijn bestaan ligt achter mij, eene
oneindigheid ligt vé6r mij.

God geve, dat ik alhier eenig kwaad althans overwonnen
heb, en dat ik in de volgende klasse naar de mij geschonken
krachten vorderingen zal mogen maken, waarop ik met meer
vreugde zal kunnen nederzien, dan op mijne tellurische, die ik
2elf waarlijle niet hooy aanschrijf.

Zoo smeek ik dan, naar den mij niet geheel vreemd gebleven
geest van Jezvs Curisrus, Gods genade over hetgeen ik op
aarde beter had Zunnen en dus beter had moeten doen.

Ainsi soit-il!



DE MAATSCHAPPIJ.

Wat leeft, behoort bij elkander, het ontstaat uit elkander,
het ondersteunt, het beschermt en onderhoudt elkander, maar
het moet niet in te groote nabijheid zamen verkeeren, of het
schaadt en doodt elkander. Deze waarheden spreken u zoowel
tegen uit het plantenrijk en het rijk der dieren, als uit het
leven der menschen. De beuk laat zijn zaad vallen onder zich
en om zich; het eerste ontluikt tot zekere mate en wordt dan
door het aanwezen van hem, die het te voorschijn bragt, ver-
stikt; het zaad, dat er rondom viel, schiet op, het nieawe ge-
boomte geeft op zijne beurt vruchten, en zoo ontstaat er na
eenigen tijd eene geheele familie. BEn wordt er zaad van plan-
ten door den wind of door waterstraomen of op andere wijze
van de moederplant verwijderd, zoo vormt dit spoedig elders
eene groep van nieuwe planten, indien de omstandigheden hier-
toe slechts voordeelig zijn. Zoo vindt men in uitgestrekte zand-
woestijnen steeds planten bijeen, indien hier of daar de bodem
door water wordt gedrenkt.

Met de dieren is het evenzoo; zij behoeven het plantenrijk
om te bestaan; een paar wordt tot ouderpaar en verzamelt,
even als de beuk, kroost rondom zich. Eten die ouders en dat
kroost planten, zoo blijven zij bij elkander, indien er voor hen



27

voedsel genoeg voorhanden is, en is dat niet het geval, zoo
begeven zij zich daar, waar levensonderhoud voor hen te vin-
den is. In de 111tgestrckte velden van Amerika houden zich tal-
looze koeijen en paarden in menigte op en leven gezellig onder
elkander; maar de leeuw en de tijger, de jakhals en de hyena,
die van dierlijk voedsel leven, missen die gezelligheid: hunne
roofzucht maakt hen tot volmaakte egoisten. In de wateren
Zwemmen visschen veelal in groote menigte te zamen, hetgeen
blijkt uit de haringen, de spieringen en vele andere visschen:
maar de roofzuchtige snoek kiest liefst zijn eigen weg. In het
luchtrijlc is het evenzoo: de graan-etende of alles-etende vogelen
(granivora et omnivora) houden elkander gezelschap: de huis-
musschen, de duiven, de kraaijen, de ganzen, enz., terwijl de
valk en de arend alweder op zelfstandigheid gesteld zijn,

Bij den mensch vinden wij om de genoemde redenen aancen-
sluiting  bij sommigen en verwijdering bij anderen. De mensch
heeft lang zijn kroost te verzorgen, omdat dat kroost eerst na
jaren in staat is in eigen levensonderhoud te voorzien. Dat
onderscheidt den mensch van alle dieren, die veelal met jagen-
den spoed hun kroost in korten tijd groot brengen, alsof zij
zich haasten, om het spoedig te vergeten.

Bij die stoffelijke zorg van den mensch voor zijne kinderen
komt een hooger vuur, een feu sacré, dat liefde heet, dat niet
slechts helpt groot worden en in wasdom toenemen, dat niet
slechts tegen gevaren beschut, beiden als bij de dieren, maar
dat een band legt, reeds bij onbeschaafden, die, goed gelegd,
n00it meer vergaat, maar aangroeit en hechter en sterker wordt.
De aarde moge zeer hare schaduwen hebben: dat few sacrd
verwarmt en verlicht tevens; waar het goed brandt, daar is
het een zedelijke zon, en waar het niet goed brandt, daar
volgt de dood.

Ik heb een aanvang gemaakt met de bronnen van vereeni-
ging op te sommen van al wat leeft, uit welke bronnen dan
0ok de menschen putten; ook zij worden uit elkander, ook zij
behoeven elkander ter bescherming en ter bevordering van
leven en bestaan; ook zij sluiten zich daarom aan het dieren-



28

rijk en aan het plantenrijk, dat zij gelijkelijk noodig hebben.
In zooverre kan men dan van den mensch zeggen: fomo est
animal sociale. Maar dat alles zou geen maatschappij vormen,
of, vormde het die, zoo zou die maatschappij daarom nog geen
stand houden; het is dat few saerd, dat in de harten branden
moet en de harten moet verwarmen en verlichten; dat gehei-
ligd vuur, dat van het Moederhart, zoo het goed is, overgaat
op het kroost, en van hier uit leven en kracht krijgt. Dat is
de grondslag van eene maatschappij der menschen, die leeft en
duurzaamheid bezit; waar de liefde ontbreekt, moge men zich
vereenigen uit behoefte of nit noodzakelijkheid, maar daar is
geen maatschap, en maatschap is eene soort van broederschap.
Waar dat feuw saeré ontbreekt, daar spat na korter of langer
tijd de vereeniging van menschen uiteen en wordt men verdeeld
over de aardoppervilakte.

Hij, die een blik werpt in de geschiedenis van ons geslacht

en leest, — ik laat nu daar het opeten, dat menschen menschen
deden, — hoe weleer geen enkel volk een nabuur kon verdragen,

maar het altoos was twist en oorlog en verdelging; hoe de meest
welyarende steden en staten door andere volken zijn nitgemoord
en verwoest; hoe rampzalig ons geslacht ten achteren stond
bij een tal van dieren-geslachten, die vreedzaam naast elkan-
der het gras van het veld aten: dan blijkt het genoeg, dat de
maatschappij, dat is een geordend zamenleven van menschen,
haren grond volstrekt niet vindt in behoefte of noodzalkelijkheid.

Zoo onderscheid ik dan ook onmiddellijk twee bronnen van
vereeniging van menschen: eene, uit ons stoffelijk bestaan af-
geleid en waarvan wij een deel met de dieren gemeen hebben,
en eene andere van onstoffelijken aard. Waar de eerste de
overhand heeft, daar is de ondergang voorbereid, en waar de
laatste ten troon zit, is niet slechts duurzaamheid, maar ook
heil te verwachten. ‘

Er kan geen twijfel bestaan, dat de menschen, die elkan-
der liefhebben, ook elkander zullen ondersteunen en helpen;
integendeel, dan wordt dat helpen en steunen van echt gehalte
en verkrijgt de waarde van het few sacré, dat het aanblies.



29

Maar waar dit laatste moet wijken voor het andere, waar zoo-
genaamde Dbelangen worden vooropgezet, persoonlijke eer, per-
soonlijk voordeel, gemak, weelde, daar is geene maatschappij,
daar is geen heil, daar is geen geluk, daar is zelfs geen vrede.

Het zou een goed werk wezen te onderzoeken, hoe hetf in
onze tegenwoordige maaischappij gesteld is: of wij ons ver-
eenigen, omdat het goed is, elkander goed te doen, of dat wij
ons vereenigen naar den Franschen regel: chacun pour soi-méme
et Diew pour nous tous, of misschien wel naar den Latijnschen
regel: egomet swm  proximus mihi. Maar daartoe moet men
veel kundiger zijn, dan ik ben, en veel meer kennis van die
maatschappij hebben. Ik wil met weinige woorden eenige voor-
en nadeelen van die tegenwoordige maatschappij opteekenen, en
vestiz daartoe het oog inzonderheid op Europa, waar het oude
en het nieuwere kan worden vergeleken: de nieuwe wereld ver-
keert in een geheel eigenaardigen toestand, zoodat die, indien
het onderwerp naar waarde zou behandeld worden, eene geheel
eigene overweging zou verdienen. De afstammelingen van den
Kaukasus, die een deel van Azié en Europa en later Amerika
hebben bevolkt, zijn onze voorvaderen, en zoo mogen wij dan
eenige voorliefde hebben voor dien stam.

Bij het Nomaden-leven vindt men de sporen eener maat-
schappij; maar ook niet meer; het is eigentlijk een ‘groot fami-
lie-leyen; behalve in een deel van Azié, is het van de aarde
verdwenen. De eerste maatschappijen hebben zich in massa
verplaatst; de oude geschiedenis is vol van volksverhuizingen,
bij welke dan telkens bestaande maatschappijen werden opge-
lost, maar bovendien ook die verwoest werden, waarin de mas-
sa’s vielen om er hunne zetels te vestigen. Die schrikverwek-
kende volks-overstroomingen zijn in de toekomst niet meer
waarschijnlijlk, want van waar zouden de duizenden onbeschaafden
komen, die in beschaafde landen nieuwe volksstroomen zouden
uitstorten? Maar wat de nieuwere fijd steeds nog met den
ouderen gemeen heeft, is de moord in het groot, de moord,
steeds door eene kroon gedekt, het slagten van menschen bij
duizenden naar het bon plaisir van enkelen, met dit versehil,



30

dat die moord vroeger langer duurde, maar nu door het ver-
nuft der menschen in tijd aanzienlijk is ingekort, om in ijselijke
gevolgen zooveel te wreeder te worden. Ook is er meer fat-
soenlijkheid in dien moord gebragt, daar men vroeger zijn
evenmensch schier met de hand verpletterde, terwijl men thans
zeer vriendelijk op een afstand elkander ter neder velf. Even
als vroeger is ook thans nog hij, die u beveelt te moorden,
als het hem goeddunkt, degene, in wiens naam gij wordt op-
gesloten, indien gij op een anderen tijd een uwer evennaasten
een eenvoudigen klap geeft.

Men noemt de 19de eceuw de ecuw van verlichting en be-
schaving, en wel tegenover alle eeuwen, die zijn voorafgegaan.
Ik kan een middel aan de hand doen, om deze uitspraak op-
regt te toetsen, en rigt daartoe aan u de volgende bede. Wil
eene lijst maken, te beginnen met 1800 tot op heden, en achter
el jaar schrijven de moorden, in het groot op bevel van ge-
kroonde hoofden gepleegd; dan zult gij geen jaar vinden bijna,
waarin niet veel bloed gestroomd heeft. Wil voorts zooveel
mogelijk die millioenen gevallenen zamentellen en u afvragen,
waar men in de geschiedenis %/, van eene eenw vindt, waarin
z66yeel bloed gestroomd heeft van menschen, die elkaar geen
haar hadden in den weg gelegd, als in onze eeuw van ver-
lichting en beschaving. De moord op kleine schaal is vermin-
derd en een Jur heet cen monster. Dat is dus ware vooruit-
gang; maar tegenover de moorden in het groot kan deze voor-
uitgang toch niet bevredigen.

In onze tegenwoordige maatschappij is veel goeds tegenover
de vroegere. Geen spoor van kasten, maar vrije keuzo in den
arbeid, dien elk verrigten zal. Als weleer, verdeeling van het
volk over zekere uitgebreidheid en ophooping van een gedeelte
daarvan bijeen. Die ophooping, aangevangen om elkander onder-
ling tegen aanvallen te verdedigen, berust naar de nieuwere
beschaving hierop niet meer; maar helaas, men blijft als de
oude Poorters zich naauw naast elkander dringen, zonder dat
toch een ringmuur hen thans belet, om zich een weinig te ver-
deelen. De tegenwoordige steden worden meer en meer, vooral



31

de oudere, bronmen van ziekte en dood; tot walgens handelt
men u over de wijze om onreine stoffen uit den kring der men-
schen te verwijderen, en tot vervelens, om aan deze goed water
te verzekeren. Men betimmert elkander licht en lucht, en zoo
ontstaat er in de steden meer en meer een menschen-geslacht,
waaraan veel veerkracht ontbreekt; en de steden zijn en blij-
ven toch de middenpunten der maatschappijen.

In beschaafdere landen, in landen, waar meer beschaving
woont, is thans de landbouw of op een goeden voet, of op den
weg tot beter; men geeft zich rekenschap van de zaak, men
onderzoekt, en de nijverheid en de wetenschap bieden aan den
landbouw hartelijk de haund. Dat is eene rijpe en geurige vrucht
van den nieuweren tijd. En de landbouw is de eerste levens-
ader eener goede maatschappij.

Indien de oude Phoeniciérs een blik konden slaan in deze
dagen, zouden die nijveren, die in hunne kustvaarten een aan-
zienlijk deel der oude wereld van koopwaren konden voorzien,
verpletterd staan bij zoo menig Tyrus en Sidon, die thans door
nijverheid en handel als met een tooverslag te voorschijn tre-
den. Zij zouden verstomd staan bij den aanblik onzer tegen-
woordige zeekasteelen en zij zouden het niet gelooven, dat deze
zich niet storen aan kusten, maar de wateren van den Oceaan
doorklieven in elke rigting en de geheele aarde maken tot één
enkel handelsgemeenebest. Zelfs zij, die nog niet zoolang gele-
den het Hanze-verbond tot stand bragten, zouden, indien zij een
blik in den tegenwoordigen tijd konden slaan, verbaasd staan,
dat de geheele wereld hier thans zulk een verbond vormt. Uit
die grenzenlooze beweging der menschen over de wateren vloeit
voort, dat elke maatschappij wat naar elders brengt en wat van
elders ontvangt, eet- en drinkwaren, voorwerpen van nut en
weelde, maar ook zeden en gewoonten: factoren van grooten
inyloed op elke tegenwoordige maatschappij. Maar kosten deze,
die soms onder woedende stormen worden aangebragt, niet ook
menschenlevens, zoodat hierdoor eene geduchte schaduw zelfs
op het beste geworpen wordt? Raadpleeg de aanteekeningen van
het Bureau Veritas en gij zult vinden, dat er maandelijks 150



32

tot 250 van deze zeekasteelen vergaan; en dit slechts betreffende
een deel van het geheel, datin zee verkeert. Op menschenlevens
ziet men tegenwoordig zoo bijzonder niet.

Op de vaste aarde is men thans niet minder gezet op de
uitbreiding van het aantal wegen. De Oudheid bemoeide zich
daarmede niet veel, ja, zelfs in ecuwen, nog nabij de onze ge-
legen, had men geen begrip van het nut van goede wegen. Wie
kent niet het geschreeuw, dat indertijd is aangeheven tegen den
aanleg van den steenweg van’s Gravenhage naar Scheveningen?
de vogelen zouden het land verlaten door het geraas der rijtni-
gen op zulke ongehoorde wegen. De Romeinen wisten wel, wat
goede wegen beteekenden; hunne heirbanen waren best, maar
strekten zich slechfs uit in ééne rigting. Eerst de latere tijd
heeft het nut van wegen ter bevordering der beschaving aan
het licht gebragt. Maar aan grint- of klinkerwegen had de mensch
niet genoeg; ijzeren wegen moesten er zijn, en in zeer weinige
jaren hebben deze eene verbazende uitgebreidheid verkregen.
Zij doen wat de scheepvaart doet, en zij verplaatsen snel goe-
deren en personen; en deze laatsten, wel niet enkel om de
muffe steden tijdelijk te ontvlieden en elders versche lucht in
te ademen, maken daaryan een ruim gebruik, waardoor alwe-
der zeker wereld-burgerschap, evenals door den handel, gescha-
pen wordf, en goederen en gedachten en gevoelens in onderlingen
ruil worden gegeven en genomen, goed en kwaad, zooals het
valt. Zie eens de duizenden guldens, door de Spoorweg-maat-
schappijen aan personenvervoer in een kort tijdsbestek ontvangen,
en gij kunt daaruit leeren kennen een aanzienlijk deel der he-
volking, dat in beweging is. Wordt de stedeling er meer en
meer uithuizig door, de dorpeling wordt er meer door verste-
delijkt en verliest daardoor de eenvoudigheid, die hem vroeger
beminnelijk maakte.

Die szcreu wegen zijn de uitkomst van eene industrie, waar-
van de Oudheid niet eenmaal heeft gedroomd. Bebouwt men
de aardoppervlakte met voedingsgewassen of met planten, die
voor den mensch aangename of nuttige zaken afwerpen, rigt
men de bosch-kultuur naar bepaalde regelen in: de mensch weet



33

op die aardoppervlakte ook dijken en dammen op te werpen
tegen indringende wateren, of geheele stroomen te verplaatsen,
of sluizen te bouwen, om naar willekeur van een water gebruik
te maken; hij weet geheele bergen te doorboren, om er zich
gemakkelijk door te kunnen bewegen. Onze tijd is overrijk aan
zulke schoone dingen. Maar die mensch weet thans ook nit de
diepte der aardkorst alles te zamelen, wat daar voorkomt. Wis-
ten de Ouden naauwelijks iets te verwerken van hetgeen in de
aardkorst wordt gevonden: de latere tijd heeft hierin schier het
ongeloofelijke gedaan; zeer onderscheiden metalen zijn thans
afgezonderd en in gebruik voor grenzenlooze doeleinden. En
cerde de Oudheid goud en zilver, omdat zij schoon van kleur
zijn, de nienwere tijd is ook wel niet afkeerig van goud ofzil-
ver, maar verheft toch het ijzer ten froon. Van glas, van aar-
dewerk, van weefsels van allerlei aard, van voorwerpen van
gemak en van weelde, wemelt het in onzen tijd. Gewone woon-
huizen worden met veel comfort ingerigt; wel zijn de muren
cen weinig dun en de balken zeer zuinig aangebragt; wel stort
regelmatig een gebouw, daf nog niet onder dak is en soms een
weinig door den wind bespeeld wordt, hier en daar in één, en
is het ligt en digt z66 aan de orde, dat men zich thans ver-
baast, als men een muur uit de oudheid ziet, maar het moet
ter eere van de tegenwoordige bouwlieden gezegd worden, dat
op deze wijze toch weinig menschen het leven verliezen, behalve
door brand, omdat men de trappen steeds als schoorsteenen
gelieft te bouwen.

Voor hem, die geld heeft, is er aan eten en drinken tegen-
woordig geen gebrek. Gij hebt het slechts voor het zeggen, en
in een oogwenk staat uit alle werelddeelen op uwe tafel, wat
gij er op verlangt. Maar zoo gij geen geld genoeg hebt, kunt
gij zoo goed van honger omkomen als vroeger. Hongersnood
bepaalde zich in de latere eeuwen tot Oostersche landen, maar
de armoede leeft naast den rijkdom, thans als weleer, misschien
in onze steden thans meer dan vroeger, hoezeer bijv. in den
tijd, toen Leiden aan de wereld laken leverde en dus in vollen
voorspoed was, daar 25,000 bedeelden waren. Ik constateer

3



34

slechts hier, dat onze eeuw van verlichting en beschaving geen
middel hoegenaamd gevonden heeft, ik zeg niet om elkeen rijk
te maken, want ik ben geen communist en algemeene rijkdom
kan alleen bij een dwaas opkomen, maar ik merk op, dat thans
nog geen middel gevonden 15, om armoede te voorkomen of
krachtig te verminderen. Onze eeuw bekreunt zich om men-
schenlevens mniet veel, en handelt veel oyer philanthropie, en
doet in dien zin ook wel iets goeds, maar is toch veelal zieke-
lijk. En ziedaar ons nu aan het eind van onzen blik op het
stoffelijke, om nu nog een korten blik te slaan op het verstan-
delijk en zedelijk leven van onze tegenwoordige maatschappij.

In de geschiedenis der menschheid kan men twee gedeelten
onderscheiden: één voor en één na de geboorte van Jezus
Curistus. Toen is het beginsel verkondigd en meer en meer
verspreid geworden, dat een mensch tot vrijheid geschapen is,
zoowel zedelijk als maatschappelijk. Dat woord is met snelheid
over de toen bekende beschaafde wereld verspreid, bij zeer
onderscheiden volken, zoodat weldra duizenden er hun leven
voor prijs gaven. Dat die stem der vrijheid door geweld en
baatzucht weder voor eenigen tijd kon worden gesmoord, zal
toen voor menig helder oog duidelijk geweest zijn ; de slavernij
afgeschaft en de priesters tot gewone menschen herleid, — hoe
zou het mogelijk geweest zijn, dat de toenmalige wereld dat
op ceenmaal zou verstaan, of daarin zou bewilligen? Zelfs na
18 eeuwen is, hetgeen toen verkondigd is, nog slechts over een
deel der aardoppervlakie verspreid. Intusschen was v6ér 18
eeuwen de ware vrijheidshoom geplant, en al mogt men spoe-
dig zijne beste vruchten vert appen, zijne takken afhouwen en
zijn stam zoodanig verminken, dat men hem een tijd lang meer
voor een boom van slavernij dan van vrijheid zou hebben kun-
nen  houden: de wortels bleven toch in den bodem en van de
beste sappen voorzien, zoodat, indien de schendende hand slechts
Zou gaan rusten, die wortels dadelijk gezonde loten zouden go-
ven en deze welig zouden opgroeijen.

Laat ons het steeds luide uitspreken, dat de tegenwoordige
maatschappij alles aan het Christendom verschuldigd is. Waar



35

dat niet leeft, — en helaas, dat is over een groot deel der
aarde het geval, — daar verheft zich de beschaving slechts
tot eene geringe hoogte en blijft daar staan, en waar het Chris-
tendom niet zoo zuiver mogelijk wordt opgevat, daar is de be-
schaving ziekelijk. Onder Christendom versta ik hier slechts
twee zaken: het besef van de noodzakelijkheid tot ware vrijheid
van den mensch in zedelijken en in maatschappelijken zin.

Bij de verschijning van het Christendom werd er een begin-
sel uitgesproken, dat tot geen volk, tot geen sekte behoorde,
maar tot het geheele menschelijk geslacht, en dat beginsel was
nienw op aarde. Het sluimerde eenigen tijd en het had ook
weinig gelegenheid om post te vatten bij de invallen der barba-
ren in Buropa. De kruistogten spraken het met lnider stemme
uit en vereenigden bovendien volken onder datzelfde beginsel,
volken, die, zooals het toen regel was, of in vijandschap met
elkander leefden, Of althans zeer zeker niet in broederschap. Zoo
werd dan door die kruistogien tevens onmerkbaar het hoofdgebod
van het Christendom aangekweekt, dat menschen broeders van
elkander zijn; maar die aankweeking wasnog hoogst gebrekkig.
De uitvinding van de boekdrukkunst was een fakkel, die reeds
eeuwen op zich had doen wachten en thans aan de verspreiding
van het goede op krachtige wijze bevorderlijk zijn zou. Er ont-
stond geestelijke gisting onder de menschen; men was in het
geheel niet tevreden met de vormen, die hef Christendom had
aangenomen, zooals duidelijk spreekt uit de ziekelijke pogingen
der Wederdoopers. In die periode van gisting trad de groofe
Lurier op en trachtte met heldenmoed het toen levende Christen-
dom van zijn tijdelijk kleed te ontdoen en in zijn eenvoudigen aard
te herstellen. De Reformatie bragt weder het zuivere beginsel te
voorschijn: ware vrijheid in zedelijken en in maatschappelijken zin.

Dat die Reformatie niet dadelijk slaagde en dat zij tegen-
woordig mnog niet geheel geslaagd is, wie vindt het niet ver-
klaarbaar? Kon zij de eerzucht en heerschzucht der vorsten
temmen, de staande legers huiswaarts zenden, de duizenden
vooroordeelen op eenmaal dooden? et kwaad gaat dikwerf
snel vooruit, maar het ware goede veelal langzaam,



36

Visco pe Gama in het Oosten en Christornoro Corunso in
het Westen hadden v66r en na de Hervorming ontdekkingen
gedaan, waardoor scheepvaart en handel op ongeloofelijke wijze
werden uitgebreid, en alzoo werd uitbreiding van het materidele
leven gevoegd bij de vernieuwing en herleving van de ware
christelijke beginselen. Al spoedig zochten zij, die in hun land
niet genoegzaam maatschappelijk of zedelijk vrij waren, de
nieuwe westelijke wereld op en deden daar volksplantingen
ontstaan, die thans veelal tot staten zijn aangegroeid en die,
hoezeer dan ook op gebrekkige wijze , zooals al wat menschen
doen, toch de meest milde begrippen van vrijheid hebben. Zij
herinneren daardoor aan humne wording , die veelal gelijken
tred houdt met den strijd, dien de Reformatie aanvankelijk in
verschillende landen ondervond.

In Europa waren Zwitserland en Nederland de landen, waar
maatschappelijke vrijheid het eerst goed werd verstaan; daarna
volgt Engeland, en, opmerkelijk genoeg, in Frankrijk verstaat
men er nog mniets van, en in Spanje denkt men nog niet om
ware maatschappelijke vrijheid, terwijl Rusland nog een alleen-
heerscher aan het hoofd heeft. Zweden en Noorwegen en Dene-
marken zoeken ook nog wel een weinig, waar zij niet te vinden
i85 Oostenrijk is nog niet aangevangen te zoekenj Italié schijnt
Frankrijk na te volgen, en het vereenigde Duitschland weet
nog niet wat het wil.

Deze verscheidenheid in het besef van ware maatschappelijke
vrijheid bij de volken hangt noodwendig zamen met de gods-
dienstige vrijheid, die er bij hen leeft; intusschen niet zoodanig,
dat men uit het meest heerschende maatschappelijk vrijheids-
begrip zou kunnen afleiden, welk kerkgenootschap het meest
bij het volk leeft; want in klimmende mate is de gewoonte
toegenomen, om zich aan kerkgenootschappen niet bijzonder te
sluiten, maar naar eigen zienswijze in te rigten wat men voor
waar houdt, iets wat bij Roomsch en Onroomsch gelijkelijk
wordt aangetroffen. In het kort, het kerkelijk gezag is sedert de
Reformatie steeds afnemende en de Reformatoren zullen wel
de eersten goweest zijn, die ditin de toekomst hebben verwacht.



37

De afneming van dit kerkelijk gezag heeft hare goede zijde,
indien de Kerk van dat gezag misbruik maakt, maar ook hare
kwade, voor zoo ver de Kerk door goede yoorschriften zekere
banden geeft, zonder welke eene maatschappij niet kan bestaan.
Maar het moet duidelijk worden uitgesproken, dat het gezag
der Kerk bij de beschaafderen in onze dagen in het algemeen
gering is. Twee oorzaken kunnen daaryoor duidelijk worden
aangegeven. Onder Lopewwx XIV. en XV. heeft Frankrijk
verscheidene kundige mannen geleverd, die intusschen op vrij
harde en dikwerf zeer onwaardige wijze het gelooven hebben
aangegrepen, en die eene voorstelling van vrijheid van den
mensch gegeven hebben, welke ziekelijk heefen moet. Frank-
rijk heeft er zijne omwenteling in hef laatst der vorige eeuw
aan te danken en is er nog door in beroering. De vrijheid,
gelijkheid en broederschap, die in het Christendom beteekent:
zedelijk vrij, gelijk en broeder te zijn en maatschappelijk geen
slavernij te kennen, maar toch den keizer te geven wat des
keizers is, heeft men in Frankrijk ziekelijk verwrongen, en die
verwringing heeft men over de tegenwoordige beschaafde wereld
uitgebreid. Maatschappelijk, zegt men, moet er vrijheid, gelijk-
heid en broederschap zijn, terwijl men zich volkomen bewust
is, dat maatschappelijke gelijkheid onmogelijk is en maatschap-
pelijke vrijheid toch altoos beteekenen moet, dat men dan cerst
regt vrij is, wanneer men slaaf is van de wet.

Jene tweede oorzaak van het verminderen yan het gezag der
Kerk is de verbazende aangroei der natuurwetenschappen in
de laatste eeuw. Corerxicus, Tycno Brang, Keperer en GALILED
hadden reeds hoogst gewigtige waarheden, de hemelligchamen
betreffende, aan het licht gebragt, en Newrox had de treffende
wet der graviteit bekend gemaakt, zoodat de sterrenkunde toen
mogt heeten gegrondvest te zijn. Van foen aan werd de aarde
niet meer heschouwd als het middenpunt der schepping, zooals
vroeger, maar als een stip in het heelal. De overige natuur-
wetenschappen vonden meer en meer beoefenaars; wat er in
de laatste eenw is aangedragen aan natuurkennis is zoodanig,
dat het nageslacht moeite hebben zal het te gelooven. Inal die



38

natuurwetenschappen nu staat nooit voorop, zooals bij de Kerk:
neem aan, maar integendeel: onderzoek. En zoodoende hebben
die natuurwetenschappen zeer het hunne bijgedragen: a. om
elk gezag, kerkelijk of niet kerkelijk, af te wijzen, en 5. om
aan het kennen en weten cene aanzieulijke plaats in te ruimen.

Langs dit snoer hebben wij dan kunnen aantoonen, dat onze
tegenwoordige maatschappij gekenmerkt kon zijn: a. door een
afwijzen van elk gezag; b. door een sterk streven naar kennen
en weten ; c. door een volkomen ziekelijk vrijheidsgevoel, en alzoo
door afwijking van die beginselen, die, als eeuwige en onwrik-
bare, de grondslagen vormen van het Christendom. Zoo is ook
die maatschappij geworden.

Dat onder deze geduchte invloeden het eenvoudiy gelooven
evenzeer lijden moet als het opvolgen van de stille witspraken
van een goedhartig leven, ligt voor de hand; en dat daarvan
weder moet worden afgeleid, dat onze tijd het persoonlijle leven
ziekelijk vooropzet en in dezelfde mate het aankleven van ziivere
beginselen doodt, ligt voor de hand.

Fraaije schildering, zal men zeggen, en dat terwijl kunsten
en wetenschappen in waarheid mogen heeten te bloeijen; terwijl
letteren op hoogen prijs gesteld worden; terwijl er eene unitste-
kende zorg is voor de bewaring van de gezondheid en het leven
der menschen ; terwijl men Op eene zuivere regtspleging reke-
nen mag; terwijl de wreedheid der straffen van vroeger wordt
vervangen door eene liefderijke zorg voor den misdadiger; ter-
wijl men zich vrij bewegen kan en ieder vrij mag zeggen wat
hij op het hart heeft! Waarlijk, er zijn duizenden uitnemende
dingen in onzen tijd, en schande over hem, die het niet dank-
baar erkent; maar de wagen is toch niet in het regte spoor, al
heet het ook bij velen, dat hij nooit in zulk een schoon spoor
geweest is. Ik neem zelfs het laatste als waarheid aan, maar dan
verzoek ik van u, dat gij met mjj erkent, dat elk volgend spoor,
inzonderheid wanneer er zooveel aan gedaan is om het goed te
hebben, beter wezen moet dan elk voorgaand, en dat elke vol-
gende wagen daarop beter rijden moet dan elke voorgaande,

Het vele goede erkennende in onze dagen, mogen wij toch



39

yolstrekt niet blind ziju voor het niet goede. Ik geloof wel, dat
ik den grond in korf bestek kan aanwijzen. Door al dat voor-
treffelijke zijn wij eenzijdig geworden, de een aldus en de ander
z00, en al die eenzijdigheden wrijven zich tegen elkander en
bijten elkander en hinderen elkander. Voor een tijd lang is uit
do beschaafde wereld verdwenen, althans daarin aanzienlijk ver-
minderd, wat wij bon seis noemen of ook wel gezond verstand,
sensus communis, die algemeene verstandelijke en zedelijke zin,
dien de goede God aan de menschen geeft en waarmede ook
thans elk kind nog geboren wordt; die zin, waarmede de mensch
de verstandelijke en zedelijke axiomata, die in zijn geest liggen,
onmiddellijk verstaat en goed gebruikt. Door het cen of ander
eenzijdig in ons voorop te zetten, gaan wij naar dat eenzijdige
zien en daarvoor leven. KEen eenzijdig mensch is dan ook een
zoodanige, die niet meer de vrije beschikking heeft over de boven-
genoemde axiomata (zie ook bladz. 63, in BEGRIIPEN EX GELOO-
vey); die alzoo bon sens, sensus communis, dat is gezond verstand
mist. Kene maatschappij, die eenzijdig is, mist gezond verstand.

Dat is de kwaal van den tegenwoordigen tijd; men jaagt
enkele dingen na met drift, nu het een en dan het ander, en
vraagt nooit of het gezond is. Overal eenzijdigheid, altoos een-
zijdigheid, en dan soms zeer beste; maar de harmonie ontbreekt,
men heeft er zelfs een afkeer vanj; wat niet eenzijdig is, is op de
markt der 19de eeuw niet geacht. En hoe meer men het zoekt
in het leeren, des te meer geraakt men van den waren weg,
want door dat leeren wordt de eenzijdigheid er vroeg ingestampt.

Op welke wijze de zinking van de kracht der verstandelijke
en zedelijke axiomata ook moge ontstaan zijn, nu die zinking er
eenmaal is, ontwaart men een tal van toestanden, die danrmede
op de eenc of andere wijze in verband staan. Men aanbidt den
genius en streeft zelf naar vitstekendheid, terwijl men slechts
moest streven naar degelijkheid en deugdelijkheid en die in elk
ander moest eeren. Wat klinkt in voorwerpen of verschijnselen,
wat sterk spreekt en indruk maakt, dat jaagt men na. Opschik
en eene ledige maag; alles verguld, maar de kast ledig; kennis,
veel oppervlakkige kennis, maar flanuwheid van karakter; onbe-



40

kwaamheid voor eigen zaken en jagen naar openbare bedieningen!

Maar ik heb geen lust alzoo voort te gaan en acht mij ook niet
geroepen, als censor van onzen tijd op te treden, omdat geen
der thans levenden vrij is van het kwaad, en ik dus evenmin
als een ander. Maar hierover zijn wij het toch cens, dat, niet
in Engeland of Noord-Amerika, waar inderdaad gezond verstand
niet mag heeten te ontbreken, maar in menig ander land, met
Frankrijk aan het hoofd, en ook in ons Nederland, dat eenmaal
uitmuntte door gezond verstand, de beschaving niet is in het
regte spoor. In de plaats van schijn moet wezen komen, in de
plaats van opperylakkigheid degelijkheid, in de plaats van vlug-
tigheid grondigheid; het weten moet op den achtergrond en
het zijn moet op den voorgrond treden; liefde, vriendschap,
hartelijkheid moeten waarachtige waarheden worden; eerlijkheid,
goede trouw, opregtheid, openhartigheid, gulheid moeten het
cigendom worden van ons allen: wij moeten opklimmen tot

een eenvoudig, zuiver geloof, — en het Christendom biedt dit
als met cen hoorn des overvloeds aanj — wij moeten gods-

dienstiger worden en ons leeren verstaan oyer onderlinge aan-
eensluiting in dit opzigt; kleine gemeenten moeten wij vormen
als in Noord-Amerika, waarin zij vereenigd zijn, die waarlijk
dezelfde zienswijze deelen, en waarvan men zich scheiden kan
zonder scheuring, indien men van zienswijze verandert.

En hoe tot eene betere toekomst to geraken? Mijn antwoord is:
de menschen kunt gij niet veranderen; die moeten zichzelven wij-
zigen, en er zal wel geen middel bestaan, om de menigte tot om-
keering te Lrengen; wat men doen kan, is, aan de jeugd eene an-
dere leiding geven, en dit is onmogelijk, zoolang gij de jeugd in-
zonderheid door den Staat doet opvoeden. Dddr schuilt het kwaad ;
bij de wet is leeren bevolen en opvoeden verboden; er moet
eenvormigheid zijn in de leiding der jeugd als in de kleeding der
militairen. Ontruk het onderwijs aan de staatswet en draag het
over aan de harten van eerlijken, en er kunnen weder karakters
opstaan uit het volk, aan wie gij dan de rest kunt overlaten,

De rest? Inderdaad, een woord van ei-volle beteekenis! De
Jenever verdierlijkt cen groot deel der min begaafde volksklasse



41

en ruineert vrouwen en kinderen. Wat hebben de middelen ,
met het beste doel daartegen aangewend, gebaat? En ziet men
niet in, dat niet meer als weleer unit het Noorden, maar uit -
onze eigene maatschappijen verwoesting en verdelging op groote
schaal worden voorbereid? Vreest gij de hydra's, die socialisme
en communisme genoemd worden, niet, voordat zij zich meester
zullen gemaakt hebben van al wat gij hebt en dan van uw le-
ven? Ontwikkelt gij in hoogere standen intellectuiele en mo-
recle kracht zoodanig, dat zij die monsters kunnen te gemoet
treden en zeker zijn van de overwinning? Of leeft daar een
jagen naar gezag bij veelal volmaakte onbekwaamheid; een ha-
ken naar bedieningen, bij zeer slechte tocrusting daartoe? Waar
is er vertrouwen in onze tegenwoordige maatschappij? Wie ziet
met gerustheid de toekomst te gemoet? Geeft dat jagen naar
persoonlijk voordeel aan de maatschappij, wat deze behoeft?
Maar mijn doel is slechts fragmenten te geven, anderen uit-
noodigende om hieraan hunne betere krachten te wijden, eer
het te laat zal zijn. Dat het oude Europa op een vulkaan staat,
kan niemand meer betwijfelen. Zie eens hoe het in ons land
gesteld is uit het hier volgende, genomen uit het Dagblad van
Zuid-Holland en °s Gravenhage van 18 November 1877:

Rorrerpas, 16 Nov. Door de heeren J. Hoovkaas en H. . Lonr, pre-
dikanten alhier, is een cursus in godsdienst-onderwijs geopend, uitsluitend
voor onderwijzers. De belangrijkste onderwerpen, door de vergadering zelve
gekozen, worden door deze heeren behandeld, Aanvankelijk wonen een 60-tal
onderwijzers dezen cursns bij. De onderwerpen, welke voor dezen winter ter
behandeling zijn vastgesteld, zijn de volgende:

@. Onderlinge vergelijking der vier Evangelién;

4. Het leven van JEzZUS;

e. Hoe moeten wij ons Jezus voorstellen, als Stichter, Middelaar, volmaakte
persoonlijkheid of in ecene andere beteckenis, en is er, zooals wel gedacht
wordt, aan Zijne volmaaktheid iets af te doen?

4. Is or tegen den persoon van Jezus, zooals wij dien uit de Evangelién
leeren kennen, niets in te brengen en kan Zijne wijze van handelen overal
cen naauwkeurig onderzoek doorstaan®

¢. Heeft de Cunistus van het Supranaturalisme niet meer aantrekkelijks
voor het gemoed en de verbeelding, dan de JEzus van Nazareth der moderpen ?



GODSDIENST EN KERK.

Geen twee begrippen zijn welligt meer verward, dan die hier
zijn aangeduid, en zeker is het, dat geene verwarring van fwee
begrippen meer schrikverwekkende gevolgen gegeven heeft, dan
die van de twee, welke hier zijn genoemd. Millioenen menschen-
lovens zijn er door vernietigd en nog in onze dagen is die ver-
warring eene bron van oneindige verdeeldheid onder de menschen,
en werpt men een blik in de toekomst, zoo is men gedwongen
te erkennen, dat die verwarring nog ecene groote reeks van
ecenwen kan voortduren.

Wanneer wij op zulke verschijuselen zien, dan zijn wij ge-
neigd ons zelven en ons geslacht te beklagen, dat het in zulk
cene mate dwalen kan, En de zaak is te droeviger, omdat se-
dert 18 eeuwen in het helderste licht gesteld is, wat men onder
Godsdienst, wat onder Kerk te verstaan hebbe. In het Christen-
dom toch vinden wij, dat God te dienen is: God lief te hebben;
dat in liefde zich alles moet oplossen; dat wij, indien wij God
liefhebben, noodwendig zijne voorschriften opvolgen: Uw wil
geschiede; dat God onze Vader is, en dat wij dus alles eerbie-
dig aan Hem vragen; voorts, dat wij bij dit vragen Hem moe-
ten aanbidden in geest en in waarheid,

Dit alles is zoo helder als het daglicht, en is z66 zeker en



43

266 waar, ook z66 zuiver, dat geen sterveling eenigen twijfel
voeden of zelfs eenig bezwaar kan maken tegen den inhoud.

Alzoo is godsdienst, naar den onverbeterlijken inhoud van
het Christendom: het leven van den geestelijhen mensch met den
geestelijken God in gehoorzaamheid , vereering en liefde. Het be-
grip is zoo eenvoudig en zoo helder, als eenig begrip zijn kan.

Het moet erkend worden, dat v6ér het Christendom het be-
grip van godsdienst niets had van die zuiverheid, en het is dus
verstaanbaar, dat véér het Christendom, toen elk volk zich van
God en van zijn dienst eene eigene voorstelling vormde, ver-
warring niet slechts mogelijk, maar onvermijdelijk was. Zien wij
echter eerst, wat men onder kerk verstaat.

De woorden kerk, kerkgenootschap en godsdienstig genoot-
schap hebben wel niet steeds dezelfde beteekenis, maar in al-
gemeenen zin verstaat men er toch onder een zedelijk ligehaam,
gegrondvest op  godsdienstige bepalingen , waaraan de leden , die
tot dat ligchaam behooren , zich houden. Aan dit zedelijke lig-
chaam wordt ook wel de naam van godsdienst gegeven, en ziedaar
nu de bron der ontzettende verwarring. Aan de Roomseh Catho-
lieke kerk geeft men ook den naam van Roomsch Catholieke
godsdienst; aan het genootschap van Momayyep wordt de naam
van Mohammedaansche godsdienst toegekend; voorts spreekt
men van cene Grieksche kerk, van een Gereformeerd kerkge-
nootschap, enz.

Toen de beschaving begon te ontluiken, waren het eerst de
dichters en daarna de priesters, die aan het volk voorstellingen
gaven omtrent de goden en omtrent hetgeen van hen uitging;
de priesters stelden zekere regelen vast, naar welke de goden
moesten gediend worden, en waar men slechts éénen God aan-
bad, zooals bij de Joden, waren het toch de priesters, die zulke
regelen aan het volk voorhielden. In die regelen was alles ver-
vat, wat de menschen tegenover de goden of tegenover den
eenigen God te doen hadden; derhalve heette te dier tijd Jet
volgen van de voorschriften der kerk: het dienen van God. Ik
zeg heette: de priesters hadden in die voorschriften hunne eigene
meening opgenomen, of hetgeen zij zich voorstelden, dat door



44

de goden of den eenigen God geacht werd tot gebod te moeten
dienen. Die meeningen konden dan juist of onjuist zijn, doch
al waren zij juist, het volk toetste ze niet, maar volgde ze 0p;
en al lag in die opvolging gehoorzaamheid, van eene eigentlijke
godsdienst had die gehoorzaamheid niets hoegenaamd, daar die
dienst alleen bestaat in geest en in waarheid, en niet in opvol-
ging van voorschriften.

Wil men echter in het opvolgen van priesterlijke voorschrif-
ten godsdienst erkennen, zulk eene godsdienst is dan tevens
kerkdienst, waartegen v6ér 18 eeuwen gewaarschuwd is in de
woorden: leerende leeringen , die geboden van menschen zijn.

Na de verschijning van het Christendom zou men meenen,
had er van eene kerk in den ouden zin geene sprake meer
mogen wezen, want wat in christelijken zin kerk genoemd wordt,
is een koninkrijk en dat koninkrijk is niet van deze wereld, maar
van de volgende. De Christelijke kerk beteekent dus eene ver-
eeniging om de waarheid, dat men God moet liefhebben , ceren
en aanbidden in den zin, boven genoemd; aan enkel liefhebben
heeft men eigentlijk genoeg, want daarin ligt al het overige
besloten.

Dus is in waarheid hier eene leer onmogelijk, vooreerst om-
dat eene leer altoos menschelijk is, maar ten andere, omdat
van het heilige begrip God lief te hebben geone leer kan of
mag worden gemaakt.

In de Christelijke kerk, dat is in het genoemde koninkrijk,
komen dus ook geene stellingen te pas, en is alzoo eene ver-
eeniging om die stellingen onmogelijk, of zoo zij bestaat, is
die vereeniging niet christelijk. Jrzvs Curistus heeft geenc
enkele leerstelling gegeven; hij heeft geen systeem opgebouwd,
geene betoogen geschreven of verhandelingen nagelaten: hij
heeft zedelijke en godsdienstige axiomata uitgesproken, of waar-
heden, die daarvan door het eenvoudigste verstand kunnen wor-
den afgeleid. Maar dan bevat de Christelijke kerk ook niet ééne
enkele leerstelling, maar enkel onmiddellijke of middellijke klaar-
blijlkelijlheden, die elk mensch verstaan kan en tot wier verstand
geen spoor van bijzondere wijsheid noodig is. En alles be-



45

weegt zich ten slotte om ééne waarheid: God lief te hebben.

jj dus, die een kerkgenootschap vestigen zou, waarin deze
hoofdwaarheid de grondslag zijn zou, en voorts de overige ecn-
voudige grondwaarheden van het Christendom in zich Zou op-
nemen, zonder eenig menschelijk inmengsel, zonder eenige leer
of leerstelligheid, zou eene zuivere Christelijke kerk gesticht
hebben, maar tot heden is dit niet dan bij uitzondering het
geval geweest.

Zou zulk cene kerk dan niet é zijn met Christelijke gods-
dienst? Geen wonder, dat zulk cene vraag gedaan wordt in
een tijd, waarin men middel en doel eenvoudig verwart. Neen,
zulk eene kerk zou dan wel bevatten den zuiveren inhoud van
het Christendom, maar dien inhoud als waar te omhelzen is
toch iets anders dan God fte dienen. Naar den inhoud van zulk
cene kerk fe leven alleen mag in waarheid godsdienst heeten.

Onze uitkomst is alzoo deze: a. dat er slechts ééne ware gods-
dienst is, namelijk de Christelijke ; &. dat niet één enkel voor-
schrift van menschen hierin mag worden toegelaten; c. dat haar
grondslag is God lief te hebben en zij alzoo bestaat in een
zamenleven van den menseh met zijn Schepper: d. dat men
dat vereenigingspunt kerk kan noemen, maar nooit kerkleer ,
beter Eoninkrijk of rijk, dat zich steeds ontwikkelt, eene plant,
genomen van de overzijde van het graf, die hier eenige vruch-
ten afwerpt.

Onbegrijpelijk is het alzoo, dat men nog in deze eeuw het
volgen van zekere gewoonten, het doen of het nalaten van iets,
door een kerkgenootschap voorgeschreven, verwarren kan met
het dienen van den eenigen, waren God, Hem liefhebbende,
Hem eerende en Hem aanbiddende in geest en in waarheid.

Het is duidelijk, dat alleen de bijvoegselen van menschen, dat
is alzoo het leerstellige, en voorts het als menschelijke geboden
toegevoegde, in zaken van godsdienst de verdeeldheid aanbren-
gen, dat alzoo het kerkelijke de oorzaak dier verdeeldheid 183
het waarachtig zuiver godsdienstige kan niet verdeelen, maar
moet vercenigen. En zoo hebben wij menschen in de 19de epuyw
ons dan in waarheid te schamen, voor zoover wij meer of min



40

deelnemen aan het erkennen van wezentlijk verschil tusschen
onze broeders en ons, indien wij niet tot hetzelfde kerkgenoot-
schap behooren. En wat zijn de gevolgen van deze rampzalige
verwarring van kerk en godsdienst? Scheiding van kerk en
staat! roept men allerwege. De opvoeding moet neutraal zijn!
En uit de schrikwekkende verwarring van kerk en godsdienst
vloeit dus onmiddellijk voort, dat met het verdrijven van de
kerk uit het staatsleven, uit het onderwijs, enz., ook tevens
de godsdienst daaruit verdreven wordf, en wat blijft er dan
nog over?

En transactie is onmogelijk, want zoodra gij van godsdienst
spreekt, handelt een ander dadelijk van een 2ifus van een
kerkgenootschap. Neen, zegt de ander, dat is geen godsdienst;
on het antwoord is: dat versta ik er toch onder en dat laat
ik mij niet ontnemen.

Brandstapels worden er niet meer opgerigt, zooals weleer
bij duizenden, omdat men God wilde dienen in geest en in
waarheid en men elke leer afwees, door menschen bijeen ge-
bragt; de navolgers van MoHAMMED verdelgen niet meer te
zwaard elk, die als Christen onder hun bereik is; maar alle
Buropesche volken lijden onder de genoemde jammerlijke ver-
warring. In Amerika is men wijzer en laat men elkeen in zijne
godsdienstige overtuiging vrij, en vercenigt men zich in kleine
kringen, die men verlaten kan als men wil; maar in het oude
Europa is men nog zoo ver niet gekomen. Onrustbarend zijn
daar thans reeds de gevolgen van uitschudding van godsdienst,
omdat men van Kkerkelijke leerstellingen mniet langer gediend
wil zijn.

En hebben zij het nu wijs aangelegd, die in de latere jaren
al het oude hebben over boord geworpen, om te scheppen wat
men noemt moderne leer? Voor het tegenwoordige zijn de uif-
komsten nog niet gunstig; men heeft te snel afgebroken en
men heeft te veel afgebroken. En ware het afbreken wel noodig
geweest? Zou het min wezentlijke niet langzamerhand op den
achtergrond getreden zijn, indien men hetgeen meer wozentlijk
is, meer op den voorgrond had geplaatst? Was er noodzaak



47

om ook hier reyolutie in te voeren? Zijn de hoofdwaarheden
in het Christendom niet sedert 18 eeuwen duidelijk opgetee-
kend, en is er strijd noodig, om die hoofdbeginselen luide te
verkondigen? Of had men daartoe de volle vrijheid? En mag
men zich den naam van modern toe-eigenen, indien men niets
anders doet dan in het licht stellen, wat vdédér 18 eeuwen vol-
komen helder verkondigd is?

Zoo gaan wij menschen, als de baren der zee, op en neder,
en zoo spreken wij in onze dagen van verlichting en bescha-
ving, terwijl er een gloeijende strijd gevoerd wordt en broe-
derhaat wordt aangekweekt, omdat geen van ons volkomen

vrij is van de domheid, dat Godsdienst en Kerk dezelfde zaken
zouden zijn.




GEESTELIJK GEZAG.

Gezag is eene magt, die deels den wil, de handelingen der
menschen bepaalt, maar terwijl de wil uit den mensch zelven
ontspruit, zoo komt het gezag van elders tot hem. Gezag i in
elke geordende maatschappij onmisbaar; het geeft leiding aan
de verdeelde krachten en zoo wordt vis unita fortior, maar
het doet dit alleen, indien het wijs wordt ingerigt. Over dat
wijs zijn nu de hoofden en harten altoos nog z60 verdeeld ,
als zij v66r eeuwen waren, en het schijnt, dat het nog wel
eeuwen duren zal, eer de mensehen zullen zijn overeengekomen,
over hetgeen zij onder een wijs gezay verstaan.

Ik bedoel hier natuurlijk alleen het gezag, dat tot het open-
bare leven der menschen behoort, maar dat openbare leven
heeft z66 vele raakpunten met het bijzondere loven der men-
schen, dat het ecerste niet kan worden geregeld zonder ook
meer of min in het laatste te grijpen, en daar het buiten twiifel
is, dat een mensch tot vrijheid geschapen is, en hij zich niet
ontwikkelen kan zonder zedelijk vrij te zijn, zo0o0 blijft de vraag
stoods aan de orde: hoe moet het openbaar gezag geregeld
worden , zoodat op die persoonlijke vrijheid geen inbreuk worde

—

wemaakt ?
In de kindsheid van ons geslacht was de kracht aan het



49

woord: de sterkste verzekerde zich van het gezag, en over
geestelijke vrijheid werd toen niet veel gehandeld. Zoodra ech-
ter de beschaving tot zekere mate geklommen was, veranderde
het tooneel: de zedelijke vrijheid der menschen werd aan ban-
den gelegd, en zij, die dit deden, regeerden tevens het volk.
In het bestuur yan Mozes, en ook na hem, zien wij dit vol-
komen: de priesters schreven den mensch voor, niet slechts
wat hij te doen en te laten, maar ook wat hij te gevoelen en
te denken had, en waren tevens bestuurders van het openbare
volksleven, En bij de Grieken en de Romeinen waren de priesters
wel niet onmiddellijk met openbaar gezag bekleed, maar werden
zij regelmatig in zaken van gewigt door het gezag geraadpleegd,
zoodat dus hier ook in waarheid het wereldlijk gezag en het
geestelijk gezag in ééne hand waren.

Maar wat sta ik hierbij stil? De millioenen aanhangers van
de leer van Monayyen buigen zich te gelijk maatschappelijk en
geestelifk voor den vorst; de Roomsch Catholieke kerk, waar-
aan alsnog millioenen verbonden zijn, houdt vast, dat de gods-
dienst op aarde een hoofd heeft, dat bepaalt, wat de menschen
hebben aan te nemen of te verwerpen, en dat dit gezag, waar
het er op aankomt, evenals bij de priesters der Gricken en
Romeinen, het wereldlijk gezag bepaalt. Voorts heeft men in
den Keizer van Rusland den Opper-priester der Grieksche kerk,
waaraan weder millioenen onderworpen zijn, ook daar, waar die
Keizer geen wereldlijk gezag uitoefent.

Het is alzoo niet noodig tot vroegere tijden op te klimmen,
om geestelijk gezag op aarde te ontmoeten, en toch is de mensch
tot vrijheid geschapen. Wel hebben vé6r drie eeuwen in klim-
mende mate velen zich gescheiden van het gezay der Roomsch
Catholicke kerk, en tegen dat gezag geprotesteerd, wel neemt
dit protest steeds toe, terwijl intusschen de Roomsch Catholicke
kerk zich uitbreidt; maar dit is velen in onze dagen nog niet
genoeg, die willen, dat er geen geestelijk gezag hoegenaamd
zal bestaan, dan dat elke mensch persoonlijk op zich zelven uit-
oefent. Of het ernstig gemeend is, moet betwijfeld worden, want
Jjuist zij, die voor zich zelven elk geestelijk gezag verwerpen,

11 4



a0

schijnen niets minder behept te zijn met de zucht om gezag
over anderen uit te oefenen, dan dit zoo in het algemeen in
het slechtere deel van onze natuur schijnt te liggen. Wij moe-
ten intusschen hier die zucht naar zedelijke vrijheid, al is zij
ook bij velen niet gemeend, bespreken, want waar zij zuiver
is, daar is zij goed.

Het behoeft geen betoog, dat het voor kinderen een zegen
is, dat zij zoowel maatschappelijk als zedelijk onder den inyloed
van gezag leven. Zij weten niet, hoe het behoort te zijn, zij
kunnen het niet weten, zij moeten zoowel verstandelijk als ze-
delijk leeren staan en loopen, en het is alzoo eene der schoonste
inrigtingen in de menschen-wereld, dat de kinderen, die lig-
chamelijk veel trager ontwikkeld worden dan de jongen der
dieren en daarvoor dus zooveel langer de hulp hunner ouders
behoeven, ook zoolang onder hun zedelijk gezag blijven. Waar
men hierin de natuur tracht te bestrijden, volgt de straf onmid-
dellijk op de misdaad. De tegenwoordige tijd vertoont het w overal.

Waar eindigt de jeugd? en is het goed, dat zoo aan de jengd
cen einde gesteld wordt, nu het zedelijk gezag ophoudt? En
hoe is het met het groot aantal menschen, dat door weinig
opgevoed fe worden in zekere mate verstandelijk altoos jeugdig
blijft? Hoe is het met de helft van ons geslacht, waaraan voor-
treffelijke gaven geschonken zijn, maar die zelve erkent raad
en steun te behoeven ?

Ik zal het w zeggen: emanciperen! Allen emanciperen! Zoo
snel mogelijk emanciperen! Want mancipium beteckent een
slaaf en dat woord komt van manus en capere; de meot de hand
gegrepene moef nu worden losgelaten, en dat heet dan emanciperen.

Zoo de zaak niet in hooge mate ernstig ware, zou men ziok
worden van het lagchen bij zulk eene verdooldheid. Wie is
er in de tegenwoordige beschaafde wereld geestelijk bij de hand
gegrepen, en waar is de hand, die een geestelijken slaaf ge-
klemd houdt? Niemand kan er een aanwijzen. Hij, die tot een
kerkgenootschap behoort, dat hem zijne vrijheid beneemt, kan
dat genootschap verlaten, en zoodoende heeft geen mensch het
regt om over kerkelijken of godsdienstigen dwang te klagen ;



51

daarom. ook heb ik mij hier volstrekt er niet bij op te houden,
welke - soorten van dwang er nog in dit opzigt leven in de
tegenwoordige maatschappij. Men moge het u niet aangenaam
maken, wanneer gij u tegen kerkelijken dwang verzet; tot
dat verzet hebt gij vrijheid, en die vrijheid tot zekeren prijs
te koopen, zal u niet schaden.

Er blijft mij dus over, het oog te vestigen op dat zedelijk
gezag, hetwelk ouderen op jongeren uitoefenen en wijzeren op
hen, die minder doorzigt hebben, of krachtigeren, die zwakke-
ren kunnen leiden. Hot is, helaas, daartegen, dat onze tijd
opkomt; de oude leus: de reglen van den mensch, wordt op
ziekelijke wijze gevoed, en terwijl men naar vrijheid jaagt,
holt men sneller naar diepe slavernij.

Dat het Protestantisme bij zijne wording niet dadelijk begre-
pen heeft, wat ware vrijheid is, is niet euvel te duiden. De
Fransche Encyclopedisten beproefden op hunne wijze, de be-
teekenis van vrijheid in het licht te stellen, maar zij verviclen
in de dwaling, dat vrijheid en gezag niet konden zamengaan,
en toch hadden de Romeinen reeds geleerd , dat men, om in
waarheid vrij te zijn, slaaf moest wezen van de wet. Maar welke
wet? Eene geformuleerde? Indien het mogelijk is, ja, om ze-
kere vastheid te hebben, maar dan niet meer geformuleerd
dan  hoogstens noodig is; en zou er zulk eene wet niet zijn ?
Zijn er mniet zedelijke uitspraken , evidentiae, van volkomene
klaarheid, die hiertoe zouden kunnen dienen? Maar gij hebt
dit reeds gezegd: geen geestelijk menschelijk gezag houdt
stand, geen gezag, dat van onze vinding is of dat door ons
menschen is geformuleerd; evidentiae morales, die het uitslui-
tend eigendom van het Christendom zijn, en waarvan ik el-
ders (zie bladz. 63, Brerwreny By GrLooy iX) gesproken heb,
zij zijn de wet, waarvan wij slaven moeten worden. Alzoo #ij
de godsdienst ons gezag, en zonder veel woorden kom ik da-
delijk tot het besluit, dat de mensch zonder dat geestelijlk gezag
geen pas vooruit kan, niets beteekent en in allerlei dwaling vep-
valt, en dat eene maatschappij, waar dat gezag ontbreekt , haren
ondergang te gemoet snelt.



52

Yoorts komt het er op aan, dat ouderen en wijzeren zich
zooveel mogelijk met dat gezag wapenen, en dat men jongeren
en minder ontwikkelden in liefde zal zoeken te wijzen op dat
gezag, waarvan niemand de bijzondere drager is, maar waar
van elkeen drager behoort te worden. Met andere woorden,—
en elkeen heeft dit reeds verstaan, — elk vrage aan God, hoe
het wezen moet, en de ouderen en wijzeren leeren aan anderen,
dat vragen te leeren.

Wel verre alzoo van in den tijdgeest meer of min te dee-
len, meen ik opregt, dat men tot geestelijk gezag moet terug:
keeren als den éénigen grond, waarop wij menschen ons mogen
plaatsen; maar dan geen menschelijk gezag, maar een gezag
van Hoogere orde, door ouderen en wijzeren zich eigen gemaakt,
en dan in zuivere vaten overgedragen aan hen, die er nog
behoefte aan hebben, en dit alles geput uit de eenige bron,
waarnit voor menschen iets goeds te putten valt, namelijk uif
het Oppergezag; uit hetgeen God wil, dat geschieden zal. Wan-
neer zulk geestelijk gezag op aarde zou leven, zou de maat-
schappij te regt haren naam dragen.

Wanhopen wij niet: wij zijn tegenwoordig er nog verre van
verwijderd en hebben ons diep te schamen, dat wij de ware
beteekenis van geestelijk gezag zoo slecht verstaan, maar een-
maal zal die beteekenis toch goed begrepen worden. Zal de
liefde op aarde toenemen, dan brengt die het beste gezag als
eene geurige bloem onder de menschen.



VOORSPOED EN TEGENSPOED.

Nergens rust, nooit rust, altoos beweging, hetzij in cene
bepaalde rigting, hetzij eene afwisselende: zoo is het in de
geheele zigtbare en niet zigtbare wereld. De aarde wentelt om
hare as en om de zon; ons zonnestelsel wentelt weder om een
ander hemelstelsel; alles, wat in de oneindige ruimte aan stof
verkeert, wordt daarin bewogen. Uit die wenteling der hemel-
bollen is dan ook onmiddellijk af te leiden, dat op hen wisse-
ling plaats heeft. Op de aarde wisselen warmte en koude, droogte
en vochtigheid, luchtbeweging in rigting en in kracht, en daar-
uit ontspruiten ontelbare nieuwe bewegingen: zooals in de
waterstroomen en in vele andere opzigten. Voorts is er leven
op aarde, en al wat leeft, is in voortdurende beweging, en al
wat niet leeft, wordt aan de oppervlakte van onze planeet door
warmte, door lucht en door water aangegrepen en vervormd ,
en die vervorming strekt zich zelfs tot vrij diep in de aardkorst
uit, zoodat het daar ook heeten mag : nooit rust. Bergen worden
geslecht en elders verrijzen bergen uit de vlakte; landen wor-
den overstroomd en verdelgd en op andere plaatsen komen
nieuwe landen te voorschijny bij dit alles voegt zich het ma-
Jestueuze verschijnsel, dat de aarde uit een aantal harer mon-
dingen vuur braakt en gloejjende massa’s rondom verspreidt ;



HES

en in het luchtruim bewegen zich bliksemschichten, die rotsen
doen splijten en deze naar beneden doen storten.

Het eenvoudige en liefelijke plantenrijk, dat van beweging
leeft, is op zijne beurt oorzaak van beweging: de wortels der
planten dringen in allerlei gesteenten en doen ze tot poeder
vervallen, en dat poeder verstuift of wordt door waterstroomen
weggevoerd. De dieren, die insgelijks aan beweging hun aanzijn
verschuldigd zijn, bewegen zich een aanzienlijk deel van hun
leven en zijn oorzaak van ontelbare bewegingen. Eindelijk komt
de menseh, die in zijn rusteloozen ijver de aardoppervlakte op
zijne beurt vervormt, zoodat zij weldra onkenbaar is 5 hijj schept
een grenzenloos aantal nieuwe bronnen van beweging, waardoor
voortdurend nieuwe toestanden geschapen worden.

Nooit en mnergens rust: de bestaande geslachten gaan onder
en nicuwe treden te voorschijn, en de aardoppervlakte vertoont
daardoor telkens eene nienwe schepping, die op hare beurt
weder eene bron van nieuwe werking wordt.

In het geestelijk leven van den mensch is het volkomen alzoo :
eene gedachte, een oogenblik aangehouden, wordt spoedig door
eene andere vervangen, en dat gaat onophoudelijk voort, ge-
durende het gansche leven, en het vereischt eene eigene oefe-
ning, ja zelfs zekere inspanning, om de aandacht bij dezelfde
zaak te bepalen, opdat zij voor ons breeder worde. Alle hoe-
danigheden van onzen geest zijn voortdurend in beweging en
behoeven zelfs afwisseling, om een gezond, geestelijk leven to
blijven leiden; geen afwisseling met sprongen, maar goed over-
legde, om straks, na vernieuwing en verfrissching van den
geest, den ouden arbeid weder voort te zetten.

700 gant het in ons gevoelen en in ons willen: nergens en
nooit rust.

Geen wonder alzoo dat een mensch, die zijne meigingen
en begeerten heeft, de beweging rondom en in hem dan o
als voor hem gunstig beschouwt, dan eens als ongunstig; dat
hij, die naar geluk streeft, dat geluk dan eens door die be-
weging ziet beyvorderd worden, dan daardoor ziet worden to-
gengestreefd. Het zou de meest opmerkelijke uitkomst der

ens



5h

wereld zijn, dat uit die oneindige beweging om en in den mensch
Jjuist altoos dat te voorschijn trad, wat hij hoopt, wenscht,
begeert, verlangt.

Die overeenkomst zal te minder plaats hebben, naar mate
wij onze begeerten meer en meer inrigten naar hetgeen ons
aangenaam is, want het is genoeg bekend, dat het aangenaam
of onaangenaam zijn alles behalve naar vaste regelen te voor-
schijn  treedt.. Wij kunnen dan ook hier veilig die armoedige
en beklagenswaardige maat buiten overweging laten. Zeker heeft
een mensch zijn gevoel en is het hem binnen zekere grenzen
geoorloofd, om het aangename boven het onaangename te ver-
kiezen; maar men zal toch wel doen, dien kring zoo klein
mogelijk te maken en daarvoor zaken van hoogere orde in de
plaats te stellen, als bijv.: is het goed of niet goed? is het
nuttig of onnuttig? strekt het tot heil # is het pligt? enz. Het
zijn deze stemmen, die ik hier alleen op het oog heb.

Zoo is er dan voorspoed en tegenspoed , geluk en ongeluk,
heil en onheil. Hoe hebben wij ons daaronder te gedragen?
Die vraag is van het hoogste gewigt, on zelfs gewigtiger dan
vele andere belangrijke vragen, want laten wij ons ligt bewegen
door hetgeen wij voorspoed of tegenspoed of anderszins noemen,
dan gaat daardoor veel kracht verloren, terwijl hij, die rustig
zijn gang gaat en zich weinig om dien voorspoed of tegenspoed
bekreunt, zijn levensdoel oneindig beter bereikt.

Reeds onbeschaafde menschen hebben, wat zij onheilen noe-
men, aan hoogere magten toegeschreven, en de eerste sporen
van de erkenning van een Hooger wezen spreken bijna regel-
matig in die erkenning. Opmerkelijk, dat het goede zooveel later
aan eene Hoogere magt wordt toegekend. Het is zoo, dat bij
onbeschaafde volken het te voorschijn roepen van een eenvou-
dig verschijnsel wordt gebezigd, om te vernemen, wat die
Hoogere magt dan bepaald heeft. Het werpen van het lot, hoe
dit dan ook moge geschieden, vindt men bij onbeschaafden
reeds vroeg in gebruik. Maar reeds spoedig wordt in de uit-
komst van dat lot toch de stem van een Hooger wezen erkend.
Waar het den naam van noodlot aanneemt, buiten tegenspraak ;



6

(w1 |

het fatalisme der Mohammedanen is in hunne oogen wel een
zonderling, maar toch een waar Godsbestuur: indien het over
u bepaald is, dat gij door het zwaard zult sterven, zal dit ge-
schieden, al neemt gij ook geen deel aan den oorlog, en indien
over u besloten is, dat gij door het zwaard niet zult omkomen,
kunt gij veilig aan den meest woedenden strijd deelnemen. Hier
doet men het Godsbestuur alle toestanden dwars doorhoren ,
om het doel te bereiken, en vergeet men, dat dat strijden
toch ook eene oorzaak hebben moet, en zoodoende heeft dan
de leer van het noodlot wel een grond in eene Hoogere magt,
maar is die magt niet de Almagtige God.

De sterremwigehelarij, thans nog bij onze geringe volksklas-
sen bekend onder den naam van plancet-trekken, evkende zon-
der tegenspraak een Iooger wezen, dat de plaatsen der he-
melligehamen  bepaalde, met welke plaatsing dan het lot der
menschen een zekeren zamenhang hebben zou. Het waren de
planeten, welke in treffende, regelmatige banen bewogen wor-
den om de zon, maar wier beweging, gezien van de aarde,
die zelve om de zon wentelt, hoogst zonderling schijnt, waar-
om zij dwaalsterren genoemd werden. De groote Kerrrrr, die
de wetten der beweging van hemelligehamen ontdekte, nam
desniettemin deel aan sterrenwigchelarij en voorspelde voor-
en tegenspoed uit den betrekkelijken stand der plancten en
vaste sterren. Ik acht het geen verontschuldiging voor hem,
dat hij dit deed om brood te bekomen, maar in welke tijden
leefde hij! Zijne eigene Moeder was betrokken in ee
proces !

n heksen-

Reeds bij de Joden vindt men eene hoogere stem, die de
lotgevallen der menschen regelt (opmerkelijlc, dat wij nog dat
200 verwerpelijke woord lotgevallen gebruiken): zoo de rook van
hunne offeranden regt opwaarts steeg, gaf God zijne goedkeu-
ring aan het doel, waarmede geofferd werd, en in de Fortuna
rrosperaen de Fortuna adversa der Romeinen had men eenc
godin, dat is de erkenning van een Hooger bestuur in hetgeen
Wij noemen: voorspoed en tegenspoed. Treffend zijn hier en daar
de woorden van Davip, waarmede hij dat bestuur uitdrukt, en



57

onovertroffen schoon is hetgeen wij in het boek Jos hierover
vinden: ,De Heer heeft gegeven, de Heer heeft genomen, de
pnaam des Heeren zij geloofd.”

Hij, die wat geleefd heeft, — en dit verdient wel de aan-
dacht, — bemoeit zich minder en minder met de yraag naar
voor- of tegenspoed; hij wordt in het geheel niet ongevoelig
voor geluk of ongeluk, maar beiden spreken toch minder sterk
tot hem, en heeft hij van dat, wat men gewoonlijk onkeil noemt,
zijn deel gehad, zoo geeft hij daaraan eene andere beteekenis.
Al wat men gezamentlijk bezwaren noemt, ziet hij meer en
meer aan als ‘middelen, hem gegeven, om zijne krachten te
oefenen, en zoo ontdekt hij in die oneindige beweging om en
in hem inderdaad eene eigene en bepaalde rigting, door Hoogere
hand geordend, en is hij dddr, dan zijn zijne neigingen, be-
geerfen en wenschen zeer ingekrompen en bepalen zich de
weinige, die hij nog over heeft, inzonderheid tot den kring
zijner pligten en tot hetgeen hij goeds en heilrijks rondom
zich ziet leyen.

Geene Stoicijnsche koelheid, geene onverschilligheid, maar
een dooden van den subjectieven mensch door de waarheid, dat
er van God vyoor ons niets komen kan dan hetgeen goed is!
Hebben wij onheilen, dan hebben wij ze ons zelven verschaft.,

Langs dit snoer is er, te midden van zoogenaamde moeijelijk-
heden en zoogenaamde bezwaren, ecen levensweg te vinden,
waarop men rustig voortgaat. Tevredenheid moest gebragt
worden tot de dingen, waarnaar men bij voorkeur behoorde te
streven; zij geeft gezondheid naar ligechaam en naar ziel; zij
geeft u lust en moed, en zjj maakt u dankbaar voor de duizen-
den voorregten, die gij dan nog ontvangt, indien u een zooge-
naamd onheil mogt treffen. De zwaarste slagen in het leven
zijn, zonder tegenspraak, het verlies van innig geliefden door
den dood. Wat kan ons dan weérhouden, volkomen bedroefd
te zijn? Maar hebben wij daarmede alles verloren, of hebben
wij nog oneindig veel goeds over? En indien wij met zulk een
geliefde zeer veel zouden verloren hebben, zoodat wij zelfs in
het eerst geen licht zien in de toekomst, zal het ons dan niet



58

troostend toespreken, dat de goede God het is, die ons ontno-
men heeft wat ons zoo dierbaar was, en zullen wij niet spoedig
er toe gebragt worden om ons dankbaar te herinneren, welk
voorregt wij gehad hebben in dat bezit? Of is er een ander
verschil tusschen het gisteren en het heden, dan in tijd, en
is het niet waar, dat wij tot heden zooveel bezaten en daarin
700 gelukkig waren, omdat het ons heden ontnomen wordt?
Is dan onze dankbaarheid ook aan tijd gebonden?

Er komt voor elken mensch een uur van scheiden; alles,
wat wij hier hebben, is geleend, tot zelfs ons eigen ligechaam
en wij dragen van hier naar de overzijde van het graf niets
mede, dan hetgeen onsterfolijk in ons is. Waarom gewennen
Wij ons niet meer aan die voorstelling? Telkens in dit leven
zien wij de toestanden wisselen; wij ontvangen en wij verliezen,
en dat gaat onophoudelijk voort. Weet elk mensch nu yoor zich,
wat hem het beste is? Zic dan maar eens rondom u, hoe de een
dat wenscht, wat de ander veracht, de een naar dat haakt,
wat de ander verfoeit, de een datgene gloeijend najaagt, wat
de ander als zijn ongeluk beschouwen zou: en als gij dat spel
goed bestudeerd hebt, vraag dan u zelven af, of uwe zeer bij-
zondere wenschen nu wel zooveel wijzer zullen zijn dan die
van de overigen, . die toch onmogelijk allen in de waarheid
kunnen zijn. Zoo komt gij gemakkelijk tot de overtuiging,
dat weinig te wenschen en veel te doen beter is.

Maar zijn zij, die hunne wenschen veelal veryuld zien wor-
den, zoo gelukkig? Is hij, die een aanzienlijk vermogen heeft,
soms niet geneigd dat vermogen steeds te willen uithreiden,
en geeft hem dat geluk? Is hij, die het maar voor het wen-
schen heeflt en zich in weelde baadt, zoo gelukkig? Is hij, die
naar eer en roem jaagt, zoo gelukkig, of is hij niet soms als
een krankzinnige verzot op meer?

Maar meer dan genoeg. Hij, die zich voor zich zelven niet
schamen wil, drage zijn leed met moed, van welken aard dat
leed ook zjj: dan beantwoordt dat leed aan het doel, waarmede
het hem van Boven gegeven werd, om hem ,wat te doen
aWorden.” Ook hier geldt het, ,al doende leert men ;" door leed



59

te leeren dragen, leert men leed dragen en zware lasten wor-
den ligter en ligter.

En wat den man betreft: wie in zoogenaamden tegenspoed ,
van welken aard die ook zij, een kind is, behoort wit de rij
der mannen te worden verwijderd en onder de kinderen te wor-
den geplaatst. Per aspera ad astra.



ONS WETEN.

Er zijn er, die zeggen, dat wij hier in het duister rond-
tasten, dat wij niets weten en zelfs niets weten kunnen. Zou
God zijne schepselen 766 gebrekkig geschapen hebben en zou
Hij van hen zdéveel eischen, terwijl Hij hun slechts onkunde
gegeven heeft? En staat er niet geschreven: zoek en gij sult
vinden, klop en w zal opengedaan worden? Hoe zal ik nu zoe-
ken, wanneer ik niet weet wat zoeken is, waar ik zoeken moet
en hoe ik zoeken moet? Kn wat baat mij het opendoen der
deur, zoo ik niet eens versta, wat daar achter verborgen was?
En staat er niet geschreven: de waarheid zal w vrij maken?
Wat heb ik aan de waarheid, indien God alles voor mij ver-
borgen gehouden heeft en ik niets weet en ook niets weten kan ?

De traagheid alleen kan zulke klagten te voorschijn roepen.
Als  schepselen kunnen wij niets doorgronden, waartoe God
Ons - geene vermogens gegeven heeft, maar wij doorgronden alles ,
wat IIjj wil dat wij kennen zullen, indien wij slechts de ta-
lenten gebruiken, die Hij aan elken mensch gegeven heeft in
meerdere of mindere mate.

Als schepselen kunnen wij den grond der dingen niot verstaan,
wij hebben er geene vermogens voor; maar als schepselen heb-
ben wij ook aan dien grond niets hoegenaamd ; wij kunnen er



61

niets mede doen, en wij hebben ook overvloed van werk, zelfs
oneindig meer dan wij volbrengen kunnen, indien wij datgene
leeren verstaan, waartoe wij vermogens bekomen hebben.

De beroemde mannen van ons geslacht, beroemd in het ken- '
nen en weten, hebben hunne aandacht afwisselend bepaald nu
op deze, dan op die zaak, en steeds de zaak in de aandacht
gehouden, des te langer, naar mate er minder spoedig licht
in kwam opdagen. Ik waché, zijn de zoo hoogst opmerkens-
waardige woorden van Newrox, ik wacht; zoo ik bij aanhou-
dend  bedenken en overleggen van eene zaak eenig licht ontwaar
dan Fomt de waarheid mij als van zelve tegen,

In zedelijke dingen geldt de waarheid: bid en w zal gegeven
worden.

Binnen den kring der vermogens, die ons geschonken zjjn,
15 ons weten onbepaald. Zie het aan de enorme menigte kun-
digheden in stoffelijk en onstoffelijlkc opzigt, op aarde door de
vermogens aan het licht gebragt, die God aan de menschen
heeft gegeven.

Er zijn er alweder, die zeggen, dat dit menschelijlce weten-
schap is. Vermag dan de mensch iets goeds uit zich zelven?
Is die oneindige reeks van kundigheden iets anders dan het
gewrocht der talenten, door God aan de menschen gegeven ?
Er is hier natuurlijk alleen sprake van ware kundigheden. Ts
de mensch er de bron van, of God, die aan den mensch de
talenten gegeven heeft? En wat doet dan hij, die hooghartig
al die kundigheden verwerpt en minachtend spreekt van die
gebrekkige menschelijke kennis ?

Zooals het schoone in de zigtbare natuur een gewrocht is
van God zelven, zoo is het schoone in hetgeen de mensch in
wetenschap en kunst heeft bijeengebragt, werk van God zelven!

Het kwade komt van ons, menschen; al het goede komt van God!

Gebruik dan vrijmoedig en blijde de talenten, door uwen
Vader u geschonken, en woeker zelfs daarmede; het is cen
heilige pligt dat te doen. Of zou onze maag ons regt geven
met moeite het land te bebouwen, om voedsel voor ons lig-
chaam te bekomen, en zou onze onsterfelijke geest mogen gaan



62

nederzitten en in traagheid mogen afwachten, tot de Ahns:g'
tige hem aanbrengt wat hij behoeft? Zelfs al hadden wij niet
meer dan &n talent ontvangen, zelfs dan nog is rusteloos gees-
telijk werk ons als pligt voorgeschreven. .

En hoe zoet is niet de uitkomst! hoo gelukkig zijn wij niet
bij iederen nieuwen, helderen blik, hoe verheft het ons niet
tot de Bron, waarvan het licht komt! Maar wij moeten blijven
binnen den kring van onze vermogens en niet daarbuiten wil-
len gaan; in waarheid, op deze wijze valt ons leyen zamen
met het dienen van onzen Schepper.

Welke doeleinden de goede God heeft met het bestaan van het
heelal, is ons onbekend: dat kunnen geschapen wezens niet weten.

Welke doeleinden de goede God gehad heeft met het scheppen
van het menschelijk geslacht, kan ons weder niot bekend zijn;
maar één doel kennen wij, wij menschen, allen zonder onder-
scheid, indien wij willen, namelijk: wij mensehen moeten de som
van het goede vergrooten. Dat staat muurvast, als de heilige
pligt van ons geheele geslacht.

Indien dan door ons aan dat doel wordt beantwoord , 200
dienen wij onzen God.

In waarheid: er bestaat voor ons geen andere Godsdienst
dan te beantwoorden aan het doel, waarvoor wij bestaan. Of
dient niet de dienaar zijn meester, indien hij het werk goed vol-
brengt, dat hem is opgelegd ?

Het is verwringen der waarheid, indien wij een andere gods-
dienst erkennen, dan eene zoodanige, die strekt om de som van
het goede te vergrooten, en dat juist is het doel, waarvoor God
ons geschapen heeft.

Of staat er niet geschreven: 2 zijn het niet, die roepen :
Heere, Heere, maar die den wil des Hemelschen Vaders doen?
En is Gods wil doen en zijne geboden volbrengen iets
dan de som van het goede te vergrooten ?

En staat er niet geschreven: wit de vruchten kent men den
boom? En wordt de luije dienstknecht niet verworpen ?

Z00 is dan het doel van ons leven God te dienen, en zoo is
dan God te dienen, de som v

anders

an het goede te vergrooten.

[

(



BEGRIWPEN EN GELOOVEN.

Er is eene soort van zwarten steen, dien men toetssteen
noemt; zo0o men daarop wrijft met een voorwerp van goud of
koper, blijven er in beide gevallen op dien steen deeltjes goud
of koper achter, die zoodanig onderscheiden van kleur zijn, dat
hij, die ze eenmaal goed bezien en onderling vergeleken heeft,
voortaan door zulk een steen goud van koper volkomen goed
onderscheiden kan.

Zulke toetssteenen heeft de menschelijke geest, met dit verschil,
dat hier oefening wel helpt, als bij het goud en het koper, om
naauwkeuriger te leeren onderscheiden, maar dat zonder eenige
oefening, als van nature, het onderscheid te voorschijn treedt. Ik
bedoel natuurlijk de vermogens, die wij hebben, om het ware van
het valsche, het goede van het kwade en het schoone van het
afzigtelijke te kunnen onderscheiden. De beschaving strekt, om
die vermogens steeds in uitgebreidheid te doen toenemen, maar
in den minst ontwikkelde ontwaart men er reeds sporen van.

De grond van deze vermogens is zonder twijfel é%, maar
in hunne verschijning hebben zij zekere zelfstandigheid. Aan
waarheid kan het in het schoone en goede nooit ontbreken, en
z00 mogen wij dan yragen: hoe komt een mensch tot het goede
en hoe tot het schoone?



G4

Van den waarheidszin kan gezegd worden, dat hij zijn grond
heeft in de awiomata, grondwaarheden, die niet behoeven be-
wezen te worden en aan elken gezonden menschelijken geest
eigen zijn, bijv.: er ontstaat niets zonder oorzaak, en vele an-
dere. Zoo iemand dus vragen zou: wat is waarheid? zouden
wij, van deze grondwaarheden uitgaande, mogen zeggen: dat,
wat in aard met de grondwaarheden overeenkomt. Deze uit-
drukking is geene verklaring, maar eene volkomen practische
toelichting. Dat alles eene oorzaak hebben moet, kan ik niet
toelichten, maar het tegendeel aan te nemen is mij onmogelijk.
Welnu, dan zou men ook eene waarheid kunnen noemen: iets,
waarvan het tegendeel niet kan worden aangenomen. Voor het
tegendeel van waarheid hebben wij intusschen een woord, en dat
woord is leugen. Zoo liefelijk de waarheid ons toespreekt, indien
wij ons als een kind tegenover haar stellen, zoo afzigtelijk komt
ons de leugen voor; maar in dit gevoel van aangenaam of on-
aangenaam hebben wij geene kenmerken, waarop wij ons ver-
laten kunnen. Dit intusschen is ons ten zegen, dat de waarheid
ons aantrekt en de leugen ons afstoot, dat wij rust hebben bij
de waarheid en onrust bij de leugen. Van diepe beteekenis
zijn dan ook de voortreffelijke woorden: de waarheid zal u vrij
malken.

Door onzen waarheidszin zijn Wwij in staat, de beteekenis vast
te stellen van hetgeen zich afzonderlijk aan onzen geest aan-
biedt, en daaronder verstaat men wat men noemt begrippen.
Een begrip is eene gevestizgde voorstelling van iets. Dat iets
kan zigtbaar of onzigtbaar zijn; het woord komt van grijpen en
wel geheel en al gevat hebben. In de woorden: ik zie hem in den
boom, heeft men het begrip van een persoonlijkheid ik ; ten andere
van het begrip van dengene, dien ik zie; ten derde, dat ik zie;
ten vierde het begrip van een Zoom; ten vijfde het begrip van
eene bepaalde plaats in den boom; vervolgens, dat die andere
persoon 2ich daar bevindt, en eindelijk dat ik hem daar zie, Der-
halye zooveel woorden, zooveel begrippen, zoo al niet geheel
en al zelfstandige, dan meer of min gewijzigde, bijv.: ik loop
en ik heb geloopen ; in beiden komt het begrip loopen voor en



65

het begrip ik, maar in het eerste geval geschiedt dat loopen
thans, en in het tweede geval is het geschied.

Begrippen hebben zooveel zekerheid, als wij er zelve aan toeken-
nen; zij zijn teekenen onzer gedachten, en de uitstokende Sonnii-
DER noemde daarom ook de menschelijke kennis eene teekenshunde.

Wanneer wij verschillende begrippen onderling vergelijken
of op andere wijze in onderling verband brengen, zoo heeten
wij te oordeelen, een schoon woord: het oor deelen , dat is te
gelijk luisteren in onderscheidene rigtingen. Dat oordeelen is
de grondslag van het verkrijgen van nieuwe waarheden bij het
onderling in verband brengen van begrippen. Die waarheden
zijn oneindig in aantal, reeds bij den gewonen, niet breed ont-
wikkelden mensch. Zij zijn hem lief, indien zij cenig gewigt
hebben, en dan — en dit is cen eerste vereischte — indien
zij onwrikbaar vaststaan. Dan noemen wij ze waarachtiy.

Kunnen wij ons eene waarheid denken, z0o noemen wij haar
mogelijk of bestaanbaar ; hebben wij grond om te vermoeden,
dat iets waar is, zoo noemen wij dat waarschijnlijk. Wat boven
allen twijfel verheven is, heeten wij zeker, en is het door het
verstand aan het licht gebragt, zoo heet het bewezen.

Hoe is het nu op het uitnemende veld van het goede en
van het schoone? Gaan wij hier ook uit van grond-goedheden
en grond-schoonheden, even als bij de waarheid? En is ons leven
in het goede en schoone ook aan zulke vaste regels gebonden,
als dat bij de werking van het verstand is? Hoogst gewigtige
vraag voorwaar, waarmede wij ons thans willen bezighouden.

Reeds dadelijk mag ik opmerken, dat yoor het goede en
schoone evidentine immediatae niet ontbreken, grondslagen, die
bij het kenvermogen aziomata heoten by

') Van het woord azioma wordt in het gowone leven dikwerf mishruik
gemaakt; hetgeen klaarblijkelijk is, dat is, wat aan geen twijfel onderhevig
is en dadelijk als waarheid spreekt, noemt men daar veelal azioma. Maar
er zijn twee soorten van klaarblijkelijkheden, evidentiae, — gen voortreffelijk
woord : wat uit zich zelven ziet, van ex en widere; ons woord Klaarblijkel
is mede niet verwerpelijk, want blijken is naar buiten spreken
buaiten spreken geschiedt hier klaar, dat is helder,

11 b

ik
» en dat naar



G6

In de eerste plaats treffen wij voor het goede hier het reeds
bovengenoemde axioma aan: er bestaat niets zonder oorzaalk.
Dit axioma toch wordt bij zeer geringe verwerking door het
verstand eene waarheid voor ons van de hoogste aangelegenheid.

Indien er niets iz zonder oorzaak, is er ook geen oorzaak
uit zich zelve, maar mocten alle oorzaken cen of meer gronden
hebben. Het axioma houdt in waarheid op axioma te zijn,
maar door dit eenvoudige rede-besluit zijn wij toch op eenmaal
gekomen of tot eene eenige oorzaak van alle oorzaken, of tot
eenige weinige.

Wie op de stoffelijke wereld alleen ziet, komt langs dit snoer
tot eene enkele kracht of tot eenige weinige krachten, waar-
door al wat er is, geworden is en onderhouden wordt; maar
de mensch, die in zich zelven een geestelijk wezen, een per-
soon ziet, erkent onmiddellijk meer dan krachten. Geesteljjke
wezens, personen, zijn dan ook niet uit zich zelven geworden,
en ziedaar ons dan onmiddellijk gevoerd tot de erkenning van

De twee soorten van klaarblijkelijkheden zijn onmiddellijke en middellijke ,
evidentiae  immediatae et mediatar; de eerste zijn de aziomata: de tweede
zijn wel waarheden en spreken wel dadelijk als waarheden
bewezen worden, en wat bewezen worden kan, dat moet bewezen worden.

Het is dus zeer bedenkelijk, dat voor vast aan te nemen, wat het zijn
Aan, maar dazrom niet noodwendig Jeioeft te zijn.

In het gewone spraakgebruik leeft intusschen een grenze

eene menigte begrippen zijn onder de menschen niet gen
dat de een in waarheid

» maar zij kunnen

nloos aantal fouten ;
oeg vastgesteld, zoo-
uit knollen en de ander nit citroenen redeneert,
Zonderling, dat men niet vddr alle dingen datgene hecht en zeker maakt ,
zonder hetwelk men niet voort kan. De onzekerheid en onjuistheid van de
begrippen is dan ook oorzaak van oneindig misverstand onder de menschen,
waarbij zich dan nog voegt, dat men de regelen niet kent, naar welke men
de begrippen verwerkt om tot nicuwe waarheid te komen. Men is onder ons
206 verzot op slecht redencren, dat de Staten-Generaal in 1876 met kracht
hebben doorgedreven, dat zelfs de meest ontwikkelde standen in Nederland
gezond redeneren niet mogten leeren. En wat hoogst opmerkelijk is: onze
tijd  bevlijtigt zich wel om op grooten afstand door Telegraal en Telephoon
te spreken, maar over duidelijk spreken bekreunen zich zeer weinigen; en
toch is het veel spreken aan de orde, zoodat de regel schijnt te gelden :
»Spreken is zilver, en spreken is goud.”



67
én Wezen, dat de oorzaak is van al wat er bestaat van geest
en van stof, of tot de erkenning van eenige van die wezens.

Zoo begon de mensch met krachten, en kwam toen tot veel
goden, tot hij leerde, dat er slechts éne enlkele oorzaak zijn
kan van al wat er is, daar, bij het bestaan van twee of meer
oorzaken, er eene oorzaak zou moeten wezen, waardoor er twee
of meer zijn; die laatste oorzaak zou dan de oorzaak van alle
oorzaken zijn.

Opmerkelijke waarheid inderdaad, dat in ons bestaan een
axioma is nedergelegd, hetwelk Wij van dat bestaan niet kunnen
wegnemen, en dat dit axioma, slechts een weinig behandeld
door het verstand, regelregt voert tot de erkenning van een
hoogste Wezen, dat oorzaak is van alles, dus ook van ongs
bestaan, en alzoo ook onze Schepper is. De ruwste natunrmensch
heeft, z00 goed als de meest beschaafde, het axioma, dat er niets is
zonder oorzaak; dat drukt hij uit in al zijne handelingen, en
het kan ons alzoo niet bevreemden, dat diezelfde ruwe mensch,
die zon, maan en storren aanschouwt, die den bliksem door
het luchtruim ziet slingeren en het geluid van den donder ont-
Waart, al spoedig, zij het dan ook duister, iets in zich erkent
van eene oorzaak der oorzaken. Hii is er toe gebragt langs
den weg van het verstand, en hjj gaat hierbij ongemerkt over
op het gebied van het gevoel. Dat gevoel is echter in den
aanvang armoedig; het bepaalt zich tot eenige schepping van
tooisels, die den arme streelen; zjjne vederen, zijne kleuren
vindt hij fraai. Maar hij heeft toch onderwijl de zijnen lief;
hij beseft toch, dat, terwijl hij nog zijne hand zal uitstrekken
naar zijn vijand en diens vleesch zal opeten, hij zijne eigene
betrekkingen sparen moet; ja, hij voelt zich genoopt, om niet
slechts voor zijn eigen levensonderhoud te zorgen, maar dat
0ok voor de zijnen te doen; hij sluit vriendschap met zijne stam-
genooten en vermaakt zich met deze. De eerste vonken van
zedelijk gevoel zijn in hem ontstaan; hij heeft hiermede een
tweeden weg, die naast den eersten ligt, ontwaard, en beweegt
zich nu afwisselend op het pad, dat tot kennis leidt, en op dat,
waardoor hij in eigen gevoel meer heteckenis bekomt. Naar mate



68

zijn zedelijk gevoel meer ontwikkeld wordt, wordt hij meer en meer
getrokken tot Hem, die hem het leven gaf, en de eerste maal
dat hij iets vraagt aan de oorzaak der oorzaken, dat hij hulp
afsmeekt in mnood, is er eene andere stem in hem gevestigd ,
diec hem ruim zooveel bevredigt, als hetgeen hij langs den
weg des verstands mocht verkrijgen: hij gelooft.

In den cenvoudigsten zin is gelooven het aannemen van iets
als waar, op gronden, die wel bevredigen, maar die deels lig-
gen buiten den kring van het verstand, en in de hoogste en
edelste beteekenis is gelooven het innig verkeeren van den goeste-
lijken mensech met zijn Schepper; den hoogsten trap hiervan
mag men noemen zerirouwen.

Het woord gelooven, in den eenvoudigsten zin genomen, is
van toepassing waar men eene mededeeling van een ander als
waarheid opneemt, die ander moge leven of geleefd hebben;
in het laatste geval heet het historisch geloof, en in het eerste
geval aannemen van een berigt als waarheid. In beide geval-
len kan het gelooven ook opklimmen tot vertrouwen. Het blijft
aan ons overgelaten, om hetgeen wij door middel van an-
deren vernemen, aan te nemen of niet, en hoezeer vaste regelén
hier moeten worden erkend, zoo blijft toch clkeen vrij, zich
aan de regelen te houden of niet.

Voorts wordt het woord gelooren ook wel gebezigd voor als
waar erkennen, volmaakt in de plaats van begrijpen of verstaan ;
bijv.: ,ik geloof met u, dat deze daad goed is,” beteekent,
dat ik die daad werkelijk voor goed houd en het dus voor
waarheid erken, dat zij goed is. Zoo spreken wij dan ook vyan
ons gevoelen, waar wij handelen over hetgeen Wij meenen waar
te zijn: bijv.: ,ik gevoel, dat ik hier niet goed gehandeld heh.”

Er is nog eene geheel andere beteekenis van het woord ye-
looven : onze verbeelding kan ons voorstellingen hijbrengon, wier
waarde wij niet toetsen kunnen, en die voorstellingen kunnen
Wwij aannemen als waar; zoo heeft men dan heksen en spoken
aangenomen en schimmen, en zoo spreekt men tegenwoordig
nog over dierlijk magnetisme, spiritisme, hm'nocopathie, enz.

Eene andere beteekenis van het woord gelooven is, dat men



69

zich hecht aan eene leer, eene reeks van voorstellingen, van
meeningen, ftot een geheel vereenigd; zoo kan men gelooven
aan de leer van Darwiy. Is die leer eene dusgenoemde gods-
dienstige, zoo heeft men daaraan den naam gegeven van geloof
bij uitnemendheid. Hier staan wij in eene teedere aangelegen-
heid, en wij mogen ons wel nadere rekenschap geven van het-
geen hier wordt bedoeld, te meer, omdat hier niet zelden drie
van elkander ten eenen male verschillende zaken worden verward,

Waar het godsdienstig geloof besloten is in eene kerkleer,
treft men namelijk onder dien naam aan vooreerst waarlijk zuiver
godsdienstige dingen. Maar deze zijn, wanneer het kerkgenoot-
schap oud is, soms innig doormengd met overleveringen van
toestanden, die eenmaal hebben bestaan, feiten, opgeteckend naar
de meening van vroeger levenden, soms ook berigten van over-
leveringen; zaken, die met hetgeen in waarheid godsdienstig
geloof moet genoemd worden, niets hoegenaamd gemeen hebben,
maar die nu eenmaal zé6zeer daarmede zijn dooreengemengd,
dat men al het geschiedkundig opgeteekende heet te moeten
omhelzen, te gelijk met de waarheden van het waarachtig
godsdienstig  geloof, zonder welke omhelzing men kortweg
genoemd  wordt ongeloovige. In lateren tijd is men ernstig
begonnen deze twee zaken van elkander gescheiden te houden,
zooals zij in het oorspronkelijke Christendom ook volkomen van
elkander gescheiden waren. Daarin kon die verwarring niet
bestaan, omdat het cenige artikel van de Christelijke wet eigent-
lijk Tuidt: word volmaakt, en het al of niet hechten aan ge-
beurtenissen nergens is voorgeschreven. Of men nu in den lateren
tijd op de beste wijze hiernaar getracht heeft, heb ik boven
reeds met een woord besproken.

Van nog bedenkelijker aard is het, als men in een kerkge-
nootschap naast onwrikbare godsdienstige waarheden, die de
menschen zollen hebben te gelooven, opneemt bevelen of voor-
schriften, om dit te doen of dat te laten, hetzij gedurende het
geheele leven, hetzij op bepaalde tijden of onder bepaalde om-
standigheden. En worden deze voorschriften evenzoo gelegd op
het gemoed der menschen als de zaken van zuiver en gods-



70

dienstig geloof, zoodat het zondigen tegen die voorschriften
ook genoemd wordt geloofsverzaking, dan wordt er niet slechts
groote verwarring, maar ook verminking der waarheid gepleegd;
dan moge, door die voorschriften niet te volgen, worden ge-
zondigd tegen de kerk, maar het zuivere, het waarachtige gods-
dienstige geloof kan daarbij volmaakt onaangetast blijven. In-
tusschen behoort men dan in zulk een kerkgenootschap nief.

Tot oneindig groot nadeel van alle volken, die thans nog
de aarde bewonen, leeft nog de dubbele verwarring, die ik daar
noemde, voort, en het laat zich nog niet aanzien, wanneer daar-
aan een einde zijn zal. En toch is het waar, dat een historisch
geloof;, een voor waar aannemen van gebeurtenissen, geen ver-
band hoegenaamd heeft met hetgeen godsdienstig geloof waar-
achtig beteckent; voorts dat men alle genoemde kerkelijke
voorschriften met naauwgezetheid opvolgen kan, maar dat in
die opvolging nog niet besloten ligt, dat men waarlijk heeft
opregt en zuiver godsdienstig geloof. Er staat toch met volko-
mene klaarheid voor elkeen opgeteekend: wit de vruchten kent
men den boom, en op vele plaatsen elders, dat het niet didrop
aankomt, dat men zal wefen hoe het zijn moet, maar dat alles
gelegen is in doen, zooals trouwens een kind verstaan kan.

Ten slotte blijft dus als echt en zuiver godsdienstig geloof
niet anders over dan het leven in den geest mef den geeste-
lijken God, onzen Vader.

Hierboven heb ik reeds met een woord gesproken (ook in
het artikel Her Kwaap) over zedelijke axiomata, over zulke
grondslagen van ons zedelijk bestaan, als de gewone dusge-
noemde axiomata zijn voor oms verstand. Gij kent er vele:
sommige kunnen welligt nog meer of min verstandelijk bewe-
zen worden, maar wrijft men ze slechts aan den toetssteen van
het zedelijk bewustzijn, zoo hebben zij dat verstandelijk bewijs
niet noodig, om een hechten en waarachtigen grondslag te
vormen voor ons geheele zedelijk leven, waarvan dan de schoone
uitkomst is opregte godsdienst, en van deze bij bevoorregten
ware godsvrucht. Van deze zedelijke axiomata vindt men een
schat in de uitspraken van Jezvs CHristus.



71

Het eerste van deze is noodwendig: er is een God. Voorts is
elk van zijne hoedanigheden zulk een axioma. Hij is oneindig
in clke beteekenis des woords, dus oneindiy wijs, goed, dus is
Hij liefde. Hij is de waarkeid. Ja zelfs het voorschrift, dat wij
naar volmaaktheid moefen streven, mag veilig onder de genoemde
zedelijke axiomata worden gebragt, want door verstandelijke
bewijzen wordt deze waarheid niets krachtiger, en het tegen-
deel aan te nemen is ongerijmd. Men kan moeijelijk onderdien
schat van uitspraken, waarop het Christendom bernst, er ééne
vinden, die niet zou kunnen gebragt worden tot de zedelijke
evidentine immediatae; en mogt hieraan nog twijfel zijn, eviden-
tiae zijn zij alle, al mogten sommige ook nog eene eenvoudige
toelichting behoeven.

Al deze zedelijke evidentiae zijn dan in woorden goed gefor-
muleerde grondslagen van ons leven en alzoo ook grondslagen
van ons godsdienstig geloof. Dat geloof zelf wordt alleen ge-
kend uit ons zijn en ons doen, want wit de vruchten kent men
den boom,

Geduchte belijdenis! en zij is toch waarachtig. Wie kan haar
ter neder schrijven zonder zich diep te schamen, en moet zelfs
niet de beste onder ons menschen rondborstig belijden , dat hij
zelfs niet een geloof heeft ter grootte van een mosterdzaad ?

Een enkel woord nog. Is men tegenwoordig op een goed
spoor, in hetgeen men noemt beschaving ¥ Het gelooven, zagen
wij, is het leven; wordt dat gelooven op den voorgrond ge-
steld? Het begrijpen is slechts een deel van het leven; doet
men tegenwoordig wel, daarin alle kracht te leggen?

Onderwijs is thans het wachtwoord in het beschaafde Europa,
oprvoeding is bijzaak of is geene zaak; kan men door onderwijs
alleen den mensch vormen? Is onderwijs het beste middel om
het gemoedsleven op te wekken, of heet opvoeding daartoe bij
voorkeur in staat te zijn?

Is het streven naar kennis, naar wetenschap, dat tegenwoordig
het hoofdstreven is, het meest geschikte middel om aan het



2

gemoedsleven rigting en kracht te verzekeren? Ik heb deze
vraag meermalen, onder anderen in de Getuigenis (1876), be-
sproken, en laat thans hier volgen woorden, die voorkomen
in het Dagblad van Zuid-Holland en s Gravenhage, 3 Februarij
L878. Toelichting is onnoodig.

Onderwijs is het universeel middel, dat de maatschappij zal bevrijden van
zedeloosheid, misdaad en ondeugden.

Zoo luidt de ,liberale” leer.
Erkennende, dat onderwijs goed, nuttig en noodig is en veel goeds uit-
werkt, kan men evenwel tevens van gevoelen zijn, dat onderwijs alleen niet

voldoende is en opvoeding en godsdienst vrij wat meer uitwerken tegen de
ondengd.

Dit laatste toont de Stamdaard nog eens met cijfers aan. Deze zegt:
»Hoe onwaar deze bewering was (dat men de kosten van het onderwijs
later op de gevangenissen zou uitwinnen), kon wel niet duidelijker dan uit
de donkere cijfers blijken, dat, ondanks dit verbeterd onderwijs, de kosten
van justitie in één vierde van eene eeuw ten onzent zijn verdubbeld.

»In 1852 toch beliep de begrooting van justitie S 2,188,012 en in 1857
was dit bedrag geklommen tot S4,293512.

«Nu was in datzelfde tijdvak het Staats-budget voor onderywijs verzesvoudigd
en van 526,964 in 1852 tot £ 3,102,881 in 1877 geklommen, en staan we
dus, in lijnregten strijd met de liberalistische profetie, voor het uit finan-
tiéel oogpunt zeer droeve feit, dat de meerdere uitgave voor onderwijs ten
bedrage van fwee-en-een-half millioen met eene moerdere uitgave voor justitie
van ongeveer gelijk bedrag hand aan hand gaat,

»Bovendien is nijet slechts het aantal personen, dat met de politie in
aanraking kwam, allerwege in Europa toegenomen, maar het bedenkelijkst
verschijnsel ter omverwerping van de liberalistische theorie is wel dit, dat,
om nu van de lagere school niet te spreken, de wetenschappeliyk gevormde
lieden slechts én pCt, op de bevolking witmaken en dat {och deze zelfde
licden fwee pCt. sterk zijn onder de gevangenen.

»Men weet dan ook, dat de klagten over gestadigen achteruitgang op het
terrein der publicke zedelijkheid niet slechts uit onzen hoek komen

y maar
steeds meer algemeen worden.”

Uit het bovenstaande is voortgevloeid, dat de zede
middellijke Klaarblijkelijkheden, zoowel als de v
de grondslagen zijn van ons beter leven.
vangt ieder
slechts eene

lijke on-
erstandelijke ,
Die grondslagen ont-
mensch bij zijne geboorte, en in zijne jeugd is er

kleine aanleiding noodig, om die waarheden als



73

waarheden te doen spreken, bijna als een slag tegen de klok
voldoende is, om haar haren klank te doen uiten, maar nu
een klank, die nooit weder ophoudt te spreken. De kinderen
hebben die grondwaarheden onvervalscht, en daarom beminnen
wij hen zoo zeer. Worden wij menschen, dan verliezen som-
mige van die grondwaarheden hare volle kracht in ons, ja soms
nog erger: wij zijn, helaas, in staat sommige daarvan te doen
slapen, te doen kwijnen, in elk geval haren invloed op ons
leven te verlammen.

En zoo verstaan wij dan de onuitsprekelijk treffende woorden
van Jezvs Curistus, dat wij weder worden moeten als de kinderen,
en dat er zonder dat niets goeds van ons groeijen kan. De
zedelijke onmiddellijke klaarblijkelijkheden, die wij in ons ter
ruste gebragt hebben, moeten weder herleven, als toen wij
kinderen waren; en gebeurt dat niet, dan is het klaar, dat
wij geene goede menschen kunnen worden, want wij spreken
niet de taal, die God in onzen geest oorspronkelijk heeft gelegd.

Opvoeding van kinderen moet dus zijn: te leeren altoos kin-
derlijk te blijven tot aan den grijzen ouderdom, en verbetering
van menschen, zoo zij mogelijk is, moet zijn: ze weder kinderen
te doen worden. Z466 heb ik de zaak opgevat aan het eind van
het artikel: De Maarscuarpis,



DE LEER VAN DARWIN.

De  schoone woorden van Prixiuvs: nusquam magis quam in
minimis tota est Natura kunnen veilig aldus vertaald worden:
indien gij Gods oneindige wijsheid zien wilt, ga dan tot het-
geen gij Alein noemt en onderzoek het in elke rigting. Deze
woorden schitteren inzonderheid in volle pracht, zoo het de
genesis geldt. Al wat geworden is, al is het ook nog z0o groot
én zamengesteld, was klein bij zijn begin, en zoo wachten wij
ons dan ook wel, indien wij niet den naam van dwazen wil-
len dragen, om iets klein te noemen, want het kan de kiem
worden van zeer veel groots.

Het verst, waartoe de menschelijke kennis het kan brengen,
is het zeer kleine te volgen op zijn spoor, waar het de genesis
geldt. Dan blijkt het, dat uit dat zeer kleine iets te voorschijn
treedt en daaruit weder iets anders, en dat er alzoo, terwijl
het een zich uit het ander regelmatig ontwikkelt, iets tot stand
komt. Dit is zoo in de wereld van denken, gevoelen en willen,
maar dit is ook zoo in al hetgeen het oog onderscheidt. In de
geheele wereld, onzigtbaar of zigtbaar, heerscht ordel
wikkeling ; naar bepaalde wetten. Het is het doel der zedelij-
ke en der natuur-wetenschappen, die wetten op te sporen;
waar zij nog niet gevonden zijn, daar kan kennis leven; en

ijke ont-



5

waar die wetten in meerdere mate gevonden zijn, daar bestaat
wetenschap. Hoe meer de geestelijke en de stoffelijke wereld
worden bespied, des te meer van die wetten worden gevonden,
en die gevonden wetten treden ook weder in onderling, geor-
dend verband op, zoodat de geheele schepping blijkt orde te
zijn; en waar die orde nog niet gevonden is, daar erkent men
haar toch, want hoe zou er tusschen zoo oneindig veel orde,
als men kent, nog ordeloosheid kunnen bestaan?

In dien zin schreef ik v66r vele jaren de woorden: Jet stre-
ven der stof naar harmonie. Ik handelde toen alleen over de
zigthbare wereld en verstond toen onder streven der stof de
opvolging der wetten, door den Almagtige in de stof gelegd;
het woord streven was figuurlijk, zooals dit van alles kan ge-
zegd worden, wat zich beweegt. Niemand heeft zich ook aan
dit woord geérgerd; trouwens, ik drukte er genoeg bij uit,
dat de Almagtige van oogenblik tot oogenblik de stoffelijke
wereld bestuurt.

De beroemde Engelsche natuur-onderzoeker Darwix heeft
eene poging aangewend, om de zuiver wetenschappelijke ge-
dachte, dat alles, wat er is, de uitkomst is van iets anders,
dat is voorafgegaan, voor het dierenrijk in toepassing te bren-
gon; hij heeft trachten aan te toonen, dat de hoogere dier-
vormen, dat is de meer volmaakte, eenmaal uit minder vol-
maakte zijn ontstaan, deze laatste op hunne beurt alweder
uit minder volmaakte, en zoo voort, tot aan vrij lage vormen,
zoodat het geheele dierenrijlk, zooals het thans bestaat, bij
ontwikkeling uit die lagere zou geworden zijn.

De gedachte was niet nieuw, want van metamorphose is
reeds bij de Oudheid sprake, en wie Ovipivs gelezen heeft,
heeft die voorstelling duidelijk in zich opgenomen. Door Viz-
GiLivs wordt een groote Geest ingevoerd, want hij zegt:

»Coelum ac terras v
»Spivitus intus alit, totamque infusa per artus
»Mens agitat molem, et magno se corpore miscet.
»Inde hominum pecudumque genus, vitaeque volantum,
»Et quae marmoreo fert monstra sub aequore pontus.”



6

De gedachte metamorphose is later op nieuw door Girne
opgevat. Alleen de standvastigheid der soort in den tijd, waarin
wij leven, heeft de mannen der wetenschap weérhouden, om
tot de hoogte op te klimmen, waarop Darwix zich later heeft
gesteld, dat namelijk het hoogere zich uit het lagere ontwik-
keld zou hebben. Maar zoowel plantkundigen als dierkundi-

gen — laat ik hier althans de namen van Lixxaguvs en Cuvieg
noemen — hebben zich bevlijtigd om aan te toonen, dat in

beide rijken het meer volmaakte grenst aan het minder vol-
maakte, en zoo voort, tot aan de laagste vormen, zoodat,
indien de standvastigheid der soort niet in den weg stond, het
voor de hand zou liggen, dat werkelijk het hoogere uit het
lagere geworden is.

Onder degenen, die pogingen hebben aangewend om zich
die algemeene ontwikkeling voor te stellen, mag Oxux niet ver-
geten worden, die v6ér eene halve ecuw bij voorkeur daarin
leefde, maar het wel een weinig overdreef, toen hij uitriep:
wder Mensch ist nur ein Wirbel.

Of het Darwix gelukt is zijne verhevene gedachten tot we-
tenschap te verheffen, moet ik daarlaten, en in geen geval is
hij verder kunnen gaan, dan de mogelijkheid of de waarschijn-
lijkheid aan te toonen, want het meerendeel der soorten staat
nu eenmaal vast, en waar de overgang van de eene tot de
andere niet gebleken is, daar mag zij niet worden aangenomen
als bewezen. Toch blijft de poging van Darwix voortreffelijk
en zal zij steeds erkend worden als belangrijk, hoezeer, ik her-
haal het, wat hij gegeven heeft, voor een aanzienlijk deel buiten
de wetenschap staat.

En hoe hebben dan sommigen zich zoo geweldig togen Dag-
wix's leer (ik zeg leer en geenszins wetenschap) kunnen kanten,
en hoe kan er zulk eene geduchte stem tegen haar opgaan?
Hij had de dwaling begaan, eene dwaling intusschen, die hij
Op zijn spoor moeijelijk kon vermijden, om het menschelijk
geslacht van het geslacht der apen af te leiden. Vroeger had
men het omgekeerde gedaan en de apen wel gehouden voor
gevallen menschen; van daar dat Apax SIMONS zong:



1

»Was de Orang-outang of de Jokko u gelijk,

wZou edel in gedaante, in aanleg even rijk,

»Wat heeft hen dan verlaagd, hun de adeldom ontroofd,
wEn in hun ziel die vonk der Godheid uitgedoofd?”

Darwix had veilig het menschelijk geslacht buiten spel kunnen
laten, te meer daar hij toch niet bewezen heeft, dat werkelijk
ooit een mensch uit een aap is ontstaan. Maar den opstand
tegen Darwix begrijp ik in het allerminst niet. Het was eene
soort van wetenschappelijk onderzoek van hem, waarin hij het
niet verder bragt dan tot waarschijnlijkheid, en het eenige
wat men dus hier doen mogt, indien men van Dirwix ver-
schilde, was aan te toonen, dat zijne waarschijnlijkheid geene
waarschijnlijkheid was.

Ik hoop, dat Darwix van Gods Almagt eene genoegzaam
breede opvatting heeft, om te gelooven, dat zij in staat is uit
den aap een mensch te vormen, of wel uit een spin of uit een
oester. Eeuwen heeft ons geslacht vrede gehad met de uit-
drukking, dat de Almagtige den mensch geschapen heeft ,ui?
whet stof der aarde en in zijne neusgaten geblazen den adem des
slevens” (Genesis 2 vers 7); elke andere voorstelling van deze
schepping kan dus veilig worden omhelsd, indien zij slechts
waar is. Dit laatste ontbreekt aan de voorstelling van Darwix
en daarom mag zij niet als zoodanig worden aangenomen.

Darwix spreekt hier alleen van den stoffelijken mensch en
handelt hier over den geestelijken niet. In Genesis worden
deze twee ook uit elkander gehouden, en, opmerkelijk genoeg,
cerst wordt de schepping van den geestelijken mensch genoemd,
daar er staat (Genesis 1 vers 26): ,Laat ons menschen maken
shaar ons beeld, naar onze gelijkenis.” Daar hier dus de vor-
ming van den geestelijken mensch voorafgaat, is het nu vol-
maakt hetzelfde, ook uit het meest vrome standpunt der men-
schen, of de Almagtige tot vorming van den stoffelijken mensch
zou hebben aangewend de stof der aarde, of wel de stof van
oesters, spinnen of apen. Ik geloof, dat het hoogmoed van
ons menschen is, onkunde is het zeker, als men er tegen op-
komt, dat de stof van ons ligehaam uit die van apen zou hebben



78

kunnen ontstaan: de scheikunde heeft volkomen bewezen, dat

dat ligchaam ontstaat uit de stof der aarde en uit de stof van
planten en dieren,

Onze geest, wij kunnen het niet dankbaar genoeg erkennen,

wordt gezegd - gevormd te zijn naar Gods beeld en naar Gods
gelijkenis. In dien geest ligt ons wezen, en al had Darwix het
nog veel erger gemaakt, en de stof van ons ligchaam zoowel
als den vorm afgeleid van wie weot welk dier, zijne waarschijn-
lijkheids-gronden zouden ook dan voor ons niet afdoende zijnj
en zoo hij die afleiding bewezen had, dan zouden wij daarin
Gods wijsheid te bewonderen hebben. 700 is mijne meening.
In geen enkel opzigt mag ik medegaan met de stof-vergoding
van deze eeuw. Gij zult het ook niet doen, indien gijj slechts
aan uw lijk denkt, zooals het zal bestaan zes weken nadat gij
de aarde verlaten hebt, en indien gij u naar waarheid voorstelt,
dat van uw geheele ligchaam, onder gewone omstandigheden,
na eene halve of eene geheele eeuw geen spoor meer te vinden is.
En zou het u niet genoeg zijn, al hadt gij, mensch, hetzelfde
ligechaam, dat de apen ronddragen, en zou het u niet genoeg
zijn, dat gij dan toch mensch zoudt zijn en rede bezit? en er-
kent gij niet, dat ons regt opgaan voor ons onschatbaar is?

»Pronague quum spectent animalia cotera terram,
»0s homini sublime dedit, coelumqne tueri
s»Jussit, et erectos ad sidera tollere vnltus.”

Ovinrus.

Opmerkeljjk is het intusschen, dat men met de mogelijkheids-
of waarschijnlijkheidsleer van Darwix zoozeer heeft kunnen
wegloopen. De afleiding van ons geslacht van apen kan toch
in waarheid noch onzen hoogmoed, noch onze nederigheid voeden,
en daar die afleiding niet bewezen is, had men haar dan ook
niet zoozeer mogen roemen. Maar men is gaar
een weinig buiten het middelpunt.

De wording van menschen uit apen is echter
bezwaar,

ne in deze dagen

niet het eenige
dat sommigen tegen de leer van Danwiy inbrengen.

Er ziin er, die zich slechts bij voorkeur God kunnen voorstellen,



79

indien er in een regelmatigen gang van zaken gegrepen en die
gang gestoord wordt; zij denken zich de werkingen der natuur
buiten den invloed der Almagt, en het grijpen in die werkingen
is voor hen een teeken van de magt des Oneindigen. Dat in-
grijpen noemen zij dan bij voorkeur wonderen. Niet de volko-
men regelmatige beweging der aarde, waardoor de zon schijn-
baar van het Oosten naar het Westen bewogen wordt, is voor
hen een wonder; ook niet de regelmatige beweging der maan;
maar het eensklaps stilstaan van zon of maan zal voor hen
een wonder heeten; het eensklapsche, het anomale, in één
woord het afwijken van regelmaat is voor hen een teeken van
Gods magt. Zoo is het dan ook voor hen onverdragelijk, dat
in de levende natuur de eene soort uit de andere ontwikkeld
worden zou; dat zou natuurwerking zijn, en volgens hen werkt
de natuur niet direct naar Gods wil. Zij meenen, dat God veel
meer gezien wordt in de oorspronkelijke, vrije wording van
elke soort van plant ‘of dier en dus ook van den mensch.

Dezen lieden moet men dat niet ontnemen, want er behoort
cene zekere mate van kennis toe, om God juist bij voorkeur
in de regelmaat te zien. Hunne voorstelling is echter in elke
rigting ziekelijk; zoo de Almagtige Geest niet de stoffelijke
wereld geschapen en aan haar die verstommende regelmaat
gegeven heeft, heeft dan eene andere magt dat gedaan? Maar
die vraag is onzin. Dan is ook het erkennen van God vooral
in stoornis, die in de regelmaat wordt aangebragt, mede onzin.

Juist ontwikkeling van het een uit het ander, regelmatige
opvolging, en zooveel meer, zijn de meest treffende teckenen
van Gods wijsheid en van zijn oneindig vermogen. Voor mijn
deel intusschen meen ik, dat wij, waar wij dusgenaamd in-
grijpen zien, wat sommigen foeval noemen, evenmin God mogen
miskennen als in de regelmaat. Dat ingrijpen geschiedt ook
regelmatig, maar het is eene regelmaat, die wij alsnog niet
kennen.



DE STOF.

Men heeft meer dan 60 stoffen leeren kennen, genomen uit
hetgeen tot de aarde behoort, die men niet nader ontleden
kan, en die men dus noemt elementen of grondstoffen. Nog in
de laatste jaren heeft men eenige daarvan gevonden, en het
is te wachten, dat men er nog eenige vinden zal; daar er
echter zooveel van de stoffen der aardkorst is onderzocht, kan
men zeggen, dat de voornaamste elementen, waaruit de aarde
is opgebouwd, gevonden zijn. De meeste komen op aarde
voor, met een of meer andere elementen verbonden, sommige
in vrijen staat, zooals zilver en goud, zwavel, koolstof als dia-
mant, terwijl ook de koolstof en de zwavel in tal van verbin-
dingen voorkomen.

Alle pogingen, die zijn aangewend, om uit jjzer iets anders
te verkrijgen dan ijzer, zijn mislukt tot op dezen dag, en alles,
wat men gedaan heeft om het eene element in het andere te
veranderen, bijv. koper in zilver, is zonder gevolg gebleven.
Nog véor weinige jaren heeft Drsererz eene scheiding van
grondstoffen in ongelijksoortize deelen beproefd, door er ge-
lijktijdig op te doen inwerken: sterke hitte, sterk geconcentreerd
licht en een sterken electrischen stroom : alles vruchteloos.

Geheel onveranderlijk zijn deze grondstoffen echter niet; zeer



81

vele kunnen in meer dan éénen toestand zuiver optreden. Zoo
bijv. kemnen wij cen zuiveren, kleurloozen, vergiftigen phos-
phorus en een zuiveren, rooden, niet vergiftigen phosphorus;
de laatste ontstaat uit den eersten door verhitting tot zekere
temperatunr. Vele andere elementen bieden soortgelijke ver-
scheidenheid aan. et is dus niet onmogelijk, dat, indien wij
menschen over zeer krachtige middelen konden beschikken ,
wij Of het aantal elementen zouden kunnen vergrooten, df dat
aantal zouden kunnen doen inkrimpen.

Welke stoffen er buiten de aarde bestaan, is den mensch
grootendeels onbekend, maar de fjzermassa’s en de steenklompen,
die uit de wereldruimte tot de aarde worden gevoerd, bevatten,
opmerkelijk genoeg, geene andere elementen, dan die ook op
aarde worden gevonden. In de zon heeft men door onderzock
van haar licht dezelfde clementen herkend (ijzer, natrium,
waterstof, enz.), als ook op aarde worden gevonden; maar of
de zon grondstoffen bevat, die niet op aarde voorkomen, daar-
van weet men niets. Zoo weet men ook niets van de elementen,
waaruit de maan is gevormd of waaruit de plancten en hare
wachters zijn opgebouwd, die met onze aarde tot hetzelfde
zonnestelsel behooren, en is het al waarschijnlijk, omdat het
¢én stelsel is, dat in die hemelligchamen alle of vele der op
aarde voorkomende elementen gevonden worden: het is zeer
wel mogelijk, dat zich hierbij nog voor ons onbekende grond-
stoffen voegen, en van de zon, die zelf-lichtend is en warmte
geeft, is dit zelfs waarschijnlijk.

Van de millioenen hemelligchamen, die buiten ons zonnestelsel
bestaan, weet men niets hoegenaamd, wat hun stoffelijken aard
betreft; daarin kunnen dus geheel andere elementen voorkomen,
dan op aarde gevonden worden, en daar het aantal dier hemelbol-
len oneindig schijnt, kan ook het aantal elementen oneindig wezen.

Hier beneden houden wij ons in de wetenschap aan de erva-
ring, en hier zeggen wij dan ook: wij kennen ruim 60 stoffen,
die alsnog niet kunnen worden ontleed. Maar waar wij de weten-
schap verlaten en ons voorstellings-vermogen wat verheffen
daar achten wij het mogelijk, dat, al ware er in het heelal

11, G



a0
)

ook een oneindig aantal elementen, deze slechts wijzigingen
zijn van ¢ element, dat wij dan mogen noemen de stof.

Duizenden hoofden hebben zich warm gedacht over den aard
van de stof, over haar ontstaan, hoe zij de verschijnselen kan
voorthrengen, die wij van haar zien op aarde. Er zijn er ge-
weest en er zijn er nog, die zich de stof denken van eeuwig-
heid te hebben bestaan en in eecuwigheid te zullen stand houden,
die in haar krachten erkennen als hoedanigheden, aan haar
eigen, en van die krachten de werking afleiden, die de stof
vertoont. Voor dezulken heeft dus de stof geen oorzaak gehad
van wording, maar is zij zelve oorzaak van alle dingen. Niets
is minder denkbaar, dunkt mij, dan dit: zoovecl werkingen ,
zooveel oorzaken dier werkingen, en die oorzaken af te leiden
uit iets, dat, zooals het zich vertoont, van werkende oorzaak
geheel en al afhankelijk is, is niet gezond. Naar de genoemde
voorstelling is de warmte eene hoedanigheid van de stof, en die
warmfe bepaalt hare hoedanigheden volkomen, zoodat een vast
ligchaam door warmte ophoudt te bestaan en druipend vloei-
baar wordt, en een druipend vloeibaar ligchaam door warmte
den gasvorm aanneemt. Wie kan zich dan voorstellen, dat de
warmte eene hoedanigheid der stof is?

Naar de genoemde voorstelling is een geestelijke God niet
denkbaar, tenzij men aan de stof ook het vermogen toekent,
om een oneindigen Geest te scheppen, en in dat geval zouden
naast elkander leven: de oneindige stof en de oneindige Geest,
door haar geschapen. Anderen, en daartoe behoort het geheele
menschelijk geslacht op eenige weinigen na, erkennen met hoofd
en hart een almagtig en oneindig geestelijk Wezen, en leiden
uit de Almagt van dat Wezen de wording der stof af, zoowel
als die der geesten. Naar dezen is die groote Geest almagtig,
en niet de stof, maar is deze geworden ; naar hen is de Geeste-
lijke God voorafgegaan en heeft Hij de stof in het aanzijn ge-
roepen. Hoe, vrage geen sterveling, maar neemt gij aan, daf
God oneindig is, zoo is Hij oneindig in tijd en in ruimte en in
kracht, en is Hij oneindig in kracht, zoo roept Hij te voorschijn
en doet Hij verdwijnen, beiden naar zijne Almagt.



83

Maar de stof is ondoordringbaar en uitgebreid, zegt gij, en
heeft gewigt; tot ligechamen opgehoopt, vertoont zij velerlei
hoedanigheden: hoe kan een geest koper en ijzer en tin uit
zijn geestelijk bestaan ontwikkelen ? waaruit kan hij de elementen
vormen, de grondstoffen, waaruit het heelal is opgebouwd? Ik
heb reeds elders gezegd (Eerste deel, bladz. 241): wit zijne
Almagt. Zoo gij daartegen bezwaar hebt, moogt gij datwoord
niet meer gebruiken; maar kunt gij dat woord niet missen ,
erkent gij een oneindigen God, dan is voor n de wording der
stof waarlijk niet verklaard, maar voor u een noodwendig ge-
volg van uwe erkenning, dat God oneindig en dus almagtig
is en dus in staat, om in een oogwenk duizenden hemelbollen
te voorschijn te roepen en in een anderen cogwenk ze op te
heffen, zooddt er geen spoor van overblijft. Zoo denk ik mij
oneindigheid, zoo Almagt. y

Voorts stel ik mij voor, dat uit diezelfde Almagt alle ver-
scheidenheid is voortgesproten, die de stof aanbiedt, en dat
diezelfde Almagt de krachten aan de stof gegeven heeft, waaryvan
wij de verschijnselen bewonderen.

De scheikunde heeft zich in de laatste eeuw bevlijtigd, om
de enkelvoudige ligchamen te verbinden en alzoo zamengestelde
te vormen; voorts om de zamengestelde ligehamen , die in
overvloed aan de aardoppervlakte voorkomen, in humne be-
standdeelen te scheiden, vervolgens heeft zij er zich zecer op
toegelegd, om de hoeveelheden te leeren kennen van de be-
standdeelen, die een zamengesteld ligchaam opbouwen ; eindelijk
heeft zij, vooral in den laatsten tijd, er ook naar gestreefd,
om de wijze te leeren kennen, waarop die bestanddeelen on-
derling zijn gegroepeerd. Maar van de stof als stof leert deze
wetenschap ons verder niets; zij is eene wetenschap van erva-
ring en Lan dit dus niet doen. Onze ervaring leidt slechts tot
verandering van vorm der stof, en Lavoisier heeft reeds uit-
gesproken, dat in de orde der dingen, die wij kennen, geen
stof geschapen wordt of verdwijnt, maar dat alles zich bepaalt
tot verandering van vorm. Dus onthreckt ons alle wetenschap
van deé wording der stof en alzoo ook omtrent haren aard ;



34

wat wij van haar kennen, zijn eigenschappen of hoedanigheden,
dat is: wat zij in de tegenwoordige orde der dingen kan doen
spreken tot onze zintuigen.

Die hoedanigheden onderscheidt men in wezentlijke en bij-
komcnde; zij betreffen eigentlijk de ligchamen en niet de stof,
waaruit de ligchamen zijn opgebouwd, dat iz alzoo de stof,
tot zekere mate opgehoopt. Daar men intusschen naar willekeur
de woorden stoffen en ligechamen gebruikt, zoo is er geen be-
zwaar, om de twee genoemde recksen van hoedanigheden 00k
aan de voor ons waarneembare stof toe te kennen, omdat de
kleinste onderscheidbare deelen der ligehamen ons nog dezelfde
hoedanigheden vertoonen, die grootere hoeveelheden daarvan
bezitten.

De niet wezentlijke hoedanigheden van de stof, dit woord
thans genomen van hetgeen alle ligchamen thans gemeen hebben
of gemeen kunnen hebben, zijm dan wat men noemt staat, dat
is vast, druipend vloeibaar of luchtvormig; voorts vorm, kleur,
reuk, smaak, enz. De wezentlijke, dat is de aan alle ligechamen
eigen hoedanigheden, zijn uitgebreidheid, ondoordringbaarheid
en gewigt, Door deze drie laatste zijn alle ligchamen gekenmerkt
en alzoo ook de voor ons onderscheidbare stof., Maar het is
denkbaar, dat de ligchamen zoo fijn verdeeld zouden kunnen

worden, dat die zeer kleine deelen geen der drie genoemde
hoedanigheden zouden bezitten. Zoo bijv. is de ether

, die het
heelal schijnt te vervullen,

en wier trillingen licht en warmte
geven en, zoo men meent, ook electriciteit, galvanisme en
magnetisme, en misschien nog meer, waarschijnlijk van stoffe-
lijken aard, maar zij mist zeker gewigt en ondoordringbaarheid ;
of zij uitgebreidheid mist, is niet bewezen.

Zoo zou dus ook bij zeer groote verdeeling, indien die uit-
voerbaar ware, aan de stof het vermogen kunnen worden ont-
nomen om ligechamen te vormen, maar daartoe is de menseh
niet in staat.

Men heeft veel geredekaveld over den aard der stof, maar
daar ons de aard van alle dingen unit den aard van onzen aard
onbekend is en hier op aarde onbekend blijft, kunnen wij de



85

hierover gevoerde redencringen met stilzwijgen voorbijgaan. Aris-
TOTELES en de Stoicijnen dachten zich de ligchamen opgebouwd
uit atomen, zeer kleine, ondeelbare deeltjes, met onderscheiden
Vermogens bcdeeld. Deyocrrrus en Errcurus ontzeiden alle krach-
ten aan de atomen. Lemxirz nam insgelijks zeer kleine deelen
aan, die de ligechamen opbouwen, en wel drie soorten, in klim-
mende mate met vermogens bedeeld; naar mate daarvan wer-
den gevormd onbewerktuigde ligchamen, stoffen voor planten
en dieren, en stoffen voor den mensch; hij noemde deze kleine
deelen monaden. De scheikunde heeft dit laatste als cene dwa-
ling doen kennen. Overigens is hetgeen Lemxirz van de mona-
den zegt, enkel gewrocht zijner verbeelding en leidt tot geene
practische uitkomst.

Laat ons bekennen, van den aard der stof niets te weten ,
en dus ook buiten stmt te zijn de wederkeerige werking van
ziel en ligehaam op elkander toe te lichten, die Lumyitz mede
getracht heeft te verklaren. Laat ons dan ook berusten in de
onwetendheid, waarin wij verkeeren ten aanzien van de wording
der stof; wij kunnen dit te gemakkelijker, omdat wij de wor-
ding van niets weten; wij missen daartoe elk vermogen. Wat
doet de mensch, indien hij iets ontdekt? Ach, dat wij er ons
toch voor altuos eene ware voorstelling van vormden! Een
ontdekker van de meest verheven waarheid onder ons, menschen,
is gelijk aan iemand, die eene noot kraakt en er na het kraken
de pit in vindt, zooals die onder het harde bekleedsel ver-
borgen lag,



HET BESTAAN DER DIERE N.

Wij kunnen ons geene voor

stelling vormen van geestelijke
wezens, die schepselen z

ijn en hooger staan dan wij menschen,
én evenmin van ligchamen, waarin die wezens op andere he-
melbollen tijdelijk zouden verkeeren, zooals wij menschen dat
op aarde doen. Zelfs kunnen Wij van ons eigen wezen, zooals
het na onzen dood zijn zal, geen beeld vormen, Zij, die dit
beproefd hebben, hebben zich zelfs veelal belagehelijk gemaakt,
en onder dezen de groote Humpuny Davy, die ons als een
toestand van hoogere volmaking voorspiegelt, dat wij na onzen
dood wel een snuit kunnen krijgen en op kometen met verba-
zende snelheid door de ruimte kunnen worden gevoerd. De stof
der kometen schijnt daartoe wel een weinig te ijl te zijn, en
of het zoo voortreffelijk is, zeer verre van de zon verwijderd
te worden en alzoo aan groote koude bloot te staan, en dan
weder naar de zon toe te worden bewogen en, onder tamelijke
verwarming, vrij digt langs haar heen te worden gevoerd ,
schijnt aan  twijfel onderhevig. De uitstekende man had intus-
schen reeds meer dan ééne beroerte gehad, en aan den ont-
dekker van het kalium mag dit alzoo niet worden toegerekend.

In hooge mate weldadig is het alzoo voor ons, bij zooveel
onkunde omtrent Lot toekomende, dat wij niet hopen maar,



87

indien wij willen, zeker weten, dat wij zullen blijven voort-
leven: eene wetenschap, waarop ons geheele bestaan berust of
althans behoorde te berusten.

Op die aarde verkeeren wij met cen tal van andere wezens,
en bij deze willen wij thans stilstaanj zij trekken veel te wei-
nig de aandacht van den nadenkenden mensch, en het is voor
onze kennis een geducht gemis, dat van de heldere hoofden
van ons geslacht er zich zoo weinige hebben beziggehouden
met het onderzoek van die wezens. De mensch gebruikt ze voor
zijn doel, laat hen arbeid verrigten of eet ze op: zijn zij hem
schadelijk of lastig, zoo doodt hij ze, alles naar zijn yrijmag-
tig welbehagen, want hij noemt zich leer der schepping ; hij
mishandelt ze zelfs zonder veel nadenken, en waar dat wat te
sterk gedreven wordt, rigten sommigen van ons geslacht thang
vereenigingen op ter bescherming dierzelfde wezens, die zij
morgen zeer liefderijk een kap om den kop doen, om hun daarna
eene stalen pen in de hersenen te jagen en er de huid te laten
afnemen, waarna zij dan gezamentlijk aan eene tafel gaan zit-
ten, om nu zich zelven te beschermen.

Wezens: dat woord zal wel zijn afgeleid van wezen, zijn,
een bestaan hebben, en wel een zelfstandig bestaan; in het
Fransch is étre zoowel een wezen als zijn ; essentie is ook wezent-
lijkheid en komt van esse.

Fen steen, eene plant noemt men geen wezen, maar een
voorwerp, doch wat wij dieren noemen, begrijpen wij onder
den naam van wezens; en tot de wezens brengen wij menschen
ook ons zelven, ja, tot de wezens brengen wij God als hoogste
Wezen, in het Fransch Efre supréme. Het Latijnsche ens, dat
van esse komt, drukt hetzelfde uit, wat wij wezen noemen,

Opmerkelijk  voorwaar, eene treffende kracht in het woord!
Wij leeren er uit, dat sedert ecuwen ons geslacht in zekere
mate hetzelfde. begrip gehecht heeft aan den Almagtige, den
mensch en de dieren, een begrip van eigen zelfstandig bestaan.

Wij begeven ons natuurlijk hier niet in de vraag, welke
dieren slechts twijfelachtig dieren mogen heeten, en df tot een
eigenaardig rijk, of tot het rijk der planten behooren gebraxt



88

te worden; die vraag is uit ons oogpunt zelfs zeer belangrijk,
maar zij houdt ons thans niet bezig. Ik heb alleen het oog op
die wezens, waarvan LiNNAzus met zijn organiserend verstand
gezegd heeft: crescunt, vivunt, sentiunt, terwijl hij van de steenen
zei: creseunity, en van de planten: erescunt ef vivuni. De schoone
wereld, die PaLuas in zijn tijd noemde plant-dieren, wier bekend
aantal sedert hem aanzienlijk is vergroot, is in Linnacaansche
taal nog niet vertolkt.

Dat sentiunt van Lixyarvus kan bij de dieren nog ruimer wor-
den opgevat: 2ij z2ijn zich bewust, en ziedaar do zaak, waarbij
ik met nadruk de aandacht wensch te bepalen; van steenen
of planten beweert niemand dat bewustzijn, en zelfs de vlie-
genvanger en het kruidje roer-mij-niet zijn wel eens onder het
sentiunt  geplaatst geworden, hoezeer dan toeh ten onregte,
maar onder zich bewust te zijn nooit.

Het bewustzijn is alleen denkbaar in een ens, in een dtre,
in een rwezen, dat op zich zelf bestaat; het dier kan smart en
vreugde hebben, het kan indrukken van de buitenwereld opne-
men en naar eigen wil op die buitenwereld terugwerken; het
heeft neigingen en begeerten en tracht er naar, die te voldoen;
het heeft toorn, haat en wraak; het kent vijandschap, maar
ook vriendschap en liefde en trouw; het heeft somtijds waar
beleid en is op andere tijden vernuftig, inzonderheid in den
paartijd.

Al die hoedanigheden vindt men in het dierenrijk in meer-
dere of mindere mate; bij de eene diersoort deze, bij de andere
die bij voorkeur: de liefde bij de duif, de trouw bij den hond,
het beleid bij den bever, de slimheid bij den vos, de valsch-
heid bij de kat, de kwaadaardigheid bij den tijger, terwijl de
oliphant u vyeel overleg doet kennen, de schrikverwekkende
leeuw niet ontdaan is van edelaardigheid en de aap boven aan
het geheel staat in intelligentie,

Wat is dit alles? Gaat dit alles onder mef den dood dier
Wezens ? Het schijnt stilzwijg
maar bij nadenken kan men
men

end alzoo te worden aangenomen,
hierbij geen vrede hebben. En wat
geredekaveld heeft van instinet, dat al die treffende ver-



89

schijnselen van het dierenrijk eenvoudige gevolgen van hunne
organisatie zouden zijn, is nooit meer dan een magtwoord
geweest en leidt tot niets minder dan tot de stelling, dat al
de edele hoedanigheden, die wij met de dieren gemeen hebben,
ook bij ong menschen uit onze organisatie ontstaan, zoodat er
bij onzen dood niets van ons kan overblijven, dan wat men
noemt de rede, dat is een bewustzijn van eene hoogere orde.

Wij menschen, die ook wezens zijn, onderscheiden te regt
wezens, die de rede missen, en wezens, die de rede hezitten.
Door de rede worden wij van wezens personen, die zich niet
slechts bewust, maar die zich zedeliji bewust zijn, die het on-
derscheid tusschen goed en kwaad kennen en, wat veel meer
zegt, die een begrip van God kunnen bekomen en dat begrip
tot in het oneindige kunnen uitbreiden. Daarvan zien wij bij
geen enkel dier een spoor, en zoo blijft er eene volkomene
klove tusschen ons menschen en de vele andere wezens die
met ons op aarde leven.

Maar volgi nu daaruit, dat deze wezens bij hunnen dood vol-
komen zullen ondergaan? Van personen achten wij dien onder-
gang onmogelijk. Maar is zij dan mogelijk van wezens, die geen
personen zijn? Kunt gij de trouw van den hond onmogelijk
afleiden uit zijne organisatie, evenmin als gij dit bij menschen
doen kunt, hoe kan dan die trouw van den hond bij zijn dood
ondergaan? of wilt gij: hoe kan bij den hond, als hij sterft,
datgene ondergaan, waarnit zijne trouw ontsproot? De mensrhcn
belooven elkander trouw tot in den dood; dat kan de hond niet
doen; maar wat de hond wel kan, is uit trouw zijn leven geven,
iets wat men bij den mensch hoogst zeldzaam ziet.

Wat mij betreft, ik geloof niets vaster, dan dat wij menschen
onsterfelijk zijn; maar ik zou zoo gaarne mede de overtuiging
aankleven, dat er van al wat wezen is, iets na zijn dood over-
blijft, meer of minder, naar gelang dat wezen hier een breeder
bestaan had, Indien ik bij mij zelven keuze niet uit mijne or-
ganisatie kan of mag afleiden, kan of mag ik dat evenmin doen
bij de infusie-diertjes. En als ik verneem van eene rat, die cen
ei met zijne vier pooten pakt, op zijn rug gaat liggen en zijne



90

familie bereid vindt, om hem met dat ei bij zijn staart voort
te trekken; als ik de duizenden treffende verschijnselen over-
weeg, die ik van het bestaan der dieren zelf gezien, of bij
Kirpy, Senxce en anderen gelezen heb, dan is het mij volslagen
onmogelijk, mij te ontdoen van de meening, dat er bij de dieren
na hun dood iets onstoffelijks overblijft. Wat, weet ik niet,
maar ik weet wel, dat de vraag van genoegzaam belang is,
om haar in den kring van de overwegingen der menschen te
doen opnemen, zoodat de schranderen van ons geslacht ook
hierover eenig licht mogen verspreiden. Volmaakte wetenschap
voorwaar, is hier niet mogelijk, maar cenige waarschijnlijkheid
zou reeds veel zijn.

Eéne vraag slechts: zijt gij er gerust op, dat gij goed doet,
voor u dieren te doen dooden, om ze op te cten? Ik wil er
met u de proef van nemen en u verzoeken, op de tegenwoordig
z00_ hoog geroemde fatsoenlijke wijze, onder een masker, ecne
koe eene pen in de hersenen te drijven, haar daarna den hals
af te snijden, te villen, enz., om haar ten slotte te kunnen op-
eten. Ik ken u te goed, dat gij het niet doen zult. Maar hebben
wij dan het regt te eten, wat door anderen langs dien weg
verkregen wordt?

Ik ben er zeker van, dat de tijd eenmaal op aarde komen
zal, dat de beschaafde mensch enkel plantaardig voedsel zal
nuttigen; zoo hij maar goed kiest, heeft hij daarin ook alles ,
wat hij voor zijne voeding behoeft.



HET KWAAD.

Hoe is het toch te verklaren, dat God oneindig wijs en goed
is en dat er kwaad op aarde bestaat? Met deze vraag hebben
honderdduizenden zich beziggehouden en toeh geene volkomene
oplossing kunnen verkrijgen. Hene volkomene oplossing echter
is ons van niets mogelijk, en zoo ons gevraagd werd, waarom
de Almagtige een oneindig aantal hemelbollen geschapen heeft,
200 zouden wij even verlegen staan, als bij de vraag: waarom
is er kwaad?

Wat wij voldoende kunnen toelichten, is, dat in de orde der
dingen, die God heeft ingerigt, zooals zij is, kwaad niet kan
ontbreken. Reeds zou men kunnen volstaan met op te merken,
dat er in die orde der dingen goed is, ja zelfs, dat het goede
daarin cen hoogstweldadige factor is; maar dan is ook dadelijk
cene plaats aan het kwade toegestaan. Zooals toch onmogelijk
licht bestaan kan zonder schaduw in de wereld der voorwerpen,
z00 kan in het menschelijk leven onmogelijk enkel goed bestaan,
maar is de tegenhanger, het kwaad, onvermijdelijk.

Met deze afgetrokkene voorstelling komen wij echter niet
waar wij gaarne zijn. Ik ga geheel voorbij de dwaasheid, dat
men uit de Almagt van den Schepper heeft willen afleiden, dat
ITij zeer wel het goede had kunnen doen bestaan en het kwade



02

had kunnen beletten te loven. Zulke redeneringen zijn ziekelijk.
Zoo heeft men ook gezegd, dat God niet almagtig is, omdat
Hij buiten staat is, op hetzelfde oogenblik een cirkel driehoek
en een drichoek cirkel te doen zijn. Het onmogelijke is z00-
wel door de Almagt geschapen als het mogelijke, en daarer
kwaad is, zoowel als goed, en God de eindoorzaak van alles
is, z00 heeft Hij niet het kwaad toegelaten , zooals sommigen
meenen, die met de gestelde vraag geen raad weten, maar
heeft Hij het kwaad gewild en daaraan in volle wijsheid het
aanzijn geschonken.

Zoodra men eenig begrip bekwam van eene groote Qorzaak
aller dingen, scheidde men, opmerkelijk genoeg, al spoedig de
oorzaak van het kwaad van de oorzaak van het goed. Onder
de goden der Ouden had men dan ook goden van het kwaad.
Het is zeer opmerkelijk, dat de Joden, die slechts énen God
erkenden, zulk een wezen niet erkenden, maar het kwaad in
s menschen hart plaatsten; eerst na de tweede Babylonische
gevangenschap is er bij de Joden sprake van een duivel, van
een wezen, dat zoozeer het kwade in den mensch verwekt, als
God hem tot het goede aanzet. En toen de Joden eenmaal
zulk een persoon hadden, vermenigyuldigde hij schier in het
oneindige, want naar hetgeen staat opgeteekend van véir 18
eeuwen, konden er toen duizenden plaats nemen in ¢én mensch.

De voorstelling, dat er ook een God van het kwade was,
heeft oneindige nadeclige gevolgen gehad en heeft die nog in
onze dagen, en niet slechts bij de onbeschaafden, maar ook bij
hen, die onder de beschaafden worden opgenomen; en wie
weet, hoe lang het menschelijk geslacht daarmede nog zal be-
zwaard blijven? Elkeen, die niet geheel verdorven is, zegt,
dat hij zelf, en niemand anders, de bewerker is van het kwaad,
dat hij doet, en wie dat niet erkent, bedriegt zich zelyen;
voorts, elkeen, die opregt en waarheidlievend is, erkent, dat
hij zeer veel kwaad doet, en neemt hij deze zaak in bijzondere
naauwgezetheid op, zoo zal hij, al ware hij de beste, van zich
zelven getuigen: ik heb nooit iets volmaakt goed gedaan.

Zoo aan den mensch geen vrije wil gegeven was, zou er op



93

aarde geen kwaad bestaan. De dieren zijn niet bij magte kwaad
te doen; zij kunnen nadeel verwekken, schade doen, onheil
aanbrengen, maar zij kennen het onderscheid tusschen goed
en kwaad niet, en hebben dus deugd noch ondeugd. Wij men-
schen alleen zijn het, die het kwaad op aarde gebragt hebben
en het er onderhouden; wij kennen wat waarheid is en alzoo
ook wat daar tegenover staat, en wij hebben de keuze, om de
zijde der waarheid of het tegenovergestelde te omhelzen; doen
wij het eerste, zoo doen wij goed, en doen wij het laatste ,
zoo doen wij kwaad. Men heeft zelfs de leugen het beginsel van
alle kwaad genoemd, en niets is gemakkelijker dan dit in het
duidelijkste licht te stellen, want het goede en het schoone zijn
niet bestaanbaar zonder waarheid.

Uit het laatstgenoemde is dan reeds gebleken, dat overeen-
komstig de waarheid te leven goed is, en daarvan afte wijken
kwaad,

Wanneer wij spreken van het goede, hebben wij datgene
op het oog, wat zedelijke waarde heeft; wij zagen reeds, dat
daartoe ook behoort het omhelzen van de waarheid, maar be-
halve dit nog oneindig veel meer. Waarheid of leugen kunnen
volkomen buiten spel zijn, en de vraag naar goed of kwaad
cene hoofdvraag zijn. Met de keuze tusschen goed en kwaad
hebben wij een toetssteen ontvangen, die ons duidelijk ter aan-
schouwing geeft, of iets in ons goed of niet goed is. Die toets-
steen is het geweten. In den ruwen natuurmensch spreekt het
weinig; er is zelfs zekere mate van ontwikkeling noodig om
goed te kunnen zien, wat er op dien toetssteen is afgewreven ;
goede, degelijke beschaving reinigt en versterkt het geweten.
Helaas, dat het ook in ons meer en meer ter ruste kan worden
gebragt, door onze zelfzucht, die zich in zoo velerlei schrik-
verwekkende gedaanten vertoont! Maar het geweten in zijn
zuiveren aard is eene stem van God in ons, eene stem, die
ons toeroept: ,laat af van uwe ongeregtigheid,” of: jga gerust
nVoort, gij zijt op den goeden weg.” Elk onzer zal dit gaarne
erkennen, en zoo is nog ten overvloede aangetoond, dat, ter-
wijl de Almagtige ons vrije keuze gegeven heeft tusschen goed



94

en kwaad, Hij ons nog in ie
Van het geweten nadere
ons vermogen, maar

der bijzonder geval met raad bijstaat.
rekenschap af te leggen ligt buiten

wij kennen het volkomen in zijne uitwerk-
selen. Het is 200, dat ook dit ziekelijk worden kan, niet slechts
door afstomping, zooals Wij zagen, maar ook door overprikkeling,
zoodat het zich beschuldigt, waar geen schuld bestaat. Dif is

met al onze vermogens het geval: zij kunnen alle ziekelijk
worden,

Zonder vaste grondslagen is ons geweten intusschen eyenmin

als ons verstand. Fr zijn namelijk zedelijke axiomata, grond-
waarheden voor ons zedelijk gevoel, die 266 waarachtig zijn,
als de dusgenoemde axiomata zijn voor ons verstand. Ik heb
ze genoemd in het artikel Brarprey py Grroovey (bladz. 70).
Men heeft de vrijheid van den W
de statistiek afgeleid, en gezegd: er gebeuren in een zeker
tijdshestek zéGveel misdaden van deze en zGGveel van die soort,
derhalve hebben de misdadigers niet gehandeld naar eigen wil
of eigen keuze, maar zijn zij daartoe bepaald geworden, hun
ondanks. Vooreerst is het feit niet waar; of worden er nog
zooveel menschen opgegeten als weleer, worden er nog zooveel
slaven verkocht als vroeger? In een kort tijdsbestek kan men
dikwerf geen verschil zien in de gebeurtenissen, maar in cen
langer kan men verbazend verschil ontwaren; zoo niet, dan is
het onverklaarbaar, dat een mensch zich zooveel moeite geeft.
Neen, de statistiek geeft wel regelen, die voor eenigen fijd
waarde hebben, maar juist omdat zij zich bij tijden bepaalt, is
zi] buiten staat, eene natuurwet aan het licht te brengen.
Alles getuigt van vrijen wil van den mensch binnen zekere
grenzen; ware hij mniet vrij, zoo kon hij niets worden, geene
zelfstandigheid bekomen, geene zedelijke waarde verkrijoen.

il betwist op gronden, uit

God wilde, dat hij vrij zou zijn, om meer en meer een wezen,
cen persoon te worden; Hij gaf hem daartoe treffonde Vermo-
gens, om die te gebruiken of ze ongebruikt te laten. Gebruikt
hij ze, dan wordt hij wat; gebruikt hij ze niet, dan blijft hij
staan, en mishruikt hij ze, dan gaat hij terug. Voortdurend

wordt hij door God zelyen gewaarschuwd door het geweten,



95

en geen schepsel heeft zich dus ooit te beklagen, zoo hij den
weg van het kwaad opgaat, maar wel alle reden om oneindig
dankbaar te zijn, dat hij veel ontvangen heeft en alzoo tot
icts groots gerocpen is.

Zoo is dan de mensch in de schepping niet geplaatst als een
stilstaand wezen, maar als een wezen in beweging; overal is
woerkzaamhbeid in de schepping en de menschelijke geest alleen
kan dus niet in rust zijn. Die geest heeft tot taak, na strijd
te overwinnen en in die overwinning de som der zedelijke
kracht te vergrooten, die in de wereld der geesten leeft.

In het kwaad heeft men wel te onderscheiden de sehuld van
hem, die het bedrijft, en het onheil , dat er door wordt aan-
gerigt. Voor beide begrippen wordt dikwerf hetzelfde woord
gebruikt, terwijl de zaak toch zeer onderscheiden kan zijn.
Wanneer aan een moordenaar van aard het leven benomen
wordt, kan dat een zegen zijn voor de hem omgevenden; maar
z00 hij door iemand uit wraak wordt nedergeveld, is de wraak-
nemende schuldig aan wraak en aan moord. God wil in zulk
een geval, naar onze menschelijke taal, dat de gevelde moest
sterven, maar aan zijn moordenaar heeft Hij doen kennen, dat
wraak schandelijk en broedermoord afgrijselijk is; de laatste
heeft naar de kenmisgeving niet geluisterd en is dus schuldig.

Een bezwaar blijft er over voor velen, die zich tot zooverre
wel met de voorstelling vereenigen, namelijk: leeren alle men-
schen helder en duidelijk het onderscheid tusschen goed en
kwaad, zoodat zij in ieder voorkomend geval in hunne keuze
gereed zijn? Het tegendeel is waar. Maar hoe kunnen dan alle
menschen evenveel kwaad doen, bij het bedrijven van dezelfde
daden? Dat doen zij niet, al kunnen de gevolgen wel dezelfde
zijn. Wie in een roovershol is opgevoed, zal die een fijn ge-
voel bezitten van hetgeen goed en niet goed is, en een geweten,
dat in teederheid hem telkens krachtig waarschuwt? Het tegen-
deel is aan elkeen bekend. Ilier staan wij voor dat telkens
terugkeerende oneindige raadsel, dat God aan elk mensch het zijne
gegeven heeft, aan sommigen zeer veel en aan anderen zeer weinig;
een raadsel, maar dat ons toch in geen enkel opzicht belet te erken-



96

nen, dat ook deze inrigting best zal zijn. Zelfs zijn wij in staat er
nog iets van op te lossen: door die verscheidenheid van gaven
doen de menschen elkander geestelijk leven, want hadden allen
dezelfde gaven en waren die gavep bij alle menschen evenzeer
ontwikkeld, dan zouden wij bij elkander zitten en elkander niets
te zeggen hebben; dan ware de zamenleving eene soort van dood.

Laat ons dankbaar wezen, dat wij kwaad kunnen doen, en
het als eene gave Gods beschouwen, want tegenover het kwaad
staat God zelf, en door het kwaad te schuwen naderen wij Hem.
Mogten wij dit van oogenblik tot oogenblik bedenken!

Hetgeen men thans kwaad noemt, is naar tal van omstandig-
heden onderscheiden. Er ontbreekt cene maat. Van een voor-
werp kan men zeggen: het heeft zooveel gewigt of het is zoo
lang; maar zulk eene maat ontbreekt voor het kwade, en hef
ergste is, dat hetgeen de cen kwaad noemt, bij den ander als
deugd wordt aangeschreven, Bij geen twee volken geeft men
aan hetzelfde kwaad dezelfde beteckenis, en teruggaande in de
geschiedenis vindt men steeds, dat hetgeen men later kwaad
genoemd heeft, vroeger niet alzoo heette, en dat in den on-
beschaafden staat der menschen eigentlijk niets kwaad wordt
genoemd. Hieruit volgt dan onmiddellijk, dat, naar mate de
ware beschayving toencemt, ook datgene, wat men met den
naam van kwaad bestempelt, steeds grooter wordt.

Het laatste is onmiddellijk verstaanbaar. Wanneer men niet
onderscheidt, is er goed noch kwaad; wanneer men begint te
onderscheiden, is er weinig goed en kwaad; naar mate men
meer onderscheidt, neemt het goed toe, maar ook de keerzijde
van het goed, dat is het kwaad; en wanneer men hetgeen de
mensch denkt, gevoelt, wil en doet naar de striktste regelen
opvat, dan ligt het voor de hand, dat in het 0og van elken
waarheidlievende het goede, dat ig het zunivere en waarachtige,
steeds kleiner en kleiner wordt, en in dezelfde mate alzoo dat-
gene toeneemt, wat niet uit geheel zuivere bronnen is ontstaan.

Wij moeten hier intusschen wel onderscheiden, wat wij ge-
brekkig moemen, van hetgeen wij kwaad heeten, Al wat wij

menschen doen kunnen, is gebrekkig, maar daarom is het nog



97

niet kwaad. Kwaad is iets in zedelijken zin, wanneer eene ge-
dachte, een gevoelen, een wil of eene handeling met opzet on-
Juist in ons wordt gevormd. In de onjuistheid is het niet, dat
liet zwaartepunt ligt, maar in het opzet, in de neiging van
onzen geest met bewustzijn, in de intentie. Ben ik zuiver in
de waarheid in elk opzigt, maar sluipt er buiten mijn toedoen
iets in, waardoor eene gedachte, een gevoelen, een wil, eene
handeling onjuist uitvalt, zoo bega ik eene fouf, maar doe ik
geen kwaad.

Alzoo ligt uit een zedelijk oogpunt het kwaad volstrekt niet
in de gevolgen, maarin ons voornemen; de handeling kan boven-
dien erge gevolgen hebben, maar misschien, ook niet, en toch
hebben wij het kwaad bedreven. En zoo is dan de troffende
uitspraak, die in het Christendom voorkomt, volkomen toegelicht,
dat reeds de begeerte tot iets, dat verboden is, kwaad is.
Maar dan is het ook duidelijk, dat het kwade te vermijden en
het goede te doen voor den mensch des te moejjelijker wordt,
naar mate hij klimt in waarachtige beschaving. Het is wel
700, dat die waarachtige beschaving wapenen medebrengt, waar-
mede tegen het kwaad kan gestreden worden; maar wie eerlijk
15, zal erkennen, dat, al wordt er gestreden, de overwinning
daarom nog niet verzekerd is, en is er niet overwonnen, zoo
is er kwaad gedaan.

Gaan wij terng tot de tien geboden der Joden: daarin lag
voor hen de geheele zedelijke wet. Hielden zjj die, dan konden
zlj nog wel fouten begaan, maar kwaad doen eigentlijk niet
meer. Nu komen er, wel is waar, voorschriften voor, die alsnog
voor den mensch moeijelijk te veryvullen zijn en waartegen hij soms
zijn geheele leven te strijden heeft; in elk geval gelden die tien
geboden voor een iegelijk onzer nog. Doch sedert de open-
baring van het Christendom is bij die tien geboden een onein-
dig aantal geboden gevoegd geworden; er is ons toch niets
minder voorgeschreyen dan: wordt volmaalkt, dat is met andere
woorden: zoo gij iets verzuimt van hetgeen gij doen kunt,
hebt gij niets gedaan; zoodat er met ronde woorden staat: ,wie
»in één artikel van de wet struikelt, struikelt in de geheele

1. T



98

Jwet,” en die geheele wet bevat al de artikelen te zamen en
luidt: ,wordt volmaakt.”

Wanhopige toestand voor ons menschen: van top tot teen
vol gebreken, steeds hakende naar het verbodene, en dan als
eenige wet: wordt volmaakt!” Zoo er niets tegenover stond,
zou het leven geen leven zijn. Gelukkig komt datzelfde Chris-
tendom ons troost aanbrengen en houdt ons genade voor, indien
wij ten minste hebben willen streven naar het betere. Maar
dat verzwakke de stem van ons geweten niet; integendeel, dat
geweten behoort steeds gescherpt te worden, omdat onze eigen-
liefle het tracht af te stompen. Een tal van vijanden in
ons webrhoudt ons van het goede en zet ons aan tot het kwade:
andere vijanden in ons verheffen het weinige goede in ons en
verkleinen het kwade, zoodat wij in eigen oogen in het geheel
niet verwerpelijk schijnen. Rondom ons worden wij wel beoor-
deeld door onze evenmenschen en wij beoordeelen wederkeerig
hen; maar hier is het vaak niet beter gesteld, want men prijst
ons dikwerf, waar wij zeer veroordeeld moesten worden, en
veroordeelt ons, waar wij niet het minste kwaad bedreven
hebben. Eindelijk, de maatschappij gaat wel het kwaad tegen,
zooveel zij kan, maar de roerselen van s menschen hart kan
zij niet bereiken en ontwaart zij eerst in daden. Die daden
straft zij dan, indien zij nadeel verwekken, en dat nadeel noemt
de maatschappij kwaad, alzoo kwaad, dat naar buiten spreekt.
Het eigentlijke kwaad in Christelijken zin, dat is de intentie
om onjuist te zijn, kan alleen worden aangewezen door een
zuiver geweten.

Zoo hebben wij dan het kwaad leeren kennen, volstrekt niet als
een gebrek in de inrigting der schepping, maar als noodzake-
lijk, nu de Almagtige eenmaal had vastgesteld, dat de mensch
cenige talenten, hem gegeven, in edele woekerwinst zou uit-
zetten op aarde. Dan moest die mensch keuze hebben, dan
moest hij wil bezitten, dan moest hij weten wat goed is; en
weet hij dat, dan weet hij ook wat kwaad is en kan hij er in
"ﬂl‘vﬂlkfn. Maar hem werd een geweten gegeven, bijna God
zelf, die hem influistert, en wanneer dat alles niet baat, en



99

die mensch krijgt berouw, innig en diep berouw over welke
verkeerde daad of daden ook, dan — het is ons duidelijk in
het Christendom te verstaan gegeven — kan dat berouw hem
nog redden, en kan hij nog als een verloren zoon door zijn
Vader in genade worden aangenomen. Dat dit echter niet zal
geschieden zonder innig en diep en volkomen berouw, daaraan
mogen wij niet twijfelen.



CHRISTENDOM.

Sedert het Christendom aan het licht is getreden, moet het
heeten niet slechts de volmaaktste der godsdiensten, niet slecl.lts
de eenige ware godsdienst, maar de Gelligf’.best“""'b“m"J“'
de eenige denkbare godsdienst. Hoe heeft de uitstekende 0115103:
MER 00it kunnen vragen: ,ligt de bijl reeds aan uwen -\\'Ol‘t("-

Dienen is gehoorzamen aan de bevelen of \-'oorschl“r.tcn \n.]l.
dengene, aan wien wij ondergeschikt zijn. God te dmmill 15
alzoo gehoorzaam te wezen aan Hem, te leven naar zgneln
wil, op te volgen wat Hij ons, op welke wijze dan ook, ais
zijne bevelen heeft doen kennen. .

Reeds dadelijk treedt de voortreffelijkheid van het (hristen-
dom te voorschijn, daar het dat gehoorzamen aan den Almag-
tige, het opvolgen van zijnen wil, van zijne VOOI‘.‘ichl‘ift()l.l en
bevelen te zamen oplost in liefhebben. Daarboven gaat niets,
en zoo is dan reeds het Christendom een godsdienst, die mel.l‘
zich niet beter denken kan; wij moeten liefhebben, en zoo wij
God liefhebben, dienen wij Hem.

Eigentlijk zijn nu alle wetten, alle voorschriften, alle bevelen,
die God ons geeft, ongenoemd daarin begrepen. Zoo wij slechts
liefhebben, is het genoeg; meer wordt er niet van ons gevraagd,
en wij hebben nu in ons zelven te ontwikkelen, wat wij nu
onder liefhebben van God hebben te verstaan.



101

In waarheid, ik kan mij geen volmaakter godsdienst denken,
en ik geloof niet, dat jemand dit kan.

In het Christendom heeft men het onschatbare voorregt, dat
de hoofdbegrippen z66 helder zijn unitgedrukt, dat in die uit-
drukking tevens eene volmaakte bepaling (definitie) gegeven is.
Zoo is het met het begrip Godsdienst, dat Cnristvs ons dus
doet verstaan: ,God is een geest, en die Hem aanbidden,
L moeten dat doen in geest en in waarheid.”

Aanbidden en dienen zal ten opzigte van den Almagtige wel
niet te onderscheiden zijn; aanbidden zal wel tot het meest
volmaakt liefhebben behooren, en liefhebben is dienen. Welnu
dan, wij moeten God dienen in geest, dat is: niet uitwendig,
niet in vormen, zeker niet in schijn, maar in ons allerbinnenste;
de geschapen geest moet innig, vertrouwelijk spreken tot den
geest zijns Scheppers. Is er een volkomener dienen mogelijk?

En dan dat dienen in waarheid! Er werd hierboven gespro-
ken van voorschriften, van bevelen, van wil: zijn er daarvan
in het Christendom vele in woorden gegeven ? Is er cen wethoek
door Cumristus zamengesteld, waarnaar wij ons hebben te ge-
dragen? Het is er nief; zoo het er ware, zou het Christendom
zijn naam niet verdienen. Neen, er is ons voorgehouden, dat
wij zelven die bevelen, die voorschriften, dien wil van God moe-
ten zoeken, zooals in het liefhebben; boven besproken, reeds
besloten ligt. Wij moeten aanbidden, dat is dienen, in waar-
heid, dat is: zooals het”behoort, waarachtig naar elken toestand
des levens; niet in woorden en wederom niet in schijn, maar
naar hetgeen waar is.

Ziedaar het voorschrift der voorschriften: aanbidden , dat is
Lief hebben , dat is dienen, in geest en in rwaarheid.

Uitvlugten zijn onmogelijk, verontschuldiging is ons niet toe-
gestaan; ons is toegeroepen: ,de waarheid zal u vrij maken.”
Derhalve, zoo wij God dienen in geest en in waarheid, worden
wij vrij, dat is: dan hebben wij het kwaad in onze magt enis
het doel van onze godsdienst bereikt.

En zoo wij nog twijfelen mogten aan de volmaaktheid van
het Christendom, dan hebben wij elkander slechts te herinne-



102

ren, dat het ons luide toeroept: ,wordt volmaakt, gelijk uw
» Yader in den Hemel volmaakt is.”

Volmaakter godsdienst dan deze, die tot volmaaktheid dringt,
is ondenkbaar,

Welk een onschatbaar voorregt voor ons, die onder het
Christendom geboren zijn! Maar welk eene diepe schaamte over
een iegelijk onzer, dat wij zulke armoedige Christenen gewor-
den zijn!



BEGRIPPEN.

Begrippen zijn de steunpilaren van ons verstandelijk, zedelijk
en godsdienstig leven hier beneden; van hunne juistheid en
van de juiste kennis, die wij van hen hebben, hangt ons ge-
heele leven af.

Deze waarheid wordt veel te weinig erkend, en van daar
niet slechts allerlei misverstand en gekijf onder ons menschen,
maar, wat veel erger is, van daar ook de trage voorunitgang
van elk onzer en van ons geheele geslacht.

Opmerkelijk inderdaad, daar elk woord minstens één begrip
uitdrukt en het aanleeren van talen onder beschaafden wordt
gewaardeerd, ja, door het aanleeren van andere dan de moe-
dertaal zelfs vele nieuwe begrippen worden verkregen.

Aan het aantal der begrippen, die meer beschaafden hebben,
ontbreekt het dan ook niet, maar veelal aan hunne juistheid,
Minder beschaafden kunnen arm zijn in het bezit van een vol-
doend aantal begrippen en bovendien arm in het bezit van
Jjuistheid van elk hunner; maar wat men thans veelal beschaving
noemt, zondigt in eene andere rigting: door meer niet grondige
taalkennis aan de menschen te geven, blijft het hun niet aan
veel begrippen ontbreken, maar kunnen zij arm blijven in de
juistheid der beteekenis, zelfs van de meest gewigtige begrippen.



104

Het veel nu kan hier schaden, zooals in andere opzigten,
maar het veel schaadt zeker, indien in alles de juistheid ont-
breekt, en zoo kan het gebeuren, dat zij, die velerlei talen
geleerd hebben en in andere opzigten zich veel hebben eigen
gemaakt, toch inderdaad niets hooger staan dan dezulken, die
slechts een flaauw begrip hebben van hunne eigene moedertaal.
Wie erkent niet, dat hij in den eenvoudigen burgerstand dik-
werf een gezonder verstandelijk, zedelijk en godsdienstig leven
aantreft, dan daar, waar men heet beschaafde opvoeding zeer
op prijs te stellen?

De zaak is van het hoogste gewigt, en wij menschen, ouder
of jonger, hoog of laag geplaatst in de maatschappij, wij allen
hebben er het grootste belang bij: onze bestemming is één
en dezelfde. Leven wij in kleineren maatschappelijken kring,
dan kunnen wij met een kleiner aantal maatschappelijke be-
grippen volstaan; maar dan hebben wij toch nog evenveel be-
hoefte als de grooten dezer wereld, als de voornamen en hoogge-
plaatsten, om althans de fundamentele begrippen in het verstan-
delijke, zedelijke en godsdienstige volkomen helder te bezitten,
niet om er eene soort van geleerdheid mede te plegen, maar
om cr ons leven door op te bouwen en er ons geheele bestaan
op te vestigen.

Het is niet noodig, dit breed te ontwikkelen: cen timmer-
man en een metselaar hebben dezelfde behoefte aan een geheel
en al rein Godsbegrip als een koning of een keizer; van dat
Godsbegrip hangt hun geheele leyen afy niet slechts hunne gods-
dienst, maar ook hun geheele zedelijk bestaan. Dit zeker be-
hoeft geen toelichting: zoo ik niet Juist weet, wiens bevelen
ik heb te volgen, wien te gehoorzamen en lief te hebben ; zoo
ik den zin dier bevelen niet versta, en niet weet, wat gehoor-
zamen en liefhebben eigentlijk is; hoe zal ik dan in waarheid
doen wat ik doen moet?

Gewoonlijk acht men helderheid van begrippen slechts on-
misbaar voor gezonde verstandelijke” redenering. Inderdaad,
wie zal het groote gewigt van het bezit van juiste begrippen
hier ontkennen? Maar die juistheid heeft eene veel hoogere



105

waarde, eene waarde, die ddn nog bestaan zou, indien den
mensch het redeneren ware ontzegd, dat is, indien hij geen
begrippen zou kunnen verbinden om tot besluiten te komen.

Elk begrip toch heeft op zich zelf zelfstandigheid en maakt,
z00 wij het eenmaal helder hebben, een onvervreemdbaar deel
van ons wezen nit. Neem welk begrip gij wilt, neem dat van
opregtheid, van eerlijkheid, van goede trouw, van liefhebben;
neem dat van pligt, van waarheid; neem zelfs dat van zuinig-
heid, van spaarzaamheid; eindelijk neem het begrip van uw ja
of neen: — wie zijt gij, indien gij het niet helder doorziet,
het door en door verstaat, het volkomen beseft, en in elke
rigting gevoelt, dat uw ja ja, en uw neen neen moet wezen?

Spreek ik dan van de oneindige behoefte, die-wij hebben
aan helderheid van begrippen, dan zal ik daarmede wel niet
kunnen bedoelen, dat het niet voldoende is, indien wij onze
begrippen leeren onderscheiden en ons tegen verwarring daar-
van leeren hoeden. Maar het gansche leven door moet het onze
voortdurende en ernstige bezigheid zijn, onze begrippen, te
beginnen met de gewigtigste, steeds juister en helderder te
maken, elk op zich zelf van alle kanten goed te bezien, maar
ook te doorgronden; de breedte daarvan te leeren verstaan; die
begrippen in ons geweten op te nemen, welke tot ons zedelijk
leven betrekking hebben, en aan die in onzen godsdienstzin
eene plaats toe te kennen, welke tot den kring van het gods-
dienstige behooren.

Dan, maar ook dan alleen, kunnen wij met vasten tred voor-
waarts gaan; zonder dat is onze tred wankelbaar, zoo niet
erger. '

Gaven wij meer juistheid aan onze begrippen, dan zou er
vrij wat minder worden geredekaveld. Dat redekavelen toch
dient, om verstandelijk te komen, waar men nog niet is. Zoo
de begrippen niet juist zijn, waarmede gij redencert, is uwe
uitkomst natuurlijk onjuist. En zijn uwe hegrippen juist en
helder en doorzigtig, ziin zij met u één, dan hebt gij bij in-
tuitie zeer dikwerf in een oogenblik, waartoe men anders, met
minder heldere begrippen, eene lange redenering noodig heeft.



106

De veelheid der begrippen van onze eeuw schijnt voor de
juistheid in hooge mate verderfelijk. Men zou onze eeuw ge-
voegelijk kunnen noemen: de ceuw der verlichting en bescha-
ving en de eeuw van den vooruitgang in de onjuistheid der

meest belangrijke begrippen, waarop het geheele leven der
menschen berust.



HET ONTSTAAN VAN DEN MENSCHE-
LITKEN GEEST.

Er is wel niets opmerkelijker, dan dat zelfs de kundigste
mannen  van ons geslacht, zoo ver is gebleken, in het geheel
niet of hoogst zelden hebben stilgestaan bij het onderwerp, dat
hierboven als titel staat. In bijna alles heeft men getracht door
te dringen, in de onzigtbare wereld zoowel als in de zigtbare ;
zelfs over de hoedanigheden van onzen Schepper heeft men ge-
handeld zonder ophouden en handelt men nog; te regt zegt
men, dat wij tot Hem in innige betrekking staan. Maar men
staat niet stil bij de voor ons zoo belangrijke vragen: wanneer
is de eerste kiem van ons geworden? zijn wij op eenmaal ge-
worden die wij waren bij onze verschijning op aarde? waren
wij toen dadelijk personen, of is die persoonlijkheid langzamer-
hand in ons ontwikkeld? is er oorspronkelijke verscheidenheid
onder de menschen, of is hetgeen bij onze stoffelijke wording
in de stof gaat wonen, voor alle menschen ¢, zoodat de ver-
schillen, die de menschen vertoonen, de gevolgen zijn van hun
ligehaam en van de omstandigheden ?

Dat op geen enkele van deze vragen een bepaald antwoord
kan gegeven worden, is zonneklaar, maar het is toch vreemd,
dat men deze onaangeroerd gelaten heeft, daar men bij duizend
andere vragen, die evenmin bepaald beantwoord kunnen wor-
den, toch steeds naar een antwoord zoekt.



108

Sommige der gestelde vragen hebben meer belang dan andere,
en er zin er zelfs, waarop eenig antwoord bij benadering on-
misbaar is, zoodat men dan ook dat antwoord heeft gegeven.
Ik bedoel: is een menseh een persoon, die, als schepsel na-
tuurlijk afhankelijk, echter tot zekere mate vrijheid van bestaan
en alzoo vrijheid van handelen bezit?

Die vrmlg heeft men zoozeer practisch opgelost, dat men u
in elke maatschappij, na het bedrijven van zekere handelingen,
niet slechts laakt en veroordeelt, maar u zelfs straft, soms
ligchamelijk, ja in enkele gevallen uw aardsche bestaan opheft.
Hielden de menschen elkander niet voor personen, dan zou dit
alles niet het geval zijn; wie toch zal een voorwerp ligchamelijk
straffen of het verdelgen, omdat het oorzaak is geweost van ge-
volgen, die gij niet hebt gewenscht ?

Met instemming van ons gehecle geslacht mogen wij dan
aannemen, — met terzijdestelling van elk bewijs, — dat de
mensch is een persoon, een wezen, en naar de verschijnselen,
die wij van hem zien, erkennen wij in hem een denkend , ge-
voelend en willend wezen, want hij doet datgene, waartoe denken,
gevoelen en willen noodig is. Voorts erkennen wij in hem,
daar hij om te denken, te gevoelen en te willen bewustzijn heb-
ben moet, dat hij niet slechts op de buitenwereld terugwerkt,
maar ook een inwendig leven leidt en aan zich zelven reken-
schap geeft van de dingen; dat hij overlegt, duizenden vragen
in zich opwerpt en alzoo tot nieuwe uitkomsten geraakt; dat
hij daardoor zijn bestaan uitbreidt, zijn denken, gevoelen en
willen juister en krachtiger maakt, en dat daardoor in dezelfde
mate zijne persoonlijkheid wordt vergroot. Hij heeft een zin
voor het ware, voor het schoone en voor het goede, en hij
arbeidt als denkend, gevoelend en willend wezen in deze drie
treffende rigtingen. In den kring van het goede bouwt hij ge-
loof, hoop en liefde in zich op. Eene stem in hem, die hem
Gods stem doet kennen, zijn geweten, doet hem zijn hart,
dat is zijn zedelijk bestaan, meer en meer naar Boven rigten
en zich klemmen aan Hem, die hem schiep, en zoodoende,
indien hij het doel yan zijn aanziin niet moet derven, bereidt



109

hij zich meer en meer voor, terwijl hij een werkzaam deel
neemt aan de maatschappij, waarin hij verkeert en zijne beste
krachten legt, om bij zijn einde over te gaanin een beter huis.

Hoe is die mensch oorspronkelijk geworden? De hoofdzaak
ligt hier niet in het bezit van een besfaan. Van de steenen
zeggen wij eenvoudig, dat zij uit zich zelven niet hebben kunnen
worden, dat zij geworden zijn, en wel, daar ons verklaring
alweder ontbreekt, dat God de stof en alzoo ook de steenen
geschapen heeft. Dit doen wij, omdat wij in God de Almagt
erkennen, en het ons niet gegeven is eenigermate op den voet
te volgen, hoe door die Almagt geworden is, wat er is.

Bij al wat kracht is, doen wij als bij de steenen en berusten
in de uitspraak, dat God ze geschapen heeft, zooals zij zijn.

Bij de verschijnselen doen wij ecnigermate anders: wij bren-
gen ze in onderling verband, voor zooverre zij van dezelfde
soort zijn, en denken ons dan een grond van die werkingen,
waarvan het beeld is een geordend geheel dier verschijnselen;
wij sporen de wetten na, naar welke die verschijnselen wer-
ken, en bouwen van die wetten en het genoemde beeld dier
verschijuselen zooveel mogelijk een geheel in ons op, dat wij
in kort bestek kunnen overzien. Ook hierbij gaan wij niet
verder, en zeggen wij alweder: de Almagtige heeft het zoo
ingerigt.

Overal, waar het de uitwendige wereld geldt en bepaald de
natuur, blijven wij van verre staan en is zelfs het meer of min
naderen tot de oorzaken der oorzaken met kennis van zaken ons
ten eenen male ontzegd. Zeer velen nemen voor dit alles, zoo zij
overigens een geestelijken God erkennen, bijna een natuurkundig
Wereldbestuurder aan, daar zij de stoffelijke wereld verre be-
neden den grooten, geestelijken God achten te staan. Die be-
schouwing is echter om Gods ondeelbaarheid reeds geheel ver-
werpelijk. Al geeft ook de natuur buiten den mensch niets
zedelijks te aanschouwen; al is zij welligt slechts enkel verstan-
delijk opgebouwd: de groote God, die enkel goedheid is en
reinheid, heeft haar geschapen en onderhoudt haar, en zoo
hebben wij die natuur te eerbiedigen, maar mogen wij erkennen,



110

dat de Almagtige zelf al het stoffelijke lager heeft gesteld dan
het onstoffelijke en met name dan het zedelijke.

Yoor zoover ons stoffelijk bestaan betreft, vallen wij dus
onder de algemeene wetten, naar welke God gemeend heeft
de door Hem geschapen stof te moeten besturen, en staan wij
alzoo, indien ik het woord gebruiken mag

o, enkel onder zijne
wijsheid , die almagtig is; wij doen dit nog, al behooren wij tot

een klein deel der stof, dat in den kring van het leven kan begrepen
zijn, want het leven van planten, van dieren en van den mensch
is, hoezeer naar cigene wetten, toch ook naar stoffelijke wetten
goregeld.

Het is de wording van onze persoonlijkheid, van dat denkend,
gevoelend en willend wezen, die ons in waarheid bijzonder mag
bezighouden. Vooreerst mag worden opgemerkt, dat, zooals Wij

de almagtige wijsheid Gods ons voorstellen als Schepper en

Onderhouder der stoffelijke wereld, wij ons noodwendig moeten
denken, dat de geestelijke, persoonlijke, wijze, oneindig verhe-
vene en volmaakt goede God personen geschapen heeft, meer
of min zelfstandige wezens, overigens van Hem afhankelijk en
gevormd naar zijn beeld. Deze voorstelling is de zeer gewone en
bevat niets nieuws; zij drukt het innige verband uit, dat er tus-
schen het schepsel en den Schepper bestaat; en dat God onze
Vader is, omvyat alles, wat tot deze voorstelling behoort,

Op deze wijze is de zigtbare wereld niet God, maar gewrocht
van God, en zijn wij menschen geen goden, maar
an de oneindige liefde. Om ons in onze armoede iets fe
steunen , splitsen wij God niet, maar stellen wij ons voor, dat
zijne almagtige Wijsheid de zigtbare wereld vormde en steeds
onderhoudt, en dat zijne almagtige Heiligheid, naar zijn beeld,
geestelijke wezens schiep, aan wie Hij, bij zekere afhankelijk-
heid van Hem , zekere vrijheid schonk.

gewrochten

Er is hier geen oogenblik sprake van verklaring, want die
is onmogelijk, maar het is ons hier te doen om zekere

» aan-
hechtingspunten voor onze voorstelling, die intusschen zonder
speculatie gesteld zijn,

Onder scheppen versta ik niet voortbrengen uit iets anders,



111

maar onder scheppen in een Goddelijken zin versta ik : doen wor-
den. Men is gewoon hierbij te gebruiken de woorden wit niets,
en dat stnit hen, die scheppen en maken onderling verwarren.
Een timmerman maakt eene tafel, dat is, hij vervormt het
hout, dat hij heeft, tot zulk een voorwerp; €en heeldhouwer,
zelfs al ig hij een uitstekend genie, schept geen stoffelijk beeld,
Mmaar maakt dat; wat hij schept, — indien het scheppen heeten
m-ag en indien het niet heeten moet verbinden, — is de figuur,
die hij zieh dacht, eer hij den bijtel zette in den steenklomp.
De Almagtige kan maken, kan ve «anderen en vervormen,
maar hij kan ook doen worden en wel nit zijne Almagts het
Woord Almagt sluit dit geheel en al in zich. Zoo is dan de
stoffelijke wereld niet geworden uit God, maar door Gods Almagt,
‘;“ 200 hebhen wij menschen ons persoonlijk bestaan dan niet be-
“Omen it (tod, maar alweder door zijne Almagt. De verheven
beteekenis van het woord Fader blijft hier mede ongeschonden.
Door diezelfde almagt heeft dan de Almagt een oneindig aan-
tal persoonlijke wezens kunnen scheppen, geestelijk bestaande
951 met geestelijke hoedanigheden in verschillende mate bedeeld,
die tijdelijk in ligchamen kunnen wonen of vrij kunnen bestaan,
n die in het ecrste geval de millioenen hemelbollen kunnen
bevolken. Zoer velen daarvan lunnen geestelijk veel hooger
geplaatst zjjn dan wij menschen, en zeer vele anderen kunnen
geestelijk lager staan dan Wwij menschen. In elk geval is hef
van ong menschen eene grenzenlooze vordooldheid, indien wij
Zouden meenen, dat wij, die een stipje van het heelal bewonen,
de eenigo zedelijke wezens in de schepping zouden zijn. CorER-
NIcUs, Tyeno Brams en Keprrrr hebben dezen onzin wel trachten
te t]ooden, maar , helaas, op verre na nog niet gedood.
Wanneer God elken mensch geestelijk geschapen heeft, is

Y0or ong niet te weten; want hebben wij een voorthestaan na

b)
onzen dood, dan kunnen wij ook een geestelijk bestaan hebben
achte zielsverhuizing

gehad vé6r onze geboorte. De cenmaal ged
Van het eene ligechaam in het andere is losgelaten, omdat
geen mensch er zich iets van herinnert; maar ecn zelfsiancie
geestelijk bestaan kan elk mensch v66r zijne geboorte zeer



112

wel gehad hebben; herinnering daarvan zou onmogelijk wezen,
omdat er geen uitwendige toestanden bestaan hebben, maar
hier blijft alweder onzekerheid.

Wanneer de eerste sporen van persoonlijkheid in den mensch
treden, schijnt niet twijfelachtig; zeker niet zoolang hij nog
niet  stoffelijk zelfstandig leven kan, en dus zeker niet de zes
cerste maanden zijner wording, en daar hij, in de zevende
maand zijner wording geboren wordende , niet slechts in het
leven blijven, maar mensch worden kan, zoo ligt het intreden
van die kiem tot eene persoonlijkheid, indien ik mij alzoo mag
uitdrukken, tusschen de zesde en de zevende maand zijner
oorspronkelijke wording. De stoffelijke mensch moet stoffelijk
tot zekere mate ontwikkeld zijn, eer een persoon bij hem kan
gaan inwonen. Deze voorstelling hindere niemand ; bij het ster-
ven van een mensch zeggen wij, dat zijn geest zijn ligehaam
verlaat, en bij zijne wording mag ik dus ook zeggen, dat zijn
geest in het ligchaam treedt,

In het eerst slaapt die geest en is zich in dien slaap niet
bewust, maar hij leeft, want tusschen slapen en niet bestaan
is een oneindig groot verschil. Dat slapen duurt van de zevende
maand tot aan de geboorte onafgebroken voort. Dat in dit
slapen droomen bestaan, schijnt zeker, af te leiden uit de be-
wegingen, die de ongeboren mensch nu en dan maakt. Na de
geboorte is er ontwaking uit dien slaap, maar voor kort: de
slaap wordt grootendeels voortgezet, hij neemt langzamerhand
af, en, naar mate het waken toeneemt, neemt ook het vermo-
gen toe, om indrukken van de buitenwereld op te nemen van
meer en meer onderscheiden aard. Dat het bewustzijn schier da-
delijk na de geboorte bestaat, blijkt volkomen uit het schreeuwen
van het kind, want dat schreeuwen is dan zoo goed eene uit-
drukking van leedgevoel, als wanneer een volwassen mensch
dezelfde geluiden maakt.

Zoo is dan, opmerkelijk genoeg, leedgevoel het eerste, wat de
menschelijke geest op aardeinzich opneemt. Teekenen van vreugde
komen veel later, en langzamerhand vertoont zich het een na het

ander, totdat uw 00g den mensch ziet in zijne geheele ontwikkeling.



113

Wie in de kinderwereld heeft geleefd en de kinderen op het
spoor is gevolgd van hunne geboorte tot later, erkent, dat zij
zeker in kiem hebben medegebragt, al wat de geest later doet
blijken, en is eenmaal de ontwikkeling van het geestelijke be-
gonnen, dan gaat zij bij sommige kinderen met eene snelheid,
waarover men zich verbaast. Geen wonder dan ook, dat de
meening wordt aangekleefd, dat de mensch bij zijne geboorte
iets medebrengt, niet slechts de vatbaarheid, maar in het een
en ander iets zeer ontwikkelds; de een meer de ander minder,
bij kinderen van hetzelfde gezin, van de/clfdc ouders ; sommige
zeer veel. De aanleg, dien God den mensch hier op u:irde geeft,
om geestelijk iets te worden, is wel in het algemeen die, wel-
ken wij menschelijk noemen, maar overigens schijnt ]:et niet,
dat deze voor twee meuschen van al de millioenen, die leven of
geleefd hebben, volkomen dezelfde is. Uit verschil in organisatie
of uit verschil in omstandigheden is dit niet af te leiden, en
ons blijft dus niets anders over dan te meenen, dat de Alma"‘-
tige aan elken mensch bij zijne geboorte wel den ulgemeencn
menschelijken aard, maar bovendien aan dezen die, aan een
ander weder andere talenten schonk.

Zoo spreken de ons bekende feiten in woorden.

Deze voorstelling is overeenkomstig die, welke in het Chris-
tendom leeft; daar wordt zelfs in eene schoone gelijkenis aan-
genomen, dat God aan den eenen mensch duizendmaal meer
schenken kan dan aan den ander. Dat hiermede de 00rspron-
kelijke vermogens van den menschelijken geest bedoeld worden,
is ontwijfelbaar, want met dat ééne en met die vijf tﬂlenten
moeten zaken worden gedreven, zoodat zij winst afwerpen.
Vergun mij in het voorbijgaan hier bij te voegen, dat in die
schoone gelijkenis de hoedanigheden van den menschelijken geest
worden voorgesteld als een leengoed, niet als ons eigendom,
maar als iets, dat God ons gaf, om er winst mede te doen en
het daarna aan God terug te geven.

Onder ons, gewone menschen, leeft ook de overtuiging, dat
de een meer dan de ander ontvangen heeft, zoodanig dat men
van den dichter zegt: poéta nascitur, non fit. Van uitstekende

1. 8



114

mannen in de schilderkunst, in de beeldhonwkunst, in de mn-
ziek, in de wetenschap, in het leven in het algemeen geldt
hetzelfde; maar in velerlei toepassing laat men deze oorspron-
kelijke verscheidenheid der menschen los. De strafwetten bijv.
ziin uniform, hetgeen ook moeijelijk anders zon kunnen zijn;
maar in toerekenbaarheid van verkeerde daden mogt die oor-
spronkelijke verscheidenheid, waar dit mogelijk is, wel worden
ingevoerd. Heb ik oorspronkelijk in ruimer mate goede hoe-
danigheden dan een ander, dan is dezelfde niet goede handeling
dien ander minder toerekenbaar dan mij. En zoo mogt dan wel
een cerste en een laatste regel onder ons menschen deze zijn ,
dat wij, hetgeen wij goed of niet goed doen, wel als hande-
lingen met hare gevolgen naar haren aard mogen overwegen,
maar dat het pligt is enkel onthouding te plegen, waar het
geldt een oordeel over de beweegredenen, die tot de handelin-
gen hebben geleid. Wie kan in zijn eigen bestaan diep genoeg
zien, om juist te weten wat hij van God ontvangen heeft, en
hoe zal men het dan in de ziel van een ander doen?

Dat in deze onmogelijkheid de grond ligt van onze onecindige
verpligiing om vergevensgezind te zijn bij de misdrijven van
anderen, ligt evenzeer voor de hand, als dat in die onmoge-
lijkheid — afgescheiden van alle andere overwegingen — een
verstandelijke grond is aangegeven, om onze naasten lief te
hebben als ons zelven. Indien toch een ander oorspronkelijk
minder van God ontvangen heeft dan ik, dan ben ik het mid-
del in Gods hand, om hem iets te geven van hetgeen ik meer
heb. Zoo wordt dan de liefde, in plaats van eene verpligting ,
een heilig gebod.

Het is in hooge mate opmerkelijk, daar wij die verscheiden-
heid in oorspronkelijke gaven voortdurend waarnemen, dat zij
Z00 Weinig in overweging genomen wordt, zoodat zij zelfs bijna
wordt behandeld als niet bestaande. Ik heb slechts één enkel
verschijnsel te noemen, z66 sterk sprekend, dat het niet krach-
tiger behoeft, namelijk  het grenzenlooze verschil, dat er be-

staat in den aard der vermogens van den man

en van de vrouw.
Beiden zullen w

el menschen zijn, en toch zou het u moeijelijk



115

vallen, om ééne enkele hoedanigheid van den geest op te noe-
men, die bij de twee geslachten dezelfle is. Gij kunt zelfs niet
verdragen, en ik ook niet, dat zij meer of min aan elkander
gelijkvormig worden; dan spreekt gij van een verwijfden man
of van een manwijf, en geen dezer woorden klinkt u welgeval-
lig in de ooren. De zaak is dus in confesso: er is eene oor-
spronkelijke verscheidenheid tusschen ons menschen; bewerktui-
ging of omstandigheid kunnen die oorspronkelijke verscheidenheid
vergrooten of verkleinen, maar zij kan niet worden ontkend ;
zij strookt ook met alles wat wij ontwaren. Geen twee planten
van dezelfde soort vinden wij volkomen aan elkander gelijk,
en zelfs ftwee droppelen water, waarvan gii zegt, dat zij vol-
komen gelijk zijn, leveren eene grenzenlooze verscheidenheid ,
zoodra men ze weegt en meet,

Hoekstra, die in zijn Hope der onsterfelijkheid zoo voortref-
felijlc diep argumenteert, is niet zoo gelukkig in zijne Zedelijke
ilee, als hij tot de Goddelijkheid van Jezus komen wil door
eene wording bij ervaring, woorden, die hij duidelijk uitspreekt,
want hij voert eene oorspronkelijke verscheidenheid van den
menschelijken geest in, en acht Jezvs, die in zijne jengd reeds
zeer ontwikkeld was, bij zijne komst op aarde door God bij-
zonder gunstig met gaven bedeeld. Is dit laatste alzoo, dan
is hetgeen Jrzvs geworden is niet enkel de uitkomst van men-
schelijke ervaring; en heeft hij bij zijne geboorte als mensch
veel meer gaven ontvangen dan een ander, dan behoeft dit nog
niets te ontnemen aan zijne hooge zedelijke verdiensten, want
de afkeer van lijden en sterven kan in hem veel sterker ont-
wikkeld zijn geweest dan bij eenig ander mensch.

Zeer schoon merkt Hoexsrtra op, dat elke mensch bij zijne
geboorte, in meerdere of mindere mate, een genius gehad heeft,
de een van dezen, de ander van een anderen aard, hetgeen
dan figuurlijk wedergeeft, wat wij boven genoemd hebben, na-
melijk, dat God bij de schepping van onze persoonlijkheid ons
de algemeene hoedanigheden van alle menschen gegeven heeft,
maar die hoedanigheden in mate oneindig onderscheiden,

Volgens deze voorstelling kunnen er dan persoonlijkheden zijn



116

van hoogere orde dan wij menschen zijn, van eene orde, die
welligt te eeniger tijd voor ons, nadat wij hooger geklommen
zijn, bereikbaar is. Maar daarvoor is voor ons een gordijn ge-
schoven.

Wat wij weten is, dat hij, die hier beneden weinig ontvan-
gen heeft, door inspanning dat weinige zeer kan vergrooten,
en dat hij, die et veel talenten hier verschenen is, door lui-
heid en erger kan dalen onder den minst bedeelde. Voor de
praktijk hebben wij hieraan genoeg.



YVORMKRACHT EN LEVENSKRACHT.

De pas beginnende wetenschap heeft voor elke reeks van ver-
schijnselen een eigen vermogen aangenomen. Waar de wetenschap
niet spreekt, daar laat men, — de geheele wereld van het kwaad
natuurlijk buiten rekening latende, — God optreden als de
oorzaak van elk verschijnsel. De niet ontaarde wetenschap doet
hetzelfde, maar zij ordent de verschijuselen, erkent voor elke
reeks een eigen vermogen, en ziet dan in God de oorzaak
van al die vermogens. Die vermogens werken naar eigene wet-
ten, en de niet ontaarde wetenschap zegt dan, dat God alles
naar wetten heeft ingerigt. Iet opsporen van die wetten is
het doel der wetenschap, en het is er alzoo verre af, dat eene
zuivere wetenschap en eene zuivere godsdienst elkander eeni-
germate zouden kunnen schaden; integendeel, hoe meer wetten
er ondekt worden in het bestaande, des te inniger kan de
eerbied worden, dien men koestert voor Hem, welke alles
naar treffende wetten heeft ingerigt.

In de pas ontluikende wetenschap is dat volkomen hetzelfde
als in de zich ontwikkelende, of in de zoodanige, die reeds
tot eene aanzienlijke hoogte geklommen is. Wetenschap is een
geordend geheel van kennis; zoodra er dus eenige orde in de
kennis is gekomen, is eene kiem van wetenschap daar. De



118

ontwikkeling van die kiem en het sicods aangroeijen van het-
geen uit haar ontstaat, bestaat zeker voor ven deel in het
aandragen van nieuw materiaal, maar voor een ander deel in
het vergrooten van de orde, in het vereenvoudigen van het
onderling verband der deelen.

Neemt de ontluikende wetenschap voor elke recks van ver-
schijnselen eene eigene oorzaak aan, de zich ontwikkelende
wetenschap tracht er naar, om het aantal reeksen van ver-
schijnselen te verkleinen. Zij spoort het verband op, dat schijn-
baar verschillende reeksen van verschijnselen onderling bezitten,
en fracht er alzoo naar, om nu twee, drie en meer reeksen
van verschijnselen uit dezelfde oorzaak af te leiden. Zoo gaat
zij voort, en vereenvoudiging is alzoo het doel, waarnaar de
wetenschap tracht, terwijl zij naar volmaking streeft.

Bij de voorwerpen is het juist zoo. De eerste kiem van we-
tenschap plaatst twee voorwerpen, die bij elkander behooren,
naast elkander; bij uitbreiding van de wetenschap wordt een
derde, een vierde voorwerp, enz. met de twee eerste tot een
geheel yverbonden. Zoo doet men met alle voorwerpen; men
brengt ze tot groepen, aan elke groep een eigen type toeken-
nende. Deze groepen worden ook nu als groepen zamen ver-
eenigd, voor zooverre zij weder onderling zekere type gemeen
hebben, en zoo gaat men voort, tot men aan al wat voorwerp
is eene vaste plaats heeft verzekerd, eene plaats aangewezen
tusschen al het overige, dat geordend is en opgebouwd tot
cen zamenhangend geheel.

Wij laten voor het oogenblik de voorwerpen daar, en bepa-
len ons bij de verschijnselen en met name bij twee, waarover
weleer veel gehandeld is, waarvan de kennis voor het tegen-
woordige nog in het geheel niet is geordend.

Al wat niet leeft, is in zekere mato lijnregt gesteld tegen-
over hetgeen met leven is bedeeld. Het eerste is in rust, tenzij
het door oorzaken van buiten in beweging gebragt wordt. Een
steen ligt waar hij ligt; men kan hem opnemen en hem wor-
pen, maar dan ligt hj weder. Terwijl hij daar ligt, kunnen

lucht en water on warmte hem langzamerhand verdeclen en



119

tot poeder doen worden; door unitwendig geweld kan men hem
insgelijks tot kleine deelen brengen; maar werd hij gehouden
buiten uitwendige invloeden, zoo zou hij nooit komen uit den
toestand, waarin hij eenmaal verkeert.

Geheel anders is het bij hetgeen leeft; daar is nooit rust
en in zoo verre kan men dus leven noemen beweging. Die
beweging is dadelijk tweeledig: ten eerste worden er telkens
nieuwe deelen gevormd, en ten andere blijven de gevormde
deelen in onderling verband door beweging, veelal door de
beweging van eene vloeistof, die van het eene gevormde deel
naar het andere wordt gevoerd. Dit treffende verschijnsel yer-
toont op aarde eene oneindige uitgebreidheid. De gevormde
deelen  zijn hier oorspronkelijk steeds zeer kleine blaasjes, die
zich vermenigvuldigen en deels ook veranderd worden, en wel
veranderd op oneindige wijze. Van al wat leeft, van het naauwe-
ljks zigtbare plantje of diertje tot den eik, den oliphant, en
ook tot den mensch, is de kiem, zoo ver men weet, cen enkel
blaasje. Dat blaasje draagt nu in zieh al hetgeen daaruit wor-
den zal. In den eikel is het blaasje reeds tot zekere ontwikke-
ling gekomen; hetgeen daaruit geworden is, heet in den eikel
de kiem, en die kiem is slechts een klein gedeelte van den
eikel. De kiem van die kiem was een enkel blaasje. Maar be-
palen wij ons bij dat zigtbare deel van den eikel , dat men
dan hier de kiem noemt.

Yan een eikenstruik is in die kiem geen spoor te zien, van
wortels, van een stam, van takken evenmin ; van een eiken-
boom dus nog zooveel minder. Was een blaasje de kiem van
het vrochtbeginsel in den eikel, die kiem is weder de kiem
van iets anders, dat alweder kiem moet heeten, en deze nieu-
we kiem is alweder bron van nieuwe wording, en dat gaat
zoo voort, zoodat in den eik eene ware schepping kan worden
gezien, overal levende en werkende, van het uiterste zijner
fijnste wortelvezeltjes tot het uiterste blad van zijn kruin. Gij
ziet die schepping slechts in zijne knoppen en zijne zich daar-
uit ontwikkelende bladeren en vruchtenj maar gij weet toch,
dat zijne wortels voortdurend groeijen en zich uitbreiden; gij



120

weet toch, dat zijn stam en zijne takken regelmatig dikker
worden en tot zekere mate althans klimmen in hoogte.

Breid dit uit in uwe voorstelling over al wat leeft, en gij
ziet in dat levende onophoudelijke beweging; de individu’s gaan
na eenigen tijd onder, maar zij laten kiemen na, waarin twee
oorzaken verborgen zijn: . om weder denzelfden vorm voort
te brengen, dien het individu had, met alles wat het bezat,
en 0. om aan dat individu alweder leven te geven, dat is, het
in inwendige beweging te zetten. '

Verstommende en verblindende feiten voorwaar! En zie dan
den inwendigen bouw: een eenvoudig blad van eene plant doet
u reeds verbaasd staan. Maar zoo gij het inwendig maaksel
‘an een menschelijken arm zoudt zien, met al wat er toe be-
hoort, alle deelen navorschende, eerst met het mes en eindi-
gende met den microscoop; zoo gij slechts de menschelijke hand
op die wijze zoudt gadeslaan; gij zoudt tot in uw binnenste
geroerd zijn door de wijsheid, die daarin is nedergelegd.

En dan al die inwendige organen , die afscheidingen en op-
slorpingen, bij de hoogere dieren die bloedsomloop, die adem-
haling, dat zien en dat hooren: overal de grootste reden tot
de grootste bewondering! In waarheid, hij, die uit de beweging
der hemelligechamen niet zou gebragt zijn tot de erkenning van
de hoogste Wijsheid, hij moet door den vorm en de beweging,
die hij aantreft in al wat leeft, voor altoos daarvoor gewonnen
worden.

Hoe is het nu hiermede gegaan en hoe gaat het hiermede
in de oogen der menschen? Gij zegt, dat de Almagtige het
heelal heeft geregeld naar wetten en het naar die wetten bo-
stuurt; gij erkent als mensch eene oorzaak voor elke recks van
verschijnselen, en gij doet dit, om uwe evenmenschen over de
zaak te kunnen verstaan, maar gij noemt God de oorzaak der oor-
zaken. Doet gij dat nu ook alzoo in de verschijnselen des levens ?

Het is duidelijk, dat het volmaakt hetzelfde is, te zeggen,
dat God persoonlijk elken hartslag van den mensch regelt, als
te erkennen, dat Hij het doet door eene oorzaak, eenmaal
door Tlem geschapen; het laatste kan ons welligt tot hoogere



121

bewondering stemmen. Dus kan ook bij de leer des levens geen
schade verwekt worden voor ons godsdienstig bestaan, indien
wij het snoer trachten te vinden, naar hetwelk God dat leven
heeft ingerigt, en wij ons langs dat snoer bewegen. Het was
ouderdom en verstandelijke zwakheid van Swasmmerpay, toen
hij, door zijne microscopische onderzoekingen blind geworden,
die blindheid als eene straf aanzag, dat hij God te veel van
nabij had trachten te bespieden. Ware zulk eene voorstelling
juist, dan zou ook het toenemen in deugd groote goddeloos-
heid zijn,

Mogt dit laatste, eenvoudige woord sommigen bereiken, die
\\'narachﬁ‘ge natuurbeschouwingen sluiten buiten den kring van
hooger leven!

En wat heeft nu de menschelijke geest in deze voortreffelijke
zaak als wetenschap opgebouwd? In het begin dezer eeuw zijn
eigentlijk eerst de kiemen van zulk eene wetenschap gezien.
Men onderscheidde toen verschillende krachten, zooals eene
oorzaak van gevoeligheid, van prikkelbaarheid, van zenuwleven
voorts erkende men eene vormkracht en nam als directrice van -
het geheel eene kracht aan, die men levenskracht noemde. Toen
was men gereed, indien men zich eene kracht gedacht had,
aan welke kracht dan alle hoedanigheden werden toegeschreven,
die men noodig had, nog ongeveer als in de dagen van Moviir,
als hij vraagt: ,quare opium facit dormire? quia est in eo virtus
sdormitiva cujus est nalura sensus assoupire.”

Die vis formativa en die vis vitalis waren klanken, niet meer;
de wetenschap heeft ze verlaten en is, naar de eenige gezonde
methode, met de verschijuselen begonnen; zij heeft die ver-
schijnselen gerangschikt. Is zij alzoo gekomen tot eene voor-
stelling van de oorzaak, die hier ten gronde ligt, zooals bijv.
bij het licht, waar alle verschijnselen uit beweging van den ether
kunnen worden afgeleid? Volstrekt niet: een tal van verschijn-
selen is geordend en in treffend licht gesteld, velerlei regelen
zijn hier gevonden en zelfs wetten, maar een organisch geheel
vormt die kennis nog geenszins. Bijv.: Biscuorr heeft voor vele
jaren reeds op treffende wijze de ontwikkeling van het konijnen-ei



122

bestudeerd, maar hij is er oneindig verre van verwijderd ge-
bleven, om aan te toonen, hoe nu uit dat ei een konijn ont-
staat. Mijn gewezen ambtgenoot te Utrecht, ScuroenEr vax per
Kok, die zich veel met de ontwikkeling van het ei van den
kikvorsch heeft beziggehouden, maakte mij deelgenoot van al
het schoone, dat hierin te zien is, en deed mij, met behulp
van hetgeen hij noemde zijn microscoop, achtereenvolgens eene
reeks van kikvorsch-eijeren zien, die in klimmende mate ont-
wikkeld waren. Hij vestigde mijne aandacht onder anderen op
cene bepaalde plaats der reeds sterk ontwikkelde eijeren, waar
ecn blaasje gelegen was, dat in de nog meer ontwikkelde
zekere uitgebreidheid had verkregen. Eén bezag ik wat langer
dan de andere; het was cerst in rust en vertoonde daarna
beweging. Het was het hart, dat nog niet geklopt had en nu
was gaan kloppen onder mijn oog; vax per Konk had het ook
cen oogenblik vroeger in rust gezien en zag het nu in beweging,
en nu bleef het zich bewegen. )

Ziedaar nu de natuurkundige wetenschap in deze aangelegen -
heid: zij ziet, dat er cen blaasje geworden is, maar zij ziet
dat Dblaasje niet worden; zjj ziet, dat het in omvang toeneemt,
en zij kan het toenemen in omvang met den microscoop nagaan;
eindelijk ziet zij daarin beweging komen en erkent daarin dan
een hart; die beweging was er straks niet, en de wetenschap
weet niet aan te wijzen, hoe zij er in gekomen is.

In de niet levende natuur weet de wetenschap in het alge-
meen de verschijnselen veel beter tot eene gedachte oorzaak
terug te brengen, maar zeer dikwerf blijven er toch ook ge-
duchte gapingen. Wat Scunvize en anderen ook van kristalli-
satic hebben gezegd: zoo gij sal-ammoniak door den zon-mi-
croscoop ziet kristalliseren, ziet gij Of niets Of op eenmaal een
stuk van een kristal. )

Wat men weleer vormkracht en levenskracht noemde, behoort
men zich te denken als eene hoedanigheid van de stof, door
God daarin gelegd, even als de magneetkracht in den magneet.
Niemand zal van den magneet zeggen, dat de Almagtige hem
zijne hoedanigheid niet gegeven heeft. En al kent 2ij aan de



stof de oorzaak toe van alle levensverschijnselen, toch is de
Almagtige de oorzaak van die oorzaak, en regelt Iij alzoo
bij u elken hartslag en valt er zonder zijnen wil geen haar van
uw hoofd.

766 heb ik reeds vddér vele jaren de zaak voorgesteld in de
Proeve eener physiologische scheilounde, in het streven der stof
naar harmonie, in de stoffelijke wereld, enz., en ik Dblijf dat
doen, al zijn de gapingen onzer kennis in deze nog zeer groot.
Zelfs dan nog, wanneer die gapingen nooit zouden kunnen
worden aangevuld, zou deze voorstelling, naar mijn oordeel,
nog de beste zijn.

En in welke stof schijnt de Almagtige Of bij voorkeur of bij
uitsluiting — ik meen bij uitsluiting — dat bepalende met al
de millioenen wijzigingen, die het leven vertoont, te hebben
weggelegd? Er is voor mij niet aan te twijfelen, of het is het
element, hetwelk wij Aoolsfof noemen, dat deze verstommende
verrigting heeft te vervullen. Nog drie andere elementen wor-
den onder de organogenen genoemd en zijn zeker onmisbaar
materiaal, namelijk de zuurstof, de waterstof en do stikstof;
nog andere stoffen, zooals zwavel, phosphor, kalk, magnesia,
enz., treden op als onmisbaar in vele levende wezens; maar
het bepalende schijnt van de koolstof uit te gaan, want deze
wordt in organische verbindingen nooit gemist. De scheikunde
der laatste jaren wendt pogingen aan, om aan de koolstof al-
thans eenigen voorrang toe te kennen; maar de verklaring van
het leven uit de hoedanigheden van de koolstof af te leiden,
is alsnog in een oneindig verschiet.

Ziedaar de oneindigheid der wetenschap, en ziedaar de be-
perktheid van onze vermogens om de natuur te doorgronden!



DE WAARDE VAN DE BEOEFENING DER
WETENSCHAPPEN.

Ofschoon ik weleer ook over wetenschap gehandeld heb, zoo
wil ik thans toch nog afzonderlijk bij hare waarde blijven stil-
staan, en in de eerste plaats de vraag beantwoorden: geeft we-
tenschap geluk aan haren beoefenaar ?

Het gevoel van geluk is het weldadig bewustzijn van een
harmonischen zedelijken toestand, waarin men verkeert, en
geluk is die toestand zelf. Er is niets blijvends op aarde, en
volkomen geluk is er dus ook nergens en nooit. Eene bron
van blijvend geluk op aarde is aan de toekomst ontleend; zij
is, dat er Zoop is op iets beters na dit leven, en die hoop kan
vertrowwen worden, kan tot zekerheid klimmen. Dan is er eene
bron van blijvend geluk in den mensch ontsloten, maar geene
bron, die uit en van de aarde vloeit.

Widr geluk kan nooit weér vergaan; de aarde levert er ons
niets van en kan er niets van leveren. Al wat wij hier geluk
en gevoel van geluk noemen, uit aardsche bronnen ontsproten,
is vergankelijk; het eene intusschen meer dan het andere, en
wij hebben dus te onderzocken, of wetenschap langer en krach-
tiger dien harmonischen toestand opwekt dan andere dingen,
waarin wij ons werpen kunnen, al doet zij dat ook slechts voor
cen tijd.



En hier moeten wij weder onderscheiden: den geluksstaat,
dien wij hebben, terwijl wij iets bedrijven, en den geluksstaat,
die van dat bedrijven voor ons leven volgen zal. Wie dorstig
is naar kennis, naar geordende kennis, dus naar wetenschap,

is, terwijl hij bezig is die te zamelen, — mits hij naar waar-
heid streve en naar niets dan waarheid, — in eene volkomen

harmonische stemming, in eene stemming, die niet anders dan
gelukkig mag heeten. Opgewonden en kalm bij afwisseling,
naar mate hem meer of minder treffende waarheden voorkomen,
is hij altoos tevreden, en met moed en hoop vervuld, nog
meer waarheid en de waarheid nog beter magtig te zullen worden ;
harmonisch in elk opzigt, en daarbij gerast en rustig, want
waarheid is het eenige doel van zijn streven.

Belangrijke ontdekkingen moeten intusschen hier worden uit-
gezonderd. Zij kunnen voldoen in de hoogste mate, maar den
mensch daarbij onweerstaanbaar bewegen. Arcimiymenes bij zijne
hydrostatische proef; Hauvv bij zijn rhomboéder uit den kalk-
spaat: het is verstaanbaar, dat zij bewogen waren. En Humperny
Davy, die methodisch had gezocht naar de afzondering van
kalium, had, toen hij zijn doel schitterend bereikt zag, nog
even den tijd om eene kleine noot daarover op te stellen en
voor de pers te bestemmen, maar verviel onmiddellijk daarna
in eene ongesteldheid, die lang zijn leven ernstig heeft bedreigd.
Hij, die weet, wat de ontdekking van het kalium toen betee-
kende, begrijpt, dat Davy daardoor in groote vervoering ko-
men kon:

De dorst naar ware kennis, naar echte wetenschap, is on-
schuldig; men kan er zich met volle tengen aan verzadigen,
en. men is altoos zeker, geen kwaad te zullen doen. Dat kan
van zeer weinige bhezigheden gezegd worden, en wie regtvaar-
dig en eerlijk is, moet belijden, dat de kunst ligtelijk elken
toestand, waarin men verkeert, verhoogt, een kwaden zoowel
als een goeden. De kunst veredelt de edeleren; zij brengt de
onedeleren soms ten verderve; dezelfde kunst kan dat doen.
De wetenschap, die slechts naar waarheid streeft, kan dat niet;
onschuldig is zij altoos.



126

Hoort met u honderden dezelfde muziek; in elk hoorder zal
zij iets anders in beweging brengen; maar hoort met u hon-
derden dezelfde schoone redevoering, waarin u zuivere kennis
uit zuivere bronnen wordt aangeboden, gij allen hebt er wel
niet dezelfde, maar toch gelijksoortige indrukken van. En in-
derdaad, het behoort tot de edelste genietingen op aarde, een
man van waarheid, met welluidende stem en in gezonde taal,
geordende kennis te hooren voordragen.

Van andere bemoeijingen wil ik niet spreken. Hem, die ge-
lukkig is door zijne handen in een te vouwen en den eenen
duim om den anderen heen te draaijen, en dan voor de variatic
eens anders om, hem gun ik dit van ganscher harte, en zoo
tienduizend bemoeijingen meer.

Van alle doorgaande bezigheden op aarde — ik kom er gul
voor uit — heeft beoefening van wetenschap, bevordering mijner

kennis mij het meest harmonisch gestemd, het meest voldaan,
en alzoo het meest geluk gegeven, zoolang ik bezig was.

De vraag is nu, welke de betrekkelijke gevolgen zijn van
die bezigheid voor uw eigen volgend leven, met andere woorden,
of daardoor ook ecenig blijvend gevoel van geluk bij u bevor-
derd wordt.

In opregtheid gezegd, geloof ik niet, dat dit bij iemand
het geval is. Maar de vraag is, wat men zich van het leven
voorstelt. Hij, die slechts bezigheid begeert, vindt in bezigheid
bevrediging, en is die bezigheid eene ernstige, zooals het ver-
meerderen en ordenen van kennis is, dan zal die bevrediging
ten zijnen nutte zjjn. Maar voor hem volgt nog niets uit die
bezigheid voor het gevoel van geluk in zijn leven na die be-
zigheid.

Wie het leven eenigszins ruimer opvat, wordt niet gelukkiger
door het vermeerderen van zijne kennis. Zijn gemoed kan or
volkomen onvoldaan bij blijven, zijn hart er bij gaan inslapen:
het enkel kennen en weten bevredigt hem niet; hij wil meer,
hij wil andere rigtingen van zijn bestaan uitbreiden, en hjj vreest
meer en meer in eenzijdigheid te vervallen.

Voor onzen tegenwoordigen tijd is kennis de hoofdzaak. Een-



127

zijdiger periode is er in de historie welligt nooit geweest; nooit
waren er meer anomalieén.

De veelweters waren in het algemeen van een zonderlingen
stempel en typen van vreemdheid. Cavexpisn gaf des avonds
aan zijn knecht een biljet, om het den volgenden ochtend aan
zijne zuster te bezorgen. En in dat biljet kwam voor: ,als
»gij dit ontvangt, zal ik reeds overleden zijn.” Het was zelf-
standig van Cavesvisi, alleen zijn natuurlijken dood te willen
sterven; maar dat briefje was niet noodig; de knecht zou wel
gezegd hebben, dat mijnheer overleden was.

Toen de gealliéerden in 1813 Parijs innamen, schoten zij in

de straat en onder het raam van Deraypre. De dienstboden

kwamen boven, roepende: ,Mijnheer! mijnheer!” — ,Bedaar,”
zei Devampre, ,wat is er?” — _Maar hoort gij dan dat schie-
»ten niet?”’ — Nu ja, wat zou dat?”

Derampre was intusschen uitnemend astronoom en heeft niet
slechts door zijne geschiedenis der sterrenkunde, maar ook en
vooral door zijne vele nitnemende tafels, aan deze wetenschap
veel dienst gedaan, en Cavespisn was z66 methodisch, dat in
zijn huishouden nooit iets behoefde besproken te worden, want
alle behoeften waren eens voor altoos vast geregeld. Heerlijke
stelling voor een oud jongheer!

De duizend en eene aardigheid, die er van onzen braven
historie-schrijver vax Kamrexy bekend zijn, zijn modellen van
zonderlingheid. De volgende weet ik van mond tot mond. Uit
Leiden kwam hij met zijne vrouw te Rotterdam bij den ijzer-
kooper Ovwriax vax pex Bere een dag doorbrengen. Hij liet
er zijne vrouw, en ging commissies doen; hij zou daar komen
eten en met zijne vrouw met de schuit naar Leiden terugkee-
ren. Nadat hij zijne commissies gedaan had, ging hij naar de
Leidsche schuit. Toen hij een eind gevaren had, kwam de
schipper om geld. Vax Kaurex betaalde voor twee personen.
»Gij zijt maar alleen, mijnheer!” — _Neen, ik betaal natuur-
ylijk ook voor mijne vrouw.” —  Maar waar is dan uwe vrouw,
,mijnheer?” »O! laat mij er dan maar even uit, dan zal
Lik haar gaan halen.”



123

Vax Kawpex zou met zijne vrouw souperen bij vax Bossr,
den Rector te Leiden: zijne vrouw ging een uur vroeger en
hij zou volgen. Eene schoone das was er voor hem op de
slaapkamer gelegd. Vax Kaxpex voelt het uur naderen, waarop
hij naar vax Bosse moet gaan, gaat naar de slanpkamer, ziet
daar die das, denkt dat het cen nachtdas is, kleedt zich uit,
doet die das om, en gaat naar zijn bed. Te 101/, ure gaat vax
Bosse vragen, waar hij bleef. »Mijnheer is naar bed gegaan,”
zei de meid. Vax Bosse gaat naar boven. »Ben je ongesteld 27 —
»Volstrekt niet; wat komt gij hier doen?” — _Kom, dwaas,
»Sta dan spoedig op en ga met mij mede.” — _Waarvoor? ik
rdank je wel” Kortom, vax Kameex was door die das in de
war geraakt en had de wereld buiten hem maar even vergeten.

Vax Kamrex was een best man en tevreden en zeer goe-
dig van aard. Hij moge nu en dan gevoel van geluk gehad
hebben; maar dat hij gelukkig zou geweest zijn, kan ik niet
verstaan.

Al moge nu de beoefening van de wereld van kennis des
noods al vrede geven in het gemoed van den beoefenaar, in
geen geval is die vrede toch meer dan een droom, zoo die
beoefening eene passie is, waarin de mensch opgaat.

Geen sterker voorbeeld daarvan dan de groote Newrox. Zoo-
lang hij met een onderwerp bezig was, leefde hij er in, nooit
in twee te gelijk. En hetgeen hij behandeld had en, voor zoo
verre hij vermogt, had uitgebreid en bevorderd, dat was hem
schier onaangenaam geworden. Wanneer men hem in de 10
lnatste jaren van zijn leven kwam raadplegen over sommige
plaatsen zijner schriften, antwoordde hij: ,vervoeg u bij Morvre,
Hdie weet dit beter dan ik.” Z466 was hij er afkeerig van ge-
worden, zich terug te begeven in de groote ontdekkingen, door
hem gedaan. Wanneer dan een Newrox onvoldaan is over zijne
wetenschap: hoe dan gij en ik?

De beroemde Lacraxae zond in de laatste periode van zijn
verblijf te Berlijn zijn uitnemend werk de Mdcanique analytique
aan een vriend te Parijs, om het in het licht te geven. In

twee javen zag hij niety of het goed was uitgegeven: ,ik heb

v



129

seen afkeer gekregen van die soort van combinaties,” zei hij
tot een vriend, ,en ben nu tot de scheikunde overgegaan.”
Zulke voorbeelden zijn van beteekenis.

Maar ik heb toch nog uit één oogpunt hier den lof te zingen
van wetenschappelijke bezigheden voor den beoefenaar. Ontel-
baar zijn de bezwaren en de redenen tot droefenis in dit leven.
Wie is de man, die ze alle regtstrecks overwinnen kan, wie
de man, die zielskracht genoeg heeft, om in elk voorkomend
geval, dat hem ter neder wil drukken, in doorgaande moeije-
lijke omstandigheden, soms van zwaren aard, de zoo wensche-
lijke veerkracht te behouden, en zich uit en door zich zelven
te verheffen en den levensstroom met gelatenheid en met man-
nelijke kracht te trotseren?

Ik ken er wel, die veel zielskracht bezitten, maar ik zie er
toch ook, die onschuldige ondersteuningsmiddelen te baat nemen,
en waarom zouden zij dat niet?

Geen onschuldiger, geen beter, geen krachtiger middel, om
u die moeijelijkheden te helpen dragen, dan u met de borst
op de uitbreiding van uwe kennis toe te leggen, die kennis
te ordenen, en alzoo wetenschappen te beoefenen. Ik spreck
hier niet van afleiding; die is voor kinderen en zwakken; ik
spreek van aanleiding tot iets anders, iets wezentlijks, iets ernstigs,
dat u vervullen kan, en waardoor gij, eer gij het weet, in zulk
cene harmonische stemming komt, dat gij de perceptie van uw
ongeluk, waarin ligtelijk overdrijving gelegd wordt, met onpar-
tijdigheid regelt. Door waarheid in u te bevorderen in de kennis,
die gij dan najaagt, bevordert gij ook waarheid in u, in ww ongelul,
en gij wordt minder ongelukkig. Ja! uw bestaan kan daarbij
wel zdédveel kracht bekomen, dat gij de eenzijdigheid aan uw
ongeluk geheel en al ontneemt en het als waarheid in u plaatst,
en geene waarheid maalkt cen mensch ongelulklkiy.

Dat eischt welligt voor sommigen verklaring: geene waarheid
maakt een menseh ongelulkiy. Tk zal het u doen zien. Een uwer
dierbaren wordt krank: gij vreest. De zickte klimt: gij wordt

1. ] 9



130

beangst. Er ontstaat gevaar: gij wordt diep bewogen. De dood-
slaap is ingetreden: gij zijt verslagen. Daar is de laatste adem
uitgeblazen, en het is waarheid, dat gij uwen dierbare alhier
verloren hebt. Zijt gij dan een mensch, dan zegt gij: ,de Heer
oheeft gegeven, de Heer heeft genomen, de naam des Heeren
»2ij geloofd!”

Ik heb aan honderden sterfbedden gestaan en het is mij
nooit bij een goed mensch voorgekomen, die met bewustzijn
stierf, dat hij stervende nog aan het leven gehecht was; dan
wenschte hij te sterven. Welnu, daarin zult gij, die hem ziet,
hem volgen met uwe gevoelens.

Wat gij ook moet verliezen of missen, wat gij ook bekomt
of ontvangt: zoo het in u eene waarheid geworden is, zijt gij
niet meer ongelukkig, mits gij de beteekenis vat van hetgeen
eene waarheid is.

In waarheid, hij die door zware rampen geteisterd wordt ,
hij beoefene wetenschap, en hij zal de rampen als waarheid
gaan opnemen, en daarmede heeft hij de kracht bekomen, ze
te dragen. Zijn gevoel wordt niet verstompt; o, neen! er wel-
len tranen genoeg op in zijn oog, maar die ziet gij niet, want
hij stort ze niet voor u, maar in eenzaamheid. Maar hij over-
wint zich telkens, en droogt ze zelf door de vastheid zijner
overtuiging, dat rampen, van welken aard ook, door den man
behooren gedragen te worden. ,De waarheid zal u vrij maken.”

In het voorgaande heb ik alleen over wetenschap gesproken ;
van de letteren ken ik den invloed op den mensch niet genoeg
en ik erken gaarne, dat voor andere naturen letteren even heil-
zaam kunnen wezen. En sprak ik van wetenschap, zoo had ik
alleen zulk eene op het oog, waar de physische methode ge-
volgd wordt. Ik ken geene andere ware wetenschap dan die,
waarin de physische methode gezag voert: waarneming, rang-
schikking, vergelijking, aantoonen welk verband er is tusschen
gevolg en oorzaak.

Tot nu heb ik alleen gehandeld over heilzaam gevolg van de



131

wetenschap voor den beoefenaar. Er is een ander standpunt,
en wel een hoogst gewigtiz. Zagen wij, dat de wetenschap
tijdens hare beoefening tijdelijk geluk kan geven aan den be-
oefenaar; dat zij als zoodanig den mensch op aarde niet blij-
vend gelukkig kan maken; dat zij een uitnemend middel is ter
leniging van ongeluk: de wetenschap kan voor den beoefenaar
eene groote bron worden van voldoening, zoo hij er anderen
heil door verschaft.

Inderdaad, zoo men het rijk van heil voor anderen kan uit-
breiden, wie zou er dan niet voldaan zijn, en wat is er grooter
tijdelijk geluk, dan dat men nuttig kan wezen voor anderen?
Gij hebt een dood gewaanden drenkeling mogen redden: zal
het u niet een dankbaar gevoel van geluk geven uw gansche
volgend leven? Gij hebt als arts met uwe wetenschap, onder
Gods hulp, duizenden in het leven behouden: mag het u geen
gevoel van geluk geven? Gij beoefent in stilte wetenschap, en
maakt uwe ontdekkingen openbaar; een ander trekt er uitne-
mend partij van voor de maatschappij: moogt gij u niet gelukkig
gevoelen?

Uit dat oogpunt is de beoefening van elke wetenschap van
physischen, intellectuslen of morelen aard, met al de consequenties
dier beoefening, eene bron van zooveel geluk, dat het u door-
tintelt, en gij met dankbaarheid vervuld zijt, dat ook gij iets
moogt aanbrengen, al is het ook nog zoo weinig, en gij ge-
prikkeld en gedreven wordt, nw gansche leven door, om toch
het rijk der kennis unit te breiden. Gij weet, dat alle ware
kennis vruchten draagt voor uwe evenmenschen, vroeger of
later, misschien zeer laat, maar vruchten zeker.

Laat u dan niet ontmoedigen, al duurt het welligt ook eenwen,
eer uwe kennis eene belangwekkende toepassing vindt, maar
bevorder kennis en wetenschap naar uw vermogen. Eenmaal
heeft het menschdom er heil van te wachten.

En zal dat u niet uwe menschenwaarde doen gevoelen, en u
niet zekere regtmatige waardering mogen schenken van uw
streven? Wat moet ik er op antwoorden? Ik weet niet beter,
dan hier de woorden aan te halen van den man, voor wien



132 .

een monument geplaatst is, waarop de woorden voorkomen:
o Congratulentur  sibi wortales tale tantumgque exstitisse humani
wgeneris decus” Wanneer in den avond van zijn leven zijne
bewonderaars uitnemende woorden tot hem rigtten over zoo
veel, als door hem in het helderste licht gesteld is, antwoordde
Newrox: ,Voor mij schijnt het, terwijl ik niet weet, wat de
swereld er van zal denken, dat ik niets meer ben geweest dan
ween kind, dat op het strand der zee speelt en nu eens een
»gladder steentje, en dan eens een schooner schelpje vindt dan
seen ander, terwijl de groote Oceaan der waarheid zich voor
»mij uitbreidde, maar door mij niet onderzocht is.”

Indien Newrox 266 sprak: hoe zullen gij en ik dan spreken?

Er behoeft bijna niet gehandeld te worden over de vraag, of
beoefening van wetenschap al of niet het karakter vormt of
helpt vormen. Zij doet dat niet. Bij de mannen van wetenschap
vindt gij de gewone menschelijke gebreken, en soms in nog
grootere mate dan bij den gewonen mensch.

Bior roemt zeer de liberaliteit van Larrace, maar Araco deelt
mede, dat hij eens tegenwoordig was bij eene vraag van Mevrouw
Laviace aan hare dierbare wederhelft: ,mijn lieve! heb de
sgoedheid, mij eens den sleutel der suiker toe te vertrouwen.”

Liarrace meester over de suiker in zijn huis, en Mevrouw
hem daarover te schande makende tegenover Araco!

Duizend exempels zou ik kunnen aanvoeren ter bevestiging
van de waarheid, dat naast de beoefening der wetenschappen de
slechtste en de beste hoedanigheden in den mensch leven kunnen.

Grootheid, dat is ware moed, echte substantie, is niet de
onvermijdelijke vrucht van studie: zij is een gevolg van het
leven; en leven en strenge verstandelijke inspanning zijn verre
van één te zijn.

Zie het aan den sleuteldrager van de suiker, en deze was
niemand anders dan de beroemde auteur der Mécanique céleste,
de Marquis pe LarLace.

De beroemde Bror wraakt zeer, dat Newrox zich zooveel



133

bezighield met het beest van Daxién, en inderdaad was het
vreemd in hem, van wien gezegd is: qui genus humanum ingenio
superavit., Maar het is even zonderling van Bior, dat hij, met
zijn zoon te Rome zijnde, volstrekt den Paus wilde zien, om
bij zijne terugkomst te Parijs aan zijne vrouw en kinderen te
kunnen zeggen, dat hij hem gezien had.

De mannen van wetenschap, die uit eenvoudiger foestand
zijn opgeklommen, — en dat zijn de meeste, — plaatsen zich
niet altoos goed in den wetenschappelijken voorspoed, die hun
ten deel valt. Het is hier met de wetenschap als elders met
den rijkdom; onder hen, die in minder ruime omstandigheden
geboren en opgevoed zijn en die later fortuin bekomen, treft
men er dikwerf aan, die zich in dat fortuin misplaatst vinden:
men noemt ze hier parvenus. Onder de wetenschappelijke mannen ,
zelfs onder de beroemde, kan men die hoedanigheden zien ont-
breken, waarvan men meenen zou, dat zij de eerste gevolgen
van beoefening van wetenschap moesten zijn. Ik noem hier de
volgende voorbeelden.

Huspenry Davy was, nadat hij eene rijke vrouw gehuwd had,
moeijelijk meer te naderen.

Berzerivs daarventegen had de eenvoudigheid van een kind,
en wees ell: voordeel, elke eer af.

Liesic was schier dronken van eerzucht en geldzucht.

WonLer daarentegen was de lieftalligste natuur, die men
bedenken kan, volkomen vrij van baatzucht.

De voorbeelden, die ik had, had ik dus na te volgen of niet
na te volgen: spiegels genoeg.

Ik moet verklaren, ondeugend genoeg geweest te zijn, zoo
ik een parvenw in de wetenschap in eigen oogen zoo hoog zag
klimmen, dat ik dikwerf, den man daar voor mij ziende in
pover gewaad, glanzende van geluk en tintelende van zelfver-
heffing, in mij zelven reciteerde: ,Er zat een aapje op een
o8tokje,” en hetgeen daar verder volgt. Ach! mogten wij par-
venus, wij allen het toch inzien, dat wij alles, alles gekregen
hebben, en dus ook de krachten, waarmede wij, parvenus,
geworden zijn, die wij zijn.



134

En dan: hoogmoed komt védr den val.

Een man van degelijkheid sluit lafheid en kleinheid uit, en
wie laf naar ecer en roem jaagt en den lagen dorst naar geld
voedt, is geen man van degelijkheid. Kundig moge hij wezen,
uitstekend zelfs in kennis; vernuft moge hij hebben, zelfs klim-
mende fot groote genialiteit: mij dunkt, hij blijft toch ,een
naapje op een stokje” en hetgeen daar verder volgt.

Dat hii wordt uitgelagchen, is een teeken, dat er nog wel
gezond verstand onder de menschen woont.

Sciiuer heeft aan de wetenschap twee beteekenissen gegeven,
Naar de eene is zij voor den beoefenaar eene melkkoe. Zoo
hij in dezen tijd leefde, zou hij dikwerf dat beest in al zijne
pracht over de beschaafde wereld zien rondloopen. Men kan
vrede hebben met de uitdrukking: knowledge is power, want er
zijn beste magten, en de wetenschap, goed aangewend, is zeker
zulk eene beste. Maar eene andere uitdrukking, die tegenwoordig
niet minder gangbaar is, is schrikverwekkend: time is MONey.
Men bedoelt er mede, hoezeer men het niet uwitdrukt, dat men
des te meer geld kan maken, naar mate men door uitbreiding
der kemnis in korteren tijd over meer kracht kan beschikken.

Op verontrustende wijze dringt kennis zich vooruit in onze
dagen en verdringt al het goede, dat zij op haren weg ontmoct.
Terwijl zij doet jagen naar voordeel, beschermt zij tevens elk
genot en verdringt zij, zooveel zij kan, wat tot ons beter be-
staan behoort: gemoedsleven, godsdienstzin, ja zelfs geloof aan
onsterfelijkheid.

In zoo verre zou ScminLer thans, zoo hij leefde, in de plaats
van eene melkgevende koe, u soms een tijger of een hyena te
aanschouwen geven, jagt makende op verslinding en verscheuring
ten eigen bate. Maar ik wend mij van dit tooneel af,

De andere beteckenis, door ScuinLer aan de wetenschap ge-
geven, is, dat zij een genius is, een wezen, uit hoogere ge-
westen nedergedaald, die het leven der menschen verbeteren
en het hooger opvoeren kan. In hare verhevene poézie heeft
de Oudheid door een reuzenbeeld het vuur der kennis aan des
hemels vlammenwagen doen ontrooven. In waarheid, wat zou



135

beschaving zijn zonder kennis, zonder geordende kennis? Een
enkele blik daarop is reeds voldoende, om u tot eene duize-
lingwekkende hoogte te verheffen. Van den bol, dien wij be-
wonen, is elke plek opgeteekend en beschreven, zoodat gij, in
het bezit van die beschrijving, onmiddellijk kennis kunt nemen
van elke plaats der aarde; gij kunt er heengaan of uwe sche-
pen er heenzenden, en gij weet, wat gij daar vinden zult; reeds
de geographie alleen wekt uwe verbazing op. Maar gij kunt
ook, zooveel gij wilt, kennis nemen van de veranderingen, die
in den historischen tijd op de aarde zijn voorgevallen; de geo-
logie,, de geognosie doen u zelfs opklimmen tot de geogenie:
grenzenloos is de kennis, hierin verzameld. De menschen, die
zich over de aarde hebben verdeeld en langzamerhand vele
groepen gevormd hebben, die meer en meer elk hare eigene
taal hadden opgebouwd, hebben een aantal dier talen als erfenis
nagelaten, en hoe onderscheiden zij ook zijn, hoe menigvuldig
ook, toch kan thans een iegelijk, die wil, leeren verstaan,
wat elk volk, hoe oud ook, in zijne taal heeft uitgedrukt.
Waarlijk, de taalkennis alleen, die thans zoozeer is uitgebreid,
mag wel heeten vuur, dat aan den hemel is ontrukt. Voorts
is de geschiedenis van ons geslacht opgeteckend, zoover zij
spreken kan, en daaruit heeft men op treffende wijze niet slechts
afgeleid, dat ons geslacht op een goeden weg vooruitgaat, maar
ook hoe het dit doet. Een grenzenlooze schat van kennis is
ook in dit opzigt verzameld en geordend. Maar waar zou ik
eindigen, indien ik den verbazenden omvang van de weten-
schappen der natuur en van de zedelijke wetenschappen met
woorden wilde schetsen, en tevens zou willen aanwijzen, van'
hoe oneindig heilrijke gevolgen dit alles is voor ons geslacht
en dus voor elk onzer? Met elk dier gaat hetgeen het geleerd
heeft voor deze wereld verloren, terwijl de mensch door spraak
en schrift, hetgeen hij goeds gezameld heeft, kan overdragen,
dat dan in schatkameren verzameld wordt, en die schatkameren
noemt men wetenschappen. Zij allen daalden uit hoogere ge-
westen tot de aarde, niet op eenmaal, maar zeer in het klein,
en bijzonderheid voor bijzonderheid. Gelukkige mensch! die



136

dit alles ter zijner leering mag gebruiken en iets worden kan,
zelfs door hetgeen zij vonden, wier namen reeds eeuwen op
aarde vergeten zijn! Waarlijk, de wetenschappen zijn op aarde
onder de schoonste hemelsche gaven te rangschikken !

En gij hebt haar vroeger door een eenvoudig redebesluit
tot aardsche dingen teruggebragt, en gezegd, dat wij in het
volgende leven er niets van met ons dragen? Dat heb ik ge-
daan en doe ik nog; maar ik heb niet gezegd, dat wij de wit-
komsten daarvan niet in ons opnemen. Welke die uitkomsten
zijn, kan ik niet juist met woorden aangeven, maar dat zjj
bestaan, dat die uitkomsten ons menschen vervormen, verbe-
teren, onzen aard verheffen en ons bestaan vergrooten kuunen,
daaraan kan alleen hij twijfelen, die geen voorstelling hoege-
naamd van geordende kennis heeft.

Ik wil alleen twee dingen noemen, namelijk dat door beoe-
fening van wetenschappen, van welken aard zij ook zijn, onze
begrippen steeds juister en veelvuldiger worden. Of wij nu deze
begrippen als zoodanig tot de overzijde van het graf met ons
voeren, moeten wij alweder in het midden laten, maar dat deze
meerdere en juistere begrippen, vooral indien zij genomen zijn
uit kringen van het betere, niet iets in ons zouden achterlaten,
dat onzen onsterfelijken geest na onzen dood versiert, zou zoo
goed wezen als te meenen, dat alles hier beneden slechts ijdel
spel is.

Neen, wij weten niet juist wat en hoe, maar dat van onze
zuiver verstandelijke oefeningen hier op aarde onze geest even-
veel eeuwige vruchten plukken zal, als van onze zedelijke en
godsdienstige, dat heeft de goede God ons gewaarborgd, en
wie zich niet zedelijk blind heeft gemaakt, ziet dit, zooals hij
Gods liefde ziet.

Beoefen dan volop wetenschappen en wel zooveel mogelijk
de beste, die uwe natuur verheffen en uwen zin verbeteren ;
maar stel kennis nooit bovenaan; aan de spits van ons bestaan
behoort godsdienst te leyen.



SCHOONE KUNST.

In hare verschijning zijn wetenschap en kunst in zekere
mate onderscheiden; in beiden erkent men een kennen en een
kunnen, maar in de kunst zijn deze twee veel verder uit elkan-
der gelegen dan in de wetenschap. In de wetenschap ont-
breekt het kunnen nooit, en zal zij regt vruchtbaar zijn, dan
moet in den beoefenaar het kunnen evenzeer ontwikkeld wezen
als het kennen. In het rijk der zedelijkheid en der godsdienst
is het kunnen oneindig boven het kennen verheven; ik zeg on-
eindig, want het doet er inderdaad niets toe, of men weet,
dat men goed doet, indien men het slechts doet.

In velerlei wetenschappen moet men de kennis door eigen
middelen weten te doen spreken voor anderen, b.v. in de na-
tuurwetenschappen, en hier is dus het kunnen zoo wezentlijk
als het kennen. Zelfs in den kring der zuiver verstandelijke
wetenschappen is het kunnen onmisbaar; het is toch b.v. niet
voldoende, dat ik weet, wat tot eene goede redenering behoort :
ik moet haar ook vaardig en juist weten te volbrengen. De
kennis, bij intuitie en bij inductie verkregen, mag in waarheid
heeten kunstmatig bekomen te zijn.

Voorts kan men in de wetenschap wezen haar volgeling, haar
vlijtige beoefenaar, of wel een zoodanige, die haar gebied uitbreidt.



138

In de kunst is dit laatste evenzoo het geval. Er is echter
cen wezentlijk onderscheid tusschen de verschijning der weten-
schap en die der kunst, daar de practische beoefening der laatste
schier geheel en al een eigen bestaan heeft, zoodat men kunst-
kenner kan wezen in elk opzigt, zonder in staat te zijn eenig
kunstgewrocht van waarde te scheppen. De grond is niet moeije-
lijk te verstaan. Een schoon beeld, uit een klomp steen ge-
houwen, kan door den kunstkenner en den kunstenaar gelijke-
lijk worden bewonderd, en de schoonheid daarvan worden ver-
staan en gevoeld; maar geef den kunstkenner, die niet meer
dan  kenner is, een klomp steen ter beschikking en een beitel
en hamer in de hand: gij zult lang wachten, eer gij van hem
cene copie van het schoone beeld verkregen hebt.

Zoo is het in elke schoone kunst: men kan in een uitstekend
schilderstuk als de meest voortreffelijke kunstenaar de schoon-
heden beseffen, en toch buiten staaf zijn, om met het penseel
in de hand iets voort te brengen, dat niet belagchelijk is.

In de kunst hebben wij derhalve het kennen en het kunnen
veel strenger te onderscheiden dan in de wetenschap, en zoo
hebben wij twee bepalingen noodig, ééne voor den kunstkenner
en ééne voor hem, die bovendien uitoefenaar is. Met den ken-
ner alleen houden wij ons in de volgende woorden bezig. Die
kenner verstaat en gevoelt het van de buitenwereld tot hem
komende, waarneembare schoone. Daar nu het schoone, door
de mnatuur voortgebragt en in haar onderscheidbaar, in wezen
niet verschilt van hetgeen de kunst zich in het rijk van het
schoone heeft ten taak gesteld, zonder dat zij echter ooit de
natuar copidert, zoo is de kunstkenner ook de persoon, die
het schoone in de uitwendig waarneembare wereld weet op
prijs te stellen; het uitwendig waarneembare schoone is één.

Hoe verschillend zich de kunst van de wetenschap moge ver-
toonen, toch kunnen het aantrekkelijke, dat zij den mensch
aanbieden, en het verhevene, dat in beiden woont, niet it twee
bronnen ontstaan. In hare verschijning vertoont de kunst zich
van de wetenschap onderscheiden, maar de bron, waaruit bei-
den ontspruiten, is zonder twijfel één.



139

Waarom is de mensch dorstig naar kennis, waarom spant
hij al zijne vermogens in en brengt hij in allerlei rigtingen
de grootste offers, om in die kennis orde te brengen, haar
zoo mogelijk tot een geheel te verbinden, en alzoo op te bou-
wen wat hij wetenschap noemt?

Die vraag is voor voldoende oplossing vatbaar. Onze geest
heeft een oneindigen dorst naar waarheid; zijne bestemming is:
de waarheid in zich uit te breiden en zooveel mogelijk enkel in
waarheid te leven. Die stem spreckt voortdurend in den mensch,
en zoo wordt hetgeen die geest door de zintuigen des ligchaams
rondom zich ontwaart, door die zucht tot waarheid aangetrokken
als het ijzer door den magneet. En verkeert die geest in zich
zelven, zoo verwerkt hij afwisselend, nu dit, dan dat, wat hij
reeds heeft, om het rijk der waarheid in zich uit te breiden.

Men zegge hier niet: gij voert een vermogen in van de ziel,
eene neiging, om te verklaren, dat er eene neiging bestaat.
Ik doe dat miet; ik zie in de ziel een dorst naar waarheid,
en alles dringt ons, om onze bestemming te zien aan het einde
van den weg, waar de waarheid ligt. Dat zijn verschijnselen,
die niet geloochend kunnen worden, en uit die verschijnselen
besluit ik tot het bestaan van eene oorzaak, juist zooals ik
uit de verschijnselen van den magneet opklim tot de oorzaak
dier verschijnselen, in den magneet zelven gelegen. Dit alles
is overeenkomstig met eene zuivere methode: de verschijnselen
van den waarheidszin in ons moeten worden gerangschikt,
zooals men met de verschijnselen van den magneet doet; die
rangschikking leidt tot een zeker organisch geheel, hetwelk
ons dan weder voert tot een zeker beeld van de oorzaak, of,
wilt gij, van de kracht, en daar stuit de mensch : yins Tnnere
wder Nutur dringt kein erschaffner Geist.”

Zoo is dan dorst naar waarheid eene hoedanigheid van ongze
natuur, en zoo is het beoefenen van wetenschappen dan een
der middelen om dien dorst te bevredigen.

Hoe is het nu met de kunst gelegen ? Wat drijft den mensch tot de
beoefening der schoone kunsten, hier nu in de eerste plaats geno-
men in den zin van hetgeen door onze zintuigen waarneembaar is ¥



140

De kunst is een gewrocht van den mensch, zooals de we-
tenschap het is: in de natuur, zigtbare of onzigtbare, ligt geen
wetenschap en ligt geen kunst. Wij zagen hoe de mensch, door
zijn dorst naar waarheid gedreven, door vergelijking en rang-
schikking van het uit- en inwendig waargenomene, wetenschap
opbouwt. Bouwt hij alzoo ook de kunst op? Zoo hij het niet
deed, zou er geen kunst bestaan, want er wordt geen kunst
in de natuur aangetroffen.

Dus is de kunst een gewrocht van den mensch, en wij heb-
ben dus twee vyragen te beantwoorden; vooreerst: welke nei-
ging, welke oorzaak, welke kracht van den menschelijken geest
drijft den mensch hierin voort? En ten andere: waarop werkt die
neiging terug, wat beoogt zij, wat is het einddoel van haar streven ?

Zou die neiging ook waarheidszin zijn? Zoo ja, dan zou toch
nog moeten verklaard worden, hoe uit hetzelfde streven twee
zoozeer verschillende producten te voorschijn komen, als we-
tenschap en kunst zich vertoonen.

Men heeft een tweede vermogen in den menschelijken geest
erkend, dat men noemt gevoel voor het schoone: eene neiging
(om ons hier alweder bij het waarneembare te bepalen), om
zekere harmonie te zoeken, harmonie bij het zigthare in maat,
in vorm, in kleur, en bij het hoorbare in maat, in toon en in
timbre ; ja zelfs harmonie in hetgeen door het zintuig van den
reuk of van den smaak kan worden opgenomen, terwijl hot
zintuig van het gevoel, zoover het in de vingeren leeft, har-
monie in afmetingen volkomen goed onderscheidt.

Harmonie: een woord van breede beteckenis, maar waardoor
steeds wordt bedoeld regelmaat, vaste en eenvoudige verhou-
dingen. Waar die bestaan en waar de menschelijke geest ze
ontwaart, daar leeft zekere vrede in dien geest, iets soortge-
lijks als wanneer de waarheidszin van dien geest voldaan wordt.
Een voorwerp, in harmonische afmetingen opgebouwd en waar-
genomen, voldoet dat gevoel, dat hierboven schoonheidsgevoel
is genoemd. Schakeringen van kleuren, naar de regelen van
het licht gevormd (Contraste simultané des couleurs) en door
het oog waargenomen, voldoen datzelfde gevoel. Evenzoo is



141

het met geluiden, die in hun aard harmonisch zijn, dat is
door een bepaald aantal trillingen worden voortgebragt; zij
bevredigen datzelfde gevoel; zij doen dat nog meer, wanneer
zulke geluiden, die tonen genoemd worden, in zuivere regel-
maat elkander opvolgen.

Wij laten hier rusten hetgeen het zintuig van het gevoel
van de buitenwereld tot den menschelijken geest voeren kan,
niet omdat het soms niet krachtig spreekt, maar omdat het in
dit opzigt toch weinig is bestudeerd. Ook gaan wij voorbij wat
tot de gastronomie en de parfumerie behoort, omdat ook hierin,
hoezeer zij beiden zeer genoten worden, nog niet die regelen
zijn vastgesteld, die uit een hooger oogpunt waardig zijn ge-
kend te worden. Maar wij moeten nader blijven stilstaan bij
die kunsten, waarbij het oog of het oor betrokken is, en vragen:
hoe zijn zij geworden en wat is haar grond?

Zooals uit- en inwendige waarnemingen door den geest verwerkt
worden tot wetenschap, zoo worden ook uit- en inwendige waar-
nemingen door den geest verwerkt tot kunst. De zigtbare en de
hoorbare wereld bieden een oneindig aantal voedingsmiddelen
aan voor het schoonheidsgevoel, maar de geest zelf draagt het
zijne aan, alles als bij de wetenschap. Het zou niet voor oplos-
sing vatbaar zijn, of de geest in kleuren, tonen en Zimbre door
inwendige waarneming tot nieuwe uitkomsten zou kunnen ge-
raken; maar wat den vorm en de afmetingen betreft bij het
zigtbare en wat de maat betreft bij het hoorbare, deze behooren
zeker tot het gebied van inwendige waarneming. Maat bij het
hoorbare is afmeting in tijd, en alzoo voor tijd hetzelfde, wat
afmeting is voor ruimte. Welnu, ook zonder uitwendige wereld
zou de menschelijke geest wiskunde kunnen opbouwen. Die
verheven wetenschap moge door de uitwendige wereld onder-
steund geworden zijn, de zuivere wiskunde is zeker een ge-
wrocht van den menschelijken geest. Een zuivere cubus komt er
in de natuur niet voor en kan door de kunst niet gemaakt worden ;
Lerivre-Giseav en Tranues lieten daarom tot vaststelling
van den liter en het kilogram een cilinder maken, die veel naauw-
keuriger kan gemaakt worden dan een cubus. Geen enkele mathe-



142

matische figuur komt er zuiver in de natuur voor, zelfs geen
zuivere regte lijn; maar de menschelijke geest kan ze zich denken.
Een bol, b. v. is een ligechaam (alzoo met drie afmetingen),
begrensd door een gebogen vlak, waarvan alle deelen even ver
verwijderd zijn van zeker punt, in dat ligchaam gelegen, welk
punt men middelpunt noemt. De menschelijke geest kent getallen
en die getallen zijn waar; maar zooals er geen zuivere cubus in
de natuur voorkomt, zoo vindt men de getallen nooit zuiver in
de natuur vertegenwoordigd. Drie menschen, al komen zij ook nog
zoozeer overeen, zijn toch drie verschillende wezens ; zoodat drie
menschen, zuiver opgevat, cigentlijk niet bestaan; wat zuiver en
waar is, is het getal dric, dat zijn drie eenheden zamen ver-
eenigd, en het besef daarvan is een product van den mensche-
lijken geest, die weet wat één is, die begrip heeft van eenheid.
Deze geest heeft nu het vermogen om te verbinden en kan al-
z00 eene eenheid bij eene eenheid voegen, en voegen nogmaals
eene eenheid daarbij en verkrijgen dan drie, wat nu eene waar-
heid is. Alleen wanneer men in de uitwendige wereld in het
onbepaalde blijft, kunnen getallen waarheid uitdrukken, b. v, drie
voorwerpen, drie vergaderingen, enz.; maar zoodra men bepaal-
delijk spreekt, en de natuur als zoodanig is bepaald, dan drukken
de getallen niet meer de waarheid uit.

Hoeveel harmonie in afmetingen de natuur ook aanbiedt en
hoe zij daardoor het schoonheidsgevoel ook ondersteunt, dat
schoonheidsgevoel behoeft toch niet slechts een geestelijken
grondslag, maar behoeft het zuiverste deel van dat voedsel, uit
den geest zelven te bekomen.

Ofschoon het moeijelijk bewijshaar is, zou ik toch meenen,
dat het met de kleuren evenzoo gesteld is. Komi er ooit eene
zuivere kleur in de natuur voor, behalve die, welke men ont-
waart bij den aanblik van het zonnespectrum ? ik betwijfel het.
Maar dan moet er ook in den geest van den kunstenaar een ver-
mogen leven om met de onzuivere kleurstoffen, die hem ten diensto
staan, licht en schaduw voort te brengen, om uw oog regt har-
monisch te stemmen bij de aanschouwing van zijn kunstgewrocht.

En is de toonkunst uit de natuur genomen? De verheven to-




143

nen van den nachtegaal missen maat en daarmede is alles ge-
zegd. Neen, de kunst is niet uit waarneming van de natuur ge-
worden, maar is door deze gevoed.

En hoe dan de beroemde Axrinre, die bij uitvoering van de
schoonste muziek in een hoek ging staan en als een kind zoo
blijde uit dien hoek te voorschijn kwam, indien er een eenvou-
dig air gespeeld werd? Het antwoord hierop is zeer eenvoudig:
vooreerst kan een menschelijke geest ziek zijn, en ten andere is, om
de kunst te verstaan, zoowel oefening noodig, als om de wetenschap
te begrijpen. Zoo is dan de schoone kunst, voor zoover zij op
maat en getal berust, inderdaad gegrondvest in dat deel van
den menschelijken geest, waaruit de wiskunde is voortgesproten.

Is dan de grond der schoone kunst waarheidszin en niet
schoonheidsgevoel 2 Of is het gevoel voor het waarneembare
schoone gegrondvest in waarheidszin? Wie zal het beslissen?
Maar dit is zeker, dat er niets schoon is, wat niet waar is,
terwijl wij tal van waarheden kennen (b.v. 2 X 3 = 6), waar-
van wij niet kunnen zeggen, dat zij schoon zijn. Dus schijnt
inderdaad de waarheidszin de diepere grond te wezen van het
gevoel in ons voor hetgeen wij schoon noemen.

De schoone kunst is alzoo de kennis van hetgeen het schoon-
heidsgevoel in den mensch kan bevredigen. Het scheppen van
schoone gewrochten in het waarneembare, waardoor dat schoon-
heidsgevoel wordt ontwikkeld en uitgebreid en tot eene weldadige
hoogte wordt opgevoerd, is het domein van den kunstenaar,
Wij zullen er nog een weinig bij verwijlen.

In het voorbijgaan merk ik op, dat ik in het voorgaande
twee treffende harmonieén niet heb opgenomen, die in de na-
tuur voorkomen, namelijk in stof en in kracht. De scheikunde
leert u in de eenvoudige verhouding der volumina en in vele
andere opzigten, waar de balans uitspraak doet, de schoonste
harmonieéin kennen, die er bestaan in de stoffelijke wereld; ik
noemde ze niet, omdat de schoone kunst er zich niet mede
bezighoudt. De harmonie, die in kracht spreekt, blijkt uit de
natuur in het groot; ik heb hier slechts te noemen de verstom-
mende harmonie, die het heelal vertoont, waarin een oneindig



144

aantal hemelbollen wentelen, geregeld naar onderling volkomen
harmonisch werkende krachten. De kunst bemoeit zich inzonder-
heid met de harmonieén in maat, in ruimte en in tijd.

De schoone bouwkunst en de beeldhouwkunst hebben tot
grond de harmonieén in ruimte. De toonkunst heeft tot grond
de harmonieén in tijd, maar tweeledig, in maat en in toon
(het timbre laat ik daar); de harmonieén in toon worden bepaald
door het aantal trillingen der lucht, die de tonen voortbrengen ;
men kan deze dus ook tot harmonieén in tijd brengen. Eindelijk
berusten de schilderkunst en de teekenkunst op twee harmonieén,
namelijk die in afmetingen en in trillingen van den licht-ether,
welke weder tot de harmonieiin in tijd kunnen worden teruggebragt.

Ik zou gelukkig zijn, indien ik hier deskundige ware; maar
ik moet mij bepalen bij voorbeelden om het gezegde toe te
lichten, en ik kies die voorbeelden uit hetgeen ik van Doctor
Focx uit Utrecht geleerd heb. Deze voortreffelijke kunstkenner
heeft op nieuw aan het licht gebragt de regelen, door PoLyerLerr
gevonden, naar welke het menschelijk ligechaam, zoo het schoon
is, heeten mag schoon te zijn; zij waren verloren gegaan, die
regelen, en Doctor Focxk heeft ze teruggevonden. Hij vond ze,
door de meest voorname deelen van het uitwendige ligehaam
te meten en van die maten het onderling verband te zoeken.
Z00 er niet eene bepaalde en cenvoudige verhouding tusschen
die maten bestaat, wordt zulk een ligechaam niet sehoon ge-
noemd, en zoo er groote afwijking van dien regel wordt aan-
getroffen, alzoo indien één of meer ligchaamsdeelen grooter of
kleiner zijn, dan wijkt zulk een ligchaam des te meer van de
schoonheid af en wordt weldra leelijk.

Eenmaal op dat gelukkig spoor gekomen, is Doctor Fock
voortgegaan met het meten van de ligchamen van dieren,
die schoon of die niet schoon heeten, van ornamenten of zoo-
genaamde schoone voorwerpen van het gewone leven, van
monumenten, van gebouwen, enz., en is tot dezen regel gekomen:
cenvoorwerp, dat schoon is en wit verschillende deelen bestaat ,
doet altoos in de witgebreidheid dier deelen eene eenvoudige ver-
houding blijken, indien men ze wmeet; zoodat de kleinste dier




145

afmetingen , gedeeld in alle andere afmetingen, vooreerst geheele
getallen als deeltallen geeft, en bovendien eene eenvoudige ver-
houding aanbiedt van alle getallen , waardoor de gemeten deelen
worden uwitgedrukt. Indien het voorwerp geene bijzondere deelen
heeft, wmaar ecn ligehaam is en schoon may heeten, dan bestaat
er zulk eene verhouding in de lengte, breedte en hoogte. Eindelijl,
indien men met platte viakken te doen heeft, zoo zijn deze alleen
schoon, indien zij begrensd zijn door lijnen , wier vorm en aan-
tal alweder dezelfde eenvoudige verhouding vertoonen.

Zoo is, meen ik, in het kort de algemeene nitkomst van hetgeen
in de Symmetrische Proportién van Doetor Fock wordt gevonden.
Eén voorbeeld uit de zeer vele. De Dom te Utrecht heeft
geen spoor van versiering en wordt door iedercen schoon ge-
noemd, zoo hij, wat schoon is, bevatten kan. Die toren be-
staat uit drie op eclkander geplaatste gedeelten, en het bovenste
is gedekt met een kegelvormig dak. De twee onderste gedeelten
zijn vierzijdig en solide; het derde gedeelte is achtzijdig en
doorzigtiz met hooge Gothische bogen. De grens van elk dezer
drie deelen heeft eene balustrade, waarvan alleen de bovenste
eenigszing  duidelijker spreekt door de schuinsche deelen, die
de Gothische bogen dekken. Het derde of bovenste gedeelte
mag bouwkundig fraai heeten, maar de twee onderste gedeclten
van den toren hebben elk voor zich niets wat naar fraaiheid
gelijkt. En toch is de geheele toren indrukwekkend schoon.
Wat is nu hef geval?

Neem in uwe voorstelling drie dobbelsteenen tweemaal ; neem
elken dobbelsteen 60—50—40 Rijnlandsche voeten lang, breed
en hoog:; plaats ze twee aan twee op elkander, en dek het
geheel met eene piramide, en gij hebt den schoonen Dom in
zijne grondgedaante: het onderste deel 60 voeten lang en breed
en 120 voeten hoog; het middelste 50 voeten lang en breed en
100 voeten hoog, en het bovenste, derde, dat achtzijdig is, heeft
tot type eene lengte en breedte van 40 voeten en eene hoogte van
80 voeten. En dan het piramidale dak, waarvan mij de maat
thans niet bekend is. Zonder dit is de Dom 120-4-100-}80=300
Rijnlandsche voeten hoog, en in de volkomen eenvoudige reden

1 ; 10



146

van 6 : 5 : 4 en van tweemaal die grootheden ligt al de ma-
Jesteit van den toren, Deo Optimo Mazimo gewijd. Het achtzijdige
van het bovenste gedeelte verhoogt zonder twijfel zijne schoon-
heid; welnu, dat achizijdig heeft tot type eene vierzijdige zuil,
en die meerdere schoonheid is alzoo verkregen door 4 te ver-
menigvuldigen met 2.

Zoo is het nu met alle schoone voorwerpen, voor zoover het
hunne afmetingen betreft; overal eenvoudigheid in de verhou-
dingen der verschillende afmetingen. Maar zoo is het ook in
het perspectief en in de verhoudingen der kleuren; zoo ook
in de verhoudingen van maat en toon bij hetgeen het oor waar-
neemt: eenvoudige verhoudingen in ruimte en in tijd, zooals
de wetenschap leert in de trillingen van den licht-ether en van
de lucht, door bepaalde getallen uitgedrukt. Is het wonder,
dat de mensch, wiens bestemming is naar harmonie te streven,
200 gelukkig is, indien hij cenvoudige verhoudingen door oog
of oor ontwaart, hetzij regtstreeks uit de natuur, hetzij door
de kunst hem aangeboden? De natuur is vol van die schoon-
heid, want het heelal tintelt van regelmaat in het groote en
in het kleine, in de beweging der hemelbollen en in den vorm
van kleine, microscopische wezens, in de verhoudingen van de
stof onderling, ja in alles, wat den mensch ter waarneming
gegeven is. Zoek en gij zult vinden is ook hier waarheid, want
tot zelfs in de weersgesteldheid wordt orde en regelmaat ont-
dekt, en meer en meer wordt de waarheid bevestigd van den
ouden wijsgeer: dat God alles heeft geregeld bij maat en getal.

En is dan ons eigen wezen zoodanig gevormd, dat maat en
getal van dat wezen onafscheidbaar zijn, dan is het geen raad-
sel meer, dat er voor den mensch kunstschoon en natuurschoon
bestaat en dat hij gelukkig is, indien hij waarheden van de
kunst of van de natuur in zich opneemt: waarheden, die kunnen
worden uitgedrukt in maat en getal. De geest, tot harmonie
geschapen en door het waarnemen van uitwendige harmonieiin
tot voldaanheid gestemd, verwerkt deze nu, zich bewust of on-
bewust, en wordt er gelukkig door.




HET WARE, SCHOONE EN GOEDE.

De menschelijke geest kan kennis nemen van de buitenwereld
en van zijne eigene hoedanigheden; die geest kan in de uit-
wendige wereld onderscheiden wat schoon en niet schoon is;
wij zagen dit in hetgeen hierboven is opgeteekend over weten-
schap en kunst. (Bladz. 124 en 137).

Er is ook een schoon, dat niet tot de uitwendige wereld
behoort, waarover wij nog met geen woord gesproken hebben.
Kan het kenvermogen, of, wilt gij, de zin naar waarheid in ons,
zich even vrij bewegen tusschen de hoedanigheden van den
menschelijken geest als tusschen de voorwerpen en verschijn-
selen van de uitwendige wereld, de zin voor het schoone kan
evenzoo het onzigtbare omvatten,

Er is cen derde vermogen van onzen geest, dat, waardoor
wij onderscheiden goed en kwaad, en waardoor wij zoowel het
goede in ons kunnen bevorderen als hot kwade bestrijden ; zooals
de waarheidszin ons ook de waarheid meer kan doen liefhebben
en de leugen meer kan doen haten, en zooals de #thoonheids-
zin ons hetgeen waarlijk schoon is meer en meer kan doen be-
minnen en ons meer en meer afkeerig kan maken van hetgeen
leelijk en afzigtelijk is.

Over den schoonheidszin met betrekking tot het onzigthare



148

hebben wij nog te handelen, en vooral hebben wij bepaald stil
te staan Dbij den zin voor het goede, die tevens in zich sluit
den afkeer van het kwade: de schoonste hoedanigheid van onzen
geest, want daardoor alleen kan in hem het rijk der zedelijk-
heid tot stand komen, en daardoor alleen kan hij tot gods-
dienst opklimmen.

In het volgende hebben wij tevens te onderzoeken, welk ver-
band waarheidszin, schoonheidszin en zin voor het goede on-
derling hebben.

Beginnen wij, als vervolg op hetgeen hierboven over weten-
schap en kunst is gezegd, deze twee in onderling verband te
beschouwen, en vooreerst met befrekking tot de nitwendige we-
reld, om van deze, waar dit mogelijk is, op te klimmen tot de
onzigthare, zonder dat wij daarom in het minst zouden meenen,
dat de geest de uitwendige wereld behoeft, om van het eenvou-
digere tot het hoogere opgevoerd te worden. Den waarheidszin
noem ik van de drie den eenvoudigsten; dan volgt de schoon-
heidszin, en de zin voor het goede is de hoogste. De laatste
kan zeker uit de twee andere niet worden afgeleid, maar heeft
daarmede toch een innig verband, zooals nader blijken zal.

De harmonie, die wij vinden in de quanta, geeft ons de reken-,
stel- en eetkunde met al hare hoogere deelen. En de harmonie,
die er leeft in de qualia, geeft ons de redencerkunde.

De grondslagen der wiskunde en die der redeneerkunde zijn
volkomen dezelfde. Wij zijn gelukkig bij de uitkomst van eene
goede berekening, zoo wij de harmonie der guanta hebben uit-
gebreid langs het snoer der waarheid. En datzelfde gevoel van
geluk hebben wij, zoo wij gualia langs datzelfde snoer der waar-
heid harmonisch verwerkt hebben en een gezond besluit ons
tegenlacht,

In waarheid: de waarheden, door het verstand aan het licht
gebragt, de wiskunde of de redeneerkunde betreffende, zij maken
ons blijde, gelijk het schoone doet. Zoo het waar is, zoo het regt
harmonisch bestaat, is onze blijdschap dezelfde, alsof wij iets
schoons ontdekt hebben, En zoo kon Boineav dan, met instemming
van al zijne nakomelingen zeggen: ,Riea a'est beaw que le vral.”




149

Maar is dat zoo, dan zal ook harmonie in het uitwendig waar-
neembare ons steunen in het bevorderen van harmonie in ons,
in het niet uitwendige, naar den eeuwigen regel: ,Similic si-
wmilibus.”

Schoonheidsgevoel en waarheidszin, zij leven naast elkander
en smelten eenmaal in één. Hoe meer zij dat reeds hier op aarde
doen, des te beter.

Mag ik nog een stap verder gaan?

Tot de schoonste lijnen behooren wel de parabel en de hyper-
bel, en de ellips is wel de allerschoonste,

De menschelijke geest heeft in den weg, dien een steen be-
schrijft, zoo hij in schuinsche rigting wordt opgeworpen, de pa-
rabel herkend. Dat nu is aardsch. Maar diezelfde mensch heeft
geleerd, — wat nu niet meer te zien is, — dat de kometen
in hyperbels door de wereldruimte voortrennen, en dat de pla-
neten om de zon en de wachters om de planeten worden rond-
geslingerd in ellipsen. En voegt gij daarbij de wet der graviteit,
dat alle ligchamen, ook de hemelligchamen, elkander aantrekken
in de regte reden hunner massa’s en in de omgekeerde reden
der vierkanten hunner afstanden, dan hebt gij enkel harmonie
in ruimte en in beweging, en dus in kracht, waardoor uw
schoonheidsgevoel nu klimt van de aarde naar hoogere gewesten,
en voor schoonheidsgevoel treedt nu op gevoel van het verhevene.
Door de wiskunde werden deze zeer groote, datis harmonische
waarheden aan het licht en in onderling verband gebragt, en zoo
klimt gij van de wiskunde tot den zeer verheven toestand van het
hart, waarbij de sterveling zich naauwelijks een aardworm gevoelt.

Het zou niet moeijelijk vallen om in duizend opzigten te doen
blijken, hoe de uitwendige wereld op onzen geest heilzaam in-
werkt en hoe aardsche toestanden geestelijke uitbreiding geven
aan ons bestaan. Of is het schoone, dat natuur en kunst ons aan-
bieden, indien wij willen, niet eene bron van verheffing van onzen
geest? Bouwt niet het zien van aardsche schoonheid, indien wij
willen, eene hoogere schoonheid in ons op? En zal niet de
muziek, indien wij willen, ons hooger stemmen en onzen geest
verheffen tot bovenaardsche toestanden? Inderdaad, de schoone



150

kunsten en de wetenschappen, zoo zij uit een hooger standpunt
worden opgevat, zijn voor ons geestelijk bestaan onschatbare
middelen tot uitbreiding en verhefling.

Heeft die geest de uitwendige wereld noodig, om tot die
verhefling  te komen? Op het standpunt der natuurkundige
methode aarzel ik geen oogenblik hierop te antwoorden: ja.
Die geest werd tijdelijk geplaatst in eene uitwendige wereld,
en uit dit feit leid ik af, dat dit onmisbaar was, Het /oe en
het waarom gaan wij weder, als voor ons onbereikbaar, voor-
bij; ik blijf op het practische terrein en zeg: wat God alzoo
heeft ingerigt, dat moet zoo zijn.

Maar eene andere vraag is het, of dic geest, zoo hij nietmet
eene uitwendige wereld in verband was gebragt, niet meer of
min had kunnen worden wat hij met dat verband worden kan.
De vraag is voor oplossing niet vatbaar, omdat wij hier in blind-
heid verkeeren, maar het is zeker, dat wij, afgescheiden van de
buitenwereld, een inwendig leven leiden. Bn leven zonder be-
beweging is ondenkbaar, zoodat Wwij onzen zin voor het ware, voor
het schoone en voor het goede wel niet aan die buitenwereld
verschuldigd zijn, maar onze geest toch ook zonder die buiten-
wereld, indien hij waarlijk een cigen leven heeft, in het ware,
schoone en goede eenige vorderingen moet kunnen maken. Dat
dit zonder twijfel het geval is bij menschelijke geesten, die hier
op aarde tot eenige ontwikkeling zijn gekomen, hebben wij elders
trachten duidelijk te maken.

Er is nog eenc derde vraag: terwijl de menschelijke geest
op aarde leeft, is hij dan niet in staat om nu en dan alleen een
geestelijk bestaan te leiden, zoodat hij wel de vruchten geniet,
die de buitenwereld hem voor zijn geestelijk bestaan aanbood ,
maar hij zich overigens afzondert en afsluit en zich aan eigen
inwendige beweging overgeefi ?

Die vraag is voor den waarheidszin z66 volkomen beantwoord,
dat wij er geen oogenblik bij hebben stil te staan: al wat wij
abstracte wetenschap noemen, is een voortbrengsel van zuiver
geestelijke beweging, en dus niet minder dan de geheele zuivere
wiskunde en de geheele zuivere wijshegeerte,




151

Is het ook zoo gesteld met den schoonheidszin? Indien er
geen uitwendige schoonheid tot ons sprak, zou er dan inwen-
dig schoon in ons leven? Indien natuur noch kunst ons iets
schoons aanboden, zouden wij dan weten wat schoon is? Maar
hoe kunt gij zoo vragen? Kan het schoonste zigthare of het
schoonste hoorbare iets verheffen boven hetgeen het zelf is?
Op die vraag is geen antwoord noodig. Neen, dat schoone uit-
wendige werkt op iets, dat leeft en daardoor in beweging komt;
zonder bestaan, zonder het leven van dat iets was er geen be-
weging tot verheffing, cene verheffing, die als het ware eene
nieuwe schepping wordt; hetgeen gezien of gehoord kan worden,
wordt bewustzijn, en is het geziene of gehoorde uitnemend, zoo
is dat bewustzijn in den toestand, dat men erkent: dat is schoon.

Het gevoel van het verhevene, hetwelk wel de hoogste trap
van het gevoel van het schoone is, leert ons op eenmaal, daar
dat gevoel van het verhevene toch geen product van uitwendige
indrukken zijn kan, dat de schoonheidszin in ons, even goed als de
waarheidszin, een zuiver geestelijk bestaan kan hebben en in zui-
ver geestelijke werking zich kan volmaken. Zelfs uit de nitwen-
dige wereld nemen wij zedelijke schoonheden op, die met het
stoffelijke niets gemeen hebben; zoo spreken wij van een schoon
voornemen, van eene schoone daad, van eene schoone gedachte.

Leven wij alleen inwendig, dan brengt onze schoonheidszin
bij uitbreiding en opbouwing ons tot het verhevene, en wij
hebben nu nog één pas te doen en ons dat verhevene volmaakt
voor te stellen, en wij zijn tot het oneindige opgeklommen. En
wordt dat oneindige verpersoonlijkt, zoo ziju wij langs het snoer
van hef schoone gekomen tot God.

Den zin tot het goede zal wel niemand ooit hebben aangezien
als een geschenk van de uitwendige wereld aan onzen geest;
het is zeker eene oorspronkelijke hoedanigheid in ons. De
diepere grond van die hoedanigheid is ons alweder ten eenen
male onbekend, maar wat hare verschijning aangaat, kunnen
wij haar zeer wel eene plaats geven naast den zin voor
waarheid en voor schoonheid. Wat wij waar noemen, bevredigt
ons in éfnen zin, dat is naar de eischen van ons kenvermogen.



Wat wij schoon noemen, bevredigt ons in tuwee rigtingen ,
namelijk in den zin van ons kenvermogen en in dien van zeker
gevoel, dat zich wel sluit aan het kenvermogen, maar nog eene
andere zijde heeft, die met het kennen niets gemeen heeft,
een gevoel intusschen, dat ons weldadig toespreekt en ons verheft,
Wat wij goed noemen, bevredigt ons geheel, in elke rigting,
volkomen; het wekt eene kalme voldaanheid in ons op; het is
waar en het is schoon tevens, maar het is nog iets anders.
Dat iets anders is aan cen rijk ontleend, dat met de uitwendige
wereld niets gemeen heeft, dat boven alle dingen gaat, een
rijk, waarvan wij gevoelen, dat het onze toekomst zijn moet.

Twee bestanddeelen bezit dit rijk: ten eerste, wat betrekking
heeft op al ons denken, ons gevoelen en ons handelen, en dat
noemen wij et gebied der zedelijlkheid ; God zelf wijst ons hierin
den weg door hetgeen wij noemen ons geweten, dat eene zui-
vere stem Gods in ons is. Het tweede bestanddeel van hot rijk
‘an het goede is een leven naar den wil van onzen Schepper,
met Iem en naar zijn welbehagen: dit deel heet godsdienst,

Dat voor dat goede het schoone onmisbaar is, zal thans wel
even duidelijk zijn, als dat het ware voor het goede een plegt-
anker is; maar dat is ook het goede voor het ware, en dat is
ook het schoone voor het ware en het goede. Wij onderscheiden
deze drie, indien wij er over spreken, maar in den grond ziin
zij ééu. Zij zijn elk voor zich een zijvlak van een driezijdig
prisma, en het prisma zelf is de menschelijke geest.

In het voorgaande zijn wij uitgegaan van drie reeksen van
verschijnselen, die het leven van den mensch hier beneden
vertoont, verschijnselen, die zeer dikwerf zamenvloeijen. Die
verschijnselen moeten eene oorzaak hebben en die oorzaak
moet gelegen zijn in den menschelijken geest, er als het ware
een bestanddeel van uitmaken. Het is om het even, hoe die
bestanddeelen heeten; de woorden: zin naar waarheid, zin naar
schoonheid en zin naar het goede zijn voldoende; ook kunnen
wij het woord begeerte gebruiken, want wij verstaan niet slechts




153

wat waar, schoon of goed is, wij nemen het niet slechts in
onze persoonlijkheid op, maar wij hebben ook een lust, om het
in en om ons te vergrooten.

Zoo zijn wij dan ongemerkt gekomen tof onze bestemming,
en die is geene andere, dan de som van het ware, schoone
en goede te vergrooten. Elders heb ik het doel der schepping,
voor zoover dit ons menschen kan toeschijnen, genoemd de
som van het goede te vergrooten. (Zie bladz. 20, 21 en 62).
Inderdaad, het zal wel het einddoel, dat is het hoogste doel zijn.

Is dit zoo, dan is de bevordering van het goede in en om
ons ook het hoogste doel van ons leven.

Is ons leven daarop ingerigt? Berust daarop de inrigting
van onze zoogenaamde beschaafde maatschappij? Op de eerste
vraag kunnen wij slechts met schaamte, en op de tweede slechts
met droefheid een weemoedig neen stamelen. Geen pas doen wij
in- of uitwendig, of wij zijn niet z66 in de waarheid, als wij
zijn konden, niet z66 geneigd tot schoonheid, als wij behooren,
en niet z66 gezind tot hetgeen goed is, als wij heilig verpligt
zijn. Wij zien veelal naar eene lichtzijde van ons bestaan
en wenden ons oog af van de duisternis, die overal in en om
ons leeft; en terwijl onze bestemming harmonie is, regelmatige
ontwikkeling van al onze vermogens, toch bestaan wij in cen-
zijdigheid en voeden ons met eenzijdigheid en haken wij naar
eenzijdigheid, en verwijderen wij ons dus ¢én van onzen aard
én van onze roeping tevens.

En onze maatschappij? Hoe is het zelfs in de beste der maat-
schappijen ? Armoedig. Kn gaat dan ons geslacht niet vooruit?
Wel zeker, maar altoos als de baren der zee, dan eens op,
dan eens neder, en altijd eenzijdig. In de maatschappij is het
als bij elk onzer: de een stelt prijs op kennis, maar verwaar-
loost hetgeen schoon en goed is; de ander oefent zich in de
kunst, maar stoort zich niet aan het ware en bekreunt zich
niet om het goede; alleen zij, -die waarlijk goed willen worden,
al beoefenen zij wetenschap noch kunst, stellen toch op den
hoogsten prijs hetgeen waarachtig is, en leven gaarne in het
verhevene. Inderdaad, zoo zijn er enkelen onder de menschen,



154

maar  cene maatschappij als zoodanig vindt men nergens, |

Onze tegenwoordige tijd dringt kennis en kunst op den voor-
grond en bemoeit zich met het goede niet dan bijkomend. Dit
althans zal toch wel niemand ontkennen, dat in dezen tijd de
zin voor het goede onder ons menschen volstrekt niet toeneemt
in dezelfde verhouding, waarin de zin voor het kunstschoon
en die voor wetenschap aangroeijen. Daarbij. komt dan nog,
dat tegenwoordig het kennen van waarheden van hoogere orde
en het leven in schoonheid van onzigtbaren aard evenmin in
bijzondere bescherming genomen wordt, als de bevordering
van den zin tot het goede in ons.

Gelukkig, dat de kunstzin nog eenigen gloed geeft in deze
dagen en dat hijj zich nog steeds als een goede genius blijft
bewegen onder dat streven, vooral naar kennis van de uitwen-
dige wereld, van hetgeen erin de maatschappij voorvalt en in de
natuur. Ware dit niet zoo, dan zou het uitwendige leven tegen-
woordig voor niemand iets aantrekkelijks hebben, die weet, dat er
nog iets anders is, dan u tegenwoordig te koop wordt aangeboden.

Ik heb in 1865 en in 1876 deze zaak een weinig besproken,
inzonderheid in betrekking tot het onderwijs, dat in den tegen-
woordigen tijd gegeven wordt. Vergun mij u daarheen te ver-
wijzen (Studium generale en Gretuigenis) en hier slechts op te
nemen, dat arfes ingenuae, naar het voorgaande, nu moet
heeten alles, wat het ware, schoone en goede in den mensch
bevorderen kan. Wat ik onder Studium generale versta, heb
ik, zoo ik hoop, in het voorgaande nu duidelijk gezegd.

En in dienzelfden tijd vult men de hoofden der kinderen van
beschaafden, op de Hoogere Burgerscholen, met kennis vooral
yan de uitwendige wereld, moeten alle scholen yoor de Jeugd
in de eerste plaats neutraal zijn, verbant men de redeneer-
kunde uit het Hooger onderwijs, verlaagt men de Hoogescholen
tot vak-scholen, en verdrijft daaruit zoozeer het Hooger on-
derwijs, dat zij geen Hooge scholen meer mogen heeten, geeft
men ecindelijk aan den Gemeenteraad van Amsterdam het regt,
om wetenschappelijke graden toe te kennen!

O temporal! O mores!




POKZIE.

Gewoonlijk wordt de poézie onder de schoone kunsten ge-
rekend. Ik heb dit niet gedaan, niet omdat zij niet schoon en
geene kunst is, maar omdat zij in haren meest verheven aard
niet alleen de hoogste waarheden tracht uit te drukken, maar
zich bij voorkeur op het terrein van het goede beweegt en u
hetgeen zedelijk is en tot opregte godsdienst leidt, in het hart
plant. Zoo iets kan ik nu wel kunst en ook wel schoone kunst
noemen, maar men kan daaraan toch beter eene eigene plaats
toekennen.

Er is zeker poézie van eene orde, die naast schoone kun-
sten voegzaam cene plaats kan innemen, en het is wel duide-
lijlk, dat ook zij hooge onderscheiding verdient. Er is eene
andere, die zich bijna sluit aan den kring van het kennen.
Maar elkeen stemt gaarne toe, dat de echte poézie een hooge-
ren zin ademf.

Ik noemde haar elders eene verhevene dochter der toonkunst,
en ik meen, dat het goed is die woorden te verklaren. Voor
zoover de poézie ons toespreekt in maat en in rijm, sluit zijj
zich zeker aan de toonkunst: in beiden komt maat voor, en
terwijl bij muziek het geheel uit tonen is opgebouwd, vindt
men bij poézie in rijm gelijkluidendheid in het laatste gedeelte



156

van het laatste woord van elken regel of om den anderen regel.

Maar rijm heeft met echte poézie niets gemeen en het mag
bejammerd  worden, dat ooit rijm bij dichtkunst is ingevoerd;
welke verbazende offers worden er soms gebragt in treffende
gevoelens of beste gedachten, om de slotwoorden te doen rij-
men, ja, hoe menigmaal wordt het geheel daardoor verminkt
en ongenietbaar! et moet erkend worden, dat, indien rijm
ongedwongen kan worden gegeven, dit inderdaad het gevoel
van geluk vergroot, dat men heeft bij het genieten van ware
poézie, want die gelijkluidendheid van het laatste deel der
regels is voor ons muziek; maar hoe zeldzaam wordt die rijm
volkomen ongedwongen gevonden!

Geheel anders is het met de maat, hoezeer ook daarin Zeens-
zins het wezen der poiéizie gelegen is. Dat wezen ligt in goed-
heid, gehuld in het kleed der schoonheid en op waarachtige
waarheid gegrondvest. Hoe inniger de verbindtenis van deze
drie is, hoe zuiverder zij is en hoe verhevener van aard, in
woorden uitgedrukt, welke niet slechts verstaanbaar zijn, maar
welke hem, die ze opneemt, hooger stemmen in hetgeen waar
en schoon en goed is, des te meer verdient poéizie haren naam.

Dit alles kan dus zonder maat bestaan, en in waarheid hoeft
de schoonste poézie veelal noch rijm noch maat. Wie bewon-
dert niet de gedichten zonder maat en rijm, die in het Oude
Testament voorkomen ?

Ellk goed middel, dat strekken kan, om bij poézie de ver-
heffing van den geest te steunen, wordt dankbaar gebruilkt.
Zoo is de keuze van woorden en het welluidende der woorden,
zoo is de woordvoeging in de poézie van de hoogste aangele-
genheid, en daar onze geest door regelmaat steeds weldadig
gestemd wordt, is het verstaanbaar, dat hij, die verheven ge-
dachten in zich gevoelt en deze in woorden wil uitstorten, ligt
komt tot eenc harmonische indeeling van den tijd, waarin hij
denkt en gevoelt, en zoo verkeert hij in maat zonder het zelf
te bevroeden en drukt hij zich uit in maat, en die maat drijft
zijn geest ongemerkt voort, zoodat zjj — vergeef mij de platte
vergelijking — voor dien geest bijna wordt het voerwiel van




157

eene stoommachine. Bij den hoorder of den lezer is het even-
2003 deze haakt naar hetgeen er volgen zal, zoodra zijn geest
gebragt is in de stemming van maat, dat is harmonische in-
deeling van den tijd.

Dat men eenmaal, toen er verheven producten van den geest
in maat of ook in rijm waren geleverd, het spreken in maat
en rijm poézie heeft genoemd, is verstaanbaar. Waarlijk, die
taal kan zeer liefelijk zijn. Zelfs beschrijvingen en verhalen in
maat en rijm, en wat gij verder wilt, die tot de echte wereld
van het proza behooren, wie neemt ze niet gaarne in zich op?
Maar ik mag toch vragen, of het goed is, dit alles nu zamen
poézie te noemen. Mag de vorm den naam bepalen van het
ceheel, of is het noodig hier, waar ook het allerhoogste en het
allerschoonste besproken wordt, voor dit laatste cen eigen naam
te behouden?

Yoor mij heb ik onder echte poézie datgene verstaan, wat
den menseh door woorden opvoert uit de wereld der werkelijk-
heid tot een toestand, waarin wij cen gevoel van geluk hebben,
dat hoven woorden verheven is en dat toch waarachtig is en
vol van hetgeen goed heeten mag. Daarom plaats ik hiernaast
ongaarne iets, dat tot het geven van zulk eene verheffing niet
in staat is.

Tk erken, dat de muziek cen enkele maal hetzelfide doen kan,
maar zij mist ook dan nog het bepaalde, dat aan waarachtige
poézie nooit ontbreekt; en juist op dat bepaalde stel ik den
hoogsten prijs, op eene verheffing, die tevens goed en waar-
achtig is. De bouwkunst kan zeker insgelijks hooger stemmen,
maar zij doet het alweder onbepaald; de schilder- en de fee-
kenkunst kunnen het een enkele maal doen, maar haar opvoeren
tot hooger gaat zelden veel boven de aarde. Nog minder doet
dit de beeldhouwkunst, althans zoo het mij voorkomt. En wat
de leer van het ornament en andere eenvoudige schoone kunsten
betreft, deze zullen er wel geen aanspraak op maken, dat zij
den geest in gelijke mate beter stemmen in hetgeen waar,
schoon en goed is.



GRONDSLAGEN VAN ONS GEESTELIJK
LEVEN.

Onze verhouding tot de buitenwereld en ons inwendig leven
voeren ons tot eene oneindige recks van nieuwe denkbeelden
of begrippen en breiden ons geestelijk bestaan steeds uit. Dit
zow echter onmogelijk zijn, indien wij bij onze wording niet
oorspronkelijke denkbeelden ontvangen hadden, ook wel aange-
boren begrippen genoemd. In waarheid is al, wat wij zijn of
kunnen worden, het gewrocht van hetgeen wij bij onze ge-
boorte medebrengen of wat aan alle menschen eigen is, indien
zij slechts gezonde zinnen hebben. Er zijn misvormde mensche-
lijke ligchamen en zoo zijn er ook misvormde menschelijke
geesten; deze laatste sluiten wij buiten. En gelijk er yerschei-
denheid is in dezelfde deelen van menschelijke ligehamen ; zoo
is er ook verscheidenheid in de hoedanigheden van den geest ;
maar aan alle menschen met gezonde zinnen is oorspronkelijk
gegeven een aanzienlijk aantal beelden of vormen van gedach-
ten, denkbeelden , waarvan ons geestelijk leven uitsluitend is af-
geleid. '

Die denkbeelden zijn eenvoudig, bijv. ik, gij, hij, en het
meervoud van deze; voorts denken, gevoelen willen , en tal van
andere. Wat ik is, kan ik niet nader verklaren, maar ik erken,
dat er een ik is, en wanneer ik die erkenning nog mnooit in




159

mij had voelen opkomen, zoo zou ik haar dadelijk beseffen ,
indien zij de eerste maal tot mij sprak.

Ik denl:, ik gevoel, il wil zijn zamengestelde denkbeelden,
bestaande uit ik en uit denken, gevoelen, willen. Elk dezer drie
kan eene waarheid zijn; indien ik inderdaad denk, zoo is ik
denk eene waarheid. Van deze waarheid kan ik geene nadere
rekenschap afleggen, en alzoo is ik denk eene oorspronkelijke
waarheid. Het is gemakkelijk, zich een groot aantal van deze
waarheden voor den geest te brengen, van welke men geene
nadere rekenschap geven kan. Zij zijn te opmerkelijker, omdat
men ze heeft en ze gebruikt, zonder dat het noodig is van dat
bezit bewustzijn te hebben. De minder beschaafden en de kin-
deren denken, gevoelen en willen, zonder te weten, dat deze
drie onderscheiden zijn of wat elk van deze drie beteekent,
zoodat zij dan ook denken en gevoelen dikwerf met elkander
verwarren.

Deze grondhoedanigheden van onzen geest zijn in de hoogste
mate merkwaardig; eenige daarvan kunnen eene grenzenlooze
bron van andere denkbeelden worden en zoo ecene grenzenlooze
bron van waarheid scheppen. Bijv. de geheele rekenkunde be-
rust op hetgeen wij noemen de vier species, en deze berusten
op drie enkelvoudige begrippen, te weten op het begrip én,
op het begrip zamenvoeging en op het begrip scheiding. Van
deze drie begrippen kunnen wij geen rekenschap afleggen, zij
zijn oorspronkelijk en aan alle menschen cigen; wie ze niet heeft,
zou ze op geene wijze kunnen bekomen.

Voegen wij nu bij é‘n nogmaals één, zoo hebben wij fwee,
een nieuw begrip, verkregen uit het begrip én en het begrip
zamenvoeging ; en gaan wij voort in die zamenvoeging, dan tellen
wij. De reeks der natuurlijke getallen, waarvan elk getal een
begrip uitdrukt, is dus verkregen door verbinding van het be-
grip één en het begrip zamenvoeging. ;

Die zamenvoeging kunnen wij in vele gevallen verkorten.
Door 3 bij 3 te voegen bekomen wij het getal 6. Gebruiken
wij hier nu het woord maal en zeggen wij 3 maal 2, zoo doen
wij toch niet anders dan optellen, maar onder een anderen naam.



160

Vermenigvuldiging is dus niets anders dan eene verkorte op-
telling; een nieuw begrip is er niet voor noodig. Ook hier
hebben wij genoeg aan het begrip ¢ en aan het begrip zamen-
voeging ; en zoowel in de vermenigvuldiging als in de optelling
zijn deze twee begrippen bronnen van een oneindig aantal nieuwe
waarheden, indien wij die namelijk in toepassing brengen.

Wij zagen, dat wij, nevens het begrip toevoeging, ook het
begrip afzondering of scheiding of verdeeling hebben. Het begrip
dén, verbonden met het begrip foevoeging, gaf ons de reeks der
natuurlijke getallen. Het begrip van afzondering stelt ons in
staat om Dbijv. van het getal 6 een of meer eenheden af te
zonderen; wat wij alzoo aftrekken noemen, is een vermogen,
dat onze geest bezit, doordat hem drie oorspronkelijke denk-
beelden eigen zijn: dat van éf, dat van zamenvoeging en dat
van afzondering. Zoo wij dat van zamenyoeging niet hadden,
zouden wij dat van afzondering zeker niet bezitten.

De vierde species, het deelen, is wederom eene verkorte af-
trekking. Zoo ik 4 te deelen heb in 16, kan ik ecerst 4 van
16 aftrekken en dit herhalen, en de uitkomst zal dezelfde zijn
alsof ik deel: ik zal dan 4 viermaal van 16 moeten aftrekken.
Een nieuw begrip behoeft alzoo voor het deelen niet te worden
ingevoerd.

Opmerkelijke waarheid, dat drie oorspronkelijke denkbeelden,
aan - onzen geest gegeven bij zijne wording, den mensch in
staat stellen, om bij toepassing tot een grenzenloos aantal
waarheden te geraken, waardoor het leven op aarde in waar-
heid een schat wordt van onuitsprekelijke beteekenis! Die drie
oorspronkelijke denkbeelden wil ik nog eenmaal noemen; zij
zijn: één, toevoeging en afneming.

De algebra, de meetkunde en de hoogere deelen der wiskunde
behoefden nog andere, mede oorspronkelijke denkhbeelden, maar
toch slechts weinige in aantal, om, even als de cijferkunst,
wetenschappen te worden van verbazenden omvang.

Behalve deze eenvoudige denkbeelden bezit onze ziel er nog
andere, mede oorspronkelijke, van minder eenvoudigen aard en
soms als uit de tocpassing genomen, waaraan men den naam van




161

ariomata gegeven heeft, bijv.: het geheel is grooter dan een zjj-
ner deelen; geen gevolg zonder oorzaak, enz. Deze axiomata kan
men onderscheiden in tweeén: in dezulke, die betrekking hebben
op hoeveel, en in andere, die betrekking hebben op hoedanig. De
laatste kunnen verdeeld worden in drieén: in verstandelijle, in zede-
lijke en in godsdienstige ; de laatste zijn altoos verstandelijk en
zedelijk, en de zedelijke zijn: altoos verstandelijke axiomata.

Wij willen bij deze drie nader blijven stilstaan; de zaak is
van het hoogste belang. Een axioma is eene waarheid, die men
heeft, die men niet verliezen kan, die men met gerustheid en
vastheid kan gebruiken; men noemt ze onmiddellijke Elaarblijlie-
lijkheden (evidentiae immediatacy. Zonder deze zouden wij geen
stap kunnen vooruitgaan; daarin ligt uitsluitend de mogelijkheid
an elk onzer vorderingen (Zie bladz. 65).

Aan deze niet bewijsbare waarheden sluiten zich andere, die
na weinig bewijs tot waarheden geworden zijn, en ons dan ook
helder voor den geest staan, alsof zij axiomata zijn; zij kunnen
echter bewezen worden en heeten daarom middellijke klaarblijke-
lijlheden (evidentiae mediatae). Ook deze zijn van het hoogste
belang. Wat wij door uitvoerige bewijzen als waarheden in ons
opnemen, kan dikwerf voor ons van het grootste gewigt zijn;
maar wat dadelijk klaar en helder voor den geest staat, zoodat
wij door de kracht der waarheid gedwongen worden, ons daar
naar te rigten, mag eene grondzuil van het leven genoemd worden.

Beschaving van den geest noem il dan in dien zin het helder
leeren verstaan van de grondwaarheden van dien geest (evidentiae
immediatae) en de withreiding van het aantal middellijke klaar-
blijkelijlcheden (evidentiae mediatae) in verstandelijk, zedelijl en gods-
dienstiq opzigt, en het inrigten van ons leven naar haven inhoud.

Al wat wij hier hebben onderscheiden wordt ook wel begre-
pen onder de twee volgende rubrieken: intuitieve waarheden en
demonstratieve waarheden. De demonstratieve zijn dezulke, die
ons geworden door eenigerlei bewijs; de intuiticre omvatten de
waarheden, die ons dadelijk als waarheden toespreken. Bearrin
onderscheidt van de laatsten zeven soorten in zijne Grondbe-
ginselen der zedelijlke wetenschappen, namelijk : mathematische, die

1. : 11



162
van de witiwendige zinnen, van zelfbewustheid, van geheugen, van
de besluiten van de gewrochien tot de oorzaken, van de waar-
schijulijlheid , van de  getuigenis. Hier wordt gesproken over
elke wijze, waarop wij tot waarheid komen.

[k wensch bepaald de aandacht te vestigen op hetgeen wij
menschen bij onze geboorte medebrengen als waarheden, of
wat wij, zoodra wij het vernemen, niet slechts als waar erken-
nen, maar dat voor vast ons eigendom wordt. Deze twee zijn
wijsgeerig niet dezelfde. De eerste zijn de onmiddellijke klaar-
blijkelijkheden, en onder deze bekleeden de axiomata eene eerste
plaats; onder de tweede zijn er vele, die bewezen kunnen worden.
Intuitieve waarheden en evidentiae mogen dan ook niet onder-
ling verward worden. Maar in de praktijk hebben zij voor ons
dezelfde waarde, mits zij inderdaad waarheden zijn.

Er is een overgang van grondwaarheden, dat is van ware
axiomata, tot waarheden, die ons bij enkele aanschouwing
(intuitie) dadelijk als waarheden toeschijnen, zoodanig, dat men
in den loop van het leven meer en meer aan beiden dezelfde
kracht gaat toekennen. Men zij hier echter omzigtiz, want de
grondwaarheden zijn de grondzuilen van ons verstandelijk, ze-
delijlc en godsdienstig bestaan, terwijl de waarheden, bij intuitie
verkregen, altoos eene ernstige toetsing behoeven, of zij inder-
daad waarheden zijn; maar is deze toetsing ernstig volbragt,
z00 hebben beiden in de toepassing hetzelfde gewigt.

Het zon regt goed wezen hier eene lijst op te hangen van
de waarheden, die hier bedoeld zijn, maar ik bepaal mij tot
de volgende opmerkingen.

Dat kan door ons geslacht voor waar gehouden worden, wat
daarvoor over het algemeen gehouden wordt op verschillende
tijden en plaatsen en in ernst. Elk mensch heeft zijne eigen-
aardigheden, elk volk heeft de zijne, en in verschillende tijden
vindt men andere, en naar mate de beschaving toeneemt weder
andere onder de menschen. Die eigenaardigheden schaden zeer
voor de juiste en zuivere kennis van hetgeen alle menschen
gemeen hebben; maar wie het wel met zich zelven meent,
tracht juist in deze duisternis licht te verschaffen en te zien




163

door dien digfen nevel van subjectiviteiten, welke hem omgeeft
en tot welks bestaan hij welligt zelf het zijne toebragt. Door
al dat subjectieve heen te worstelen, zich tegenover de zuiver
objectieve waarheden te plaatsen en die meer en meer in het
leven te roepen, is het doel van elken mensch en van de ge-
heele menschheid. Hoc opus, hic labor est.

De zaak is van zooveel gewigt, dat ik naauwelijks weet, wat
in waarde naast haar te plaatsen. Niet, indien wij menschen
weten, wat waarachtig is, dat wij daaraan genoeg hebben;
helaas, wij weten veel en zijn toch nog weinig. Maar het is
toch zeker tot schade der waarachtige beschaving, dat elk on-
zer ligtelijk sommige waarachtige waarheden, die onmishaar
zijn voor ons leven, niet als zoodanig: erkent. Aan de meest evi-
dente, aan de bij de eerste intuitie reeds als beminnelijk voorko-
mende waarheden wordt soms getwijfeld; terwijl elk onzer aan de be-
vestiging van elke dier waarheden in ons de grootste behoefte heoft.

Mogten daartoe bevoegde mannen zich geroepen gevoelen,
voor het volk in het licht te stellen, welke waarheden behoo-
ren ftot de evidente, waaronder ik thans dezulke versta, waar-
aan geen redelijk schepsel twijfelen kan of mag! Mogten wij
allen, die thans leven, — en die meer schijnen te hechten
aan waarheden, welke ons langs den weg der bewijzen kunnen
geworden en het gewrocht zijn van uitbreiding onzer kennis,
dan aan die, welke uit onzen aard dadelijk tot ons spreken
of zich bij de eerste kennismaking als onwrikbaar aan ons op-
dringen, — meer en meer ons hechten aan de laatste, die
meer en meer ter harte nemen, om alzoo in waarheid betere
menschen te worden! Iet evangelie bevat tal van die waar-
heden, en deze mogen dan ook met volkomen regt hecten
openbaring te zijn. De mensch wordt er in ontdekt aan zich
zelven en hem wordt met juistheid de weg aangewezen, dien
hij te bewandelen heeft, om te worden wat hij worden moet.

Onder openbaren verstaat men iets bekend maken, ter alge-
meene kennis brengen, aan het licht brengen; zoo spreekt
men van eene mededeeling en noemt die openbaring, ook van
cene ontdekking, die bekend gemaakt wordt. In godsdienstigen



164

zin verstaat men onder dat woord mededeelingen van God
aan de menschen.

Er zijn er, die dit laatste niet bestaanbaar achten; zij mee-
nen, dat hetgeen de mensch als waarheid bezit, hem geworden
is Of door eigen nadenken, Of bij ervaring, df door mededee-
ling van anderen; zij ontkennen een invloed van Gods stem
op den menschelijken geest.

Al dadelijk ontmoeten wij hier de vraag, hoe wij dan geko-
men zijn aan de oorspronkelijke waarheden, hierboven bespro-
ken, die niet slechts de grondslagen zijn van al ons verdere
denken en gevoelen en willen, maar ook van de ervaring, die
wij kunnen hebben, en van het verstaan van hetgeen ons door
anderen wordt medegedeeld. Maar een kind kan begrijpen, dat,
indien wij die grondwaarheden niet van God hadden ontvangen,
Wij geene eigene ervaring of cenige mededeeling van anderen
zouden kunnen verstaan. Zoo komt dan alles van God, wat
wij aan die oorspronkelijke waarheid verschuldigd zijn; al ons
kennen, gevoelen en willen, indien het goed is, zijn wij dus
aan God verschuldigd.

7 Maar onder goddelijke openbaring (revelatio divina) wordt
meer bepaald verstaan, hetgeen God aan de menschen later
in hun leven doet kennen, of hetgeen Hij vroeger of later aan
ons geslacht heeft doen verstaan van hetgeen waarachtig is.
Ik laat de wijze daar, waarop men weleer berigt heeft, dat
die openbaring zou zijn geschied; die wijze kan in vroegere
tijden 266 of z66 zijn verstaan, en bij die wijze ons hier te
bepalen kan wel niet ons hoofddoel zijn. De vraag is, of het-
geen nieuw is aan het licht gebragt, eene waarheid is van hoo-
gere orde; zoo ja, dan zal die openbaring, door eens menschen
stem uitgebragt, toch wel door niemand anders in den geest
kunnen verwekt zijn van hem, die ze uitsprak, dan door God
zelven. Is Iij toch de oorzaak van al ons denken, gevoelen
en willen in goeden zin, dan is Hij ook de gever van eene waarheid
van hoogere orde, gegeven aan dengene, die haar het cerst uitsprak.

Ik zal duidelijk spreken: al het goede komt van God en het
kwade van de menschen; zoo gij en ik derhalve eene waarheid




165

van hoogere orde in ons voelen opkomen, is dit cene gave Gods,
en zoo wij die waarheid naar buiten brengen, openbaren wij
iets, dat God ons gaf.

Zoo versta ik goddelijke openbaringen, en ik heb er een vol-
komen beslissend kenmerk voor, of zij het zijn of niet: zij zijn
het, indien zij voor den vrijen mensch, met gezonde zinnen be-
gaafd, de kracht hebben van evidentiae. Deze goddelijke uit-
spraken of goddelijke waarheden zijn alle zonder uitzondering
intuitief, dat is, zoo de mensch niet de slaaf geworden is van
deze of gene leer, maar zijn oog vrij ten hemel rigten kan,
om aan God te vragen hoe het is, trekken zij hem aan met
onwedrstaanbare kracht, al gevoelt hij zich in het geheel niet
in staat, om ze met zijne zwakke krachten te volgen.

Niemand heeft meer van die waarheden geopenbaard dan
Jezus Cuwistus; niemand heeft het aantal evidentiae in zedelijken
en godsdienstigen zin zoo vergroot als Hij, en niemand heeft
na Ilem evidentiae aan het licht gebragt, die in waarheid, deug-
delijkheid en schoonheid overtreffen, wat Hij heeft gezegd.

In verscheidene Fragmenten heb ik over deze zaak uit ver-
schillende oogpunten gesproken. Niets komt mij gewigtiger voor;
~eerst wanneer wij de grondslagen van ons geestelijk bestaan in
elke rigting behartigen, kunnen wij in deze of gene bijzondere
rigting goede vorderingen maken. Elders heb ik uiteengezet,
dat onze tijd het omgekeerde voorstaat en dat dit de bron is
van zooveel eenzijdigheid, als tegenwoordig met troetelende
zorg wordt gekoesterd. Wat beteekent uitstekend te zijn, indien
wij minder mensch zijn? En hoe is men er toe gekomen, om
het uitstekende te stellen boven het goede?

Eenvoudig, natuurlijk, geestelijk gezond mensch te zijn, dat
zij ons streven; en streven wij daarnaar, dan bevorderen wij
gelijkelijk onze inwendige welvaart en ons geluk.

Wij hebben de kinderen lief, omdat zij van evidentice leven
de natuurlijkheid van hun denken, gevoelen en handelen trekt
ons aan. Waarom verlaten wij dan dien treffenden kinderzin,
die bovendien bijj intuitie alles ter aanschouwing geeft, wat voor
het leven noodig is?



166

De man van beginselen vindt zijne grondslagen in evidentie :
waar zou hij anders beginselen kunnen vinden? de man van
zuivere beginselen heeft gezond verstand, een eenvoudigen zin
en cene neiging om beter te worden. Wat is aangeleerde ken-
nis tegenover het bezit van vaste levensregelen, die in elke
omstandigheid van het leven steun, raad en licht geven? En
wat is pligt anders dan eene evidentia, die tot krachtig handelen
aanzet¥ Trekken wij onze pligten uit aangeleerde wetenschappen,
of wel uit die waarheden, die van onze natunr onafscheidelijk
zijn of wel daaraan grenzen en onmiddellijk daarnaast moeten
worden gesteld? En wat is zelfstandigheid? Wat is karakter
anders dan te willen, wat men weet, en te weten, wat men
wil? En hoe komt men aan de kracht daartoe, door aangeleerd:
dingen, of kan men die kracht alleen putten uit de grondslagen
van ons bestaan? Is aangeleerde kennis in staat ons meer te
geven dan overtuiging, en is er eene krachtiger kracht, dan in
overtuiging gelegen is?

In waarheid, zoo er van de menschheid iets worden zal, zal
men dat moeten putten uit den grond van ons bestaan; wat
daarin geworteld is, staat vast en is zeker. Maar wat van tak-
ken of takjes van dat bestaan is afgeleid, kan onmogelijk die
vastheid geven, welke uit den grond zelven verkregen wordt.

De Koning van Italié heeft in Maart 1878 bij het toekennen
van prijzen voor verdienstelijke werken gezegd: kennis is dv
maatstaf van  hetgeen de natién waard zijn. Deze woorden zijn
gangbaar in de 19de eeuw; zij zijn het vroeger niet geweest en
de menschheid zal die woorden in de toekomst logenstraflen.
Maar hoe zou een Koning thans in Italid de waarheid kunnen
zeggen, wat betreft hetgeen ons geslacht worden moet? Trouwens,
waar zou een vorst dit kunnen doen? misschien in het op
beschaving zoo tukke Rusland, dat, ter zoogenaamde verbetéring
van het Jot der Christenen, in eenige maanden een half milli-
oen menschen ter sla"tbank voert, zijne krachtigste zonen daarbij
verliest, en gelukkig is, met 600 geroofde kanonnen huiswaarts
te I\uunul keeren?




VERSCHILLEND BESTAAN VAN DEN
MENSCHELIJKEN GEEST.

De schoone woorden: cogito, ergo sum, zouden even schoon
zijn, indien er gezegd wave: calceulo, ergo sum, of: sentio, ergo
sum, of: volo, ergo sum; het denken alleen is echter voldoende.
Wij zijn gewoon, wat met bewustzijn denkt, rekent, gevoelt
of wil een wezen te noemen, en een persoon, zoo het boven-
dien met rede is begaafd. Zoo beteekent het swm hier niet
slechts een bestaan van iets, maar een bestann van een redelijk
wezen met bewustzijn, Redelijk is God te erkennen, en voorts
goed en kwaad te onderscheiden en de gevolgen daarvan.

De menschelijke geest, die zich bewust is van inwendige
beweging, die in hem voorvalt, of ook wel die zich bewust is
van de indrukken, hem van buiten geworden, heet te waken.

“Wanneer die geest leeft, maar dat bewustzijn ontbreekt, heet
die geest te slapen.

Indien die bewustheid op de eene of andere wijze ziekelijk
is, dat is, indien zij niet werkt naar de gezonde regelen van
haren aard, zoo bestaat er wat wii noemen droomen, of ijlen, of
krankzinnigheid, of woede, of geestvervoering, of dronkenschap, enz

Onder bewustzijn verstaan wij een zelfstandig leven van ons
persoonlijk bestaan in ons zelven, eene eigene werking van dat
bestaan zonder hulp van buiten, eene werking, die uit dat



168

bestaan ontspruit en daarin wederkeert. Die werking wordt
niet ontwaard in den slaap, en wij hebben alzoo geene enkele
reden om aan te nemen, dat het bewustzijn gedurende den slaap
bestaat. De geest kan leven zonder zich bewust te zijn, en,
is hij zich bewust, zoo. is het hem naauwelijks mogelijk te
rusten; het is, alsof de beweging van bestaan alleen, die wij
bewustzijn genoemd hebben, onvermijdelijk tot andere beweging
aanspoort, waarvan wij dan tevens kennis bekomen, hetgeen
wij ook wel heeten, ze tot onze bewustheid brengen. Bij ge-
zonde zintuigen zijn wij dan tevens vatbaar, om indrukken van
buiten op te nemen en te leeren verstaan.

Dit laatste is echter van ons waken niet onafscheidelijk.
Reeds door chloroform kan het gevoel worden afgestompt, kun-
nen gezigts- en gehoorvermogen blijven, kan de geest normaal
voortwerken en het bewustzijn volkomen wezen. Bij sommige
flaauwten, zelfs in enkele gevallen van schijndood, kan de ge-
heele buitenwereld voor den geest afgestorven zijn, maar zijne
inwendige werking met volkomen bewustzijn geschieden. Dan
moet zulk een geest heeten te waken.

In dat waken is nu de verseheidenheid grenzenloos, niet alleen
bij verschillende menschen, maar ook bij denzelfden mensch.
Er kan een toestand van lhelderheid bestaan, waarbij dat waken
een krachtig leven wordt, en die toestand kan bij sommige
menschen  schier een doorgaande zijn. Hoe meer het bestaan
van een geest is uigebreid, hoe grooter de inhoud en de om-
vang van dat bestaan zijn, des te meer levensvoedsel is er in
zulk een geest, des te meer beweging heeft er in plaats, des
te krachtiger zal dan ook het waken zijn, dat is: des te dui-
delijker zal dan aan het bewustzijn worden aangeboden wat die
geest in zich zelven verwerkt of wel van buiten opgenomen heeft.

Tegenover dat lelder waken staat lijnregt wat wij dofheid
noemen, indien het tijdelijk bestaat, of slaperigheid, of domheid,
ook wel onbeschaafdheid of ruwheid, wanneer de toestand door-
gaande is. Ons geslacht begon hoogst eenvoudig zedelijk te be-
staan, had geringe hoogere vermogens, was zich in dezelfde
mate weinig bewust en was in dezelfde mate weinig wakker;




169

wij zien het onder onze oogen bij zeer jonge kinderen en bij
weinig ontwikkelden, die naast ons leven. Een goed woord heb-
ben wij voor dezen toestand niet, en van de bovengenoemde
woorden is er eigentlijk niet één juist; het moest een woord
zijn, dat tegen helder ziju overstaat en het woord dof zijn is
welligt nog het best.

Ook de heldersten en schrandersten van ons geslacht hebben
hunne tijden van dofheid; ligchamelijke stoornis kan die ver-
wekken, maar ook langdurige of te sterke inspanning van den
geest, te lang waken, ligchamelijke vermoeijenis, diepe ziele-
smart: de werkende geest deelt met al wat werkt de overeen-
komstige gevolgen. Zoo kan hij vermoeid zijn en zijn waken
tot een minimum zien dalen,

In den normalen toestand behoeft de menschelijke geest, om
regt goed werkzaam te zijn, na eenige uren arbeid rust, en,
zal door die rust zijne werkzaamheid weder goed hersteld wor-
den, zoo moet die rust eenige uren duren. Die rust noemt men
dan slaap.

Het is in hooge mate opmerkelijk, dat bij vermoeijenis van
het ligchaam, waarbij de geest zich niet in het allerminst in-
spande, diezelfde slaap na eenige uren wordt gevorderd en ook
hier eenige uren moet aanhouden, zal het ligechaam hersteld zijn.
De zaak is in het geheel nict moeijelijk te verklaren. Elke slaap
gaat van het ligchaam uit; bij het waken vermoecit de geest
het ligchaam; geestes-inspanning en spier-inspanning geven lig-
chamelijke vermoeijenis. De vermocijenis alzoo, die wij ont-
waren na langdurige geestes-inspanning, is geen geestelijke,
maar ligchamelijke vermoeijenis; onze oogen worden rood en
het hoofd wordt warm, en wij behoeven dus niet meer te vra-
gen, of ons ligchaam dan ook rust behoeft. En dat slaap cene
werking des ligchaams is, heeft Ricneraxp volkomen bewezen,
door aan te toonen, dat de hersenen gedurende den slaap rij-
kelijk met bloed gevuld zijn. Trouwens, wie weet het niet bij
eigen ervaring? Sta slechts midden in uwen slaap op en bezie
uwe oogen, hoe zijj vol zijn van bloed; of slaap vrij uit en hezie
uwe oogen bij het ontwaken, hoe zij gezwollen zijn,



170

Slapen is dan eene werking des ligchaams, een eigen toestand,
waarbij de bloedsomloop aanzienlijk gewijzigd is, zoodanig, dat,
hetgeen wakende van dat ligechaam werkzaam was, nu in min-
dere werking is begrepen, of in andere, en het zich alzoo her-
stellen kan. Tk verklaar hier natuurlijk niet, maar ik duid aan.

Bij alle dieren, die slapen, en bjj den mensch zijn gedurende
den slaap zeer vele verrigtingen gewijzigd. De ademhaling is
langzamer en dieper, de bloedzuivering alzoo eene andere: de
hartslag is krachtiger, de huid geneigd tot uitwaseming, en,
wat opmerkelijk is, alle zintuigen zijn in rust. Dit zoover het
ligchaam aangaat, maar de geest rust ook; hij leeft voort, want
straks zal hij zijn aanzijn weder doen blijken, doch van zijne
werking is geen enkel spoor te vinden, geen opnemen van iets
uit de buitenwereld, geen inwendige verwerking van iets hoe-
genaamd, en, wat in hooge mate onze aandacht verdient, zelfs
niet die beweging, waardoor die geest weet, dat hij er is. Het
bewustzijn ontbreekt volkomen en het cogito eryo sum is, zoo-
lang de slaap duurt, van geene toepassing. Er wordt niet ge-
dacht en de geest leeft toch.

De waarheid, die ik hier eenvoudig in het licht heb gesteld,
is voor ons menschen van de hoogste aangelegenheid. Te be-
weren, dat wij in onzen slaap wel bewustzijn hebben, maar
ons van dat bewustzijn niet bewust zijn, is volmaakte onzin:
een  bewustzijn, waarvan ik mij niet bewust ben, bestaat niet.
Derhalve leert ons de slaap, dat onze geest op aarde leven kan
zonder zich bewust te zijn.

Is zulk een toestand ook na onzen dood bestaanbaar? Kan
onze geest ook slapen, wanneer hij van het ligchaam gescheiden
is? Geen schepsel kan hier cen bepaald antwoord geven. Hier
op aarde hangt de slaap van het ligchaam af, en zoo wij na
onzen dood nict weder een ligchaam bekomen, hebben wij geen
grond, iets anders te meenen, dan dat onze geest na den dood
zich voortdurend bewust blijft, en wel als redelijk wezen, dus
als persoon. Maar laat ons toch wijs zijn en slechts mensch
noemen, wat wij op aarde onder dien naam verstaan!

Dat onze geest leeft, terwijl wij slapen, leeren zij, die zelfs




171

onder kanongebulder niet wakker worden, want zijn zij uitge-
slapen, zoo zijn zij als weleer; maar er zijn er ook, die door
het gegons van eene mug worden gewekt. De diepte van den
slaap hangt deels van het ligchaam, deels van den geest af;
het ecrste blijkt ten duidelijkste uit de gevolgen van slaap-
verwekkende middelen. De geest, die zich zelven bewust wil
blijven, die wil blijven waken, die wakker blijven wil, kan
intusschen ook den slaap terugdringen of dien onvolkomen
maken; dan wordt hierdoor het ligechaam belet in zijne normale
werking. Wie zich met eene gedachte ter ruste begeeft, welke
hem sterk bezighoudt, zal niet of slecht slapen: het is een
strijd tusschen geest en stof.

Uit dit laatste vloeit onmiddellijk voort, dat, in het algemeen
genomen, de doffe geesten de zware en lange slapers zijn, en
dat daarentegen de heldere geesten aan weinig slaap genoeg
hebben. Op dezen regel zijn echter gewigtige uitzonderingen;
ik ken althans uitstekend heldere hoofden, die veel slaap be-
lioeven en dan altoos in diepen slaap verkeeren: hoe zou het
ook anders mogelijk kunnen zijn bij die oneindige verscheiden-
heid van geest en ligchaam?

De toestand, dien wij droomen noemen, heeft vele hoofden
beziggehouden., Waar droomen bestaat, moet ik een derden
toestand erkennen: het is geen waken en het is geen slapen.
Het zou goed zijn onder droomen ook menigen vorm van
krankzinnigheid te verstaan, alsmede den toestand van den
naar wraak dorstende, van den door drift vervoerde, en zeker
ook dien van menigen dronkaard; maar men heeft nu eenmaal
het woord droomen gebruikt voor een eigenaardig leven van
den geest, dat den slaap afwisselt. Hierover dus vooreerst een
woord; maar ik zou wenschen een genus droomen te erkennen,
waarvan hetgeen gewoonlijk droomen genoemd wordt eene species
zijn zou.

Het droomen, dat den slaap afwisselt, gaat zonder tegenspraak
van het ligechaam uit; het is eene verhoogde werking van het
een of ander orgaan: van de maag of het darmkanaal, wanneer
men te veel gegeten heeft, van de longen of het hart, wanneer



172

deze ziekelijk zijn. Met die werking vangt het droomen aan;
zij trekt nu onzen geest in haren kring, zooals bij waken eene
wond in onze huid dat waken mede bepaalt. In het laatste
geval hebben wij niet slechts het gevoel van pijn, dat is het
bewustzijn van pijn, maar ook al de redeneringen en aandoe-
ningen, die daaraan verbonden zijn. En is die pijn belangrijk,
200 kan de overige werking van onzen geest tijdelijk stilstaan
en zijn geheele zijn zich tot die pijn hepalen.

Zoo is het nu bij het droomen: de werking gaat uit van een
orgaan van het ligechaam; daardoor wordt het bewustzijn meerder
of minder sterk gewekt en nu een gedachtenkring. geschapen ,
die met den toestand van het overprikkelde orgaan in harmonie
is, een gedachtengang, die, bij weinig bewustzijn, vreemdsoortig
en als mef sprongen voortgaat, maar die bij meer bewustzijn
zeer geregeld zijn kan. Twee voorbeelden zullen het ophelderen.

Iij, die kort védér den slaap veel en zwaar voedsel gebraikt
heeft, zou, indien hij bleef waken, in liggende houding zeker
eenig gevoel van bezwaar of benaauwdheid daarvan ondervin-
den. Hij slaapt nu in en droomt na eenigen tijd dezen of genen
toestand, die hem inderdaad niet op zijn gemak doet zijn, bijv.
hij valt van eene hoogte af of komt in eenigerlei ander gevaar;
hij slaapt weder in en droomt weldra een anderen, hem bezwa-
renden staat, en dat gaat voort, tot de spijze meer of min ver-
teerd is. De geest wordt hier werkelijk door het ligchaam tijde-
lijk gewekt, en wel door een orgaan des ligchaams, zooals boven
bij de wond.

[emand zoekt naar de oplossing van eene voor hem moeije-
lijke vraag en slaapt onder de vermoeijenis daarvan in. Zijne
hersenen zijn nu het orgaan, waarvan de werking uitgaat; eerst
slaapt hij, maar dan gaat hij droomen, dat is, hij wekt tijdelijk
zijn geest, en daar zijne hersenen nu de wekkers zijn, droomt
hij dingen, die zich om het vraagstuk bewegen, en vindt hij in
zijn droomen soms de oplossing; maar daar hij droomt, blijft
hem die oplossing niet bij. De uitmuntende onderwijzer Tip
heeft mij in het bijzijn van zijne vrouw verhaald, dat hij zeer
dikwerf wiskundige vraagstukken, die hem moejjelijk waren, in



173

zijnen droom oploste; maar, daar zij weder verloren gingen
en hij hierover klaagde, luisterde voortaan zijne vrouw naar
hetgeen hij hardop droomde en teekende zij de uitkomst op,
waarmede Tip dan den volgenden dag gelukkig was.

Grenzenloos zou het aantal gevallen zijn, dat men van droo-
men zou kunnen opteekenen; het medegedeelde moge voldoende
zijn, om droomen te houden voor een tijdelijk meer of min be-
wust waken, verwekt door een foestand van een orgaan des
ligchaams.

Dronkenschap eindigt regelmatig in een diepen slaap, en wat
voorafgaat is in waarheid eene soort van droom, eene tijdelijke
werking van den geest, opgewekt door een orgaan des ligechaams.
Alkohol en eenige andere zelfstandigheden zijn tot het voortbren-
gen van dien toestand in staat.

Nijd, haat, wraak, zelfs drift, hebben met droomen dit gemeen,
niet alleen dat zij tijdelijke toestanden zijn, maar ook dat zekere
deelen van het ligchaam de bron zijn, waaruit de ziekelijke wer-
king van den geest ontspruit. Die ligchamelijke stoornis intus-
schen is weder op hare beurt verwekt door eene gewelddadige
beweging van den geest, zoodat door deze leer waarlijk geene
verschooning voor onze handelingen wordt gepredikt. En twijfelt
gij nog, of de driftige ligchamelijk gestoord is, zie hem dan
met stuiptrekkende spieren en met een hoofd als bloed voor u
staan. De nijd knijpt het vleeseh van het lijf en de haat doet
in allerlei ziekelijkheid vervallen; en wat de wraak aangaat: zjj
is wel de rampzaligste droom, dien een mensch droomen kan.
Maar aan toerckenbaarheid twijfel ik voor mij zelven geen
oogenblik.

Wat krankzinnigheid betreft, hier twijfelt geen mensch meer
in onze dagen aan het bestaan van stoffelijke oorzaken, waar-
door de werking van den geest wordt gestoord, ook niet daar,
waar zickelijke geestelijke werking voorafging, bijv. hoogmoed,
teleurgestelde liefde, overdreven godsdienstzin, geldzucht, enz.
Bijv. de hoogmoedige is aanvankelijk meester van zijn hoog-
moed; hij wordt dat minder en minder; en ontstaat hersenlijden,
en van nu aan is er krankzinnigheid.



174

Het fjlen grenst aan het droomen, maar is daarvan toch we-
zentlijk onderscheiden, doordat het droomen kan worden opge-
heven door oorzaken van buiten en het jjlen niet zoo geheel.
Bij het ijlen bestaat, evenals bij het droomen, in meerdere of
mindere mate bewustheid, zooals daar meestal afgewisseld door
onbewustheid; van daar dan het gebrek in zamenhang van het-
geen gedacht wordt. Bij het ijlen wordt, evenals bij het droo-
men, de impuls gegeven door een gestoorden toestand van het
ligchaam, en het jjlen verschilt dan ook naar mate een ander
orgaan van het ligchaam den geest in beweging zet. Het ver-
schilt, even als het droomen, naar den aard van elken mensch,
zoodat een onopregte u in zijn ijlen voortdurend tracht te mis-
leiden en een goedaardige dikwerf in ziin droevigen toestand
een aandoenlijk lied aanheft; dit verschil wordt ook bij krank-
zinnigen standvastig opgemerkt. Overigens ontwaart men bij
ijlen als bij droomen en bhjj krankzinnigheid een groot verschil,
naar den aard van het orgaan, dat tot de stoornis de aanleiding
gaf. Zoo meenen de jjlenden in koortsziekten van overigens
niet zeer bedenkelijken aard, in een warm land te verkeeren of
cene zeereis te maken naar warme gewesten, enz. Opmerkelijk
is het ijlen bij delirium tremens (drinkers-ziekte); zonder onder-
scheid zijn deze ongelukkigen onophoudelijk bezig met ratten
en muizen, zij wanen zich er door omgeven en er door geplaagd
en gemarteld.

Van ijlen herinneren de zieken zich na herstelling zelden veel,
soms zelfs niets. In het levensberigt van Miquen heb ik een
belangrijk voorbeeld gegeven van een eigen leven, als het ware
door een ander persoon geleid. Bij krankzinnigheid weet ook
de zieke na herstelling zelden, hoe hij heeft bestaan.

Rekenschap te geven van de wijze, waarop de geest werkt
gedurende die stoornissen, ligt buiten ons bereik. Wij zien er
intusschen duidelijk den geduchten invloed in van ons ligchaam
op het bestaan van ons menschen hier beneden, en wij worden
er als met den vinger op gewezen, dat het mens sana in corpore
sano eene gewigtige waarheid is. Ik beweer niet, dat de geest,
die in een ziekelijk ligchaam woont, niet gezond zou kunnen



175

denken, gevoelen of willen, maar ik beweer voor vast, dat de
meest echte gezondheid van den geest alleen dan zal bestaan,
wanneer het ligchaam regt gezond is.

Overigens zijn de genoemde ziekelijke toestanden van den
zeest inzonderheid gekenmerkt door onjuistheid in de verbin-
ding der begrippen. Alleen bij krankzinnigheid kunnen ook de
begrippen, waarvan men uitgaat, volkomen onjuist zijn, hetgeen
wijst op eene grootere hevigheid der aandoening. Bij haat en
wraak is de verbinding der begrippen veelal zeer juist, maar
zijn de begrippen zelve altoos ziekelijk: de moordenaar weet
zijn doel dikwerf met groote scherpzinnigheid te bereiken, maar
het grondbegrip, dat hem bezighoudt, heeft geen schijn meer
van waarheid of juistheid.

Eindelijk flaawwcte: deze toestand grenst aan slaap; haar ergste
graad is schijndood; van het bewustzijn bestaat geen spoor en
het is Of niet Of moeijelijk door uitwendige middelen te voor-
schijn te roepen. Van slaap verschilt flaauwte, doordat bij haar
het bloed juist van de hersenen wordt afgeleid, zooals ook blij-
ken kan uit het bleek worden van het gelaat, en bij het terug-
keeren van bloed naar het hoofd verdwijnt de flaauwte. Conges-
tie van bloed naar het hoofd en groote afvoer van bloed van
het hoofd kunnen dus tijdelijk het bewustzijn opheffen. Bij be-
roerte bestaat een ziekelijke, diepe slaap, veroorzaakt door op-
hooping van bloed in het hoofd. Bij stuipen, vallende zickte en
andere ongesteldheden wijkt weder het bewustzijn tijdelijk, zon-
der twijfel door te sterke toevloeijing van bloed naar de hersenen.

Verwijlen wij nu een weinig bij de toestanden, waarin de
gezonde , wakende menschelijle geest verkeeren kan. Die toestan-
den zijn dan denken, gevoelen en willen.

Het denken noem ik te bestaan, wanneer ecen begrip, een-
voudig of zamengesteld, door het bewustzijn wordt opgenomen.
Dat denken wordt redeneren, indien begrippen door het bewust-
zijn naar bepaalde regelen worden behandeld. Een begrip is eene
onstoffelijke zelfstandigheid, die door bewustzijn wordt verstaan.



176

Het redeneren kan in twee rigtingen plaats hebben , namelijk
over hoeveelleden en over hoedanigheden ; het cerste wordt iwis-
kunde genoemd, het tweede redencerkunde. De grondslagen van
beide ziin volmaakt dezelfde.

Tot die grondslagen behooren zoodanige waarheden, die wij
onmiddellijk als waar erkennen, die geen bewijs behoeven of ook
zelfs niet wel kunnen bewezen worden ; men noemt ze ariomata.

Zoo ligt dan op den diepsten bodem van onzen geest meer
dan ééne waarheid, waarvan de kracht voor ons absoluut is
(bijv. het geheel is grooter dan een zijner deelen), en zoo is
dan ons redeneren in hoeveelheden of in hoedanigheden niets
anders, dan het vergrooten van het aantal waarheden in ons
door het verwerken van onze begrippen naar vaste regelen,
altoos uitgaande van die grondwaarheden.

Onder gevoelen verstaan wij altijd twee zaken, onderling ver-
bonden (er is hier natuurlijk alleen sprake van geestelijk ge-
voelen): het bewustzijn neemt tot zich of ontvangt een begrip
van eenvoudigen of meer zamengestelden aard, en door zeker
vermogen in ons wordt dat begrip omgeven door iets, dat in
twee rigtingen tot het bewustzijn spreken kan, namelijk op
aantrekkende en op afstootende wijze. Wat ons afstoot, noemen
Wij onaangenaam, en wat ons aantrekt, noemen wij aangenamm,
en beide deze toestanden noemen wij gevoel. :

Het gevoel is alleen gezond, wanneer het een Juist begrip tot
kern heeft ; geestvervoering, dweeperij en soortgelijke toestan-
den zijn ziekelijk: zij missen die kern.

Eene waarheid kan erkend, maar zij kan ook gevoeld worden.
Dat 2 maal 3 gelijk 6 is, wordt erkend en kan zelfs niet ge-
voeld worden; maar dat het zoet is een vriend te hebben, is
cene waarheid, die niet slechts erkend, maar ook gevoeld wordt.
Zoo vervallen dan de waarheden, die ons toevloeijen of die wij
vinden, in eenvoudige waarheden en in dezulke, die door ons
gevoel worden opgenomen.

Onze geest kan tot zekere mate voldaan zijn in de overwe-
ging van waarheden en in het besef van het goede, dat daarin
leeft, en alzoo in zekere inwendige beweging verkeeren, waarbij



177

het aantal waarheden en de omvang van ons gevoel worden
vergroot. Men noemt dit dmwendiy leven. Wordt daarin, naast
hetgeen waar is, ook opgenomen hetgeen goed en schoon is,
dan wordt de overweging, die Of contemplaticf df actief kan zijn,
van verstandelijk zedelijk; en verheft zich die overweging tot
den Almagtige, zoo wordt zij godsdienstiy.

Dus kunnen wij het inwendige leven splitsen in drieén, in
een enkel verstandelijl:, een zedelijk, en een godsdienstiy leven.
In het eerste kan het gevoel veelal buiten het spel zijn; in
het tweede speelt het, maar altoos door het verstand bewaakt,
eene gewigtige rol; in het godsdienstige leven verheft zich het
gevoel tot de hoogte, waartoe het stijgen kan in de rigting
van den Almagtige. Maar de verstandelijke kern blijft nooit
ontbreken. Ik moet hier veel sterker spreken: de echtheid en
zuiverheid van onze godsdienst berusten in de eerste plaats op
de zuiverheid van ons Godsbegrip ; is dit begrip gezond, waar-
achtig en echt, dan mag ons gevoel ons op zijne vleugelen ne-
men en ons voeren -in hoogere gewesten, maar ook dan alleen.

De in zich zelf verkeerende menschelijke geest kan een voor-
nemen tot handelen vaststellen, en dat handelen kan zijn naar
buiten. of ook den geest zelven betreffen. Datgene, waarvan
zulke voornemens uitgaan, noemt men onzen wil. De geest
kiest uit zekere regelen en stelt sommige van die regelen vast
als zijne rigtsnoeren; hij is dan wetgever voor zich zelven. Dat
vaststellen maar tevens het handhaven van die wetten noemt
men het willen van den mensch. De wil in ons is alzoo eene
soort van grondwet-gever. De vastgestelde wetten behoeven
volstrekt mniet naar buiten te werken; doen zij dat, dan is de
wil in Jandelen overgegaan; zij kunnen in ons binnenste ver-
borgen blijven, maar zij zijn dan toch altoos onze rigtsnoeren,
tenzij wij ze later wijzigen.

Een zuivere wil is alleen gegrondvest in waarachtigen waar-
heidszin en in een gezond gevoel; is hij dat niet, dan heet hij
stijfhoofdigheid, koppigheid, onverzettelijltheid, enz., en hoe meer
hij dit is, des te meer verdient hij den naam van kwaad.

Eene onwaarheid heet eene dwaling, indien men de waarheid

1 ' 12



178

had kunnen kennen; zij heet lewgen, indien zij opzettelijk wordt
gepleegd. Elke opzettelijke afwijking van de waarheid is kwaad ;
komt daarbij opzettelijke afwijking van ons gezond gevoel, zoo
wordt dit kwaad slechtheid, en doen wij beiden tot wil of ook
tot handelen overslaan, zoo wordt de slechtheid verdorvenheid.

De drie vermogens van onzen geest, die men noemt kenver-
mogen , gevoelvermogen en begeervermogen (voor welk laatste wij
het vermogen om te willen hebben in de plaats gesteld, omdat
er nog een ander willen is dan begeeren, namelijk afwijzen),
zijn treffende kiemen van iets hoogers in ons bestaan.

Het kenvermogen schept waarheidszin en deze op zijne beurt
wetenschap.

Het gevoelvermogen brengt de schoone Lunst voort en, in
hoogeren zin en door waarheidszin krachtig ondersteund, dengd
en godsdienstzin.

Het vermogen om te willen vormt het karalkter en geeft uit-
breiding aan de persoonlijkheid.

Zoo zijn deze drie kiemen dan hemelsche gaven, maar helaas,
zij kunnen ook tot rampzaligheid leiden.

De waarheidszin kan verminkt en ziekelijk worden en wordt
dan leugen.

Het gevoelvermogen kan ontaarden en tot allerlei afwijking van
onzen aanleg leiden, zoodat wij slecht worden.

Het vermogen om te willen kan ontaarden en den mensch
zelfs doen dalen tot den aard van het meest woeste dier,

Het is onze taak, deze drie gaven te leeren gebruniken en
het misbruik te leeren schuwen; die taak heet pligf. Eris ons
vrijheid gegeven om te Aiczen, en wij hebben dus schuld, zoo
wij met bewustzijn niet het beste kiezen.

De vermogens om te kennen, te gevoelen en te willen open-
baren zich dadelijk bij de geboorte van den mensch. Het kind
ontvangt indrukken, hem vreemd, het neemt die indrukken
op, gevoelt ze als onaangenaam en geeft daarop een teeken
van onaangenaam aangedaan te worden; dat alles leert ons het
schreeuwen, dat het dadelijk na de geboorte doet. Langzamer-
hand geeft het kind blijken van ontwikkeling dier drie vermo-



179

géns, en het duurt niet lang, of er blijkt verschil met andere
kinderen. Naar het schijnt wordt het vermogen om te willen
zeer snel ontwikkeld.

Wij hebben elders gehandeld over verschillende gaven, die
ons bij onze wording zijn toebedeeld; dat verschil heeft dan
vooreerst betrekking op de drie vermogens, waarvan wij hier
spreken. Sommige kinderen hebben werkelijk een afkeer van
het uitbreiden van hun kenvermogen, en er zijn er in waarheid,
wier eerste uitingen onwaarheden zijn, terwijl andere dorstig
zijn naar kennis en onmiddellijk den zuiversten waarheidszin
doen blijken. Het gevoelvermogen is mede zeer verschillend ;
de aanleg tot schoone kunst is dan ook bij sommige kinderen
verbazingwekkend, terwijl andere er niets van verstaan. Hin-
delijk kan het willen reeds bij een kind tot zeer hooge mate
ontwikkeld zijn, terwijl een ander volkomen gaarne volgt wat
men het voorhoudt.

Van deze oorspronkelijke verscheidenheid weten wij intusschen
verder niets, maar wij hebben geen reden hoegenaamd, om
haar uit verschil van stoffelijke organisatie af te leiden. Doen
wij dat, dan hebben wij den geheelen draad losgelaten en is
het geheele zieleleven, de kiem des noods uitgezonderd, uit-
komst van de stof, hetgeen onzinnig is, omdat alle grond onthreekt,

Hiertegen kan niet worden aangevoerd, dat zckere bepaalde
aanleg in de eene familie bestaat en een andere aanleg weder
in eene andere familie; want dat het ligchaam een wijzigenden
invloed heeft op de vermogens van den geest, kan door geen
mensch worden ontkend. Een enkel eenvoudig voorbeeld slechts :
geef den moedigste 4 grein braakwijnsteen en gij hebt hem
spoedig alle kracht benomen; wie zich hiervan nader overtuigen
wil, leze hetgeen Jakonus Vosmarr geschreven heeft over den
invloed van de maag op het vollsgelul. Trouwens, wie erkent
niet in de idioten een schedel met een inhoud, die belemme-
rend moet werken voor den geest? Een bepalenden invloed van
het ligchaam op onze onstoffelijke vermogens aan te nemen
mist allen grond, maar een wijzigenden invloed te erkennen is
in overeenstemming met onze ervaring.



180

De vraag kan worden opgeworpen, of bij het toenemen der
beschaving de oorspronkelijke menschelijke geest, dat is die,
welke een kind bij zijne geboorte verkrijgt, tot hoogere ont-
wikkeling komen kan dan weleer, toen de mensch nog in on-
beschaafdheid leefde. Op die vraag kan men het antwoord geven,
wanneer men slechts rondom zich ziet: de kinderen der onbe-
schaafden, die ons omgeven, zijn in het algemeen veel trager
tot ontwikkeling te brengen dan die van beschaafden. Daar zien
wij weder duidelijk den wijzigenden invloed van het ligchaam ,
en er is alzoo niet aan te twijfelen, of ons geslacht is ook daar-
door slechts langzaam getreden uit zijn oorspronkelijken toe-
stand, waarin ken-, gevoel- en wilvermogen slechts in kiem
hestonden. Voorts \Iout hieruit voort, dat de beschaving, een-
maal in gang, niet in de regte reden der tijden voortgaat,
maar in eene hoogcre' waaruit dan weder voortvloeit, dat wij,
die thans leven, ons onmogelijk eene voorstelling l\uuucn vor-
men van de ]loo"tt,, waartoe eenmaal de beschaving klimmen
kan. 1k heb hierboven verklaard, dat ik voor mij onbepaald
hecht aan la perfectibilité indéfinie u’u genre humain.

De drie vermogens, die wij bespreken, doen den mensch
bekend worden in zijne licht- en in zijne schaduw-zijden. Wij
zagen het reeds, hoe zij kunnen worden misbruikt, maar wij
mogen toch ook het oog vestigen op die schoone tempels der
wetenschappen, die enkel uit het kenvermogen van den mensch
ontstonden; op die tempels der schoone kunst, die door het
gevoelvermogen zijn tot stand gebragt; op dat leger van pligten,
hetwelk waarheidszin en zedelijk gevoel hebben vastgesteld als
zoovele rigtsnoeren onzer handelingen; op dien schoonsten aller
tempels, waarin waarheidszin en zedelijk gevoel tot den Oneindige
opklimmen en Hem naar vaste grondslagen bidden en danken:
eindelijk op dat vaste willen van den met waarheidszin en ze-
delijk gevoel toegernsten mensch, waarmede hij niet slechts
tracht inwendig tot betere uitkomsten te geraken, maar waar-
mede hij bovendien een aanzienlijk deel der stoffelijke wereld
beheerseht en waarvan hij zich bedient om zijne ontwikkeling
te bevorderen. Zie den pas geboren menseh daar nederliggen



181

als een slapenden klomp, en sla dan uw oog rondom u op het
leven van staten en volken, en zie ecens, wat er van dien sla-
penden klomp worden kan. Bén voorbeeld slechts: hij zal u
0p zee door woedende stormen op een stuk hout veilig voeren
naar het uniterste deel der aarde.

Liefelijk spreken ons vooral de vruchten toe, die het ontwik-
kelde gevoelvermogen kan afwerpen, zoo het door waarheids-
zin opregt wordt ondersteund : de opregtheid, de troww, de vriend-
schap, de licfde als het hoogste; en dan al die nuancen, zooals
goedhartigheid, wehwillendheid, vrijgevigheid, hulpvaardigheid, me-
delijden. O, het is hier beneden nog zoo kwaad niet, en het zoun
hier nog veel beter zijn, indien wij allen maar wat beter waren.

Er zijn drie toestanden, waarin Wij, voor zoover ons beter deel
betreft, kunnen verkeeren, of wilt gij: de menseh kan in zich eene
kracht ontwikkelen, die in drie verschillende rigtingen kan spreken,
welke elk voor zich eene hoogere plaats in zijn bestaan kunnen be-
reiken. Die kracht schijnt opgebouwd uit het ken-, gevoel- en
wilvermogen, zamen vereenigd; het is in elk geval eene wer-
king, waarin de wil nooit ontbreekt, waarin waarheidszin on-
mishaar is, en waarin het gevoelvermogen eene hoofdrol speelt.
Ik bedoel %oop, geloof en vertrouwen. Het eerste is oen haken naar
de vervulling van iets, en wel naar iets beters en hoogers ; het
tweede is de zoete overtuiging, dat dat haken wel veryvuld zal wor-
den, en het derde is de zekerheid, dat die vervulling niet zal uit-
blijven. Waar de menschelijke geest dat standpunt bereikt, daar
begint voor hem geluk, daar wordt zijn oog verhelderd, daar
ontwaart hij, dat hij onsterfelijk is.

Waarlijk, het is hier beneden nog zoo kwaad niet, en het zou
veel beter zijn, indien wij slechts den weg wilden gaan, die ons
door God zelven in ons hart is aangewezen.

De vermogens, die wij ken-, gevoel- en wilvermogen heeten
Kunnen als organen van onzen geest beschouwd worden; wij
kunnen hem zelfs zonder deze werktuigen niet denken, ofschoon
het toch mogelijk blijft, dat hij dan toch nog zou kunnen be-
staan. Die drie vermogens hebben elk voor zich een eigen be-
staan, maar in gezonden toestand eischt het willen steeds een



182

voorafgaand kennen, en in sommige gevallen ook een vooraf-
gaand gevoelen. Waar deze afwezig zijn, bestaat wat wij noe-
men onwillekeurigheid; zoo zijn bij den St. Vitus-dans de spier-
bewegingen onwillekeurig, en zoo kan bij ziekte het ligehaam
buiten den wil tot handelen worden aangezet.

Het gevoelen wordt niet altoos door willen achtervolgd; en
wordt het niet door kennen voorafgegaan, zoo is het alweder
ziekelijk of welligt op het punt dit te worden. Men kan hier
voor alle soorten, die hiertoe behooren, best het woord diee-
peryj gebruiken, waaronder dan verstaan wordt eene verhoogde
geestelijke gevoelsstemming, die df in het geheel niet, df niet
voldoende door het kenvermogen wordt geschraagd. Het ken-
vermogen alleen is in staat, in vele gevallen op zich zelf gezond
werkzaam  te zijn, zonder dat gevoelen of willen in het minst
daarbij in het spel zijn. Dat is het geval in de geheel zuivere
wiskunde en in de geheel zuivere redencerkunde; de laatste
wijkt zelfs van hare rigting, indien een spoor van gevoelen of
willen zich daaronder mengen zou, en hij zou een dwaas wezen,
die dat gevoelen of willen in de wiskunde ergens zou willen
onderschuiven. En zoo is dan ons kenvermogen, met al wat
er toe behoort, de grondslag voor het overige van ons bestaan
ons gevoelen en willen moet zich daarop plaatsen, of het zweeft
en leidt tot ziekte. En om u op eenmaal te winnen voor deze
overtuiging, vraag ik u, of gij uw gebed met de grootste in-
nigheid van uw gemoed tot een God kunt opzenden, dien gij
nict erkent als den Eenigen Waren?

Verwijlen wij thans nog bij het zeer groote aantal vermogens
of hoedanigheden van onzen geest, waarin het kennen, gevoelen
en willen hehooren gesplitst te worden,

Tot het kennen behooren de volgende deelen. In zijn een-
voudigsten vorm is het kennen bespewren, bemerken, voorts
onderscheiden. Staat men iets langer stil bij hetgeen men be-
merkt heeft, dan heet dat gadeslaan, opmerkzaam zijn, en
tracht men door geestelijke aanschouwing zooveel mogelijk
met hetgeen men gadeslaat bekend te worden, dan noemt
men  dit waarnemen in wetenschappelijken zin; aan het onder-



183

scheiden  alleen wordt die naam echter ook wel toegekend.

Twee gedachten, twee verschijnselen, twee voorwerpen kun-
nen, nadat zij elk op zich zelf waargenomen zijn, vergeleken
worden. Men kan daarmede voortgaan en de overeenkomsten
en de verschillen aanteekenen; zoo ontstaat er rangschikking
dat is orde, regelmaat, classificatic, en ziedaar een begin van
eigentlijk gezegde beschaving.

De vergelijking van twee of meer zaken, waarbij wij verschil
of overeenkomst opmerken, onderstelt vooreerst, dat wij aan
elk dier zaken eene bepaalde beteckenis gehecht hebben; dit
noemt men, om het even, of het zigthare of onzigtbare dingen
geldt, een begrip. De behandeling van die begrippen, hunne
onderlinge vergelijking en rangschikking noemt men redeneren ;
het opmaken van de einduitkomst heet besluiten, en het geheel
noemt men werking des verstands. Verstand is alzoo eene be-
weging van het kenvermogen in den genoemden zin met het
doel, om door vergelijking en rangschikking van begrippen tot
nieuwe begrippen te komen, en, daar een begrip steeds eene
waarheid is, alzoo tot nienwe waarheden te geraken. Dit ge-
schiedt door afleiding (deductie), of door opklimming (inductie) ;
geldt het hoedanigheden (qualia), zoo heet dit redencerkunde,
en geldt het hoeveelheden (quanta), zoo heet het wiskunde.

Zoo wordt een mensch door dit treffende kenvermogen, hem
door God gegeven, langs dit eenvoudige snoer een schepper
van een oneindig aantal waarheden, de eene al schooner en
nuttiger dan de andere.

Hij zou dit alles missen, indien hij bij de dingen niet kon
stilstaan, indien hij niet had attentio animi, die vruchtbare bron
van een breed verstand. Maar hij heeft ook het vermogen, de
eenmaal bekomen indrukken, eenvoudige of zamengestelde,
ecnigen tijd te behouden en ze, als hij ze noodig heeft, met
verbazende sneclheid te voorschijn te roepen: het geheugen.
Daardoor wordt zijn bestaan eene magt en zijn wezen meer en
meer persoon; daardoor wordt zijn ademhalen meer en meer
leven: in snelle vaart laat hij oud en jong voorbij zich heen
gaan; hij vergelijkt met eene snelheid, waarin wij geen tijd-



182

voorafgaand kennen, en in sommige gevallen ook een vooraf-
gaand gevoelen. Waar deze afwezig zijn, bestaat wat wij noe-
men onwillekeurigheid; zoo zijn bij den St. Vitus-dans de spier-
bewegingen onwillekeurig, en zoo kan bij ziekte het ligchaam
buiten den wil tot handelen worden aangezet.

Het gevoelen wordt niet altoos door willen achtervolgd; en
wordt het niet door kennen voorafgegaan, zoo is het alweder
ziekelijk of welligt op het punt dit te worden. Men kan hier
voor alle soorten, die hiertoe behooren, best het woord diwee-
perij gebruiken, waaronder dan verstaan wordt eene verhoogde
geestelijke  gevoelsstemming, die of in het geheel niet, of niet
voldoende door het kenvermogen wordt geschraagd. Het ken-
vermogen alleen is in staat, in vele gevallen op zich zelf gezond
werkzaam te zijn, zonder dat gevoelen of willen in het minst
daarbij in het spel zijn. Dat is het geval in de geheel zuivere
wiskunde en in de geheel zuivere redeneerkunde; de laatste
wijkt zelfs van hare rigting, indien een spoor van gevoelen of
willen zich daaronder mengen zou, en hij zou een dwaas wezen,
die dat gevoelen of willen in de wiskunde ergens zou willen
onderschuiven. En zoo is dan ons kenvermogen, met al wat
er toe behoort, de grondslag voor het overige van ons bestaan;
ons gevoelen en willen moet zich daarop plaatsen, of het zweeft
en leidt tot ziekte. En om u op eenmaal te winnen voor deze
overtuiging, vraag ik u, of gij uw gebed met de grootste in-
nigheid van uw gemoed tof een God kunt opzenden, dien gij
nict erkent als den Fenigen Waren?

YVerwijlen wij thans nog bij het zeer groote aantal vermogens
of hoedanigheden van onzen geest, waarin het kennen, gevoelen
en willen behooren gesplitst te worden.

Tot het kennen behooren de volgende deelen. In zijn een-
voudigsten vorm is het kennen bespeuren, bemerken, voorts
onderscheiden. Staat men iets langer stil bij hetgeen men be-
merkt heeft, dan heet dat gadeslaan, opmerkzaam zijn, en
tracht men door geestelijke aanschouwing zooveel mogelijk
met hetgeen men gadeslaat bekend te worden, dan noemt
men dit waarnemen in wetenschappelijken zin; aan het onder-



183

scheiden alleen wordt die naam echter ook wel toegekend.

Twee gedachten, twee verschijnselen, twee voorwerpen kun-
nen, nadat zij elk op zich zelf waargenomen zijn, vergeleken
worden. Men kan daarmede voortgaan en de overeenkomsten
en de verschillen aanteekenen; zoo ontstaat er rangschikking
dat is orde, regelmaat, classificatic, en ziedaar een begin van
eigentlijk gezegde beschaving.

De vergelijking van twee of meer zaken, waarbij wij verschil
of overeenkomst opmerken, onderstelt vooreerst, dat wij aan
elk dier zaken eene bepaalde beteckenis gehecht hebben; dit
noemt men, om het even, of het zigtbare of onzigtbare dingen
geldt, een begrip. De behandeling van die begrippen, hunne
onderlinge vergelijking en rangschikking noemt men redeneren ;
het opmaken van de einduitkomst hect besluiten, en het geheel
noemt men werking des verstands. Verstand is alzoo cene be-
weging van het kenvermogen in den genoemden zin met het
doel, om door vergelijking en rangschikking van begrippen tot
nieuwe begrippen te komen, en, daar een begrip steeds eene
waarheid is, alzoo tot nieuwe waarheden te geraken. Dit ge-
schiedt door afleiding (deductie), of door oplklimming (inductie) ;
geldt. het hoedanigheden (qualia), zoo heet dit redencerkunde,
en geldt het hoeveelheden (quanta), zoo heet het wiskunde.

Zoo wordt een mensch door dit treffende kenvermogen, hem
door God gegeven, langs dit eenvoudige snoer een schepper
van een oneindig aantal waarheden, de eene al schooner en
nuttiger dan de andere.

Hij zou dit alles missen, indien hij bij de dingen niet kon
stilstaan, indien hij niet had atfentio animi, die vruchtbare bron
van een breed verstand. Maar hij heeft ook het vermogen, de
eenmaal bekomen indrukken, eenvoudige of zamengestelde,
cenigen tijd te behouden en ze, als hij ze noodig heeft, met
verbazende snelheid te voorschijn te roepen: het geheugen.
Daardoor wordt zijn bestaan eene magt en zijn wezen meer en
meer persoon; daardoor wordt zijn ademhalen meer en meer
leven: in snelle vaart laat hij oud en jong voorbij zich heen
gaan; hij vergelijkt met eene snelheid, waarin wij geen tijd-



184

deeltjes kunnen onderscheiden, en maakt uit dat oude en nicuwe
ecen besluit op, dat van grooten omvang zijn kan.

Dit weinige mogt nog worden gezegd over het kenvermogen.

Het gevoelvermogen heeft zonder het kenvermogen geen steun,
maar is het daarin gevestigd, dat is, berust het op rwaarheid
en op niets anders dan op heilige waarheid, dan klimt dat ge-
voelvermogen oneindig hooger. Dit vermogen heeft vleugelen,
hetgeen aan het kenvermogen nooit mag worden toegestaan.
De waarheidszin zoekt het licht, en het gevoelyermogen zoekt
de warmte, en zoo kumnnen zijj, dooreengeweven, ten hemel
stijgen. Het verstand alleen kan daartoe niet opklimmen, en
het gevoel alleen zou, indien het daar werkelijk ware aangekomen,
niet eenmaal weten, waar het was; maar tot een harmonisch
geheel vereenigd, brengen waarheidszin en gevoel den mensch
tot zijne meest verhevene bestemming. Daarin ligt ons eigent-
lijk leven, een leven, dat mnooit eindigt en daarom leven mag
heeten.

Wanneer het gevoel zich bepaalt tot het scheppen van toe-
standen, onzigtbare of zigtbare, dan noemt men het verbeelding
en geeft er wel den naam aan van verbeeldingskracht. Geldt
het het vormen van nicuwe gevoelstoestanden, zoo heet het
scheppende  verbeelding, en betreft het de herinnering van ge-
voelstoestanden, waarin wij vroeger verkeerden, zoo mnoemt
men dit lerugroepende verbeelding.

Elders, waar ik een eenvoudig woord over de kunst mede-
deelde, heb ik over het gevoelvermogen van den geest met
betrekking tot die kunst gehandeld. Hier nog een blik in een
veel hoogeren vorm van dit gevoel dan het kunstgevoel is; die
hoogere vorm heet zedelijlheid, een nog hoogere godsdienst, en
een nog hoogere godsvrucht.

De grondslag van deze drie hoogere toestanden van het be-
staan der menschen is in het Christendom 266 schoon in het
licht gesteld, dat'het niet schijnt, dat hierin ooit eenige ver-
betering zal worden aangebragt. Die grondslag is de liefde.
Liefde tot de waarheid, alzoo het opnemen van de waarheid
op de vleugelen van het gevoel, zal van die liefde wel weder



185

onafscheidelijk zijn. In de liefde ligt onze hoogste bestemming
en tevens het middel om die bestemming te bereiken; ik heb
er over gehandeld, waar over het ware, schoone en goede ge-
sproken is (bladz. 147), en voeg hierbij nog de belijdenis, dat
ik geen andere overtuiging heb, dan dat ons geheele bestaan,
zooals de geheele schepping, dient om de som van het goede te
vergrooten. (Zie bladz. 20, 21, 62 en 153).

Wat eindelijk het willen aangaat, hierbij kan ik kort zijn.
Ons streven zij, om niets te willen dan hetgeen waar en goed
is, en mogten wij gelukkig genoeg zijn, ook nu en dan het
schoone te bereiken, zoo zou dit ons ten zegen komen. Willen
is, indien wij namelijk als gezonde menschen doen, de grond-
slag van ons Jandelen; het gaat niet altijd in handelen over
en het mag dit niet altijd doen, zoo ons willen niet in elke
rigting getoetst is door onzen waarheidszin en ons gevoel.



184

deeltjes kunnen onderscheiden, en maakt uit dat oude en nieuwe
een besluit op, dat van grooten omvang zijn kan.

Dit weinige mogt nog worden gezegd over het kenvermogen.

Het gevoelvermogen heeft zonder het kenvermogen geen steun,
maar is het daarin gevestigd, dat is, berust het op waarheid
en op niets anders dan op heilige waarheid, dan klimt dat ge-
voelvermogen oneindig hooger. Dit vermogen heeft vleugelen,
hetgeen aan het kenvermogen nooit mag worden toegestaan.
De waarheidszin zoekt het licht, en het gevoelvermogen zockt
de warmte, en zoo kunnen zij, dooreengeweven, ten hemel
stijgen. Het verstand alleen kan daartoe niet opklimmen, en
het gevoel alleen zou, indien het daar werkelijk ware aangekomen,
niet eenmaal weten, waar het was; maar tot een harmonisch
geheel vereenigd, brengen waarheidszin en gevoel den mensch
tot zijne meest verhevene bestemming. Daarin ligt ons eigent-
lijk leven, een leven, dat nooit eindigt en daarom leven mag
heeten.

Wanneer het gevoel zich bepaalt tot het scheppen van toe-
standen, onzigtbare of zigtbare, dan noemt men het verbeelding
en geeft er wel den naam aan van verbeeldingskracht. Geldt
het het vormen van nieuwe gevoelstoestanden, zoo heet het
scheppende  verbeelding, en betreft het de herinnering van ge-
voelstoestanden, waarin wij vroeger verkeerden, zoo noemt
men dit ferugroepende verbeelding.

Elders, waar ik een eenvoudig woord over de kunst mede-
deelde, heb ik over het gevoelvermogen van den geest met
betrekking tot die Zunst gehandeld. Hier nog een blik in een
veel hoogeren vorm van dit gevoel dan het kunstgevoel is; die
hoogere vorm heet zedelijkheid, een nog hoogere godsdienst, en
een nog hoogere godsvrucht.

De grondslag van deze drie hoogere toestanden van het be-
staan der menschen is in het Christendom z46 schoon in het
licht gesteld, dat'het niet schijnt, dat hierin ooit eenige ver-
betering zal worden aangebragt. Die grondslag is de liefde.
Liefde tot de waarheid, alzoo het opnemen van de waarheid
op de vleugelen van het gevoel, zal van die liefde wel weder



185

onafscheidelijk zijn. In de liefde ligt onze hoogste bestemming
en tevens het middel om die bestemming te bereiken; ik heb
er over gehandeld, waar over ket ware, schoone en goede ge-
sproken is (bladz. -147), en voeg hierbij nog de belijdenis, dat
ik geen andere overtuiging heb, dan dat ons geheele bestaan,
zooals de geheele schepping, dient om de som van het goede te
vergrooten. (Zie bladz. 20, 21, 62 en 153).

Wat eindelijk het willen aangaat, hierbij kan ik kort zijn.
Ons streven zij, om niets te willen dan hetgeen waar en goed
is, en mogten wij gelukkig genoeg zijn, ook nu en dan het
schoone te bereiken, zoo zou dit ons ten zegen komen. Willen
is, indien wij namelijk als gezonde menschen doen, de grond-
slag van ons Jandelen; het gaat niet altijd in handelen over
en het mag dit niet altijd doen, zoo ons willen niet in elke
rigting getoetst is door onzen waarheidszin en ons gevoel.



DE VROUW.

Welke helft van ons geslacht draagt het meest bij tot den
vooruitgang, die door dat geslacht tot stand komt? Ziedaar
cene vraag, waarmede men zich veel fe weinig heeft bezigge-
houden, en van de oplossing van die vraag hangt toch een
aanzienlijk deel af van hetgeen de toekomst geven zal, De twee
helften van dat geslacht zijn twee magten, beide van eigen
aard, magten, die wel vele punten van overeenkomst hebben,
maar die ook in tal van opzigten niet alleen onderseheiden zijn,
maar in zekere mate zelfs lijnregt tegen elkander overstaan.
En uit die overeenkomst en uit dat verschil ontstaat op aarde
datgene, wat wij menschheid noemen,

Ontlcdon wij dit een weinig, zoo bekomen wij welllgt eenig
antwoord op de gestelde vraag.

Denk u de aarde bevolkt met enkel mannen, bij kleine ge-
deelten als jonge kinderen naar de aarde gebragt. Hoe zou in
zulk een toestand de gang der beschaving zijn? Die vraag is
natuurlijk slechts vatbaar voor eene beantwoording bij benade-
ring, maar eenig licht kan er toch over opgaan.

De kinderen ontvangen geen liefderijken moederblik, geen
lieflevolle zorg, maar worden door de oudere mannen gevoed.
Van liefde geene sprake, maar van kracht. Dan zal het u ook



187

moeijelijk vallen, om u eenige waarachtige beschaving op aarde
als mogelijk voor te stellen; want hoezeer in de liefde niet de
eenige bron van beschaving gelegen is, zoo is zij toch de voor-
naamste. De liefde is de zoetste en hechtste band der men-
schen, zij verzacht de zeden, zonder haar is godsdienst van
geen gehalte. Voeg daarbij het gevoel voor het schoone, waar-
van de vrouw veel meer de draagster is, dan de meest ont-
wikkelde man beseft, en gij hebt in die wereld van mannen df
geene of slechts eene armoedige schoone kunst.

Maar beginnen wij een weinig vroeger, en denken wij ons
in die mannenwereld de eerstelingen op aarde. De man , zich
van zijne kracht bewust, is in den ruwen natuurstaat een jager
of een visscher; van moord op zijne broeders is hij volstrekt
niet afkeerig, indien zij hem slechts hinderen of hij in dien
moord zijn voordeel ziet. Dat kunt gij zien op de aarde, waarop
thans mannen en vrouwen zamen zijn; in de gedachte wereld
van enkel mannen zal dat voorwaar niet beter wezen. Ik vraag
u zelfs: door welke kracht zal die ruwheid, die moordlust uif
de oorspronkelijke wereld van enkel mannen verdwijnen?

Geene vrouwen op aarde, geene liefderijke verzorging en op-
voeding van kinderen! dan ook geen huisgezin, dan ook geen
huis, geen vast verblijf, maar een zwervend leven! dan ook
geen landbouw, geen verzorging van dieren, die tot nut en
voedsel van den mensch strekken! Ik vraag u, hoe zou zulk
een geslacht unit zulk een toestand komen?

Wilt gij het echter zoo erg niet nemen, — en ik geef toe,
dat eenige vooruitgang in elk geval moet ontstaan, — welnu,

denken wij ons dan, dat die mannen langzamerhand uit behoefte
en noodzakelijkheid elkander meer en meer gaan verdragen en
zich tot een gemeenschappelijk doel bij elkander zullen voegen,
dan kan ik mij hierin toch niets anders denken, dan dat de
handenarbeid meer zal worden volmaakt, dat er alzoo eene
soort van industrie ontstaan kan, dat er in meerdere of mindere
mate handel zal worden gedreven, dat men in kennis zal toe-
nemen, dat het verstand zich zal uitbreiden, dat de taal zekere
breedte bekomen kan, en dat men zoodoende inderdaad eenige



188

intelligentie op aarde zou kunnen doen leven. Maar ruw en
tot ziekelijke krachtsuiting geneigd zal, dunkt mij , nog de
beste zijn, die in zulk eene maatschappij verkeert; het beste ,
het edelste blijft ontbreken; er is zelfs geen kleur en geen
gloed aan cenigen toestand, die voorkomt, en mij dunkt, de
mannen van zulk eene maatschappij zullen tot den laatsten on-
verschillig blijven voor het bezit van hun leven.

Het zou niet moeijelijk vallen eene andere aarde te schetsen,
waarop wij ons enkel yrouwen denken, aldaar geworden, zooals
wij boven hebben gedacht. Maar ik kan dit voorbijgaan, daar
het erkend is, dat de kracht ligt bij den man, en de vrouw
geschapen is, om hem hij te staan en door zijn bijstand te
leven, zooals hij het wenscht en behoeft.

En is dan het goede, dat de aarde kenmerkt met hare twee
menschengeslachten, enkel aan de vrouw toe te schrijven? Ja
en neen:.zij brengt oneindig veel goeds aan, maar ook zij
heeft hare schaduwzijde. Wat zjj doet, is het ruwe aan den
man te ontnemen, hem zachter van aard te maken, in één
woord het zedelijk element, dat in hem sluimert, tot ontwik-
keling te brengen. Nog ecer de jongen het weet, brengt de
moeder met haar beminnelijk oog in het kinderhart vonken van
hoogere orde; door hare onecindige liefde heeft zij in de twee
eerste levensjaren van het kind reeds een wezen van hem ge-
maakt, dat hij zonder die liefde op aarde nooit zou geworden
zijn. Maar ik heb niet noodig de moeder te teekenen in hare
oneindigheid; ook mniet de zuster in de onschatbaarheid van
haar voorbeeld voor den wilden knaap; ook niet de beminnende
echtgenoote, die onophoudelijk droomt van het geluk van haren
vriend, en die niet rust, of die vriend moet gelukkig en moedig
aan hare zijde leven, haar zoeken, op haar steunen, van haar
ongemerkt kracht opnemen; ook niet de zorgvolle huismoeder,
die voor voedsel en deksel, die voor warmte en licht, die nog
voor veel meer zorgt van den ochtend tot den avond, en eene
bron is van leven, waar zij zich ook bevindt., De vrouw, die
hare roeping verstaat, is door God bestemd om het beste op
aarde te brengen, te onderhouden en te doen aangroeijen, zoo-




189

dat die aarde voor den man worde eene plaats, waar hij gaarne
leeft en werkt, in welk leven en werken zij dan aanschouwt,
wat God haar als pligt heeft opgelegd.

Ik heb volstrekt den lof der vrouwen niet te zingen en be-
doel dit ook met deze woorden geenszins; maar ik mag als
mijn onwrikbaar oordeel uitspreken, dat, wat er aan bescha-
ving op aarde leeft, daar door de vrouw is gebragt; dat alle
vorderingen in beschaving in den grond van haar uitgaan, en
dat alzoo de toekomst van ons geheele geslacht aan haar
behoort.

Is dit eene waarheid, wil dan toch in Godsnaam haar niet
opvoeden zooals men mannen opvoedt. Merk het groote ver-
schil op tusschen beide naturen en ontwikkel elk naar zijn
eigen aard. De man bepaalt alsnog, hoe de vrouw zal worden
opgevoed, en doet dit naar zijn eigen inzigt; maar de uitkom-
sten kunnen niet dan ongunstig zijn. Het bijbrengen van eenige
kennis uitgenomen, moet de vrouw door de vrouw worden op-
gevoed, en het allerbeste is, de dochter door hare eigene moeder.

Maar wat verstaat de 19de cecuw van zulke dingen?

Hetgeen in het voorgaande met eenige woorden is aangeduid,
wordt door zeer velen niet alleen niet bevestigd, maar feitelijk
bestreden. Zij wijzen er op, hoe laag de vrouw staat bij on-
beschaafde volkenj dat zij bij deze slavin is en niet den min-
sten zedelijken invloed heeft; dat, wanneer de beschaving eeni-
germate toeneemt, de vrouw toch altoos nog afhankeljjk en
aan den man ondergeschikt blijft; dat zelfs in latere tijden die
afhankelijkheid en ondergeschiktheid bleven voortleven; dat zij
in de eeuw van verlichting en beschaving, zooals men de 19de
heet, bijna nergens als politick persoon erkend is; dat zij zelfs
bij haar huwelijk haren naam verliest en zij, zelfs in de meest
beschaafde landen, belooft haren man onderdanig te zullen zijn.

Anderen gaan nog verder en wijzen op de veelwijverij, die
in minder beschaafden toestand der volken regel was en thans
nog bij de millioenen Mahomedanen door hunne godsdienst is
toegestaan; bij welke veelwijverij de waarde der vrouw verre
daalt onder het peil van cene zelfstandige persoonlijkheid. Zij



190

noemen voorts de mindere geschiktheid der vrouw, om zich
met afgetrokken kundigheden bezig te houden, en de moceite ,
die het haar Kkost, om steeds naar geordende regelen hare
redebesluiten in te rigten. Voorts, hoe zij zich in het algemeen
door haar gevoel laat leiden en zij daardoor alle zekerheid in
het voortgaan mist; hoe wel nu en dan de kunst, maar hoe
zolden de wetenschap iets aan haar verschuldigd is: hoe zij
zich, zoodra zij kan, onttrekt aan allen arbeid, die eenige
krachtsinspanning vordert; hoe de bouwkunde, de scheepsbouw
en de koophandel, hoe een aanzienlijk deel der industrie bui-
ten haar omgaat, en hoe armoedig de maatschappij zou bestaan,
indien de man daaronder niet zijne schouders had gezet.

Al deze gronden worden als feitelijke toestanden erkend, maar
ontnemen niets aan hetgeen hierboven is betoogd; er is niet
één dier gronden, die niet voldoende kan worden toegelicht.

Het is onbetwistbaar, maar het ligt ook in den aard der zaak,
dat aanvankelijk de kracht tegenover de zwakheid een goed
figuur zal maken; zij zal zich zelve in de hoogte steken ten
koste der zwakheid, die dan ligtelijk geheel kan worden onder-
drukt. Dat de vrouw zwak is, is nooit door iemand in ernst
ontkend, evenmin als dat de kracht bij den man woont, en
z00 1is het dan verklaarbaar, dat de vrouw in den natuurstaat
tegenover de kracht van den man niets kan doen blijken van
hetgeen haar ecigen is, maar dat zij altoos in zwakheid gehuld
is. Door alle tijden heeft het misbruik,, dat de man ligtelijk
‘an zijne kracht maakt, gestrekt om deugden der vrouw te
drukken en te onderdrukken, of te beletten, dat zij tot ont-
wikkeling komen. Deze waarheid, die door niemand zal worden
betwist, licht voldoende toe, dat het goede, aan de vrouw
eigen, in den natuurstaat volstrekt niet blijken kan; dat bij
het toememen van de beschaving, wegens de overheerschende
neiging van den man, dat goede slechts langzaam tot ontwik-
keling komt; dat hetgeen den man cigen is en waartoe hij
slechts langzaam komt, toch altoos in de geschiedenis van ons
geslacht veel vroeger zelfstandigheid verkrijgt dan het waarlijk
goede, dat de mannelijke natuur kenmerkt.



191

Hierbij heb ik nog te voegen, dat het een algemeene regel
is, dat het beste komt na het betere en het betere na het
goede, een regel, die uit den aard der dingen zeer wel is toe
te lichten.

Uit het voorgaande is het duidelijk, dat het waarlijk de schuld
der vrouw niet is, indien zij gemaakt wordt tot eene slavin
van den man, of indien andere vrouwen naast haar gesteld
worden, om hare persoonlijke regten met haar te deelen; en
dat zij, geene vrijheid van handelen hebbende, zich ook niet
vrij bewegen of zich naar haren aard ontwikkelen kan. Zien
wij mniet in het plantenrijk, dat klimplanten zich geheel en al
voegen naar den stam, waaraan zij gehecht zijn? en indien
dan die stam met overvloed van takken voorzien is, zoodat
zijne bladeren het licht geheel afsluiten, kan dan de klimplant
op dien stam goed gedijen?

Dat de vrouw aan bouwkunst, aan scheepsbouw en scheep-
vaart geen en aan handel en industrie weinig deel neemt, kan
alleen door een dwaas haar tot een verwijt gerekend worden:
hare bestemming en haar aard kanten zich lijnregt tegen allen
arbeid, waarbij krachtsinspanning gevorderd wordt. Evenzoo
is haar aard gekant tegen bemoeijing in abstracte dingen, en
is het beoefenen van wetenschappen volstrekt niet in overeen-
stemming met het doel, waartoe zij op aarde verschenen is.

Er leeft tot nu toe eene geduchte dwaling op aarde, en die
dwaling schijnt in de eeuw van verlichting en beschaving, zoo-
als zij heet, met kracht het hoofd op te steken. Zij is deze:
de mannen houden zich voor menschen en willen de vrouwen
gaarne tot menschen maken; wat niet overcenkomstig de man-
nelijke natuur is, keurt de man af, of acht hij niet voldoende.
Zoo zijn dan de bronnen van ontwikkeling, voor de vrouw
bestemd, steeds door mannen bijeengebragt, en bekomen de
vrouwen inzonderheid eene opvoeding, naar den aard van mannen
ingerigt. Sommige vrouwen zijn daaraan z66 gewoon en zelfs
in den laatsten tijd daarop z66 verzot geworden, dat zij niet
rusten, of zij moeten de kennis hebben van een man, den in-
vloed van een man, het gezag van een man, zelfs op politick



192

gebied. Zij gevoelen, dat hare stelling nog alles behalve de
juiste is, en grijpen dus in den blinde en haken naar rigtingen,
waarin zij niet behooren.

Ik laat thans geheel en al de vraag daar, of de yrouw tegen-
woordig den man begrijpt, zooals hij in waarheid is, en of do
man  zich zelven verstaat, zooals hij tegenover de vrouw be-
hoorde te leven. Maar zeker is het, dat, in het algemeen ge-
nomen, thans de vrouw zich nog maar weinig van hare hooge
roeping bewust is en noch in de maatschappij, noch tegenover
den man de plaats inneemt, die haar uitsluitend toekomt.

Die plaats is volstrekt geen plaats van magtsvertooning, in
geenerlei opzigt; geen plaats, ‘waar men schittert, of waar men
op het openbare leven directen invloed uitoefenen kan. De
plaats, der vrouw aangewezen, is eene stille, nederige, harte-
lijke, liefderijke; het is de plaats, waar het goede leeft, door
welk goede het kwade wegsmelt als sneeuw voor de zon. Die
plaats is voor een iegelijk nict alleen met klaarheid to schetsen, maar
iedereen zelfs van nabij bekend. Behoef ik haar u te noemen ?

Zal in het leven van de vrouw eenheid moeten bestaan, of
is het haar gegund, een deel van haar leven waarachtig vrouw
te zijn en in het overige leven niet? Zij zelve zal daartegen
opkomen. Welnu, dan is het leven van de vrouw datgene,
wat zij toont in de liefderijke zorg voor haar eigen kroost.
Wanneer de vrouw ecene waarachtige moeder is, is zij vrouw
naar haren aard; maar dan is zij ook moeder en vrouw te ge-
lijk, haar geheele leven door. Zij zelve erkent in het mooder
zijn hare bestemming, in het liefderijk verzorgen van haar
kroost haar eigentlijk leven; maar dan verzorgt zij dat kroost,
niet omdat het et hare is, maar omdat zij de draagster der
liefde is op aarde; en is zij dat, dan voedt zij overal rondom
haar op, waar zij in het leven verkeert; dan heeft zij haren
gade lief als haar kroost, dan is zij de goedhartige en wel-
willende in elke rigting, en doet zij goed, waar zij kan, wit liefde.

Zoo is dan de toekomst aan de vrouw: van de achting en
den eerbied, die zjj geniet, hangt het beste af, dat er in elke
maatschappij leeft.



193

En wat ons mannen aangaat, de vrouwen kunnen overtuigd
ziju, dat wij wijs genoeg zijn, om als ons grootste geluk te
beschouwen, door eene vrouw, maar nu eene echte, te worden
geleid en geraden in onze handelingen. WiLneLy vox Humzorpt
heeft dit met volkomene juistheid in het licht gesteld.

Ik geloof niet, dat het moeijelijk is, om het verschil, dat
tusschen de beide helften van ons geslacht bestaat, tot zijn
groud terug te brengen. Juist omdat hetgeen schoon is, bij
voorkeur het eigendom is der vrouw, en de man daarin bjj
haar verre achterstaat, staat zij, mits zich van haren aard be-
wust, zedelijk hooger dan de man. Het schoone toch is de band,
die het ware met het goede vereenigt.

Staat dan de vrouw in het schoone hooger dan de man, —
en het verschil in hoogte is aanzienlijk, — dan staat de vrouw
ook digter bij het gocde en evenzoo ook bij het ware.

Wat het eerste aangaat: dat echte godsdienst, in den zin
van culte de Diew, bij de vrouw veel hooger staat dan bij den
man, is een algemeen erkend feit; trouwens alleen daar, waar
de liefde woont en de liefde troont, is ware culte de Dien be-
staanbaar. IHaar geloof is de voornaamste bron van de kracht
der vrouw, en de ware vrouw put dan ook hare liefde uit God
alleen. De man kan in zijne kracht verbazend zijn; de vrouw
is, waar zij is op haar waarachtig standpunt, oneindig in kracht.

Maar de vrouw is ook digter bij de waarheid dan de man,
indien zij eene ware vrouw is. Het moet uit het oogpunt van
nuttige toepassing hoog worden gewaardeerd, dat de man langs
den weg van rede-besluiten tot nieuwe waarheden kan komen.
Maar waarheden, door intuitie verkregen, staan hooger, en op
de vraag: wie het digtst bij de waarheid staat, hij, die er door
fange redeneringen toe komt, of zij, die slechts te grijpen
heeft om haar te hebben, is het antwoord in de vraag zelve
gelegen. En wat aan eene vrouw soms verweten wordt, dat
zij in het doen van lange betoogen liever niet medegaat, is

juist het gevolg van haar voorregt, dat zij — niet alle waar-
heden, maar — alle waarheden, die zij voor haar leven noodig

heeft, niet bij redenering, maar bij intuitie bekomt. Maar dan
I 13



194

staat ook eene vrouw digter bij die waarheden dan de man.

De intuitieve waarheden zijn nu, naar hetgeen ik elders, zoo
ik hoop, duidelijk heb uiteengezet, die waarheden, waarbij de
mensch juist het grootste belang heeft. In onze natuur liggen
daarvan twee soorten verborgen, zooals wij zagen, evidentiae
immediatae of dezulke, die ieder mensch van nature heeft, en
evidentiae mediatae, die zij vooral hebben, welke het digtst bij
de waarheid staan. De vrouwelijke natuur heeft het onschat-
baar voorregt, dat bijuna alle dingen, die zij vatten kan, haar
zonder redenering toevloeijen.

Het is wel duidelijk, dat ik hierbij steeds het oog heb op
vrouwen, wier vrouwelijke aard niet alleen onvervalscht geble-
ven is, maar ook tot zekere mate ontwikkeld is geworden.
Waar beiden het geval is, daar staat de vrouw hooger dan de
man, niet alleen in het schoone, maar ook in het goede enin
het ware, en daarom is aan haar de toekomst.

Aan haar dan ook hetgeen er thans op aarde leeft aan waar-
achtige humaniteit. En ben ik de eenige, die dit beweert, of
wordt dit thans niet luide verkondigd over de geheele beschaafde
wereld? Is de eer, aan de vrouwen toegekend, niet in regt-
streeksche harmonie met de ware beschaving van een land?
Waarom geeft men aan de vrouw steeds de eereplaats in bij-
eenkomsten ? en waarom zal men tegenover haar in behoorlijke
vormen gekleed verschijnen? waarom spreekt men tot haar op
meer naauwgezette wijze, dan mannen onder elkander doen?
waarom zal men jegens haar steeds zachtzinniger en toegeven-
der te werk 'gaan dan jegens den man? Zijn dit niet zoovele
teckenen, dat men, bewust of onbewust, aan haar den palmtak
toekent?

Maar ik ben een dwaas, dat ik zooveel woorden gebruik. Is
het anders denkbaar, dat een man, op welken leeftijd dan ook,
z0o hij de liefde van eene echte moeder volop genoten heeft,
in die moeder of in hare nagedachtenis niet het geheele geslacht
vereeren zou, waartoe die moeder behoort of heeft behoord ?

Aan de vrouwen de toeckomst! Maar dat zij dan in Gods-
naam geen mannen worden en haar hart blijve een vrouwen-



195

hart, met dat eigenaardige, dat door vox Humsorpr zoo keurig
is geteekend. Verstik dat hart niet onder kundigheden, en
dood dat hart niet door het te overstelpen met aan dat hart
vreemde dingen. Onze ftijd walgt, zooals men vroeger deed,
van verwijffde mannen; in de oogen van de beide helften van
ons geslacht zijn zij even onaangenaam, en gij wilt in deze
dagen van het vrouwengeslacht hoogere burger-kinderen maken,
vergetende, dat, indien het u gelukte, gij de moeders zoudt
dooden en met haar de toekomst van ons geslacht. Gelukt het
u — maar het zal u niet gelukken: natwram expellas furca,
famen wsque recurret (orarivs), — om aan de vrouw de kennis
bij te brengen, waarmede gij reeds den man overlaadt: weet
dan zeker, dat gij de liefde in haar gedood hebt en alles hebt
verwoest, wat uit die liefde zijn bestaan put.

Maar ook de vronwen mogen meer en meer doordrongen
worden van hare hooge roeping. Ik zal er haar geen verwijt
van maken, want juist zij hangen voor een zeer groot deel af
van de indrukken, die zij in hare eerste jeugd ontvangen hebben,
en die, indien zij niet goed waren, niet, zooals bij de jongens,
door andere indrukken van buiten meer of min kunnen worden
gewijzigd. Het mal moertje mal Lindje geldt bij de meisjes uit
den aard der zaak veel meer dan bij de jongens. Van toercken-
baarheid is alzoo geen sprake hoegenaamd; maar waarheid is
het, dat de vrouw niets beter doen kan, dan haar gansche leven
door de overtuiging vast te houden: mijn invloed, ook in kleinen
kring, is altijd groot. Hoe menige man gaat er niet onder,
eenvoudig omdat de vrouw niet weet, wat eene vrouw is, en
hoe menig gezin is er niet ongelukkig, alleen omdat de moeder
niet weet, dat eene ware moeder een engel is, een bode van
God, die het goede, schoone en ware van den hemel overbrengt
in de harten van hare kinderen en van haren echtgenoot !

Gij hebt hierboven gezegd, dat de vrouw bij haar huwelijk
zelfs haren naam verliest, en gij ontkent dus al deze dingen!
Maar gij vergeet, dat zij daardoor met haren man & wordt
en dat de uitvoerende magt natuurlijk daar ligt, waar de
kracht is.



196

Hooren wij Mirza-Scuarry, aan wien de waarde der vrouw
wel bekend is.
»De reine vrouw is als een beek, wier water
»Der bron ontspringt, en met zijn frisch geklater
»Ons tegenkabbelt, vriendelijk en klaar;
»De beek verkwikt ons slechts, zij draagt geen lasten,
»Maar die zich buigen onder trotsche masten, -—
»De breedste stroomen, — voeden zich uit haar.”

In het voorgaande is bijna niets vervat over de schaduwzij-
den van den vrouwelijken aard. Dat is niet mocijelijk te ver-
klaren, want, zoo dit al zijne nuttigheid hebben zou in een
Fragment als dit, zou ik toch billijker wijze eene uitvoerige
uiteenzetting moeten doen voorafgaan van de gebreken van ons
mannen, en in de eerste plaats van die van mij zelven. In het
laatste zou ik geen bezwaar hoegenaamd hebben: ik sta op het
punt, om cene Christelijke uitdrukking te bezigen, aan God
rekenschap af te leggen van hetgeen ik niet goed deed, en ik
kan oneindig gemakkelijker die rekenschap geven aan mede-
menschen, die welligt ook niet alles goed hebben gedaan. Maar
welk  heil zou daarin voor iemand gelegen zijn? Laten wij het
wij struilelen allen in velen rondborstig uitspreken, want het
staat vast, dat vrouwen en mannen hunne gchaduwzijden hebben.

Wat wij in het voorgaande deden, was in waarheid slechts
¢n enkel gezigispunt aanwijzen, namelijk: dat de ware be-
schaving door de vrouw op aarde is gebragt en dat de vorde-
ringen van ons geslacht hierin van haar afhankelijk zijn.

Wat kan er gedaan worden om dit grootsche doel te bevor-
deren? Hoogescholen, grootsche inrigtingen, uniforme opvoeding
‘an Staats-wege, zooals men voor de jongens heeft ingevoerd ?
veel kennis, vooral veel natuurkennis, eene ruimere hoeveelheid
wiskunde en vooral consequent redeneren? en, opdat de vrouw
toch in alles gelijk zou worden aan den man, eene plaatsing
van de meisjes naast de jongens-op de Hoogere Burgerscholen,
om alzoo te verkrijgen uniforme Hoogere Burgeressen?

- Op deze vragen geeft onze tegenwoordige tijd veelal positieve
antwoorden, en cenige vrouwen, die niet zeer vertrouwd ziin




197

met haren verheven aanleg, sluiten zich daaraan; zij spreken
van emancipatie en willen gelijke politieke regten hebben als
de mannen, zoodat zij even vrij kunnen spreken over vrijzinnig-
heid en clericalisme, als sommige Mijne Heeren dit doen in
deze dagen.

Eigentlijk zijn deze dwaasheden te dwaas om er bij stil te
staan. Onnatuurlijk zijn zij echter bij sommige vrouwen niet,
want zij zien in deze dagen ons mannen zulke dwaasheden doen
en hooren ons zulke dwaasheden uitspreken, dat zij, om ons
meer of min nabij te blijven, welstaanshalve wat behooren mede
te gaan. Dit een en ander is echter eene koortsachtigheid van
onze zoo schitterende eeuw, en ik twijfel geen oogenblik, aan
de hand der geschiedenis, of de koorts, die Europa bevangt,
zal wel door eene weldadige transspiratie worden opgelost, zoo
de groote Geneesmeester niet weder eene duchtige aderlating
voor de volken noodig acht.

De natuur der dingen gaat rustig voort; gij kunt haar niet
uitdrijven, of, gelukt het u door de voordeur, zoo keert zij
dadelijk door de achterdeur terug. De aard der vrouw is liefde,
en echte liefde kan alleen in God gegrondvest zijn. Zoo is haar
leven dan volkomen individuéel, en is eene uniforme opvoeding
voor haar slechts cen middel om haar te schaden. Zij ontvangt
hare beste krachten volstrekt niet van deze aarde, maar regt-
streeks van God, en plant hetgeen zij van Hem ontvangen heeft,
telkens over in een menschenhart, in dat van een huisgenoot
of van den kleinen kring, waarin zij zich verder beweegt, in
dat van haar kroost, zoo zij het heeft, of van degenen, die aan
hare zorg zijn toevertrouwd, in dat van haren vriend, in dat
van haren echtgenoot.

Zoo is dan de vrouw volstrekt niet bestemd, om op hef groote
tooneel der wereld te verschijnen, maar om in de stilte goed
te doen; en zoo geeft zij dat goede aan anderen, om het op
het groote wereldtooneel te brengen. Wie dit voorbijziet, schendt
de regeling, de verdeeling der krachten, zooals God die op
aarde gewild heeft. Bij den man ligt de kracht, aan hem is de
uitvoering toevertrouwd; daarom heeft hij eene ruime mate van



198

kennis en een breed oordeel noodig: bij de vrouw het gevoel,
de diepte en de verhevenheid der gedachten, de zuiverheid van
zin; bij haar het meeste godsdienstig leven. Zoo gaat dan de
vrouw den man in het goede steeds voor en geeft het hem ter
uitvoering, maar zjj beweegt zich niet op dat terrein, tenzij zij
zich gelieft te verlagen en te vergeten, dat zij het goud opdelft
en den man aanbiedt, om het in den kroes te smelten en het
daarna ten algemeenen nutte aan te bieden.

Daarom is ook een man, die eene beste vrouw heeft, zoo ge-
lukkig, en kan een man, die dat geluk mist, niet worden, het-
geen waartoe hij anders in staat zou zijn.

De moeder heeft bovendien nog twee geduchte pligten te
vervullen: zij moet hare dochters opvoeden tot aanstaande echt-
genooten, huisvrouwen en moeders, die beter zijn dan zij zelve
is; maar zij moet ook hare zonen opvoeden tot mannen, tot
vlijtige, moedige en krachtige burgers van den Staat; het genie,
dat hier en daar onder haar kroost schuilt, moet zij weten te
erkennen en naar vermogen weten te steunen. Van waar de hel-
den, van waar de kunstenaars, van waar de groote mannen der
wetenschap, van waar vooral de mannen van karakter, van be-
ginsel en van edele zelfopoffering ? Waren zij niet eenmaal be-
hoeftige zuigelingen, daarna onnoozele knapen, vervolgens jon-
gens, die daar heenliepen, zich onbewust van het vuur, datin
hen brandt? Moet dat vuur zijn eigen weg banen, of kan het
ook geholpen worden en ten beste worden geleid? Wie ziet
dat vuur het eerst, of wie kan althans dat vaur het eerst zien ¢
Ik heb den naam niet uit te spreken van haar, die daartoe al-
leen in staat is. Alle mannen, die wat geworden zijn, en dic
niet ontbloot waren van een hart, hebben dat, naast God, aan
hunne moeders dankbaar toegewezen: wie is er, die het ontkent ?

Zoo is dan de werkplaats der vrouw volstrekt niet de ver-
gaderzaal, waar men debatteert, nict de klub, niet de vereeni-
ging, waar zaken van uitvoering behandeld worden; maar hare
plaats is het gezin, waar zij zaden ter kieming leggen en deze
verzorgen en kweeken kan, en zoo is dan ook het gezin de
Hoogeschool voor de Jonge vrouw. Hare natuur is veel meer




199

geneigd om getrokken dan om gewekt te worden; alzoo wek-
ken lessen haar minder op, maar zal een voorbeeld haar trek-
ken, en, indien het best is, haar opvoeden en tot vrouw verheffen.

En dan de vrouw in het geheel niet op scholen en verstoken
van die groote hoeveelheid kennis, die er thans ten algemeenen
‘qutte is? Voorwaar niet! Geene vrouw heeft naast een beschaaf-
den man thans meer eene plaats, indien zij niet zééveel ken-
nis heeft, dat zijj hem verstaat, indien zij niet met hem gezonde
redenering volgen kan. Geef haar dan kennis, maar geef haar
slechts de bruikbare witkomsten, en laat het andere voor de man-
nen. Dring haar geen wetenschap op, maar laat haar Lart vrij
zoor de heilige roeping , die zij hier te vervullen heeft.



ZELFKENNIS.

Onder onze schoonste vermogens behoort, dat wij ons in tweein
kunnen splitsen voor zekeren tijd, in cen deel B en in een decl
A, zoodanig dat wij B tegenover A stellen en aan B de vrijheid
geven, A te onderzoeken en te ondervragen, A in niets te spa-
ren, integendeel eene echt inquisitoire regtspleging daarop it
te oefenen, dit met alle gestrengheid te doen, daarna een oor-
deel op te maken, een vonnis te vellen en dat vonnis onver-
biddelijk ten uitvoer te leggen; maar laat ik mij haasten, er
onmiddellijk bij te voegen, dat in vele gevallen het vonnis on-
der verzachtende omstandigheden wordt geveld en zelfs zeer
dikwerf daarvan gratie wordt verleend.

Indien dat onderzoek, door B op A uitgeoefend, met zuiveren
waarheidszin geschiedt, berigt B aan A naauwkeurig zijne be-
vinding, en A heeft hierdoor vorderingen gemaakt, soms van
zoodanigen aard, dat A daardoor zeer is vooruitgegaan. De uit-
komst noemt men zelflcennis.

Helaas! geen vermogen ocfenen wij soms met meer weerzin,
vooral dan, wanneer het juist moest geoefend worden. Er is een
onophoudelijke strijd in den mensch: om tot zelfkennis te willen
geraken en die zelfkennis te willen dooden. Van den trinmf van
het eerste hangt al ons heil af,




201

Zooals het met al onze vermogens gesteld is, zoo is het ook
met dit vermogen, waarbij wij een deel van ons zelven afzon-
deren om het andere deel grondig te beoordeelen, namelijk:
ook het vermogen van zelfkennis moet geoefend worden. In
onzen aanleg komt er slechts eene kiem van voor; die kiem
kan blijven slapen of tot uitbreiding komen. Eerst wanneer de
beschaving zekeren trap bereikt heeft, is het waarnemen van
zich zelven mogelijk, en nu eerst is oefening daarvan denkbaar.

Die oefening wordt steeds gedrukt door onze neiging, om al-
thans zeker niet onze schaduwzijde aan ons zelven te ontdek-
ken; ten andere om ons deugden toe te dichten, die wij niet

bezitten ; ten derde, — en wij hadden dit wel in de eerste plaats
mogen noemen, — is het tot waarneming en beoordeeling van

eigen persoon onmisbaar, dat wij in het algemecen iets waar-
nemen en beoordeelen kunnen, en dit nu is slechts de uitkomst
van zekere mate van verstandelijke ontwikkeling.

Het is welligt de beste zijde, die verstandelijke eultuur bezit,
dat goed kunnen waarnemen, goed kunnen vergelijken en goed
kunnen rangschikken door ons zelven op ons zelven kunnen
worden toegepast; en, wordt er in het algemeen in dezen tijd
te veel waarde aan het kenvermogen gehecht, dan moet toch
dat vermogen om de toepassing op ons zelven hoog worden
gewaardeerd.

Opregte en waarachtige waarheidsliefde, bij elk onderzoek
onvermijdelijk, bepaalt geheel en al de waarde van het onder-
zoek, dat wij instellen, van onzen eigen aard, van onze eigene
hoedanigheden, van onze eigene drijfveeren, van onze eigene
handelingen. Telkens en telkens wordt die waarheidsliefde bij
dat onderzoek op de proef gesteld, of wel door onze eigenliefde
tijdelijk tot zwijgen gebragt.

Er is ons echter een zegen geworden, een der grootste, die
God ons heeft gegeven, namelijk eene stem in ons, die, ja! ook
oefening noodig heeft, gelijk alles wat wij bezitten, maar die
zich toch reeds bij weinig oefening doet hooren, en in gevallen
van gewigt door onbeschaafden zoowel als door beschaafden
duidelijk  kan worden verstaan, door het kind zoowel als door



202

den grijsaard, door den bedelaar zoowel als door den vorst. Die stem
is het geweten, dat nu eens waarschuwend, dan eens berispend,
nu eens vermanend, dan eens bestraffend optreedt: een tegenhan-
8T, Soms van oneindige kracht, tegenover onze eigenliefde en
eigenwaan, tegen onzen hoogmoed en onze zelfzucht, tegen de
bescherming, die wij soms zoo gaarne aan de leugen in ons geven.

Ik geloof niet, dat, indien wij dat geweten niet hadden ont-

vangen, — dat is, indien God ons niet nu en dan regtstrecks
toesprak, — ware zelfkennis bij den mensch mogelijk zijn zou,

al verstond hij de kunst van waarnemen, vergelijken en rang-
schikken ook volkomen.

De zin tot waarheid in ons hangt naauw zamen met de zui-
verheid van ons begrip van goed en kwaad, want tegenover de
waarheid staat bij ons de leugen. Schuwden wij de laatste niet
als kwaad, zoo zouden wij de waarheid niet kunnen liefhebben ;
en zoo wordt de liefde voor de waarheid in ons ondersteund
door afschuw van het kwade en door zucht tot het goede. Maar
dan is ook een heilige waarheidszin in den mensch njot denk-
baar, zoo hij niet in het geweten geworteld is. Zoodoende heb-
ben wij dan waarheidszin geplaatst, niet onder onze verstande-
lijke, maar onder onze zedelijke hoedanigheden.

Hoe wordt dan waa achtige zelfkennis het best verkregen?
Doch het is beter eerst bij ecene andere vraag stil te staan,
namelijk: wanneer moet men met zelfonderzoelk aanvangen? Moet
men dat doen, indien men zich met de methode van onder-
zoeken, dat is, met de natuurkundige methode, goed heeft ver-
trouwd gemaakt? Dat schijnt zoo, want om zich zelven goed
te kunnen onderzoeken en beoordeelen, moet men eerst weten,
wat cen goed onderzoek en wat een goed oordeel is. Maar dan
is het leven voor vele menschen reeds tot zekere consistentie
gekomen, is, helaas, de waarheidszin reeds in een eigen plooi
getreden en is van het geweten welligt het een of ander ver-
zwakt, om nu niet van erger te spreken. Boven de school van
Praro stond wel voor menschen geschreven: ken u zelven, maar
er stond niet bij, dat men hiermede eerst beginnen moet, wan-
neer men mensch is geworden.



203

Maar wij kunnen hier kort zijn, daar het ieder onzer bekend
is, dat zelfonderzoek des te moeijelijker beoefend wordt, naar
mate wij ouder geworden zijn, en dat, bijaldien wij, ouder
geworden, al heldere blikken in ons zelven slaan, de daardoor
geeischte verbeteringen van onzen aard veel moeijelijker worden
aangebragt, dan wanneer wij jonger zijn. Wie buigt den een-
maal krom gegroeiden stam regt, en wat baat de heldere weten-
schap, dat die stam eenmaal regt was, maar krom geworden
is ? Derhalve kan men met zelfonderzoek niet te vroeg begin-
nen, want ieder uur van de jeugd kan eene bron worden van
het krom groejjen van den aanstaanden stam, en het gaat het
kind reeds meer of min, zooals het ons menschen gaat, dat het
aangeleerde gebreken gebruikt om zuivere blikken in eigen
hart moeijelijk of onmogelijk te maken.

Alzoo vervalt zelfonderzoek in tweeén: hetgeen in het kind
behoort te worden ontwikkeld, om vroegtijdizg daarmede te kun-
nen beginnen, hetgeen alzoo onder de leiding der opvoeders
is geplaatst; en ten andere, wat de mensch gedurende zijn ge-
heele leven behoort te doen, om daarin tot de waarheid te ko-
men. Ik zeg: zijn geheele leven, tot aan zijn jongsten snik,
want nooit is iemand daarin volleerd; die geest staat ook niet
stil en ontwikkelt zich, en zoo zijn er telkens nieuwe ontdek-
kingen te doen.

Wat het kind aangaat, zeer jong zijnde, heeft het van onder-
zoek geen begrip, en het zou dwaas wezen, aan het kind te
zeggen: sla toch op den duur blikken in uw eigen hart en geef
u toch op den duur rekenschap van al uwe roerselen. Het jonge
kind weet van hart noch van roerselen, noch van rekenschap;
maar zoodra het het onderscheid kent tusschen goed en kwaad,
is de tijd daar, om, bij ieder voorkomend geval van eenig
gewigt, het kind aan zich zelf te openbaren; en het is zoo ge-
makkelijk dit te doen, omdat het geweten dan zoo ontvankelijk
is of zoo gemakkelijk ontvankelijk is te maken. En het ge-
weten is vrij wat beter middel tot zelfkennis, dan de natuur-
kundige methode met al hare voortreffelijkheid.

En ziedaar ons dan op eenmaal geplaatst midden op den



204

heiligen akker van opvoeding van den onsterfelijken mensch!
Zelfkennis is toch de eerste voorwaarde, om de vermogens, die
men  heeft ontvangen, tot weldadige ontwikkeling te brengen:
alle vermogens zounder onderscheid, maar in de eerste plaats
de schoonste, die den mensch als mensch tot sieraad moeten
strekken; alzoo de liefde tot God en zijne evennaasten, het
pligthesef, het gevoel voor waarheid en regt, de liefde.

Ik heb, waar het pas gaf, mij gekant tegen Staatsscholen,
ook tegen scholen, waar het onderwijs unitsluitend classicaal is,
en ik geloof in het voorgaande rekenschap te hebben afgelegd
van de redenen, die mij hier bewogen. Classicaal kunt gij lezen,
schrijven en rekenen, aardrijkskunde en het feitelijke van de
geschiedenis aan kinderen leeren, maar zelfkennis kunt gij clas-
sicaal aan kinderen niet bijbrengen; gij kunt voorbeelden schil-
deren van zoete jongens en stoute jongens, van meisjes zus en
van meisjes z66, maar gij kunt tot het hart niet doordringen.
Dat moet onderzoekende en navorschende, onder vier oogen en
met de innigste, persoonlijke liefderijkheid geschieden; niet bij
voorkeur bij vergrijpen, maar vooral daar, waar gij het goede
in cen kind tot beter en tot best wilt verheffon.

O ja, gij hebt regt, dat dit de taak der ouders is ; maar kan
cen lamme vader voor zijn gezin het brood verdienen, en ecne
steeds zicke moeder haar huishouden best waarnemen ? Een zeer
groot deel der ouders is tot opvoeden buiten staat, en, zoo van
overheidswege de zorg voor de jeugd wordt overgenomen, kan het
slechts tot ondergang van dien Staat leiden, indien van over-
heidswege bij die zorg voor de jeugd niet vooropstaat, dat elk
Kind zieh = zelf moet leeren kennen en daarin moet voortgaan
gedurende het gansche leven.

De zelfkennis in de jeugd houdt vier gewigtige, wel onder-
scheidbare zaken in: hoe kan het kind en later de jonge mensch
zijne gebreken leeren kennen en er naar trachten zijne gebre-
ken af te leggen? en hoe kan men aan den Jeugdige de goede
dingen, die hij als mensch heeft of die hem bijzonder eigen zijn,
duidelijk leeren eerstaan en tot ontwikleling leeren brengen ?

Voor de kennis van de kwade neigingen is wel niemand meer



205

geschikt dan de moeder van het kind, en welligt nog meer om
het kind kennis bij te brengen van het goede, dat God in elken
mensch geplant heeft en dat zooveel mogelijk tot ontwikkeling
moet gebragt worden. Geen twee wezens op aarde verstaan
elkander beter dan moeder en kind, en wel in de eerste plaats,
omdat zij elkander liefhebben. Maar zij hebben ook dit gemeen,
dat het gevoel bij beiden de overhand heeft, en niet het minst,
dat de kinderen, zoowel als de vrouwen, de gaaf der intuitie
hebben, digter bij de evidentiae zijn en niet door redeneren,
maar vooral door evidentiae mediatae vooruitgaan : hoedanigheden,
die bij den man, indien hij niet zorgvuldig waakt, meer en meer
kunnen verloren gaan.

De innigheid der liefde van de moeder tot haar kind, indien
het eene echte moeder is, zal haar voortdurend aansporen, om
het beste, dat zij heeft, op het kind over te planten. Zij zal
het wicht, dat naauwelijks stamelen kan, de handjes leeren vou-
wen en de knietjes leeren buigen voor een goed Wezen, dat
het kind niet zien kan. Alzoo zal die treffende hoedanigheid, die
in het Latijn den uitstekenden naam draagt van conscientia,
door dat verkeer met God langzamerhand van eene vonk tot
eene vlam aangroeijen; en is die vlam daar, zoo werpt zij licht
op het hart, waarin zij brandt. Ik meen, dat, indien het ge-
lukt, bij een kind het geweten, door bidden en leven met God,
in gezonde en krachtige beweging te brengen, daarmede de
zuiverste bron van zelfkennis aan het kind gegeven is. Dan
kan ook onmogelijk het aankweeken van waarheidszin uitblijven.
Om veel lessen is het bij het kind niet te doen; onze eeuw
praat van lessen, maar elkeen weet, dat een kind van gewone
intelligentie, bij het aanhooren van lessen, des te minder luistert,
naar mate zij meer hebben van een betoog; dat het bij het
kind om blikken te doen is en inzonderheid om dezulke, waarbij
de intuitie van het kind kan worden opgewekt. Heeft men dat
gedaan en goed gedaan, dan vindt het kind de waarheid zelf,
en men is dan, waar het schoone woord educatic ons brengt,
dat oneindig verheven is boven ons woord oproeden.

Dit groote geheim nu, om het kinderhart en het kinderhoofi



206

door een aanblik, door een geluid, door een woord of door een
handdruk, te brengen in den toestand van wakker zijn en hel-
der zien, dat geheim kan alleen de moeder hebben, niet slechts
de kundige of hijzonder ontwikkelde, maar ook de eenvoudigste,
doch moeder moet =i ijn. Dit kan zij echter niet, zoo zij haar
eigen hart vooraf niet heeft trachten te stemmen tot hetgeen
zij in het kind planten wil, en het zal wel daaraan ziju toe
te schrijven, dat het goede zoo traag op aarde vooruitgaat,
dat niet elke vrouw, die kinderen ter wereld heeft gebragt, uit
het door God zoo schoon gevormde kinderhart weet te lokken,
wat God in elk hart heeft gelegd.

Men spreekt veel van de oorspronkelijke verdorvenheid van
onze natuur, ook al naar aanleiding van de leer der erfzonde;
maar ik geloof voor vast, dat, indien de menschen-kinderen ,
zooals zij geboren worden, door engelen konden worden op-
gevoed, ons geslacht na weinige generatién renzenschreden ma-
ken zou, en dat de invloed van den aard der ouders op hunne
kinderen, zooals wij dien onder den naam van erfzonde ver-
staan, spoedig tot een minimum zon zijn teruggebragt, mits
dan de leiding der jeugd ook z66 lang aan engelen zou zijn
toevertrouwd, totdat de jeugd haar einde bereikt had.

Deze laatste woorden worden genoegzaam toegelicht door de
ervaring. Hoe meer toch de moeders tot engelen naderen, des
te gelukkiger zijn de uitkomsten, mits hare beste pogingen niet
worden tegengestreefd, wat zoo ligt mogelijk is in die lange
Jeugd, die meer of min een derde van het geheele aardsche
leyven inneemt. Aan de moeder het kwade te wijten, dat haar
zoon later van zich ‘doet uitgaan, staat gelijk met de oogen te
sluiten voor de duizenden schadelijke magten, die een voor een
hare beste pogingen hebben kunnen verijdelen.

De zelfkennis bij het kind vangt noodwendig aan met het
kennen van het onderscheid tusschen goed en kwaad. Dan splitst
zij zich in tweeén: vooreerst in het kennen van hetgeen tot
het goede behoort, en dit zal, ten tweede, wel onmiddellijk
vergezeld gaan van de bewustheid, of men dat goede al of niet
betracht. Later kan de mensch zeer wel veel kennis hebben



207

van hetgeen goed is en van dat goede zelf niet veel bezitten,
maar bij een kind bestaat dat onderscheid veel minder, en het
is de schoonste taak der opvoeding, zooveel mogelijk te zorgen,
dat dit onderscheid aan het kind niet bekend worde. Maar hoo
oneindig zwaar is zulk eene taak, want men moet hier zelf
voorgaan en een Hooger Wezen alleen is zoo goed, als Het
weet, hoe goed het goede is.

Uit deze overwegingen blijkt genoeg, waardoor het komt,
dat de voorbeelden, die aan het kind of in het algemeen aan
de jeugd worden voorgehouden, van deugd en godsvrucht, van
braafheid, van uitstekendheid, zoo weinig goed doen. Welk
heirleger van zoete kinderen en beste jongens en meisjes is er
in de schoolboeken ten toon gesteld, en hoe onnoemelijk groot
is het aantal uitnemende mannen, in de laatste jaren met Syies
aan het hoofd, die aan de jeugd de meest treffende voorbeelden
gegeven hebben in het ken w zelven; en hoe arm zijn en blijven
de uitkomsten! Waaraan ligt dit anders, dan dat de akker niet
is toebereid, om het kostelijke graan op te nemen en tot wasdom
te brengen? Geefl het schoonste land der wereld van nabij in
het gezigt, wat zal het baten, indien dat land van u gescheiden is
door eene oneindig diepe klove? Of nog erger: houd hem, wiens
maag ziek is, smakelijke en geurige spijzen voor, hij zal er
van walgen en er zich van verwijderen.

Zoo geldt dan hier: principiis obsta, sero medicina paratur,
en ook: quo semel est imbula recens servabit odorem testa diu.
Geef onderwijs, zooveel gij wilt, laat het voortreffelijk zijn in
elke rigting, maar zoo gij niet waarachtiz opgevoed hebt in
de eerste jeugd, baat u uw streven weinig en welligt niets,
Ziedaar nog eenmaal aangegeven, waarin ik de hoofdzaak ge-
legen acht van hetgeen de eene mensch voor den ander kan
doen in zedelijk opzigt. En kan men later den jongen mensch
niet meer z66 treffen, als men dat het kind kan doen, en is
niet één onderwijzer in staat de echte moeder na te volgen:
hoe meer het latere onderrigt zich sluiten zal aan de liefderijie
oproeding , die eene echte moeder geeft aan haar kind, des te
schooner zullen de wvruchten van het onderrigt zifin; zulk onder-



208

rigt kan van Staats-wege niet uniform worden gereglementeerd.

Uit den aard der zaak is de moeder het best in staat om
de gebreken van haar kind te leeren kennen, zoo zij zich zelye
als mensch rekenschap van haar bestaan gegeven heeft. Weet
zij niet, wat liegen is en dat dit het beginsel is van alle kwaad,
dan behoeft zij daarom nog niet de leugen in haar kind voor-
bij te zien; doch wat zal haar in staat stellen, om die met
kracht in haar kind te bestrijden ? Maar ik neem weder eene
moeder van de echte soort: is zij het best in staat, om de ge-
breken van haar kind aan dat kind te doen verstaan, zelfs al
erkent zij dat gebrek? Hier mag twijfel opgeworpen worden.
De liefde van het warme moederhart doet haar het gebrek zien,
maar indien het een gebrek van gewigt is, kan zij den aanblik
daarvan niet verdragen; zij bedekt het voor een desl en ver-
goelijkt het voor een ander deel, en bestrijdt dan het over-
blijvende met zachtzinnigheid. Maar de knaap is schrander;
die bestrijding is hem onaangenaam en, terwijl hij het gebrek
behoudt en welligt voedt, zorgt hij, dat het minder gezien wordt,
of geeft er een zachteren vorm aan. Wie zal het het liefderijke
moederhart euvel duiden, zoo het hier waant genezing aange-
bragt te hebben? Vooral in een gezin, waar het kroost meer
of min talrijk is, en waar het warme moederhart daarover
gelijkelijk is verdeeld, waar ook nog iets anders te doen is
dan op de hoedanigheden der kinderen aandachtig te zijn,
daar ontsnapt aan het helderste moederoog, al is het ook overi-
gens dat van een arend, veel wat bij de kinderen langzamer-
hand inwortelt en tot gebreken aangroeit, die de kinderen
hebben eer zij nog eenige kennis met die gebreken hebben
gemaalkt.

Hier kan de vader, dien wij alsnog geheel buiten de opvoe-
ding gesloten hebben, omdat hij althans Jonge kinderen niot
opvoeden kan, de behulpzame hand bieden. Wordt hem een
gebrek van zijn kind geopenbaard, dan kan zijne kracht op-
treden en de moeder te hulp komen: maar dan behoort er heste
harmonie te bestaan tusschen man en vrouw. De man is ook
doorgaans hierbij te krachtig, zoodat de moeder hem liever er



209

buiten houdt; hare liefde zal het doel wel weten te bereiken,
en na eenigen tijd meent zij geslaagd te zijn.

Zoo worden dan de kinderen in overigens goede gezinnen
van beschaafden, waarlijk niet met eenig doel ten kwade, maar
naar overtuiging, gemengd met een weinig oudertrots, in het
algemeen beschouwd als nog al in goede treden voort te gaan;
en zijn de kinderen een weinig ontwikkeld, zoo wordt er ligt
cenige lof ten beste gegeven. Soms, waar de liefde bijzonder
blind is, kan het nog erger gesteld zijn, hoezeer de uitspraak :
elle waant zijn wil een valk te zijn, toch te sterk is. In het
kort: ook met den besten wil der wereld kunnen beste ouders
hunne kinderen geheel en al onnoozel laten in zelf-onderzoek
en hen geheel en al onbekend doen blijven met de gebreken
waartegen zij later, zoo hunne oogen eenmaal opengaan, wel-
ligt hun leven lang zullen te strijden hebben.

Onze tijd is bekend als eene periode, waarin de jeugd in dit
opzigt radicaal bedorven wordt. Elk onzer maakt er zich aan
schuldig, de een op deze, de ander op die wijze, en de jeugd
trekt daarvan volop partij; zij kent zich zelve nict, ziet hare
gebreken voorbij en dicht zich voortreffelijke hoedanigheden toe.
En dat alles is de schuld van ons menschen, die thans leven:
eene zaak van het uniterste gewigt, maar bij de eigenaardigheden
van onzen tegenwoordigen tijd kunnen wij hier niet blijven stil-
staan,

Twee zaken hebben wij nog nader te bespreken. Vooreerst,
dat het niet genoeg is, de gebreken van een kind te kennen
of het die gebreken te leeren kennen, maar dat het noodig is,
eene goede wijze te vinden om die gebreken te doen verdwij-
nen. Het is, geloof ik, hierin vooral, dat men tegenwoordig on-
bekwaam is. Weleer meende men, dat die goede wijze bij
voorkeur bestond in straffen, in verminderen van de eigenliefde
en zelfs van de achting voor zich zelven; ligchamelijke straffen
waren aan de orde van den dag, en, waar men die naliet, ver-
nedering nooit. In dat opzigt zijn de Latijnsche themata van
Rerrz merkwaardig, waarin de gymnasiasten regelmatig worden
uitgemaakt voor al wat leelijk is. Eene ziekelijke philanthropie

1 14



210

is thans daarvoor in de plaats getreden; misdadigers worden
zelfs als voorname lieden behandeld; hoe zal men dan een kind,
dat nog niet weet hoe het wezen moet, krachtig aansporen tot
het afleggen van gebreken? En hier moet ik de volle verdedi-
ging op mij nemen van opvoeding, door anderen dan de ouders
zelven gegeven. Die anderen hebben uit den aard der zaak de
ouderliefde niet, en, zijn zij beste menschen en zijn zij wijs,
z0o zetten zij alle weekheid ter zijde, waar het de genezing
van belangrijke kwalen geldt; het zachte chirurgijns maken stin-
kende wonden mag tegenwoordig wel aan den gevel van ieder
huis te lezen staan. Goede scholen, met opvoeders aan het hoofd,
zijn beste plaatsen om gebreken van kinderen, die naar buiten
spreken, te verminderen. Die scholen acht ik niet in staat om
die gebreken goed te ontdekken; dat kan het best in het gezin
geschieden; maar de ouders, zoo zij wijs zijn, verzoeken de on-
derwijzers aandachtig te zijn op die gebreken, welke hunne
kinderen ontsieren. En zijn in het gezin de vonken ten goede
in de harten der kinderen reeds tot vlammen aangewakkerd, dan
kan de onderwijzer op de school die vlammen door voorbeeld
en leering tot een vuur doen aangroeijen. Voorts heeft de school
ook dit nuttige, dat daar voor de kinderen het eenzijdige van
elk gezin wordt opgeheven, dat zij daar tegenover andere kin-
deren komen te staan, en alzoo hier reeds treden in de oefen-
school van het leven, waar elk zijne gebreken kan spiegelen
aan die van een ander en de deugden van een ander zich meer
of min eigen kan maken. Helaas, onmiddellijk hiernaast staat,
dat men ook kwaad van anderen kan afzien en door slechte
voorbeelden of slechte woorden ten verderve kan worden gerigt.

GGeen schooner middel ter bevordering van zelfkennis dan het
leven met anderen, maar ook geen grooter bron van mogelijk
bederf dan diezelfde omgang. Oneindige waakzaamheid is er
noodig om dat verderf bij kinderen zooveel mogelijk af te wen-
den, en juist omdat de kinderen onnoozel zijn en zij wel groote
gebreken kunnen hebben, zonder daarom nog slecht te zijn,
kan het meest helderziende oog hier misleid worden. Wat mij
betreft zou ik meenen, dat het goed ware zich aan den regel



211

te houden, kinderen tot hun 16de levensjaar nooit zamen te
laten, tenzij in grooter gotal of onder opzigt.

De tweede zaak, die wij nog te bespreken hebben, is boven
reeds genoemd: hoe zal deze of die uitnemende hoedanigheid ,
die in een kind wordt waargenomen, bij voorkeur worden be-
schermd en tot ontwikkeling worden gebragt? maar vooral, hoe
zal men tot de ontdekking komen, dat er in dit of in dat kind
iets groots verborgen ligt? Zeer weinige ouders zijn daartoe
in staat; het moet bij zoogenaamd toeval blijken, en wanneer
het gebleken is, ontbreken dikwerf de middelen, of de wijs-
heid, of beiden, om zulk een kind de gelegenheid te verschaf-
fen zijn bijzonder vermogen tot uitbreiding te brengen. Daarom
alleen zijn er zoo weinig vernuften onder ons geslacht. Had men
keurders van den aanleg van elk kind in het bijzonder, en kon
men elk kind naar zijn aanleg onfwikkelen, zooals het behoorde,
dan zou de beschaving in vliegende vaart voorwaarts gaan.
Helaas, die keurders en die middelen ontbreken en zullen altoos
blijven onthreken, en zoo, terwijl men van erfzonde spreckt,
blijft het bedekt, hoeveel uitnemends God aan elk kind bij zijne
komst ter wereld gaf. Wie gevoelt het niet in zich, dat er vecl
is verstikt en verdord in onzen geest, waarvan wij het bestaan
eerst later ontwaard hebben? En van waar onze onecindige dorst
naar ontwikkeling, indien God ons hij onze geboorte niet een
tal van treffende kiemen gegeven had, vonken, die nooit tot vlam-
men zijn aangewakkerd, maar vonken, die niet in ons kunnen
worden uitgedoofd en waarvan wij gevoelen, dat zij alle eenmaal
zullen ontwikkeld worden tot een licht, dat eeuwig schijnen zal ?

Zoodra er eenige zelfkennis door het kind verkregen is, is
een der beste middelen, om het daarin vorderingen te doen
maken, het zooveel mogelijk te plaatsen tegenover de toestan-
den, waarin het voor zich zelven een spiegel vinden kan. De
Engelschen hebben in hunne opvoeding een element, dat geen
ander volk heeft; om namelijk den knaap moedig te maken
voeren zij toestanden in, waarbjj hij telkens staat voor be-
zwaren of zelfs voor gevaren, die hij dan moet trachten te
overwinnen. Ten aanzien der zelfkennis doet zich alzoo het e~



212
heele leven voor; telkens staat men voor nieuwe gevallen,
waarin men, indien men eenmaal geleerd heeft een blik in zich
zelven te slaan, voor zich zelven een nienwen spiegel vinden
kan en vinden zal, indien men het geweten en den waarheids-
zin beiden goed heeft wakker gehouden, en men eenmaal weet
wat waarnemen is.

Zal mu de jeugd voor zulk een leven goed voorbereid zijn, dan
moet zij, na de cerste opleiding in zelfkennis, die besproken is,
telkens wanneer het mogelijk is, geplaatst worden tegenover de
toestanden des levens, waarin de jonge mensch later als mensch,
en dan zonder hulp of leiding, zal geplaatst zijn. Dat nu is niet
dan bij uitzondering te zien onder de zorgen, die men voor de
jeugd heeft; men onderwijst uniform op scholen, wat uniform
onderwezen kan worden, maar men vergeet, dat zonder zelfkennis
cen mensch niets beteckent en niets wezentlijks worden kan, en
dat een uniform onderwijs in zelfkennis volkomen onzin is. Men
moet daartoe de jonge menschen plaatsen in de gevallen, die
het leven aanbiedt; daaraan denkt men niet, en alzoo bekomt
gij van uwe scholen ook geen menschen. Wat gij alzoo doet, is
boven elke school het tegendeel te schrijven van hetgeen boven
die van Praro stond, want inderdaad hebt gij uwe scholen in-
gerigt naar den regel: blijf u zelven vreemd.

Ik zal in eenige voorbeelden aangeven, wat ik hier bedoel.
Den vreesachtigen jongen stelle men langzamerhand in klimmende
mate in moejjelijkheden, den praatzieke geve men onschuldige
geheimen te bewaren, den oppervlakkige zette men aan streng
werk. Maar wat begin ik? Alles wat men doen kan, om gebre-
ken bij de jeugd te bestrijden, is, goed aangewend, tevens een
middel tot zelfkennis. Voorts plaatse men tijdelijk zooveel mo-
gelijk naast elkander jonge menschen van geheel tegenoverge-
stelden aard, om voor elkander een spiegel te zijn, hierbij niter-
sten vermijdende, want een sterk heerschzuchtige zal een laf-
aard nog laffer maken dan hij is. De geschriften, die door kundige
menschen over opvoedkunde zijn zamengesteld, zijn soms over-
rijk aan aanwijzingen in den genoemden zin, zoodat ik hier mijne
zwakke woorden wel kan terughouden.



213

En zoo kom ik dan tot de zelfkennis, die ook na de jeugd
kan worden gezameld. De bronnen hiervan zijn legio. Het huwe-
lijk, indien het gelukkig is, is een voortreffelijke spiegel voor
eigen aard. IHet bezit van eigen kinderen brengt u weder tot
den kindertijd; gij kunt dan op nieuw kennis maken met de
gebreken, die gij als kind hebt gehad, en u afvragen, wat gij
van u zelven hebt gemaakt. De vrienden uwer jengd waren
reeds uwe spiegels, en vrienden, ook later verkregen, blijven
uwe spiegels. Maar niet het minst zijn uwe vijanden, uwe
tegenstanders, uwe belagers, treffende middelen om u aan u
zelven te ontdekken; gij staat thans alleen, hebt geen hulp
en geen steun meer, zooals vroeger, en hoe zult gij u jegens
hen gedragen? Uw toestand als mensch is een geheel andere,
dan toen gij jong waart; toen ontvingt gij liefde en zorg, en
als mensch moet gij die volop aan anderen geven. Duizendmaal
duizenden toestanden komen u voor, dagelijks nieuwe, en zoo
gij als een vreemdeling er voor verschijnt, doet gij welligt u
zelven kwaad of een ander of beiden. Bedenken wij toch, dat
zich zelven te kemnen en wijs te zijn &n is.

De groote Bexsamiy Fraxkuiy onderzocht zich eene geheele
week' op ééne hoedanigheid bij voorkeur, en eene volgende week
op eene andere; dit kan zijn voordeel hebben. (Zie het Eerste
deel, bladz. 43).

Op twee dingen komt het, dunkt mij, aan: vooreerst dat men
zooveel mogelijk elke hoedanigheid van zich zelven nu en dan
overwege en er niet ééne buiten die overweging sluite; ten
andere dat men er zooveel mogelijk naar streve, om althans tot
zekere mate van zich zelven te mogen getuigen, dat men
zijn geweten wakker heeft willen houden en zijn waarheidszin
niet heeft doen verflaauwen. Dan nog zal de eerlijke maar gebrek-
kige mensch rondborstig moeten bekennen, dat dit, voor zooverre
hij er waarlijk naar gestreefd heeft, door Gods hulp is geschied.

De zaak is van het uiterste gewigt, want voor zooverre het ons
hier toeschijnt, valt elke gordijn, waarachter wij ons zouden kun-
nen verbergen, bij onzen dood voor eeuwig weg.



MENSCHENKEN NIS.

Wij hebben treffende vermogens om een blik in ons zelven te
slaan, om een oordeel over ons zelven op te maken en, zoo het
ons ernst is, zelfs een getrouw beeld van onzen eigen persoon
te teekenen. Onmiddellijk daarnaast ligt het groote voorregt, dat
wij dit ook van onze natuurgenooten kunnen doen. De middelen
voor beiden zijn niet geheel dezelfde, en bij beiden ontmoet men
eigene bezwaren.

De uitkomst der beschouwing van anderen en van ons cigen
bestaan is twecledig: vooreerst ontdekken wij, dat alle menschen
zekere houdunltrhedm gemeen hebben, en de kennis daarvan
noemen wij menschlunde ; ten andere blijkt het, dat elk mensch
zijne eigenaardigheden heeft, meer of min afwyl\eud in deze of
gene rigting van hetgeen wij algemeen bij menschen vinden, en
de kennis daarvan noemt men menschenkennis.

Zelfkennis omvat dus de kennis van den mensch in ons en
van de Dbijzondere geaardheid van onzen eigen persoon; en
menschenkennis, hoezeer dan ook alleen in den zin van de
kennis van hetgeen aan sommigen eigenaardig is, is ook niet
denkbaar, zonder dat men zich den mensch als menqch voorstelt.

De kennis van andere natuurgenooten wordt verkregen door
hen waar te memen en zal dus des te vruchtbaarder kunnen



zijn, naar mate wij meer gelegenheid tot die waarneming heb-
ben. In zooverre zou het dus schijnen, daar wij altoos in ons
eigen gezelschap zijn, dat wij het veel verder kunnen brengen
in zelfkennis dan in menschenkennis, deze twee woorden nu en
in het vervolg opgevat in den zin van bijzondere geaardheid,
en niet in dien van menschkunde.

Inderdaad, wij deelen altoos ons eigen gezelschap, maar tot
eigen onderzoek schijnen wij niet altoos tijd te hebben. Onze
eigenliefde, onze eigenwaan, onze hoogmoed, onze boosheid en
onze verkeerde neigingen storen ons of beletten of weerhouden
ons dikwerf in dat zelfonderzoek; zij doen ons onze deugden
hooger aanschrijven, dan zij verdienen, en onze gebreken veel
kleiner stellen, dan zij zijn. Daarom is het zoo moeijelijk tot
waarachtige zelfkennis te geraken.

Bij het waarnemen en beoordeelen van onze natuurgenooten
zijn deze bezwaren niet alzoo aanwezig, althans niet volmaakt
op dezelfde wijze, maar zij alle benevelen bij beurten ons ver-
mogen om den persoon, met wien wij trachten kennis te ma-
ken, zuiver waar te nemen.

Eigenliefde, eigenwaan en hoogmoed vijzelen ons zelven bij
de beschouwing van anderen steeds op, en daardoor worden
de goede hoedanigheden van die anderen in onze oogen kleiner.
in bleef het slechts daarbij! Maar helaas, onze boosheid en
onze verkeerde neigingen strekken veelal, om kleine gebreken
van anderen zeer te vergrooten, ja, soms een geheel mensch
te doen wegwerpen om één enkel gebrek, dat welligt slechts
in onze verbeelding bestaat. Neen, onze innerlijke vijanden
bedekken ons voor ons zelven en bedekken evenzoo onze na-
tuurgenooten voor ons; en wie niet onophoudelijk strijd voert
tegen die belagers, die ons dikwerf achter hagen en struiken
bestoken en ons meestal overvallen, wanneer wij er het minst
op bedacht zijn, hij blijft gedurende zijn gansche leven een
vreemdeling voor zich zelven, en zijne natuurgenooten blijven
vreemdelingen voor hem.

Ik bid u, plaats u met mij alhier op heiligen grond; leggen
wij hier onze maskers af en staren wij in het heldere zonlicht,



216

smeekende om  waarheid. Wanneer valt het ons mogijelijker ?

O! ware er niet een grondirek in ons bestaan, die ons hier
te hulp komt, wij zouden stikken in onze zelfzucht en barsten
van boosaardigheid tegen onze evennaasten, ongeveer zooals
wij dat bij de leeuwen en de tijgers zien. Die grondtrek is ons

geweten, is Gods stem in ons hart; uit die stem — wij kunnen
het niet dankbaar genoeg erkennen — gewordt ons een voor-

schrift, waardoor eigenwaan en broederhaat te gelijk worden
aangegrepen, en dat voorschrift is de liefde: het is het voor-
naamste van alle voorschriften genoemd, en wie is er, die het
niet als zoodanig erkent?

Er is cen ander bezwaar in het leeren kennen van anderen ,
namelijk: wat men zelf niet heeft en zelf niet is, kan men in
een ander niet hoog schatten. Maar dit hezwaar kan bij waar-
heidszin met den tijd verminderen, en zoo kan de eene mensch
voor den anderen een leermeester worden, en is hij het ook
inderdaad. Ik zie iets in cen ander, dat ik niet ken, maar dat
mij bezighoudt; ik leer het kennen als uitnemend en ik tracht
er naar, er ook iets van deelachtig te worden. Zoo wordt het
menschdom ééne groote school, waarin elk mensch op zijne
beurt scholier en leermeester is, en zoodoende helpen wij elk-
ander om de menschheid voorwaarts te doen gaan. Helaas,
ook hier staat de schaduw tegenover het licht: de gebreken
/an anderen kunnen mij zeker tot leering strekken en alzoo
uitnemende spiegels voor mij zijny maar een gebrek van een
ander kan mij ook ten eenen male vreemd zijn, en, zoo ik het
ontwaar, kan het mij aantrekken, kan het mij medeslepen
en mij in het verderf storten.

Zoo heeft de kennismaking met anderen hare treffende licht-,
maar ook hare zeer sombere schaduwzijden. Daarover handelen
wij intusschen thans niet; maar over de menschenkennis als
zoodanig. Tloe kunnen wij daartoe het best geraken? Op die
vraag zijn twee antwoorden duidelijk: a. leer védér alle dingen
u zelven kennen, en b. zoo gij daarna een blik op anderen
werpt, zet dan altijd de liefde op den voorgrond. Zoo wij het
laatste verzuimen, doen wij beter naar anderen niet te zien (ik



217

spreek hier natuurlijk alleen van het goede van anderen), want
dan is de uitkomst zeker onwaar; volmaakte onpartijdigheid al-
leen kan ons eene zuivere waarneming laten doen en een waar
oordeel doen opmaken, en de liefde jegens anderen alleen is
in staat, om die onpartijdigheid waarachtig te maken. En dat
wij eerst ons zelven moeten kennen, eer wij beginnen aan de
kennismaking met anderen, is zoo klaar als het daglicht. He-
laas, hoe oneindig verre zijn de menschen hiervan verwijderd!
Lang véérdat velen het woord zelfkennis vernemen, hebben zij
anderen reeds van onderscheidene zijden waargenomen op hunne
wijze, en er op hunne wijze hun oordeel over opgemaakt. Voor
de uitkomst daarvan hebben wij woorden in onze taal, bijv.:
vooroordeel , vooringenomenheid , tegeningenomenheid, enz., en zie-
daar deze allen van den aanvang reeds hinkende; haasten wij
ons er bij te voegen, dat wij allen om beurten zoo handelen.
Opmerkelijk is het intusschen, dat, hoe minder ontwikkeld wij
zijn, wij des te meer onze eigene gebreken voorbijzien en die
in anderen ontdekken of meenen te ontdekken, zoodat wij meestal
gelijkmatig vooruitgaan in zelfkennis en in het juister beoor-
deelen van anderen; — niet altoos, want het gebeurt, dat wij
deze en die hoedanigheden waarlijk in ons zelven leeren gade-
slaan en daarin tot zelfkennis geraken, maar dat wij ter zelfder
tijd op andere hoedanigheden van anderen ons oog vestigen en
hen daarin onjuist beoordeelen.

Zijn er geene vaste regelen, naar welke wij onze natuurge-
nooten kunnen beoordeelen? Inderdaad, men heeft gemeend
zulke regelen gevonden te hebben, en wel in de eerste plaats
dezulke, die geput werden uit het stoffelijk bestaan van den
mensch.

Ik breng hiertoe in de eerste plaats het verschil in sckse,
in leeftijd, in natuur, enz.

10, et onderscheid tusschen den aard van eene vrouw en
een man is z66 groot en van zddéveel beteekenis, dat men ze
zamen wel menschen noemt, maar die menschen toch splitst in
twee helften. Zij hebben zeer veel overeenkomst, maar zijn
ook in vele opzigten zeer onderscheiden, zoodanig, dat, waar



218

sprake is van menschenkennis, drie gezigtspunten voorkomen,
namelijk: kennis van hetgeen mannen en vrouwen gemeen hebben,
kennis van hetgeen aan de vrouw uitsluitend of bij voorkeur
eigen is, en kennis van hetgeen den man op eigene wijze on-
derscheidt. Ilet is voor den minst ontwikkelde, ook voor een
kind, dat naauwelijks stamelen kan, duidelijk, dat het onder-
scheid tusschen de twee helften van ons geslacht wezentlijk is.
Vooreerst ziet de man in zijne natuurgenooten ligtelijk de over-
eenkomst, die hij daarmede heeft, naar den regel: similia si-
milibus, en ziet hij het verschil, dat tusschen hem en de yvrouw
bestaat. Bij de vrouw is dat evenzoo het geval; de geringste
opmerkzaamheid is hiertoe reeds voldoende. Bij de vrouw (wij
spreken hier van echte vrouwen en van echte mannen) spreekt
de zachtheid, de liefde; bij den man de kracht; zelfs dieren
verstaan het onderscheid tusschen beiden, daar zij de kracht
vreezen en de zachtheid zoeken. De kennis van het onderscheid
tusschen vrouwen en mannen is reeds uit dien hoofde eene
aan elken mensch eigene kennis. In de eerste levensdagen ziet
de mensch de liefde van zijne moeder of van zijne verzorgster;
zijne cerste indrukken worden hem door eene yrouw gegeven,
en dit duurt korter of langer voort. Zijn vader is een wezen,
dat hem nu en dan aanziet, maar hem veelal toespreekt in
ecne taal, die de jeugdige mensch niet verstaat, zoodat het in
het geheel geen bijzonderheid is, dat het jonge kind afkeerig
is van de toespraken van mannen, terwijl het de zorg van
vrouwen en vooral die van zijne ecigene moeder als eene bron
van troost beschouwt.

Waarlijk, wij behoeven uniet te zoeken naar de eerste bron
van kennis bij den mensch aangaande het verschil tussghen
vrouw en man, een verschil, dat noodwendig duidelijker gaat
spreken, naar mate het kind ouder wordt. Daarmede ig echter
niet gezegd, dat het kind meer kennis maakt met den aard der
vrouwen dan met dien van mannen; die kennismaking heefi
nog een anderen factor. Het meisje kan, naar haren aard,
hare moeder veel beter leeren kennen, dan de Jjongen dit kan;
tusschen dochter en moeder leeft nog eene bijzondere overeen-



219

komst, en daardoor worden zij opregte vriendinnen, waar het
goed gaat. De jongen intusschen begint reeds vroeg iets van
den aanstaanden man te doen blijken in kracht, in wildheid
en onbesuisdheid in zijne bewegingen, in het uiten van een
sterken wil, en zoodoende blijft hij wel zijne liethebbende moeder
nabij, maar zijn oog rigt zich toch weldra naar buiten, naar
de wereld rondom hem; en daar zijn vader hem aantrekt, en
hij door overeenstemming met hem zich door zijn vader aan-
getrokken gevoelt, neemt de jongen steeds minder en minder
zijne moeder waar.

Uit deze erkende waarheden vloeit voort, dat vrouwen elkan-
der het best doorgronden; dat jongens veel minder in staat
zijn, om de innerlijke beweging van het vrouwelijk hart te
leeren kennen; dat mannen elkander onmogelijk z66 kunnen
doorzien, als vrouwen dit elkander kunnen doen; eindelijk dat
uit den aard der zaak vrouwen van het innerlijk leven van
mannen al zeer weinig ware kennis kunnen bekomen. Tk wil
het laatste nog met een woord toelichten en vragen: of de
aandacht van het meisje niet steeds wordt afgetrokken van het
eigentlijk leven van haren vader en in klimmende mate wordt
bepaald bij dat van hare moeder.

Eéne zank is er, die hier cenige compensatie aanbrengt, na-
melijk daar, waar zusters en broeders als kinderen zamen worden
opgevoed; daar leert de jongen meer of min in het meisjeshart
doordringen en omgekeerd. Maar het zijn kinderharten, waarin
wel de kiem van menschenharten verborgen ligt, maar die nog
niets van menschenharten hebben. Integendeel, in een goed
gezin is een kind niet bij voorkeur een jongen of een meisje,
maar een kind, en, is de opvoeding goed, zoo zal men de na-
tuur der jongens en der meisjes volle vrijheid tot ontwikkeling
geven, maar men zal de meisjes en de jongens zamen opvoe-
den als menschen, en hef moederhart zal er voor zorgen, zoo
het goed is, dat er eenige zachtheid en liefde kome in de on-
rustige harten der woelige jongens, om alzoo de te groote kracht
te temperen en den aanleg tot geweld te dooden.

Het onderscheid tusschen man en vrouw strekt zich uit, indien



de natuur niet verwrongen is, over alles wat elk denkt, gevoelt
of doet, zoodat elke helft van ons geslacht inderdaad wel met
bijzondere naauwgezetheid mag toezien, waar het het denken, ge-
voelen of handelen van de andere helft geldt, Grenzenloos is
het aantal onregtvaardigheden, die gepleegd worden, indien
men dit verschil voorbijziet. De vrouw kan de kracht van den
man maar niet begrijpen, en de man kan de zwakheid der
Vrouw maar niet verstaan, en zoo strompelt men zamen voort,
tot elk er genoeg van heeft, of tot men wijs wordt, of tot
de dood aan beiden rust verschaft. Droevige waarheid, maar
eene waarheid, die nog al eens voorkomt onder ons menschen!
Het moge eenmaal cen element van opvoeding worden, dat
man en vrouw beiden menschen zijn, maar dat zij beiden hunne
eigenaardigheden hebben, bijzondere trekken, die niet kunnen
worden gedood, of het beste is verloren. Tegenwoordig jagen
de vrouwen soms naar de kracht van den man: nog éen stap
verder, en de mannen zijn zooveel mogelijk in yrouwen ver-
anderd, en ons geslacht zal gekomen zijn in het beloofde land!

Eer ik verder ga, moet ik mij verklaren over de meening,
of die geestelijke verscheidenheid uit verschil van het organisme
is af te leiden. Mijn oordeel is, dat de geest van den mensch
cen zelfstandig bestaan heeft, maar dat hij, zoolang hij in het
ligehaam woont, invleed van dat ligchaam ondervindt. Maar
dien invloed z66 ver uit te strekken, dat men de grenzenlooze
geestelijke verscheidenheid, die er tusschen een man en eene
vrouw bestaat, uit verschil in organisatie zou kunnen afleiden,
komt mij ten eenen male onwaar voor. Ik kan even goed ver-
schil van organisatie afleiden van oorspronkelijke geestelijke
verscheidenheid, mits de invloed hiervan vroeg besta. Indien
het waar was, dat het eigenaardige van den man geheel van
zijne organisatie afhing, zou er geen verwijfde man bestaanbaar
zijn, en indien het waar was, dat de eigen aard der yrouw door
haar ligchaam bepaald wordt, zouden er geene manwijven ge-
vonden worden. En er zijn toch verwijfde mannen en manwij-
ven, zoodat ieder er van schrikt; deze hebben de organisatie
van het geslacht, waartoe zij behooren, en ik vraag: wil mij



dan verklaren, hoe zij alzoo geworden zijn. En mogt het bezwaar
opleveren, om verschil in organisatie af te leiden uit oorspron-
kelijke geestelijke verscheidenheid als causa movens, ik heb bij
de erkenning van eene Providentie dit zamentreffen niet noodig.
20, Elke leeftijd vertoont ons den mensch met eigen hoeda-
nigheden, en het verschil tusschen man en vrouw, dat zoo ver-
bazend is, is welligt nog niet z66 groot, als dat tusschen een
jong kind en ecen grijsaard. Dit verschil naar den leeftijd kan
niet in volkomen gestrengheid worden opgevat, zoodat met elk
jaar of met elke twee jaren verandering te bespeuren zou zijn : bij
den een komt de eigenaardige toestand iets vroeger en bij den
ander iets later; vernuften bekreunen zich in het algemeen
over verschil in leeftijd niet. Men is niet ver van de waarheid,
wanneer men perioden van zeven jaren aanneemt: van de ge-
boorte tot het 7de jaar is de mensch hulpbehoevend en afhan-
kelijk en heeft hij de hoedanigheden, die daarmede zamenhangen ;
van het 7de tot het 14de jaar is de verstandelijke ontwikkeling
het snelst; van het 14de tot het 21ste is de verbeelding het
levendigst en komt het verschil in geslacht krachtig te voorschijn;
van het 21ste tot het 28ste wordt de overgang van jeugd tot
mensch voorbereid; van het 28ste tot hef 49ste is de leeftijd,
waarin het verstand rijpt, waarin ervaring gezameld wordt en
de physieke kracht het meest ontwikkeld is. Na den leeftijd
van 49 jaren wordt de geestelijke verscheidenheid tusschen man
en vrouw steeds kleiner; de vrouw begint als het ware een
nieuw leven in te gaan, waarin zij tot werkzaamheid bij uit-
nemendheid gestemd is; de man gevoelt zich dan het meest
zelfstandig. Op 63-jarigen leeftijd kan de vrouw heeten oud
te zijn; de man volgt doorgaans iets later; dan verminderen
alle krachten en elk bereidt zich meer en meer zijn huis.
Deze schets zou voor veel uitbreiding vatbaar zijn, maar ik
bepaal mij hierbij. Intusschen mag ik herinneren, dat in elke
periode de uitkomsten van de ervaring eener voorgaande kunnen
worden opgenomen en dat er alzoo alle kans is, dat een mensch
met het klimmen der jaren wijzer wordt. Altoos en overal zijn
dan ook de ouderen van jaren onder de wijsten gerekend; bij



222
de wilden in Amerika hebben zij in de vergaderingen den voor-
rang; zij besturen den Staat; de mannen van middelbaren leof-
tijd volgen in den tweeden rang en de vrouwen in den derden ;
de laatsten bewaren de geschiedenis van den stam en zorgen
voor de kinderen, terwijl de mannen jagen en den vijand afweren.

In den tegenwoordigen tijd geldt ervaring voor niet veel in
de beschaafde landen van Europa. De lieden van jaren worden
als onnut ter zjjde gezet; de jeugd jaagt naar genot, en de
mannen houden zich bezig met de politick, inzonderheid indien
zlj nog weinig ondervinding en van politick nog geen verstand
hebben, terwijl de vrouwen veelal niot ongeneigd zijn, indien
zij konden, van geslacht te wisselen.

3% Hij, die in menschenkennis vorderingen maken wil, doet
voorts wel, zich het eigendommelijke eigen te maken, dat men
bij menschen van eigen gestalte en andere physicke toestanden
aantreft. De lange en magere menschen zijn veelal vreesachtig,
de korte prikkelbaar, de te veel gevoede vadsig, de met ge-
kromde raggegraat voorziene boertig, de lieden met slechte
ingewanden knorrig, en die met cene krachtige maag moedig
en opgewekt. Op deze wijze kan ons geslacht in tal van ru-
brieken gesplitst worden; maar ook hier zij men omzigtig, niet
uitsluitend op den regel af te gaan.

4% Tot de middelen, die men heeft aanbeyolen om menschen
te leeren kennen, behoort hetgeen Gary heeft medegedeeld om-
trent zekere hoedanigheden van den schedel. Garn meent, dat
elke hoedanigheid van den menschelijken geest gebonden is aan
zeker deel der hersenen; dat, naar mate ecne hoedanigheid meer
ontwikkeld is, het daarmede zamenhangende deel der hersenen
meer uitgebreidheid heeft, en dat die meerdere uitgebreidheid
uitwendig aan den schedel te herkennen is door cene verheyen-
heid aldaar; dat men alzoo uit de grootte dier verhevenheid
kan besluiten tot de grootte der geestelijke hoedanigheid, die
met het daarmede zamenhangende deel der hersenen gelijken
fred zou houden. Uit waarnemingen van de hoedanigheden
der menschen en van humne schedels meende hij vele plaatsen
op den schedel te kunnen aanwijzen, aan welke zoovele gees-



telijlke hoedanigheden verbonden waren. Elk van die plaatsen
op den schedel omgaf hij met een kring en daarin stelde hij
een cijfer, hetwelk den naam der geestelijke hoedanigheid voor-
stelde; hij bedekte alzoo den geheelen schedel met een aantal
kringen, waardoor zoovele plaatsen en dus zoovele zielshoedanig-
heden van den mensch werden voorgesteld. Men heeft deze soort
van kundigheden phrenologie genoemd. Toen ik jong was, was de
kracht van deze zoogenaamde leer reeds gebroken. In Engeland
heeft men zich het langst met haar beziggehouden en nog is
zij aldaar meer of min van waarde; men komt daar in kringen
van bekenden bijeen, en grijpt elkander, hoezeer dan op zacht-
zinnige wijze, in het haar en betast elkanders schedel, om al-
zoo de hoedanigheden te bepalen van de vrienden, die men
sedert lang kent, of wel de eigenschappen van lieden uit de
smalle gemeente, daartoe voor geld genoodigd, om op hunne
schedels knobbels te zoeken, al of niet zamenhangende met
geestelijke hoedanigheden van lieden, van wier inwendig bestaan
men niets weet en nooit iets weten zal.

Als jongeling heb ik deze leer in ernst opgevat en met het
boek van Garn in de hand vele schedels bestudeerd. Mijn
toenmalig brein kon zelden bevatten, wat Garn als zeer stellig
had aangegeven, en ik liet die studie los om de volgende re-
denen, die ik nog voor juist houd.

Moeten juist die deelen der hersenen, welke met zielshoe-
danigheden zamenhangen, door verhevenheden der hersenen
spreken ? De uitwendige deelen der hersenen zijn van zoodanigen
aard, dat een mensch er zelfs iets van missen kan (zooals soms
bij verwonding van het hoofd blijkt), zonder in eenig ver-
mogen iets te lijden. Juist de deelen der hersenen, die met
geestvermogens zamenhangen, zijn meer inwendig geplaatst,
en een uitwendig teeken daarvan op den schedel is dus niet te
wachten. Maar die beenige schedel is bij den eenen mensch
veel dikker dan bij den anderen, en op dezelfde plaats bij ver-
schillende menschen zeer verschillend in dikte; hoe kan dan
uitwendig op den schedel een meer of minder ontwikkeld deel
der hersenen ontdekt worden, soms diep in de hersenmassa ver-



224

borgen? Voorts-is het vet, dat onder de huid den schedel be-
dekt, bij onderscheiden menschen zeer verschillend in dikte ,
en verschilt ook de dikte der huid van den schedel: hoe kunnen
de vingertoppen fijngevoelig genoeg zijn, om door dit alles
heen, bovendien nog belemmerd door ecene groote hoeveelheid
haar, eene vyerhevenheid te ontdekken, die, zoo zij al groot
is, toch nog zeer klein moet genoemd worden ?

In algemeene trekken is de leer van Garw Jjuist, maar zij
laat niet toe, dat men haar in bijzonderheden toepasse. Hoe
meer de kleine hersenen ontwikkeld zijn in betrekking tot de
groote, des te dierlijker is de mensch; de kleine hersenen zijn
in het achterhoofd gelegen, en alzoo is eene meerdere ontwik-
keling van het onderste gedeelte van het achterhoofd veelal in
overeenstemming met een dierlijk bestaan van den mensch; de
achterhersenen zijn bij de dieren ten opzigte van de voorher-
senen bijzonder ontwikkeld, en bij den mensch is dit omge-
keerd. Wanneer dan bij den mensch de voorhersenen eene groote
mate van ontwikkeling hebben, kan dit getuigen van bijzondere
geestelijke vermogens, en zoo kan een voornitstekend en ver-
heven voorhoofd in het algemeen getuigen van gewigtige ziels-
vermogens: wie is er, die het niet weet?

Maar ook hier zijn bronnen van dwaling : kinderen, die in
geringe mate een waterhoofd hebben, kunnen daarvan herstel-
len en een groot voorhoofd behouden, zonder dat zij later bij-
zondere vermogens doen blijken; klierachtige kinderen zijn dik=-
werf met een zeer ontwikkelden schedel voorzien; ziekten der
hersenen kunnen den schedel grooter doen worden, zoodat zelfs
de verstandelijke vermogens dalen: en bovendien, al heeft een
mensch ook uitstekend ontwikkelde hersenen ontvangen, zoo
zijn geest niet wordt geoefend, kunnen de vermogens van dien
geest nog zeer middelmatig blijven. Hoe vele schedels spreken
ons toe als treffend gevormd, en hoe weinig ontwikkelde men-
schen treffen wij aan! De akker kan zeer vruchtbaar zijn, maar
Z00 er geen graan in geworpen wordt, oogst men daarvan geen
graan in overvloed.

5% Er zijn twee beroemde mannen geweest, die elk voor



225

zich een middel aan de hand hebben gedaan om de betrekke-
lijke verstandelijke vermogens van menschen en dieren te lee-
ren kennen. Het eene is van onzen beroemden landgenoot
Perrus Camper en geldt vooral den mensch. Hij trekt twee
lijnen, eene van de opening van het oor naar den hoek van
den neus, en eene andere langs het voorhoofd en den neus
tot aan denzelfden neushoek; deze twee lijnen vormen bij den
neus een hoek, en hoe grooter deze hoek is, des te grooter
zal de ontwikkeling bij den mensch zijn, althans zijne vatbaar-
heid tot ontwikkeling. Bij de dieren is deze hoek des te klei-
ner, naar mate zij lager staan in vermogens.

Deze regel is in het algemeen uitnemend, maar men kan er
zich niet op verlaten. Bij denzelfden mensch toch vindt men
den gelaatshock van Camper aan de regter- en aan de linker-
zijde soms zeer verschillend, en vele andere redenen maken,
dat hij van geene practische waarde is; bijv. iemand kan van
aanleg cen grooten gelaatshoek bekomen hebben en zich weinig
hebben geoefend, en een ander, die een kleinen gelaatshoek
heeft, kan zich door sterke inspanning tot eene aanzienlijke
hoogte verheyen hebben, zoodat hij verre boven den eersten
staat, maar daarom bekomt hij nog geen grooteren gelaatshoek,
Ik heb den gelaatshoek van duizenden gemeten, zonder dat zjj
het wisten, en moet verklaren, geen verband gevonden te heb-
ben tusschen de verstandelijke vermogens en de grootte van
dien hoek, tenzij ik bleef bij algemeenheden.

Het tweede middel is van Cuvier, die zeer juist heeft opge-
merkt, dat, naar mate de omvang van het gelaat grooter en die
van den schedel kleiner is, de verstandelijke vermogens minder
zijn. Deze onbetwistbare regel geldt ook voor den mensch, maar
ook slechts weder in het algemeen.

De regel, dien men gesteld heeft, dat de vermogens des te
aanzienlijker zijn, naar mate de hersenen meer omvang hebben
ten opzigte van het ligchaam, wordt door den olifant weder-
legd: diens ligchaam is zeer omvangrijk, terwijl zijne hersenen
klein zijn, en het dier is toch zeer intelligent. Bij den mensch,
wij zagen het reeds, mag een grootere omvang van den schedel

1. 15



niet dan bij uitzondering gehouden worden voor een teeken van
bijzondere ontwikkeling. Zou men echter een regel van kleine
schedels willen vaststellen, zoo zou men met meer grond mo-
gen beweren, dat zij met cene geringere mate van vatbaarheid
zamenhangen; maar ook aan dezen regel heeft men niet veel.

6% Ik kom nu tot waarneembare teckenen, waardoor een
overgang gevormd wordt tot de stoffelijk niet waarneembare:
teekenen, die geen mensch ontkennen kan, die integendeel
door elkeen in meerdere of mindere mate worden opgespoord
en gewaardeerd, om daaruit te besluiten tot geestelijke hoeda-
nigheden van onze natuurgenooten. Ik bedoel de trekken, die
de mensch in zijn gelaat vertoont. Men heeft die trekken be-
studeerd en er regels voor vastgesteld, en LavaTer staat hier-
in welligt bovenaan.

Laat ons ook hier omzigtig zijn, zooals in alle reeds vermel-
de en in alle nog te vermelden kenmerken van het inwendig
bestaan van een ander. De uitdrukking van het gelaat van den
mensch, de physionomie, dwingt ons te meer tot omzigtigheid,
omdat wij hierdoor niet slechts gemakkelijk gevoerd worden
tot het opmaken van een oordeel over eene hoedanigheid, maar
over het geheele karakter, dat is over alles te zamen, over
het goede en kwade, over den geheelen mensch, zooals hij is,
hetgeen men gewoon is door het woord karakter nit te drukken.

In het voorbijgaan zij gezegd, dat wij over karakterkunde
hier met geen woord handelen. Wij bepalen ons tot nederiger
bezigheid en handelen slechts met een woord over menschen-
kennis; wij bedoelen daarmede fragmenten van de wetenschap,
die den naam van karakterkunde verdient.

Het gelaat noemt men den spiegel der ziel. 1k zeg dit met u,
maar veroorloof mij toch eenige vragen. Kan elkeen maar voor
dien spiegel gaan staan, en is dat voldoende, om juist te zien
wat daarin wordt teruggekaatst? Of ben ik misschien blind of
heb ik welligt een ander gebrek aan mijne oogen, zoodat ik
niet of onvolkomen zie? Is er ook iets geplaatst tusschen den
spiegel en mijn oog, een gaas, een nevel of iets anders? Of
houd ik ook een groen of ecen geel of een rood glas voor mijn



227

oog? Of wel een bol glas, dat vergroot, of een hol glas, dat
verkleint? Of sta ik ook 2zd6 tegenover den spiegel, dat het
teruggekaatste licht mijn oog niet bereiken kan? Ik zou nog
veel meer kunnen vragen, maar het gevraagde is genoeg, om
ons omtrent de gelaatstrekken van onze evennaasten omzigtig
te doen zijn. Wie onzer is gelaatkundige, wie heeft zich daarin
voldoende geoefend, of begeven wij ons op deze gladde baan
zonder te weten wat wij doen? Welligt hebben wij nooit een
waarachtigen blik in ons zelven geslagen en gaan wij toch
lezen in het gelaat van anderen. En wiens waarheidszin is
groot genoeg, om zich te wagen aan eene zaak, waarin men
zeer ligt snood onregt plegen kan? Wie heeft er alle glazen
voor zijne oogen weggedaan, alle nevels? Of zijn wij niet allen
met gebreken behept, en maakt niet elk onzer gebreken ons
meer of min blind in het zien van dingen buiten ons? Stoort
onze eigenliefde ons niet zeer dikwerf in het zuiver waarnemen,
belet ons zoogenaamd belang ons niet menigmaal in het goed
zien, en is onze hoogmoed niet onze voortdurende vijand, die
ons bestookt, terwijl wij een blik slaan in den spiegel der ziel
van onzen evenmensch? In waarheid, het gelaat van onzen
evennaaste en hetgeen daarop te lezen staat is voor ons een
groote schat ter opbouwing of ter waarschuwing; maar wachten
wij ons duizendmaal, daarop een oordeel te vestigen, dat be-
slissend zijn zou, inzonderheid ten opzigte van hem, dien wij
door zijn gelaat meenen te leeren kennen.

Ten aanzien der gelaatstrekken van elken mensch moet voor-
eerst herinnerd worden, dat eene algemeene hoedanigheid van
een gelaat een aantal trekken onzigtbaar maken of verbergen
kan. Zoo is het bij zickelijke misvorming van zeer verschillen-
den aard: wie een oog verloren heeft, zoodat het goed zigt-
baar is, zal leedgevoel veroorzaken bij hem, die het ziet, en
de gelaatstrekken van den eencogige geraken hierdoor geheel
op den achtergrond; bij iemand, die zijn neus verloren heeft,
denkt men uitsluitend aan dat gemis; is de eene helft van het
aangezigt gezwollen, zoo trekt dit de aandacht en de andere
helft ziet men niet, Temand die, zonder een misvormd gelaat



228

te hebben, bepaald leelijk moet heeten, kan welligt alleen dic
leelijkheid doen spreken, en de ondeugendste, maar ook de
meest goedaardige mensch kan er achter schuilen. En wat groote
schoonheid aangaat, inzonderheid bij vrouwen: op een artistiek
schoon gelaat is niets anders te lezen dan schoonheid; elk ka-
rakter kan er achter verborgen zijn.

Voorts kan cen hoofdtrek van een mensch z66zeer op zijn
gelaat te lezen zijn, dat er niets meer op te lezen is dan die
¢éne trek: een groot krachtsgevoel kan zich op het gelaat uit-
drukken als heerschzucht en overmoed, en de mensch kan toch
gevoelig wezen voor het leed van anderen en in hooge mate
liefdadig; wie flaauwheid op zijn gelaat doet lezen, kan waar-
heidlievend zijn en hartelijk voor elk, die hem nadert.

Maar nog erger is het, dat tijdelijke gemoedstoestanden soms
aan het gelaat eene uitdrukking geven, die krachtig naar buiten
spreekt, terwijl die mensch welligt voor de eerste maal in zijn
leven in dien gemoedstoestand kwam. Iemand, die tijdelijk met
eene zaak bezig is, en dat doet spreken door ingetrokkenheid,
schijnt, wat hij welligt zeer zelden is. In waarheid: geen groo-
ter bezwaar voor de gelaatkunde dan dat men een mensch niet
als een voorwerp uit eene kast kan nemen en dat gelaat als
cen voorwerp kan bestuderen. Des ochtends vroeg verschijnen
wij, nadat wij het bed verlaten hebben, als slapers, met ge-
zwollen oogen en een gezwollen gelaat, en des avonds na zwa-
ren arbeid, terwijl wij naar rust verlangen, als fragen: de
vraag is dus, op welk uur van den dag men ons gelaat bestu-
deren moet. En hoe velen zijn er, die waarlijk goede menschen
zijn en door zeer kleine oorzaken voor zekeren tijd uit het
spoor geraken! Het is zoo, men kan dit aan hen zien en hen
dan plaatsen in de rij der bewegelijken; maar deze klasse zou
dan vrij groot worden, zoodat men aan de gelaatkunde niet
veel meer had.

Men kan de gelaatkunde alzoo gevoegelijk in twee deelen
splitsen: in de kennis der toestanden van het aangezigt, die
overeenkomen met doorgaande hoedanigheden van den mensch,
en ten andere in de kennis der teckenen, die op het gelaat



229

te lezen zijn tijdens wvoorbijgaande gemoedsbewegingen. Men
dwaalt, indien men meent, dat beide teekenen dezelfde zijn;
voorbijgaande gemoedsbewegingen, zoo zij op het gelaat spreken,
doen daarop dikwerf bet tegendeel verschijnen van hetgeen in
het gemoed omgaat, vergeleken met doorgaande trekken en
vaste neigingen. Zoo spreken verrassende aandoeningen, van
welken aard zij ook zijn mogen, bij goedhartigen veelal als ver-
legenheid, al zijn die aandoeningen ook soms toorn, sterke af-
keuring, enz. 1k meen, dat het groot bezwaar zou hebben cene
gelaatkunde bijeen te brengen, die betrekking heeft op voorbij-
gaande gemoedsbewegingen van menschen, welke overigens van
die bewegingen vrij zijn, en dat men hoogstens in staat zou
zijn, om daarin de algemeen bekende uitdrukkingen op te nemen
van vreugde en droefenis, van aangenaam en onaangenaam
van tevredenheid en onvoldaanheid, van goed- en afkeuring,
en andere soortgelijke algemeene toestanden, waarin elke mensch
telkens op zijne beurt gebragt wordt.

Wat de trekken aangaat, die van blijvenden aard zijn en
met gevestigde hoedanigheden van den mensch overeenstemmen,
ook met deze moet men omzigtig zijn. Het komt toch inderdaad
voor,  dat een mensch zich in den loop van het leven verbe-
tert in een gebrek, terwijl dit gebrek reeds op zijn gelaat is
uitgedrukt; die verbetering van het gebrek zal welligt nooit
den oorspronkelijken gelaatstrek geheel en al uitwisschen. Om-
gekeerd kan iemand zich ook later goede hoedanigheden eigen
maken, die hij vroeger niet had en die dus op zijn gelaat geen
teecken konden geven, toen dit nog jong en voor vervorming
vatbaar was,

Ten aanzien der gelaatkunde zelve verwijs ik naar Lavareg,
en verklaar mij niet slechts hierin ten eenen male onkundig,
maar ook onkundig in menschenkennis, op welke wijze dan
ook verkregen. lk =zal openhartig zeggen, hoe ik aan die on-
kunde gekomen ben. In mijne jeugd moest ik alle menschen
houden voor goed en was een oordeel over menschen mij niet
toegestaan. Ik eerbiedig volkomen het doel, waarmede mijj dit
is geleerd, maar onderwijl ging de tijd, waarin de eerste grond-



230

slagen moeten gelegd worden van menschenkennis, voor mij
voorbij. Later heb ik op zeer harde wijze geleerd, dat dit ge-
mis voor mij van zeer ernstigen aard was. Ik heb genoeg beste
menschen aangetroffen, die ik steeds als beste menschen heb
mogen begroeten; maar ik kan niet verbergen, dat ik zeer
veel teleurstelling ondervonden heb, en ik weet dit van niets
anders af te leiden, dan dat ik vooral in het gelaat niet dui-
delijk genoeg wist te lezen.

LavaTer ging in zijne gelaatkunde verder dan goed schijnt;
200 spreekt hij bijv. van een wijzen neus en teekent in zijn
boek werkelijk een neus zonder aangezigt, welke neus dan
cen wijze moet heeten. Ik heb wel gewenscht, dat een kundig
teekenaar aan zulk een neus eens een aangezigt teekenen zou
van een zeer onwijs mensch; ik twijfel niet, of de wijsheid van
den neus zou hierdoor op eenmaal verdwenen zijn.

Worrasrox (men kan het vinden in de Philosophical Trans-
actions) vroeg eens aan een beroemd schilder, waarom de oogen
van het eene portret den beschouwer aanzien en die van het
andere niet. De kunstenaar antwoordde, dat dit afhing van het
plaatsen van het licht in de oogen. Worrastox ontkende dit
en verzocht hem cen hoofd van eene jonge vrouw te teekenen,
wier oogen hemelwaarts waren gerigt en met de geheele uit-
drukking van eene biddende. Daarop verzocht hij hem een ander
vrouwenhoofd te teckenen, en wel van eene u schalks aanziende
jeugdige, zoodanig dat de omvang van het gelaat in beide tee-
keningen dezelfde was. Van de laatste teekening werd nu het
bovenste gedeelte afgeknipt tot onder de oogen, en het over-
blijvende, dat alzoo meus, mond, kin en wangen uitdrukte,
gelegd op het portret van de vrouw met naar boven geslagen
en ten hemel gerigte oogen. Het portret, dat nu te voorschijn
trad, was dat van de u schalks aanziende vrouw, en dezelfde
oogen, dic u hadden toegeschenen naar boven gerigt te zijn,
zagen u nu helder aan en trachtten u zelfs te doorzien. Derhalve
ligt het al of niet aanzien bij cen portret niet in de oogen, en
zelfs niet hetgeen wij gewoon zijn uitdrukking der oogen te
noemen. Mannen van de kunst hebben mij hiervan geen verkla-



231

ring kunnen geven, maar de zaak is gewigtig genoeg, om in
de gelaatkunde omzigtigheid te leeren, wanneer dezelfde oogen
cene biddende en eene schalksche unitdrukking geven in dezelfde
teekening, maar met een anderen neus, mond, kin, enz.

LavaTer beoordeelde de menschen naar een portret, zelfs
naar een silhouet. Het is mij bekend, dat men hem een silhouet
zond van een oud, braaf man en dat hij daarop antwoordde:
,dat is een dief”” Men lachte met de leer van Lavarter en
deelde het den ouden man mede, die daarop verklaarde, in
zijne jeugd zeer veel aanleg tot stelen gehad te hebben. Voor
ons, gewone menschen, is het het beste, om maar niet te
meenen, dat wij in de gelaatkunde groote vorderingen hebben
«remaal\t, men is zoo ligt onregtvaardig.

79, Er zijn nog andere dan de genoemde uitwendige t(‘c]\encn
wam'mt hoedanigheden der menschen blijken, bijv. stand, gang enz.
De trotsaard en de nederige, de man van karakter en de flaauw-
aard zijn veelal aan hun stand te onderscheiden ; hij, die snel
in zijne beweging is, is meestal ook voortvarend in zijne han-
delingen, terwijl hij, die zijne beenen voortsleept, dikwerf door
gewigtige omstandigheden nog niet voort te slepen is. De warme
handdruk doet den hartelijke kennen, en hem, die u twee vin-
gors toesteekt, kunt gij veilig geheel missen. Wie vroeg ten
bedde uit is, weet wat tijd beteekent: hij zal wat doen, wat
tot stand brengen. Zij, die bij voorkeur hunne linkerhand ge-
bruiken, zijn veelal linksche naturen; (het is niet waar, dat
het eenvoudig gewoonte zijn zou, aan de regterhand de voor-
keur te geven: zelfs geen ruwe volksstam wijkt er van afj de
linkerarm duldt niet de inspanning van den regter, omdat het
hart in de linkerborst gelegen is en bij beweging van den
linkerarm meer wordt aangedaan dan bij die van den regter).
Wie matig is in eten en drinken, is altijd wijzer dan de on-
matige; gulzigaards en veelvraten lijden zelden aan te groote
humaniteit, en dronkaards zijn steeds volkomen egoisten. Wie
zuinig is op zijn tijd, is ook zuinig op zijne bezittingen. Een-
voudigheid in kleeding verraadt eenvoudigheid van aard, en
opschik valt nooit in cen natuurlijk mensch; een man, die bij-



232

zonder werk van zijne kleederen maakt, is in eene gewigtige
betrekking nooit op zijne plaats. Onreinheid jegens zijn ligechaam
doet een zin spreken, die van orde en regelmaat, van juistheid
in denken en gevoelen, van teederheid in beschaving verre ver-
wijderd is; en is het eene vrouw, die aan onreinheid van lig-
chaam mank gaat, dan is het haar niet mogelijk heil rondom
zich te verspreiden. Onreinheid gaat altijd gepaard met orde-
loosheid; de deugd is dan ook in het wit gekleed. Zoo kan men
nog tal van uitwendige teekenen vinden, die inwendige toe-
standen doen spreken; maar altijd zij men omzigtig bij het op
maken van besluiten, want men kan kwade gewoonten overnemen
door kwade voorbeelden, zonder daarom mnog in het gebrek te
vervallen, dat door cen teeken wordt uitgedrukt.

8% Wij komen nu tot de geestelijke teekenen, waaruit ken-
nis van onze evennaasten kan worden verkregen. Hier staan
wij alweder op cen bodem, waarop wij ligt onregtvaardig kun-
nen worden. IHerhaalt zich cen zeker tecken van geestelijken
aard, bijv. eene uitdrukking in woorden, zoo kan men langza-
merhand regt bekomen, om daaruit tot eene hoedanigheid te be-
sluiten. Maar niet zelden vervalt men in de fout, én teeken,
bijv. déne uitdrukking in woorden, daartoe genoegzaam te achten ;
en de logica leert ons, dat uit &n geval te besluiten tot alle
andere eene groote fout is. Die fout is z06 algemeen, dat zij
een aanzienlijk deel van de zamenleving bederft: men wordt
geoordeeld en veroordeeld naar ééne enkele handeling, die
welligt geheel onschuldig kan zijn, of althans geene waarde ge-
noeg heeft om er zulke geduchte gevolgen uit af te leiden.
Hooren, zien en ziwijgen zijn dan ook voorschriften, die thans
in geene goede maatschappelijke opvoeding ontbreken, en die
voorschriften worden ons voorgehouden, als het hart ons niet
in de borst, maar op de tong zit, als wij niets anders kunnen
dan alles naar buiten brengen, wat er in ons leeft.

Om  onjuiste beoordeeling en onware veroordeeling te ont-
gaan zwijgt dan de wijze niet alleen, maar matigt hij zich ook
in zijne andere handelingen en tracht hij onjuisten schijn te
vermijden; daarmede is de natuurlijkheid dan verloren, geraakt



233

de eenvoudigheid op den achtergrond en verbergt men ligt, wat
eene hoofdzaak is. Die hoofdzaak kan uitnemend zijn, maar door
de omgevenden slechts niet verstaan worden, en zoo wordt het
reeds hierdoor in de zamenleving moeijelijk, om tot de kennis
te komen van de menschelijke naturen, die ons omgeven.

Daarbij komt eene' bron van bedekken van veel bedenkelijker
aard: men laakt ons om onze gebreken, men veroordeelt
ons zelfs daarom, en, zoo zij erg zijn, stoot men ons daarom
uit. Zoo wordt dan alle moeite aangewend, om niet alleen die
gebreken te verbergen, maar er zelfs eene soort van deugd
voor in de plaats te stellen.

Zucht naar voordeel, jagen naar eer en roem en grootheid
worden mede zooveel mogelijk bedekt en iets anders er voorin
de plaats gesteld; ja, zelfs het jagen naar groote ondeugden
wordt somtijds met den mantel der deugd omhangen. Den fijnsten
menschenkenner ontsnapt het menigmaal, en hij, die geen arg-
waan heeft, bespeurt er dikwerf niets van en kan er het slagt-
offer van worden.

In de eerste plaats treffen wij hier de beleefdheid aan, eene
hoedanigheid, die een besten grond kan hebben, maar dan toch
altijd liever /hartelijkheid en liefderijlcheid zou moeten heeten.
Die hoedanigheid kan echter louter vorm zijn zonder inhoud;
dan bedekt zij deugd en ondeugd en worden de beleefden aan
elkander gelijk als een troep soldaten, uniform gekleed en op
de maat marcherende en exercerende. Is beleefdheid wellevend-
heid (urbaniteit), dan is zij niet slechts een uitstekende vorm,
maar heeft zij ook eene groote waarde; doch hoe zelden ver-
schijnt beleefdheid alzoo! Zeer dikwerf is zij niets anders dan
gemaaktheid, optredende, zooals het op het oogenblik wordt
verlangd: de houding van den mensch is daarbij een weinig
gebogen, half als vriend en half als dienaar; het hoofd wendt
zich vriendelijk tot w, het gelaat is afgerond, de oogen zijn
een weinig verkleind en een zachte lach zweeft om den mond;
en uit dien mond spreken u liefelijke woorden toe met zachte,
aangename stem, naar den schrikverwekkenden regel van Tar-
LEYRAND: , La parole a été donnde a U'homme pour cacher sa pensée.”



234

Hij, die in de maatschappij, zooals die tegenwoordig bestaat,
zich menschenkenner waant, kan zeer waarschijnlijk door anderen,
die meenen daarin onkundig te zijn, bedrogen worden; overmoe-
dig te zijn is hier de eerste stap op den weg om dupe te wor-
den van dien overmoed. Het vermogen van sommige menschen
om te verbergen is schier grenzenloos, en ik zelf ben schier
in elke rigting in menschen, die ik goed meende te kennen, op
het onverwachtst teleurgesteld. Ik heb hier niet bijzonder het
oog op zaken, die mijn persoon betreffen; ik spreek van mijne
ondervinding van menschen, en ik twijfel niet, of elkeen, die
veel onder menschen verkeerd heeft, zal hetzelfde getuigen.
Twee vrienden, die jaren in de beste verhouding leefden, krijgen
cen verschil over eene kleine zaak en zijn daarna voor altijd
gescheiden; hebben die vrienden elkander gekend of niet? Een
eerlijke, die tot op een zandkorrel naauwgezet is en jaren al-
z00 heeft geleefd, kan zich onverwachts verrijken, mits hij zijne
eerlijkheid vaarwel zegge; eensklaps verlaat zijn genius hem en
hij begaat eene daad, waarvan hij v6ér vijf minuten geen denk-
beeld had. Ik zag des morgens ten elf ure een goedhartig man,
die in goede omstandigheden leefde en opgewekt en moedig was,
en hoorde hem met veel belangstelling spreken over een derden.
Zonder dat er aan iemand iets van eene reden is bekend gewor-
den, hing die man zich ten vier ure na den middag op. Inder-
daad, ik voor mij zal mij wel wachten, mij voor een menschen-
kenner uit fe geven.

En waarom is dit alles alzoo? Het antwoord ligt voor de hand.
Er zijn zeer weinig vaste naturen; de meeste menschen leven
van oogenblik tot oogenblik en weten zelven niet, wie zij over
een uur zullen ziin. Onze tijd duldt zelfs geen karakters, voert
strijd tegen de vastheid en heeft het reeds zoover gebragt, dat
het woord beginselen niet meer gebruikt wordt voor grondslagen
van ons leven, maar voor regelen, die elkeen tijdelijk inrigt naar
zijn beste weten voor hetgeen hij te doen en te laten heeft. Gij
kunt het hooren, zoo dikwerf gij slechts naar de taal van den
dag gelieft te luisteren.

Van een weerhaan valt niets anders te zoggen, dan dat hij



235

een weerhaan is, en van een mensch, die telkens verandert, gaan
teekenen genoeg uit, om tot den regel te komen, dat hij leeft
zonder beginselen.

Er blijft ons dus nog over te handelen over de zedelijke ken-
merken van karakters, ook van overheerschende hoedanigheden
van den mensch.

Bestaan daarvoor zulke teekenen? Beroemde natuuronderzoe-
kers, vooral Cuvier en Broxayiart, hebben uit één of eenige
weinige beenderen van een dier der voorwereld een geheel maak-
sel weten op te bouwen, en het ex ungue leonem is genoeg be-
kend: wie een nagel van een leeuw ziet, weet, dat deze behoort
tot een geducht dier. Zijn er zoo ook niet zedelijke kenmerken
voor menschen van karakter, dat is voor dezulken, wier zede-
lijke natuur in het algemeen op krachtige grondslagen is opge-
trokken? of zijn er niet zulke teekenen voor sterk uitkomende
hoedanigheden van menschen? Burrox heeft gezegd: le style
c'est Uhomme, hetgeen dus beteekent, dat men uit de wijze van
schrijven den geheelen mensch kan kennen. Dat zou dan in elk
geval slechts dienen voor menschen, die schrijven kunnen, en
met name voor hen, bij wie van etijl meer of min sprake kan
zijn, maar het aantal van deze is gering. Burrox was een voor-
treffelijk schrijver, en dat zal hem er wel toe gebragt hebben
om den stijl tot maat van den mensch te nemen. Een balmees-
ter van koning Lopewwk van Holland beoordeelde de fatsoen-
lijkheid der menschen, naar mate zij al of niet overeenkomstig
de regelen der danskunst zich bogen bij het komen in een salon.
Maten zijn er genoeg aan de hand gegeven, maar ik geloof, dat
in deze aangelegenheid bij voorkeur de regel geldt: experientia
rerum magistra.

Zeker zijn er sprekende teekenen van edelaardigheid, die op
eenmaal afdoende zijn en die, hoe overigens de mensch ook
moge schijnen, voor hem getuigen als eene beste natuur. Daar-
toe behooren: met voorbijzien van eigen leven zich in het water
werpen, of in een brandend gebouw doordringen, of zich voor
een ander opofferen, om het leven van een natuurgenoot te red-
den. Is er grootheid onder de menschen, dan zijn zij, die 266



236

doen, groot. Voorts het sterven voor een beginsel en dus ook
het voorafgaand krachtig strijden daarvoor; noem vrij degenen,
die juichend voor hun geloof ten brandstapel gestegen zijn, dwee-
pers: ik noem hen helden. Vervolgens voortdurende en liefde-
rijke zorg voor weduwen, weezen en zieken, met besparing van
uitgaven voor eigen persoon, alleen het doel yoor oogen hou-
dende. De echte philanthropie teekent den geheelen mensch als
echt; hij kan nog zijne gebreken hebben, maar een mensch is
hij zeker. Waarachtige godsvrucht, van allen schijn ontdaan, ne-
derigheid, warmte voor groote en goede dingen zijn zoovele
teckenen van echtheid. Ook eerlijkheid en goede trouw, een-
voudigheid en natuurlijkheid zijn getuigen van veel goeds. Op-
regte vriendschap maakt ons gelukkig, omdat zij ons een goed
mensch ter zijde geeft, en waarachtige liefde, ofschoon op aarde
niet overvloedig gezaaid, doet de bestheid van een mensch tot
ons spreken. Aan teekenen onthreekt het niet, maar men zij toch
hier niet te snel, opdat men zich voor teleurstelling wachto.
Bovendien wordt de waarachtigheid van hetgeen best is toch
nooit gekend, dan na breedere kennisneming; inzonderheid zij
dit aan goedhartige naturen aanbevolen, die alles voor goud
houden wat er blinkt. Wat schade ook, dat men een weinig
uitstelt, om een best mensch voor best te houden, totdat men
de volkomen overtuiging heeft, dat hij zoo is. Dit is oneindig
beter, dan na bekomen teleurstelling iemand, die niet zoo ver-
werpelijk is, los te laten, omdat men zijne verwachting te hoog
gespannen had. Aan jonge menschen vooral is het dringend aan
te raden, langzaam voort te gaan in het kweeken van achting
of genegenheid, want zij kennen de menschen niet en zij kennen
zich zelven niet. In elk goval is teleurstelling hierin eigen schuld.

En wat zal ik nu zeggen van de keerzijde van ons menschen ?
Zijn er ook teekenen, waardoor men onderscheiden kan den
goddelooze, den gewetenlooze, den gierigaard, den woekeraar,
den dronkaard, den leugenaar, den lasteraar, enz.? Hij, die
zulke menschen niet van nabij ontmoet heeft, kent ze niet en
kan niet zien wie zij zijn; een toetssteen voor deze toestanden
is er niet, en daar het ongeoorloofd is in iemand een gebrek



237

te veronderstellen, waarvan het bestaan niet bewezen is, daar
het ook ongeoorloofd is, hierin op het oordeel van anderen af
te gaan, zoo blijft ons niets anders over dan te wachten, tot-
dat het opmaken van een waar besluit ons door eigen onder-
vinding is toegestaan.

Schichtig te zijn en mogelijk bezwaar te zien van de zijde
van onze evenmenschen doodt alle natuurlijkheid en eenvoudig-
heid en verpest het leven, maar maakt ons ook zeer dikwerf
op snoode wijze onregtvaardig; hoe smaakt het u en mij, zoo
men ons verdenkt van eene fout, die wij niet hebben? Der-
halve geene omzigtigheid, maar voorzigtigheid; een weinig af-
wachten en bij volle goedhartigheid een weinig wijsheid. Zamelt
men dan, zooals men doet, nu en dan min gunstige ervaring,
dan bedenke men, dat men zelf evenmin volmaakt is; men
worde dan nog een weinig omzigtiger. En blijkt het, helaas,
dat wij ons ten eenen male bedrogen hebben, dan wachte men
zich zoo veel noodig en onttrekke men zich des noods geheel,
maar men late altijd de vraag onbeslist, of iemand, die eene
fout begaat, een gebrek heeft, en zoo zijn gebrek bij u bewezen
is, of hij schuld heeft, of hij de oorzaak is van zijn gebrek,
dan wel of omstandigheden hem geheel of gedeeltelijk daartoe
hebben gebragt.

Ik voor mij heb er nooit iets in gevonden, om eene zedelijke
scheiding aan te nemen, zoo mij die werd toegedacht; maar ik

ben geen stap verder gegaan. Wie zich van mij scheidt — ik
heb mij nooit van iemand gescheiden — kan welligt alzoo ge-

lukkiger en beter leven, dan met mij in vriendschap of in
welke verhouding ook. Keert hij terug, zoo moet van het oude
weder iets hersteld worden; maar volhardt hij, zoo ga elk zijn
weg. Doch niemand voede in zijn gemoed zelfs het geringste
tegen den verloren vriend, dat hij niet zou mogen vernemen.

Wie regtvaardig is, erkent, dat de som van het goede, het-
welk ons van menschen gewordt, zoo groot is, dat al het
andere daarbij wegvalt; wie zich beklaagt over de menschen,
vergeet daarbij, dat hij zelf in hooge mate gebrekkig is. Daar-
mede kan zeer wel zamengaan, dat men knollen niet houdt



238

voor citroenen, en dat men, waar het pas geeft, zegt: Jlappéle
un chat un chat.

Eéne opmerking nog ten slotte. Ik geloof, dat wij ons in de
tegenwoordige maatschappij veel te veel met menschen bezig-
houden en met veel te veel menschen. Do maatschappij is te
zamengesteld ; wij kunnen wel den invloed van onze evennaasten
niet missen, maar onze natuur is niet breed genoeg om aan
z00 velen een deel van ons hart toe te kennen, als de tegen-
woordige maatschappij dit schijnt te eischen. Doch er is nog
iets van meer gewigt: door zooveel met menschen te leven,
leven wij minder met God en blijven wij alzoo vreemdelingen
voor ons zelven, terwijl wij bovendien onze beste krachten
welligt niet tot ontwikkeling brengen.



DE LEUGEN IS HET BEGIN VAN
ALLE KWAAD.

Het woord kwaad wordt in velerlei beteekenis opgevat. Hier
noemen wij kwaad: met bewustzijn en met opzet afwijken van
de norm, van de natuur der dingen, in denken, gevoelen, willen,
handelen, of het goede nalaten en verzuimen, zoodat er stoornis
ontstaat. Voor norm of natuur der dingen hadden wij kunnen
schrijven: Gods wil; maar daar een sophist kan vragen, hoe
Gods wil is en hoe men dien kan leeren kennen, hebben wij
het woord norm, regelinaat of natuwr der dingen gebruikt.
Trouwens, aan den sophist zouden wij op zijne vraag ten ant-
woord kunnen geven: raadpleeg uw geweten, de inspiratién
van uw natuurlijk bewustzijn (evidentiae) en de ervaring, en gij
zult Gods wil leeren kennen, die dan tevens zal zamenvallen
met de natuur der dingen.

Wat niet met bewustheid en niet met opzet geschiedt, al
heeft het ook schadelijke gevolgen, mag geen kwaad heeten.
700 is een dier niet in staat kwaad te doen; zoo zijn de han-
delingen van krankzinnigen, in krankzinnigheid gepleegd, al
zijn zij ook nog zoo schadelijk, geen kwaad; zoo kan een kind,
cen onnoozele, een dronkaard, een ijlende zeer tegen de natuur
der dingen handelen, zonder daarom kwaad te doen.

Eene gedachte, een gevoelen, dat niet naar de regelmaat



240

is en met opzet wordt aangehouden om van die regelmaat
af te wijken, al komt het niet tot handelen, is kwaad, wan-
neer waarlijk het opzet was, stoornis in de regelmaat aan
te brengen. Tot die stoornissen behooren dikwerf Jjokkernijen ,
zoogenaamde aardigheden of kleine plagerijen; het opzet is
hier niet te storen en de gegeven bepaling sluit deze en andere
onschuldige afwijkingen buiten. Maar die stoornis te willen met
het doel om te storen is kwaad, al blijft de handeling ook uit,
en eene handeling mag dan alleen kwaad genoemd worden, wan-
neer zij in de natuur der dingen eene stoornis verwekt, die met
bewustheid en opzet is gewild.

Maar, vraagt gij, waarom zooveel omhaal van woorden en
het niet eenvoudig aan het geweten overgelaten, om te bepalen
of iets kwaad is of niet? Geen enkel onzer vermogens, ook wiet
het beste, verdient onbepaald vertrowwen , omdat het, zij het dan
ook niet steeds in hooge mate, altijd gebreklkig is; elk vermogen
is eenzijdig en maakt ons eenzijdig, zoodat wij, om waarachtiy
te zijn, de getuigenis van meer dan én vermogen behoeven. Deze
waarheid, door ons, helaas, zoo dikwerf voorbijgezien, verdient
ons geheele leven door de grootste behartiging. Ons geweten,
zeker eene onzer meest treffende hoedanigheden, kan ziekelijk
gevoelig en kan ook stomp zijn; het maakt op den gestelden
regel geene uitzondering. Door opvoeding en voorbeeld kan het
geweten ziekelijk gevoelig worden, en bij brave maar vreesach-
tige naturen geschiedt dit ligtelijk, zoodat zij voor kwaad hou-
den, wat in het geheel geen kwaad is. Men kan aan een kind
alles leeren, en het is genoeg bekend, hoe in sommige kerkge-
nootschappen afwijkingen van door menschen gegeven yoor-
schriften voor kwaad worden gehouden.

Maar het geweten kan ook afgestompt worden door gewoonte,
door overgave aan kwaad, door herhaalde dronkenschap. Juist
de afstomping van het geweten is de reden, waarom her-
haalde dronkenschap de pest is; zij verdierlijkt den mensch.
Overmatig eten leidt, zij het dan ook oneindig minder, tot
hetzelfde rampzalige gevolg. Ook het zich slaafs overgeven aan
andere verkeerde neigingen doodt het geweten en doet den



241

mensch het dier naderen; elke passie is eene slavernij, het woord
passie leert het ons dadelijk. Het verkeeren in scherpe en on-
redelijke toestanden doodt het geweten. Ielaas! al omgeeft ons
ook eene goede wereld, zoo kunnen wij toch door een niet goed
inwendig leven te leiden ons geweten in slaap brengen. Tk noem
hier in de eerste plaats onze eigenliefde, onzen eigenwaan, onzen
hoogmoed, drie furién, die ons nooit verlaten, en ons zeer dik-
werf aanblazen en aanzetten tot verkeerde dingen, zoo het niet
tot handelen komt, dan toch tot verkeerd denken en verkeerd
gevoelen. Wij maken ons in eigen oogen veelal veel beter dan
wij zijn en kunnen veelal de gedachte niet verdragen, dat wij
met zooveel verkeerdheden opgevuld zijn. En dat daardoor het
geweten in dezelfde mate in slaap wordt gesust, wie is er, die
het niet weet?

Het rein houden van het geweten is dan ook ten allen tijde
erkend als de moeijelijkste onzer oefeningen, maar evenzeer als
de meest pligtmatige. Ware ons geweten zuiver, gezond, waar-
haidlievend , zoo zouden wij daaraan alleen te vragen hebben,
of iets kwaad ware of niet, en het antwoord zou heslissend zijn.

Na deze onvermijdelijke toelichting willen wij de waarheid
der woorden nader in overweging nemen: de leugen is het begin
(de grond, het principium) van alle kweaad,

Het zon voldoende zijn, om deze woorden te verstaan, wan-
neer wij ons herinnerden, daf er geen kwaad bestaan zou,
indien er enkel waarheid leefde onder de menschen. Ik zeg:
onder de menschen, want wij kennen geen ander kwaad dan
hetgeen door menschen gedaan wordt; geen ander wezen ken-
nen wij, dat tot kwaad in staat is; het is onze natuur, die
kwaad kan scheppen, en wel ten gevolge van onzen vrijen wil,
Wij kunnen kiezen in ontelbare gevallen van het leven; is die
keuze overeenkomstig Gods wil, wat ik hierboven ook genoemd
heb de natuuwr der dingen of de norm, zoo zijn wij in de waar-
heid, en in de waarheid kan geen kwaad gelegen zijn.

In de waarheid: er wordt hier gehandeld over pr waarheid,
dat is de diepste grond van hetgeen bestaat, waarvoor wij eene
nitspraak hebben, die even verheven als waarachtig is, in de

11, 16



242

woorden: God is de waarheid. In Hem is gegrondvest het
eeuwige, het heilige, het onveranderlijke, al wat beginsel ge-
noemd wordt; voorts al wat door Hem is geordend, naar on-
overtroffen regelmaat, in de geestelijke en de stoffelijke wereld,
dus ook in het denken, gevoelen en handelen van ons menschen
naar die regelen. Dit laatste heb ik dan genoemd: de natuur
der dingen of de norm.

Is het niet duidelijk, dat, zoo er enkel waarheid op aarde
leefde, er geen kwaad op aarde hestaan zou? Is het niet dui-
delijk, dat, zoo wij in ons denken, gevoelen en handelen alleen
de waarachtige natuur der dingen, dat is Gods wil volgden,
wij enkel goed zouden doen en het kwaad ons onbekend zou
zijn? Maar dan is ook de regel volkomen toegelicht: de leugen
is let begin van alle kwaad.

Ja, het cene kwaad brengt het andere voort, maar het begin,
de grond, is steeds do leugen, en ofschoon dit unit het yoor-
gaande genoegzaam blijkt, zoo willen wij toch uit dit oogpunt
het kwaad nog een weinig van naderbij bezien.

Er zijn drie rigfingen, waarin wij kwaad kunnen doen: tegen
onzen God, tegen onze evennaasten en tegen ons zelven. De
grond van dit kwaad is altijd de leugen, en zeer dikwerf brengt
dezelfde leugen kwaad in alle drie deze rigtingen voort. Iet
zou een hoogst belangrijk onderwerp zijn, dit grondig en uit-
voerig te ontwikkelen, maar wij willen ons bij blikken bepalen.

a. De minst slechte leugen is wel de leugen om bestwil, ten
nutte van anderen gepleegd; maar het is een leugen, en wie
haar pleegt, wijkt van de waarheid af, en daartoe heeft niemand
het regt, onder geenerlei omstandigheid. Ook heiligt het doel
nooit het middel, en elke lengen om bestwil is derhalve in ha-
ren grond kwaad. Het moge een zegen zijn voor het mensch-
dom, indien cen bloeddorstige tiran door een sluipmoordenaar
wordt gedood: de sluipmoordenaar is een misdadiger, want de
waarheid is, dat hij geenerlei regt had om den tiran het leven
te benemen. Zoo is dan een leugen om bestwil, al is overigens
de bedoeling ook goed, als daad altijd kwaad. Ik heb ook nooit
verstaan, dat er omstandigheden kunnen zijn, die een leugen om



243

bestwil zouden vorderen; door langzaam voort te gaan en, door
zwijgen, de waarheid te doen spreken, kan men elke leugen om
bestwil ontberen. Ik neem het geval, dat een zieke, die zeker
sterven moet, aan den geneesheer vraagt, wat hij van zijn toe-
stand denkt. Voor dat geval heb ik zelf dikwerf gestaan;nooit
heb ik gelogen, maar ook nooit den dood aangekondigd ; woor-
den als: wij moeten altijd moed houden, hoe het ook ga; of:
wij menschen hebben zoo weinig zekerheid; of: laat ons met
vertrouwen de toekomst ingaan; of: bij God zijn alle dingen
mogelijk, en dergelijke uitdrukkingen, met wijsheid gekozen, zijn
altijd voldoende. Van een leugen om bestwil heb ik nooit anders
dan nadeel gezien.

Eene onuitsprekelijke bron van kwaad in ons is onze eigen-
liefde. Zij kan de meest woedende gedaante aannemen en tot
de schromelijkste gevolgen leiden; maar zij kan zich ook zeer
liefelijlc vertoonen en zelfs den schijn van deugd aannemen, ter-
wijl zij toch in waarheid een vergif is voor ons zelven en voor
anderen. Eene betamelijke zorg voor ons zelven is ons niet alleen
toegestaan, maar wordt van ons geeischt; doch meer is kwaad.
Alle kwaad, dat uit deze bron ontstaat, is gevolg van ééne
enkele leugen, namelijk: dat de eene mensch in het oog van
Giod meer zou zijn dan de andere. En of ons al wordt toege-
roepen: heb wwen naaste lief als w zelven, wij liegen maar too
en houden ons voor, dat dit voorschrift niet in den striktsten
zin moet opgevat worden. Zoo liegen wij dan onophoudelijk,
wanneer wij aan onze evennaasten, die behoeftig zijn, niet iets
geven om hun mnood te lenigen; zoo liegen wij voortdurend,
wanneer wij niet trachten het heil van hen, die ons omgeven,
evenzeer te bevorderen als dat van ons zelven, wanneer wij niet
vriendelijk, niet goedwillig jegens hen zijn; wanneer wij hen
ligtvaardig beoordeelen en veroordeelen, gelijk wij zoo dikwerf
doen; wanneer wij hun kwade bedoelingen toeschrijven, waarvan
wij niets weten; wanneer wij hen wantrouwen ; wanneer wij hen
niet behoorlijk inlichten, waar het onze pligt is; wanneer wij
iets aan hen ontnemen, dat hun toekomf; wanneer wij hun
goeden naam bezoedelen, hen minachten of haten; wanneer wij



244

boos opzet tegen hen smeden; wanneer wij...... Maar wie
weet het niet, dat deze rampzalige recks nog in het oneindige
zou kunnen worden gerckt, en dat het woord moord het slot-
woord van deze lijst zou zijn? Leugen, enkel leugen is de grond
van al deze rampzaligheid, en zoo wij Christenen genoeg waren,
om te verstaan: heb wwen naasten lief als u zelven, wie weet
niet, dat dan al die ellende van de aarde zou verdwijnen
als de sneeuw voor de lentezon? Maar wij verstaan die woorden
niet; wij hooren ze wel uitspreken en spreken ze ook zelven
wel uit, maar wverstaan er geen woord van. Onze eigenliefde
fluistert ons voortdurend de leugen in, dat die woorden wel
in het algemeen waar zijn, maar door elk naar eigen zienswijze
mogen worden toegepast.

Nemen wij uit die akelige daar genoemde reeks een voorbeeld,
namelijk den laster. Dat de lasteraar van top tot teen een
leugenaar is, behoeft geen betoog, maar ik vraag u, of niet
ook hij zijne verontschuldiging inbrengt; of hij niet te eeniger
tijd door u eene vermeende kwetsing heeft ondergaan, die hem
in zijne oogen het regt geeft, om nu ook u eene kleine kwetsing
toe te brengen, naar den leugenachtigen regel: oog om oog en
tand om tand. Een leugen, zeg ik, zooals alle vijandschap leugen
is; want is er een oog of een tand op onregtvaardige wijze
verloren gegaan, dan is het een leugen, dat daarom nogmaals
een oog of een tand zou moeten verloren gaan.

Alle vijandschap onder de menschen heeft zijn grond in niets
anders dan in lengen, want wij zijn allen kinderen van éénen
Vader en allen tot onsterfelijkheid geschapen.

b. Het kwaad, dat cen mensch tegen zich zelven begaat,
wordt veelal eene bron van onheil voor anderen. Maar ik wil
hier ecen oogenblik verwijlen bij zulk kwaad, dat in de eerste
plaats den persoon ftreft, die het bedrijft. Is onreinheid niet
cen leugen, of eischt de natuur der dingen, dat zij met vuil
bedekt zijn? Zijn luiheid en vadsigheid geen leugen, of hebben
wij ons leven ontvangen als eene gave, om het nuttig te be-
steden? Is een veelvraat, een gulzigaard niet een leugenaar,
of konden niet anderen gevoed worden met hetgeen hij te veel



245

gebruikt, waardoor hij aan het dier gelijk wordt? Zoo liegt
hij dan in twee opzigten. Is hij, die een slaaf van zijne lusten
wordt, niet in vele opzigten een leugenaar en bedrieger? Of
welke neiging kan hij botvieren, zonder dat hij op de eene of
andere wijze de waarheid te kort doet? En bijzondere zucht
naar eer of roem of grootheid, wat is zij anders dan lengen?
evenals zelfverheffing is zij leugen in volle mate, maar boven-
dien is zij leugen, omdat men onregtmatig anderen voorbij wil
streven, die welligt veel hooger staan.

¢. Eindeljjk het kwaad, dat wij bedrijven tegen onzen Schepper :
gemis aan vertrouwen, aan liefle en aan eerbied; overmoed
ontevredenheid, ondankbaarheid, en duizend dingen meer, zijn
zij niet elk voor zich geworteld in de leugen? Ik neem alleen
ondankbaarheid en vraag u, of niet elke ondankbaarheid een
lengen is?

In waarheid: de leugen is het begin van alle kwaad ; zij maakt
ons tot een slaaf; zij verblindt en verstompt ons. Volkomen
waarachtig zijn dan ook de woorden: de waarheid zal w vrij .
mnaken.

Elk betoog is hier overbodig, indien men overweegt, datde
leugen tegenover godsdienst staat als vuur tegenover water;
met leugen vereenigt zich geen spoor van godsdienst, en des
te minder, naar mate zij meer ontwikkeld is. Maar met de
lengen vereenigt zich ook geen spoor van zedelijkheid of van
beschaving, geen regt, geen ware wetenschap, geen zuivere
kunst: zij is als een verterend vuur, dat al het goede verdelgt,
dat zij op haren weg ontmoet. Zoo is het dan verstaanbaar, dat
zij, die aan den duivel een persoonlijk bestaan hebben toegekend,
dien duivel hebben genoemd een leugenaar van den beginne,

Inderdaad, die leugenaar is een duivel, en die duivel is een
leugenaar; helaas, niet buiten ons, maar in ons: wij zijn die
duivel zelf, en des te meer, naar mate wij ons meer aan de
leugen overgeven. Erkennen wij het volmondig en opregt en
openbaar, dat de lengen onze woedende vijand is en dat nie-
mand onzer, ook niet de beste, er genoeg tegen waakt.

Maar wat valt er te waken tegen een vijand, die ons reeds



246

in meerdere of mindere mate overmeesterd heeft? Wat baat
het te staan op de bres, des noods tot de tanden gewapend,
wanneer de vijand reeds lang door de bres gedrongen en zich
in de veste genesteld heeft? Of waar het geneesmiddel te vin-
den, dat den voortwoedenden kanker stuit en gezondheid daar-
voor in de plaats stelt?

IJdele pogingen! Zoo de leugen eenmaal den mensch be-
heerseht, is hij verloren. Het is zoo voordeelig te liegen; men
kan er zooveel afkeuring en zelfs straf mede ontgaan; men
kan haar in de plaats stellen van velerlei deugden en in haar
gewaad goede sier maken. Daarbij dan die tweede natuur, de
gewoonte, die het afleggen van elke hoedanigheid zoo moeijelijk
maakt! Wie weet het niet, dat geen vijand den mensch moeije-
lijker loslaat dan de leugen? En dan de afstomping voor de
waarheid, die van de leugen een onmiddellijk gevolg is, de
onverschiligheid voor de waarheid, omdat men haar niet lief
heeft! In waarheid, van elk ander gebrek schijnt de mensch
nog genezen te kunnen worden, maar de leugen volkomen af
te leggen, indien men haar eenmaal lief heeft gekregen, schijnt
onmogelijk.

Wie de waarheid opregt wil erkennen, zal dan ook verklaren,
dat het bestrijden van de leugen in en om zich het beste werk
is, dat men doen kan, omdat men tot niets goeds in staat is,
200 men een leugenaar is. En als noodwendig gevolg vloeit
hieruit voort, dat het bestrijden van leugen de alpha en de
omega behoort te zijn. De cerste leugen, die post vat in het
kind, is eene kiem van verderf, dat zich zelf niet stuit, maar
voortwoekert, indien het niet gestuit wordt. Waar dit verstaan
en als een draad door het geheele stelsel van opvoeding ge-
weven zou worden, waar de leugen eene schande is en de
leugenaar wordt veracht, naar mate hij liegt, daar zijn menschen
denkbaar, die wat worden kunnen, en daar is eene maatschappii
mogelijk, waarin het eene weldaad is te mogen leven.

Of onze maatschappij aan die voorwaarde voldoet en of elk
onzer daartoe het zijne bijdraagt, moge elk voor zich beantwoorden.



DE WAARHEID.

Wanneer het ijs uit de wateren verdwenen en de sneeuw ge-
smolten is, begint de landman eerst zijn grond te bearbeiden
en er zaad in te brengen; later hoopt hij, dat milde regens
en de koesterende zon dat zaad tot wasdom zullen brengen,
en als die wasdom voltooid is, dan eerst is het tijd om te
maaijen en vruchten te verzamelen.

Geen leugen in eigen hart, geen leugen op aarde, is nog
niets meer dan geen kwaad. Goed moet er gezaaid worden,
goed moet er groeijen en ontwikkeld worden, en wat goed is,
moet in overvloedige vruchten worden verzameld.

Ziedaar ecene geheel andere zijde. Tusschen kwaad en goed
ligt hetgeen onverschillig is, hetgeen geen zedelijke waarde
heeft; het moge een bestaan hebben en in de schakel der din-
gen zelfs niet gemist kunnen worden, maar het leeft niet, het
groeit niet en het werpt geen vruchten af. De bestemming der
aarde is niet, om als majestueuze bol jaarlijks den weg in eene
ellips om de zon te doorloopen, of om in elk etmaal om hare
as te wentelen: dat zijn middelen voor een grootscher doel.
Daardoor wordt leven onderhouden op de planeet, en tot het-
geen daar leeft behooren ook redelijke wezens, die weten wat
waarheid is, en wier bestemming het is, die waarheid vurig



248

lief te hebben, haar te kweeken en te koesteren en tot in het
oneindige tot ontwikkeling te brengen.

Die waarheid is van het goede onafscheidelijk, en wederkeerig
kunnen wij ons het goede niet denken zonder het ware. Zij
zijn beiden God zelf, dat is, wij kunnen ons dat Hooge Wezen
niet voorstellen, of wij denken onmiddellijk aan volmaakte waar-
heid en aan volmaakte goedheid. Gebruiken wij in het volgende
alleen het woord waarheid, dan zal wel niemand nalaten, om
daarbij tevens aan goedheid te denken.

Die waarheid te koesteren is dan in de eerste plaats een
ridderlijk strijden tegen den vijand van ons geslacht, dien wij
hierboven hebben geteekend. Door waarheidsliefde in ons te
kweeken verstuift de leugen als kaf voor den wind. Waar
waarheid is, is leugen ondenkbaar, en ziedaar reeds een schoon
gevolg van haar bestaan.

Maar zij is oneindig meer: zij stemt ons telkens tot nieuwe
waarheid en altijd tot het goede; zij verwarmt ons hart en is
een licht op ons pad. Zoo wij slechts willen, staat zij ons nabij ;
zij raadt en helpt ons altijd en spreekt ons moed in; heb mij
lief en ik zal w vrij maken, fluistert zij ons voortdurend in.
Zij geeft tevredenheid en opgewektheid, gezondheid en vreugde,
ook te midden van veel leed, want zij maakt ons in waarheid
vrij. Hebben wij geen overvloed, zij roept ons toe, dat wij
toch geen gebrek hebben, en hebben wij gebrek, dan herinnert
zij ons aan vroegere dagen van voorspoed, of zij wijst ons op
cene toekomst, die beter zijn zal. Zijn wij zick of in gevaar,
of worden zij, die wij liefhebben, door rampen bedreigd, zoo
roept zij ons toe: God regeert. Miskent men ons, veroordeelt
of mishandelt men ons onregtvaardig, zoo zegt zij tot ons: gij
weet acel, dat dit alles onjuist is. Er is geene omstandigheid
in het ]LVLII, waarin de waarheid ons niet als een genius ter
zijde staat, zoodat, zelfs indien de aarde onder onze voeten
wegzinkt; zij nog (Ll!ll‘ is, om ons toe te roepen: gij zijt on-
sterfelijk.

Welke gestalte kan er liefelijker voor ons optreden? En wat
ik hier noemde is nog slechts eene flaauwe schets van haar



-249

verheven bestaan. Zij waarschuwt ons het geheele leven door,
200 wij slechts willen; zij behoedt ons voor dwalingen, voor
misstappen, voor onheilen; zij misleidt ons nooit, maar geeft
ons altoos den regten en kortsten weg. En wat zullen wij van
haar zeggen, als zij optreedt in den vorm van liefde, die ons
met zachte hand naar het goede leidt?

Die waarheid verdient gekweekt, gekoesterd en in het hart
gedragen te worden, want zonder haar zouden wij eigentlijk
geene redelijke wezens zijn. Te weten dat er waarheid is, te
doorgronden wat waarheid is, die waarheid te doen leven op
aarde en in de eerste plaats in ons eigen hart, haar op te
sporen waar wij haar vinden, en voor haar alles over te hebben,
tot zelfs ons eigen leven: dat is het wat ons mandaat inhoudt
hier beneden. God heeft ons tot dragers van de waarheid ver-
heven, en wil, dat wij haar planten zullen, waar en hoe wij
ook bestaan,

In de eerste plaats in het rijk der godsdienst en in de wereld
van het goede. Geen stap zouden wij hier kunnen doen, zonder
te weten wat waarheid is, en dat de waarheid het hoogste
goed is. Of hoe kan er grooter gelukstaat voor den mensch
zijn, dan wanneer hij leeft met zijn Schepper, in wien de waar-
heid gegrondvest is? Zoo is dan alle godsdienst beoefening van
waarheid, maar zoo is dan ook beoefening van waarheid kwee-
king van haar en bevordering van liefde tot haar, of godsdienst
of daaraan grenzende. Uitbreiding van het rijk der waarheid
is den mensch door God opgelegd, en wij dienen dus onzen
God altoos, wanneer wij aan de uitbreiding van dat rijk met
hart en ziel arbeiden.

Hier opent zich voor ons oog een onafzienbaar veld. Het
uitbreiden van  kennis, het scheppen van wetenschappen, het
doen van ontdekkingen, dat alles berust op het aan het licht
brengen van nieuwe waarheden; het is Gods wil, dat de mensch
dit doe. Het opdelven van stoffen uit de diepte der aarde en
het verwerken van deze tot cen goed doel is uitbreiding van
kennis, en God heeft dit niet alleen gewild, maar ons bevolen.
De krachten, die God in de stoffelijke wereld gelegd heeft,



250

tot een goed doel aan te wenden, is evenzoo een voorschrift
ons gegeven; ecen oneindig aantal nieuwe waarheden komen
hierbij telkens en telkens aan het licht. Wanneer de zwakke
sterveling zijn oog weet te wapenen, zoodat hij tot in de diepte
van het heelal kan doordringen en de zonnen en kometen, de
planeten en wachters kan volgen op hun spoor en hij waarheden
doorgrondt, die hem verstommen, dan zal het wel Gods wil
zijn, die het schepsel tot deze blikken in het oneindige in
staat stelde; waarheden van eene hoogere orde leven hier. En
op aarde, wanneer de mensch de beteckenis der talen doorzoekt,
of, door zijn oordeel te scherpen, tot mieuwe verstandelijke
grondslagen opklimt, wanneer hij daardoor regelen vaststelt
en die toepast, zoowel in de wereld van het hoedanig als in
die van het %oeveel, dan zijn dat even zoovele waarheden, die,
mits goed aangewend, des menschen geest op ruimer gebied
doen treden. Waar wij ons oog wenden, waarheen de mensch
zijne krachten rigt, aan het vinden van waarheden is voor hem
geen cinde: ik noem slechts de kunst om gezond te leven en
bij stoornis de gezondheid te herstellen,

Boven dit alles staat de wetenschap om goed te leven en
wel te sterven.
- Uit deze armoedige woorden is genoeg gebleken, dat kennis
van de waarheid ons niet tot een mensch kan malken, dat liefde
tot haar alleen ons geven kan wat wij behoeven, en dat, hoe
meer gloed en leven er in die liefde bestaat, de zin tot waar-
heid ons des te heilrijker zijn zal. Véér alle dingen behoort
steeds in het oog te worden gehouden, dat de waarheid uit
den Oneindige is, en dat er niets waar is, wat niet uit Hem
ontspruit., Dat beginsel behoort den waarheidlievende te be-
zielen bij al zijn zocken, bij al zijn streven; dan alleen zijn
er goede vruchten te wachten. Wordt dat streven alzoo tot
cene eigen kracht verheven, zoo neemt in dezelfde mate de
substantie van den mensch toe, en kan hij tot een Larakfer
aangroeijen. En blaast hij dat streven onophoudelijk aan met
dat heilige vuur, dat met volharding en wil, met kracht en
strijd, met lust en moed, met een oneindig verlangen slechts



251

van boven als eene gave te bekomen is, dan is de waarheidlie-
vende mensch in staat om dat te doen, wat onder de menschen
groot wordt genoemd. Te sterven voor een beginsel, daarvoor
juichend ten brandstapel te stijgen: dat vermag de mensch,
die waarheid heeft gekoesterd als de beste gave Gods, welke
den mensch gegeven kan worden.

Hij, die weten wil wat een karakter is en wat groot wordt
genoemd onder de menschen, kan het leeren van onzen uitne-
menden Beers, die daarover twee voortreffelijke redevoeringen
heeft uitgesproken.

Het zou niet ongepast zijn, ook hier te blijven stilstaan bij
de vraag, of onze tijd gekenmerkt is door menigvuldige teckenen
van dat feu saeré, waardoor een mensch tot een karakter wordt.
Maar elkeen zegt, dat dit vuaur nict helder brandt:algemeen is
zelfs de klagt over flaauwhartigheid en over het verzaken van
beginselen, hetgeen uit niets anders ontstaan kan, dan uit daling
van den waarheidszin. Tijdgenooten, die uitsteken, worden niet
of slechts kort geduld, en het is mode geworden, om zelfs de
groote mannen van het voorgeslacht in hunne graven niet met
rust te laten, maar z66 lang aan hun roem te knagen, totdat
zij niet groot meer mogen heeten. Men viert thans gaarne ge-
geschiedkundige feesten; men vereenigt zich gaarne, zelfs voor
het verkrijgen van levensmiddelen; men jaagt steeds naar het
verkrijgen van ecene plaats in besturen; men spreekt veel over
onderwijs en neemt wel eenige oppervlakkige kennis der dingen ;
men beschermt gaarne gevangenen en dieren; men handelt over
beginselen, terwijl men regelen bedoelt, en men maakt zich zeer
druk over drinkwater, Ligrsur- en tonnenstelsel ; men maakt wet-
ten in het oneindige, om ze dadelijk overhoop te werpen. Neen,
openbare teekenen van cen krachtigen waarheidszin zijn er niet.

Dan komt het er op aan, om met bijzondere naauwgezetheid
te overwegen, wat er dan aan de jeugd gedaan wordt, om bij
haar dat fei sacré aan te blazen. De leugen te bestrijden is op
verre na niet genoeg; de waarheidszin moet zelfstandig in het
hart geplant worden; er moet op gewezen worden, dat de waar-
heid uit God is en dat elkeen verpligt is, haar niet slechts te



handhaven, maar ook uit te breiden, er veel, ja, des noods al-
les voor over te hebben. Op deze wijze kunnen, dunkt mij, tweo
treffende gevolgen niet uitblijven: dat een echte godsdienstzin
bevorderd zal worden, en dat een persoonlijk leven zal gevoed
worden, hetwelk pligt kent en voor pligt alles over heeft, wat
pligt kan eischen.

Het zij mij vergund hierbij nog het volgende te voegen. In
de Nederlandsche wet op het Lager Onderwijs (Art. 2, 8) komt
voor, dat het onderwijs ook zal strekken ter opleiding tot alle
Christelijke en maatschappelijke deugden. Deze woorden zijn in
de wet gebragt om bij eene gemengde bevolking aan niemand
aanstoot te geven, terwijl men voorschrijft, dat bij onderwijs
ook oproeding zal gevoegd worden.

Ik laat thans de groote vraag geheel en al daar, of door dit
voorschrift genoegzaam is uitgedrukt, wat de jeugd aan oproeding
behoeft, en voorts of men bij opvoeding niet uitsluitend van
yodsdienst behoort uit te gaan, niet van kerkleer, maar van waar-
achtiye godsdienst. 1k voor mij twijfel daaraan geen oogenblik, maar
daarover handel ik thans niet: ik wensch slechts de volslagen
onjuistheid van deze woorden te bespreken, den onzin bedoel ik.

Vooreerst weet elkeen, dat er geen Christelijhe deugden zijn ;
het Christendom kent geen deugd. Deugd is eene hoedanigheid
ten goede, verkregen door eigen krachtsinspanning, zoodat de
bezitter daarom onderscheiding verdient. De Romeinen kenden
geen onderscheid tusschen dapperheid en hetgeen wij deugd noe-
men en hadden voor beiden hetzelfde woord virtus: andere vol-
ken hechten aan het woord deugd weder andere beteckenissen;
altijd verstaat men er iets onder, door eigen kracht verkregen.
En dat ontkent juist het Christendom; dit leert ons, dat wij
alles goeds ontvangen hebben: de krachten om het materiaal
te verwerken, het materiaal, dat wij verwerken, en bovendien
de wijze hoe wij werken moeten. Dat alles is Christelijk , de
gelijkenis der talenten leert het duidelijk. En zoo wij geen ge-
bruik maken van hetgeen ons ter bearbeiding gegeven is, dan
leert ons het Christendom, dat wij onnutte dienstknechten zijn
in Gods wijngaard.



253

Derhalve zijn er geen Christelijke deugden, maar naar het
Christendom zijn er ook geen maatschappelijke, want er zijn
geen deugden hoegenaamd. Wij moeten aan onze bestemming
beantwoorden, en die bestemming is te arbeiden, een dankbaar
en vlijtig gebruik te maken van hetgeen de goede God ons geeft,
Doen wij dat, dan bekomen wij wel hoedanigheden, die daarvan
de uitkomst zijn; daan gaan wij wel vooruit en plukken wel
vruchten; maar krachten, materiaal en wijze zijn ons gegeven ;
derhalve hebben wij geene de minste verdiensten.

De woorden Christelijlze en maatschappelijke deugden zijn ver-
der louter onzin, omdat er van fwee bronnen van goede hoe-
danigheden gesproken wordt: van het Christendom en van de
maatschappij, twee zoodanig aan elkander vreemde zaken, dat
men moet vragen, hoe het in een menschenhoofd heeft kunnen
opkomen, om twee zulke bronnen van deugd naast elkander
te plaatsen. Of heeft men hier niet te doen met bronnen, waar-
uit deugden ontstaan, en bedoelt men goede hoedanigheden, die
cen mensch tot een goeden burger van de maatschappii en een
goed Christen maken, dan is de onzin nog grooter, want het
Christendom wordt niet gemaakt, maar maakt; het Christendom
is enkel scheppende kracht.

Eindelijk, zou er thans in de maatschappij der menschen eene
goede hoedanigheid gevonden worden, die niet uit het Christen-
dom kan worden afgeleid? Zeker zijn alle goede hoedanigheden
der menschen daarin niet genoemd, maar dat alle daarin beslo-
ten zijn, leert ons reeds het oneindige voorschrift : word volmaakt.

In waarheid, wij behoeven de woorden maatschappelijle dewg-
den miet. God is de waarheid, leert ons het Christendom, en die
uitspraak, toegepast op ieder geval, waarin wij verkeeren, geeft
ons tellkens nieuwe waarheden tot in het oncindige.

Zoo kunnen wij dan ook den onwrikbaren regel stellen: de
waarheid is het begin van alle goed, het woord begin hier weder
nemende in den zin van grond, principivmn.

Het is goed ons dit helder voor oogen te stellen. Wel behoo-
ren niet alle waarheden tot het rijk van het goede, bijv. de
wiskundige waarheden; maar op aarde zijn ook deze onmishaar,



254

en het rijk van het goede alhier zou op schrikverwekkende wijze
worden ingekort, zoo deze soort van waarheden ook niet ter
onzer beschikking waren.

Laat mij hier eenige goede hoedanigheden van mensehen noe-
men, die direct in waarheid haren grond vinden en wier ont-
wikkeling met het aankweeken van waarheidszin in zekere rig-
ting bepaalden tred houdt. Het zijn die hoedanigheden, welke
in onze maatschappij ook wel deugden genoemd worden door hen,
die meenen, dat een mensch door eigen krachtiets vermag, een
woord, dat door anderen ook wel gebruikt wordt zonder op de
beteekenis te letten, en dat ik ook zelf meermalen gebruik bij
gemis van een ander woord.

Wat is de grond van reinheid, netheid en zucht naar orde?
De natuur wemelt van orde, God zelf is enkel orde, en de
waarheid is alzoo de grond van reinheid, netheid en orde. Gijj
kunt gemakkelijk al de volgende hoedanigheden tot den grond
waarheid terugbrengen: naarstigheid, vlijt, zuinigheid op den tijd,
naauwkeurigheid, eerlijkheid, naauwgezetheid, matigheid, inge-
togenheid, mededeelzaamheid, hulpvaardigheid, medelijden, har-
telijkheid, toegenegenheid, vriendschap, liefde, trouw, belangeloos-
heid, opoffering van eigen persoon, waar het goed is, besef van
pligt en pligtsvervulling, regtvaardigheid; voorts alles wat tot
het hoogere, geestelijke leven behoort, in de eerste plaats zui-
vere godsdienstzin en in de laatste plaats opregte Christelijke
godsvrucht.

Kent gij eene grens tusschen hetgeen eenvoudig goed en het-
geen heilig is? Geen spoor van scheiding bestaat hier, hetgeen
reeds is af te leiden uit het voorschrift, dat in alle omstandig-
heden van het leven, eenvoudig of gewigtig, ons woord ja een-
voudig zal zijn ja, en ons woord neen eenvoudig zal zijn neen,
zonder meer.

Ik beweer niet, dat het voor ons voldoende zou zijn, indien
wij bij onze oefening in het betere ons bij voorkeur bezig hiel-
den met de overweging van den meerderen of minderen omvang
der waarheid, die gelegen kan zijn in hetgeen waarnaar wij stre-
ven; ik meen integendeel, dat alles wat ons goeds gewordt,



255

door ons dankbaar aan onzen Schepper moet worden toegekend.
Maar daarbij steeds de gedachte aan waarheid in te mengen
acht ik voor ons menschen in hooge mate heilzaam, opdat wij
alzoo ons geweten regelmatig voeden met het eenige voedsel ,
hetwelk ons daarvoor gegeven is, en dat voedsel is: heilige, ja
gloeijende liefde voor de waarheid.

Ychamen wij ons, dat wij er zoo verre van verwijderd zijn,
het kweeken van deze liefde als onzen cersten pligt te beschou-
wen. Het is, helaas, de leugen, die ons daarin voortdurend
tegenstaat; en belemmert deze ons niet, dan is het onze zelf-
zucht of onze traagheid, die ons belet in zekere zedelijke ver-
heffing, zonder welke de waarheid, ja, waarheid zijn kan, maar
eene koele, eene werkelooze, eene half slapende waarheid. Alleen
de overtuiging, dat God de waarheid is, kan ons aanvuren om
de waarheid lief te hebben, en zoo is het dan voor ons zonne-
klaar, dat waarachtige godsdienst en waarheidszin gelijken tred
houden.

Wij zijn niet godsdienstig; dddrin ligt het kwaad!



DE BESTE REGERINGSVORM.

Een beroemd reiziger deelde in een kring, waarin ik verkeerde,
mede, dat hij, aan den voet van den Ararat verkeerende (den
berg, waartegen de ark van Noacu stuitte), met plan die hoogte
te bestijgen, op de helling van den berg eene breede zwarte
streep ontwaarde, die nu en dan van rigting veranderde en
langzaam naar boven steeg. Men kon zich van het verschijnsel
geene voorstelling vormen, en velen zagen het toch met hem.
Toen men bij het opstijgen ter plaatse kwam, bleken het mil-
lioenen mieren te zijn: cen ontzaggelijk heirleger, door ¢ée
enkele aangevoerd. En zoo gij, de aardsche zorgen ontloopende,
u soms in de vrije natuur op den grond nedervleit, en uw 00gZ
deze Kleine dieren aan den arbeid ziet, zult gij altoos ontwaren,
dat &n aanvoerder is en dat de overige den aangewezen weg
met naauwgezetheid volgen. Of is het najaar en heft gij uw
oog maar boven, dan kunt gij de trekvogels, die in gezelschap
leven, in het luchtruim zien, veelal zamen eene regtlijnige
ﬁ"uur vormende, meestal eene V. met het hoekpunt naar voren;
¢fn is er aan het hoofd en de andere volgen den weg, door
hem bepaald.

In deze en in vele andere gevallen is het ons onbekend ,
die één bij vrije verkiezing of bij verkiezing met een trap ge-



257

kozen is; welke magt hem verder is toegekend en met welken
regeringsvorm wij dus hier te doen hebben. Bij de bevers is de
vorm zeker republick, en bij de bijen, die zooveel orde en
regelmaat in hun bestaan hebben, is die vorm zonder tegen-
spraak monarchie.

Wat hebben de menschen, die zamen willen wonen, al ge-
tobd over den besten vorm om de algemeene belangen der ver-
eenigde personen het best te doen behartigen; wat al strijd is
er gevoerd en wordt er gevoerd over dien vorm; hoeveel wis-
seling is daarin, zelfs bij hetzelfde volk! Van waar die wisseling ¢
Is het zoo moeijelijk den besten vorm te vinden? Gemakkelijk
is dit zeker niet, want elk volk heeft in elke tijdsperiode zijne
eigene behoeften, en zekere wisseling is dus onvermijdelijk.
Bij dit bezwaar voegt zich een nog grooter, namelijk dat der
uitvoering; het is hier foch volstrekt niet genoeg te weten,
wat men noodig heeft, maar ook, hoe men dat noodige in het
leven zal roepen. Bij het een en ander willen wij een weinig
stilstaan.

Wij stellen op den voorgrond, dat in elken tijd elk volk zijn
eigen regeringsvorm behoeft, en dat het eene volkomene dwa-
ling is, om naar eenheid in vorm te streven. Iletzelfde vollk,
wonende in hetzelfde land, verandert met den tijd, en zoo de
tijden veranderen, moet men de bakens verzetten.

Algemeene regels schijnen hier niet te bestaan. Ruwe en
onbeschaafde volken vormen veelal eenc soort van republiek;
maar reeds de aard der onbeschaafdheid wijzigt deze, zoodanig,
dat bij zeer ruwe toestanden het regt van den sterksten geldt,
en bij mindere ruwheid soms de oudsten in jaren den meesten
invloed hebben. Heeft een ruw volk met vijanden te kampen,
#z00 kiest het zich veelal een aanvoerder, en die aanvoerder
wordt al spoedig het hoofd, ook in burgerlijke zaken;en is dat
hoofd magtig en krachtig, zoo verdwijnt weldra de republiek
en wordt deze in eene monarchie veranderd, die dan aan het
volk meerdere of mindere regten zal toekennen, naar de weder-
keerige verhouding, die er tusschen vorst en volk bestaat.

Het is in hooge mate opmerkelijk, dat hetgeen wij bij de

1 17



]
o
w

ruwste en onbeschaafdste volken zien, en wat ons de geschie-
denis van die volken van vroeger leert, in onze dagen volmaakt
nog op dezelfde wijze te zien is bij zeer beschaafde volken.
Het is in waarheid, alsof er gedobbeld wordt om hetgeen er
nu weder zijn zal; zoo was het en zoo is het, en het schijnt
inderdaad, dat het zoo nog eenigen tijd blijven zal. Wel zijn
er enkele treffende voorbeelden van volken in lateren tijd, die
althans eene grootere reeks van jaren met denzelfden regerings-
vorm vrede hebben; wel schijnen de beroeringen langer op zich
te laten wachten dan weleer; maar standvastigheid is er niet,
en van een langzaam streven naar beter is soms wel iets te
zien, maar als door eene onweérsbui wordt soms alles eens-
klaps weder overhoop geworpen.

Wanneer wij over den besten regeringsvorm een woord in
het midden brengen, zijn wij er dan ook verre van verwijderd,
om naar regelen daartoe te willen zoeken; veeleer zijn wij van
oordeel, dat er door geen wijs mensch in ernst naar gezocht
kan worden, en dat dat zoeken ook nooit in ernst geschiedt.
Verbetering van den volksaard en vermeerdering van de zucht
naar vrede zijn de beste middelen voor elk volk, om een rege-
ringsvorm te bekomen, waarmede men voldaan kan zijn.

Een blik op de tegenwoordige wereld kan eenig licht geven.
De volken, die nog onbeschaafd zijn, bukken onder het juk,
hun opgelegd, zoolang het duurt. Zoo gaat het in Rusland,
waar cen alleenheerscher Keizer aller Russen is. Het is op-
merkelijk, dat het nabij gelegen Zweden en Noorwegen en het
naburige Denemarken rijken zijn, waar een bruikbaar evenwigt
tusschen de magt van vorsten volk bestaat. Het groote Duitsch-
land schijnt, met al zijne pretentién, toch niet hooger te staan
dan tusschen Rusl:uul en de andere genoemde Noordsche staten.
Het arme Spanje kunnen wij voorbijgaan, in de hoop, dat het
tegenwoordig bestuur zich zal bevestigen. Oostenrijk is, door
zijne gemengde bevolking, niet als een geheel aan te zien; het
Duitsche deel heeft den Duitschen geest, en in het niet-Duitsche
leven wel gronddenkbeelden van ware vrijheid, maar deze zijn
niet geordend en treden niet op in het staatsleven. Italié nadert



259

tot Frankrijk, dat perpetuum mobile, waar men achtereenvol-
gens gaarne heeft: getemperde monarchie, caesarisme en re-
publiek, juist als bij de ruwste volken; want men heeft er
gaarne burgerstrijd en men laat er gaarne burgerbloed in groote
massa vloeijen, of men verjaagt er zijne vorsten en brengt hen
des noods om het leven. Engeland is zonder tegenspraak te-
genwoordig het land, waar een regeringsvorm leeft, voor dat
volk het best berekend; die vorm heeft al eenigen duur en
schijnt nog op hechte grondslagen te berusten; het volk heeft
volle vrijheid om zijn oordeel uit te brengen en heeft veel in-
vloed op den gang der openbare zaken, maar het is wijs ge-
noeg, om eene krachtige regering te willen, die het gaarne
cert. Is Frankrijk tegenwoordig en was het in de latere jaren
diep te beklagen, omdat het niet kan nalaten, in eigen inge-
wanden steeds te wroeten en het land in voortdurend ongeluk
te houden, Engeland is daarentegen thans alle andere landen
ten voorbeelde. Volmaakt is de regeringsvorm daar zeer zeker
niet, maar de gebreken, die er zijn, hinderen in het minst niet
aan een krachtigen en tevens rustigen gang van zaken, waar-
onder het volk de grootste vrijheden geniet.

Wat Belgié aangaat, het staat op gelijke lijn met Italié en
Portugal, maar omdat het veel kleiner is, zijn de fouten, in
Belgié begaan, bedenkelijker; het gaat gebukt onder cen nut-
teloozen strijd tegen Rome. En wat ons dierbaar vaderland
betreft, het is sedert 1848 afwisselend in ongelijksoortige handen,
waarvan sommige onbekwaam zijn of in elk geval de kracht en
het beleid missen om goed te besturen; zooals ons land thans
de modes in ontvangst neemt van het buitenland, zoo is het
ook veelal voldaan, indien het van een ander land iets over-
neemt voor de publicke zaak, om alzoo langzamerhand den
volksgeest in een wereld-burgerschap te veranderen.

Van Turkije heb ik niet gesproken, evenmin als van de daar-
aan cijnsbare kleine Europeesche staten. Zij staan op de laagte,
waarop Rusland staat, Griekenland niet uitgenomen; dat is vol-
doende gebleken in den oorlog van 1877—1878. Rusland zou
in Turkije beschaving brengen, maar op zijne wijze. Wie het



260

meest gemoord hebben en de meeste woestheid hebben bedreven,
Turken, Russen, Serviérs, Rumeniérs, Montenegrijnen, Gricken,
dat is niet gebleken, maar wel, dat nooit schrikverwekkender
beschaving over een land is gebragt, dan de edele, Christelijke
Russen dat over Turkije hebben gedaan.

De Republieken van Zwitserland en van de Vereenigde Sta-
ten in Amerika blijven ons nog over. Frankrijk hebben wij reeds
genoemd en zijne tegenwoordige republiek zal wel niet duurzamer
zijn dan zijne vroegere; dat is nog maar een experimentum in
corpore vili te meer. Wat Zwitserland aangaat, dat lang eene
republiek is geweest, het heeft in den laatsten tijd genoeg gele-
den; ook de partijschappen hebben daar veel kwaad gedaan.
En wat het nog jeugdige Amerika betreft: behalve de groote
fouten, die in deze jeugdige republiek zijn begaan, komen aan
het einde van de eerste eeuw van haar leven teekenen van vol-
slagen corruptie van de vertegenwoordiging aan den dag; en
hoeveel onjuistheden worden er gepleegd telkens bij de keuze
van ecen nieuwen president! De ongelijksoortigheid der staten
maakt echter hier, nog meer dan in Zwitserland, een anderen
regeringsvorm dan een republikeinschen onmogelijk; het zijn
onderscheidene staten, door federatie tot één geheel verbonden.
Eene splitsing van dat groote rijk zou uit sommige oogpunten
voordeelig zijn.

Wat behoort er tot het welvaren van een volk, dit welvaren
opgevat in den ruimsten omvang ?

In de eerste plaats vrjjheid, dat is volkomene gelegenheid,
om alle goede vermogens van elk zijner burgers tot ontwikke-
ling te brengen, zoo daartoe de middelen bestaan; alzoo vol-
maakte vrijheid in godsdienst, in denken, spreken en handelen, vrije
ontwikkeling van kennis, van wetenschap en van kunst, maar
dit alles onder zoodanige waarborgen, dat de eene burger den
anderen niet hindere, niet belette, niet tegensta, alzoo wetten
naar welke elks vrijheid geregeld en verzekerd is. Voorts vrij-
heid van elken burger in zijn bedrijf of beroep, vrijheid in han-
del en nering en in het tot stand brengen van werken tot eigen nut
en tot nut van de medeburgers, en dit weder geregeld door wetten,



261

zoodat de vrijheid van den een die van den ander niet schade.
Voorts rust en orde, handhaving der goede zeden, eerbied voor
den eigendom, zorg voor gezondheid en leven der burgers, en
dit alweder gewaarborgd door wetten, zoodat ook hierin waar-
heid leve. Vervolgens handel met andere volken, zoodat er voor-
spoed zij in stoffelijken zin, uitwisseling alzoo van voortbrengse-
len van den bodem, van kunst en van nijverheid, onderling door
wetten geregeld, maar zoodanig, dat hierin aan elken burger
de meest mogelijke vrijheid gelaten worde. Eindelijk eene krach-
tige magt, die inwendige rust handhaaft en vijanden van bhuiten
zooveel mogelijk afweert, eene magt, die tevens de wetten hand-
haaft en datgene volbrengt, waartoe de burgers op zich zelven
niet in staat zijn. Dit zijn in het kort de meest wezentlijke be-
hoeften van elke beschaafde maatschappij. Overwegen wij deze
een weinig nader.

In de eerste plaats vrijheid in het godsdienstiye. Dat deze
eene eerste voorwaarde is, behoeft geen betoog: de mensch be-
hoort tegenover zijn God vrij te zijn en Hem te dienen en te
eeren naar de innige uitspraak van zijn eigen hart; aan het ge-
weten behoort dus de vrije loop te worden gelaten. Deze waar-
heid® wordt door elkeen erkend, en toch is zij nog spaarzaam
in onzen tijd vertegenwoordigd. De Mahomedanen hebben een
menschelijken gezagvoerder, die godsdienstige voorschriften geeft;
de Keizer van Rusland is, sedert Perer den Groote, het hoofd
van de Grieksche godsdienst, door millioenen menschen beleden,
en de Paus van Rome is een derde menschelijke gezagvoerder
in godsdienstige zaken, die rondweg voorschrijft, wat men zal
hebben te gelooven of niet. Aan godsdienstige vrijheid ontbreekt
het dus in onzen tijd bij millioenen natuurgenooten. Dit gemis
aan vrijheid is niet bepaald tot een enkel land en ook niet tot
een geheel land. Zij, die tot een dezer drie godsdiensten behoo-
ren, kunnen in verschillende landen woonachtig zijn; zij hebben
dan twee magten boven zich: de politicke magt van hun eigen
land en de geestelijke magt, waarvan de gezagvoerder elders
kan resideren. Zij, die tot een dezer drie godsdiensten behooren,
hebben dus twee heeren te dienen. De Protestantsche godsdien-



262

sten, indien zij waarlijk protestantseh zijn, ontzeggen aan elk
mensch het regt, om ecenig gezag in zaken van godsdienst uit
te oefenen; het zijn deze, die in dit opzigt volmaakt vrij kun-
nen zijn.

Ik ben in het laatst aangevoerde het spraakgebruik gevolgd;
maar wat gewoonlijk godsdienst wordt genoemd, moet kerkgenoot-
schap heeten. Er is maar e godsdienst, dat is de dienst in
geest en in waarheid ; de vormen mogen verschillen, maar ove ral,
waar die dienst in geest en in waarheid leeft, daar is godsdienst.
Dat kan nu in elk kerkgenootschap het geval zijn. Maar een
kerkgenootschap treedt altoos buiten de ware godsdienst, indien
het meuschelijke voorschriften geeft, die als godsdienstige op-
gevolgd moeten worden. Of die voorsehriften ook al gegeven wor-
den in den naam van God, doet niets ter zake, behalve in zoo-
verre, dat niemand daartoe het regt heeft en elk zoodanig voor-
schrift inderdaad eene onwaarheid is.

Het zijn de drie genoemde kerkgenootschappen, het Mahome-
daansche, het Gricksche en het Roomseh-Catholicke, die alsnog
alle vrijheid in de beschaafde wereld belemmeren en de volken
daarvoor onvatbaar maken, zoo een dezer kerkgenootschappen
het heerschende is. De ware yrijheid, in welk opzigt dan ook,
kent geen anderen grond dan de waarheid; de gulden woorden:
de waarheid zal w vrij maken, zijn waarachtig en dulden geene
uitzondering. Waar het kerkgenootschap voorschriften geeft, wat
de menschen te doen en te laten hebben, waar zich een of meer
personen plaatsen  tusschen elken mensch en zijn God, daar is
geen vrijheid denkbaar; daar heeft men geen begrip van vrij-
heid, en zoo men er naar heet te streven of er over handelt,
bedoelt men niet de ware vrijheid.

Alle volken, die tot een der drie genoemde kerkgenootsehappen
behooren, zijn in dit ongelukkige geval, en een volk, hetwelk een
grooter of kleiner aantal zielen heeft, die aanhangers zijn van
een der drie genoemde kerkgenootschappen, heeft des te minder
begrip van ware vrijheid, naar mate dat zielental grooter is.

Een blik op de tegenwoordige wereld is voldoende. Bepalen
wij ons alleen bjj de Roomsch-Catholieke landen en stellen wij



2638

daar tegenover de Protestantsche; gij kunt ligt zeggen, waar
de meeste yrijheid woont. Zoolang gewetensvrijheid niet overal
algemeen zal zijn geproclameerd, zoolang blijft men zoeken naar
vrijheid in andere opzigten, maar een regt begrip daarvan te
krijgen is onmogelijk. Ik aarzel dan ook geen oogenblik als mijne
meening uit te spreken, dat de tegenwoordig vrij algemeene strijd
tusschen de volken en de over hen gestelde magten zal voort-
duren, totdat het begrip van gewetensvrijheid veel meer alge-
meen zal geworden zijn, dan het thans is. Naast voorschriften
van priesters zijn voorschriften van vorsten niet zoo onnatuur-
lijk; men kant zich tegen de eerste, omdat men gevoelt, dat zij
onjuist zijn, en de voorschriften der vorsten worden door geen
volk meer onvoorwaardelijk aangenomen. Er is een duister be-
wustzijn ontstaan, dat alleen de waarheid op aarde gezag may
voeren, en zoo voert men dan strijd tegen magten, die nogiets
anders tot grondslag hebben aangenomen dan de waarheid en de
waarheid alleen.

Eene eerste uitkomst van dit betoog zij alzoo: dat, welken
regeringsvorm een volk ook moge hebben, védr alle dingen volko-
men vrijheid in alle godsdienstige aangelegenheden, ook in die ,
wellce erkelijke heeten, moet bestaan, en dat geen regeringsyorm
in staat is, de nadeelige gevolgen van het tegendeel onschade-
lijk te maken.

Ik mag niet verzuimen hierbij op te merken, dat met het
voorgaande niet bedoeld wordt de zuiverheid van het indivi-
duéle leven; naar mijne overtuiging staat die buiten elk kerkge-
nootschap, zoodat de Mahomedaan, de Grick, de Roomsch-Catho-
lick en de Protestant in het oog van God, die de harten kent,
volmaakt dezelfde waarde hebben. In het voorgaande is het in-
dividuéle leven, dat zich, ook wanneer het met sterke banden
aan een kerkgenootschap gehecht is, boven die banden verhef-
fen kan, niet bedoeld; wel het volksleven als zoodanig. '

Het is bekend, dat het Protestantisme zich niet aanmatigt,
de eenige wijze te kennen, waarop men God kan dienen. De
Grieksche kerk matigt zich dit evenmin aan; ook zij is eene
soort van Protestantisme, protesterende tegen den Paus van



264

Rome als gezagvoerder ; maar Perer de Groote heeft ongeluk-
kiger wijze den Keizer aller Russen aan het hoofd der Grieksche
kerk geplaatst, zoodat vrij onderzoek en dus ook vrijheid daarin
onmogelijk zijn. De kerk van Mamouep en die van Rome heb-
ben elk haar hoofd en missen dus vrij onderzoek en alzoo vrij-
heid; maar zij zijn bovendien uitsluitend, zoodat alle menschen,
die niet tot een dezer kerkgenootschappen behooren, door de
daartoe behoorende geloofsgenooten niet voor broeders worden
gehouden. Zoo hebben de Turken de Christenen in onnoemelij-
ken getale door het zwaard verdelgd, en zoo heeft Rome door
het zwaard, door de galg en door den brandstapel nogmaals
millicenen van het leven beroofd. Nog heet Rome zich de moeder-
kerk, nog noemt zij hen, die daar buiten staan, ketters; nog
zegt zij, dat zij, die niet Roomsch zijn, tot het alleen zalig-
makend geloof moeten worden gebragt; nog staat zij op onver-
zoenlijk standpunt. Aan transactie valt niet te denken, en wordt
er minder geweld gepleegd dan in de dagen van Pminies 1B
een niet-Roomsche is een ketter, en geen broeder.

Deze betreurenswaardige waarheid maakt alle vrijheid onmo-
gelijk  voor anders denkenden in landen, waar het Roomsche
geloof de overhand heeft, zooals in Spanje; en waar het
aantal Roomschen en onroomschen meer of min tegen elkander
opweegt, zooals bij voorbeeld in Pruissen en in Nederland, daar
is voortdurende strijd, zoodat er in kerkelijken zin aan vrijheid
niet kan gedacht worden.

Ik beweer niet, dat de Protestanton hieraan geen schuld
hebben. Pruissen leert het tegendeel en sleept zelfs het overige
Duitschland daarin mede; het gaat een strijd tegen Rome aan,
even nutteloos als ongepast. Maar ook in Nederland kanten
zich de Protestanten, ik moet zeggen sommige onregtmatig,
tegen Rome. Dit is intusschen bij reactie. Zoo Rome niet uit-
sluitend ware en zich niet als alleen zaligmakende kerk deed
gelden, zou deze reactie thans niet bestaan. Of leven niet de
onderscheidene Protestantsche kerkgenootschappen in Nederland
onderling in harmonie ? Is er thans nog strijd tusschen Lutheranen
en Remonstranten? En leven Protestanten en Joden in ons land



265

niet in goede verstandhouding, terwijl de grondslagen van beider
kerkgenootschap zoozeer verschillen? Elke onbevangene moet
dus erkennen, dat de verschillen, die er tusschen Roomschen
en onroomschen bestaan en die bij eene gemengde bevolking
zoozeer ten mnadeele zijn van het geheele volksleven, van de
Roomschen uitgaan.

Wat mij betreft, ik kan mij dan ook geene ware vrijheid
denken, niet alleen geene kerkelijke, die men ten onregte gods-
dienstige noemt, maar geene vrijheid, in welk opzigt dan ook,
zoolang er bij een volk nog een kerkgenootschap bestaat, dat
menschelijk gezag tot zijn hoofd heeft en dat allen, die daar-
buiten staan, buiten den kring der broeders sluit.

Werpen wij een vlugtigen blik op het tegenwoordige Neder-
land. Is het vrijheid, wanneer over Roomsch en onroomsech
voortdurend gehandeld wordt, zoodat de burgers clkander schif-
ten in schapen en bokken? De Roomschen sluiten zooveel mo-
gelijk de Protestanten uit, en de Protestanten, ik zeg sommige,
doen het op hunne beurt de Roomschen. De kruidenierswaren
zijn Roomsch of onroomsch; evenzoo het brood, dat gegeten,
en de melk, die gedronken wordt, geneeskundige hulp is Roomsch
of onroomsch, en de geneesmiddelen, die gij behoeft, zijn het
evencens, de scholen van elke orde zijn alweder Roomsch of
onroomsch, en het zou een gruwel zijn, zijne kinderen te zenden
naar eene school, die niet is van eigen kerkelijke kleur; einde-

lijk — want deze lijst zou nog aanzienlijk kunnen worden ver-
groot — waar burgers moeten gekozen worden, hetzij tot ambten

of bedieningen, hetzij tot vertegenwoordigers van het volk of
in besturen: het Roomsch of onroomsch staat volstrekt op den
voorgrond. Ja, men moet nog verder gaan: sommige Pro-
testanten houden zich, uit opregten haat tegen Rome, bij ver-
kiezingen, alsof zij overal den invloed van de maatschappij der
Jezuieten zien, zoodat thans tot walgens toe gehoord wordt,
dat iemand clericaal of anti-clericaal is; men veinst een soort
van spook te zien, niet het helder bewustzijn dat er geen is,
met welk spook men echter het onkundige volk zand in de
oogen kan werpen en dus stemmen kan verzamelen. Ik kom



266

hierop nader terug, maar mogt reeds hier doen zien, dat bij
eene gemengde bevolking als de onze wegens de kerkelijke ver-
schillen aan waarachtige vrijheid niet te denken valt.

Ik kom alsnu tot sociale vrijheid.

Gelukkig lijden in ons land kunsten en wetenschappen onder
de laatstgenoemde ramp niet; maar waar het Roomsche kerk-
genootschap bij andere volken ruimer is vertegenwoordigd, daar
kan de kunst wel blocijen, maar de wetenschap ligt er aan
banden. Frankrijk kan hier niet tot voorbeeld worden bijge-
bragt, evenmin als Belgié, omdat de Roomsche kerk aldaar
zich niet krachtig beweegt; maar Spanje is er volkomen door
gedrukt, en Italié en Oostenrijk, twee landen, waarvan voor
de wetenschap veel schoons te wachten was, leveren niet het-
geen waartoe zij overigens in staat zouden zijn.

Ik breng wetenschappen en kunsten tot de zaken van het
speciale verkeer, dat in elke maatschappij voorkomt en waar-
mede de bloei der maatschappij naauw zamenhangt. Hiertoe
behooren verder vrijheid om een bedrijf te mogen uitoefenen
naar keuze, en vrijheid in die uitoefening; nering en handte-
ring, handel en nijverheid, die bronnen van individuéle en
volks-welvaart; zijn zij vrij, dan is aan eene tweede voorwaarde
van een goed volksleven voldaan. In Nederland bestaat die
vrijheid in volle mate; het eenige bezwaar, dat men zou kunnen
aanvoeren, is de verpligting om aan de militie en de schutterij
deel te memen, maar de verdediging des lands en de handha-
ving van rust en orde eischen deze diensten. In landen, waar
het militairisme veel meer op den voorgrond staat, zooals in
Duitschland, mist men in dezelfde mate vrijheid.

Tot de sociale vrijheid breng ik voorts het genot van rust
en orde in het land, zonder welke geenerlei vrijheid genietbaar
is. Inderdaad, wij, die in dit opzigt schier hebben wat moge-
lijk is, kunnen ons naauwelijks voorstellen, dat men v6ér wei-
nige jaren in den namiddag een kleiner‘l uitstap buiten Athene
maakte en men daar door eene bende roovers overvallen werd;
dat men op Sicilié nog kort geleden slechts met moeite rooverij
heeft kunnen onderdrukken.



267

Vervolgens behoort hiertoe gelijkheid voor de wet voor alle
burgers.

Voorts achting, door de standen der maatschappij weder-
keerig aan elkander betoond. Lotsverdeeling is onvermijdelijk.
Geen twee rotsen, geen twee boomen, geen twee koeijen ver-
keeren in volmaakt dezelfde omstandigheden; hoe zouden dan
alle menschen evenveel bezitten? in zeer korten tijd zouden de
krachtigeren, de spaarzameren, de verstandigeren, de wijzeren
de anderen vooruit zijn. Wederkeerige achting van standen is
onmisbhaar voor een geordend zamenleven; de meer gegoeden
moeten de nijveren, al zijn zij ook niet gegoed, eeren, en om-
gekeerd moeten de minder gefortuneerden hen achten, die meer
aardsche goederen hebben. Godsdienst, zedelijkheid en gezond
verstand lichten dit om strijd toe, en toch ziet men tegenwoor-
dig, zooals men dat zag in de tijden van ruwheid en barbaarsch-
heid, de minder gegoeden opstaan tegen de meer gegoeden en
eischen stellen en te hoop loopen en plundering en moord aan-
rigten. Het op beschaving zoo tukke Frankrijk gaat hierin voor,
maar het overigens zoo achtingswaardige Engeland blijft ook
hier, helaas, niet achter; hier intusschen is de vorm meestal
werkstaking om te weinig loon, dat men meent te ontvangen,
terwijl het in Frankrijk, met name in Parijs, volslagen den
vorm heeft, alsof de lagere volksklasse dronken is. In de zoo-
genaamde eeuw van verlichting en beschaving vertoont dit wan-
gedrogt zich onder den naam van socialisme en COMMUNTSINE
twee leden van hetzelfde geslacht, het vrijheid, gelijkheid en
broederschap in een ander gewaad gestoken. Nivelleren van for-
tuinen en van maatschappelijke rangen, alles gelijk maken,
geen land der beschaafde wereld is er vrij van, zelfs Amerika
niet, waar men anders over verschil in standen niet zoo te
klagen had. In Rusland ontwikkelt het zich sterk en in Duitseh-
land begint men het zeer te vreezen, dat wangedrogt, dat
alle vrijheid, ja de geheele maatschappij met verwoesting be-
dreigt. In Nederland is men nog niet zoo ver gekomen, maar
men bereidt dat ongeluk ook hier voor, en wie niet blind is ,
verwacht weldra daarvan openbare verschijnselen.



268

Er is nog eene soort van vrijheid, waarover wij een woord
in het midden moeten brengen, namelijk de politicke. Deze vrij-
heid heet de mate van deelneming, die aan elken burger van
cen Staat is toegekend om op de publicke zaak invloed uit to
ocfenen. Daartoe behoort in de eerste plaats het vrije woord
en het vrije schrift. Elkeen moet kunnen zeggen of schrijven
over zaken van algemeen belang, wat hem goed dunkt, alzoo
kunnen beoordeelen, en dus ook berispen en veroordeelen, en
zijne stem over de publieke zaak kunnen brengen ter plaatse,
waar zij billijk gehoor kan bekomen. Dit onschatbare voorregt
is tegenwoordig nog zeer ongelijkmatig verdeeld in verschillende
landen: in Engeland is het het schoonst ontwikkeld, en in Ne-
derland naderen wij daartoe; in Amerika is het nog te weinig
geregeld en te wild; zoo ook in Italié; in Duitschland is men
op weg politiek vrij te worden, en evenzoo in Oostenrijk ; maar
in Rusland en in Spanje is men op verschillende wijzen er nog
verre van verwijderd.

Tot politicke vrijheid breng ik niet meer; ik versta daaronder
volstrekt niet wat men er tegenwoordig in menig land onder
begrijpt, namelijk directen invloed op het gezag uit te oefenen.
Over deze schromelijke verwarring spreek ik elders.

Wat hier van vrijheid gezegd is, komt hierop neder, dat die
regeringsvorm de beste is, welke aan elken burger yan den
Staat zooveel mogelijk de gelegenheid laat, om zijne goede
krachten tot ontwikkeling te brengen, zoodat die strekken tot
zijn eigen heil, tot heil van zijne medeburgers en tot heil van
den Staat, waartoe hij behoort. Twee voorwaarden moeten alzoo
aan deze vrijheid gesteld worden: a. dat zij ware vrijheid en
alzoo op waarheid gegrondvest zij; b. dat zij van den onwrik-
baren regel uitga: leb wween naaste lief als w zelven, en dat al-
z00 geen voorrang aan standen of personen worde toegekend.
Aan deze twee voorwaarden te voldoen is, zooals elkeen weet,
in hooge mate moeijelijk, maar men streve daarnaar steeds met
alle kracht. Zonder dat streven ontaardt de vrijheid regelmatig,
en het moet erkend worden, dat tot heden geen volk op aarde
in vrijheid heeft geleefd, en dat de meeste volken daarvan eigent-



269

lijk geen begrip hebben. Het kan niet anders; elk mensch heeft
voor zich zelven het grootste bezwaar om aan de twee gestelde
voorwaarden te voldoen, hoe zal het dan bij een geheel volk
gesteld zijn? Maar het streven naar ware vrijheid is toch een
cerste en laatste pligt, juist omdat onware vrijheid zoo ligt voor
ware in de plaats treedt.

Terwijl ik zoozeer vrijheid voorsta, moet ik niet verzuimen
nogmaals met nadruk te herinneren, dat er al zeer weinig men-
schen zijn, die begrip van ware vrijheid hebben; dit ziet men
onder alle standen der maatschappij en in het geheel niet uit-
sluitend bij de minder gegoeden. Een mensch heeft zoo gaarne
zijn zin, en dit blijft hem zoozeer zijn geheele leven bij, dat de
verwarring zeer algemeen is, dat zijn zin te krijgen en vrij
te wezen hetzelfde beteekent. Wie zegt, dat dit uitsluitend bij
bedorven kinderen voorkomt, vergect, dat de meeste menschen
bedorven kinderen zijn: eene waarheid, die niet te veel kan
worden uitgesproken in een tijd, waarin het gewoonte is, om
kinderen radicaal te bederven en hun onderwijs te geven in
ongehoorzaamheid en overmoed.

Het begrip van waarachtige vrijheid van den burger valt
zamen met het begrip van waarachtige vrijheid van den mensch.
De laatste is slechts uitkomst van ware beschaving, waaronder
hier alleen zuiver godsdienstige ontwikkeling kan verstaan wor-
den. Zoo de vrijheid in iets anders gegrondvest is, is zij een
zeepbel. Ik mogt niet verzuimen deze waarheid hier te herinneren,
te meer daar zij tegenwoordig zelden ter sprake wordt gebragt.

Ware vrijheid kan nief bestaan zonder afbakening van regten
en pligten. Reeds in eene vereeniging van weinigen stelt men
regelen, om regelmatig en ongestoord datgene te kunnen vol-
brengen, waartoe de verceniging bestemd is. Hoe grooter het
aantal der vercenigden is, des te noodzakelijker zijn vastge-
stelde regelen; bij een volk noemt men ze weffen. Door deze
worden de regten en pligten zooveel mogelijk van elken burger
bepaald en zooveel mogelijk voor alle omstandigheden, die kun-
nen voorkomen; voorts voor alle naturen, die onder de burgers
kunnen worden aangetroffen, inzonderheid voor degenen, die



270

nog mniet weten hoe zich te gedragen of daaromtrent in eene
dwaling verkeeren. Waren alle menschen wijs en braaf, ook
dan nog zou men wetten noodig hebben, omdat wijzen en bmveu
toeh wel eens een verkeerd inzigt kunnen hebben, of elkander
niet goed kunnen verstaan. Maar onder ons menschen komen
dezulken ook voor, die van yrijheid geen begrip hebben en anderen
kunnen schaden; deze moeten daarin verhinderd worden en,
200 zij zich hebben te buiten gegaan, met dien ernst worden
teregt gewezen, welke noodig is, om de vrijheid als een dier-
baar kleinood te leeren eerbiedigen.

Van deze wetten moet elke burger de slaaf zijn: ideo legis
servi swmus ut liberi esse possimus. Ik gebruik hier het woord,
dat de Romeinen gebruikten, het woord slaaf. Men zegt ook,
dat men gehoorzaamheid aan de wetten verschuldigd is, of ook
wel, dat men de wetten eerbiedigen moet. Het woord doet niets
ter zake, maar elk burger onderwerpe zich vrijwillig aan de
wet, al is die wet ook verre van volmaakt te zijn; zonder dat
is er geen vrijheid in een land. Zijn de wetten niet goed, dan
duide men aan hoe zij wezen moeten, maar zoolang zij wetten
ziin, moet men ze eeren; van die eer hangt inzonderheid de
vrijheid af.

Dat er onder deze wetten zeer vele voorkomen, die de per-
soonlijke vrijheid der burgers beperken, ligt voor de hand voor
een iegelijk, die gezond verstand heeft. Waar twee of meer
zamen zijn, moet elk wat afstaan; wie dat niet wil, leve alleen.
Zoo ik met vele menschen in hetzelfde vertrek verkeer, bederven
wij zamen de lucht; er moet eene deur of een venster geopend
worden, of wij stikken; dat zou niet noodig zijn, zoo ik in
dat vertrek alleen ware. Eén van beiden dus, 8f wij moeten
ons het openen van eene deur of een venster getroosten, df
wij moeten heengaan. Hij, die niet begrijpt, dat een ander
evenveel waard is als hij zelf, en dat het belang van velen of
‘an allen boven zijn persoonlijk belang gaat, zal wel doen zich
eene woning op de heide te bereiden. et ecigenbelang is in-
tusschen bij ons menschen z66 diep ingeworteld, dat wij deze
waarheden slechts moejjelijk verstaan; van daar dan ook, dat



het begrip van ware vrijheid voor velen moeijelijk te vatten of
zelfs onbereikbaar is. Dit gebrek schuilt in alle standen: de
met goederen ruimer bedeelden meenen dikwerf, dat zij voor
een gering loon over de krachten der min-gegoeden mogen be-
schikken, en de minder gegoeden meenen tegenover de gegoe-
den, dat zij onregtmatig zijn misdeeld; de kundigeren meenen
soms vrijelijk over de minder kundigen te kunnen beschikken,
en de minder kundigen, als zij zich krachtig gevoelen, meenen
soms, dat geweld boven wijsheid gaat. Zooveel hoofden, zoo-
veel zinnen. Wetten zijn alzoo onvermijdelijk, maar zij moeten
regtvaardig zijn en voor elk volk naar zijnen aard en naar de
toestanden, waarin het leeft.

Dat beste wetten even moeijelijk te verkrijgen zijn als ware
vrijheid, behoeft niet gezegd te worden; maar ook hier is het
pligt, er onophoudelijk naar te streven.

Ten aanzien der wetten zij nog opgemerkt, dat zij juist niet
zoo groot in aantal behoeven te wezen, maar toch veel om-
vattend moeten zijn, zoodat er zooveel mogelijk door voorzien
wordt in hetgeen kan voorkomen; dat zij duidelijk en verstaan-
baar moeten zijn en geen dubbelzinnigheid mogen toelaten;
dat zij niet dan na rijp overleg mogen veranderd worden; dat
zij met naauwgezetheid moeten worden gehandhaafd.

Wil men eerbied voor de wet, zoo moet de wet eerbied-
waardig zijn. Men ziet het aan onzen fijd en niet het minst
aan ons eigen land, waar men wetten zamenflanst met cene
slordigheid , die alle verbeelding te boven gaat. Worden zij
toch in meer of min bruikbaren staat aan de Tweede Kamer
voorgedragen, zoo leeft deze er dikwerf mede, zooals men
naauwelijks met een oud kleed doen zou: stukken uitsnijden en
lappen inlasschen, zoodat er geheel iets anders van gemaakt is.
En dan dat onophoudelijk overhoop werpen: somtijds gebeurt
het, dat eene wet naauwelijks in werking is, of zij wordt al-
weder omver geworpen. Wie kan er op deze wijze eerbied
hebben voor de wet en voor den wetgever, en wat blijft er
over bij een volk, zoo men daaraan de kracht der wet ontneemt ?
Men klaagt over de lagere volksklasse, dat deze de openbare



272

orde niet meer eerbiedigt: zij, die den eerbied voor de wet
dooden, mogen zich wel eigen maken, dat zij aan de minder
gegoeden daartoe het voorbeeld geven. Ik meen dan ook op-
regt, dat socialisme en democratie ziekte-verschijnselen zijn van
de maatschappij, waarvan de grond schuilt niet bij de lagere
volksklasse, maar bij de meer gegoeden, die schreeuwen en
rumoer maken.

Ik kom alsnu tot de magt. De mensch is een gezellig wezen ;
hij wil met zijne natuurgenooten leven en verzamelt zelfs dieren
en planten rondom zich. Zijne naaste trekt hem aanjin beiden,
in hem en in zijn natuurgenoot, sluimeren geestelijke en an-
dere krachten, die door wederkeerige werking tot ontwikkeling
kunnen komen, zooals in het ijzer, dat in de nabijheid van den
magneet verkeert, en in den magneet, die bij ijzer is geplaatst;
soms als in een vuursteen, waarop met een stuk staal geslagen
wordt; soms ook, helaas, als een bliksemstraal, die zijne prooi treft.

Het doel van het zamenzijn van menschen is zonder twijfel
het goede, dat in elk woont, tot meerdere ontwikkeling te bren-
gen: wat de ecen niet weet, weet de ander, wat de een niet
kan, kan de ander. Het zamenleven geeft, onder meer, twee din-
gen: vis unita fortior, en verdeeling van den arbeid. De tegen-
woordige beschaving leert, wat van dit zamenleven in de toe-
komst nog te wachten is. '

Het doel van het zamenleven is derhalve bevordering van
het geluk van elken mensch, van het geluk van anderen, die
met hem zijn, en van het heil van het algemeen. Dat algemeen
noemt men Staat, zoo het een zelfstandig en afgesloten geheel
is. Het doel van den Staat is dus de bevordering der betere
belangen van allen, en zooveel noodig van elken burger in het
bijzonder.

De vraag mag belagchelijk genoemd worden, die somtijds
wordt opgeworpen, of zij, die aan het hoofd van een volk staan,
er zijn om het volk, dan wel, of het volk er is om hen. Die
vraag is daarom belagehelijk, omdat het duidelijk is, dat de
koetsier er is om de personen, die in den wagen gezeten zijn,
en de koetsier niet noodig zou zijn, indien er geen passagiers



273

waren. Maar dit ontneemt aan den koetsier geen waarde hoe-
genaamd; integendeel, zoo hij goed rijdt en den wagen goed
over den weg brengt, zal hij door elk der reizigers daarin
worden geacht en geéerd. Overigens moet ik onmiddellijk op-
merken, dat deze vergelijking in andere opzigten zeer mank
gaat, zooals straks blijken zal.

In tijden van grootere ruwheid dan tegenwoordig was het
regel, dat de sterkste en moedigste van een volk zijn hoofd
was j bestrijden van vijanden was hoofdzaak, en het handhaven
van orde in de maatschappij was nevenzaak. Toen waren, helaas,
dikwerf de volken er enkel om de gezagvoerders; deze streden
tegen elkander en gebruikten daartoe goed en bloed der burgers.
Gingen zij te ver, dan werden zij verjaagd of vermoord ; daarna
was er meestal een tijd lang cene regering van het volk, totdat
er weder een magtiger persoon opstond, die weder het hoofd
werd, zoolang het duurde. Zoo is ongeveer de geschiedenis
der volken en vorsten van weleer, en nergens blijkt het meer
dan in die geschiedenis, dat er in het geheele dierenrijk geen
soort te vinden is, waarvan de individu's z46 tegen elkander
verdeeld zijn, als dit bij den mensch het geval is, dien men
waarschijnlijk daarom noemt: homo sapiens !

Maar die ruwheid en barbaarschheid zijn voorbij; zij, die aan
het hoofd der volken staan, bedoelen alleen hun heil, willen
niets dan hunne waarachtige vrijheid en doen dat door uitne-
mende, vastgestelde wetten! — Zoo zegt gij. Mag ik vragen,
of gij hier niet eene kleinigheid vergeet? Hebt gij nooit iets
gehoord van gepantserde schepen met ijzeren platen van zooveel
duim dikte? nooit van monitors of van torpedo’s, nooit van
buskruit of van schietgeweer, nooit van kanonnen, dus ook niet
van Kruvre-kanonnen? hebt gij nooit iemand gezien, die een
lang, puntig en scherp staal in cene scheede aan zijne linker-
zijde draagt? Dan zijt gij een gelukkige, maar niet op de hoogte
van uwen tijd. Nemen wij slechts de nu vervlogen 25 jaren,
en vraag eens, wat er in Denemarken is geschied door de
Pruissen, wat in de Krim door de Franschen, Engelschen, Itali-
anen en Turken; wat in Oostenrijk door de Pruissen; wat in

11 13



274

Italié¢ door de Franschen en Italianen; wat in Fra.nkrijlc door
de Duitschers, en wat in het Balkan-schiereiland door de Russen,
om nu niet te spreken van Amerika en andere gedeelten dor
aarde, alzoo ook niet van Sumatra. Ielaas! gij moogt spreken
over verlichting en beschaving van deze eeuw, maar gij kunt het
niet in ernst doen; gij doet het eenzijdig en partijdig, want er
wordt gemoord, geroofd en geplunderd op groote schaal, op

hoog gezag en alles boven de wet. De moorddadige aanval der

Russen op de Turken — al mag dit volk ook door niemand ver-
-dedigd worden — is verachtelijk in elke rigting en leert, dat

de meening nog lang niet is uifgestorven, dat de volken er
zijn om de vorsten en dat het regt van den sterksten eigentlijk
de ware godsyrucht is.

Wenden wij ons echter van dit verachtelijke tooneel af en
overwegen wij liever, wat in sommige Staten aan goeds leeft
in de ordening der magt, die onvermijdelijk is, zoo het een Staat
goed zal gaan.

In de eerste plaats moet ik opmerken, dat geene andere
magt in cen land, zoo het goed zal zijn, bestaan mag, dan
die strekt tot bevordering van het heil van den Staat, en dat
elk misbruik van magt, dat daarbuiten gaat, zooveel mogelijk
moet worden voorkomen of bestreden. Nu ligt het, helaas, in
de natuur van den mensch, om te heerschen en van eene hom
toegekende magt mishruik te maken, en ziedaar een groot he-
zwaar in de regeling der magten, die onvermijdelijk zijn, in
de ecerste plaats, om de wetten fe handhaven, en voorts om
datgene te doen, waarin de wetten alsnog niet hebben voorzien
of niet kunnen voorzien.

Voor het tegenwoordige dobbert men tusschen twee mee-
ningen, waaromtrent alsnog geene beslissing is verkregen. Het
staat vast, dat een voll: moet bestuurd worden naar eigen verlan-
gen, zoo het namelijk daartoe rijp genoeg is. Is het dat niet ,
dan valt er aan het verkrijgen van een besten regeringsvorm
alsnog - niet te denken; dan is er strijd, dan zijn er woelingen
en omkeeringen, en dan moet het gaan, zoo goed of zoo kwaad
het gaan kan. In dat geval is bijv. tegenwoordig Frankrijk, dat



275

volstrekt niet rijp is voor een goed bestuur, omdat men er
niet weet, wat ware vrijheid is. Alleen daar, waar men dit
weet, kan sprake zijn van een besten regeringsvorm.

Een volk, dat weet, wat ware vrijheid is, moet dan zooveel
mogelijk geregeerd worden naar eigen wil en eigen verlangen.
Daartoe zijn dan de wetten, om dien wil, dat verlangen uit
te drukken, en eene goede regering voor zulk een land zal
dan in de hoofdzaak daarin bestaan, dat die wetten regtvaar-
dig worden toegepast. Om dit schoone doel te bereiken is er
een hoofd mnoodig, niet als een koetsier op den bok van een
wagen, maar naar den regel, voor een koning uitgesproken:
le roi régne mais ne gouverne pas, dat is: hij handhaaft de
wetten en handelt nooit willekeurig. Dat hoofd is ook niet als
de mier, die anderen voorgaat op den weg, of als de vogel,
die bij de trekvogels vooraan is, want het volk behoort zijn
eigen weg te kiezen. De landsvaderlijkheid is een term, die
bij een vrij volk niet bekend is.

De twee meeningen, waarvan ik sprak en waaromtrent nog
geene beslissing is verkregen, zijn nu deze 1). Zal het bedoelde
hoofd door het volk gekozen worden voor zekeren tijd of voor
zijn geheele leven? of zal er eene familie zijn, waaruit, naar
vastgestelde regelen, een hoofd verkregen wordt, dat dit blijft
zoolang hij leeft? Aan elk van deze twee toestanden zijn scha-
dawen verbonden. Zoo een volkskeus eene waarachtige uit-
spraak ware, had men zeker in vrije keuze wat men behoefde,
maar dan toch nog slechts voor zekeren tijd, want de gekozene

1) Er zijn andere regeringsvormen genoeg geweest, maar deze kunnen
worden voorbijgegaan, omdat zij slechts aan tijdelijke toestanden voldeden.
Het langst heeft nog stand gehouden, dat eene vergadering van eenigen
het hoofd vormde. Na pleging van brutaal geweld had zulk eene vergadering
veelal zich zelve opgeworpen, soms met dictatoriale magt., Vergaderingen,
uit het volk gekozen en tot hoofd verheven, waren van langeren duur; zij
waren als extracten aan te zien van de oude volksvergaderingen, die bij ru-
were volksstammen thans nog niet ongewoon zijn. Vergaderingen intugschen
zijn altoos slechte hoofden van volken gewecest; een hoofd moet zeker niet
uit vele hoofden bestaan, want het spreekwoord is: veel hoofden, veel zinnen,



276

kan in zijne nieuwe stelling wel een geheel ander wezen worden.
Wij zullen nader zien, hoe weinig waarheid er in het algemeen
in volkskeuze gelegen is, en merken hier slechts op, dat, zooals
de verkiezing van Tuiers nog onlangs in Frankrijk geleerd heeft,
door volkskeuze weinig bestendigheid verkregen wordt, en deze
is een eerste vercischte. Voorts wijzen wij op de verkiezing
van Haves in Amerika, waarbij, zooals daar meermalen geschied
is, groote ongeregeldheden hebben plaats gehad, tot volkomen
ondermijning van het gezag. Zulk een gekozen hoofd, dat men
dan Voorzitter noemt in dezen tijd (President), brengt ook niet
datgene mede, wat in een eersten van den Staat (Princeps)
z00 gewenscht is, namelijk vrij te zijn van antecedenten in het
burgerlijke leven. En al is zijne persoonlijkheid ook van be-
teekenis, zoo is zjne magt toch niet veel meer dan die van
hen, die hem ter zijde staan; hij is hoogstens primus inter
pares, en er komen gevallen voor, waarin hij meer moet zijn,
gevallen, waarvoor men vooraf geene wetten heeft kunnen maken
en waarin het hoofd van den Staat zekere magt moet hebben,
bijv. oorlog en vrede, het onderhouden van vriendschappelijke
betrekkingen met het buitenland en het handhaven van het
aanzien van den Staat; voorts plotselinge onheilen in den Staat
zelven, zooals oproer, watersnood, uitgestrekte brand, epide-
mische ziekten, enz. Dit alles kan niet volledig bij de wet
geregeld worden, en het hoofd van den Staat moet dus zekere
magt, zeker gezag en zeker aanzien hebben, en deze te zamen
worden maar mniet zoo op eenmaal verkregen door iemand te
kiezen uit de massa des volks, al zou die keuze overigeus ook
eene soort van waarheid uitdrukken.

Tegen de erfelijkheid van den Princeps, hij moge dan keizer,
koning, vorst of anders heeten, is dit bezwaar, dat, al heeft
men thans een uitstekenden, zijn opvolger welligt het tegendeel
is. Dit bezwaar is niet weg te nemen, maar de vraag is, wat
daar tegenover staat, en dit is veel. Het bezwaar, daar genoemd,
is in elk geval tijdelijk; de volgende opvolger kan meer geschikt
zijn, en al gaat het land, dat een zwakker hoofd heeft, eenige
jaren terug, het kan zich daarna herstellen. Bij volmaakte on-



277

geschiktheid van den opvolger of bij minderjarigheid kan een
regentschap tijdelijk zooveel mogelijk in het gemis voorzien.
Een erfelijk hoofd staat boven de partijen, terwijl een gekozen
hoofd altijd een kind der meerderheid is en naar den aard
zijner verkiezing niet kan nalaten een partijhoofd te zijn. Een
erfelijk hoofd wordt in den tijd, waarin wij leven, als zoodanig
opgevoed, en is die opvoeding niet ongepast, zoo groeit het
aanstaande hoofd langzamerhand op tot een waren prins, die
niet slechts kennis neemt van hetgeen hem te wachten staat,
maar er zich ook in denkt en er voor gaat leven. Dat moge
nu in de werkelijkheid niet altijd zoo voortreffelijk geschieden ,
een vrij uit het volk gekozen persoon heeft niets van die voor-
bereiding genoten. Aan een erfelijk opvolger moet naar mijn
inzien verre de voorrang worden toegekend, en zulk een hoofd
van den Staat zal voor dien Staat des te heilrijker kunnen zijn,
naarmate het geslacht, waartoe het behoort, langer die plaats
bekleed heeft. Geen land is in dat opzigt ongelukkiger dan het
arme Frankrijk, dat door zijne vorsten te verjagen of te ont-
halzen eenige regthebbenden op den troon verkregen heeft, die
men Pretendenten noemt, thans niet minder dan drie: de oude
Bourpoxs, de familie Orvieaxs en de Boxararte’s, waardoor
drie ten eenen male verschillende rigtingen worden vertegen-
woordigd.

Geen gelukkiger land in dit opzigt dan Nederland. Het hoofd
van onzen Staat is een afstammeling van een geslacht, datwel
slechts drie eeuwen ons hoofd is geweest, maar ons bestaan
als zelfstandig volk is ook niet ouder. De groote Zwijger was
een afstammeling van roemrijke vorsten en in Nederland reeds
geliefd, toen wij nog onder het Spaansche juk waren; hij en
zijne opvolgers waren door de innigste banden aan Nederland
gehecht. Hoevelen van dit voortreffelijke geslacht stierven er
niet voor Nederland! Die edelen gaven ons hun goed en hun
bloed en maakten ons vrij; zij stonden toen aan de spits der
beschaving, zoodat Macavray kan uitspreken, wat geheel Europa
getuigt: dat er geen vorstenhuis is, dat zooveel voor de beschaving
gedaan heeft als het huis van Oranje. Eerst v6ér ruim 50 jaren



278

hadden wij uit dat huis een koning; maar sedert drie eeuwen
hadden wij daaruit een Princeps, waarvan de meesten door het
volk in het hart gedragen werden, terwijl zij zich tegenover de
Heeren Staten noemden: ww gehoorzamen dienaar. Prins of
koning, zoolang Nederland nog niet zal geworden zijn een krank-
zinnigengesticht, zal men een afstammeling uit het huis van
Oranje dankbaar erkennen als het hoofd van den Staat, waarin
door het bloed van Oranje burgerlijke en godsdienstige vrijheid
verkregen en gevestigd is.

Maar ook, waar zulk cene eminente familie niet aanwezig is,

ben ik toch een onbepaalde voorstander van erfelijkheid van den
Princeps. T -
Wanneer wij zullen voortgaan, den besten regeringsvorm te
bespreken, die er naar ons oordeel bestaat, dan kunnen wij
niet beter doen, dan uit te gaan van hetgeen wij in ons Vader-
land thans bezitten; in het land, waar men sedert drie eeuwen
het Wilhelmus van Nassauen zong, een lied, ook naar het oor-
deel van MorLey, door MarNix vax St. ApEcospe gemaakt;
waar een lid van Oranje altijd de regten des volks heeft voor-

gestaan, zoodat het dan ook van harte zong:

»Al is ons Prinsje nog zoo klein,
sAlevel zal hij Stadhouder zijn;”

waar in 1813 aan Prins WiLem VI bij zijne terugkomst in het
land werd opgedragen Souvereine Vorst daarvan te zijn. Dit
werd echter door hem geweigerd; de man van vrijheid verlangde
slechts met eene grondwet te regeren. Wat aan bijna alle vorsten
moet worden afgeperst, was bij onzen eersten koning eene ge-
heel vrijwillige daad.

Er is voorts een Kabinet des Konings, waardoor hetgeen van
den Koning uitgaat zich beweegt en dat in ontvangst neemt, wat
aan den Koning gerigt wordt. De Koning benoemt daarvan den
directeur, en het is deze of zijn plaatsvervanger, die hem de stuk-
ken voorlegt en met wien hij alzoo over de zaken handelen kan.

Hetgeen verder tot de regering behoort is in verschillende
declen gesplitst, die cen zelfstandig bestaan hebben; aan elk



279

deel staat een Minister aan het hoofd, door den Koning naar
welgevallen_gekozen. Deze gedeelten heeten Departementen van
algemeen Bestuur; de Koning rigt er zoovele op, als hem goed
dunkt. De Ministers zijn de raadslieden van den Koning en
dragen de verantwoordelijkheid voor hetgeen van de regering uit-
gaat; zij teekenen dan ook met den Koning de genomen besluiten.

Er is voorts een Raad van State, door den Koning benoemd,
die over alle gewigtizge regeringsdaden moet worden gehoord
en die bovendien den Koning voorlicht, na openbare behandeling
der zaak, in alle gevallen, waar Besturen verschillen of waar
een Bestuur verschilt met een inwoner van het land, en dit in
laatste instantie.

Er zijn gewestelijke en gemeentelijke Besturen en Raden.
Er is eene politie, verdeeld in eenvoudige wakers, veldwachters
en politie-beambten, in elke gemeente; de directeuren worden
benoemd door den Koning. Er zijn Kantonregters, die eenvou-
dige zaken van geschil behandelen, benoemd door den Koning.
Er zijn Regtbanken, er zijn Provinciale Hoven, er is een Hooge
Raad, waarvan de leden benoemd worden door den Koning, die
het regt verzekeren; dit regt wordt voorafgegaan door een uit-
voerig onderzoek, en steeds, na openbare hehandeling der zaak,
in het openbaar unitgesproken.

Er is een leger met de gevorderde hoofd-officieren en gezag-
hebbenden van minderen rang; de Koning benoemt de officieren.
Er is eene landsvloot en de benoodigde zeemagt. Er is een
Militair Geregtshof voor beide deze magten; de Koning benoemt
alweder de hiertoe behoorende autoriteiten. Er is eene schutterij.

Al deze en andere benoemingen door den Koning geschieden
met mede-onderteckening van een der betrokken Ministers.

Er zijn Hooge, Middelbare en Lage scholen van onderwijs,
en dit onderwijs wordt van Staats-wege verzorgd; de Koning
benoemt de mannen, die Hooger onderwijs geven. Het volk is
bovendien vrij in het oprigten van scholen.

Er zijn scholen voor kunst, voor nijverheid en voor land-
bouw van wege den Staat.

Er wordt munt geslagen.



280

Er is algemeene zorg voor de gezondheid en het leyen der
burgers, voor wegen, kanalen, sluizen, dijken, enz. Er is een
loodswezen. Er zijn Kamers van Koophandel. Er is eene Aca-
demie van Wetenschappen en eene Academie van Kunst.

Wat in het voorgaande van Staats-wege niet behartigd wordt,
wordt aan de gemeenten overgelaten.

Aan elk kerkgenootschap wordt volle vrijheid verzekerd, zoo-
dat de zedelijke ontwikkeling des volks ongestoord kan plaats
hebben.

Er zijn twee magten, die witvoerende en welgevende genoemd
worden. De eerste is reeds in onderdeclen genoemd; deze zijn
vereenigd in den Koning. De wetgevende magt is tweeledig en
bestaat uit den Koning, zijne Ministers en den Raad van State,
en uit vertegenwoordigers van het volk, die door het volk ge-
kozen worden. Deze laatsten vormen twee ligchamen, die Kamers
genoemd worden, zonder welke geene wet kan tot stand komen.
De Eerste Kamer, gekozen door de vertegenwoordigers der
gewesten, neemt de wet aan of verwerpt haar; de Tweede
Kamer, dadelijk door het volk gekozen, ontvangt de wet het
cerst in naam des Konings en neemt haar aan of verwerpt
haar; maar zjj kan ook veranderingen en verbeteringen voor-
stellen, ja zelfs cene geheel nieuwe wet. Deze Kamers contro-
leren voortdurend de Regering. De Raden der gewesten, die
Provinciale Staten heeten, en de Raden der gemeenten, die
Gemeente-raden genoemd worden, worden door het volk gekozen ;
zij hebben binnen den kring hunner bevoegdheid het regt re-
glementen te maken, en zijn dus mede eene soort van wetge-
vende magt. De Gemeente-besturen worden, behalve het hoofd,
dat door den Koning benoemd wordt, uit de Gemeente-raden
gekozen. Evenzoo de gewestelijke Besturen door de Provinciale
Staten, behalve het hoofd, de Commissaris des Konings, die
door den Koning gekozen wordt. De Minister, die de Binnen-
landsche Zaken regelt, is het hoofd van het Provinciaal Bestuur,
en de Gemeente-besturen zijn aan dit laatste onderworpen.

Bij dit groote en belangwekkende organisme komt nu nog
een  heirleger van zaken, die df uitsluitend df gedeeltelijk van



281

het volk uitgaan: genootschappen, maatsehappijen, vereenigingen,
ter bevordering van wetenschap of kunst, van onderwijs of
nijverheid, van landbouw of zeevaart, en eindelijk bepaalde
standen, die zich aan het heil der burgers wijden, zooals de
geneeskunst-oefenaren, enz. enz.

Ten algemeenen nutte betalen de burgers eene billijke be-
lasting.

Dat Nederland inderdaad gezegend is in duizend opzigten,
mag uit deze korte optelling dadelijk worden afgeleid. Onder-
zoeken wij nu, of er ook leemten zijn.

Leemten zijn er altoos en in alles, en het laatste, dat de
menschen op aarde tot stand zullen brengen, zal nog gebrekkig
zijn. Een regeringsvorm eenigszins bruikbaar in te rigten, is
altijd eene moeijelijke zaak geweest, en te streven naar zulk
een volmaakten vorm is niets anders dan het zoeken naar den
steen der wijzen. Voor andere landen, voor andere volken, voor
andere tijden andere vormen, ook van regeren! Hieraan komt
nooit een einde, en het zoeken naar den besfen regeringsvorm
in absoluten zin is dus het werk van dwazen. .

In den lateren tijd heeft men onder andere twee fouten be-
gaan: men heeft meer en meer het wezen voorbij gezien en in
vormen heil gezocht, en dit heeft men ook in zaken van rege-
ren gedaan; ten tweede heeft men denzelfden regeringsvorm
voor alle volken en alle toestanden goed geacht en alzoo ge-
streefd naar een regeringsvorm in het afgetrokkene.

Wat het laatste aangaat, men is zelfs zoo ver gegaan, dat
men aan Oostersche volken een Westerschen regeringsvorm wil
geven. (ij zegt, dat dit al te dwaas is, en gij hebt volkomen
regt, maar gij kunt het toch lezen in de Handelingen van het
Binnenhof te ’s Gravenhage, zoo daar gesproken is over Java.
Verbeeld u, dat gij cens in ernst hoordet, dat men zich op
Java in de maanden November, December, Januarij en Februarij
goed in duffel en bont moet wikkelen, omdat dit voor het
Binnenhof te 's Gravenhage gebleken is dan goed te zijn; ver-
beeld u, dat men in die maanden voor Java zou voorschrijven,
de woonvertrekken regelmatig warm te stoken; stel u verder



282

voor, dat men voor Java als heste gewassen tarwe, rogge en
boekweit aanbeval, en dat men, des noods met een weinig dwanyg,
maar toch in vrijheid, van daar besten portwijn verlangde; ver-
beeld u verder, dat onkundigen, die zich aan het onmogelijke
niet storen, dit eischten, en gij hebt eene voorstelling van de
dwaasheid, om voor geheel andere toestanden denzelfden rege-
ringsvorm te willen.

Wat nu het groote gewigt aangaat, dat men in den lateren
tijd aan den wvorm der regering is gaan hechten: dit is eene
ware ziekte, eenc ziekte, die zich meer en meer unitbreidt en
zich niet bepaalt bij regeringsvormen, maar zich meer en meer
uitstrekt over alles. De kletren maken tegemwcoordiy den man.
Men verguldt het hout, lood, koper en zink, in den vorm van
voorwerpen van weelde gebragt, om te doen schijnen alsof dit
enkel goud ware. Men jaagt naar eer, aanzien en schijn, en
ziet het wezen voorbij: zoo de vormen slechts goed zijn, doet
het niets ter zake, wat achter die vormen verborgen is.

Dit heeft men nu in klimmende mate ook op den regerings-
vorm toegepast in vele landen, en in 1848 ook in Nederland.
Men moest eene inrigting hebben van regering, die zooveel
mogelijk goed was. Of die voor ons voll: goed was, vroeg men
niet; het was genoeg zoo die vorm, die van andere volken
werd overgenomen, als regeringsvorm kon gelden. Wie onder
de jas schuilde, vroeg men niet, zoo de jas slechts goed was.
Sedert dien tijd heeft een schreeuwend deel van het Neder-
landsche volk, dat niet verder gaat dan vormen, of dat niet
eenmaal zoo ver gaat, bij nitstek veel genoegen. Dat deel spreekt,
alsof de schepping der wereld in 1848 heeft plaats gehad en
alsof ‘er vGér dien tijd niets anders dan een chaos bestond.
Ruim 50 jaren vroeger had men intusschen ook van eene nieuwe
schepping gesproken; maar voor de lieden van 1848 was dit
slechts kinderspel geweest. \

Lieden van eenig doordenken, die niet door eerzucht gedre-
ven werden, om in vormen het hoogste heil te zien, erkenden
wel, dat er, zooals altijd, omstrecks 1848iets moest veranderd
worden, omdat de toestanden eenigszins gewijzigd waren. Maar



283

z00 verre zij aan wezentlijke dingen hechtten en meenden, dat
men met minder goede vormen bij goeden wil vrij wel voort
kan, stelden zij zich tegenover de bovengenoemden, en van daar,
zoowel elders als in Nederland, twee groote rigtingen, waarvan
de eene steeds overhoop wil werpen en altijd naar iets nieuws
zoekt, terwijl de andere wel het niet goede wil veranderen,
maar het goede wil behouden, totdat men iets beters heeft.

In Nederland leven thans vier hoofdgebreken: a. het zoeken
van heil bij voorkeur in den vorm der regering, zooals ik daar
opmerkte; b. verdeeldheid van het volk in partijen van zooge-
naamden politieken aard; ¢. verdeeling van het volk door ker-
kelijke geschillen, die men godsdienstige noemt, maar het niet
zijnj d. schrikverwekkend misbruik van sterken drank. Dat er
nog vele andere bronnen van onheil zijn, behoeft niet gezegd
te worden, maar deze vier bederven veel van het geluk, dat
het leven in Nederland thans zou kunnen aanbieden. Over de
drie laatstgenoemde gebreken spreek ik thans niet, maar ik
wenseh nog een woord in het midden te brengen over het onheil,
dat de vorm van onze tegenwoordige regering zoodanigis inge-
rigt, dat er oneindig veel goeds door verloren gaat en de beste
krachten van het volk niet tot meerdere ontwikkeling komen.

Onze Staatsregeling heeft bedoeld, dat het volk op het be-
staur des lands zeer grooten invloed zou uitoefenen, zoodat het
al de vrijheden zou kunnen bekomen, waarop het billijker wijze
aanspraak zou kunnen maken. Dit beginsel is het eenige ware
en het eenige goede, maar onder &ne voorwaarde: een hoed
moet niet slechts geschikt wezen voor een hoofd, maar het hoofd
moet ook geschikt zijn voor een hoed. Zoo ik u gezonden en
stevigen kost voorzet, is het nog de vraag, of die kost voor «
goed is. Dat begrijpt nu de tegenwoordige tijdgeest volstrekt
niet; hij jaagt en drijft voort en zegt eenvoudig: het moet, En
z00 hebben wij dan te vragen, of die beste inrigting van regeren,
waarmede men ook ons begiftizd heeft, ook goed is voor ons
volk ; met andere woorden — en die woorden kan een kind ver-
staan, — of de beste krachten van het volk nu onder dien
regeringsvorm het best ontwikkeld worden.



284

Om die vraag te beantwoorden hebben wij te herinneren ,
dat aan het volk, het edele stamhuis uitgenomen, dat ons regeert,
alles is overgegeven wat tot de gehecle regering behoort. Dit
heet wel geheel anders, maar de waarheid is zoo. De Koning
heet zijne ministers naar eigen wil te kiezen, maar elkeen weet,
dat de Staten-Generaal die ministers aan den Koning opdringen.
Die ministers zijn nu de verantwoordelijke personen, terwijl de
Koning onschendbaar is, en alle koninkljjke benoemingen ge-
schieden alzoo onder den invloed van ministers, die den Koning
opgedrongen zijn.

Maar die opdringers van ministers, zegt gij, zijn de Staten-
Generaal, en deze zijn uit het volk gekozen, en het volk heeft
alzoo den grootsten invloed op den gang der openbare zaak!

Maar onze wetten houden in, dat de uitvoerende magt bij
den Koning berust; dat wij geen republick hebben, maar eenc
constitutionele monarchie. Dat voorts het volk zijne vertegen-
woordiging kiest en dat het alzoo alle mogelijke vrijheden be-
komen kan, hiervan geldt: zoovele woorden, zoovele infame
leugens. Er moet hier Hollandsche taal gesproken worden: de
Koning is niet vrij, om aan het volk de vrijheden te verzekeren,
die volksmenners aan het volk onthouden; onze wetten eischen
het tegendeel. En wat voorts de vraag aangaat, of de Staten-
Generaal het Nederlandsche volk zouden vertegenwoordigen,,
omdat dat volk die Staten kiest: ik vraag, of er één mensch
in het land is, die hierop ja durft zeggen ?

Het volk kiest de stedelijke Raden, de Staten der provincie
en de leden der Tweede Kamer; de leden der Eerste Kamer
worden gekozen door de Provinciale Staten, zooals boven ge-
zegd is. Alzoo berust ons geheele regeringsstelsel bijna op di-
recte verkiezingen, en slechts bij de Eerste Kamer heeft men
een filtrum.

Wat was nu de vraag bij het in het leven roepen van dezen
toestand? Men had van dit stelsel elders en vroeger ondervinding
genoeg gezameld, en de mannen van 1848, aan wier hoofd
Tuorprcke zich plaatste, hadden dus met de hand op het hart
zich te vragen: a, kan eene directe volkskeuze ooit leiden tot



285

waarheid , of is zij altoos een dobbelspel? 4. moet het volk
kiezen om regelmatigen invloed uit te oefenen, welke correctieven
zijn er dan voor Nederland, om het goede van volkskeuze te
behouden en toch niet al het nadeel daarvan te ondervinden?

In 1848 geen woord over deze twee gewigtige vragen , maar
dolzinnig de deur opengezet voor — hier moet weder Hollandsch
gesproken worden — allerlei knoeijerijen en konkelarijen, leugen
en laster bij de zoogenaamde vrije verkiezing in Nederland!
Geen grooter schandaal dan die verkiezingen, indien slechts
een schreeuwende troep iemand wil verkozen hebben, die voor
zijne betrekking ten eenen male ongeschikt is. Men beklaagt
zich in Nederland te wonen, indien men dat verachtelijke be-
drijf van nabij gadeslaat.

Zijn er dan geene achtingswaardige mannen in die vergadering
gezeten? In waarheid, gelukkig wel.

Zijn de gekozenen eenmaal leden der vergadering, zoo zijn
zij, wel is waar, buiten het bereik van aanmerkingen, want
het volk heet hen gekozen te hebben; doch wie weet, hoe de
verkiezingen zijn, kan niet anders zeggen, dan dat soms man-
nen gekozen worden, die men voor vertegenwoordigers des
volks houdt, maar dat ook de zoodanigen in de vergaderingen
worden gebragt, die, na veel opruijing, leugen en bedrog,
door eene partij daarin worden gedragen.

Kan uit zulk eene bron helder water vloeijen?

Bezien wij echter die bron nog ecen weinig meer van nabij.
Het volk moet een magtigen invloed uitoefenen op den gang
der openbare zaken, maar zoodanig, dat het de uitvoering aan
anderen overlaat en toeziet, of die unitvoering goed geschiedt;
ook helpt het in het maken der wetten. Deze twee vereischten
zijn van zoodanigen aard, dat er in waarheid aan voldaan moet
worden , en dat de openbare zaak er onder lijdt, zoo daaraan
iets ontbreekt. Eene vertegenwoordiging van het volk is een
volkomen onmisbaar bestanddeel ecner goede regering; zij kan
niet worden verkregen zonder keuze, en die keuze moet vrij
zijn, Dit alles heeft men thans in verscheidene landen van
Europa, en elk onbevangene moet toch verklaren, dat de vol-



286

keren in het algemeen niet zijn vertegenwoordigd, en dat er
bijna geen standvastigheid is, die toch in eene eeuw van Z00-
genaamde verlichting en beschaving moest bestaan. Men neemt
denzelfden vorm van een ander volk over, wetende, dat men
daarmede in dezelfde fouten vervalt. Hel stelsel is intusschen
best, maar de volken, Engeland welligt nitgenomen, zijn_noy
niet rijp voor het stelsel.

Nemen wij de Kamers der vertegenwoordigers. Gewoonlijk
heeft men één vertegenwoordiger op eenige duizenden inwoners,
en eenige honderden kiczers om zulk een vertegenwoordiger
voor een gedeelte van het land te kiezen. De vrouwen en de
kinderen, zij, die onteerende straffen beloopen hebben, en de
minder gegoeden zijn buitengesloten; de kiezers zijn dus man-
nen, die eene keuze doen, om in waarheid een gedeelte van
het volk te vervangen ter beoordeeling van 's lands zaken.

Gesteld nu, dat in een land op 40,000 inwoners één afge-
vaardigde zal gekozen worden en dat dit geschieden zal door
2000 kiezers; hoe komt men dan tot eene keuze? Men vereenigt
zich vrij tot eene zoogenaamde kiesvergadering, maar doorgaans
nemen hieraan slechts weinigen deel. Stel, dat er 40 kiezers
in zulk eene bijeenkomst zamen zijn, die candidaten voorstellen,
over welke men spreekt, dan wordt ten slotte ook hier bij
meerderheid besloten ; alles bij meerderheid, en altoos bij meer-
derheid, terwijl elkeen weet, dat de meerderheid der menschen
den breeden weg opgaat, en dat het bewandelen van den reg-
ten weg, die zeer smal is, slechts aan weinigen is gegund.
Waarlijk, het is niet gemakkelijk om bijzonder geschikte candi-
daten te stellen, waaruit vertegenwoordigers van een volk zullen
worden gekozen. .

Wat doet men nu? Zoo in die vergadering van 40 kiezers
21 stemmen zich vercenigd hebben op den heer P., zoo is P.
candidaat. IIij wordt dan aanbevolen, openbaar in couranten
en met strooi-billetten. En is er niemand anders, die voorgesteld
wordt, dan is hij zeker vertegenwoordiger te zullen worden van
het volk, in de vergadering gebragt door 21 mannen, die 2000
kiezers en 40,000 inwoners van het land deden spreken, dat



is niet deden spreken; want elkeen weet, dat men door eene
loterij veel digter bij de waarheid zou kunnen komen, dan men
nu komt, door die 21 heeren van die kiesvergadering. Heerscht
er verdeeldheid onder de 2000 kiezers, die tot de 40,000 in-
woners van een deel van het land behooren (watl men kiesdistrict
noemt), zoo zijn er twee, drie of vier kiesvergaderingen, waar
het dan toegaat als bij de eerstgenoemde; of er is geen kies-
vergadering, maar eenige weinigen stellen een ecandidaat, en
dan is er rumor in casa; dan wordt er geschreeuwd: kiezers!
en kiezers! en dan worden er strooi-billetten rondgedeeld aan
de huizen, en daarin en in de couranten raast en scheldt men
op den tegenstander, terwijl de vriend wordt opgevijzeld. Wie
geen moeite ontziet om bij zulk eene gelegenheid te liegen en
te lasteren, is zeker van zijn doel. En zoodoende verkrijgt men
dan eene zoogenaamde vertegenwoordiging van het volk, die
wel eenige onafhankelijke mannen bevatten kan, en des te meer,
naar mate het volk rijper is, om zich niet te laten bedriegen;
maar ook des te minder, naar mate dat volk goedhartiger is
en gaarne vertrouwen schenkt, zooals het Nederlandsche volk.

Ons volk is slechts prikkelbaar op twee punten: op de vrije
uitoefening van hetgeen men alsnog godsdienst noemt (kerk),
en ten anderen op zijne beurs. Al het andere is aan de meesten
onverschillig, zoodat zij bij verkiezingen de stembriefjes invullen
of laten invullen door den eersten den besten, die zich weet
voor te doen als in dezen de wijsheid in pacht te hebben. In
Nederland houdt dan ook niemand meer in ernst de Tweede
Kamer der Staten-Generaal voor cene vertegenwoordiging van
het Nederlandsche volk. Die vergadering, aldus geworden,
dringt in en dringt uit, vermindert voortdurend de magt des
Konings, maakt het regeren onmogelijk, behalve wanneer hare
vrienden aan het roer zijn, en wordt alzoo meer en meer uit-
voerende magt; met andere woorden: Nederland snelt de re-
publiek te gemoet. De bezadigden in het land walgen van dit
afzigtelijke verschijnsel, en zijn daarom buiten staat, eene tegen-
magt tot stand te brengen, omdat zij de onedele middelen
schuwen, die daartoe zouden worden vereischt.



290

toekomst” niet op te maken: in één woord, als op Java die liberale zon maar
eens goed was opgegaan, dan zou ook deze eene warmte verspreiden, die In-
sulinde en Moederland beiden zon koesteren in een ongekend liefelijken gloed.
Bn het radicaal-koloniale stelsel heeft gedurende eemige jaren gewerkt en
de voorspellingen zijn vervuld: er is op Java veel afgebroken én niets opge-
bonwd; de nitgaven zijn er schromelijk uitgezet; bij de inkomsten is daar-
van niets merkbaar geweest; de tekorten zijn voor de overschotten in de
plaats gekomen; de finantiéle toestand van het Moederland is berooid; de
leeningen zullen gesloten worden; tot de opdrijving van de belastingen in
Nederland en in Indié beiden zijn de eerste stappen gedaan; de inlandsche
bevolking is er, o. a. blijkens de bekentenis door de ,liberalen’” zelven afge-
legd met betrekking tot de suikercultuur, geen haar beter op geworden; wel
begint haar eerbied voor den blanke in het bijzonder en voor het Europeesch
gezag in het algemeen gaandeweg met renzenschreden achteruit te gaan; de
veiligheid is verdwencen; het middel om ons gezag, als het noodig mogt zijn,
met den sterken arm te handhaven, onze militaire magt, is er verlamd; en
zelfs de Indo-Europesche maatschappij, ten bate van wie de geheele omwen-

teling, met al haar onzalige gevolgen, heeft plaats gehad, zij is zoo onte-
vreden, dat zij oproer kraait.

Zietdaar dan de nitkomsten.

Welk eene rehabilitatie voor hen, die dat alles voorspeld hadden!

En moesten zij, die bet bewerkt hebben, er niet door vernietigd staan
voor de oogen van de bedrogen natie?

Van dit laatste echter schijn noch schaduw!

Met opgeheven hoofd en lagchend gelaat staan zij bij de bouwvallen, door
hen aangerigt.

Zij moeten blijven de mannen, die het land regeren en het volk vertegen-
woordigen!!

Welaan, kiezers in het district Arnhem! gij kunt weér methelpen om
op dien weg voort te gaan.

De heer N. N., de man, wiens invloed in de laatste jaren te Buitenzorg
overwegend is geweest, die alzoo wel het grootste aandeel heeft gehad aan
het swanbestnur, waardoor de tegenwoordige rampzalige toestand is in het
leven geroepen, hij wordt u aanbevolen ter verkiezing tot uw Afgevaardigde.™

Zult gij hem het mandaat uitreiken?

Het staat u vrij.

Maar weet dan, dat gij in dat geval in de cerste plaats verantwoordelijk
zijt voor de nog grootere ellende der tockomst.

Durft gij die verantwoordelijkheid aan?

In het voorgaande is, zonder voorbedachten rade, mijne



291

politicke geloofsbelijdenis medegedeeld. Men heeft mij gehou-
den voor gekant tegen noodwendige verbeteringen ten alge-
meenen nutte, en ik meen juist hieraan een zeer groot deel
van mijn leven besteed te hebben.

De waarheid is, dat ik in inrigtingen in de tweede plaats
en in personen in de eerste plaats voor de openbare zaak heil
gezocht heb. De beste wagen, door een onbekwamen koetsier
bestuurd, geraakt van den weg, en een kundige en voorzigtige
koetsier zal een meer of min gebrekkigen wagen toch nog veilig
over den weg kunnen brengen.

Mijn oordeel is, dat de regeringsvorm in Nederland een beste
is; die, welke vddr 1848 bestond, behoefde hier en daar eenige
verbetering, maar was nu toch zoo kwaad niet.

Sedert 1848 heeft men de gelegenheid gegeven aan onbekwa-
men en ongeschikten, om zich vooruit te dringen en aan de
regeling der openbare zaken deel te nemen. Keer dit om, en
ik vind den regeringsvorm van Nederland, behalve altoos te
wijzigen zaken, uitstekend. Geef aan de bezadigden, aan de
kundigen , aan de wijzen, aan de braven inzonderheid invloed;
dan kan het het land welgaan.

De Roodhuiden in Amerika hebben geene geschrevene wet-
ten: de vrouwen bewaren deze in haar geheugen. In vergade-
ringen wordt de openbare zaak behandeld; daarbij zijn alle
leden van een stam” tegenwoordig. De vrouwen en de kinderen
zijn in de achterste rijen; dan volgen de mannen van middel-
baren leeftijd, en de ouderen van jaren zitten vooraan en zeg-
gen, hoe het wezen moet.

Spiegelt u daaraan, volken van de tegenwoordig zoogenaamde
beschaafde wereld!



w0 e
- ‘.!f-\- "F

.3 |-ﬂ|r
| . B
' T

LI
{' A"
B
. 3 3
'_ B b-u
" ~
- :
g
o
>










._.__.m. m__w_q_... , [l ] v __.. . 1 _" |
i ___ __._ L It h_F__ JEtd __ i .m_ﬁ_._ 1 _z_____ _______ -
it %_.__;__.f_:”; i r;ﬂ_f ____ ‘ ”___ ____#.._ i
.._.“ __._.4 _....._ i .____ N r s il



:-I
-
&5

]

L]
N
I-.
5 Em

-
= 1
5 Em
.

A

g 8
[

r

i






4TI e e

s Hi e st T 1 U S T LT ST e e P
Dot 43 T ey

iR i e : eiTs S ; '
. : : e : : ; :



http://www.tcpdf.org

