


ti-ntr. 

' 

trn 

• 

. 

-

' 



r-

• • I 





' ««('8 hïa 
llfeÉ; -X-TiK' H 



• • •  —  

- Is 

••1 

::ïm -

-VfM 

1 

• r 

• ; -r-^ 

• 

fïi; 

& 

. :• • 

.• ' -

, • Ü 
;  ^ -iv,v 

.  - - f  

wm 



DE 

VERLOREN ZOON. 





Vak 99 
K4 

DE 

VERLOREN ZOON 

DOOR 

F .  P E T E R S ,  L d i ó ?  
-ZL 

Rcdemptoris' BIBLIOTHEEK DER 
RIJKSUNIVERSITEIT 
.  U T R E C H T  

COLL. THOMAASSE 

MET KERKELIJKE GOEDKEURING. 

GULPEN. 

DRUK VAN M. ALBERTS & ZONEN. — UITGEVERS. 

1891. 



Door onzen iïoogw. Pater Generaal N, Mauron 
daartoe gemachtigd, staan wij toe, dat het boekje 
«Do verloren Zoon door F. Peters, C. SS. II.», gedrukt 
worde servatis servandis. 

J. MEEUWISSEN", C.SS.B. 
SUP, Pisov. 

Wittem, 27 Mei 1891. 

IMPRIMATUR. 

P. MANNENS. 
S. Theol. Doet. et Prof. Libr. Censor, 

Rurcnmundce, 27 Maji 1891. 



EeFSlti^ipfimeiiiiiiiiiiiiiag » 
qi ,ssppp@^^ l̂̂ (w®w&;iip*ïsip8esip§«'to'r 

txfw' v^Dtr^t^a 

^Poot-Gei icfv t. 

In de eeuwigheid is God gezeten op een troon van 

rechtvaardigheid. In den tijd zien wij Hem gezeten 

op een troon van barmhartigheid. Tot dezen troon 

moeten wij zondige raenschen onze toevlucht nemen-

Immers dit leert ons de H. Paulus wanneer hij zegt: 

«Laat ons dan met vertrouwen naderen tot den troon 

oder genade, opdat wij barmhartigheid mogen ver-

«krijgen en genade vinden ten bekwamen tijde.» (l) 

Wij allen behoeven Gods barmhartigheid. Wie onzer 

moet niet uitroepen met den Profeet ; «Indien Gij de 

«ongerechtigheden gadeslaat, o Heer 1 wie lleere ! zal 

«bestaan ?» (2) Eenigen weifelen om tot den troon van 

Gods barmhartigheid te naderen, na Hem zoo zwaai­

en aanhoudend to hebben beleedigd. Ofschoon zij zich 

tot zondigen geneigd voelen, zouden zij toch oen einde 

willen maken aan hun zondig leven. Maar satan laat zijne 

prooi niet gemakkelijk los. Hij die hen vóór de zonden 

wees op Gods goedheid en barmhartigheid, wijst hen na 

de zouden op Gods strenge rechtvaardigheid, en legt 

1) Hebr. 4. 16. — 2) Ps. 129. 3. 



VI 

hun de woorden van den rampzaligen Caïn in den 

mond; mijne zonden zijn te groot, dan dat ik ver­

geving verdien. Om dezen vertrouwen in te boezemen, 

en voor wanhoop te behoeden, is de Parabel van den 

verloren zoon een aanmoedigend en tevens hartroe­

rend tafereel. Voor den jongeling daarentegen, die 

niet bij tijd zijnen zinnelijken hartstocht bestrijdt, is 

zij eene leerrijke en ernstige waarschuwing. Hij toch 

wordt gewezen op het ongeluk dat hem staat te 

wachten. Hij wordt gewezen op Gods barmhartigheid 

wanneer hij voor goed een einde maken wil aan zjjn 

zondig en ongelukkig leven. Daarom spreek ik bij 

de uiteenzetting dezer Parabel over de oorzaken van 

den val des verloren zoons, over zjjn deerniswaar-

digen toestand na den val, en zijn overgroot geluk 

na zijne bekeering. Moge de nog onschuldige jonge" 

ling die oorzaken vermijden , en bij het beschouwen 

van de gevolgen, voor de zonden terugdeinzen, en 

de reeds diep gevallen jongeling, na den verloren 

zoon gevolgd te hebben in zijne zonden, hem ook 

volgen in zijne bekeering ! 



Luc. XV, 11—32. 

«Zeker mensch had twee zonen. En di; jongste 
«van hen zeide tot den vader? Vader geef mij 
«van het goed het gedeelte, dat mij toekomt. 
«En hij verdeelde het goed onder hen. En niet 
«vele dagen daarna, toen de jongste zoon alles 
«bijeenvergaderd had, reisde hij iveg naar een 
«vergelegen land, en aldaar verkwistte hij zijn 
«goed, een ongebonden leven leidende. En toen 
«hij alles verteerd had, kwam er een zware 
«hongersnood in dat land, en hij begon gebrek te 
«lijden. En hij ging heen, en verbond zich aan 
«een der burgers van dat land, en deze zorid 
«hem naar zijne hoeve om zwijnen te hoeden. 
«En hij had gaarne zijnen huik gemdd met het 
«voeder, dat de zwijnen aten ; maar niemand 
«gaf het hem. En tot inkeer gekomen, zeide hij: 
«hoe vele huurlingen in mijns vaders huis hebben 
«brood in overvloed, en ik verga hier van honger] 
«Ik zal opstaan en tot mijnen vader gaan, en 
«ik zal tot hem zeggen! Vader! ik heb gezon-
«digd tegen den Hemel en tegen ; ik ben niet 
«meer waardig uw zoon genoemd te worden; 
«maak mij als een uwer huurlingen. En hij 
«stond op, en ging tot zijnen vader. En toen 
«hij nog verre af was, zag hem zijn vader, en 
« werd met medelijden bewogen, en toeloopende, 
«viel hij hem om den hals en kuste hem. En de 



vin 

azonn zeide tol hem: Vader ! ik heh gezondigd 
«tenen den Hemel en tegen u; ik hen met meer 
«.waardig uw zoon genoemd te worden. Doch ae 
«vader zeide tot zijne dienstknechten: haalt 
«smedig het eerste kleed, en trekt het hem aan, 
«en doet een ring aan zijne hand. en schoenen 
«aan zijne voeten, en brengt het gemeste kalf, 
«en slacht het, en laat ons eten en vroolyk zijn; 
«want deze mijn zoon was dood en Inj her-
(deefde; hij was verloren, en is wedergevonden. 
«En zij begonnen een vreugdemaal te houden. 
«Zijn oudste zoon nu was op het veld. En toen 
«hij terugkwam , en het huis naderde, hoorde 
«hij gezang en dans. En hij riep een van de 
«dienslknechten, en vroeg wat dit was. I'.n deze 
«zeide tot hem : uw broeder is gekomen, en uw 
«vader heeft het gemeste kalf geslacht, omdat 
«hij hem gezond terug ontvangen hecjl. Hij nu 
«werd toornig, en wilde niet binnenkomen, /yn 
«vader dan'ging naar buiten , en begon hem 
«te bidden. Doch hij antwoordde en zeide tot 
«zijnen vader, zie, zoo vele jaren dien ik u en 
«heb nooit uw gebod overtreden; en nooit hebt 
«nij mij een bokje gegeven, om een vreugdemaal 
«met mijne vrienden te houden; maar nu deze 
«uw zoon, die zijn goed met slechte vrouwen heeft 
tdoorgebracht, gekomen is, hebt gij voor hem het 
«gemeste kalf geslacht. Doch hij zeide tot hem. 
«Kind ! gij zijl altijd bij mij , en al het mijne 
«is het uwe. Doch men moest wel een vreugde 
«maal houden en blijde zijn, want deze uw 
«broeder was dood en hij herleefde, hij was vei -
doren en is wedergevonden.D 



HOOFDSTUK I. 
er-

en[ De verloren zoon is de zoou van een 
oen goeden vader. 
'•de 
dn «Een zeker mensch had twee zonen.» Die 

'eze mensch is God. God is onze Vader. Wij katho-
uw liekcn hebben het voorrecht God met den zoe-
dat ten naam van vader te noemen. Wij lezen 
nu nergens, zegt de H. Augustinus (1), dat liet den 
jijn Israölieten geboden was in hunne gebeden, God 
[em hun vader te noemen. Men gaf hun te verstaan dat 
tot zij Hem den naam van Heer zouden geven, als 
en zijnde zij zijne dienaren. En moge de Profeet 

leht Malachias (2) van God sprekende Hem een vader 
anl noemen, men vindt er toch niet één, zegt de 
leze H. Joannes Chiysostomus, (3) die als hij tot God 
eeft sprak. Hem met den naam van vader groette, 
het of bad gelijk wij bidden. Immers zij waren 

!>n: onder de wet, zij waren dienaren, zij waren 
ijne kinderen der slavin. En zoude deze of gene 
'de- zulks ook gedaan hebben, zooals de Profeet 
uw Isaias,(4) het was hun toch niet voorgeschreven, 
)er- hij deed het uit eigen beweging. Wij echter 

1) 1. 1. De serm. Dni. c. 8. — 2) Malach 1, 6. 
3) hom. 44. ad. Rom, — 4) Isaias. 63. 16. 

DE VERL. ZOON. 



2 

die ons bevinden onder de wet der genade, wij is 
noemen God, als wij bidden, onzen Vader, met zó, 
uit eigen beweging, maar de H. Geest zelf vo( 
heeft ons hieromtrent onderwezen , en Christus he 
Jezus zelf heeft het ons in den persoon der alt 
Apostelen uitdrukkelijk voorgeschreven, wanneer wi 
Hij zeide: «Zóó dan zult gij bidden: Onze Vader val 
«die in de hemelen zijt.))(l) Vandaar dat de H. ge 
Kerk den Priester aan het altaar vooraleer hij te 
het Onze Vader bidt, voorschrijft te zeggen : voi 
door heilzame voorschriften onderricht en door is 
eene goddelijke instelling gerechtigd, durven wij op 
zeo-gen: Onze Vader Wij allen noemen dan ter 
God onzen Vader. Van aller lippen, én van die dei 
der Priesters én van die der geloovigen vloeit Hei 
als zij zich in het gebed tot God bewegen, het Zo 
zoete woord van Vader. Christus op aarde noemde 
ook zijn Vader onzen Vader, zijn God onzen gei 
God. «Ga tot mijne broeders», zoo sprak Hij tot del 
Maria Magdalena, «en zeg hun; ik vaar op tot Go 
«mijnen Vader en uwen Vader, mijnen God en He 
«uwen God.» (2) Als wilde Hij zeggen, zegt de ls 

H. Ambrosius, (3) mijn Vader volgens de natuur me 

is uw Vader bij aanneming. Immers wij allen üei 
zijn kinderen Gods bij aanneming. Welk een dit 
voorrecht! welk een troost voor ons God tot de 
Vader te hebben, een Vader die zoo goed, on- in 

eindi"- goed, de goedheid zelve is. Geen vriend ha, 
is zoo goed, geen vader zoo teedet als onze Va 
Vader, die in de hemelen is. Zeker er zijn va- en 
ders die goed, zeer goed zijn en hunne kinderen is, 
innig liefhebben, zich vaak groote oilers ge- kal 
troosten voor hun welzijn. Maar niet één vader hei 

dei 
1) Math. 6. 9. — 2> Joan. 20. 17. — 3) Lib. 3. de \ irg. , do< 



3 

is zóó goed, niet één vader bemint zijn kinderen 
zóó zeer, niet één vader brengt zulke oflers 
voor zijne kinderen, ais onze Vader die in de 
hemelen is. Hij is een waakzame Vader, die 
altijd zijn oog op ons gevestigd houdt, zonder 
wiens wil niet een haartje van ons hoofd zal 
vallen. Hij is een bezorgde Vader, die zijne En­
gelen uit den hemel zendt om zijne kinderen 
te bewaren en te beschermen opdat zij hunne 
voeten niet zonden .stooten aan een steen. Hij 
is een teedere Vader, die ons, zijne kinderen, 
op zijn knieën neemt en drukt aan zijn hart, 
terwijl Hij ons toespreekt met de zoete woor­
den: Vader, zult gij mij noemen. Hij is een zóó 
liefderijke Vader dat Hij zijnen eeniggeboren 
Zoon niet gespaard, maar Hem aan ons gegeven 
heeft. Door den dood van zijn Zoon van den 
eeuwigen dood verlost, worden wij met het god­
delijk vleesch cn bloed van zijn Zoon gevoed. 
God is een rijke Vader, hemel en aarde behooren 
Hem en Hij maakt ons lot zijne erfgenamen. 
Is God een zóó goede Vader, dan is bet niet 
meer dan plicht, dat zijne kinderen dien zoo 
liefderijken Vader innig liefhebben Maar helaas! 
dit is niet altijd zoo. üie mensch, van wien in 
de parabel spraak is, had twee zonen, die zich 
in hun vaders huis bevonden. Van den eenen 
had de vader veel verdriet. Zoo heeft God onze 
Vader twee soorten van kinderen, rechtvaardigen 
en zondaars, die zich beiden in zijn huis, dat 
is, in zijne Kerk bevinden. Immers, zoolang een 
katholiek, ofschoon een groot zondaar geworden, 
het geloof behoudt, is hij niet buiten het lichaam 
der Kerk. Dit te willen beweren is eene dwaling 
door de H. Kerk veroordeeld. Hij houdt wel 



4 

door liet plegen eener doodzonde op te be­
hoor en tot de ziel der Kerk, maai- hij is> a)" 
hoewel in zonde, toch nog in de Kerk. Hij is 
in de Kerk, zegt de H. Augustinus, gelijk het 
kaf in het koren. Do Zaligmaker verklaart het 
ons door de volgende gelijkenis, die hij zelf 
heeft uitgelegd. «Het rijk der hemelen is gelijk 
«geworden aan een mensch, die goed zaad ge-
«zaaid had op zijn akker. Doch terwijl de men-
«schen sliepen, kwam zijn vijand, en zaaide 
«onkruid rnidden onder de tarwe, en ging heen. 
«Toen nu het kruid was opgeschoten en vruch-
«ten droeg, toen vertoonde zich ook het onkruid, 
«en ile dienstknechten van den huisvader kwa-
«men en zeiden tot hem: Heer! hebt gij geen 
«goed zaad gezaaid op uwen akker? vanwaar 
«heeft hij dan onkruid? En hij zegt tot hen: 
«een vijandig mensch heeft dat gedaan. En de 
«dienstknechten zeiden tot hem: als gy wilt, 
«gaan wij heen en verzamelen het. En hij zeide: 
«neen! opdat gij het onkruid verzamelende, niet 
«soms tegelijk daarmede ook de tarwe ontwor-
«telt. Laat heiden opgroeien tot aan den oogst, 
«en in den oogsttijd zal ik tot de maaiers zeg-
«gen : verzamelt eerst het onkruid, en bindt het 
«in bossen om het te verbranden, maar brengt 
«de tarwe bijeen in mijne graanschuur.» (1) 
Op het verzoek van zijne leerlingen wilde Chris­
tus zelf deze gelijkenis op de volgende wijze 
verklaren: «Die het goede zaad zaait, is de 
«Zoon des menschen; de akker is de wereld; 
«het goede zaad, dit ziju de kinderen des Rijks; 
«het onkruid zijn de kinderen des boozen , en 

1) Math. 13. 24-30. 



5 

«de vijand die het zaaide, is de duivel; de oogst 
«nu is de voleinding der wereld, en de maaiers 
«zijn de Engelen. Gelijk dan het onkruid ver-
«zameld en door het vuur verbrand wordt, zóó 
«zal het zijn in de voleinding der wereld. De 
«Zoon des menschen zal zijne Engelen uitzen-
«den, en zij zullen uit zijn Rijk verzamelen al 
«de ergernissen en degenen die ongerechtigheid 
«doen; en zij zullen hen werpen in den oven 
«des vuurs; daar zal geween zijn en geknars 
«der tanden. Alsdan zullen de rechtvaardigen 
«blinken als de zon in het rijk huns Vaders.» 
De akker is de wereld ; hier wordt , volgens 
Beelen, door de wereld, de Kerk aangeduid, in 
hare uitgebreidheid over de gansche wereld. In 
de Kerk is tarwe, en er is onkruid. i)it moet 
men niet zoo verstaan dat er in de kerk goede 
en valsche leer verkondigd wordt. Immers do 
Kerk wordt door den onfeilbaren Geest der 
waarheid bestuurd en hare leer is en blijft 
altijd heilig en vlekkeloos. Maar dit wil zeggen 
dat er in de Kerk kinderen zijn des Hijks, en 
kinderen des boozen. De goede tarwe zijn de 
echte christenen, de goede onderdanen van 
•lezus' rijk op aarde, de levendige ledematen 
van zijne Kerk, die, als zij volharden, ook erf­
genamen zullen zijn van het hemelsch konink­
rijk. Het onkruid zijn, niet de ketters, dezen 
zijn buiten het rijk, buiten de Kerk. maar de 
slechte christenen, die, ofschoon zij niet be-
hooren tot de ziel dor Kerk, toch nog een deel 
uitmaken van haar lichaatn. Goeden en kwaden 
zijn in den akker der Kerk ondereengemengd, 
maar eens komt de dag der scheiding. De goe­
den zullen eeuwi}' blinken als do zon in het 



6 

rijk Gods, dat is in den hemel, de kwaden voor 
eeuwi"- geworpen worden in het onuitbiuschbare 
vuur, dat is in de hel. Vóór dezen dag der 
eeuwige scheiding is het kaf met liet koren 
gemengd. Er is geen akker met tarwe bezaaid 
of men ziet er ook onkruid tusschen. Zoo is er 
geen katholiek land, geene katholieke stad, geen 
katholiek dorp, vaak geen katholiek huisgezin 
of men vindt er onkruid . dat is, een slecht 
katholiek. In het huisgezin van Adam was een 
Cain; in dat van Izaak een Ezaü; in dat van 
David een Amnion, een Absalon; onder de 
Apostelen was een Judas. De vrome Loth 
woonde in het midden van goddeloozen te So-
doma; Tobias in het midden van afgodendie­
naars te Babyion en zoo wonen in onze dagen 
nog echt goede katholieken, die zich stipt kwijten 
van hunne plichten, in het midden van katho­
lieken met den naam, die hunne plichten ver-
waarloozen en een ongeregeld leven leiden tot 
ergernis van velen. Cam vervolgde zijn broeder 
Abel, en Ezaü zijn broeder Jacob. Evenzoo wor­
den de deugdzame katholieken niet zelden door 
hunne broeders en hunne zusters in het geloot, 
achtervolgd met spotternij en scheldwoorden. 
Door het verdriet dat zij hinuien Vader aandoen, 
die in de hemelen is, veroorzaken zij den waren 
kinderen Gods vele droefheid. Het is voor dezen 
wel treurig te moeten leven in het midden van 
de kinderen des boozen , maar God laat zulks 
toe én tot ons én tot hun welzijn. Meent niet, 
zegt de H. Augustinus, dat er te vergeefs slechte 
menschen in de wereld zijn, en dat God niets 
goeds met hen uitwerkt. Élk slecht mensch leeft 
of wel opdat hij zich bekeere, of wel opdat de 



7 

goede door liem zou verdienen. (1) God is lank­
moedig. Hij wil den dood des zondaars niet, 
maar dat hij zich bekeere en leve, en inmiddels 
doet zich voor den braven christen eene schoone 
gelegenheid voor om veel te kunnen verdienen 
voor den hemel door het verdriet dat door de 
kwaden hem wordt aangedaan. Kunnen wij de 
slechte christenen niet bekeeren, dan moeten 
wij hen althans met geduld en gelatenheid ver­
dragen, hun steeds een goed voorbeeld geven, 
veel voor hen bidden en den tijd der genade 
afwachten. Maar hoe komt het, dat er op den­
zelfden akker tarwe en onkruid gevonden wordt? 
Wat is de oorzaak, dat er in hetzelfde huis, 
ik wil zeggen in de eene ware Kerk, goede en 
slechte christenen zijn? Wie heeft de goeden, 
(en wij waren allen goed na den H. Doop), 
dan toch slecht gemaakt? Een vijandig mensch 
heeft dat gedaan, dat is, de duivel, die er altijd 
op uit is allen, bij voorkeur den christen , te 
verleiden, en van een kind Gods een kind des 
boozen te maken. Dan hoe, kan de duivel 
iemand, die goed is, slecht doen worden ? Neen, 
hadde de duivel liet in zijne macht, niet één 
bleef er goed, allen werden kinderen des boozen. 
Alles wat de duivel kan om den mensch slecht 
te maken , is ijdel zonder de toestemming des 
menschen. Hij spoort ons aan tot de zonde, hij 
bekoort ons, hij plaagt ons door slechte ver­
beeldingen, hij biedt ons voortdurend bedorven 
waren aan, hij bedriegt, wil leugen voor waar­
heid , deugd voor ondeugd, geluk voor ongeluk 
doen doorgaan, en tracht ons te doen wankelen 

1) In Psal. 54. 



8 

in het geloof. Maar den mensch dwingen tot 
eene zonde, vermag hij niet. De toestemming 
in de bekoring maakt alléén de zonde uit. Zon­
der dat de mensch het wil. is hij aan geene 
zonde schuldig, al zouden de bekoringen ook 
nog zoo hevig en nog zoo langdurig zijn. Dan 
helaas! Het kwaad wordt door den booze zóó 
behagelijk, zóó bekoorlijk voorgesteld, dat velen 
zich door de bekoring laten medesleepen, en 
de zonde inwilligen, vooral in de jeugdige jaren 
als de hartstochten ontwaken. Wij zien het in 
den verloren zoon. 



HOOFDSTUK II. 

Hij is de jongste. 

Niet zonder reden zegt de H. Geest: «En de 
«jongste van lieti zeide tot den Vader.» Immers 
hierdoor wijst hij op de gevaren die de jeugd 
omgeven. Dooi' deze woorden waarschuwt Hij 
vooral de jeugdige personen. bij wie doorgaans 
de hartstochten en vooral die der zinnelijkheid 
het hevigst woeden. Als wilde Hij zeggen : jon­
geling , wees op uwe hoede, spiegel u in het 
voorbeeld van dezen jongeren zoon , werp een 
blik op zijn ongelukkig leven, de noodlottige 
gevolgen eener onbezonnen jeugd, neem u bij 
tijd in acht. Gebruik alle voorzorgsmaatregelen, en 
vertrouw niet op uwe krachten, want «wie meent 
«te staan, zegt de H. Paulus, «zie toe dat hij 
«nietvalie.» (I) De Apostel voegt tot onzen troost 
erbij; «God nu is getrouw, en Hij zal niet toe-
«laten, dat gij beproefd wordt boven uw ver-
«mogen, maar hij zal met de beproeving ook 
«de uitkomst geven, opdat gij baar verdragen 
«kunt.» Want indien God bij de beproeving 

1) I Corinth. 10. 12. 



10 

ons niet den bijstand zijner genade verleende, 
en ons daardoor in staat stelde om de beko­
ringen te overwinnen, dan zouden wij ze niet 
kunnen verdragen, dat is, wij zonden bezwijken. 
Maar wat wij niet kunnen door ons zeiven, 
kunnen wij tocli met Gods genade. Deze genade 
Gods zal ons niet ontbreken, als wij God daar­
om vragen, en vragen kan eenieder. En ieder 
onzer moet met denzelfden H. Paulus zeggen :• 
«alles vermag ik in Hem die mij versterkt.»(1) 
Omdat duizenden gevaren ons omgeven, en de 
duivel niet slaapt, maar gedurig rondloopt als 
een brieschende leeuw, zoekende wien hij zal 
verslinden, moeten allen die meenen te staan , 
toezien dat zij niet vallen. Niemand is verzekerd, 
niet te zullen vallen. Al is men heilig als een 
David, sterk als een Samson, wijs als een Sa­
lonion, toch is men niet voor den val beveiligd. 
Geen stand, geen staat, geen leeftijd kan eene 
reden zijn van niet toe te zien. De ouden van 
dagen, mochten zij reeds wanen het hemelsch 
Jeruzalem zeker te zullen bereiken, moeten blijven 
toezien zoolang zij geen vasten voet gezet heb­
ben in het land der levenden. Immers in de 
haven zelve kan men nog schipbreuk lijden. Ja 
zelfs de zieken en zieltogenden mogen niet op­
houden toe te zien op het voorbeeld van een 
heiligen Priester met name Ursisinus. Toen hij 
gevaarlijk ziek was en de ziekte dermate had 
toegenomen dat men hem reeds dood waande, 
kwam de dienstmaagd met haar hoofd bij het 
zijne om zich van zijnen dood te kunnen ver­
gewissen. Nu spande hij zijne laatste krachten 

1) Pliilipp. 4. 13. 



11 

in en zeitle: weg niet liet stroo, er is nog een 
weinig vuur. Maar liet zijn vooral de jonge 
lieden die moeten toezien dat zij niet vallen. 
De jongste zoon van de Parabel, liad oogen en 
zag niet, liij was ziende blind. Zijn zinnelijke 
hartstocht had hem met blindheid geslagen. Hij 
zag met toe en diep werd zijn val. Is er bij 
ouden van dagen en door eene ziekte als uit-
getoerden weinig, bij jeugdige personen is in den 
regel veel vuur. Is het bij genen als verborgen 
onder de asch, bij deze laatsten gloeit het. 
Weinig is er noodig om in de jeugdige harten 
het vuur der begeerlijkheid te doen ontvlammen. 
Eén woord, één blik is soms voldoende. Eene 
zekere jonge dochter, zoo verhaalt ons de H. 
Alphonsus, was ruim dertig jaren oud. Tot dan 
toe had zij een onschuldig leven geleid, maar 
tot haar ongeluk kwam zij in eenen winkel, 
hoorde daar, zooals helaas! nog vaak gebeurt, 
een onzedig gesprek. Dit was genoeg. Zij die 
meende te staan zag niet toe, zij viel en viel 
zóó diep, dat zij zich schaamteloos aan de af­
schuwelijkste zonden overgaf. Zoolang de ver­
loren zoon bij zijn vader bleef, in het ouder­
lijk huis vertoefde, zag of hoorde hij niets 
onzedigs en zijne hai t-lochtcn bleven slapen. 
Maar de ondervinding leert, dat de bij de jeugd 
nog slapende hartstochten meestal door onzedige 
gesprekken .ontwaken, en zij wellen dikwijls 
heviger op, naarmate zij langer hebben gesla­
pen; zij gelijken als op een leeuw, die des te 
woedender wordt, omdat men hem in zijn slaap 
komt storen. Een kind wordt niet zóó spoedig 
uit zijnen natuurlijken slaap gewekt als een 
jeugdig persoon wat verder op jaren gekomen. 



12 

Evenzoo worden de hartstochten bij een kind, 
alhoewel de kiem van het kwaad aanwezig is, 
niet zoo gemakkelijk opgewekt als bij jongelin­
gen en jonge dochters in den bloei hunner 
jaren. Het groene hout vat niet spoedig vlam, 
in het midden der vlammen, als het droge en 
het dorre. In deze bedorven en zinnelijke we­
reld zijn wij dikwijls van alle kanten door de 
vlammen omringd. Het droge hout zal dan ook 
eerder vuur vatten, dan het groene; dat is 
jeugdige personen in de kracht van hun leven 
zullen spoediger door het vuur der begeerlijk­
heid verzengd worden , en hun kleed der on­
schuld zal al ziende oog in die vlammen ver­
dwijnen , tenzij God een Engel zende om die 
vlammen van hen af te wenden, zooals Hij een 
Engel afzond tot de jongelingen Israels, die te 
Babylon zich bevonden in een gloeienden oven. 
Deze Engel keerde de vlammen en geen haartje 
van hun hoofd werd verschroeid. Maar vergeten 
wij niet op te merken, dat die jongelingen zich 
niet vrijwillig in die vlammen begaven, zij wer­
den er in geworpen , terwijl zij God om hulp 
baden. Dit is juist hetgeen vele jongelingen en 
vele jonge dochters niet doen, zij bidden weinig 
of niet, en begeven zich maar al te dikwijls 
vrijwillig in het midden der vlammen, dat is, 
in de gelegenheid tot zonden. Geen wonder dan 
ook dat er zoo velen in die vlammen omkomen. 
Eens ontmoette ik op reis een jongeling uit 
den burgerlijken stand, ruim 20 jaren oud. Hij 
woonde in eene stad waarin meer dan twintig 
duizend katholieken waren, en ook hij was ka­
tholiek. Al sprekende over het ongeregeld leven 
van vele katholieken, zeide hij mij rondborstig: 



13 

ik geloof niet dat in rle stad waar ik woon, op 
de honderd jongelui van mijn stand en leeftijd 
er twee gevonden worden, die in staat van ge­
nade leven. In mijn oog was zijti gezegde te 
sterk gekleurd, en de zaak wat overdreven. 
Maar uit zijne woorden kan men toch alleiden 
dat in het oog van dien jongeling althans, de 
gevaren in de wereld, bijzonder in groote steden, 
zeer groot zijn. Hetgeen overigens door de on­
dervinding bevestigd wordt en mannen van 
rijperen leeftijd, die do zondige wereld van nabij 
kennen volmondig zullen bekennen. Vandaar dat 
vele katholieke ouders terugdeinzen hunne kin­
deren naar eene stad te zenden en bevreesd zijn, 
als de omstandigheid hen daartoe als het ware 
noodzaakt, dat hun kind daar ras bedorven zal 
worden. Het is waar, als men zijne booze harts­
tochten wil involgen kan men overal al lichtelijk 
daarvoor eene gelegenheid vinden, maar het 
spreekwoord zegt; de gelegenheid maakt den 
dief. In het kleinste dorp kan men zich 
soms in de gelegenheid tot zonde bevinden, men 
ontmoet ook daar een struikelblok op zijn weg. 
Maar de vrees dat zijne euveldaad in eene kleine 
plaats spoedig bekend zal worden, houdt menig­
een van het kwaad terug. Maar in groote ste­
den , waar voortdurend zoo vele vreemdelingen 
zijn, waar men nauwelijks zijne geburen kent, 
gaat eenieder zijn weg, men let bijna niet op 
elkander, en door niemand wordt men van 
nabij gade geslagen. Daar heeft men als vrij 
spel om ongehinderd zijne zinnelijke hartstochten 
bot te kunnen vieren, dat de verloren zoon zulks 
in ruime mate deed, zullen wij later zien. 
Struikelblokken voor de jeugd ontmoet men er 



14 

in menigte. Bijna eiken dag kan men er schouw­
burgen bezoeken, waar niet zelden onder allerlei 
vorm van kleeding, gebaren en zang de zinne­
lijke liefde de hoofdrol speelt, en zeer bekoorlijk 
wordt ten toon gespreid. Men vindt er café's-
chantant in vele straten en stegen, én voor den 
eenvoudigen burger én voor den deftigen jon­
geling. Door de nieuwsgierigheid geprikkeld en 
door een zoogenaamdeu vriend medegesleept, 
wordt daar menig jeugdig hart door den pijl 
eener zinnelijke liefde doodelijk getroffen. Slechte 
hoeken in menig dorp onbekend, ziet men er 
aangekondigd, men leest den titel voor het 
raam op de straat. De nieuwsgierigheid krijgt 
de overhand, het boek wordt gekocht, gelezen, 
ja als verslonden. De verbeelding begint te wer­
ken, het hart wordt door de bekoring bestormd, 
en de dood der ziel is er het gevolg van. Maar 
de gevaarlijkste struikelblokken die men in groote 
steden op zijn weg ontmoet, en waarover niet 
zelden mannen van leeftijd, maar helaas! vooral 
zoo vele jongelingen vallen , zijn de schaamte-
looze meisjes die door satan, den vorst der 
duisternis, bij den avond en den nacht worden 
uitgezonden om den onbezonnen jongeling, als 
hij langs de stegen drentelt, in zijn strik te 
vangen. Iti den dienst van satan haar meester, 
zijn zij, die schaamtelooze dochters hem gehoor­
zaam. Nauwelijks is het avond of zij doorkruisen 
de stad in alle richtingen , om zielen voor hem 
te vangen. Als een bloeddorstige tijger loeren 
zij op haar proo:, en wee den argeloozen jon­
geling die met haar zelfs maar een gesprek 
aanknoopt. De H. Geest waarschuwt dan ook 
togen zulk schepsel en verbiedt ze te bezien, om 



15 

niet soms in hare strikken te vallen. «Verwij! 
«niet bij eene danseres», zoo spreekt de H. Geest 
verder, «en luister niet naar haar, om niet soms 
«te vergaan door hare aanlokkelijkheid. Beschouw 
«geen jonkvrouw om niet soms te struikelen door 
«hare schoonheid. Geef u op geenerlei wijze over 
«aan ontuchtige vrouwen, om niet u zeiven en 
«uw erfgoed te gronde te richten. Zie niet rond 
«op de straten der stad, en zwerf niet rond op 
«hare pleinen. Wend «we oogen af van eene op-
«getooide vrouw.» (1) Waren de jongelingen deze 
heilzame voorschriften steeds indachtig, zij zou­
den zoo vaak niet struikelen over dien steen 
dos aanstoots. Dan helaas! velen hebben ooren 
en hooien niet, oogen en zien niet, verstand en 
gebruiken het niet, geloof en handelen er niet 
naar. Immers wat Salomon zag in zijnen tijd, 
zou men nog in onze dagen kunnen zien. «Uit 
«het venster van mijn huis», zoo schrijft hij, 
«zag ik eens uit, door de tralies, acht gevende 
«op de onbezonnen jeugd ; en ik bemerkte een 
«jongen losbol, die daar over straat ging langs 
«haren hoek, {het huis waar zulke schaamte-
cdooze vrouw verblijft.) en langs den weg van 
«haar huis heen en weer trad, in de scheme-
«ring, bij het vallen van den avond, in de duis-
«ternis eti donkerheid des nachts. En zie, daar 
«kwam hem eene vrouw te gemoot, dartel op-
«geschikt, gereed om zielen te vangen. Eene 
«babbelaarster was het, eene uitloopster, eene 
«wier voeten niet in huis kunnen blijven, zijnde 
«zij nu op de markten, dan op de straten, dan 
«weder op de kruiswegen, overal loerende. En.... 

1 Eccl. 9. 3-8, 



10 

«zoo hraclit zij licm met veel geklap in den 
«strik, en verleidde hem door de vleitaal harer 
«lippen. En hij, aanstonds volgde hij haar, ge-
«lijk een os, dien men ter slachting geleidt 
«niet bemerkend, de dwaas, dat hij in boeien 
«gesleept wordt.» Elk jongeling moge dan wel 
toezien , en zich de woorden steeds herinneren 
die de H. Geest er op Iaat volgen; «Laat uw 
«hart niet afwijken tot hare wegen , en laat u 
«niet bedriegen op hare paden. Want velen zijn 
«de gewonden, die zij geveld heeft, en tot de 
«sterksten toe zijn door haar omgebracht. We-
«gen ter helle zijn hare woning, zij voeren naar 
«de binnenkameren des doods.» (1) De verloren 
zoon zag niet toe, om niet te vallen. Hij werd het 
slachtoffer zijner booze hartstochten. Het juk 
door zijn goeden vader hem opgelegd, hoe zoet 
dan ook, viel hem te zwaar. Dat juk, zoo ver­
beeldde hij zich, belemmerde zijne vrijheid. Vrije­
lijk mofest hij zich kunnen bewegen, en hij vroeg 
zijn aandeel. 

1) Prcv. 7. 



HOOFDSTUK III. 

Hij vraagt zijn aandeel. 

Tot dusverre hadden de beide zonen een ge­
lukkig en genoeglijk leven geleid in het huis 
huns vaders. Onder het zachte bestuur van een 
goeden vader kenden zij droefheid noch ellende. 
Door den zoeten band der liefde waren zij innig 
met hun vader verbonden. De vijand van alle 
goed was afgunstig. Hij wendt eene poging aan 
om dat geluk te storen, dien hechten band der 
liefde te verbreken. Om beter in zijn snood 
plan te kunnen slagen, wendt hij zich tot den 
jongsten zoon , in zijn oog vatbaarder voor alle 
verkeerde indrukken. Hij stelt hem den rijkdom 
zijns vaders voor oogen. Hij spiegelt hem eene 
ongekende vreugde voor, als hij in het bezit zou 
zijn van het aandeel dat hem toekwam. Dat 
onbegrensd geluk hem door den vader der leu­
genaars zoo schoon voorgespiegeld, was in zijn 
oog zóó verleidend, dat hij naai' het oogenblik 
haakte, waarop hem zijn aandeel zou worden 
gegeven. Vader, sprak hij, geef mij van het 
goed het gedeelte dat mij toekomt. Van achting 

DE VERI.. ZOON. 2 



18 

en eerbied jegens zijn goeden vader is geen 
spraak meer. Kortweg stelt hij zijn eisch. Hard, 
zeer hard viel het zijn vader zulken eisch te 
moeten hoeren. Maar, ondanks de vermaningen 
en waarschuwingen van zijn vader, die den af­
grond voor oogen zag, waarin zijn zoon zich 
storten zou, bleef deze in zijn eisch volharden. 
De vader volgde den wil zijns zoons in en deze 
kreeg zijn aandeel. Het hoofd vol van begooche­
lingen had hij reeds een voorsmaak van zijn 
ingebeeld toekomstig geluk. 

Door dit aandeel verstaan de H. Hieronymus 
en Euthymius den vrijen wil. De mensch en 
vooral de jongeling door den hartstocht verblind, 
wil over alle weldaden Gods naar willekeur be­
schikken. Zijne verbeelding wil geen toom, zijne 
hartstocht geen teugel dulden. Hij wil vrij spel 
geven aan zijne verbeelding. Even gelijk een 
vlinder van de eene bloem naar de andere 
vliegt om voedsel te vinden , zoo wil hij onge­
stoord zijne verbeelding laten gaan van de eene 
plaats naar de andere, van de eene persoon 
naar de andere, om zijne driften naar hartelust 
te kunnen voeden. Zijn hart moet open staan 
om alle soorten van zondige begeerten te kun­
nen koesteren. Zijne zintuigen moet hij naar 
goedvinden kunnen gebruiken. Ongehinderd moet 
hij kunnen zien, hooren en spreken wat hem 
behaagt, zonder van een zedelijken dwang te 
willen weten. In één woord, hij wil volkomen 
vrij zijn in al zijn doen en laten, onafhankelijk 
van den wil zijns Vaders die in de hemelen is. 
Deze vrijheid vraagt de hartstochtelijke en los­
bandige jongeling, en God zijn Vader schenkt 
ze hem. God laat den mensch vrij. De redelooze 



19 

wezens hebben geene vrijheid , zij handelen uit 
noodznkelijkheid,zij kunnen niet zondigen, zij kun­
nen ook niet verdienen. Maar de inensch heeft 
een vrijen wil. Hij kan dien goed gebruiken of 
misbruiken. Hij kan zondigen, hij kan verdienen. 
Immers «God schiep den mensch in den be-
«ginne, en liet hem in de hand van zijn eigen 
«wil. Daarbij gaf Hij hem zijne geboden en 
«bevelen. Indien gij de geboden onderhouden , 
«en Hem altijd behagelijke trouw wilt be-
«wijzen, dan zullen dezen 'u bewaren. Water en 
«vuur heeft Hij u voorgelegd; steek uwe han-
«den uit tot wat gij wilt. Leven en dood, goed 
«en kwaad ligt voor den mensch, wat hem be-
«haagt, wordt hem gegeven» (1). Zonder \s men-
schen wil is noch straf noch belooning denkbaar. 
God wil dat zijne redelijke schepselen, die Hij 
geschapen heeft, Hem dienen, niet uit dwang 
maar uit vrijen wil. Hij de Koning der koningen 
wil alleen vrijwilligers in zijn dienst. Hij geeft 
hun geboden en bevelen, maai' dwingt niemand 
ze te onderhouden. Hij laat den mensch vol­
komen vrij. Het is waar, de mensch is niet 
in dien zin vrij dat hij geene hulp zou behoeven 
om de geboden, door God hem gegeven , stipt 
te onderhouden. Hij is als aan een wijnstok ge­
lijk, die een muur of eene schutting behoeft om 
zich boven den grond te verheffen, anders zou 
hÜ op de aarde voortkruipen. De mensch uit 
zijne natuur tot de aarde geneigd, dat is, tot 
alles wat aardsch, wereldsch en vergankelijk is, 
zou zich altijd in het slijk der aardsche genoe­
gens bewegen, indien hij geen steun vond om 

1) Eccli. 15, 14-18. 



20 

zich op te richten. Dezen steun vindt iiij in 
God. Evenals een wijnrank zich strengelt om 
den stok in de aarde geplant, zoo moet de 
inensch zich aan God vasthouden, om door het 
onderhouden zijner geboden zich hemelwaarts 
te verhellen. Maar het staat den mensch altijd 
vrij God los te laten, en in dit geval zal hij 
evenals een losgescheurde wijnrank geene vruch­
ten dragen , dat is geene werken van deugden 
verrichten, maar zijne werken zullen werken des 
vleesches zijn. Verbeeld u twee kinderen, die aan 
de hand van vader loopen, zij houden de hand 
van vader vast. Zoolang zij deze vasthouden, 
kunnen zij zich vrij bewegen, zij trippelen en 
huppelen naar welbehagen. Voor een plas water 
gekomen worden zij aan vaders hand er over 
heen getild. Maar dit begon het jongste kind 
te vervelen. Ofschoon nog een kind, werd het 
hoovaardig. De kleine jongen, die nauwelijks op 
zijne beenen staan kan, vond het zoo belache­
lijk, zoo kinderachtig, aan de hand zijns vaders 
te loopen. Laat mij los , zoo sprak hij tot zijn 
vader, ik wil alleen loopen, ik wil vrij zijn. De 
vader wel vooruitziende, dat hij vallen zou, maar 
tevens overtuigd dat de ondervinding de beste 
leermeesteres is, en dat de jonge zijne dwaas­
heid niet zou willen inzien dan na den val, liet 
los. Nu was hij vrij, maar machteloos tevens 
om zich voor het slijk te vrijwaren. In het slijk 
gevallen, kon hij plassen en zich wentelen in 
de modder naar believen. Om er uit op te staan, 
ontbrak hem de kracht. Nu eerst begreep die 
jongen hoe dwaas hij had gehandeld, zijns va­
ders hand los te laten; nu eerst zag en voelde 
hij de noodlottige gevolgen van die gewaande 



' 

21 

in vrijheid. Aan dezen jongen was <le verloren 
m zoon gelijk. In zijn ouderlijk huis kon hij zich 
ie vrij bewegen aan de hand van een teederen 
et vader, onder wiens zachte leiding hij een ge­
ts noeglijk leven leidde. Maar door de gedachte 
jd aan eene ingebeelde en hem zooveel belovende 
lij vrijheid verblind, onttrok hij zich aan zijns 
i- vaders bestuur. Nu was hij, zoo verbeeldde hij 
in zich, geheel en a( vrij. Nu kon hij gaan, waar-
5S heen hij verkoos, en doen wat hij wilde. Maar 
in hij begreep niet dat het hem , los van zijns 
id vaders hand, onmogelijk zou zijn, het goede 
ii, pad niet te verlaten. Hij zag den afgrond niet, 
n waarheen hem zijne zoogenaamde vrijheid voe-
ir ren , en waarin hij onvermijdelijk storten zou. 
ir Eenmaal in den modderpoel der zonden 
d gekomen, kon hij zich vrij bewegen, maar 
!t om altijd dieper en dieper weg te zinken , 
p niet om zich er uit te redden. ïe laat 
i- zag hij zijne dwaasheid in. Van een vrij kind 
s zijns vaders, werd hij een slaaf' der allerschan-
n (lelijkste liartstochten. Aan dezen verloren zoon 
e zijn ook in onze dagen helaas! niet zelden vele 
r jongelingen gelijk. Tot op zekeren leeftijd leiden 
e zij in het ouderlijk huis een gelukkig en genoeg­

lijk leven, en honden zich onledig met onschul-
t dige vermakelijkheden. Doch zie , op een zeker 
5 tijdstip ontwaakt bij hen de zucht naar vrijheid 
i zonder te besellen wat de ware vrijheid is. 
i Zonder nadenken verlangen zij naar eene vrij-
, heid , die hun een tot dan toe ongekend geluk 
; voorspiegelt. Zij willen niet langer staan onder 

de leiding van hun vader op aarde, noch onder 
; die van hun Vader die in de hemelen is. Zij 
; zijn wijs genoeg, zoo verbeelden zij zich, om 



22 

zicli zeiven te besturen, van een leidsman willen 
zij niet meer weten. Zij hebben rede en ver­
stand. zij zullen hun weg wel vinden. Hunne per­
soonlijke rede zal hen voorlichten, deze zal het 
richtsnoer zijn van hunne handelingen. De god­
vruchtige oefeningen van hunne kinderjaren door 
hunne ouders hun geleerd, laten zij voortaan 
den kinderen over. Zij, zij zijn wijs geworden 
in hun oog. En wat is er het gevolg van? Zij 
worden ijdel in hunne gedachten , en hun on­
verstandig hart wordt verduisterd, zooals de 
H. Paulns getuigt van de heidensche wijsgeeren, 
die trottch waren op hun verstand en voor 
wijzen wilden doorgaan. Dezen hadden zich on­
gerijmde denkbeelden gevormd aangaande het 
wezen en de natuur der Godheid. Nochtans 
kenden zij God, maar verheerlijkten en dankten 
Hem niet als God, en daarom waren zij onver­
schoonbaar. ïer oorzake hiervan werden zij 
ijdel in hunne gedachten en verduisterd werd 
hun onverstandig hart. Voor wijzen wilden zij 
zich uitgeven, en zij werden dwazen. Zij stelden 
het schepsel boven den Schepper. En God, door 
zijne band van hen terug te trekken , gaf' hen 
over aan de lusten huns harten, aan de on-
kuischheid. Zoo gaat het velen jongelingen. Zij vor­
men zich een verkeerd denkbeeld van het wezen 
en de natuur der ware vrijheid. Zij doen deze 
bestaan in eene volkomen onafhankelijkheid van 
Gods geboden. Zij kennen deze, maar door ze 
niet te onderhouden, verheerlijken zij God niet. 
Zij willen voor wijzen doorgaan en zij worden 
dwazen. IJdel worden zij in hunne gedachten, 
en hun onverstandig hart wordt verduisterd en 
wel zóó verduisterd, dat zij, die zich wijs 



23 

waanden. aan een redeloos wezen gelijken, en 
even gelijk de verloren zoon ten slotte als onder 
de zwijnen leven. Want door zich onafhankelijk 
te verklaren van God en zijne geboden , trekt 
God zijne hand van hen terug, en worden zij 
den lusten des vleesches prijs gegeven. Dit is 
doorgaans het lot van zoovele jongelingen , die 
drooraen van eene ingebeelde vrijheid, die zich 
van alle banden los willen maken. Zij leiden 
een losbandig en ongeregeld leven. De dwazen, 
zij willen vrij zijn en worden slaven van hunne 
zinnelijke hartstochten. O jongeling! spiegel u 
in het voorbeeld van den verloren zoon, die zich 
door eene ingebeelde vrijheid liet vervoeren , 
een voorbeeld dat door zoovele jongelingen 
wordt gevolgd Zij waren het zoete juk des 
Heeren moede en nu torschen zij het zware en 
ondragelijke juk van satan. Na den zoeten band 
der liefde Gods te hebben verbroken, liggen zij 
in de ketenen der zonde gekluisterd. Ue ware 
en eenige vrijheid, den kinderen Gods eigen, 
hebben zij, die vrij wilden zijn, prijs gegeven 
en zich aan de zonde verkocht, die thans heer­
schappij voert over hen. Mogen dezen, die den 
verloren zoon gevolgd hebben in zijnen dwazen 
eisch en in zijn zondig leven, hem eenmaal 
volgen op zijnen weg van bekeering. En gij, o 
jongeling! die nog het zoete juk des Heeren 
draagt, laat n niet door satan, den vader dei-
leugenaars, bedriegen door eene ingebeelde vrij­
heid. Zoolang gij u aan God uw Vader en 
zijne geboden onderwerpt, zijt gij vrij. Maar de 
christelijke vrijheid is geene wetteloosheid. Zorg 
maar, om mij te bedienen van de woorden van 
den H. Paulus, dat gij de vrijheid niet maakt 



24 

tot eene aanleiding voor het vleesch (1). Het 
geld is hiertoe dikwijls oorzaak. Wij zien het 
in den verloren zoon. Geld moest hij hebben 
om aan zijne ingebeelde vrijheid den vrijen 
teugel te kunnen geven. 

1) Gal. 5, 13. 



HOOFDSTUK IV. 

Hij maakt zijn aandeel tot geld. 

De jongste zoon , door den booze misleid tot 
eene hem voorgestelde bedriegelijke vrijheid, 
zou dan alleen, zoo verbeeldde hij zich, gelukkig 
zijn , als hij geld en veel geld had waarover 
hij vrij beschikken kon. Dat zijn vader , overi­
gens zeer bezorgd voor hem, zijn vermogen be­
sturen en hij de vruchten er van genieten zou, 
hiermede was hij niet tevreden. Hij zelf moest 
het in handen hebben, én de rente én het 
kapitaal. Dit laatste mocht niet meer bestaan 
in vaste goederen. Dezen kon hij niet met zich 
nemen op de reis die hij voornemens was te 
maken. Zij moesten verkocht en tot gereed geld 
gemaakt worden. Baar geld moest hij hebben. 
Met veel geld in zijn zak, zou hij overal en bij 
alle jonge lieden van zijn gehalte welkom zijn 
en kon hij zich alle genoegens gunnen. Het was 
alsof hij reeds een voorsmaak had van die vele 
genietingen die hij zich beloofde, en zich reeds 
bevond in het midden van een talrijken vrien­



2G 

denkring, allen even beleefd, voorkomend en 
gedienstig. Dat het niet om zijn persoon, maar 
om zijn geld te doen zou zijn, dat zij hem hoog­
schatten en vleien zouden om op zijne beurs 
verteringen te maken, om met zijn geld te kun­
nen brassen en zwieren, dit begreep hij niet, 
en dacht er zelfs niet aan. Het klinkende geld 
had reeds zijne oogen verblind. Hij dacht alleen 
aan deze eene zaak : nu kan ik volop genieten, 
naar hartelust mij verzadigen. De woorden door 
het boek der Wijsheid in den mond der godde-
loozen gelegd, maakt hij tot de zijnen en roept 
als van vreugde dronken uit: «Welaan dan, 
«laat ons de tegenwoordige goederen genieten, 
«en de schepselen gebruiken, terwijl wij nog 
«jong zijn, spoedig. Laten wij ons met kostelij-
«ken wijn en balsem verzadigen , en dat geen 
«bloem des tijds, ons ontga. Laten wij ons 
«kronen met rozen, voordat zij verwelken; geen 
«bloemhof blijve onbezocht van onzen lust. Er 
«zij niemand onder ons, die niet deele in onze 
«dartelheid; laat ons overal teekenen achter-
«laten van onze weelde, want zulks is ons deel 
«en ons lot» (i). Den jongeling, die zoo spreekt, 
roep ik met Salomon toe: «Verblijd u dan, o 
«jongeling, in uwe jeugd, en laat uw hart zich 
«vermaken in de dagen uwer jongelingschap; 
«wandel in de wegen uws harten, en naar de 
«lust uwer oogen; doch weet dat God u van 
«dit alles rekenschap zal afvorderen.» (2) 
Niet de wereld moet gij dienen in uwe 
jeugdige jaren, maar: «Gedenk uwen Schepper 
«in de dagen uwer jongelingschap, voor dat de 

l) Sap 2. 6-9. — 2) Eccle. 11, 9. 



27 

«tijd der kwelling komt en dat de jaren na-
«deren, waarvan gij zeggen zult: zij behagen mij 
niet»(l). Maar helaas! is mijne stem niet die van 
eenen die roept in de woestenij .' Een hartstoch­
telijk jongeling, de speelbal geworden zijner zinne­
lijke driften, blijft meestal doof voor alle vermanin­
gen hoe dringend ook, voor alle bedreigingen hoe 
ernstig ook. De ouden van dagen, die hen waar­
schuwen , ziet hij aan voor mannen van den 
ouden tijd, die niet op de hoogte zijn van wat 
een jong mensch in de wereld toekomt. Hunne 
waarschuwingen worden beantwoord met een 
zeker verachtelijk schouderophalen, gepaard met 
een spottenden glimlach. Het is de taal, denkt 
hij, van een bekrompen geest, en hunne be­
dreigingen zijn, in zijn oog, niets anders dan 
bangmakerij. Hij heeft ooren maar hoort niet. 
Eerst moet hij de waarheid van de hem gedane 
waarschuwingen zelf ondervinden, vooraleer hij wil 
gelooven. Velen worden er gevonden, en niet 
weinigen heb ik zelf er gekend, die in het bezit 
gekomen van een aanzienlijk erfdeel, dat een 
voor zijne kinderen bezorgde vader met vele 
moeite en spaarzaamheid vergaderd had, hetzelve 
in weinige jaren in het midden van verbrassers 
letterlijk verkwist hebben. Thans, na er alles 
te hebben doorgebracht, worden zij door hunne 
zoogenaamde vrienden van weleer, die teerden 
op hunne beurs en nachten met hen doorbrach­
ten in slemppartijen, niet meer aangezien, veel 
minder gezocht. Worden zij door eenige leden 
hunner familie eenigermate ondersteund, dan 
kunnen zij nog spreken van geluk. Maar velen 

i) Eccl. 12, 1. 



28 

moeten zich groote ontberingen getroosten, en 
zich behelpen met een karig bestaan, vaak blijde 
als zij nog maar een bestaan hebben , hoe dan 
ook. Hadde men hun het geld ontroofd, waren 
zij door bedriegers het slachtoffer geworden van 
limine onervarenheid en lichtgeloovigheid , zij 
zouden beklagers vinden, maar na hun geld 
moedwillig verteerd en verspild te hebben in 
allerlei ongebondenheden, zijn er maar weinigen 
die zich hun lot aantrekken. Nu hebben zij door 
eene droevige ondervinding geleerd hoe gevaar­
lijk het is voor een eigenzinnigen jongeling , 
die naar geen goeden raad wil luisteren, veel 
geld te bezitten waarvan hij heer en meester is 
en waarover hij vrij beschikken kan. Spiegel u 
bij tijd, o jongeling! in het voorbeeld van zoo 
vele, later diep ongelukkig geworden jonge­
lingen. Wilt gij later over uw eigen ongeluk 
niet bitter treuren , open uwe oogen en 
zie, zoo goed mogelijk, de toekomst vooruit. 
Het ongelukkig lot dat zoovelen getroffen 
heeft, staat ook u te wachten , indien gij 
de noodige voorzorgsmaatregelen niet zoudt 
nemen. VVelke zijn deze? Zij zijn verschillend 
naar gelang gij in het bezit zijt van uw 
ouderlijk en aanzienlijk erfdeel, of het u nog 
te wachten staat. In het eerste geval, zullen 
zich al spoedig vele vrienden voordoen. Im­
mers er staat geschreven: «des rijken vrienden 
«zijn vele» (1) en «rijkdom vermeerdert groo-
«telijks het getal der vrienden» (2). Maar er 
staat ook geschreven: «neem u in acht voor 

1) Prov. 14, 20. — 2 Prov. 19, 4. 



'29 

«uwe vrienden)) (1), «want menigeen is vriend 
«als liet hem goed te pas komt, maar hij 
blijft het niet, als tegenspoed u treft» (2). 
Door slechte vrienden is menig rijk jongeling 
arm geworden naar ziel en lichaam. Wees der­
halve op uwe hoede, en knoop geene vriend­
schap aan met jongelieden, die zich van zelf als 
vrienden aanbieden, u vleien en daarenboven 
weinig godsdienst bezitten. Bijna onvermijdelijk 
wordt gij het slachtoffer van hunne vleierij. 
Voelt gij u te zwak, dan ware het wellicht 
goed uw geld vast te zetten op degelijke wijze 
bij door en door degelijke personen, zoodat 
het u, althans in die gevaarlijke jaren niet 
vrijstaat over uw kapitaal te beschikken. Wat 
meer is. Neem nooit veel geld op zak als gij 
de koffiehuizen bezoekt. En gaat gij bij den 
avond langs de straten eener stad, laat uit 
voorzorg uw geld te huis, om geen verkeerde 
wegen in te slaan. Zijt gij niet sterk, en welke 
jongeling durft zich sterk wanen, wees dan 
schrander en voorzichtig. Staat u een vrij aan­
zienlijk erfdeel te wachten, wees ook dan op 
uwe hoede tegen hen, die zich als vrienden 
voordoen en uwe gevaarlijkste vijanden zijn. 
Zij zullen u uwen vader voorstellen als schat­
rijk , en u een aanzienlijk vermogen voorspie­
gelen, maar tevens u beklagen over uw, in hun 
oog zoo bekrompen inkomen, waarmede gij u 
moet behelpen. Maar wat kwaad kan het u , 
rijk zooals gij zijt, zoo redeneeren zij verder, 
om geld op te nemen dat gij later, in het 

1) Eccl. G, 13. — 2) Eccl, 6, 8. 



30 

bezit van uw erfdeel gekomen, kunt betalen, 
en inmiddels zijt gij in staat gesteld om van 
dit oogenblik te kunnen genieten. Velen zijn 
in dezen strik , door slechte vrienden hun ge­
spannen , gevallen. Zij teekenden eene schuld­
bekentenis van eene som, die zij slechts ge­
deeltelijk ontvingen. Zij deden het meer dan 
eens, zoodat zij met de verschuldigde renten 
ten slotte diep in de schulden geraakten, waar­
voor zij in latere dagen zwaar moeten boeten. 
De jongelingsjaren en daarmede ook hun ver­
maken , waren voorbij, maar de gevolgen er 
van moesten zij in verderen leeftijd ondervinden. 
Daarom, o jongeling! luister naar goeden raad, 
en maak toch nimmer schuld hoe gering dan 
ook. Vermijd de slechte vrienden, en onder 
dezen moet gij in den regel de ongodsdienstigen 
rekenen. Maar zoek een braven en deugdzamen 
vriend. Want «een getrouwe vriend is eene 
«sterke beschutting en die hem gevonden heeft, 
«heeft een schat gevonden. Niets is met een 
«getrouwen vriend te vergelijken, en geen goud 
«of zilver verdient gewogen te worden tegen-
«over den schat zijner getrouwheid» (1). En 
wie zal een getrouwen vriend vinden ? De H. 
Geest zal bet u zeggen. «Die den Heer vreezen 
«zullen dien vinden. Wie God vreest , zal 
«eveneens goede vriendschap hebben, want ge-
«lijk bij is, zoo zal ook zijn vriend zijn» (2). 
Gij hebt o jongeling, zoo veronderstel ik, god-
vreezende ouders, (lie u godsdienstig hebben 
opgevoed. De godsdienst alleen kan u voor zoo 
vele gevaren die u omgeven, vrijwaren. Bewaar 

1 Eccli. 6, 14, 15. — 2) Eccl. 6. 16, 17. 



31 

den godsdienst en deze zal u bewaren. Uwe 
jeugdige jaren zullen u dan niet beletten uw 
God te dienen, de ingebeelde vrijheid zal u 
niet begoochelen, uw geld zult gij niet mis­
bruiken , zooals dit het geval was met den 
verloren zoon. Hij verliet zijn vader en verwij­
derde zich naar een ver afgelegen land. 



HOOFDSTUK V. 

Hij verwijdert zich van zijn vader. 

Nadat de jongste zoon van den parabel alles 
te geld gemaakt en hij zelf zijn geld in handen 
had, duurde het niet lang of hij begon zich te 
vervelen in zijn vaderlijk huis. Weinige dagen 
waren er slechts vcrloopen, toen hij zich reeds 
op reis begaf. Hij wilde andere genoegens zoe­
ken dan die welke hij tot dan toe in zijn ouder­
lijk huis gesmaakt had. Hij moest de wereld 
genieten en hare vermakelijkheden , de wereld 
en hare genoegens, in één woord alles wat de 
wereld haren dienaren maar geven kan. Zijn 
vader waarschuwde hem nogmaals, maar te 
veigeefs. Hij bracht hem zijne dwaasheid en 
verregaande lichtzinnigheid onder de oogen , hij 
bad en smeekte hem, hij zou zijn vader toch 
niet verlaten, die hem zoo teeder liefhad, maar 
alles was vruchteloos. Door zijne booze harts­
tochten vervoerd, rukt hij zich los uit de armen 
van zijn diep bedroefden vader, ijlt weg uit zijn 
ouderlijk huis, en begeeft zich naar een ver 
afgelegen land. Twee wegen doen zich voor, 



33 

een smalle en een breede weg. Deze leidt ton 
verderve, gene ten leven. Deze breede weg 
wordt door velen bewandeld, de enge door 
weinigen gevonden. Door den hartstocht der 
zinnelijkheid verblind , vond ook hij dien niet 
of liever wilde dien niet zien; de breede weg lachte 
hem toe, en hij ging met groote stappen op don 
breeden weg voorwaarts. Menig jongeling helaas! 
volgt hem op zijn weg en drukt zijne voetstappen. 
Vrij wil hij zijn, zijne vrijheid wil hij gebruiken, 
zeg ik beter, misbruiken. Twee wegen staan 
voor hem open. Het smalle pad der deugd en 
de breede weg der ondeugd. Deze behaagt hem, 
dezen slaat hij in. De smeekende stem zijner 
deugdzame ouders baat niet, naar de stem van 
zijn geweten luistert hij niet. God bidt en 
smeekt hem , hij zou Hem toch niet verlaten, 
maar ondanks al die vermaningen rukt hij zich 
los uit de armen van God zijnen Vader. Hij 
hoort nog eene inwendige stem van het niet te 
doen, maar hij smoort ze. Hij gaat naar een 
ver afgelegen land, dat is, hij vergeet God. Im­
mers dat vertrekken naar een ver afgelegen land 
is volgens den H. Augustinus, het vergeten van 
God. Dit is de eerste stap op den breeden weg des 
verderfs. De godsdienst alleen houdt den jongeling 
op het smalle pad der deugd staande. Neem 
den godsdienst weg bij een jongeling, en hij 
valt in het slijk. Een jongeling zonder godsdienst 
wordt een jongeling zonder zeden. Het is hem 
onmogelijk zijne zinnelijke hartstochten zonder 
godsdienst op den duur te bestrijden, zij krijgen 
onvermijdelijk de overhand. Wat de teugel is 
voor een jong en dartel paard, is de godsdienst 
voor een jongeling in den bloei zijner jaren. 

DE VERL. ZOON, 3 



34 

Een jong paard zonder teugel slaat aan het 
hollen, rent vooruit, en ziet niet meer waar­
heen het loopt, en wee den roekeloozen 
ruiter die het zonder toom bestegen heeft. De 
lusten van den mensch en vooral van een 
jeugdig persoon zijn gelijk aan een dartel 
paard. De ziel moet het lichaam besturen. De 
godsdienst is de breidel. Zoodra een jongeling 
op zijnen weg naar de eeuwigheid den gods­
dienst prijs geeft, werpt hij den teugel weg 
waarmede hij zijn lichaam in bedwang moet 
houden, geen breidel meer legt hij aan zijne 
hartstochten. Door dezen wordt hij beheerscht, 
en toomloos rent hij voort op den weg des 
verderfs. Ziet of kent gij een jongeling op wiens 
zedelijk gedrag nog al iets valt aan te merken, 
wees dan verzekerd, dat zijn godsdienst ook te 
wenschen overlaat. Laat hij den godsdienst los, 
dan wordt hij losbandig en zedeloos. De duivel 
die er altijd op uit is om zielen te vangen , 
weet zeer goed dat er geen betere strik is 
om ze in zijne macht te krijgen, dan de zinne­
lijkheid. De wellust is het lokaas waarmede hij 
de meeste zielen vangt, en waarop de jeugd 
vooral verzot is. Maar satan weet ook zeer 
goed, dat een godsdienstig jongeling zich niet 
gemakkelijk laat verschalken. En daarom spant 
hij, de vader der leugenaars , al zijne krachten 
in, om den jongeling te overreden dat de gods­
dienst goed is voor kinderen en voor personen 
minder ontwikkeld van geest, maar dat hij, als 
een verstandig en wetenschappelijk jongeling, 
zich boven die kinderachtigheden moet verheffen, 
dat het voor hem , zoo ontwikkeld als hij is , 
«ene schande zou zijn, zich met die beuzeiach-



35 

tiglieden op te hoiiflen. Een zelfstandig mensch 
moet hij zijn , en niet loopen aan den leiband 
eens priesters. Die hoovaardige geest wil den 
jongeling ook hoovaardige gedachten van zich 
zeiven doen opvatten. Vandaar dat men zoo 
vele verwaande jongelingen aantreft, die met 
eene zekere minachting op godsdienstige per­
sonen nederzien. Wordt er over godsdienstige 
zaken, ja zelfs over geloofswaarheden gesproken, 
dan slaan zij een hoogen toon aan , alsof nie­
mand zóózeer- op de hoogte ware, als zij, 
zelfs niet de Priester des Heeren. Daarom ver­
mijden zij zooveel mogelijk het aanhooren van 
Gods woord. Hierbij komt het lezen van on­
godsdienstige dagbladen, en velerhande schot­
schriften tegen den godsdienst, en het verkeeren 
met hen, die reeds schipbreuk geleden hebben 
in het geloof. Ook zij beginnen van lieverlede 
te wankelen in het geloof en dientengevolge 
ook te wankelen in de deugd. De zinnelijke 
hartstochten worden heviger, het vleesch ver­
zet zich met meer kracht tegen den geest. 
Deze door het geloof verlicht, blijft zich nog 
verzetten tegen het vleesch, maar dit verzet 
wordt al llauwer en flauwer, omdat het geloof 
begint te kwijnen. De stem des gewetens doet 
zich nog hooren , maar deze stem hindert hem 
in het volvoeren van zijne zinnelijke plannen. 
Die stem strekt hem tot last, ongestoord wil 
hij kunnen genieten, en hij zoekt ze daarom 
op alle mogelijke wijzen te smoren. Maar er 
is geen ander middel, dan den godsdienst los 
te laten. Hiertoe echter komt men niet 
op eens. Door eene godsdienstige opvoeding 
van deugdzame ouders genoten, op gods­



36 

dienstige scholen al meer en meer aangekweekt, 
heeft de godsdienst zulke diepe wortelen ge­
schoten in zijn kinderlijk hart, dat het hem 
niet gemakkelijk valt dezen daaruit volkomen 
te verwijderen. Niet alle waarheden van onzen 
H. Godsdienst zal hij zoo maar op eens los­
laten. Nu begint hij aan deze dan aan gene 
waarheid te twijfelen. In plaats van zijn ver­
stand aan de door God geopenbaarde waarheid 
met een kinderlijken eenvoud te onderwerpen, 
begint hij te redeneeren, niet over de beweeg­
redenen van ons geloof, dat is, niet over de 
doorslaande redenen en de zoo duidelijke be­
wijzen van ons geloof door duizenden wonderen be­
vestigd, door millioenen martelaren beleden, maar 
over de door God geopenbaarde waarheid zelve. 
Deze waarheid wil hij met zijn verstand kun­
nen bereiken, hij wil ze aan zijn oordeel als 
het ware toetsen. Ik kan ze niet begrijpen 
zegt hij, en hij trekt ze in twyfel. De duivel 
sterkt hem door valsche redeneeringen in zijn 
twijfel. Ik kan die waarheid niet gelooven, zoo 
luidt het ten slotte, en hij werpt ze over boord. 
Zoo wordt de eene waarheid na de andere 
door hem prijs gegeven. Hij dobbert op deze 
wereldzee zonder roer, zonder stuurman; wordt 
op zijne beurt den onstuimigen baren prijs ge­
geven , en verdwijnt spoorloos in de diepte, 
ü dwaze jongeling! omdat gij eene waarheid 
niet begrijpt, volgt daaruit dat zij niet bestaat? 
Omdat een neger in de tropische gewesten niet 
begrijpen kan dat het water soms hard wordt, 
is er daarom geen ijs? Omdat een jongen niet 
begrijpen kan, dat er wagens kunnen loopen 
zonder dat iemand er de hand aan slaat of een 



37 

trekdier er voor gespannen is, volgt daaruit dat 
er geene spoorwegen zijn? Omdat gij niet be­
grijpen kunt, dat God, die oneindig goed is, 
iemand die in de doodzonde sterft, voor eeuwig 
van zijn aanschijn verstoot en werpt in het 
eeuwige vuur der hel, volgt daaruit dat er geene 
hel bestaat? Uwe redeneering zou ten slotte 
deze zijn: ik begrijp dit of dat niet, derhalve 
bestaat het niet. Maar deze redeneering is die 
van een dwaas. Gij begrijpt niet hoe een pere­
boom uit de aarde een peer, een appelboom 
een appel trekt, en gij gelooft of liever gij 
ziet, dat er peren en appelen zijn. Dit ver­
schijnsel begrijpt gij niet; maar, zegt gij, dit 
ligt in de natuur der zaak, het is een uitwerksel 
der natuur.' Welnu het ligt ook in de natuur 
van God, dat Hij, die de rechtvaardigen beloont, 
ook de goddeloozen stiafle, en eeuwig straffe, 
omdat zij in eeuwigheid in hunne goddeloosheid 
volharden, dit is een uitwerksel der goddelijke 
natuur die alle volmaaktheden in een eindeloo-
zen graad bezit. Dat God oneindig goed is, dat 
Hij den mensch voor eeuwig gelukkig wil ma­
ken , dat Hij een schooncn hemel voor hem 
geschapen heeft, dit neemt een lichtzinnig jon­
geling gaarne aan, ofschoon hij den hemel ook 
niet begrijpen kan gelijk hij is; maar de recht­
vaardigheid Gods in het bestraffen der zondaars 
tracht hij weg te redeneeren, alsof door zijne 
redeneering Gode het zwaard der gerechtigheid 
ontvallen zou. tiet is hem maar te doen om 
den vrijen teugel te kunnen geven aan de be­
geerlijkheden des vleesches. Van de vreeze des 
Heeren wil hij niet meer weten , van de hel 
wil hij niet meer hooren. En luistert hij nog, 



38 

dan is liet alleen naar de taal van vleiers en 
losbandige jongelingen, naar de booze ingevingen 
van satan en naar hetgeen het vleescli begeert. 
Ontwaakt bij hem nu en dan de gedachte aan 
God en zijne geboden, hij tracht ze te verwij­
deren, door nieuwe plannen te beramen om zijne 
lusten te kunnen bevredigen. Ver, en hoe langer 
hoe verder, verwijdert hij zich van God, gelijk 
de jongste zoon van zijn vader, en gelijk deze 
wordt hij de slaaf van zijne zinnelijke harts­
tochten. 



HOOFDSTUK VI. 

Hij leidt een ongebonden leven. 

Het spreekwoord zegt: uit liet oog, uit het 
hart. Dit was het geval met den jongsten zoon 
van wien de Parabel spreekt. Nauwelijks had 
hij zich uit het ouderlijk huis verwijderd, zijn 
vader uit het oog verloren , of hij dacht niet 
meer aan zijn goeden vader. Hij dacht alleen 
aan de zinnelijke genoegens, die hem zoo be-
hagelijk toeschenen , en die hij, ver van zijn 
vader verwijderd, van veel geld voorzien, volop 
kon genieten.. In dat ver afgelegen land aange­
komen , kon hem niets weerhouden, om den 
vrijen teugel te geven aan zijne zinnelijke harts­
tochten. Genieten, naar hartelust genieten, was 
zijne leus. De beker der weelde zou nimmer 
geledigd, altijd tot den rand toe gevuld zijn, zoo­
dat hij zich ten volle kon verzadigen. Na de vrees 
des Heeren uit zijn hart te hebben verbannen, 
had elk schepsel er vrijen toegang. Het werd 
bestormd door slechte vrienden en slechte 



40 

vrouwen. De eersten werden op zijne kosten 
op eene verkwistende wijze feestelijk onthaald, 
de laatsten rijkelijk betaald. Waarde van geld 
kende hij niet, met volle handen werd het ver­
kwist in slemp- en nachtpartijen. Door den 
drank half bedwelmd en verhit, doorkruist hij 
in den nacht met zijne vrienden de straten dei-
stad , om zich weldra aan allerlei soorten van 
ongebondenheden over te geven, die geen dag­
licht mogen zien. Ook daardoor worden groote 
verteringen gemaakt, zonder dat hij er aan 
denkt, dat op die wijze al zijn geld ras zal 
verteerd zijn, zooals dit dan ook werkelijk bij 
hem het geval was. Menig jongeling volgt nog 
in onze dagen de voetstappen van dien onge-
lukkigen zoon. Hij schudt het zoete juk des 
Heeren van zijne schouderen en haakt naar het 
oogenblik, waarop hij zich los zal zien van alle 
banden, volkomen vrij om te doen en te laten 
wat hij goedvindt. Meester van zijn geld waar­
van hij de waarde niet kent, zal hij het gebruiken, 
zooals hij het goedvindt, zeg ik beter, zooals zijne 
booze en zinnelijke hartstochten het verlangen. 
God, zijn Vader, vergeet hij, de vreeze Gods verbant 
hij, de geboden Gods veracht hij. «.Maak eene 
«heining van doornen om uwe ooren; luister 
«niet naar eene kwade tong en maak deuren 
«en sloten aan uwen mond» (1). Zoo luidt 's Hee­
ren voorschrift. Wat doornen, wat deuren, wat 
sloten! zegt hij: weg met dat alles. Ik wil 
spreken, hooren en zien wat mij behaagt. Ik 
wil alles zien, alles hooren, alles weten wat er 
in de wereld, en vooral in groote steden, zoo al 

1) Eccl. 28. 28. 



41 

omgaat, en ondei-vinden wat fle wereld te ge­
nieten geeft. En wat volgt daaruit ? Van alles, 
wat hem aan God zijn Vader herinnert, wil hij 
niets meer weten. Het huis Gods zal hij zoo­
veel mogelijk vermijden, godsdienstige vrienden 
loslaten, slechte en liederlijke opzoeken. Dezen 
zijn naar zijn smaak, van dezen kan hij veel 
hooren en vernemen hoe men zijne zinnelijkheid 
het best voeden kan. Met gespannen aandacht 
luistert hij naar hunne zedelooze gesprekken, 
het een al zedeloozer dan het andere. Onder 
het drinken en klinken wedijveren zij met 
elkander, wie onder hen op dat gebied het 
meest vertellen kan. Pas nieuweling in dat vak. 
heeft hij er zulk genoegen in , dat hij zelf er 
niet van zwijgen kan. Hij haalt er zelf van op, 
en voortdurend spreekt hij over oneerbare za­
ken, wijl zijn hart er reeds vol van is. Geene 
vrouw kunnen die losbandigen zien, geene jonge 
dochter ontmoeten of altijd vloeit er van hunne 
lippen een zedenkwetsend woord. Vreeselijk 
groot is hunne verantwoording. Maar daaraan 
denken die losbandigen niet. Zij hebben immers 
God vergeten en vergeten tevens wat ei- ge­
schreven staat: «Velen gingen verloren ter oor-
«zake van de schoonheid eener vrouw, en daar-
«aan ontvlamt de begeerlijkheid als een vuur»(l). 
En : «Bezie niemand om zijne schoonheid , en 
«verblijf niet in het midden der vrouwen» (2). 
Vandaar dat hij aan zijne oogen alle vrijheid 
gunt, en ze steeds wendt naar jeugdige perso­
nen, die zijne zinnelijkheid streelen, en ze op 
haar gevestigd houdt. Zoodat men van hem kan 

1) Kccli. 9. 9. — 2) Eccli. 42. 12. 



42 

zeggen wat Salomon weleer van zich zeiven ge­
tuigde : «En niets van hetgeen mijne oogen be-
«geerden onthield ik hun, ik weigerde mijn 
«hart geenerlei vreugde, en liet mijn hart 
«allerlei wellust genieten en vermaak scheppen 
«in hetgeen ik bereid had; zulks, meende ik, 
«kwam mij toe, genot te hebben van mijn werk.» 
Ook die jongeling verbeeldt zich , na zich van 
alle banden losgemaakt, na zich geld vergaderd, 
na zich van het ouderlijk huis verwijderd te 
hebben, een zeker recht te bezitten om zijn 
hart geene wellust te ontzeggen. Genot moet 
hij hebben van zijne vrijheid, genot van zijn 
geld, genot van zijne jeugd. De sirenenzang 
van eene losbandige jeugd streelt zijn oor, en 
hij luistert, eene vergankelijke schoonheid be­
koort zijn oog en hij ziet, een schepsel be­
stormt zijn hart on hij begeert. Op het zien 
volgen de gedachten , op de gedachten de be­
geerten, op de begeerten de werken. Dat God, 
dien hij heeft verlaten, van uit den hooge 
's menschen wegen gadeslaat, daaraan denkt hij 
niet meer; wel, om zich aan de oogen der 
menschen te onttrekken, en daarom wacht hij 
op den avond, gaat rond bij nacht om zich aan 
de lichtschuwende genoegens over te geven. 
Dat hij, katholiek jongeling, de tempel is des 
H. Geestes, daaraan herinnert hij zich niet 
meer. Immers hij gaat altijd voort dien tempel 
te onteeren, en te ontheiligen door de wellust 
die hem beheerscht. «Weet gij niet», vraagt 
de H. Paulus, «dat uwe lichamen leden zijn 
«van Christus?» (i) Wij, katholieken, wij weten 

4) I Corinth, 6. 15. 



43 

het, maar die wulpsche jongeling, ofschoon 
katholiek, weet het niet meer, minstens hij 
wil het niet meer weten , want hij misbruikt 
de leden van Christus tot het plegen van 
allerlei ontucht. Niets weerhoudt hem om zijne 
zinnelijke lusten in te volgen. Geen bloemhof, 
waar de wulpschheid ten toin wordt gespreid , 
blijft door hem onbezocht. Wat al zonden, wat 
al gruwelen worden door hem gepleegd, niet 
nu en dan, maar bijna voortdurend. Een gods­
lasteraar, na in zijne gramschap de schrome-
lijkste godslasteringen te hebben uitgebraakt, 
komt tot bezinnen, en verfoeit zijne gramschap. 
Een ander komt in een gezelschap en gaat 
zich te buiten in den drank. Zijn verstand 
komt terug, hij betreurt zijne dronkenschap 
en is beschaamd over zijne laagheid. Maar hij, 
de onzuivere jongeling, komt niet een oogen-
blik tot bezinnen, zonder stilstaan holt hij 
voort op zijn zondigen weg, zonder nadenken 
drinkt hij met volle teugen uit den beker dei-
zinnelijkheid , wel verre van te treuren over 
het gepleegde, zint hij op nieuwe genoegens, 
en in plaats van zich te schamen over zijn 
ergerlijk leven, draagt hij in het gezelschap 
van zijne snoode kameraden er roem op de 
onschuld verschalkt, anderen verleid en be­
dorven te hebben. De blos der schaamte is bij 
hem niet meer te bespeuren , blozen kent hij 
niet meer, schaamteloos heft hij trotsch zijn 
hoofd omhoog en vraagt: wat kwaad heb ik 
gedaan ? In één woord, hij is aan de zonde 
verkocht. Hij is in de boeien geklonken, en 
ziet de ketenen niet, hij is een slaaf en tevens 
trotsch op zijne vrijheid. Hij verbeeldt zich 



44 

op een berg en ligt in een afgrond , iiij waant 
zich wijs en is dwaas. Hij meent rijk te 
zijn, en de armoede staat voor de deur. Nog 
een weinig tijds, en hij heeft alles verteerd. 



HOOFDSTUK VII. 

Hij verteert alles. 

Vele jongelingen kennen helaas! dé waarde 
niet van het geld. Door de fortuin begunstigd 
verbeelden zij zich, vele uitgaven en grove ver­
teringen zich steeds te kunnen veroorloven. 
Vandaar dat zij, in den waren zin des woords, 
verkwisters worden. Zij zijn kortzichtig en zien 
de toekomst niet vooruit. Zoolang zij nog eenig 
geld bezitten, kennen zij geene bezuinigingen, en 
aan sparen wordt niet gedacht, en ten slotte 
zijn zij der ' bitterste armoede prijs gegeven. 
Dit was het geval met den jongsten zoon van 
de parabel. Als een jongeling uit den deftigen 
stand gekleed, een kostbaren ring aan zijn 
vinger, met veel geld op zak verliet hij het huis 
zijns vaders. Zooals het gewoonlijk gaat, had 
hij al zeer spoedig een tal van vrienden, de 
een al meer dan de ander begeerig op zijn 
geld, om met hem en op zijne kosten te drin­
ken, te brassen en te zwieren. Halve en gansche 
nachten werd onder hen geklonken en gedronken. 



46 

aan vermaak geen einde. Bedwelmd door al die 
vermaken en genietingen, lette hij niet op de 
gevolgen, en het gevolg er van was, dat zijn 
geld merkelijk verminderde. Hierbij kwam een 
hongersnood , waardoor de levensmiddelen aan­
zienlijk stegen in prijs, zoodat hij, een jongeling 
van weelde, zelt' gebrek begon te lijden. Zijne 
lijne kleedij werd verkocht, zijn kostbare ring 
tot geld gemaakt, en ten slotte had hij geene 
schoenen meer aan zijne voeten. In één woord, 
hij was in de diepste armoede gedompeld. Zie­
daar de gevolgen, welke een onbezonnen en los-
bandigen jongeling staan te wachten. Velen heb­
ben ze reeds ondervonden. Maar ook velen in 
plaats van zich te spiegelen in het ongeluk van 
anderen, volgen hun slecht voorbeeld, en willen 
niet wijzer worden, vooraleer zij zeiven de droe­
vige ondervinding er van hebben opgedaan. Aan 
heilzame waarschuwingen ontbreekt het hun 
niet, maar zij luisteren alleen naar hunne booze 
hartstochten. De smeekingen van hunne familie­
leden en die der geestelijke overheid baten 
evenmin. Zij komen niet tot bezinning voor al 
hun geld verteerd , en zij der armoede 
prijs gegeven zijn. Groot is alsdan hunne 
armoede op tijdelijk, veel grooter op geestelijk 
gebied. O! hoe schoon, hoe verrukkend schoon 
was het kleed der heiligmakende genade, waar­
mede hunne ziel versierd was in de dagen 
hunner onschuld. Hunne ziel was een aangenaam 
lustpriëel in de oogen der aanbiddelijke Drieëen-
heid, en nu is dat schoone kleed in flarden ge­
scheurd en verloren. Even gelijk de verloren 
zoon zijn fijnste kleed verkocht om zijn lichaam 
te kunnen voeden, zoo verkoopt de losbandige 



47 

jongeling het kleed der lieiligmakende genade 
om zijnen zinnelijken hartstochten voedsel te kun­
nen geven. Was hij weleer schoon en beminne­
lijk in het oog der Engelen, thans van dat 
schoone kleed ontdaan, is hij afzichtelijk gewor­
den in het oog van God en zijne Engelen. Een 
ieder stelt hoogen prijs op de vriendschap van 
een hooggeplaatst, machtig en met alle goede 
hoedanigheden begaafd persoon; en men treurt 
na dien te hebben verloren. De hartstochtelijke 
en zinnelijke jongeling schijnt den prijs van 
zulke vriendschap niet te kennen. Immers moed­
willig en onbezonnen verbeurt hij door zijn 
zondig leven de vriendschap van zijn God , die 
alle volmaaktheden in eenen eindeloozen graad 
bezit. «Want de goddelooze en zijne goddeloos-
«heid zijn eveneens hatelijk bij God» (1). En 
de vriendschap te verbeuren van een God, is 
geene onbeduidende zaak. Houdt men op een 
vriend te zijn van God, dan wordt men een 
vijand van God, en «de gramschap des Ko-
«nings, zooals er geschreven staat, is eene bode 
«des doods» (2). De gramschap van den Koning 
der Koningen, die men zich door zijne zonden 
op den hals heeft gehaald, is eene bode van 
den eeuwigen dood, die den losbandigen jongeling 
staat te wachten , dewijl hij nu reeds dood is 
naar de ziel. O driewerf ongelukkig de jonge­
ling, die door zijn onzuiver leven de vriendschap 
van zijn God verbeurt! beroofd van de godde­
lijke genade, die het leven is der ziel, is hij 
dood. Vandaar dat de vader met recht tot zijn 
oudsten zoon kon zeggen: «deze uw broeder was 

1) Sap. 14. 9. — 2) Pi-ov. 16. 14. 



48 

«dood», en is men op deze wijze dood, dan 
gelijkt men eenen van den stam losgerukten 
tak; deze kan geene vruchten meer dragen, en 
wordt ten slotte in het vuur geworpen. Even­
eens kan eene zondige ziel, die zich van God 
heeft losgerukt, geene vruchten voortbrengen 
voor het eeuwige leven. Doet zij soms een goed 
werk , dan kan het hare bekeering bevorderen, 
maar voor den hemel kan zij niets verdienen, 
al hare goede werken, zooals bidden, zich ver­
sterven, aalmoezen geven, zijn doode werken, 
die in eeuwigheid niet herleven. Maar wat 
stoort zich de losbandige jongeling aan dat alles! 
Ezaü, eene figuur der zondaars, verkocht zijn 
recht van eerstgeboorte voor een weinig linzen, 
en zegt de H. Geest, hij maakte er weinig uit 
dat recht te hebben verloren. Later echter, 
toen Izaak Jakob zegende , zag hij zijne dwaas­
heid in, en hij barstte los in tranen, maar het 
was te laat. Zoo verkoopt voor een kortstondig 
zinnelijk genoegen , de wellustige jongeling zijn 
recht op den hemel. Immers in den H. Doop 
zijn wij kinderen Gods geworden bij aanneming, 
erfgenamen van God, en medeërfgenamen van 
Christus. Maar hij bekommert zich niet om dat 
ontzaglijk groot verlies van den hemel. Als be­
dwelmd door den beker der zinnelijke weelde, 
kent hij geen genot dan dat der zinnen. Maar 
wanneer Christus, van wien Izaak eene figuur 
was, in het oordeel de rechtvaardigen zegenen, 
en de rampzaligen ter helle verwijzen zal, dan 
zal hij van spijt en wanhoop eeuwig moeten 
knarsetanden. Van den worm die nimmer sterft 
en den rampzalige in eeuwigheid zal folteren, 
heeft de onzuivere jongeling, in wiens hart het 



49 

geloof nog niet geheel en al is uitgedoofd, vaak 
eenig denkbeeld als hij in een kalm oogenblik 
de knaging zijns gewetens ontwaart. Deze wroe­
ging des gewetens achtervolgt hem en hij zoekt 
die voor hem zoo lastige stem des gewetens, 
door opnieuw de zonde te plegen , zooveel 
mogelijk te smoren. Hierin gelijkt hij aan iemand, 
die een vuur wil blusschen met olie ; het vuur 
wordt door de olie gevoed en brandt des te 
feller. Zoo wordt de zondaar, naarmate hij de 
zonden pleegt, heviger door zijn geweten ge­
folterd. Immers vrede, zegt de H. Geest, is er 
voor de zondaars niet. En zoo verbeurt de jon­
geling door zijn zinnelijk leven den vrede Gods, 
die , zooals de H. Paulus zegt, alle begrip te 
boven gaat. Met de vriendschap Gods verliest 
de losbandige ook tevens de gunst en de ach­
ting van alle beschaafde en weldenke personen. 
«Een goede naam,» zegt de H. Geest, «is beter 
«dan veel rijkdom, en goede gunst verkieslijker 
«dan zilver en goud» (1). Maar, gelijk de ver­
loren zoon zijn goud verkocht om zich te voeden, 
zoo verkoopt de ontuchtige jongeling zijne eer 
en zijn goeden naam, kostbaarder dan het fijnste 
goud, om den hartstocht der zinnelijkheid te 
kunnen voeden. Werd die jongste zoon weleer 
in het huis zijns vaders met allen eerbied beje­
gend , stond hij in hooge achting , thans , ont­
daan van zijn goud, van fijne kleedij, tot zelfs 

'van zijne schoenen, ten gevolge van zijn lieder­
lijk leven, wordt hij door niemand geëerbiedigd, 
door eenieder miskend, en hem eene plaats aan­
gewezen bij de zwijnen. Ëvenzoo wordt de los-

1) Prov, 22, 1. 
DE VERL. ZOON, 4 



50 

bandige jongeling, vroeger om zijn zedig ge- 0p 
drag door allen hooggescliat, thans om zyn vrc 
onzuiver leven door schier allen veracht, 
behalve door hen die het redeloos vee ge- JQ, 
lijken. O dwaze , o uitzinnige jongeling! wat 0p, 
al verbeurt gij niet door de begeerlijkheid 
des vleesches in te volgen ! Van een vriend des 
Heeren , wordt gij een vijand van God; yer-
eenigd met God door de liefde, waart gy i" 
staat voortdurend nieuwe verdiensten te ver­
gaderen , en nu zijn al uwe goede werken 
zonder éenige verdiensten voor den hemel; 
van medeërfgenaam met Christus, zijt gij nu 
plichtig aan het eeuwige vuur; de rust des 
harten heeft plaats gemaakt voor eene voort­
durende foltering des gewetens; van een jon­
geling eerbied en achting waardig, wordt gy 
een wellusteling, door allen veracht en mis­
kend ; van sterk en gezond, wordt gij ten slotte 
zwak en ziekelijk Zwak naar den geest, zwak 
naar het lichaam. Dat de geestvermogens van 
hen die aan de onkuiscbheid zijn verslaatd, 
niet zelden in mindere of meerdere mate ge­
krenkt worden, is een feit door statistieken be­
wezen. Uit dezen blijkt, dat de aanleidende , 
oorzaak tot krankzinnigheid bij de meesten 
moet gezocht worden in een onzuiver leven. 
En dat vele jongelingen aan de wellust hunne 
gezondheid en hunne beste krachten ten ofler 
brengen , wegkwijnen als sneeuw voor do zon , 
en in den bloei hunner jaren ten grave dalen, 
wordt door de ondervinding en het gezag van 
niet weinig geneesheeren bevestigd. Arm wordt 
derhalve de jongeling, die de voetstappen drukt 
van den verloren zoon, arm op stoilelijk , arm 

| 



51 

op geestelijk gebied. Geld, eer, gezondheid, den 
vrede en de vriendschap Gods, het reclit op 
den hemel, in één woord alles verbeurt hij 
door zijn onzuiver leven, en na alles te hebben 
opgeofferd, om zijne lusten te bevredigen, lijdt 
hij gebrek. 

jaost 

. 



HOOFDSTUK VIII. 

Hij begint gebrek te lijden. 

Hij, die jongste zóón, na in het ouderlijk huis, 
alles wat hij bezat tot geld te hebben gemaakt, 
om zijn zinnelijken hartstocht bot te kunnen 
vieren, begaf zich naar een ver afgelegen land. 
Daar gaf hij zich teugelloos over aan de schan­
delijkste ongebondenheid. Het gevolg er van 
was dat hij al zeer spoedig alles verteerde , en 
ten slotte door den honger werd gekweld, en 
wel zóózeer dat hij het voeder benijdde, dat 
den zwijnen gegeven werd. Van rijk was hij 
arm geworden , en in plaats van eene wel 
opgedischte tafel, is hij thans gezeten bij 
den bak der zwijnen. O armzalige en ongeluk­
kige jongeling ! wie heeft u tot dien ellondigen 
staat gebracht? Beken het rondborstig; het is 
de onzuiverheid. Op u zijn thans toepasselijk de 
woorden van den Psalmist: «De mensch , toen 
«hij in eere was, heeft het niet begrepen; hij 
«gelijkt het redeloos vee en is er aan gelijk 
«geworden» (1). Zoolang een jongeling zijn 

1) Ps. 48, «. 



53 

zinnelijken hartstocht beteugelt, is hij in eere, 
bemind door God en alle brave menfchen; hij 
is een engel in menschelijke gedaante , volgons 
het woord van den H. Bernardus: de kuisch-
heid maakt Engelen. Maar zoodra de hartstoch­
ten de overwinning krijgen, en hij zich laat 
beheerschen door zijn lichaam dat niet redeneert, 
wordt hij aan het redeloos wezen gelijk, dat in 
een zinnelijk genoegen alleen zijne voldoening 
zoekt. Zoo ook zoekt de jongeling, die zich der 
onzuiverheid overgeeft, in de zinnelijkheid zijn 
genoegen, dewijl hij zich laat voorstaan op 
geene andere wijze verzadigd te kunnen worden? 
Maar, de dwaas, hij begrijpt niet, dat een zin­
nelijke hartstocht niet volkomen kan bevredigd 
worden, dat hij wordt opgewekt naarmate men 
hem involgt, en hij nimmer den rnensch 
verzadigen kan ? Het is veel gemakkelijker nooit 
te zondigen tegen de zuiverheid, dan slechts 
eenmaal. Het valt niet zoo zwaar geen dronk­
aard te worden , maar zeer zwaar, na het te 
zijn geworden, op te houden het te zijn. Valt 
het zwaar kuisch te blijven, veel zwaarder van 
onkuisch , kuisch te worden. Hoeft een dronk­
aard altijd dorst, een onzuiver persoon dorst 
altijd naar den beker der weelde. Is deze niet 
gevuld, dan brandt hij van begeerte dien ge­
vuld te zien , zoodat hij nooit te verzadigen is. 
De aarde, altijd gereed om den gevallen regen 
op te slorpen, is nooit van water verzadigd. 
Het vuur dat alle brandstoffen verteert die men 
er inwerpt, zegt nimmer, het is genoeg. De 
dood, die millioenen slachtoffers heeft geëischt, 
zegt nooit: dit is het laatste. En een slaaf der 
ontucht zegt nooit; dit is voor de laatste keer. 



54 

Duizenden hebben het wel gezegd, wanneer zij 
hunne zonden beleden, maar ook duizenden 
hebben hun woord verbroken. Men treft per­
sonen aan, die, na in hunne jeugd eenmaal van 
dien giftigen beker te hebben geproefd, in hunne 
oude dagen nog niet verzadigd zijn. Na alles 
aan de zinnelijkheid ten offer te hebben ge­
bracht, hunne eer, hunne fortuin, hunne gezond­
heid , zijn zij niet bevredigd. Die jongste en 
afgedwaalde zoon, na alles te hebben verteerd 
om zijn zinnelijker! hartstocht te bevredigen , 
begon gebrek te lijden, zoodat hij zelfs zijnen 
honger niet stillen kon. Evenmin kan de jonge­
ling, der onzuiverheid prijsgegeven, na zijn 
geld en zijne gezondheid te hebben verloren, al 
zou hij dan ook geen broodsgebrek lijden, toch 
ooit zijnen dorst lesschen aan den beker der 
weelde. Kon hij in eene blakende gezondheid, 
ruim van geld voorzien, met volle teugen drin­
ken uit dien beker, zonder zich te kunnen ver­
zadigen, veel minder zal hij hiertoe in staat zijn, 
na zijn geld verkwist, zijne gezondheid gekrenkt 
te hebben. Voor een rijken jongeling biedt zich 
vaak de gelegenheid aan om zijne schandelijke 
hartstochten bot te kunnen vieren. Getuigen 
zoovele jongelingen, die de lasten des huwelijks 
niet willen dragen, en daarom het eene of an­
dere schepsel niet slechts onderhouden, maar 
voor woning en kleedij zich groote onkosten 
getroosten. Én ondanks die groote uitgaven zijn 
zij nooit verzadigd. En ware het, dat het bleef 
bij zulke gewone uitgaven, menig jongeling zou 
zijn zondig leven lang kunnen rekken, maar de 
eischen van zulk schaamteloos schepsel zijn vaak 
zóó hoog dat een rijke maar hartstochtelijke 



55 

jongeling ze niet durft afslaan, ondanks het 
gevaar waarmede tiij bedreigd wordt, arm te 
zullen worden. Daarenboven zullen die schaamte-
looze wezens, welke het 6de gebod met voeten 
treden, ook naar het 7de gebod: «gij zult niet 
«stelen», niet luisteren. Elke gelegenheid weten 
zij vaak te benutten om zich met het geld van den 
ongelukkigen jongeling te verrijken. En wat de 
oudste broeder van denjongsten zeide: «hij heeft 
«zijn goed met slechte vrouwen doorgebracht», 
zou men in onze dagen nog van vele jotigelingen 
kunnen zeggen, die nu gebrek lijden in dien 
zin althans, dat zij, verstoken van geldelijke 
middelen, minder in staat zijn hunne zinnelijke 
hartstochten in te volgen. De macht ont­
breekt hun, niet de wil. Zij willen blijven zon­
digen , maar het middel ontbreekt hun om zóó 
te zondigen gelijk zij het verlangen, en daarom 
lijden ze gebrek. Maar zouden hunne aardsche 
schatten, om zich in de weelde te kunnen ba­
den , bijna onuitputtelijk zijn, niet zoo hunne 
lichamelijke krachten. Immers dezen verzwakken 
naarmate zij de begeerlijkheden des vleesches 
involgen. En verzwakt het lichaam , de begeer­
lijkheid des vleesches wordt er niet minder 
hevig dooi'. Niet bij machte deze voor het 
oogenblik te bevredigen , branden zij toch van 
begeerte ze te kunnen involgen. Vandaar dat 
men afgeleefde grijsaards aantreft, die nog steeds 
dorsten naar den beker der zinnelijkheid, en 
alle middelen beramen om het bijna uitgedoofde 
vuur der begeerlijkheid op nieuw te doen ont­
branden. Ze willen hunnen hartstocht voeden, 
en het voedsel ontbreekt hun, zoodat zij be­
ginnen gebrek te lijden. En dit is niet alleen 



56 

het geval bij grijsaards in werkelijkheid, maar 
ook bij jongelingen, die in eenen betrekkelijk 
jeugdigen leeftijd den grijsaard gelijken. De 
verloren zoon was zóó diep gezonken, zóó arm 
geworden , dat hij, die zich weleer voedde met 
hetgeen hij verlangde, thans het voeder der 
zwijnen benijdde, dat hun gegeven, hem ge­
weigerd werd. Zoo gaat het met den aan de 
wellust overgegeven jongeling. In den beginne 
laten zijn geld en zijne gezondheid het toe, 
zijne schandelijke hartstochten naai- believen te 
voeden, maar ten slotte begint ook hij gebrek 
te lijden. Na zijn geld en zijne gezondheid aan 
de ontucht ten offer te hebben gebracht, lijdt 
hij armoede, dat wil zeggen, hij is niet meer 
in staat volop te kunnen genieten. Gaarne wil 
hij zich nu voeden met datgene, waarmede zijne 
slechte vrienden, door zwijnen voorgesteld, zich 
nog kunnen voeden, dat is, met alles wat laag, 
gemeen, walgelijk en liederlijk is, maar zulk 
voedsel wordt hem nog geweigerd. Niemand 
geeft het hem. Zijn geld is verkwist, zijne 
gezondheid geknakt; eenieder keert hem den 
rug toe, men wil van dien door zijne losbandig­
heid uitgemergelden jongeling niets meer weten; 
men laat dat wandelend lijk over aan zijn lot, 
terwijl hij nog steeds hongert naar de zinne­
lijkheid zonder voedsel te kunnen vinden. Het 
gaat hem gelijk een rijke tijdens een hon­
gersnood. In den beginne getroost hij zich 
vele uitgaven om zijn smaak, als naar ge­
woonte , met meer dan gewoon voedsel te 
streelen. Later, naarmate zijn geld vermindert, 
moet hij zich tevreden stellen met het voedsel 
der armen , en ten slotte wil hij zich gaarne 



57 

voeden, met een anderszins walgelijk voedsel, 
dat hem nog ontbreekt. Men kan derhalve 
zijne zinnelijke lusten wel involgen, maar niet 
volkomen bevredigen, men kan ze voeden, maar 
niet verzadigen. Want, zegt de H. Thomas (1), 
de zinnelijke hartstocht is onverzadigbaar. Een 
onzuivere jongeling, zegt de H. Alphonsus, is 
gelijk aan een roofvogel, die zich eerder door 
een jager laat doodschieten, dan het bedorven 
aas te verlaten, waarmede hij zich voedt. Im­
mers niet weinige jongelingen , slaven dei' on­
tucht, zien den jager, dat is, den dood naderen 
ter oorzake van hun ongebonden leven, en 
toch verlaten zij het schaamteloos schepsel 
niet, om hunnen hartstocht te voeden, O! 
wanneer zal de onzuivere jongeling eens be­
grijpen , dat de ziel over het lichaam, niet het 
lichaam over de ziel moet heerschen ? Wanneer 
zal hij zijne oogen openen om den diepen af­
grond te zien waarin hij onvermijdelijk storten 
zal ? Helaas! hij heeft oogen ep ziet niet, ooren 
en hoort niet. Hij ziet, maar alleen naar 
eene vergankelijke schoonheid; hij hoort, maar 
alleen de stem der bedorven natuur. Deze 
spoort hem aan tot eene altijd grootere onge­
bondenheid , zonder ooit verzadigd te zijn. De 
verloren zoon , om zijn honger te stillen , ver­
bond zich ten slotte aan een der burgers van 
dat land. die hem als een wreede dwingeland 
behandelde. Eveneens verbindt zich de ontuch­
tige jongeling aan den vorst dtzer wereld, door 
wien hij geboeid, geketend en gefolterd wordt. 

1) I.-II. qu. 73. a. 5. 



tS ^"^3 6^ 

HOOFDSTUK IX. 

Hij verbindt zich aan een burger vivn dat 
land. 

De verloren zoon was liet zoete juk. van zijnen 
bij uitstek goeden vader moede. Verblind en 
vervoerd door den liartstocbt der zinnelijkheid, 
schudde hij het van zijne schouders. Het gevolg 
hiervan was dat hij het ondragelijk juk moest 
torsen, door een onmeedoogend burger van dat 
land, waarheen hij de wijk genomen had, hem 
opgelegd. Gebonden aan dien onmensch werd 
hij naar eene zijner hoeven gezonden, belast 
met het onedel bedrijf daar de zwijnen te 
hoeden. Ruwer dan de zwijnen zeiven werd 
hij daar behandeld. Immers het voeder der 
zwijnen werd hem geweigerd. Loodzwaar drukte 
dat harde juk op zijne schouders. Verblind 
door zijnen hartstocht, had hij dat zware juk 
wel niet voorzien, maar toch gewild, althans 
zijdelings door vrijwillig den weg in te slaan die 
onvermijdelijk daartoe leidt. Menig jongeling ge-



59 

niet eene katholieke en godsdienstige opvoeding. 
Met blijdschap draagt hij een tijd lang het juk 
des Heeren, het juk van God zijnen Vader; van 
•welk juk Gods Zoon getuigt dat het zacht is , 
«Mijn juk is zacht eti mijn last is licht» (1). 
Dan helaas! als de booze hartstochten ontwaken, 
laat hij zich medeslepen, in plaats van ze met 
alle kracht te beteugelen, liet gevolg er van is 
dat hij het juk des Heeren moe.ie wordt. liet 
zachte juk van God , den besten aller vaderen, 
schijnt hem ondragelijk toe. Vrij wil hij zijn , 
en hij schudt het van zijne schouders. Hij be­
geeft zich in het midden eener booze wereld , 
aan wier hoofd satan staat, de vorst dezer 
wereld, wien overheden en machten, de wereld-
beheerschers dezer duisternis, de booze geesten 
in het luchtruim ten dienste staan , die zijne 
kracht uitoefent op de kinderen der ongehoor­
zaamheid , dit is op de wereld buiten Christus, 
op hen die door hun goddeloos on zedeloos 
leven zich gedragen als ongehoorzamen en we-
derspannigen jegens God en zijn gebod (2). Ver­
mogen satan, noch de booze geesten, die in het 
luchtruim zweven, iets tegen hen die gehoorzaam 
zijn aan God en onderworpen aan het gebod 
des Heeren, dan in zooverre God het hun 
toelaat, veel zeer veel vermogen die booze 
geesten op hen, die het zachte juk des Heeren 
moede, hun hoofd buigen onder het zware juk 
van den vorst der duisternis. Dit deed de ver­
loren zoon, en dit doen allen die hem volgen in 
zijn goddeloos leven. Zij verzaken aan de vrij-

1) Matth. 11. 30. — 2) vgl. Eplies. 2, 3. en 6. 12. 



60 

heid den kinderen Gods eigen, en worden slaven 
der zonden. Immers «al wie de zonde doet, is 
een dienstknecht der zonde» (1). «Weet gij niet», 
zegt de H. Paulus, «dat aan wien gij u tot 
«dienstknechten overgeeft om hem te gehoorza-
«men, diens dienstknechten gij zijt wien gij ge-
«hoorzaamt» (2). De zecielooze jongeling, aan de 
zonde verkocht, wordt een slaat' der zonde, een 
slaaf van de begeerlijkheden des vlecsches, hij 
is aan het vleesch onderworpen, het vleesch 
beheerscht hem. De vorst dezer wereld, altijd 
er op uit om zielen te vangen, werpt den on­
bezonnen jongeling, het vleesch als een verlei­
dend lokaas toe, en gelijk de visch door den 
angel , wordt hij gevangen. En eenmaal ge­
vangen wordt hij geketend, en gaat hij 
onder de hardste slavernij gebukt. Met zware 
ketenen beladen wordt hij rusteloos voortge­
stuwd van den eenen afgrond in den anderen. Wil 
hij stilstaan, dan gevoelt hij zich machteloos. Zijn 
hartstocht der zinnelijkheid grijpt hem weder aan, 
en stuwt hem voort op den weg des verderfs. 
Hij wil zich verzadigen, zonder ooit verzadigd te 
kunnen worden. Ofschoon hij zich verbonden 
heeft aan den vorst dezer wereld en zijn dienaar 
is geworden, lijdt hij honger, dat is, hij blijft hon­
geren naar de zinnelijke genoegens, die hem vaak 
geweigerd worden. Uitgeput, wordt hem geene 
rust gegund. Gelijk aan een afgemat paard, dat 
men altijd de sporen doet voelen, zoo gevoelt 
de zedelooze jongeling, uitgeput van krachten, 
toch steeds den prikkel des vleesches. Op den 
weg dien hij heeft ingeslagen en waarop hij 

1) Joan. 8. 84. — 2) Rom. 6, 16, 



61 

voortholt, ziet hij den afgrond, waarin hij ras 
storten zal en hij wil terug. Maar hij vindt dien 
weg zoo bekoorlijk, dat hij denzelve niet ver­
laten kan. Hij wil en hij wil niet. Maakt hij 
ook voor een oogenblik een vast voornemen dien 
weg te verlaten, een oogenblik daarna is het 
alsof hij spijt gevoelt dat voornemen te hebben 
gemaakt. Neen, zegt hij , nu nog niet, maar 
later, en dit later laat zich altijd wachten. Nog 
ééne teug uit dien beker der zinnelijkheid , en 
het is de laatste keer. Hij neemt die teug en 
nauwelijks heeft hij er van geproefd of het 
luidt al weder: ik kan er niet voor altijd aan 
verzaken. Telkenmale als hij wil opstaan valt 
hij weder. Elke poging, die hij aanwendt om 
zijne ketenen te verbreken, is vruchteloos. De 
vorst der duisternis tot wiens dienst hij zich 
verbonden heeft, laat hem niet los. Deze spie­
gelt hem nieuwe genoegens voor en ketent 
hem al vaster en vaster. Het is onmogelijk, 
roept hem die vorst der duisternis toe, u uit 
mijnen dienst te verwijderen, elke poging is te 
vergeefs. Hij gelooft het. De moed ontzinkt hem 
en hij is der diepste moedeloosheid ten prooi. 
Hij is zich zeiven tot last. Hij ziet geene uit­
komst. Hij wordt het leven moede. Immers het 
gebeurt niet zelden, dat een door en door zede­
loos jongeling, na alles aan de zinnelijkheid ten 
offer te hebben gebracht, zijn geld, zijne eere 
en zijne gezondheid , bekoord wordt een einde 
te maken aan zijn leven. Het leven wordt hem 
ondragelijk, hij krijgt een afschuw van zich 
zeiven. Wat doe ik langer op aarde, zegt hij, 
ik ben tot niets goeds meer in staat, ik ben 
een nutteloos wezen in de maatschappij. De 



02 

vorst dezer wereld, aan vvien hij door zijne 
lusten in te volgen zicli verbonden heeft, is 
een leugenaar en een menschenmoorder van 
den beginne af. Hij beloofde den armen jonge­
ling weergalooze genoegens, en deze, door den 
hartstocht verblind, sloeg geloot aan de woor­
den van den verleider, wiens slaaf hij thans 
geworden is. Zijn meester, dat is, de vorst 
dezer wereld, laat hem geen rust, en uit 
vrees dat de jongeling hem nog eenmaal zou 
ontsnappen, spoort hij hem tot wanhoop en 
zelfmoord. Treurig en deerniswaardig is de 
toestand, waartoe de zedeloosheid den jongeling 
heeft gebracht. Zijnen hartstocht kan hij niet 
meer naar hartelust bevredigen, het geld ont­
breekt hem, en zijne gezondheid is geknakt. 
In een fatsoenlijk gezelschap durft hij zich niet 
meer vertoonen, eenieder verafschuwt hem. In 
zijn binnenste wordt hij gekweld door vreese-
lijke wroegingen. Het bewustzijn van eigen 
schuld staat hem steeds voor oogen. Satan, aan 
wien hij zich verbonden heeft, foltert hem on­
ophoudelijk met wanhopige gedachten, alsof 
er voor hem geene redding mogelijk, en hij 
reeds voor eeuwig ter helle gedoemd ware, om 
hem, na zoovele bedreven zonden, nog eene 
zonde te doen plegen, grooter dan die hij tot 
dusverre gedaan heeft, te weten, de wanhoop, 
welke het zegel zou drukken op zijne eeuwige 
verwerping. Moeilijk, zeer moeilijk wordt de 
bekeering van een zoover afgedwaalden jon­
geling, maar zij is toch niet onmogelijk. Wij 
zien het in het voorbeeld van den verloren 
zoon. Heeft een jongeling dezen gevolgd in 
zijn zedeloos leven, hij moge hem ook volgen 



63 

in zijne bekeering. Hij wanhope niet, hij ver-
lieze de goedheid en de grenzenlooze barmhar­
tigheid zijns Vaders niet uit het oog; hij be-
grijpe zijn ongelukkigeu toestand; in één •woord, 
hij keere in zich zeiven. 



HOOFDSTUK X. 

Hij keert in zich zeiven. 

Verbeelden wij ons den verloren zoon de zwij­
nen te zien hoeden. Hij is mager, zeer bleek 
van gelaat. Zijne wangen zijn ingevallen. Hij is 
afgemat, uitgeput van krachten, met lompen 
omhangen en wordt door den honger gekweld. 
Ziet hem daar gezeten op een ruwen steen, hij 
legt zijn van het zweet druipende hoofd in zijne 
vermagerde handen en begint bitter te weenen. 
Ach! mij ongelukkige, roept hij weemoedig uit. 
Tot welken eliendigen toestand zie ik mij ge­
bracht ! Vanwaar zal mij hulp geworden? Van 
allen ben ik verlaten, ja van allen word ik ver­
stoeten. Toen ik geld had in overvloed, waren 
mijne vrienden zonder tal, zij bejegenden mij 
met allen eerbied, zij teerden ruimschoots op 
mijne kosten, en nu ik arm ben en lijd aan 
broodsgebrek, is er niet één die mij ter zijde 
staat, niet één die mij eene bete broods toe­
reikt, niet één die mij een opbeurend woord 
toespreekt, van allen ben ik verlaten. O on­
dankbare wereld! O trouwelooze vrienden, hadde 



65 

ik u nooit gekend. Ware ik bij mijn goeden 
vader gebleven, nooit zoude ik gebrek geleden, 
nooit geweten hebben wat honger lijden is. De 
dienstknechten in mijns vaders huis hebben 
brood in overvloed, en ik de zoon des huizes, 
verga hier van honger. Eensklaps staat zijn 
teerminnende vader hem voor den geest, het is 
alsof hij hem nog hoort zeggen; mijn dierbare 
zoon! verlaat mij niet, hij voelt nog als het 
ware hoe zijn vader hem drukt in de armen, 
terwijl hij hem al smeekende toespreekt: mijn 
zoon, mijn dierbare zoon, verlaat uw vader niet, 
blijf bij mij, voel hoe mijn hart van liefde klopt 
voor u. Nu gaat er eene koude rilling door 
alle zijne ledematen, hij beeft, zijne tranen 
vloeien meer dan ooit, en het eenigste woord dat 
vloeit van zijne lippen is: ach vader! wat heb 
ik u toch een leed veroorzaakt, aan u die toch 
een zoo goede vader voor mij waart! Ziet hij 
zijne vermagerde handen, aan geen vinger ziet 
hij meer dien kostbaren ring. Laat hij zijne 
oogen vallen op zijne voeten, zij zijn van 
schoeisel beroofd. Werpt hij een blik op zijne 
kleederen, hij ziet zich met lompen omhangen. 
De herinnering aan zijne vroegere weelde over­
stelpt zijn gemoed met de bitterste smart. 
Weleer van alles voorzien, nu van alles beroofd, 
weleer rijk en nu doodarm, weleer schoon ge­
kleed en nu zelfs geene schoenen aan zijne 
voeten, weleer teeder bemind en nu door allen 
verstoeten; wat al redenen diep bedroefd te 
zijn. Hij beseft het ten volle, en vraagt zich 
zeiven af, of er hem dan niet ééti middel meer 
tot redding overblijft, en hij meent het te 
hebben gevonden: hij zal tot zijn vader weder-

DE VERL. ZOON, 5 



66 

keeren. — Wilt gij, o jongeling! na den ver­
loren zoon gevolgd te hebben in zijn zondig 
leven, hem ook volgen op den weg der bekee­
ring dan moet gij op de eerste plaats in u 
zeiven treden met het volle bewustzijn van uwe 
schuld en diepe ellende; uw vroeger leven met 
het tegenwoordige vergelijken. Herinner u de 
dagen uwer onschuld, den dag waarop gij voor 
de eerste maal uws levens waart gezeten aan 
de tafel des Heeren, alwaar gij met het Brood 
der Engelen werdt gevoed. Uw God, uw Vader 
daalde neder in uw schuldeloos hart. Door het 
nuttigen van Jezus' Vleesch en Bloed waart gij 
op de innigst mogelijke wijze met Hem veree-
nigd. Hij drukte u als een teedere vader aan 
zijn goddelijk Hart met deze zoete woorden: mijn 
kind! ik heb u innig lief, dierbaar zijt gij aan 
mijn vaderlijk Hart. O! hoe gelukkig gevoeldet 
gij u niet op dién schoonsten dag uws levens. 
De Engelen des hemels zagen met blijdschap 
op u neder, als waren zij jaloersch op uw ge­
luk. Jaren gingen er voorbij en telken jare hadt 
gij het geluk meermalen uwen Jezus en 
uwen God in uw schuldeloos hart te ontvangen, 
als gij aan den disch des Heeren waart gezeten. 
Maar satan brandde van nijd op uw geluk, 
zwoer uwen ondergang, en haakte naar het 
oogenblik waarop de hartstochten meestal ont­
waken ; om u des te zekerder tot val te brengen. 
Aanvankelijk boodt gij weerstand aan zijne in­
blazingen, maar hij stelde u de vrijheid en het 
zingenot zoo bekoorlijk voor oogen, dat gij het 
oor leendet aan zijne verleiding. God, uw Vader, 
waarschuwde, bad en smeekte u door de stem 
zijner genade; gij zoudt den verleider weerstand 



67 

bieden, tot God door het gebed uwe toevlucht 
nemen, en uw Vader niet verlaten. Dan helaas! 
verblind door eene vergankelijke schoonheid, 
verloort gij God uit het oog. Geen gebed, geene 
verzuchting om hulp in den strijd vloeide 
meer van uwe lippen, de zinnelijke hartstocht 
kreeg de overhand, en gij werdt een slaaf van 
uwe schandelijke driften. Met volle teugen dronkt 
gij uit den beker der weelde, zonder ooit ver­
zadigd te kunnen worden. Dagen en nachten 
hebt gij u met uwe vrienden gebaad in de wel­
lust; aan genoegens en uitspattingen kwam geen 
einde. En nu? Na veelgeld verspild,uzelven licha­
melijk ondermijnd, uwe eer verbeurd te hebben, 
zijt gij bij geen enkel weldenkend ménsch meer 
geteld. Uwe eer en uwen goeden naam hebt gij 
op straat geworpen. Uwe vrienden van weleer, 
die u als zoovele roovers, door hunne vleierij 
hebben uitgeschud, en teerden op uwe beurs, 
zien thans niet meer naar u om en laten u 
over aan uw eigen lot. Klopte de verloren zoon, 
na zulk schandelijk leven te vergeefs aan de 
deur van velen, zoo is ook de deur van alle 
fatsoenlijke personen voor u gesloten. Men ver­
mijdt uw gezelschap, en men schaamt zich om­
gang te hebben met een jongeling die zulk lie­
derlijk leven heeft geleid. Na God te hebben 
verlaten, keeren de menschen u den rug toe. Als 
een dienstknecht van den satan, aan wien gij 
u verbonden hebt, wordt gij door uwen meester 
meedoogenloos behandeld. Moget gij ook eens 
op het voorbeeld van den verloren zoon in u 
zeiven treden, uw ongeluk beseffen, en uw 
deerniswaardigen toestand inzien! Zonder dat 
is er geene redding mogelijk. Zoolang een rei­



08 

ziger niot gelooft, dat hij zich op een verkeerden 
weg bevindt, zal iiij geen voet verzetten om 
den waren weg in te slaan. Dan eerst zal hij 
den weg verlaten, dien hij bewandelt, als hij 
tot de overtuiging gekomen is, den verkeerden 
weg te zijn ingeslagen, en tot deze overtuiging 
komt hij al spoedig als hij wegzinkt in het 
slijk. Ondanks vele vermaningen en waar­
schuwingen van den kant der ouders en 
oversten, laten vele jongelingen zich ver­
voeren door hunne zinnelijke hartstochten, en 
willen maar niet gelooven, dat de weg dien 
zij volgen voor hen allerverderfelijkst is. Der 
diepste armoede naar ziel en lichaam ten 
prooi, van alle menschelijke hulp verstoken, 
door den satan, hun wreeden meester, met 
de bekoring der wanhoop gefolterd , wanen zij 
zich reddeloos verloren, en gevoelen zich diep 
ongelukkig. Nu gaan hun de oogen open. Zij 
gelooven nu niet meer, dat het involgen dei-
zinnelijke Fusten den mensch ongelukkig maakt: 
zij gevoelen het. Gelukkig voor den verloren 
zoon , dat hij nog aan zijn vader dacht. Hij 
had zijn teederen vader wel zwaar belee-
digd en bitter bedroefd, maar dat vaderhart 
kan niet gevoelloos blijven , zoo dacht hij bij 
zich zeiven, en zijn besluit was gemaakt. 
Ik zal opstaan en tot mijn vader gaan, Hij 
zal zich wellicht over zijn zoon , hoe ondank­
baar ook, erbarmen. Deze gedachte was een 
balsem voor de wonden zijns harten. Moget 
ook gij diep gevallen jongeling, bestormd mis­
schien door wanhopige gedachten, u uwen 
Vader herinneren die in den hemel is. Hij 
is een Vader van barmhartigheden , die een 



(39 

vermorseld hart niet kan versmaden. Tot Hem 
moet gij u wenden en. zeggen niet den ver­
loren zoon: ik zal opstaan en tot mijnen Va­
der gaan. 



HOOFDSTUK XI. 

Hij wil van leven veranderen. 

Zoolang een zinnelijke en losbantligc jongeling 
geld bezit, in vooi-spoeH leeft, eene goede ge­
zondheid geniet en zich beweegt in het midden 
van zijne zoogenaamde vrienden, zal hij hoogst 
zelden tot betere gedachten komen en zijn 
levenswandel veranderen. Maar üod, die den 
dood des zondaars niet wil, maar vurig verlangt 
dat hij zich bekeere, is rijk aan barmhartigheid. 
Hij zoekt den zondaar op, Hij zendt hem eene 
ziekte of een lichamelijk lijden over. Hij berooft 
hem van zijn tijdelijk goed, in één woord Hij 
zaait kruisen op zijn weg om hem tot inkeer te 
brengen en van leven te doen veranderen. In 
de gevangenis te worden geworpen is een kruis: 
maar God bediende er zich van om Hieronymus 
-/Emilianus, die als krijgsman diende, de oogen 
te openen en van hem een Heilige te maken. 
Ware Ignatius in dien veldslag niet gewond, 
dan zou hij er wellicht niet aan gedacht hebben 
zijn leven te veranderen en hij ware geen hei­



71 

lige geworden. Het was voor eene zekere zon­
dares, Margaretha genaamd, een vreeselijk schouw­
spel, den jongeling, met wien zij in ongebonden­
heid leefde, gedood te vinden in een bosch; rnaar 
van dat oogenblik dagteekent hare bekeering, 
en zij werd eene heilige. Wanneer kwam bjj 
den verloren zoon de gedachte op van leven te 
veranderen? Wanneer zeide hij: «ik zal opstaan 
«en tot mijnen vader gaanio ? Zoolang hij geld 
en geen gebrek had, volop kon genieten, dacht 
hij er niet aan , maar eerst toen hij, 
verlaten van allen, tot de diepste armoede was 
gekomen. Zoo hollen vele jongelingen blindelings 
voort op den weg des verderl's, totdat hun de 
eene of andere ramp overkome, die in hun oog 
eene ramp, maar met de oogen des geloofs be­
schouwd een waar geluk is. Ziekte , armoede , 
teleurstellingen van allerlei aard, ondankbaarheid 
en trouweloosheid van den kant der booze we­
reld, zijn dikwijls middelen in de hand der 
Voorzienigheid , waarvan God zich bedient om 
hun de oogen te openen, hen van leven te doen 
veranderen en van den eeuwigen ondergang te 
vrijwaren. Op deze of gene wijze gevoelig ge­
troffen gaan hun de oogen open. Zij beginnen 
in te zien, dat de door hen ingeslagen weg 
allerverderfelijkst is. De rozen, waarmede zij 
zich waanden te kronen, zijn veranderd in scherpe 
doornen. Niet een ander, zij zeiven dragen de 
schuld. Zij beginnen het te begrijpen, en van­
daar een bitter zelfverwijt. De waarheden van 
ons heilig geloof, door godsdienstige ouders en 
op katholieke scholen hun in hunne jeugd in­
geprent, maar die zij later, der zinnelijkheid prijs 
gegeven, als zoovele sprookjes beschouwden, ko-



I 

72 

men hun weder te binnen , en eene vreeselijke 
knaging des gewetens is er het gevolg van. In 
het begin van hun ongeregeld leven zoeken zij 
de knagende stem des gewetens te sussen, door 
opnieuw hun zingenot te bevredigen, zonder 
nochtans ooit verzadigd te zijn. Maar wanneer 
ziekte, armoede, het heengaan van eent per­
soon, het voorwerp eener ongeregelde liefde, of 
andere oorzaken hun zingenot komen storen, 
en zij niet meer in staat zijn met volle teugen 
te drinken uit den beker der weelde, dan krijgt 
de knagende stem des gewetens weder de OTer-

hand. De gepleegde zonden zonder tal drukken 
alsdan den losbandigen, maar nog niet ongeloo-
vigen jongeling loodzwaar op het geweten. Hij 
slaakt menige zucht onder dien zwaren zonden-
last en begint zijn zondig leven te verfoeien. 
Maar de satan Iaat zijne prooi niet gemakkelijk 
los. Is er nog hoop voor mij? zoo vraagt de 
jongeling zich zeiven af, en hij hoort eene stem 
die hem toeroept: neen, reddeloos zijt gij ver­
loren ; de gewoonte is voor u een tweede na­
tuur geworden, gij zijt machteloos om uwe 
ongeregelde driften te beheerschen; kuisch te 
leven is voor u eene onmogelijkheid. Deze stem 
is die van den vader der leugenaars en opnieuw 
valt hij den ongelukkigen jongeling aan met de 
hevigste bekoring. Deze in te- volgen maakt hem 
nog dieper ongelukkig, hij weet het, hij voelt 
het, maar zij komt hem zoo behagelijk voor, dat 
hem de moed ontzinkt haar weerstand te bieden. 
Hij wil opstaan uit de zonde, maar het is alsof 
hij het niet wil. Het eenigste wapen waarvan 
hij zich kan en moet bedienen is het gebed. 
Voor dit wapen is satan bevreesd. Immers door 



73 

dit wapen zijn hem duizenden, ja millioenen 
zielen ontrukt. Vandaar dat hij met al zijne 
kracht den' armen jongeling beletten zal naar 
dit wapen te grijpen. De zinnelijkheid wordt 
den jongeling met alle hare bekoorlijkheden 
voorgespiegeld, en niet een Augustinus vreest 
hij dat zijn gebed te spoedig zal verhoord wor­
den, zoodat hij van stonde aan een einde moet 
maken aan zijn zinnelijk leven, dat hem thans 
wellicht meer dan ooit bekoorlijk voorkomt en 
hij laat dat wapen liggen, althans voor een 
onbepaalden tijd. Tot bidden kan hij vooreerst 
nog niet besluiten. Inmiddels laat satan niet na 
elke gelegenheid te benutten om hem al vaster 
en vaster te klinken in de ketenen der zonden, 
de ongelukkige jongeling gevoelt zich dieper 
en dieper ongelukkig, hlr moet een einde 
aan komen, zoo zucht hij, maar wie zal er een 
einde aan maken? Hij zelf'? Maar zijn wil is zoo 
zwak. Moedwillig heeft hij zich zeiven in die 
boeien geklonken en nu is hij machteloos om 
ze te verbreken. Zal hij nu minstens de hulp 
des Heeren inroepen? Het is te laat, zegt hem 
de bedrieger; het is te vergeefs, gij hebt God 
en God heeft u verlaten. Maar hij, die u mis­
leid heeft, door u den weg der zinnelijkheid 
als een schoonen en met bloemen en rozen 
bezaaiden weg voor te spiegelen , bedriegt u 
nogmaals, o jongeling, als hij zegt dat de weg 
der bekeering voor u gesloten is. Zou iemand 
een tijd lang dc stem des gewetens gesmoord, 
jaren lang in zijne zonden volhard hebben en 
eindelijk de wroeging des gewetens niet meer 
ontwaren, dan heeft hij het ergste te vreezen. 
Zulke gerustheid is een teeken, dat de maat 



74 

zijner zonden vol is, en eene voorbode der 
goddelijke wrake. Maar zoolang God u nog tot 
zich roept door de knagende stem- des gewe­
tens , sta dan op, en ga tot uwen Vader. 
Wend ii tot Hem door een vurig gebed. 
Wend u tot mij, zoo sprak Hij weleer door 
zijn Profeet tot het zondige volk, en Ik zal 
mij tot u wenden. Heeft de Heer Jezus niet 
gezegd: «die tot mij komt zal ik niet buiten-
«werpen» ? Hij maakt geen onderscheid tus-
schen personen, evenmin tusschen zonde en 
zonde. Hij spreekt in het algemeen , alsof Hij 
"wilde zeggen : die tot mij komt met een ver­
morzeld en vernederd hart, aan welke en hoe 
vele zonden hij moge schuldig zijn , Ik zal 
hem niet buitenwerpen, Ik zal hem niet van 
mij verstoeten, hij mag rekenen op mijne 
barmhartigheid, met liefde zelfs zal Ik hem 
ontvangen en in mijne genade opnemen. In­
dien dan, o diep gevallen jongeling! uw Vader 
in den hemel, dien gij zwaar beleedigd hebt, 
zóó spreekt, laat u dan niet door satan mis­
leiden alsof er geene genade meer voor u 
ware. Sta op, en wend u tot uwen Vader, die 
treurt over u, zijn verloren zoon. Vraag Hem 
een vermorzeld en vernederd hart dat Hij 
nooit versmaden zal. Zend Hem een ootmoedig 
smeekschrift uit de diepte van een van droef­
heid vermorzeld hart, en wees overtuigd dat 
uw gebed niet onverhoord zal blijven. Hebt 
gij den verloren zoon gevolgd in zijn ongeregeld 
leven, zeg dan ook op zijn voorbeeld: ik zal 
opstaan en tot mijnen Vader gaan, beken schuld 
zooals hij gedaan heeft. 



HOOFDSTUK Xfl. 

Hij wil schuld bekennen. 

De verlatenlieirt, de vernedering, de armoede, 
de honger deden den verloren zoon de oogen 
opengaan. Hij zag zijne verregaande dwaasheid 
in zijn goeden vader te hebben verlaten, en 
tevens de zwarte ondankbaarheid waaraan hij 
zich te zijnen opzichte had schuldig gemaakt. 
Hij begreep beter dan ooit het woord des H. Gees-
tes: de zonde maakt de volken ongelukkig (1). 
Immers hij had het ondervonden. Reeds lang had 
hij zijn vader uit het oog verloren en hij dacht 
niet meer aan hem. Toen hij zich echter door 
allen verlaten zag, herinnerde hij zich zijn goe­
den vader, die goedheid waarmede zijn vader^ 
hem altijd bejegend had , spoorde hem aaiOm 
dien teederen en goeden vader zijne to<^|Tfhht 

1) Prov. 14. 34. 



der vaders bitter bedroefd, ik hen niet waardig 
zijn zoon genoemd te worden. Maar ondanks 
het leed dat ik hem veroorzaakt heb, en niet­
tegenstaande mijn zondig leven is hij toch mijn 
vader. Het eerste woord dat dan vloeien zal van 
mijne lippen, het eerste woord waarmede ik hem 
moet aanspreken is, het woord Vader. Misschien 
zal ik door dat woord zijn vaderlijk hart ver­
murwen en tot vergeving stemmen. Onmiddelijk 
daarna zal ik, ofschoon met schaamte overdekt, 
toch met allen ootmoed en openhartigheid hem 
mijne schuld bekennen. Als ik neergeknield lig 
aan zijne voeten, zal hij zich wellicht mijner 
erbarmen, en medelijden hebben met zijn on-
gelukkigen zoon die hem om vergeving smeekt. 
Ik zal hem zeggen; Vader! ik heb gezondigd 
tegen den hemel entegen u; ik ben niet waar­
dig uw zoon genoemd te worden. Na zulk on­
geregeld leven verdien ik niet meer den naam 
van zoon te dragen. Terwijl hij zich verbeeldde 
reeds te liggen aan de voeten zijns vaders, werd 
zijn hart opnieuw vermurwd, hij kon zijne tra­
nen niet weerhouden, barstte los in een luid 
geween, en riep al zuchtende uit; O! mij on­
gelukkige, wee ! mij rampzalige, die zulken goe­
den vader zoo zwaar belecdigd heb; maar zijn 
voornemen was gemaakt; «ik zal opstaan en 
«tot mijnen vader gaan , en zal hem zeggen ; 
«Vader, ik heb gezondigd tegen den hemel en 
«tegen Lh. Ook David had zijn God zwaar be-
leedigd, maar toen de Profeet Nathan hem zijne 
zonden voor oogen hield, bekende David schuld 
en zeide met een vermorzeld en vernedert hart: 
«peccavb, ik heb gezondigd. Na zulke rouw­
moedige belijdenis, gaf de Profeet hem de ver­



77 

zekering dat God liem zijne zonden vergeven had. 
Zijt gij dan, o jongeling, uw zondig leven moede, 
en zoudt gij tot God uw Vader willen weder-
keeren, dan wordt er eene rouwmoedige belij­
denis van uwe zonden van u gevorderd. Zonder 
deze schuldbekentenis te willen doen zal God 
uw Vader u niet in zijne vriendschap opnemen. 
Gij zijt en blijft dan zijn vijand. Tegen deze 
rouwmoedige belijdenis zien vele jongelingen erg 
op. Zij zouden wel de zonden willen staken, zij 
schrikken er van terug om de reeds gepleegde 
te belijden. Het is vreemd, dat jongelingen niet 
verlegen zijn schandelijke zonden te plegen met 
weten van anderen, en wel verlegen zijn ze aan 
éénen persoon te openbaren, die overigens tot 
de stiptste geheimhouding verplicht is. Op zekeren 
dag of avond ontmoette de wijsgeer Socrates 
een zijner leerlingen toen deze pas een verdacht 
huis verlaten had. De jongeling was erg ver­
legen ; maar de meester zeide hem: gij moet 
niet verlegen zijn zulk huis te verlaten, maar 
wel om er binnen te gaan. Evenzoo moet gij. 
Jongeling, wel verlegen zijn en u schamen om 
uwe lage en vleeschelijke driften in te volgen, 
maar niet om zulks rouwmoedig te belijden. 
Het eerste is laakbaar en vernederend, het 
laatste prijzenswaardig en eervol; het eerste 
maakt u schuldig, het laatste pleit u vrij van 
alle schuld; het eerste klinkt u in de boeien , 
het laatste maakt ze los. Bekent men schuld 
voor den tijdelijken rechter dan wordt men ver­
oordeeld , maar belijdt men rouwmoedig schuld 
aan hem die den goddelijken rechter vertegen­
woordigt, dan wordt men vrijgesproken. Soms 
gebeurt liet, dat iemand, na eene vreeselijke 



78 

misdaad te hebben gepleegd, zoozeer door de 
wroeging zijns gewetens gefolterd wordt, dat 
hij zich zeiven bij den rechter gaat aanklagen 
en zijne schuld volmondig bekent, ofschoon hij 
voorziet dat hem eene zware straf staat te 
wachten. Deze straf schijnt hem verkieselijker 
dan de misdaad in zijn hart te verbergen en 
door zijn geweten voortdurend te woiden ge-
folterd. Als zulke misdadiger zich zeiven gaat 
beschuldigen bij een tijdelijken rechter, on-
danks de straf die hem wacht, zoudt gij dan 
aarzelen uwe schuld te belijden aan den plaats-
bekleeder des goddelijken Rechters, ''" om uw 
geweten te ontlasten én om de straf die u be­
dreigt te voorkomen? Hij die door een giftigen 
pijl getrollen, zwaar gewond en in gevaar is 
van te sterven, gaat tot een geneesheer, toont 
hem de wonde in de zoete hoop te zullen ge­
nezen, ofschoon de genezing niet altijd, en dan 
nog slechts na langen tijd volgt. Gij jongeling. 
zijt getroffen door den giftigen pijl eener v'eö-
schelijke liefde, zeer zwaar zijt gij gewond. 
Waarom zoudt gij dan toeven uwe wonden te 
openbaren aan den geneesheer der zielen, die 
alle wonden der ziel genezen kan en ze oogen-
blikkclijk geneest, mits gij ze hem rouwmoedig 
openbaart, en het geneesmiddel gebruiken wilt 
dat hij u voorschrijft? Daarenboven een ge­
neesheer des lichaams kan vaak de wonde niet 
heelen , zonder het mes te gebruiken of u pijn 
te veroorzaken. De geneesheer der zielen ge­
neest uwe wonden zonder pijn. Gelijk de Sama­
ritaan giet hij in de wond olie, die de pijn 
verzacht, dat is, een zacht en aanmoedigend 
woord vloeit van zijne lippen, gij gevoelt u 



79 

daardoor reeds aanstonds verlicht, en na eenige 
oogenblikken zijt gij volkomen genezen. Wat 
kan u dan terughouden om tot uw vader 
te gaan om hem te zeggen: Vader, ik heb 
gezondigd? Niets. De satan alleen spant zijne 
krachten in, en stelt alles in het werk om 
het u te beletten. Hij , die hoovaardige geest, 
kan niet dulden , dat hij die door het plegen 
der zonden, zijn dienstknecht is geworden, zich 
zou vernederen. O die wreede meester! hij 
werpt, zegt de H. Paulus, vurige pijlen op 
ons af. U, o jongeling, heeft hij getroffen, 
en nu wil hij zelfs niet dulden dat gij die 
wonden openbaart om genezen te kunnen 
worden. Lang genoeg heeft hij over u ge-
heerscht, lang genoeg hebt gij zijne wreede 
dwingelandij ondervonden, lang genoeg naar 
zijne booze ingevingen geluisterd, dat hij toch 
ditmaal niet de overhand krijge. Sla hem 
terug met het eenig wapen dat hij vreest , 
met het zwaard des gebeds. Wend u tot Haar, 
die den satan den kop verpletterd heeft, die 
schrikkelijk voor de helsche geesten, als een 
welgeordend en slagvaardig leger, tot Maria 
de toevlucht dor zondaren , en na den verloren 
zoon gevolgd te hebben in zijn zondig leven , 
zult gij hem ook volgen in zijne hekeering. 
Met hem zult gij zeggen : ik zal opstaan en 
tot mijnen vader gaan en hem zeggen: ik 
heb gezondigd. Na zulk vast voornemen en 
onwrikbaar besluit, zult gij u verlicht gevoelen 
en een zoeten troost ontwaren, welke dien 
vrede voorafgaat, die alle begrip te boven 
gaat, en welken gij smaken zult aan de voeten 
uws vaders neergeknield. 



HOOFDSTUK XIII. 

Hij wil zich vernederen en boete doen. 

De verloren zoon na een voornemen te heb­
ben gemaakt, van op te staan uit zijne zonden, 
tot zijn vader te gaan en rouwmoedig schuld 
te bekennen, koesterde dan ook een groot ver­
trouwen, dat zijn vader zich zijner erbarmen 
en hem in zijne vriendschap weder zou opnemen. 
Maar hij begreep ook zeer goed dat hij, bij zijn 
vader gekomen, geen aanmatigenden toon aan­
slaan , maar zich diep vernederen moest. Hier­
van ten volle overtuigd, wilde hij zich ook niet 
het recht aanmatigen om met zijn oudsten 
broeder, die bij zijn vader gebleven was, op 
eene en dezelfde lijn geplaatst te worden. Door 
zijn zondig leven, zoo meende bij, had hij hierop 
alle aanspraak verbeurd. Als een zoon des huizes 
beschouwd te worden, alsof er niets gebeurd 
ware, zulke gunst was hij niet waardig, hij 
verdiende niet den naam van zoon te dragen. 
Als een dienstknecht in het ouderlijk huis te 
worden opgenomen, beschouwde hij als eene 



81 

groote goedgunstigheid van den kant zijns vaders. 
Deze bede zou hij tot zijn vader richten in de 
zoete hoop zijn vader in het vervolg als dienst­
knecht te mogen dienen. «Ik zal opstaan-o, zoo 
zeide hij, «en tot mijnen vader gaan en hem 
«zeggen: Vader! ik heb gezondigd tegen den 
«hemel en tegen u; ik ben niet meer waardig 
«uw zoon genoemd te worden, neem mij aan 
«als een uwer dienstknechten.» De arme en on­
gelukkige jongeling bevond zich in de beste 
gesteltenis, die men van een zondaar op den 
weg der bekeering verwachten kan. Hij wil 
volmondig schuld bekennen, hij wil zich diep 
vernederen, hij wil boete doen. Zijn vader 
voortaan dienen niet meer als zoon , maar als 
een dienstknecht, beschouwde hij als eene recht­
matige en billijke boete, waarvan hij zich stipt 
kwijten zou. Moget ook gij, diep gevallen jonge­
ling, met zulke gevoelens bezield zijn, dan hebt 
gij niets te vreezen van den kant uws Vaders, 
maar gij zult Gods barmhartigheid ondervinden, 
gelijk dit het geval was met den verloren zoon, 
zooals wij later zien zullen. Vooreerst moet gij 
in eene rouwmoedige stemming schuld bekennen, 
rondborstig zonder omwegen, zonder veront­
schuldiging uwe zonden willen belijden. Hier­
voor behoeft gij niet te vreezen. Met welwillend­
heid en medelijden zal men u aanhooren. Is 
men verwonderd, dan zal het niet zijn over de 
zonden, die gij gepleegd hebt, want een biecht­
vader kent 's menschen zwakheid en weet reeds 
vooruit, welke zonden een jongeling pleegt, die 
zijn God uit het oog verliest, maar veeleer over 
Gods goedheid en grenzenlooze barmhartigheid, 
die u voor nog grootere zonden bewaard en tot 

DE VERL. ZOON, 6 



82 

bekeering heeft geroepen. Zijn medelijden met 
u zal des te grooter zijn naarmate liij u meer 
met zonden beladen zal zien. Hoo dieper de 
wonden zijn, die een zoon heeft bekomen, des 
te gevoeliger wordt het vaderlijk hart. loon 
dan^zonder vree;; uwe bekomen wonden en ver­
neder u voor hem , die Gods plaats bekleedt. 
Zijne zonden openhartig belijden is altijd eene 
vernedering, die men zich moet getroosten on­
danks de weerspannige en hoovaardige natuur. 
Heeft men zich tegen God zijn \ader verzet, 
dan is het ook billijk zich voor God te verne­
deren en zich onwaardig te achten zijn kind 
genoemd te worden. Hoe dieper gij u vernedert, 
des te eerder zal God zijne barmhartige oogen 
op u werpen. Wat nu de boete belieft, een 
vermorzeld en vernederd hart zal zich ook gaarne 
de boete getroosten welke wordt opgelegd. 
Deze boete echter zal nooit geëvenredigd zijn 
aan de straf, die men verdiend heeft. Zij zal 
gering, schier onbeduidend zijn in vei gelijking 
met de vele zonden, waaraan men zich schuldig 
heeft gemaakt. De voornaamste en de meest 
noodzakelijke boete zal men zich zei ven reeds 
van te voren moeten opleggen. Zij bestaat in 
het vermijden van de gelegenheid tot zonde, in 
het verwijderen der struikelblokken waarover 
men gevallen is. Zou men de gelegenheid on­
mogelijk kunnen vermijden, dan moet men 
door gepaste en afdoende middelen het gevaar 
althans verwijderen, en het gebruiken van deze 
middelen is eene noodzakelijke boete. Maar die 
struikelblokken welke men vermijden kan, moe­
ten ook noodzakelijk vermeden worden. Is het 
oen boek dat u als gids gediend heeft om u op 



8-3 

een verkeerden weg te brengen, clan moet gij 
het ten offer brengen. Zijn het slechte vrienden, 
die u hebben rnedegesleept op den weg des 
verderfs, dan moet gij ze in het vervolg ver­
mijden. Is het een huis waarin men u den beker 
der zinnelijkheid vulde, dan moet gij het vluch­
ten. De verloren zoon bevond zich buiten alle 
gelegenheid en kon derhalve ook opstaan. Maar 
zoolang gij de banden niet verbreekt, die 
ii aan de zonden ketenen , kan er van opstaan 
geen spraak zijn. Immers vrijwillig de naaste 
gelegenheid tot zonde zoeken of daarin ver­
blijven is leeds zonde. Derhalve zulke gelegen­
heid niet willen vermijden en willen blijven 
zondigen is eene en dezelfde zaak, dat is willen 
opstaan met woorden, en blijven liggen in wer­
kelijkheid. Gij zegt met den verloren zoon: ik 
zal opstaan en tot mijn vader gaan , maar als 
dat opstaan oprecht gemeend is , dan moet gij 
u eerst losmaken van alles wat u belet tot uw 
vader te gaan en dit gaat niet zonder moeite. 
De bedorven natuur zal weerstand bieden, maar 
gedenk de woorden van uw goddelijken Meester: 
«dat het rijk der hemelen geweld lijdt en dat 
cale geweldigen het innemen.» Zonder dat men 
zich zeiven geweld aandoet, zal men het rijk 
der Hemelen niet binnengaan. Wat ons eene 
oorzaak of naaste gelegenheid is tot zondigen , 
moet volstrekt vermeden worden, al ware het 
ons nog zoo dienstig, nog zoo dierbaar. Dit 
verklaart de goddelijke Zaligmaker door de vol­
gende woorden: «Indien nu uw rechter oog u 
«ergert, ruk het uit en werp het van u; want 
«het is beter voor u , dat één uwer leden ver-
«loren ga, dan dat geheel uw lichaam in do 



84 

«hel geworpen worde. En indien uwe rechter-
«hand u ergert, houw haar af en werp haar 
«van LI ; want het is beter voor U, dat één 
«uwer leden verloren ga, dan dat geheel uw 
«lichaam ter helle ga». (1) Hiermede wil de 
goddelijke Leeraar zeggen : indien een persoon, 
een huis of eene zaak, die u ergeren, u zoo dier­
baar ware als uw oog, uwe hand of uw voet, 
dan nog moet gij u van dat alles ontdoen, want 
het is beter zonder dat alles naar den hemel, 
dan met dat alles naar de hel te gaan. Dat 
men eerst de ooi-zaak of de gelegenheid tot 
zondigen moet verwijderen om tot God terug 
te keeren, dien men verlaten heeft, gaf Samuel 
den Israëlieten duidelijk te kennen, wanneer hij 
hun zeide : «Indien gij met geheel uw hart tot 
«den Heer terugkeert, neemt dan de vreemde 
«goden uit uw midden weg» (2). Israël was zeer 
geneigd tot afgoderij en daarom moesten eerst 
de valsche goden , Baalim en Asteroth uit hun 
midden verwijderd worden , vooraleer zij in de 
vriendschap van den waren en eenigen God, 
den God hunner vaderen, konden opgenomen 
worden. Immers die afgoden in hun midden 
behouden en ze ras weder vereeren was eene 
en dezelfde zaak. Uw hart, o jongeling, is wel­
licht meer geneigd tot de onzuiverheid dan het 
volk van Israël tot de afgoderij. Moest Israël 
eerst zijn afgoden uit zijn midden wegnemen, 
dan moet ook gij uwe afgoden verwijderen, dat 
is, dat schepsel, dien vriend, die boeken of wat 
het dan ook zij, dat u van God verwijderd heeft 
en nog verwijderd houdt, vooraleer gij tot God 

1) Matth. 5 29-30. — 2i I Rog. 7. 3. 



85 

uwen Vader kunt wederkeeren. Een doorn uit 
uwe hand verwijderen doet pijn , maai- het is 
noodig om de ontsteking, die er het gevolg van 
is, te genezen. Zoo ook zal u het verwijderen 
van de oorzaak uwer zonden, u hartzeer ver­
oorzaken , maar liet is noodig om uwe ziel te 
genezen. Dat hartzeer u getroosten, ziedaar de 
voornaamste bcete, die gij u moet laten wel­
gevallen. Hebt gij deze boete volbracht, dan 
blijft u slechts eene, met het oog op uw zondig 
leven, onbeduidende boete te vervullen over. En 
dan kunt gij in waarheid zeggen : ik heb mij 
losgemaakt van de banden der zonden, nu zal 
ik opstaan en tot mijnen Vader gaan, in het 
vaste vertrouwen dat mijn Vader zich mijner 
zal erbarmen. En wees verzekerd, dat gij zijne 
barmhartigheid zult ondervinden. Maar wacht 
hiermede niet. Doe zooals de verloren zoon, van 
wien geschreven staat: «En hij stond op, en 
ging tot zijnen vader». 



gg_g$>> gf^ js^ 

ÊÊ)  ̂ ÖS> "ê  

HOOFDSTUK XIV. 

Hij slaat op en gaat tot zijnen vader. 

Ten volle bewust van zijne diepe Ellende en 
overtuigd dat hij zijn ongeluk aan zicli zeiven 
te wijten had , wilde hij ook volmondig schuld 
bekennen: «peccavis> ik heb gezondigd. Hij die 
zich tegen zijn vader had verzet, wilde zich ook 
diep voor hem vernederen, «ik ben niet meer 
«waardig uw zoon genoemd te worden». Hij die 
plichtig was, wilde ook boete plegen, «maak mij 
«als een uwer huurlingen». Met zulke goede 
gevoelens bezield, stond hij ook werkelijk op. 
Het lijdt geen twijfel of hij zag er erg tegen 
op, tot zijn vader terug te keeren, wiens ver­
maningen hij veracht, wiens liefde hij versmaad, 
wiens hart hij zoo bitter bedroefd had, en dat 
in zulken ellendiger! en liaveloozen toestand. Maar 
na eenmaal het edelmoedig besluit te hebben 
opgevat, koste wat het kost, tot zijn vader terug 
te keeren, wilde hij van uitstellen niet meer 
hooren. Aanstonds stond hij werkelijk op en 
.sloeg den weg in naar zijns vaders huis. Waai-



lijk een schoon voorbeeld voor die jongelingen, 
die, na langen tijd in de zonde te liehben 
geleefd, zieli eindelijk wel willen bekeeren, maar 
limine bekeering immer uitstellen. Zij zijn gelijk 
aan iemand, die aan den voet eens bergs door 
de brandende stralen der zon gekweld wordt en 
zegt: O! ware ik op den top des bergs om 
frisclie lucht te kunnen genieten, maar hij is te 
lui en heeft geen moed den berg te bestijgen. 
«Het pad des luiaards», zegt de H. Geest, «is 
«als eene doornhaag» (1) dat is, een traag en 
vadzig rnenscli vindt overal stekelige doornen , 
moeilijkheden en zwarigheden, als het er op aan 
komt om de handen aan het werk te slaan. Zoo 
gaat het maar al te dikwijls met een losbandig 
jongeling. Hij is zijn zondig leven moede, hij 
wil van leven veranderen. maar doet het niet. 
Hij wil en hij wil niet, dat is, zijn wil is niet 
ernstig. Nu staat hem dit, dan dat in den weg. 
Hij ziet op tegen elke moeilijkheid. Voor eiken 
doorn gaat hij terug, terwijl zijne gepleegde 
zonden als zoo vele doornen zijn hart voortdu­
rend kwellen. Inmiddels wordt zijn toestand niet 
verbeterd, wel verergerd. Immers zonder de hulp 
van God kan men uit zijne zonden niet opstaan, 
en als God nu den zondaar de hand toereikt om 
hem op te richten en hem tevens toeroept door 
de stem des gewetens, die reddende hand vast 
te grijpen, en de zondaar besluiteloos blijft, 
geene poging aanwendt zich werkelijk op te 
richten, dan is het te vreezen dat God, dat uit­
stellen moede, zijne hand terugtrekt en den 
zondaar aan zijn lot overlaat. Daarom, o jonge-

1; Prov. 15, 19. 



88 

ling ! indien gij heden de stem des Heeren hoort, 
die u tot bekeering roept, wil dan uw hart 
niet versteenen , blijf dan niet wachten met de 
hand aan liet werk te slaan, in de onzekerheid 
of u later én de tijd én de genade zullen ge­
geven worden. Zeker is het, dat duizenden en 
nogmaals duizenden, die een tijd lang doof 
bleven voor de stem der genade, later geene 
genade meer gevonden hebben. Ontzaglijk groot 
is het getal der rampzaligen, die zich wel wil­
den bekeeren, maar altijd hunne bekeering uit­
stelden en eindelijk door den dood verrast, als 
onboetvaardigen de ongelukkige eeuwigheid zijn 
ingegaan. Hoe langer men in de zonde voort­
leeft, des te moeilijker wordt het daaruit op te 
staan. Men voegt bij de reeds gepleegde weder 
andere zonden. De zonde, zegt de H. Gregorius, 
door de boete niet uitgewischt, trekt ons door 
hare zwaarte tot eene tweede, en hoe zwaarder 
een last is, waaronder men gebukt gaat, des te 
meer moeite en inspanning wordt er vereischt 
om dien af te schudden. Hoe langer men in 
het slijk blijft, des te dieper zakt men er in. 
Hoe zwaarder de ketenen zijn, des te moeilijker 
zal men ze verbreken. Dwaas en uitzinnig is het 
gezegde van vele jongelingen aan de zonden 
verslaafd: later zal ik er een einde aanmaken, 
nu nog niet. Want wie verzekert u, jongeling, 
dat gij later nog den tijd zult hebben , en niet 
door een onverwachten, misschien plotselijken 
dood, onvoorbereid voor Gods rechterstoel zult 
worden geroepen? God heeft wel beloofd den 
waren boeteling te zullen vergeven, maar Hij 
heeft niet beloofd, zooals de H. Gregorius be­
merkt, dat Hij later dengene den tijd zal geven 



89 

die zijne bekeering wil uitstellen. Nu geeft Gorl 
u nog den tijd, maar waarom? Opdat gij zoudt 
voortgaan met zondigen ? O ! volstrekt niet. 
Waarom dan? Opdat gij u zoudt bekeeren en 
leven. Wil daarom den rijkdom van Gods goe­
dertierenheid , geduld en lankmoedigbeid niet 
verachten, want, «weet gij niet)), vraagt de H. 
Paulus, «dat Gods goedertierenheid u tot be-
«keering leidt » (1) ? Willen voortgaan met zon­
digen en zich niet bekeeren, omdat de zonde 
niet aanstonds gestraft wordt, dat is misbruik 
maken van Gods goedheid en haar in zekeren 
zin verachten. Door zóó te handelen hoopt men 
Gods toorn tegen zich op. Ik wil mij wel be­
keeren , zegt gij, maai- later, alsof het in uwe 
macht ware over de toekomst te beschikken. 
Welke dwaasheid! Zoo iemand heden een ton 
gouds kon verdienen, zou hij dan wachten tot 
morgen? Niemand zou zoo dwaas zijn. En als 
gij heden den hemel kunt verdienen, waarom 
wilt gij hiermede wachten tot later? Zal een 
zieke ziek willen blijven in de hoop later te 
zuilen genezen, terwijl zijne genezing heden kan 
plaats hebben ? Gij zijt ziek naar de ziel, Jezus 
die goddelijke geneesheer, is heden bereid u te 
genezen, maar zal Hij later daarvoor nog be­
reid zijn? De H. Alphonsus zegt: hij die belooft 
zich te bekeeren en verzuimt het te doen, 
maakt zich de genade van eene oprechte be­
keering onwaardig. Ik zeg de. genade. Immers 
zonder de genade Gods, kunt gij u niet bekeeren. 
En als God u nu deze genade wil schenken, 
wie kan u dan verzekeren dat Hij ze u later 

1) Rom. 2. 4. 



90 

niet weigeren zal? Met liet volste recht zon God 
later tot u kunnen zeggen : Ik heb u vroeger 
gewaarschuwd, tot bekeering geroepen, u mijne 
vriendschap aangeboden, maar gij hebt mijne 
vermaningen niet ter harte genomen, naar mijne 
stem niet geluisterd cn mijne vriendschap af­
geslagen, zoo zal ik ook op mijne beurt lachen 
bij uwen ondergdnar en spotten als u overkomt 
wat gij vreesdet. Want toen Ik u riep, hebt 
gij geweigerd, en nu gij mij aanroept, zal ik 
ii niet verhooren. God verdraagt den zondaar. 
Hij heeft veel geduld met hem , maar dat ge­
duld heeft een einde. Als de maat der zonden 
vol is, dati treedt hij op als een onverbiddelijk 
Rechter, en de rechtvaardigheid volgt op de 
baimhartigheid, waarvan alsdan geen spraak 
meer is. Velen, na Gods barmhartigheid te heb­
ben misbruikt in hun leven, hebben Gods recht­
vaardigheid ondervonden bij hun dood. Het is 
waar. God is goed, en duizenden hebben zijne 
barmhartigheid ondervonden en ondervinden deze 
nog dagelijks, maar altijd barmhartigheid te be­
wijzen aan dengene die wil voortgaan God te 
beleedigen, zou geene goedheid zijn, zegt de H. 
Alphonsus , maar eene dwaasheid. Dezelfde H. 
Kerkleeraar voegt er bij : indien God aan allen 
de genade zou verleenen zich voor hun dood te 
bekeeren , dan zou het voor de rechtvaardigen 

1 i • • • eene zware bekoring zijn, om zich ook aan de 
zonden over le geven. Dan neen, aan de barm­
hartigheid des Heeren komt ten slotte een einde, 
en is die tijd daar, dan vergeeft God niet meer. 
Hij straft. O jongeling! heeft God u gespaard 
tot den dag van heden, heeft Hij u tot nu toe 
verdragen, terwijl Hij u tot bekeering roept, 



91 

dan zou het eene verregaande dwaasheid, eene 
onverklaarbare roekeloosheid zijn, nog langer 
uwe bekeering uit te stellen. Zoudt gij hiermede 
willen wachten, totdal de dood u nadert, herinner 
u dan aan de woorden van den H. Hieronymus: 
Van de honderdduizend die hunne bekeering wil­
len uitstellen tot aan het einde des levens, zal 
er nauwelijks één zalig worden. Sta dan spoedig 
op, ga aanstonds tot uwen Vader. Hij heeft zijne 
armen uitgestrekt om u met liefde te ontvangen. 
Doe zooals de verloren zoon. Nauwelijks had hij 
gezegd ; ik zal opstaan en tot rnijn vader gaan, 
of hij deed liet ook werkelijk. Reeds lang had 
zijn vader hem verwacht. 



HOOFDSTUK XV. 

Hij werd reeds lang verwacht. 

Van het oogenblik dat de jongste zoon , ver­
voerd door zijn zinnelijken hartstocht , het 
ouderlijk huis verliet, zich losrukte uit de armen 
zijns vaders om in een verafgelegen land zich 
te baden in de weelde en met volle teugen te 
drinken uit den beker der zinnelijkheid, volgde 
hem zijn vader in den geest en verloor hem 
niet uit zijne gedachten. Steeds zweefde de onge­
lukkige zoon hem voor den geest. Hij volgde 
hem stap voor stap, zag hem in het midden 
van schaamtelooze jongelingen, het eene gevaar­
volle huis verlaten, om het andere binnen te 
gaan en diep bedroefd treurde hij over het 
ongeluk zijns zoons. Ü mijn zoon! mijn dierbare 
maar thans zoo ongelukkige zoon ! zoo riep hij 
al zuchtende uit, wanneer zult gij tot uwen 
vader wederkeeren ? Wanneer zal ik u weder 
in mijne armen kunnen drukken? Wanneer 
zult gij het hart van uwen diep bedroefden 
vader komen troosten door uwe wederkomst? 
Bezield met zulk vurig verlangen, verbeeldde hij 



93 

zich zoo gaarne de voetstappen zijn zoons te 
herkennen als iemand zijne woning naderde en 
vervolgens aan de deur klopte. Zag hij op zijne 
wandeling in de verte iemand naderen, dan 
verhaastte hij zijne schreden om, moclit het zijn 
zoon zijn, dezen te gemoet te snellen, maar 
helaas! telkenmale zag hij zich teleurgesteld. 
En zoo verliep er een geruime tijd, dat de zoon 
zijn vader uit het oog verloor, maar de vader 
niet zijn zoon; deze bleef brassen, en de vader 
treurde. De hoop echter van zijn zoon eenmaal 
te zullen wederzien, verzachtte zijne smarten. 
Zag hij hem heden niet, hij hoopte op den dag 
van morgen, totdat hij eindelijk zijn allervurigst 
verlangen verwezenlijkt zag. O jongeling! sedert 
gij, vervoerd door uwen zinnelijken hartstocht, 
üod uw Vader verlaten en Hem den rng ge­
keerd hebt, zijn er wellicht maanden en jaren 
voorbijgegaan; en toch heeft God u nog niet 
verlaten. Toen Adam gezondigd had, verborg 
hij zich voor 's Heeren aanschijn, maar God 
gaat hem zoeken , volgt hem en roept hem als 
een weenende vader toe: Adarn waar zijt gij? 
Het is de stem van een bedroefden vader, die 
zijn zoon gaat zoeken, dien hij heeft verloren. 
Hoe lang heeft God u niet gezocht? Hoe dik­
wijls heeft Hij u al zuchtende toegeroepen; Mijn 
zoon, waar zijt gij.' Vlucht uwen Vader niet; Ik 
kom tot u ; vrees niet, ik heb geene roede in 
mijne handen om u te kastijden, maar ik houd 
ze uitgestrekt om u te omarmen. Hebt gij , 
door de zonde te plegen, u als vijand van God 
verklaard, God gedraagt zich niet als een vijand 
tegenover u. Hij wendt zijn aanschijn niet van 
n af: wat meer is, Hij wil vrede maken met u. 



9-i 

Hij nadert u en hiedt u de hand. Gij wildet 
van geene verzoening weten, gij weigerdet zijne 
vriendschap, en toch heeft God zich niet van u 
verwijderd. God Joet niet zooals gij wellicht 
doen zoudet. Vercnderstel, gij zoudt iemand met 
weldaden overladen, hem de teederste blijken 
van eene oprechte liefde gegeven hebben, en 
zonder de minste aanleiding van uwen kant, 
neemt hij u bij den arm en zet u aan de deur. 
Zoudt gij dan niet hoogst verontwaardigd heen­
gaan en zeggen : zonder de minste reden werd 
ik als eet) dief weggejaagd uit zijn huis, lang 
zal het duren, vooraleer ik weder bij hem aan­
klop, Wil hij van mij niet meer weten, ik ook 
niet meer van hem. Welnu, hebt gij, toen 
gij de zonde pleegdet. God uwen Vader niet 
aan de deur gezet? Hij heeft u met onnoeme­
lijke weldaden verrijkt. Hij beminde u meer dan 
een vader zijn kind beminnen kan. Nooit heeft 
die goede Vader u aanleiding gegeven om Hem 
zoo te behandelen. Zonder de minste reden hebt 
gij Hem weggejaagd, ja gedwongen uw hart te 
verlaten, waarin Hij zoo gaarne zijn verblijf 
hield. En wat heeft die goede, maar thans zoo 
zwaar beleedigde Vader gedaan ? Heeft Hij zich 
ver van u verwijderd ? O neen! Hij bleef staan 
aan de deur van uw hart. In plaats van wraak 
te nemen over de Hem aangedane beleediging, 
hield Hij niet op te kloppen aan de deur 
uws harten, evenals een kind dat, door zijn 
moeder aan de deur gezet, niet ophoudt met 
kloppen totdat moeder de deur weder opendoet. 
Hoe dikwijls heeft die goede Vader niet bij u 
aangeklopt, nu eens bij gelegenheid van een 
plotselijk sterfgeval van een uwer vrienden, dan 



!)3 

weder naar aanloiriiiig van de ondankbaarheid 
en de trouweloosheid, die gij van den kant der 
schepselen ondervondt, nog een anderen keer 
toen Hij u eene ziekte overzond. Bij zulke ge­
legenheden klopte hij nog harder aan de deur 
uws harten, en meer dan ooit hoordet gij zijne 
vaderlijke stem die u tot bekeering riep. Dan 
helaas! hersteld van uwe ziekte, hekomen van 
uwe vrees voor den dood, hebt gij, omgeven 
van uwe oude vrienden, de stem van God, 
uwen Vader, gesmoord, en naar die van een 
schaamteloos schepsel geluisterd. In waarheid, 
God wil den dood des zondaars niet, maar wel, 
dat hij zich bekeere en leve. Daarom ontveinst 
Hij ook de zonden der menschen, opdat zij be­
rouw zouden hebben (1). Augustinus liet zich in 
zijne jeugdige jaren, uls jongeling door eene 
ongeregelde liefde tot het schepsel vervoeren. 
God sprak meermalen tot zijn hart, maar de 
stem van het schepsel: «gaat gij mij verlaten»? 
hield hem van God terug. God had geduld, en 
wachtte, om zich eenmaal over hem te kunnen 
erbarmen. Na lang in zijn binnenste geworsteld 
te hebben tus?chen de stem van den Schepper 
en van het schepsel, behield de Schepper de 
zegepraal en Augustinus verbrak de banden die 
hem aan het schepsel boeiden. Met het oog op 
Gods geduld van den eenen, en zijne halsstarrig­
heid van den anderen kant, schreef hij in latere 
dagen, dat God, ware Hij geen God, onrecht­
vaardig zou zijn, ter oorzake van zijn geduld 
dat buitensporig schijnt. Immers er zijn zondaars, 
die niet ophouden Gods gramschap op te wekken, 

1) Sap. 11. 24. 



96 

alsof Hij machteloos ware zich te wreken over 
<le beleedigingen Hem aangedaan, en God ont­
veinst hunne zonden en houdt niet op hen tot 
verzoening uit te noodigen. Onder deze zondaars 
rekende zich ook weleer Augustinus, die God 
jaren liet wachten, vooraleer hij zich bekeerde. 
Verwonderd over Gods lankmoedigheid, roept de 
Profeet Isaïas uit: Hoe Heer! Gij wacht deze 
booswichten af, opdat zij zich bekeeren? Ziet 
Gij dan niet, dat zij uwe barmhartigheid mis­
bruiken om U meer en meer te beleedigen. Gij 
hebt zoolang gewacht op hunne bekeering; Gij 
hebt hen niet gestraft, maar welke eer hebt 
Gij er bij behaald ? Zij doen nog erger dan van 
te voren. Waarom zooveel geduld met die on­
dankbaren ? Waarom nog langer gewacht in 
plaats van ze te straffen? Het antwoord dat de 
Profeet hierop laat volgen luidt: «Daarom 
«wacht de Heer, opdat Hij zich uwer erbarme»(l), 
Is God zóó geduldig, zóó lankmoedig, zóó mede­
lijdend met hen, (lie Hem den rug gekeerd en 
verlaten hebben, dan begrijp ik de woorden van 
den H. Dionysius den Arëopagiet. Hij zegt dat 
God de zondaars naloopt, als een verstoeten 
minnaar, en hen smeekt terug te keeren. Hij 
doet het niet, omdat hun terugkeer Hem ge­
lukkig zou maken, immers God blijft gelukkig 
in eeuwigheid, zouden Hem ook alle menschen 
haten, maar Hij beoogt hun geluk. Hen zalig, 
hen eeuwig gelukkig te maken, ziedaar wat 
Hij verlangt, ziedaar de reden, waarom Hij, die 
minnaar der zielen, hen naloopt die Hem ver­
laten, en wel zóó voortdurend en met zulk vurig 7 O 

1) Isaias. 30. 18. 



97 

verlangen hen te kunnen omarmen alsof zijn 
eigen geluk er van afhing. O zondaar! ware 
Hij, dien gij zoo lang beleedigd en als uitge­
daagd hebt zich op u te wreken, geen God , 
maar slechts een beste vriend, reeds lang zou-
hij zich op u gewroken hebben, maar Hij is 
uw God, wiens geduld het begrip der menschen 
te boven gaat, de Engelen in bewondering doet 
verstommen. Als eene duif, die naar den dui­
venslag wederkeert, dezen gesloten vindt, wat 
doet ze? Zij vliegt in het rond om eene opening 
te vinden waarlangs ze kan binnenkomen; vindt 
zij deze niet, dan zit ze te treuren op het dak. 
Door medelijden bewogen zou men zich haasten 
die arme duif binnen te laten. Evenzoo doet 
uw goddelijke Verlosser, Hij vind uw hart ge­
sloten, maar Hij verwijdert zich niet. Hij wacht 
met geduld, opdat gij Hem de deur uws harten 
zoudt openen. Heb dan medelijden , zoo zou ik 
u toespreken, met den armen Jezus, die al zoo 
lang heeft moeten wachten, wees verzekerd 
dat het u beiden tot groote vreugde zal ver­
strekken. Jezus zal blijde zijn , dat Hij in uw 
hart mag komen, en gij, omdat gij Hem de 
deur geopend hebt. O jongeling! hebt gij tot 
dusverre den weg naar de hel bewandeld, sta 
dan stil. Zie, de barmhartigheid komt u tege­
moet; zij noodigt u uit, volg baar, met innig 
medelijden en teedere liefde zal zij u ontvangen 
en met vreugde drukken aan haar hart. Wij 
hebben het voorbeeld van den verloren zoon 
voor oogen. 

DE VERL. ZOON, 7 



/ 

^ <2£) ^ 

HOOFDSTUK XVI. 

Hij werd met liefde ontvangen. 

Verbeelden wij ons den diep bedroefden vader 
te zien staan op den drempel van zijn huis. Hij 
wendt zijne oogen in het rond, nu eens naar 
dezen, dan weder naar genen kant, om te zien 
of hij zijn zoon niet ontwaart, naar wiens we­
derkomst hij zoo vurig verlangt. Meermalen in 
zijne verwachting teleurgesteld, houdt hij toch 
niet op de hoop te koesteren hem eenmaal te 
drukken aan zijn vaderlijk hart. Nog eens 
werpt hij een blik zoover zijne oogen reiken 
en in de verte bespeurt hij iemand die nadert. 
Aanstonds verlaat hij den drempel zijner woning, 
gaat hem tegemoet, in de zoete hoop, het mocht 
wellicht zijn zoon wezen. Omdat hij hem zoo 
gaarne zag, verbeeldde hij zich reeds zijn zoou 
in dien persoon te herkennen, hij verhaast 
zijne schreden. Dichter tot hem genaderd , ziet 
hij een jongeling met bloote voeten, met lompen 
omhangen , met een bleek en uitgemergeld 
gelaat; in een woord, een armen ongelukkigen 







00 

jongeling, met wien eenieder medelijden hebben 
zou. Maar hoe? Deze kon toch zijn zoon niet 
zijn, zoo gezond, zoo rijk gekleed toen hij het 
ouderlijk huis verliet. In dezen jongeling kon hij 
toch zijn zoon van weleer niet herkennen ! Maar 
een teedere vader verliest de gelaatstrekken van 
een zoon, die hem dierbaar is, niet spoedig uit 
het geheugen. Hij wendt zijne blikken niet meer 
af van dien jongeling en hoe meer deze 
nadert, des te levendiger wordt zijne hoop, des 
te grooter zijne overtuiging; die jongeling, ja, 
het is mijn zoon. Het vaderlijk hart trilt van 
vreugde en aandoening. Nog eenige stappen en 
alle twijfel is geweken ; het is zijn zoon. Daar 
ligt hij reeds op zijne knieën. De vader kent 
als het ware zich zeiven niet meer van vreugde, 
hij vliegt hem om den hals en terwijl zijn zoon 
de woorden stamelt: Vader! ik heb gezondigd 
tegen den hemel en tegen u, ik ben niet waar­
dig uw zoon genoemd te worden; besproeit hij 
hem met tranen van vreugde en drukt hem 
aan zijn vaderlijk hart, als wilde hij hem doen 
hooren en voelen, hoe het hart zijns vaders van 
vreugde en liefde klopt. Beiden besproeien elkan­
der met hunne tranen, de zoon weent van droefheid, 
de vader van vreugde. Aan die teedere omhelzing 
kwam schier geen einde, zoolang hield de vader 
hem in zijne armen gekneld. Eindelijk richt hij 
zijn zoon op, hij leidt, zeg ik liever, hij draagt 
hem naar zijn huis. Van hem aan te nemen 
als een zijner huurlingen was geen spraak. Hij 
stak hem een ring aan den vinger, deed hem 
schoenen aan de voeten en ruilde zijne lompen 
niet het beste en schoonste kleed. Geen enkel 
verwijt vloeide van de vaderlijke lippen , alles 



100 

was reeds vergeven en vergeten, de vreugde 
was algemeen en stond op aller gelaat te lezen. 
Maar van de vreugde des vaders kan men zich 
geen denkbeeld maken, zij is niet te beschrijven, 
hij jubelde van vreugde, nu hij zijn dierbaren 
zoon had weergevonden. Twijfel er niet aan , o 
jongeling! ook gij zult door God uwen Vader 
met liefde worden ontvangen, als gij tot Hem 
wederkeert. Treurde de hemel en was uw he-
melsche Vader bedroefd, toen gij Hem verliet, 
juichen zal de hemel en jubelen uw Vader als 
Hij u weder kan drukken aan zijn Hart. Immers 
Hij is de goede Herder bij uitnemendheid , die 
het verloren schaap gaat opzoeken en als Hij 
het gevonden heeft, neemt Hij het met vreugde 
op zijne schouderen, terwijl Hij allen uitnoodigt 
zich met Hem te verheugen. En dat er inder­
daad vreugde heerschen zal in den hemel, heeft 
de goddelijke Herder ons uitdrukkelijk verklaard 
wanneer Hij zeide, dat er in den hemel blijd­
schap zal zijn over eénen zondaar, die zich be­
keert, meer dan over negentig rechtvaardigen, 
die geene bekeering noodig hebben (1) en dat 
er blijdschap zal zijn bij de Engelen Gods over 
éénen zondaar, die zich bekeert. Deze blijdschap 
zal groot, overgroot zijn; want, zegt de H. Bei-
nardus, de tranen der boetvaardigen zijn voor 
de Engelen Gods een keurige wijn, die hen als 
dronken maakt van vreugde. Wat de recht­
vaardigen niet vermogen, kunt gij, o diep ge­
vallen jongeling; den hemel verblijden, God uw 
Vader troosten. Bij uwen eersten stap ter be­
keering zijn de Engelen reeds opgetogen van 

1) Luc. 15. 7. 



101 

vreugde en roepen elkander toe: zie hij slaat 
op, hij komt, hij wordt den satan ontrukt. Deze 
verandering van leven komt van de rechterhand 
des Allerhoogsten. De Leeuw uit Juda's stam 
ontsproten heeft over den helschen leeuw ge­
zegevierd , die hem gekluisterd lueid. Alleluja! 
Den Heere zij eer en glorie in eeuwigheid! 
Geen wonder, zij deelen in de vreugde des 
Heeren, die bij die blijde wederkomst zijne 
vrienden , dat is, zijne Engelen , bijeenroept 
en hun zegt; verblijdt u met mij, want Ik 
heb mijn verloren schaap wedergcvonden. 
En onder die vreugdevolle Engelen, zal uw 
Engelbewaarder niet de minste vreugde sma­
ken , hij die zoo lang aan uwe zijde treurde. 
Maar onbeschrijfelijk groot zal de vreugde zijn 
van den Heer der Engelenscharen, als Hij de 
deur van uw hart geopend ziet. hang heeft Hij 
aan die deur gestaan, lang geklopt, lang ge­
roepen, lang getreurd. Met vreugde zal Hij uw 
hart binnen komen, er bezit van nemen en 
feest met u vieren, naar luid van hetgeen er 
geschreven staat: «Zie, Ik sta aan do deur en 
«klop; zoo iemand mijne stem zal hooren en de 
«deur opendoen. Ik zal tot hem inkomen, en 
«met hem maaltijd houden, en hij met Mij» (1). 
Wat zou u dan, o rouwmoedige jongeling, kunnen 
terughouden tot zulken goeden Vader weder te 
keeren ? Niet de vrees dat Hij zijn aanschijn 
van u afwende, die beladen zijt met zoovele 
zonden. Immers er staat geschreven: «Hij zal 
«zijn aanschijn van u niet afwenden, indien gij 
«tot Hem zult wederkeeren (2). En de Heer 

1) Apoc. 3. 20. — 2) Paralip. 30. 9. 



102 

heeft zelf gezegil: «Hem die tot Mij komt, zal 
«:Ik niet buitenwerpen» (1). En zijn woord is 
liet niet liet woord van den God der waarheid? 
Zou Hij zijn woord ontrouw kunnen worden? 
Hemel en aarde zullen voorbijgaan, maar Gods 
woord blijft in eeuwigheid. Zou Hij die u uit-
noodigt tot Hem te komen , u belooft u met 
open armen te zullen ontvangen , zijne armen 
sluiten, als gij tot Hem komt. Neen. Dan zou 
Hij u niet uitgenoodigd en zoo dringend nit-
genoodigd hebben. Kan de menscli soms iemand 
uitnoodigen, en toch de uitgenoodigde niet 
welkom zijn . dit is nooit , en kan nooit 
het geval zijn met God. Zou een rouw­
moedig zondaar niet in genade worden opge­
nomen , beschuldig Mij dan, zegt God, en ver­
wijt het Mij, dat ik mijne gelofte niet heb 
gehouden. Maar een vermorzeld en vernederd 
hart heeft God nooit versmaad. Geloof, beproef, 
ondervind het. Hij stelt er zijne eer in, den 
zondaren barmhartigheid te bewijzen, en die 
barmhartigheid zult gij prijzen, want gij zult 
ze ondervinden. Wacht dan niet langer meer, 
sta op en ga tot uwen Vader, gij zidt zijn 
vaderlijk Hart troosten, den hemel verblijden, 
en eenen vrede smaken, die alle begrip te 
boven gaat, vooral wanneer gij aan de tafel 
des Heeren zijt gezeten. Wie beschrijft de 
vreugde van den verloren zoon , toen hij door 
zijn vader aan den voor hem bereiden disch 
werd uitgenoodigd ? Veel grooter zal uwe vreugde 
wezen wanneer gij met God uwen Vader ver­
zoend , aan zijne tafel zult aanzitten. 

1) Joan. 6. 37. 



HOOFDSTUK XVII. 

Hem werd een maaltijd bereid. 

Het was den van vreugde dronken vader niet 
genoeg zijn verrezen zoon omhelsd, geschoeid, 
met een ring aan zijnen vinger en met het 
beste kleed getooid te hebben, er moest ook 
feest gevierd worden? «Brengt het gemeste kalf», 
zoo zeide hij tot zijne dienstknechten, «en slacht 
«het, en laat ons eten en vroolijk zijn: want 
«deze mijn zoon was dood en herleefde; hij 
«was verloren en is wedergevonden. En zij be-
«gonnen een vreugdemaal te houden». O drie­
werf gelukkige jongeling! Vóór weinige dagen 
was hij met lompen omhangen, zóó hulpbehoe­
vend , dat hij zelfs geen schoenen aan zijne 
voeten had, zóó arm dat hij schier verging van 
honger en zich voeden wilde met het voedsel 
der zwijnen, dat hem nog geweigerd werd. En 
nu? Rijk gekleed is hij aan eene welvoorziene 
tafel gezeten, waar zijn honger door het fijnste 
vleesch gestild, zijn dorst met den keurigsten 
wijn gelescht wordt, terwijl de dienstknechten 



104 

zijns vaders hem bedienen met groote vreugde 
en alle mogelijke voorkomendheid. Wie beschrijft 
zijne vreugde? Zij staat op zijn gelaat te lezen, 
en ziet men hem veenen, het zijn tranen van 
vreugde. Immers zijn hart smelt als het ware 
weg van de teederste aandoening en een on-
gekenden troost. Wat een onderscheid! zoo sta­
melt hij in zijn binnenste, vroeger verging ik 
van honger en nu heb ik alles in overvloed, 
vroeger zoo arm, nu zoo rijk gekleed, vroeger 
in het midden van losbandigen, die alle schaamte 
hadden afgelegd, teerden op mijne beurs en 
mij niets dan kwaad berokkenden , en nu om­
geven van ware en oprechte vrienden, die niet 
weten wat te doen om mij gelukkig te maken, 
vroeger ver verwijderd van mijn goeden vader, 
en nu geplaatst aan zijne zijde, vroeger 
zoo diep ongelukkig en nu overgelukkig. Wat 
is mijn vader goed! zóó goed had ik mij 
hem niet kunnen voorstellen. Hoe zon ik zulken 
goeden vader nog kunnen bedroeven, nooit, wat 
er ook gebeure, zal ik hem weder verlaten. O 
jongeling ! hoe zwaar gij ook moget gezondigd 
hebben, zonden uwe misdaden de haren van 
uw hoofd in getal overtreiïon, zoodia gij tot 
God uwen Vader rouwmoedig wederkeert, 
zal Hij al uwe ongerechtigheden niet alleen 
vergeven, maar ook vergeten. Niet alleen zult 
gij met liefde ontvangen, met het schoonste 
kleed, nl. der heiligmakende genade versierd, 
maar zelfs uitgenoodigd worden plaats te nemen 
aan eene welvoorziene tafel. Geen gemest kalf 
zal worden geslacht, maar het Lam Gods, dat 
geslachtofferd is geworden aan den boom des 
kruises, zal uw voedsel zijn. Dat Lam, hetwelk 



105 

in den hemel de lidteekens zijner slachting 
draagt, wordt door de Heiligen en Engelen aan­
beden, maar dezen kunnen zich niet voeden met 
het vleesch van dat goddelijk Lam. Dat vleesch 
wordt den rouwmoedigen zondaar gegeven als 
hij is gezeten aan de communiebank, met recht 
de tafel des Heeren genoemd, omdat men daar 
den Heer Jezus zeiven ontvangt, zijne ziel voedt 
met zijn goddelijk vleesch. Immers de Heer 
Jezus getuigt het ons: «mijn vleesch is waarlijk 
spijs» (1). De drank die hem alsdan gegeven 
wordt, is de keurigste wijn, dien men zich ver­
beelden kan, de wijn die maagden voorbrengt, 
de wijn van Hem, die de ware wijnstok is 
en deze wijn is het bloed van het ter liefde 
tot ons geslachtoflerd Lam. Hij die het vleesch 
eet en het bloed drinkt van dat goddelijk Lam, 
heeft het eeuwige leven en zal ten jongsten 
dage worden opgewekt. Welke vreugde! welk 
zielsgenot zult gij, gezeten aan den disch des 
Heeren, smaken, als uwe ziel, weleer door het 
zondige vleesch beheerscht, gevoed wordt door 
het vleesch en bloed van een God. Als dezelfde 
God, dien gij zoo snood uit uw hart verbannen 
hebt, zich gewaardigt tot u te komen, niet 
slechts door zijne liefde, maar in eigen Persoon, 
met ziel en lichaam, met vleesch en bloed, met 
zijne Godheid en menschheid, gelijk Hij verheer­
lijkt is in den hemel. Wat is God toch goed, 
zult gij zeggen, en gij, o wereld, wat zijt gij 
wreed! Jaren lang heb ik de wereld gediend 
die mij een geluk beloofde zonder weerga, en 
in mijn ongeluk heeft zij zich mijn lot niet 

1) Joan. 6. 56. 



106 

aangetrokken; om haar te dienen heb ik mijn 
God verlaten, cn zij heeft mij verlaten. Het 
voedsel der zwijnen werd mij door haar ge­
weigerd , en zie een God, ofschoon ik Hem 
niet gediend, meermalen zwaar beleedigd heb, 
geeft mij het Brood der Engelen. Hij zelf komt 
in mijn hart, Hij zelf geeft zich geheel en al 
aan mij. O vervloekte wereld! O eindelooze 
goedheid van mijn God! Kan ik de zondige 
wereld niet genoeg haten, U mijn God kan ik 
nooit genoeg beminnen. Er was een tijd dat ik 
U niet beminde en ik betreur het: uw geduld 
met mij is onbegrijpelijk en ik bewonder het: 
uwe barmhartigheid jegens mij is groot, en ik 
loof ze. Nooit had ik mij kunnen verbeelden, 
dat uwe liefde tot een ellendig zondaar als ik 
ben, zoover kon gaan. Mijn besluit is dan ook 
gemaakt; nooit meer zal ik U verlaten. Toen 
de oudste zoon getuige was van de gulle en 
vriendelijke ontvangst, die zijn jongste broeder 
genoot, en de vroolijke muziek hem in de ooren 
klonk, was hij verontwaardigd , hij morde over 
de handelwijze zijns vaders en weigerde binnen 
te komen. Onder dit opzicht gelijkt hij op de 
Schriftgeleerden en de Pharizeeërs, die den ver-
trouwelijken omgang van Christus met de zon­
daren niet konden dulden. Zij waren hierover 
hoogst verontwaardigd, en morden luide tegen 
Hem. Overigens had de oudste zoon zijn vader 
niet verlaten en de hem gegeven geboden on­
derhouden ; toch was zijn gedrag niet ten-
eenenmale onberispelijk. In plaats van zich te 
verheugen over de wederkomst zijns broeders 
en te deelen in de vreugde zijns vaders, werd 
hij afgunstig en toonde zich ontevreden. Met 



107 

recht werd hij dan ook door zijn vader berispt, 
die hem zijne verkeerde handelwijze deed inzien. 
Zou bij uwe wederkomst, o jongeling, iemand 
zich verontwaardigen, als hij ziet hoe liefderijk 
gij door God uw Vader wordt ontvangen, en 
u ziet aanzitten aan de tafel des Heeren , om 
u op de innigste wijze met Hem te vereenigen, 
dan zou hij onder dit opzicht den Schriftgeleer­
den en Pharizeeërs gelijken. Doch geen nood. 
Vreugde zal er zijn op aarde, zoowel als in den 
hemel. Alle godsdienstige en deugdzame personen 
zullen zich met Gods Engelen verblijden , en 
niet het minst zij, die veel voor uwe bekeering 
gebeden hebben. Zeer veel, ja schier aanhou­
dend bad de H. Monica voor Augustinus haar 
zoo diep gevallen zoon. In de stille eenzaamheid 
smeekte zij den God van barmhartigheid onder 
een vloed van tranen, Hij mocht zich toch een­
maal zijner erbarmen. En onuitsprekelijk groot 
was hare vreugde, haren bekeerden zoon te 
mogen omarmen. Veel heeft wellicht ook uwe 
moeder gebeden, diepe zuchten uw vader ge­
slaakt, toen gij ver van God verwijderd leefdet. 
Wat eene droefheid hebt gij uwen broeders en 
zusters veroorzaakt dooi- uw losbandig leven ! 
Maar hunne droefheid zal veranderen in blijd­
schap , zoodra gij u met God verzoent. Allen 
zonder uitzondering, die het goed met u meenen, 
u eene oprechte vriendschap toedragen, zullen 
zich met God uwen en hunnen Vader verblijden 
omdat Hij het verloren schaap heeft wederge-
vonden, zij zullen juichen met de Engelen in 
den hemel, en u van ganscher harte geluk 
wenschen met den overgrooten schat der liefde 
Gods, die u weder als een zijner vrienden, ja 



108 

als zoon heeft aangenomen. Zij zullen zich niet 
alleen verblijden om u maar ook met u. Immers 
uwe vreugde zal de hunne overtreffen. Zien zij 
dat de ketenen der zonden, waarin gij gekluis­
terd waart, verbroken zijn, gij voelt dat ze ver­
broken zijn, gij herademt, gij roept met vreugde 
uit; de ketenen zijn verbroken, ik ben gered,de 
naam des Heeren zij gezegend! Zien zij u in Gods 
vriendschap opgenomen, gij smaakt den troost 
en den vrede die er het gevolg van zijn. Loven 
zij Gods barmhartigheid te uwen opzichte , gij 
ondervindt ze, en na de barmhartigheid des 
Heeren in eene zoo ruime mate te hebben on­
dervonden op aarde, zult gij Gods barmhartig­
heid verkondigen in eeuwigheid. Mits gij, na 
tot God uwen Vader te zijn teruggekeerd , bij 
Hem blijft, zooals de verloren zoon bij zijn vader; 
want wij lezen niet dat hij hem ooit weder 
verlaten heeft, en aan de zijde van uwen zoo 
goeden Vader, die in de hemelen is, slijt gij 
genoegelijke dagen, totdat gij Hem ziet gelijk 
Hij is en bezit in eeuwigheid. 



i r s i i c  > i i > .  

Bladz. 

V o o r b e r i c l i t  . . . . . . .  v  

Luc. XV, H—32 vu 

HOOFDSTUK I. 
De verloren zoon is de zoon van een goeden 

v a d e r  . . . . . . . .  1  

HOOFDSTUK II. 

Hij is de jongste ...... 9 

HOOFDSTUK III. 

Hij vraagt zijn aandeel . . . . . 17 

HOOFDSTUK IV. 

Hij maakt zijn aandeel tot geld ... 25 

HOOFDSTUK V. 

Hij verwijdert zich van zijn vader ... 32 

HOOFDSTUK VI. 

Hij leidt een ongebonden leven ... 39 

HOOFDSTUK VII. 

Hij verteert alles ...... 45 



110 

HOOFDSTUK VIII. 

Hij begint gebrek te lijden . . . . 

HOOFDSTUK IX. 

Hij verbindt ziob aan een burger van dat land 

HOOFDSTUK X. 

Hij keert in zich zeiven , . . . . 

HOOFDSTUK XI. 

Hü wil van leven veranderen 

HOOFDSTUK XII. 

Hij wil schuld bekennen . . . . 

HOOFDSTUK XIII. 

Hij wil zich vernederen en boete doen . 

HOOFDSTUK XIV. 

Hij staat op en gaat tot zijnen vader 

HOOFDSTUK XV. 

Hij werd reeds lang verwacht 

HOOFDSTUK XVI. 

Hij werd met liefde ontvangen 

HOOFDSTUK XVII. 

Hem werd een maaltijd bereid 

•4» 

52 

58 

64 

70 

75 

80 

86 

92 

98 

ica 



mmm 







>vT'-;.. 

V 

. •:• •S'-ïsJt&Ï 


