Utrecht University Library

De stad Gods in haar begin en voortgang, beschreven in twee
deelen, bevattende eene verhandeling over de stad der wereld
of het heidendom en Gods Kerk of de stad Gods; alsmede
eene verdediging der Christelijke religie tegen de dwalingen
en lasteringen der

https://hdl.handle.net/1874/322190



https://hdl.handle.net/1874/322190

S r e e e S e













e

Rt filf
e

|




DGR




¢ A UseBe UTRECHT
\ ASZ
182

DE STAD GODS

IN HAAR BEGIN EN VOORTGANG,

BESCHREVEN IN TWEE DEELEN,

BEVATTENDE

eene Verhandeling over de Stad der Wereld of het Heidendom,
en Gods Kerk of de 8tad Gods;

ALSNEDE

eene Verdediging der Christelijke Religie tegen de dwalingen en

lasteringen der Heidenen en andere vijanden;

OP YELE PLAATSEN MET VOORTREFFELIUKE BISTORIEN VERMENGD;

BESCHREVEN DOOR DEN KERKVADER

AURELIUS AUGUSTINTS.

Voorziem van uilgebreide Adanteekeningen.

NIEUWE EN NAAR DE TEGENWOORDIGE SPELLING VERBETERDE UITGAVE,

LEMMER,
W. A. F. KOOPMAN.







VOORWOORD.

AAN DEN LEZER!

[

Door den Uitgever verzocht met een enkel woord het beroemde werk van den grooten
Kerkvader Augustinus aan te bevelen, vind ik niet één reden aan dit verzoek niel
te voldoen. Niet alsof ik van meening ben, dat een gesehrift van Auwguslinus
eene aanbeveling, eene aanbeveling van mij noodig heeft. Zonder eenigen sehroom pas
ik vooral op DIT WERK der Kerkvader het 9p1'eekwomvt foe: goede wijn behoeft geen
kvans. 1k schrijf slechts om hen, die met de werken van A wgustinus nog geen
kennis maakten de verzekering te geven, dat dit werk cen witgaaf van [8.40 alleszins
waurd is, vooral in dagen als thans, waarin door de bestrijding van de leer der verkie-
sing Gods lot zaligheid, velfs in christelijhe kringen de vp ang aan de orde is gesteld:
is het zalig worden wit God of wit de mensch: moet jhot getuigenis van Awgustinus,
de waardige schrifimatige verdediger van de trijmachtige genade Gods legenover de
miskenning van hel Magiaviswmsgsworden verspreid en biddend onderzocht, en ik lwijfel
geen oogenblilk of deder, die dit werk heilhegeerig en biddend leest, 2al’ er veel, zeer
veel in vinden dat, onder den Zegen (fods, voor verstand en hart beide, uitnemende vruch-
ten zal afwerpen.

Om deze redenen vooral meenenwij JVE STAD GO S van Au'gustinus :eer
le moelen aanbevelen aan het waarheidminnend publick.

Van dexn Uitgever nerwachten wi dat hij een nette en

correcte wilgave zal
leveren.

Moge op het onderzoek, ook van dit voortreffelijke werk, ‘s Heeren Zegen overvioedig
rusten!

KAMPEN, Maart 1878,

NOORDTZIJ.







HET OORDZEE L
van AURELIUS AUGUSTINUS over zijne Boeken van de

STAD CODS,

te zamen met den inhoud derzelve, door hem zelf beschreven in zijn

tweede boek der ,Wederroepingen.”

Onderlusschen is Rome door de Gothen, die onder Koning Alavik oorlog voerden, ingeno-
men, en is de stad loen door een groot geweld van eene jummerlijke ﬂgder;/aag en moorderij
gruwelyh verwoest en omgeheerd geworden, van welke verwoesting de dienaars der valsche
en stomme goden, dwe wij met een gewonen naam Pagaros, dat is: leidenen , noemen gepoogd
hebben de oorzaak le leggen op de Chrastelijke religie, zoodat zij duarover veel harder en
bitterder dan ooit fe voren den waren God gelasterd hebben , waarover i, aangestoken zjjnde
met gjver voor het luis Gods, voorgenomen leb tegen lunne lasteringen of dwalipgen te schrij-
ven de boeken van de Stad Gods.

Dit werk heeft mij eenige jaren hesig gehouden, omdat mij ondertusschen ook eenige an-
dere dingen belangrijk voorkwamen, die ik nietl kon ulstellen, en dic mij alzoo deden arbeiden
om die eerst af le doen. Onderlusschen , dit zeer groote werk van de Stad Gods is fen laalste
door 22 locken len einde gebragl, waarvan de ecrste 5 hen wederleggen , die den voorspoed
van de menschelijke zaken 206 willen gesteld hebben , dat zij meenen duartoe noodig te zijn
die dienst van vele goden, die de Heidenen gewoon zijn te doen: en daar hen bhelet en ver-
boden werd dic le ecren , dat zjf bheweerden, dat al die onheilen, die 2jj onderworpen waren,
onislonden en z00 menigeuldig in de wereld voorkwamen. Doch de 5 volgende hocken spre-
ken tegen hen, die aan de eene 2jjde wel beljjden, dat al deze onheilen novit den sler felij-
ken menschen onthroken hebben noch ontbreken zullen y zijnde nu grool, dan klein, en ver-
anderende naar gelegenheid van plaatsen, tijden en personen, maar dic ondertusschen aan de
andere zjjde beweeren, dat die dienst van veldgoden, in welke men hun offerande deed , den
menschen nutlig en eoordeelig is van wege het toekomstige leven nu den dood. Mel deze 10
Goeken worden die twee fjdele gevoelens wederlegd, die strijdig zijn met de Clristelijle re-

5 »

fgre, ! i vy
Frats i opdat niemand ons zou berispen s als of wjj alleen hel vreemde gevoelen van
cenderen Wedep log

d hadden, en het onze daarentegen niet verzekerd nock bevestigd hadden,




daarom verhandelt zulks het tweede deel van it werk, dal in 12 boeken bevat is. Ondey-
tusschen zeggen wij, waar dit noodig is, ook in de 10 hocken ons gevoelen, gelijk wij ook
in de 12 laatste boeken het valsche gevoelen wederleggen der tegensprelers. Alzoo bevallen
de 4 ecrste van de 12 navolgende hocken den oorsprong en de opkomst van de lwee steden,
van welke de eene is de Stad Gods en de andere de Stad dezer Wereld. De lweede 4 bevatten
den wuitloop van die steden of haven voortloop, en de derde 4 (die ook de laatsie zijn) be-
vatlen hare behoorlijke einden.  Deze 22 bocken, hoewel 2jj 2ijn besehreven ran beide steden,
hebhen noglans lun naam en opschrift ontvangen van het beste deel, zoodat 2jj liever genoemd
jn geworden: ,Nan de Stad Gods.” In het 10de boek van dit werk hehoorde het voor geen
mirakel gesteld geweest te zijn, dat in de offerande Abrakams de vlam van den Hemel ge-
komen zijnde, onder de gedeelde offeranden geloopen leeft, dewijl hem zulls in cen gezigt
geloond is geworden. In het 1Tde boek, waar van Samuél gezegd is: Hij was niet van de
zomen Adrons,” behoorde men veel liever te zeggen: Ui was geen zoon des priesters;” wank
het was doorgaans meer naar de wellelijke gewoonle, dat na het overlijden der priesteren de
zonen der priesteren wm hunne plaatsen volgden; doch onder de zonen van Adron wordt ge-
vonden de vader van Sumuil, maar deze is geen priesler geweest; daarbenevens is hij ook
200 niet onder de zonen van Adron geweest, dat deze hem zow geteeld hebben, maar even al-

200, gelijk al dic volken, genaamd worden kinderen Israéls. Dit werk begint aldus : ,Jde

allerheerlijkste Stad Gods,” enz.

;5!!.’3‘44

N »m W M &

- .

] o o & e o o




~ AURELIUS AUGUSTINUS,

DE STAD GODE

TEGEN DE HEIDENEN.

EERSTE BOEK.

AAN MARCELLINTUS.

HOOFDSTUK 1.

Van de vijanden des naams Christus, wellee
van de Barbaren in de verwoesling der
stad Rome, om Christus wil vpmerke-
Uk verschoond zijn.

De allerheerlijkste stad Gods, mijo allerlief-
ste Zoon Marcellinus! (*) heb ik met dit werk ,
dat ik aan u schrijf, en volgens mijue belofte
2an u ook schuldig ben, voorgenomen voor te
spreken, eensdeels naar gelegenheid van den
loop des tegenwoordigen tijds, namelijk voor
zooveel als dezelve onder de goddeloozen in
vreemdelingschap  zijode, uit het geloof leeft;
censdeels naar gelegenheid van de eeuwige wo-
ming, op welke dezelve in alle geduld verwacht
tot den tijd, dat de geregligheid haar wederkeert
tot het oordeel; alsdan namelijk zal zij heb-
ben de laatste overwinning en volkomen vrede,
en zal dan in alle heerlijkheid ontvangen de
bereide ceuwige woonstede, Mijn voornemen
dan is, deze zclfde stad te verdedigen en te
verantwoorden tegen de Heidenen en hen, die

bunne goden verheflen boven den Schepper der
S .

("), Deze Marcellinus is een maglig bevelhebber goweest
van het 1ijk van Rome in Afrika, zijnde ecn voortreffelijk
wis en voorziglic Christen-leer, die veel goeds gedaan
heefi voor de kerken in Atrika. ‘Ook is hij cen gemeen-
zaam en zonderling vriend geweest van Auguslinus, gelijk

~#ulks hunne onderlinge brieven, die zij elkander geschre.
| ¥en hebhen, genoegzaom te kennen geven.

wereld en boven den Bouwmeester dezer stad.
Ik beken, dat het een groot moeijelijk werk
is, maar God is mijn helper. Want zooveel
mij belangt, ik weet, welke krachlen noodig
zijn, om den hoogmoedigen wel te onderrigten.
Insgelijks weet ik ook van welke kracht de
ootmoed is, door welken te weeg gebragt wordt,
dat de geestelijke hoogheid, welke zich niet
verloont in menschelijke pracht, maar die be-
gaald is met goddelijke genade, zich verre ver-
heft boven alle aardsche hoogheden , welke door
de onbestendigheid der wereld zeer onzeker
zijn. Want God, de opperste Koning en de
Bouwmeester dezer stad, van welke wij voor-
genomen hebben te handelen, heeft in de
Schrift Zijos volks den zin van Zijne goddelijke
Wet geopenbaard, als daar namelijk gezegd
wordt : ,,God wederstaat den hoovaardigen ,
maar den npederigen geeft hij genade.”” (Jaco-
bus 4 : 6).

Dit stuk, hetwelk God eigen is, schrijft de
opgeblazen geest van de hoogmoedige ziel zich
zelve mede toe, en wil, dat men mede tot ha-
ren lof zal zeggen: hoe zij de nederigen ver-
schoont en de hoovaardigen straft en verootmoe-

digt. Daarom kan men ook bij deze gelegen-
heid nict nalaten van de aardsche stad mede
te spreken, wanl deze stad zockt ook heer-
schappij te hebben, viet tegenstaande here vol.




8 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

ken dienstbaar zijn en de onmatige begecrte
van heerschen over haar zelfs de heerschappij
genomen heeft. Daarom, hetgeen dic zelfde
stad aangaat, zal ik mede geenzins verzwijgen,
volgens den eisch van mijn voorgenomen werk
en nadat mij ook daartoe gelegenheid zal ge-
geven worden. Want uit deze stad komen voort
al die vijanden tegen welke ik de stad Gods
voorgenomen heb te verdededigen. Van deze
vijanden nogtans zijo er velen, die de dwalingen
hunner goddeloosheid verbeteren en eindelijk
goede en bekwame burgers worden van de stad
Gods; maar velen daarentegen zijn met zulke
vaurvlammen van haat tegen deze stad ontsto-
ken en zijn z00 gansch ondankbaar over de
merkelijke en wélbekende weldaden van den
Verlosser derzelve, dat zij nimmer ophouden
met lasteren en schelden, daar zij noglans
heden ten dage hunne lastertongen tegen de-
zelve niet zouden hebben kunnen verroeren
of hewegen, tenware zij tot deze stad hunne
toevlugt genomen hadden en mitsdien in de ge-
heiligde plaatsen derzelve hun leven (daar zij
z00 hoogmoedig op roemen) gevonden en ver-
kregen hadden. En om zulks te bewijzen, zijn
niet zelfs de Romeinen, welke de Barbaren
om Christus wil verschoond hebben, mede vij-

anden van den naam Christus? Zulks getuigen

‘de plaatsen der Martelaren en de hoofdkerken

der Apostelen, welke in de gruwelijke ver-
woesting der stad Rome al diegenen, die tot
haar hunne toevlucht namen, hetzij de hare,
hetzij diegenen, die haar vreemd waren, zon-
der onderscheid geherbergd en ontvangen heb-
ben. Want zooverre en tot die plaatsen toe
bedreef die bloeddorstige vijand zijne wreed-
heid, aldaar werd de razende dolheid der moor-
ders. merkelijk weerhouden en aldaar kreeg de-
zelve hare bepaling; ja, dadr werden vele men-
schen gebragt, welke eenige van de vijanden uit
ontferming en medelijden elders buiten die plaat-
sen gespaard en hehouden hadden, teneinde zij
niet zouden vervallen in de handen van anderen,
welke zoodanig medelijden misschien niet zou-

den gehad hebben. Aangaande diegenen, die

elders wreed waren en naar de manier der vij-

* anden gruwelijk razende en woedende, diezelfden

kwamen zoodra niet tot die plaatsen, alwaar
alles verboden was, wat anders volgens het

regl des oorlogs geoorloofd is, of spoedig wer-

-

den in hen gebreideld en bedwongen al hunne
grawelijke wreedheden van slaan en stooten ; ins-
gelijks werd ook in hen gebroken al hunne
groote begeerle om de menschen te vangen en
te binden. Derhalve zijn door dit middel velen
vrijgegaan en ontkomen, zelfs van hen, die nu
de tijden van de Christelijke godsdienst laste-
ren en tegenspreken. Want het kwaad en het
ongeluk, dat de stad Rome geleden heelt, leg-
gen zij Christus ten laste; maar het goed, dat
hun gedaan is, met name, dat zij hun leven
behouden hebben om de eer van Christus wil,
zulks schrijven zij niet toe aan Christus, maar
aan hun dom gedichtsel van zamengeketende
blinde werkingen van de bewegingen des hemels
en van de sterren, of aan hunne verdichle go-
den. !ndien zij eenig regt verstand wilden ge-
bruiken, behoorden zij evenwel veel meer al
het wreede en onbetamelijke, dat zij van de
vijanden geleden hebben , toe te eigenen en toe
te schrijven aan die zelfde goddelijke Voorzie-
nigheid, welke in ’t algemeen de bedorven ma-
nieren der menschen plagt te verbeteren en te
vermorselen door de plagen der oorlogen, en die
tevens door dezelfde plagen en verdrukkingen een
regtvaardig en prijselijk leven der sterfelijke men-
schen plagt te ocfenen, en daarna het leven al-
dus geoefend en beproefd zijnde, plagt of tot
een beteren staat en leven ecnmaal over te zet-
ten, Of ook anders op deze aarde tot zekere
andere cinden en gebruiken eene wijle tijds
op te houden. Verder behoorden ij ook
zulks de tijden der Christelijke godsdienst toe
te eigenen, dat de wreede barbaarsche men:
schen buiten het gewoon gebruik der oorlogen
hen bij het leven behouden en verschoond heb-
ben, hetzij op alle plaatsen, waar ook, om deu
naam van Christus, hetzij ook in ’t bijzonder
in zbodanige plaatsen, welke den naam van
Christus toegeheiligd zijn, en welke na de over-
vloedige harmhartigheid Gods tot de vergade-
ring van de gemecnte verkoren zijn; ja! van
wege zulks behooren zij God te danken en hier-
om behoorden zij in waarheid en opregilasd
tot zijnen naam te loopen, opdat zij alzoo ten
laatste zouden mogen ontkomen en ontvlieder
de straffen van het eeuwige helsche vuur. De
te meer overmits velen der zelfde menschen zij
nen naam in leugens geveinsderwijs aangenomer
hebben om te ontvlieden de straffen van he




VAN DE STAD GODS. ; 9

tegenwoordige verderf en van den tijdelijken
dood. Want diegene, welke gij hedendaags ziet
dat de dienstknechten van Christus stout en on-
betamelijk beschimpen en lasteren, onder hen
zijn voorwaar zeer velen, welke dat algemeen
verderf en dien algemeenen moord niet zouden
ontkomen ziin, tenware zij zich zelven geveinsd
hadden dienstknechten van Christus geweest fe
zijn. En ziet, nu komt de ondankbare hoo-
vaardigheid en de allergoddelooste uitzinnigheid
zooverre, dat zij met een boos en verkeerd hart
Zijnen naam wederstaan tot hunne verdoeme.
nis om gestraft te worden met de ecuwige
duisternis, tot welken naam zij nogtans met
den mond, of anders geveinsderwijs en bedrie-
gelijk hunne toevlugt genomen hebben ter wille
van dit tijdelijk leven, op dat zij door middel
van dit hetzelve zouden mogen genieten en be-
houden.

HOOFDSTUK L

Dat er nooil eenige oorlogen alzoo gevoerd
zijn, in welke de overwinnaars gespaard
en verschoond hebben de overwonnemen
om lhunner goden wil.

Er zijn zoovele oorlogen beschreven, welke
gevoerd zijn of véor de opbouwing van de stad
Rome, of na hare opbouwing en na de opkomst
van haar rijk, laat de wedersprekers en laste-
raars dezelve lezen, en indien zij kunnen laat
zij een exempel voortbrengen dat van vreem-
den en buitenlanders ooit eenige stad alzoo in-
genomen is, dat 'de vijanden welke dezelye in-
genomen hadden, verschoond zouden hebben
degenen, welke zij bevonden tot de tempelen
hunner goden hunne toevlugt genomen te heb-
bens; of laat, hetzij ook uit eenige historie,
bewijzen dat ooit een barbaarsch krijgsoverste
zoude geboden hehben, wanneer zij in de stad
zouden komen vallen, dat men alsdan niemand
zoude slaan of stooten, welke in dezen of dien
tempel gevonden mogt worden. Heeft niet Eneas
gezien, hoe Priamus, staande aan het altaar,
met zijn eigen bloed bevlekt had de offeranden
en het vuur, hetwelk hij zelf geheiligd had ?
Hebben niet Diomedes en Ulyssus, nadat zij de
wachters van het hoogste kasteel omgebragt
hadden, aangetast het heilige beeld en hebben

zij 0ok , met hunne bloedige handen niet bestaan,
aan te rocren de kleederen van de godin Mi-
En evenwel nogthans hetgeen daar
bij den zelfden schrijver volgt, is daarom niet

nerva ¢

waarachtig geweest, namelijk: dat van dien
tijd af de hoop der Gricken begon te verval-
len en achteruit te gaan. Want daarna kregen
zij de victorie, en daarna hebben zij te vuur
en te zwaard de stad Troje verwoest en uit-
geroeid, ja daarna hebben zij den koning Pria-
mus vlugtende aan het allaar gedood. Zoo-
dan wijders, Troje is ook daarom niet onderge-
gaan, overmits het de godin Minerva verloren
had. Want wat voordeel had Minerva nu ver-
loren, dat zij nu meer dan le voren moest te
niet komen? Hare wachters en bewaarders, zult
gij mogelijk zeggen. Zulks is ook voorwaar
waarachtig, want nadat de wachters gedood
waren, konden zij ook ligtelijk weggenomen
en vervoerd worden. Want de menschen wer-
den niet door het heeld, maar het beeld werd
door de menschen bewaard, Zoo dan, met welke
reden kon men haar eeren als diegene, welke
zoude behoeden beide, het vaderland en de
burgers, welke hunne eigene wachters niet heeft
kunnen behoeden of bewaren.

HOOFDSTUK III.

Hoe dwaas en onwijs de Romelnen geloofd
hebben, dat de huisgoden, welke T'roje
niet hebben kunnen bewaren , haar z2o0u-
den kunnen bevorderlijl geweest zijn.

En hier intusschen ziet toch, welke goden het
geweest zijn, aan welke de Romeinen met blijd-
schap hunne stad bevolen hebben, om dezelve
te bewaren. O gansch beklagelijk en ellendige
dwaling! Middelerwijl wanneer wij zulks van
hunne goden zeggen, worden zij vergramd en moei-
jelijk op ons. En ondertusschen op hunne eigen
schrijvers, om welke van buiten te leeren zij
loon gegeven hebben, zijn zij niet eens ver-
gramd, ja wal meer is, ik laat staan dat zij
hen vergrammen zouden; zij vereeren daaren-
boven de leeraars derzelve met landsgeld en
met groote en heerlijke staten. Zoodan, laat
hiervan ingezien worden Virgilius, dien de
kinderen leeren, omdat hij een groot poéet

is en van allen de heerlijkste en heste, opdat
2




| 4
-

/Mo

10 AUGUSTINUS EERSTE DOEK

alzoo de jeugd, vroegtijdig met hem bekend
wordende , denzelven niet ligtelijk zouden verge-
ten, volgens hetgeen Horatius zegt ,,cene nieuwe
pot zal in °t gemeen behouden den reuk , wel-
ken hij allereerst ontvangt.” Derhalve dan, bij
dezen Virgilus wordt Juno ingevoerd, vergramd
zijnde op de Trojanen, en daarenboven tegen
hen opmakende Eolus, den Koning der winden,
zeggende: ziet, het volk, hetwelk ik haat,
vaart over de Tyrrheensche zee , brengende Ilias
En

toch hebben alzoo wijze lieden aan deze over-

en de overwonnen huisgoden over in Italig.”

wonnen huisgoden met eenigen schijn Rome kun-
nen bevelen, tencinde hei niet zoude ingenomen
en overwonnen worden? Maar gij zult mogelijk
zeggen , Juno zeide dit als eene verstoorde vrouw,
niet wetende door de uitzinnigheid harer gram-
schap, wat zij zeide. Maar Eneas zelf, die zoo
dikwijls genoemd wordt de godvruchiige, wat
zeide die? Spreckt hij zelf niet mede aldus:
..Panthus - Otriades , de priester van het heilige
slot en van Phebus komt daar voort en neemt
zelf met zijne geheiligde hand de overwonnen
goden en den kleinen jongen Neef en loopt zeer
verbaasd en uitzinnig naar den drempel.”  Zegt
hij niet verder, dat die zellde goden, welke hij
niet ontziet te zeggen overwonnen le wezen,
veel meer aan hem bevolen zijn, dan hij aan
hen? Want aldus wordt tot hem gezegd : ,ziet,
Troje beveelt aan U te bewaren zijn heiligdom |
alsmede zijne huisgoden.” Indien dan Virgilius van
deze goden betuigt, ten eersten dat zij overwonnen
zijn en ten anderen dat deze overwonnen goden ,
opdat zij hunne vijanden zouden mogen ontko-
men , bevolen zijn geweest aan de menschen,
wat is dat voor eene dwaasheid nog te willen
meenen, dat Rome wijselijk en wel aan zooda-
nige voorstanders en bescliermers bevolen is?
En daf niet alleen, maar nog daarenboven, dat
men Rome nooit zoude kunnen verwoest hebben
indien zij dezelfde goden te voren niet verlo-
ren hadden. Maar ik zeg hiertegen, indien men
de overwonnen goden als voorstanders en be-
schermers wil ceren, wat is zulks anders dan
dat men gaat verlrouwen, niet op goede go-
den, maar op kwade en booze geesten. Der-
halve veel wijselijker en betamelijker zou men
gelooven, indien men de zaak alzoo nam, na-

melijk niet in zoodanig gevoelen, dat Rome tot

deze verwoesling niet zoude funnen gekomen

zijn, tenware hare goden eerst waren verloren
gegaan , maar aldus: namelijk dat hare goden
vele jaren te voren zouden verloren gegaan zijn,
tenware dat Rome met alle magt zoo veel als
het kon dezelve bewaard had. Want wie ziet
niet, als hij zeer opmerkzaam is, welk een
ijdel en dwaas gevoelen men gehad heeft, daarin
namelijk aan de ééne zijde , overmits men meende
dat Rome niet kon overwonnen worden onder
de overwonnen beschermers; en aan de an-
dere zijde, overmits men meent dat Rome
tot ondergang gekomen is, omdat het zijne be-
waarders, namelijk zijne voorgaande goden ver-
loren heeft, daar nogtans de eenige oorzaak
van zijn verderf en ondergang met regt deze
kan geweest zijn, dat het heeft willen hebben
zwakke en verderfelijke behoeders en bewaar-
ders. Zoodan, als de poéeten dit alles van de
overwonnen goden geschreven en in hunne ver-
makelijke gedichten gezongen hebben, zulks is
niet geweest omdat de poéten een lust gehad
hebben in deze zaak te licgen, maar de waar-
leid 1s van zulk eene kracht geweest, dat zij
de wijze mannen gedwongen heeft dezelve te
bekennen. Maar van dit alles zullen wij op eene
andere plaats beter kunn en spreken, en dit
zelfde zullen wij elders naarstiger en wijdloopi-
ger kunnen behandelen. Tegenwoordig, gelijk
ik voorgenomen heb, zal ik een weinig naar
mijn vermogen spreken van de ondankbare men-
schen, welke al die straffen en tegenspoeden,
die zij naar hunne verkeerdheid en hoosheid
des levens met regt van wegze hunne lasteringen lij-
den, Christus te laste leggen. Daarenboven dit,
dat zij bij het leven behouden en gespaard wer-
den om Christus wil, daarvan willen zij niet
cens aandachlig aanmerking nemen: ja, wat meer
is, hunne tongen door de uitzinnigheid van hunne
booze lasterende verkeerdheid oefenen zij zeer
smadelijk tegen zijnen naam.
dezelfde tongen hebben zij in leugens en geveinsd-
heid zijnen naam gebruikt, opdat zij zouden
mogen leven, Wijders die zellde tongen, welke
zij in de geheiligde plaatsen van Christus van
vrees ingehouden hebben, om aldaar beschermd
en bewaard te mogen zijn, hebben zij daarna

En noglans mel

als zij om zijnen wil ongeschonden van den vij-
and ontkomen waren, tegen hem schandelijk
misbruikt en hebben hem met haat en vijandige
lastering besprongen.




VAN DE STAD GODS. 11

HOOFDSTUK 1V.

Van de geheiligde toevluchiplaats van Juno
binnen Troje, welke niemand bexrijd heeft
tegen te Grieken, en van de kerken der
Apostelen, welke al diegenen, die hinnen
dezelve vlugtlen, tegen de Barharen be-
schermd en bewaard hebben.

Middelerwijl Troje zelf, gelijk ik gezegd heb,
welke de moeder (®) is van het Romeinsche volk,
in de geheiligde plaatsen zijner goden zijne bur-
gers niet heeft kunnen beschermen tegen het
vuur en zwaard der Gricken, welke de zelfde
goden eerden; ja, wat meer is, in de gehei-
ligde toevlugtplaats van Juno bewaarden den
buit Phenix en den strengen Ulyssus als ver-
trouwde en uitgelozen bewaarders; alhier bragt
men al de Trojaansche’schatten, welke uit de
verbrande tempelen genomen waren, namelijk
de kostelijkste tafels of disschen der goden, en
de bekers geheel van goud, en voorts die zeer
heerlijke kleederen, die zij hier of daar geroofd
hadden. En daarenboven rondom dezelve stonden
in groote menigte de jonge kinderen en de ver-
baasde moeders. Zoo dan, men heeft aldaar eene
geheiligde plaats van zoodanige groote godin
verkoren, niet om de gevangenen daaruit te
halen en alzoo te bevrijden, maar om hen daar
in te sluiten. Vergelijk nu eens deze geheiligde
toevlugtplaats, wellke daar is een tempel niet
van een gemeenen god, noch van de gemeene
schare der goden, maar een tempel zelfs van
de zuster en van de huisvrouw van Jupiter, ja
een tempel van de koningin aller goden: ver-
gelijk dezelve, zeg ik, met de geheugenissen
onzer apostelen. Aldaar in den tempel van Juno
werden gebragt al de buiten, welke geroofd
waren uit de verbrande tempelen, en welke den
goden afgenomen waren, niet om aan de over-
wonnenen die weder te geven,
aan de overwinnaars dezelve uit te deelen. Maar
alhier heeft men met eerbied en allerheiligste
gedienstigheid gebragt al hetgene dat ergens
was en dat ook elders bevonden werd tot die

maar oln

plaatsen te behooren. Aldaar is de vrijheid ver-
loren, maar hier is zij behouden. Aldaar werd

(*) Sallustius verhaalt, dat de Trojanen, dieonder Eneas
in het wild ronddwaalden, in den heginne gebouwd en
bewoond hebben de stad Rome. De Grieken en Trojanen
hadden eenerlei goden.

de gevankelijkheid gesloten, maar hier werd zij
gekeerd. Aldaar werden benaauwd die van den
heerschenden vijand gesigend werden; maar hier
werden gebragt dicgenen, welke van den ont-
fermenden vijand behouden en verlost werden.
Eindelijk , dien tempel van Juno had de gierig-
heid en hoogmoed der ligtvaardige Grieken voor
hen zelven verkozen. Maar de barmhartigheid en
ootmoed van de gruwelijk barbaarsche menschen
heeft verkoren de kerken van Christus. Maar
hiertegen zoude men mogen zeggen, hoe er mo-
gelijk eenige Gricken zijn geweest, welke toen
in hunne victorie de tempelen van hunne ge-
meene goden gespaard en verschoond hebben,
en welke de ecllendige en overwonnen Trojanen,
toen zij derwaarts naar toe vlugtten, niet heb-
ben durven slaan of gevangen nemen. Insgelijks
zou men mogen zeggen, dat Virgilius naar
de gewone wijze der podeten zulks gelogen en
versierd heeft. Maar hiertegen houd ik het vast,
hoe hij beschreven heeft de gewone manier of
handeling der vijanden, als zij eenige steden
verwoestlen en vernielden.

HOOFDSTUK V.

Hetwells bij het voorgaande behoort aange-

hecht te worden.

Wat Cesur gevoeld en gesproken heefl van
de gewoonte der vijanden, als zi) eenige
steden plunderden en verwoestten.

Deze manier en wijze van doen verhaalt ook
Cesar, gelijk daarvan schrijft Sallustius, ecen
waarachtig vermaard historieschrijver; want in
den raad heeft hij in zijne stem, welke hij te-
gen den gezworen en te zaam gespannen hoop
bijbragt, onder andere redenen van de verwoes-
ting der steden niet nagelaten te verhalen, hoe
toen de maagden onteerd en weggevoerd wer-
den, en de kinderen afgerukt werden van de
vrije omhelzing hunner liefste ouders, en de
vrouwen alles moesten lijden wat den overwinnaars
lustte en geliefde; insgelijks, dat toen de tem-
pelen en huizen beroofd werden , en dat er groote
moord en brand geschiedde ; eindelijk , dat toen
alles vervald werd met wapenen, met verslagen
ligchamen, met bloed en met rouw. Indien hij
hier de tempelen verzwegen had, zoo zou men

mogen gemeend hebben, hoe de vijanden plag-




a

12 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

ten te verschoonen de geheiligde plaatsen der
goden. Maar neen! hij noemt dezelve en betuigt
verder, dat de Romeinsche tempelen zulks te
vreezen hadden, niet van den buitenlandschen
vijand, maar van Catilina zelfs en zijne mede-
genooten, namelijk de alleredelste raadsheeren
en Romeinsche burgers. Maar men zal mogen
zeggen, dat deze lieden verdorven menschen zijn
geweesl en verraders van hun vaderland.

HOOFDSTUK VL

Dat de Rowmeinen zelfs geene steden ooil alzoo
ingenomen  febben, dat  zjj in de Tem-
pels derzelve de overwonnenen zouden ver-
schoond hebben.

Derhalve laat onze rede zich wat breeder uil-
breiden door vele en verscheiden volken, welke
onder elkander oorlog gevoerd hebben en nooit
de overwonnenen in de geheiligde plaatsen hun-
ner goden vseschoond hebben, Vooreerst laat ons
inzien de Romeinen zelve, en laat ons hunne da-
den overwegen; de Romrinen, zeg ik, laat ons
die inzien, van wie (ot cen bijzonderen lof ge-
zegd is, hoe zij gewend zijn de oolmoedigen te
versciootien en den hoogmoedigen te beoorlo-
gen, en dat zij, wanncer hun eenig leed aange-
daan is, veel liever willen vergeven dan vijan-
delijk vervolgen. Deze zellden, naardien zij
zoo vele en groote steden, om hunne heer-
schappij verre uit te breiden, overwonnen en in-
genomen hebben, en die, vadat zij overwonnen
hadden, ook verwoest hebben, laat ons daar-
van lezen, welke tempels zij plaglen te ver-
schoonen, ten einde 24/ zouden mogen bevrijd
worden , welke aldaar mogten gevlugt zijn. De-
den zij zulks ooit, en hebben de schrijvers van
hunne verhandelde daden dit verawegen? Neen,
voorwaar! het is niet waarschijulijk, want daar
de schrijvers bijzonder zoodanige dingen zochten,
welke dienen zouden om hen te prijzen, zouden
zij dan vergelen en achterwege gelaten hebben
de allerheerlijkste getuigenissen  hunner gods-
vrucht, volgens hun eigen gevoelen? Men zegt
van Marcus Marcellus, dien voortreffelijken en
edelen man van naam onder de Romeinen , welke
ingenomen heeft de allerheerlijkste stad; Syra-
cuse (%), dat bij, toen hij zag, dat de stad on-

(") Syracuse was cene vermaarde en zecr rijke stad op

dergaan zoude, eerst geweend heeft, en dat hij
zijne eigen (ranen cerst daar gestort heeft eer
dezelve haar bioed stortte. Wijders, dat hij ook
zorg gedragen heeft voor de maagdelijke eer-

- baarheid, opdat die in zijn vijand ook zoude

mogen behouden blijven, want eer hij als over-
winnaar belast had in de stad te vallen, heeft
hij met een uitdrukkelijk verbod order gegeven,
dat niemand eenig ligchaam van vrije menschen
zoude onteeren. Hier noglans is de stad naar het
gewone gebruik van den oorlogrgeplunderd en
verwoest, zonder dat men ergens leest, dat er
van dezen zoo kuischen en genadigen veldoverste
eenig gebod zoude gegeven zijn, dat, zoo wie
tot dezen of dien tempel vluglte, die vrij en
onbeschadigd zoude wezen; hetwelk nogtans
geenzins zoude voorbijgegaan geweest zijn, des
te meer alzoo men van zijn weenen, mitsga-
ders van zijn gebod, hetwelk hij uit bad laten
gaan om de eerbaarheid niet te bevlekken, niet
heeft kunnen verzwiigen. Wijders, Fabius, de
verwoester van do stad Tarente, werd gepre-
zen omdat hij zich onthield van de bestorming
en plundering der beelden; want als hem zijn
schrijver vraagde, wat hij met de beelden der
goden, welke mede gevangen waren, wilde ge-
daan hebben, zoo heelt hij zijn ingelogen ge-
moed ook met een leugentje als mel een saus
gematigd en vermaakt; want hij vraagde hoe-
danig die waren. En als hem hierop gebood-
schapt werd, dat vele der beelden niet alleen
groot waren, maar zells ook gewapend, zoo
heelt hij daarop gezegd: ,laat ons den Taren-
tiners hunne vergramde goden laten houden.” Na-
demaal de beschrijvers van de verhandelde za-
ken der Romeinen niet hebben kunnen verzwij-
gen, noch het weenen van den voorgaanden,
noch het lagchen van dezen, insgelijks ook nog
de reine, kuische barmhartigheid van den eer-
sten, noch de kluchtige ingetogenheid van den
laatsten , hoe zouden zij zulks kunnen verzwegen
hebben, indien zij cenige menschen gespaard
hadden ter eere van iemand hunner goden; in-
dien zij eenig openbaar gebod aan de lieden

het eiland Sicilid, in de Middellandsche zee, Deze stad
heeft Mareellus drie jaren belegerd gehouden en ecindelijk
heeft hij die stad ingenomen, en toen z06 grooten huit uit
dezelve gehaald als paauwelijks gevonden werd bij °t in-
nemen van Carthago, dat destijds meest blocide en van
gelijke macht zocht te worden als de Romeinen.




VAN DE STAD GODS, 13

gedaan hadden van in een zekeren tempel zich
te onthouden en geen woord noch eenige ge-
vangenis afdaar te doen.

HOOFDSTUK VIL.

Dat al de plunderingen, wreedheden en ver-
woestingen, hen overgekomen zijnde in het
innemen van fome, geschied 2ijn vol-
gens de gewoonte des oorlogs ; maar hel-
geen kel stule van genade en sparing wan-
gaat, dat zulles gesehied is door de kracht
van den naan Christus.

Zoo dan, al de verwoestingen, moorderijen,
rooverijen, branden en andere verdrukkingen,
welke geschied zijn bij het innemen van Rome,
zulks alles is gekomen volgens het gemeen ge-
bruik en de gewoonte der oorlogen, maar het-
geen op ecne nieuwe, ongewone manier aldaar ge-
schied is, namelijk dat de gruwzame barbaarsch-
heid met eene buitengewone vertooning van za-
ken zich zoo goederticren verklaard bheeft,
dat de allergrootste hoofdkerken der Chris-
tenen door hen verkoren en verordineerd zijn
geweest, ten einde dat aldaar vergaderd zoude
worden al het voll, dat men wilde sparen en
verschoonen, gevende uildrukkelijle last, dat nie-
mand , aldaar zijnde,, mogt geslagea worden , noch
ook dat nicmand daar van daan mogt genomen
worden; ja! wat meer is, dat aldaar zells van
de vijanden door medelijden en ontferming vele
menschen gebragl wevrden om hen daardoor
te bevrijden en (e verlossen en voorls, dat
zells van den wreeden vijand niet cen van
allen, die men anders gevangen genomen zoude
hebben, van die plaatsen weggehaald of ver-
voerd is geweest; zulks moet men den naam
Christus, ja, dit alles moet men aan do tijden
der Christelijke religie indien
iemand dit niet ziet, die is gansch blind, en in-

toeschrijven ;

dien iemand het ziet en niet prijst, deze is on-
dankbaar. En indien er iemand is, welke den-
genen die het prijst, wederstaat, deze is razend
en uitzinnig. Want het is er verre van daan,
dat er eenig wijs man zoude zijn, welke zulks
de wreedheid der barbaren zoude kunnen toe-
Want hij is diegene, dic de aller-
wreedste en onstuimigste gemoederen verschrikt

eigenen.

heeflt, hijis diegene die dezelve gebreideld heeft,
hij is diegene, die dezelve wonderlijk gematigd
en bedwongen heeft, namelijk diegene, die door
den profeet zoovele javen véor dezen tijd voor-
zegd heeft: ,Ik wil huone zonden met de roede
te huis zoeken, en hunne misdaad met plagen;
doch mijne genade wil ik niet van hen wenden.”

(Psalm 89 : 33.)

HOOFDSTUK VIIL.

Hoe gemak en ongemak , voorspoed en tegen-
spoed den goeden en den kwaden dikwijls
gemeen i,

Waarom komt dan die
goddelijlce bArmbartigheid en genade ook tot
Omdat Hij,
die hun die genade mede deelachtig maakt,

lemand zal zeggen:
de goddeloozen en ondankbaren?

dezelide is, die dagelijks zijne zon doet op-
gaan over goeden en kwaden en regent over
vegtvaardigen en onregtvaardigen. Voorwaar,
alhoewel sommigen dit bedenkende , door boet-
vaardigheid van hunne boosheid , ziech zelven
verbeteren.  En  daarentegen, alhoewel som-
mige anderen, gelijk de apostel zegt (Rom.,
2:4 en §), den rijkdom der goederticren-
heid en langmoedigheid Gods verachtende naar
de hardnekkigheid hunner harten, en volgens
hun onbeheerlijik gemoed zich zelven verzamelen
een schat des toorns, tot den dag des toorns
en der ontdekking des reglvaardigen oordeels
Gods, welke een iegelijk vergelden zal naar
zijne werken,  Noglens de langmoedigheid Gods
noodigt de boozen tot boetvaardigheid, gelijker-
wijs ool daarentegen de roede Gods den vro-
men onderwijst tot lijdzaamheid.
goedertierenheid Gods omdelst de goeden om
die genadiglijk (e koesteren, gelijk ook daar-
entegen de strengheid Gods de fwaden aantast
om die te sfraffen. Want het heeft de godde-

lijke voorzienigheid goed gedacht in de tockomst

Insgelijks de

voor de regtvaardigen zoodanige goederen te
voren te bereiden, welke de onregtvaardigen
niet zullen genieten: en daarentegen zoodanig
kwaad voor de goddeloozen met hetwelk de goe-
den geenszins gekweld noch gepijnigd worden.
Maar in deze wereld heeft hij gewild, dat het




e i ———

14 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

tijdelijk goed en kwaad beiden gemeen zouden
zijn, ten einde de menschen aan de eene zijde
dit tijdelijk goed niet al te begeerig zouden na-
jagen; alzoo ziet men, dat de boozen hetzelfde
mede hebben; en aan de andere zijde opdat het
tijdelijk kwaad met geene schandelijke onbe-
hoorlijkheid vermeden werd, alzoo in ’t gemeen
de goeden daarmede ook bewaard werden. Hier
intusschen is er zeel veel aan gelegen hoedanig
het gebruik is, zoo van die dingen welke voor-
spoedig zijn, als van die dingen welke ramp-
spoedig zijn; want door deze tijdelijke goede-
ren wordt de goede niet verheven, noch de
kwade verbroken noch verootmoedigd. Maar
de kwade wordt daarom met zoodanigen tegen-
spoed gestraft, overmits hij door dezen tegen-
spoed te niet komt. Derhalve in deze dingen uit
te deelen, toont God dikwijls zeer klaar Zijne
werking; want aan de eene zijde indien nu in
deze wereid alle zonden openbaar gestrafi wer-
den , zoo zou men ligtelijk meenen, dat er niets ge-
houden werd tot het laatste oordeel. Wederom
aan de andere zijde, indien de Godheid in deze
wereld geene zonden altijd openbaar strafte,
zoo zou men ligtelik meenen, dat er geene
Goddelijke Voorzienigheid was. Even zoo in
voorspoed, indien ‘God door eenec merkelijke
openbare mildheid zulks sommigen, die Hem
daarom bidden, niet gaf, zoo zouden wij lig-
telijk zeggen , dat voorspoedige zaken Hem
niet aangaan. Wederom hierentegen , indien
Hij allen en een iegelijk van hen, die Hem
daarom bidden , voorspoed gaf, zouden wij
bij ons zelven meenen, dat wij alleen om
zulke belooningen Hem behoorden te dicnen,
en zoodanige manier van dienst zoude cns
niet godvruchtig, maar veeleer vol begeerlijk-
heid en gierigheid maken, Naardien dit alles
200 s, z0o moeten wij weten, wanneer goe-
den en kwaden gelijk gestralt worden, hoe zj
daarom niet onderscheiden te houden zijn uit oor-
zaak , dat hetgeen zij beiden geleden hebben , niet
onderscheiden is. Want er blijft eene onge-
lijkheid tusschen de personen, welke lijden, hoe-
wel zij nogtans staan in gelijkheid van lijden:
insgelijks deugd en ondeugd worden daarom niet
zonder onderscheid onder elkander gemengd , hoe-
wel zij komen onder ééne pijmging. Want ge-
lijk onder één vuur het goud blinkend wordt en
het kaf rookend, en gelijk onder é¢énen dorsch-

vlegel de stoppelen verbroken en de koren-
deelen gezuiverd worden, en gelijk verder ook
de onzuivere droesem daarom met de olie niet
te zamen gemengd wordt, overmils dezelve
door het gewigt van eenerlei pers uitgedrukt
wordt: als zoo een en hetzelfde geweld over-
vallen de goeden, proeft en zuivert haar en
maakt ze smellende, maar de kwaden veroor-
deelt, verwoest en vernield hen. Derhalve in
dezelfde verdrukking vloeken de kwaden tegen
God en lasteren Hem; maar de goeden bid-
den en prijzen Hem. Daarom, zoo gansch veel
is er aan gelegen, niet in de hoedanigheid der
dingen die men lijdt, maar in de hoedanigheden
der personen, die aan het lijden onderworpen
zijny want drek en koslelijke zalf kan met ge-
lijke roering bewogen worden, doch het eene
geelt cen gruwelijken stank, maar het andere
cen liefelijken reuk van zich.

HOOFDSTUK IX.

Van de oorzaken der verdorvenheden, om
wellie goeden en lwaden tegelijk gestraft
worden.

Zoo dan, wat hebben de Christenen in de
gemeene verwoesting des rijks geleden, 't welk
hun en allen die zulks met het geloof behoorlijk
overlegden, niet veel meer gediend zoude heb-
ben tot vordering en stichting ¥ Eerstelijk daarin:
overmits zij ootmoedig overleggen de zonden,
om wier wil God verstoord is, en mitsdien de
gansche wereld met allerlei ellenden en zwarig-
heden vervult, want alhoewel zij veel verschilllen
van de misdadigen en goddeloozen, nogtans
achten zij zich zelven zoo zeer niet vervreemd
te zijn van alle boosheden, dat zij zich zelven
zouden durven ontkennen waardig le zijn om
zelfs alle tijdelijke straffen voor dezelve te lij-
den; want behalve dat een iegelijk die vroom
en prijzenswaardig leeft, soms zijn vleesche-
lijken lust en begeerte te veel onderdanig is,
niet juist in ’t nakomen van de gruwzaamheid
der zonde zelf of in het dadelijk vervallen tot
den afgrond der misdaden, of tot de afgrijse-
lijkheid der goddeloosheid, maar nogtans in eenige
zonden, welke Of weinig Of klein zijn, en naar-
mate dezelve kleiner zijn, ook des te overvloediger.
Dit dan uitgezonderd, wie wordt daar ergens




VAN DE STAD GODS. 15

ligtelijk gevonden, die de menschen dezer we-
reld , om wier schrikkelijke hoovaardij, onkuisch-
heid, gierigheid en andere vervloekte boosheden
en goddeloosheden, God het land en de aarde,
gelijk Hij dreigend voorzegd heeft, vermorselt,
alzoo houdt als Hij die behoort te houden, en
alzoo met hen leeft, gelijk Hij met hen behoort
te leven; want in ’tgemeen gebeurt het, zoo
wanneer men bij hen is, dat men zichzelven met
stilzwijgen onbehoorlijk onthoudt van hen te lee-
ren en te vermanen, en soms ook van hen
te bekijven en te hestraffen: hetwell ge-
beurt, of omdat ons de arbeid te veel is, of
omdat wij hun aangezicht ontzien ie vergram-
men; want wij vermijden hunne vijandschap , op-
dat zij ons niet hinderen en schaden in die
tijdelijke dingen, welke onze begeerlijkheid zoekt
te verkrijgen of welke onze zwakheid vreest te
verliezen, zoodat, al is het, dat den goe-
den het leven der boozen mishaagt en zij daar-
over ook met hen niet vervallen in die ver-
docmenis, welke na dit leven dezulken te voren
bereid werd, nogtans, overmits zij daarom hunne
verdoemelijke zonden zonder eenige stral ge-
spaard en voorbijgegaan zijn, omdat zij in an-
dere kleine en vergevelijke zonden hen gevreesd
hebben, zoo is het dat zij teregt wmet hen tij-
delijk gestraft worden, hoewel zij nogtans geen-
zins mel hen in de ceuwigheid gepijnigd worden,
dat z1j dit leven als bitter gevoclen, dewijl zij,
de zoetheid des leveus beminnende, de zonda-
ren, door hen te bestraffen, tot geen bitlerheid
hebben willen zijn. Maar indien iemand daarom
nalaat iemand die kwaad doet, te berispen en
te bestraffen, of hij wacht op bekwamer tijd
en gelegenheid, of dat hij van hunnentwege
vreest, dat zij door zijne vermaning erger zou-
den mogen worden, of andere zwakken zouden
mogen verhinderen, die men anders tot een
vroom en godzalig leven zou kunnen onderrig-
len, ja, hen zou kunnen dringen en afkeeren
van het geloof; zulks voorwaar is geene zaak
van hegeerlijkheid, maar is een raad en voor-
zigligheid der liefde. Doch zulks is te bestralfen,
dat zj, die verschillen van de boozen in leven
en ook een afkeer hebben van hunne daden,
evenwel nogtans anderen zouden verschoonen,
welke zij zich behoorden te ontleeren en te
ontwennen en over welke zij zich behoorden
to- bestraffen; want zij vreezen hunne verstoor-

nissen , ten einde zij zich niet beschadigen in zulke
dingen, welke beide, voor goeden en kwaden,
wel geoorloofd zijn te gebruiken; maar nogtans
begeeriger dan het behoort gezocht te worden
van diegene, welke in deze wereld vreemdelin-
gen zijn, en dic de hoop van het vaderland
hier boven gestadig zich voor oogen stellen.
Want niet alleen zoeken zulken met lust en ge-
negenheid vele tijdelijke en aardsche goederen
te vergaderen, welke zwak zijn, gelijk diege-
nen die in den huwelijken staat leven; insgelijks
zoodanigen die eenige kinderen hebben of zoe-
ken te hebben, en die huizen en huisgezinnen
bezitten en bouwen; welke de apostel in de ge-
meenie aanspreckt, hun leerende en vermanende
hoe en op welke wijze zij zullen leven, name-
lijk de huisvrouwen met hare mannen, en de
mannen met hunne huisvrouwen, wederom de
kinderen met hunne ouders, en deze met hunne
kinderen; voorts de knechten met hunne hee-
ren, en de heeren met hunne knechten. De zoo-
danigen vergaderen niet alleen met lust de
aardsche goederen, en verliezen daarentegen de-
zelve met smart en zeer ongearne, zoodal zij
om dezeive geenzins zouden durven verstooren,
zells zulke menschen, wier leven hen ten hoog-
ste mishaagt , als zijnde gansch boos en god-
deloos. Maar hetzelfde doen ook zij, die in
dit leven een hooger ftrap en staat houden,
en verder ook zij, die vrij zijn en door
geen band des huwelijks gebonden of verschrikt ;
insgelijks zij, die ook matige kost en kleeding
gebruiken. Deze zoeken ook hunne eer en hun
tijdelijk welvaren te behouden, over zulks vree-
zende het geweld en de listige raadslagen der
boozen, zoo onthouden zij zich van hen te be-
straffen. En hoewel het niet geschiedt dat zjj
hen zoozeer vreezen, dat zij door humne be-
dreigingen en boosheden hen geheel zouden in-
volgen en mitsdien tot gelijke goddeloosheden
en booze daden zouden vervallen, evenwel nog-
tans, hetgeen zij vermijden met hun (e doen,
dat zelfde durven noch willen zij in hen niet
bestraffen, daar het nogtans mogelijlk zoude
geschieden, indien zij hen bestraften, dat zij
Maar zij vreezen

zich zouden verbeteren. \

indien zij zich nict kwamen te verbeteren, dat

alsdan hun leven en eere in gevaar en uitersten
ondergang zoude mogen komen, hetwelk zij
nict doen met zoodanige overlegging als of




16 AUGUSTINUS EERSTE ROEK

hunne eer en behoud noodwendig waren tot
dienst en nut der menschen en tot zoodanig
einde om dezelve te onderwijzen; maar veel-
meer doen zij zulks enkel uit zwakheid, waar-
door zij een behagen krijgen in eene vleijende
tong en in een menschelijken dag (1 Cor. 4),
en waardoor zij daarenboven vreezen het oor-
deel des volks, insgelijks eenige pijniging of
dooding van het vleesch. In ’t kort, zulks werd
bij hen gelaten , omdat de vrees van de banden
hunner begeerlijkheid, en niet overmits de ge-
dienstigheden en schuldige pligten der liefde.
Zoo dan deze reden dunkt mij niet een van de
minste te zijn, waarom de goeden te zamen met de
kwaden gelijk gekastijd worden, uit oorzaak na-
melijk , dat het God behaagde de gemeene ver-
dorvenheden der menschen, met tijdelijke ka-
stijdingen en bezoekingen te straffen. Want zij
worden, alle te zamen geljk gekastijd; doch
viet omdat zij allen een even boos levenleiden,
maar omdat zij allen gelijk en te zamen het
tijdelijke leven beminnen, niet op gelijke wijze
en mate, maar nogtans gelijkelijk, daar nogtans
de vromen hetzelve behoorden klein te achten,
opdat de anderen door hen bestraft en verbeterd
zijnde, met hen het eenwige leven zouden mo-
gen genieten. En indien het dan gebeurt dat zij
om hetzelve te zoeken en te bekomen, met hen
geene metgezellen willen zijn, zoo zal men hen,
die onze vijanden zijn, verdragen en daarenbo-
ven lief hebben, want het is altijd voor ons,
zoo lang als zij leven onzeker, of zij nog ten
laatste hunnen boozen wil tot een beteren staat
zullen veranderen., Derhalve, in deze zaak heb-
ben niet alleen gelijke, maar ook veel gewigtige
reden, diegenen, tot wie door den profeet ge-
zegd wordt (Ezech., 33 : 9): ,dezelve worden
wel om hunner zonden wil weggenomen, doch
hun bloed wil Ik van des wachters hand ei-
schen;” want hiertoe zijn de wachters, nl. de
oversten der volken, gesteld in de gemeente,
ten einde zij nimmer zouden ophouden om de
zonden te bestraffen. Hierintusschen is nogtans
diegene van deze schuld niet vrij, die, over-
mits hij geen overste der gemeente is, daarom
dezen schuldigen pligt nalaat , in diegene nl. met
welke hij verknocht is door maagschap of an-
dere noodzakelijkheid des levens, zulks, dat hij
wetende vele dingen, in welke hij heeft te ver-
manen en te bestraffen, evenwel vermijdt hunne

moeijelijkheid en verstoring, om reden en oor-
zaak van zulke dingen, niet welke hem in dit
leven ongeoorloofd zijn te gebruiken, maar in
welke hij meer dan hem geoorloofd is, vermaak
schept. Ten andere zijn er ook redenen, waarom
de vromen met tijdelijke straffen en kastijdingen
bezocht worden, en voornamelijk geldt hier
de reden, die wij aanmerken in Job, nl
opdat ’s menschen gemoed hierdoor beproefd
en bekend mag worden met welke kracht der
godsvrucht het God om nief in opregte liefde
bemint. Zoo dan, dit alles naarstiglijk bemer-
kende en inziende, overleg toch of de gelno-
vigen en godzaligen eenig kwaad kan over-
komen, dat hen niet ten beste keert, of het
moest zijn, dat iemand mogelijk wilde meenen,
dat dit zeggen des apostels te vergeefs ware,
daar hij zegt (Rom. 8 : 28): ,,Wij weten, dat
dengenen, die God lief hebben, alle dingen me-
dewerken ten goede.”

HOOFDSTUK X.

Dat door het verlies der tijdelijke dingen
evenwel aldjd geen verlies is bij de vromen.

Maar sommigen zeggen: ,zij hebben alles
verloren wat zij hadden.” lk antwoord: hebben
zij dan ook het geloof verloren? Hebben zij ver-
loren de godzaligheid? Hebben zij ook verloren
de goederen van den inwendigen mensch, die
rijk is voor God (1 Petr. 3 : 4)? Want dit
zijn de rijkdommen en schatten der Christenen,
aan wie de rijke apostel gezegd heeft (1 Tim,
6 : 6): ,de godzaligheid is een groot gewin
met vergenoegen, want wij hebben niets in de
wereld gebragt, het is openbaar, dat wij ook
niets daaruit kunnen dragen; maar als wij voed-
sel en deksel bebben, wij zullen daarmede ver-
genoegd zijn. Doch die rijk willen worden,
vallen in verzoeking en in den strik, en in vele
dwaze en schadelijke begeerlijkheden, welke
de menschen doen verzinken in verderf en on-
dergang. Want de geldgierigheid is een wortel
van alle kwaad, tot welke sommigen lust heb-
bende, zijn afgedwaald van het geloof, en heb-
ben zich zelven met vele smarten doorstoken.”
Zoo dan allen, die hunne aardsche rijkdommen
verloren hebben in die algemeene verwoesting,




VAN DE STAD GODS. 17

ndien zij dezelve alzoo hebben bezeten, even-
als zij vroeger gehoord hadden van dien man,
welke uiterlijk arm en inwendig rijk was, dat
is (1 Cor 7 vs. 31) indien zij deze wereld ge-
bruikten als niet misbruikende, de zoodanigen
hebben mogen zeggen hetzelfde dat die man
zeide, die zwaarlijk aangevochten is geweest
en noglans geenzins overwonnen, namelijk: Ik
ben naakt van mijns moeders lijf gekomen , naakt
zal ik daar weder henen varen. De Heer heeft
gegeven , de Heer heeft -genomen; de naam des
Heeren zij geloofd. Want gelijk een dienst-
knecht, die goed en getrouw is, hield hij voor
groote rijkdommen den wil zijns Heeren, dien
hij dienende rijk werd in verstand, zoodat hij
gedurende zijn leven niet bedroefd werd door
het verlaten van die dingen, welke hij kort
daaraan stervende zeer haastig zou moeten rui-
men. Maar daarentegen zulken zijn zwak en
krank, welke de aardsche goederen, alhocwel
zij die niet boven Christus stellen, met eenige
genegenheid nogtans aanhangen en beminnen;
derhalve hoezeer zij door al te groote liefde
tot dezelve zich vergrijpen, zulks gevoelen zij
best, wanneer zij die verliezen. Want zoo groot
zijn hunne droefheden en smarten als zij te vo-
ren met dezelve zich doorstoken hebben, gelijk
de apostel spreekt als ik boven verhaald heb.
Want het is noodig dat aan hen, welke lang
de tucht der woorden veracht hebben, ook een-
maal de tucht der beproeving in 't werk gesteld
wordt. Want als de Apostel gezegd heeft die
rijk wil worden, valt in verzoeking, zoo is het
dat hij voorwaar daarmede in de rijkdommen
de begeerte bestraft, en niet de bezillingen ,
want elders gebiedt hij aldus, zeggende ,,ge-
biedt de rijken in deze wereld, dat zij niet
‘hoovaardig zijn, noch hunne hoop zetten op
den onbestendigen rijkdom; maar op den leven-
‘den God, die ons alle dingen nrijkelijk geeft
om te gebruiken. Dat zij goed doen, en rijk
worden in goede werken, mild geven, gaarne
deelen, zich zelven een goed fundament weg-
leggende in het tockomende, opdat zij het eeu-
wige leven verkrijgen. Voorwaar! die dit alles
naarslig van hunne rijkdommen gedaan hebben
die hebben groot gewin genoten, en over klein
verlies zich ligt getroost, Want zij hebben zich
meer verheugd in die dingen, die zj mild ga-
.ven, dewijl die in alle zekerheid bewaard wer-

den, dan zij zich bedroefd hebben in het verlies
van die dingen, die zij met zorg bewaarden,
dewijl dezelve z00 ligt verloren werden. Want

zulks kon bij hen hier op aarde verloren wor.

den, 't welk namelijk bij hen hier niet gezocht
werd van daan te nemen. Want diegenen, die
daar volgen den raad van hunnen Heer, zeg-
gende ,,vergadert u geene schalten op de aarde,
waar mol en roest dezelve verderven, en
waar de dieven doorgraven en stelen”. Maar
vergadert u schatten in den hemel, waar noch
mot noch roest dezelve verderven, en waar
de dieven niet doorgraven noch stelen. Want
waar uw schat is, daar zal ook uw hart zijn.
(Matth. 6 vs. 19,20 en 21.) De zoodanigen heb-
ben in den tijd der verdrukking beproefd, hoe
wél en wijs zij daarin gedaan hebben, dat zij
geenzins veracht hebben hun allerwaarachtigsten
meester, welke is de allergetrouwste, en van
wege Zijne almagt de alleronoverwinnelijkste
bewaarder van hun schat. .Want indien vele
menschen zich daarin verﬁugen, dat zij al-
daar hunne rijkdommen weggelegd heblren, waar
nooit een vijand heeft kunnen aankomen; hoe-
veel te zekerder mogen die zich dan verheugen ,
welke door raad en vermaning van hunnen God
aldaar vertrokken zijn, alwaar toch gansch
geen vijand kan aankomen. Derhalve, onze goe-
de vriend Paulinus, bisschop van Nola, die een
man was overvloedig rijk in schatten, en in
wil en begeerte gansch arm en zeer heilig,
heeft wel en godzalig, ten tijde dat de (*) bar-
baarsche Nolam verwoestte, en hij ook van hen
gevangen gehouden werd, en zijn hart God
den Heere gebeden, gelijk wij daarna van hem
hebben, zeggende ,Heere! laat ik geene zwa-
righeid maken van wege eenig goud of zilver,
want gij weet, waar altijd mijne goederen
zijn.”  En voorwaar! daar was het, dat hij al
zijne goederen had, daar diegene hem vermaand
hadden dezelve te verbergen en wegleleggen,
welke te voren voorzegd hadden, dat al deze
ongelukken de wereld zullen overkomen. Zoo-
dra allen, welke in dezen den raad en de goe-
de vermaning huns Heeren gehoorzaam zijn ge-

(*) De Gothen (Barbaren) hebben na het innemen van
Rome geheel Italié afgeloopen, en onder anderen ook het
geheele landschap Campania, verwoestende ten tijde van
Augustinus versehrikkelijk de stad Nolam, alwaar Pauli-
nus toen opziener was van de Christengemeente,

3




——

18 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

weest, namelijk waar en op welke wijze zij de
schatten zullen wegleggen en vergaderen, zoo-
danigen hebben door het overvallen en plunde-
ren der barbaren zelve ook hunne aardsche
rijkdommen nimmer meer verloren. Insgelijks
ook aangaande diegenen, welke daarna leed-
wezen hebben gehad, dat zij den Heere in de-
zen deele niet hebben gehoorzaamd, dezelve
hebben mede genoegzaam geleerd, indien het
niet is door eenige voorgaande kennis en wijs-
heid, tenminste door de nravolgende ervaring en
bevinding, wat men van zoodanige dingen be-
hoorde te houden. Maar gij zult zeggen, er
zijn ook sommige Christenen, welke zwaar ge-
pijnigd zijn, om hunne goederen aan den vijand
te ontdekken. Maar ik antwoord, dat zij zoo:
danig goed, uit kracht waarvan zij goed zijn,
nimmer meer aan den vijand tot roof hebben
kunnen ontdekken of het ook verliezen. Der-
halve zulken zijn nooit regt goed geweest, welke
liever gepijnigd wilden worden, dan dat zij aan
den vijand den Mammon der ongerechtigheid
zouden ontdekken, ja zij, die zulke zware pij-
nigingen leden van wege het goud, behoorde
men te vermanen en indachtig te maken, wat
men schuldig is te lijden voor Christus, opdat
7ij zouden mogen leeren veel liever lief te heb-
ben Hem, welke al diegenen, die voor Hem lij-
den, rijk maakt met de eeuwige gelukzalig-
heid, dan te beminnen goud en zilver, om
hetwelk het voor ons gansch ellendig en
bezwaarlijk is te lijden, hetzij dat het, met te
liegen, verborgen wordt, of met de waarheid
te zeggen, ontdekt wordt. Maar in het lijden
van de pijnigingen heeft niemand, door Chris-
tus te belijden, Hem verloren. Daarentegen
heeft niemand in pijnigingen het goud hehouden,
dan met het te ontkennen en te verloochenen.
Derhalve veel dienstiger en voordeeliger zijn ons
die pijnigingen, welke ons leeren het onYer-
derfelijk goed te beminnen, dan zéddanige goe-
deren, welke hunne meesters zonder eenig nut
of voordeel gestadig door onmatige liefde der-
zelve, kwellen. Doch iemand zal zeggen, dat
er sommige menschen geweest zijn, welke geene
goederen hebbende om aan de vijanden te open-
baren, evenwel nogtans, alzoo men meende, dat
zij ze hadden, gepijnigd zijn. Maar hierop ant-
woord ik, dat zij mogelijk zulken geweest zijn,
welke dezelve begeerden en zochten te hebben,

zoodat zij ‘arm geweest zijn , maar geenszins door
een heiligen wil en genegenheid, Derhalve men de-
zelve hiermede zal dienen, hoe dat niet hunne goe-
deren, maar hunne onmatige begeerten waardig zijn
geweest zulke pijningen. Doch indien daar eenigen
zijn, melke door een voornemen van een beter le-
ven geen verborgen weggelegden schat van goud
of zilver gehad hebben, van hen weet ik eer-
stelijk niet of het iemand van hen gebeurd is,
dat hij zoude gepijnigd zijn als een, dien men
achtte hetzelve te hebben; en ten anderen, indien
het iemand mag gebeurd zijn, voorwaar! die
in het pijnigen beleed zijne heilige armoede,
die heeft Christus beleden. Derhalve, al is het,
dat hij niet heeft kunnen verwerven om van den
vijand geloofd te worden, evenwel nogthans,
hij, die een belijder is gebleven van de heilige
armoede, heeflt zonder verwachting van het he-
melsche loon niet kunnen gepijnigd worden.

HOOFDSTUK XL

Van het uiterste einde des lijdelijken levens,
hetzij lang of kort.

Maar zeggen sommigen: er zijn ook Christe-
nen, die door langdurigen honger zijn bedor-
ven en uitgeteerd. Het is waar, maar de vromen
en de geloovigen hebben zulks door een godzalig
geduld ook ten beste geduid en tot nut en ge-
dienstigheid gekeerd. Want diegene, welke de
honger ter dood gebragt heeft, de zoodanigen
heeflt dezelve even als eene ligchamelijke ziekle
verlost en bevrijd van alle kwalca en ongeval-
len dezes levens. En diegene, welke de hon-
cer niet heeft gedood, den zoodanigen heeft de-
zelve geleerd veel spaarzamer te kunnen leven,
en veel langer ook te kunnen vasten. Maar be-
halve dit, zoo zjn er ook vele Christenen met
het zwaard gedood, en velen van hen zijn ge-
storven door verscheiden leelijke en gruwelijke
manieren van dooden, welke hun aangedaan
werden. [k beken het; maar hoe kan men ons
zulks zoo kwalijk nemen, dewijl zulks al degenen ,
die tot dit tijdelijk leven voortgebracht zijn,
gemeen is. Voorts weet ik ook vast, dat
er niemand ter wereld ooit gestorven is, of hij

‘moest eenmaal sterven, Wijders, het einde des

levens maakt het niet allen menschen gelijk , hetzij
dat zij een lang of een kort leven gehad hebben,

'~ T L I I S

A oa &N s A e e

AL




VAN DE STAD GODS. 19

Want in hetgeen, dat bij de menschen gelijk
voorbij is, daarin is geen keur van goed of
kwaad, van lang of kort. En wal is er aan
gelegen, met welken dood dit leven geéindigd
wordt, wanneer hij, wiens leven ten einde ge-
bracht is, niet wederom genoodzaakt zal worden
opnieuw te sterven? Boven dit alles, naardien
vele onlelbare manieren van dood in de da-
gelijksche onzekerheden onzes levens aan ieder
mensch dagelijks bedreigingen schijnen te doen
en daar benevens naardien die bedreigingen
ons gestadig in dit leven kwellen, zoolang
wij namelijk onzeker zijn, welke dood ons zal
overkomen: zoo vraag ik wat van beiden beter
is, slervende de eene manier van dood te lij-
den en daarmede gedaan te hebben, of (¥) in
leven blijvende, al de manieren van dood ge-
stadig te vreezen en te wachten? Het is wel
waar, mij is niet onbekend hoe slecht en dom
de menschen liever verkiezen lang e leven on-
der de vrees en bekommernis van zoovele ma-
nieren van dood, dan dat zij eenmaal stervende
voortaan geen dood meer zouden vreezen. Maar
het is wat anders datgene hetwelk het gevoe-
len van vleesch dat door zwakheid bevreesd is
viiedt en haat: en het is wat anders hetgeen
de reden des verslands, nadat dezelve vlijtig
overleg gedaan heeft, ons overtuigt. Want
men mag dat voor geen kwaden dood houden,
welke dood een goed leven voorafgegaanis, En
daar benevens is er ook niets hetwelk een kwaden
dood maakt dan helgeen er na den dood volgt.
Alzoo al diegenen, welke noodzakelijk moeten ster-
ven, hebben niel veel daarop te letten, welke
manier van zwarigheid hen overkomt, waardoor
2ij komen te sterven ; maar stervende hebben
zij daarop te letten, waar zij alsdan zullen moe-
ten gaan. Zoodan naardien de Christenen we-
ten, dat de dood van dien godzaligen armen
man, welke lag onder de tongen van de honden
{Luc. 16 vs. 19) welke hem lekten, beter is
geweest dan die des goddeloozen rijken, die in
zijde en purper gekleed ging: wat kunnen
dan al die gruwelijke manieren van dood der
overledenen, die wel geleefd hebben, schaden
of deeren?

(‘) Cesar zeide, dat hi) liever éénen dood wilde ster-
ven, dan telkens wederom den dood te vreezen.

HOOFDSTUK XXl1.

Van de hegrafenis van ’s menschen ligeha-
men, welke, hoewel 2 den Clristenen
onthouden werd, hen niet gehinderd
heef.

Maar hier komt nog bij, dat de grooie me-
nigte verslagen ligchamen niet konden begra-
ven worden. Voorwaar! daarover is het ge-
loof der godzaligen niet zeer bevreesd of ver-
schrikt, want hetzelve houdt hen vast aan het-
geen, dat voorzegd is, namelijk, dat zelfs de
verslindende beesten niet zullen beletten de op-
standing der ligchamen, van welke niel één haar
des hoolds kan verloren gaan. (Matth. 10 vers
30 en Luc. 12 vers 7). Ook zou de waarheid
geenszins zeggen (Matth. 10 vers 28). En vreest
niet voor diegenen, die het ligchaam dooden , en
de ziel niet kunnen dooden, bijaldien het al zoo
was, dat er eenige schade en nadeel zoude kun-
nen geschieden aan het toekomstige leven, zoo-
als de vijanden dikwijls voornemen en ook be-
ginnen te doen tegen de ligchamen der versla-
genen. Zoodan, zulks kan geenszins wezen, of
het moest zijn, dat iemand zoo vreemd van ge-
dachten wilde zijn, dat hij hier zoude willen
staande houden, dat wel zij, die het ligchaam
dooden, niet behooren gevreesd te worden véor
den dood, omdat zij het ligchaam kunnen doo-
den, maar dat zij behooren gevreesd te worden
na den dood, opdat zij ons verslagen ligchaam
niet onbegraven laten liggen. Indien zulks waar-
lijk gegrond is, dat zij namelijk zoodige magt
hebben over de dooden en verslagenen , om zulks
mel hen te mogen doen, zoo is dan valsch
wat Christus zegt (Luc. 12 vs. 4) dat zij het
ligchaam kunnen dooden en daarna niets meer
kunnen doen. Maar hetzij verre, dat zulks on-
waar is, helgeen de waurheid gezegd heeft,
Want er is gezegd, dat zij wat doen als zij
dooden; want in het dooden heeft het ligchaam
eenig gevoel, maar daarna kunnen zij niets doen,
omdat er in het omgebragte ligchaam geen gevoel
meer is. Derhalve zijn er vele lichamen der
Christenen, welke met geene aarde bedekt zijn,
maar evenwel is er nooit iemand geweest, die
dezelve van hemel of aarde zou kunnen schei-
den, want de gansche aarde werd vervuld door
de tegenwoordigheid desgenen , die te voren weet
wanneer hij Zel opwekken, wat hij geschapen




20 AUGURTINUS. EERSTE BOEK

heeft, Het is wel waar, dat er in Psalm 79
vs, 2 gezegd wordt: ,,Zij hebben de ligcha-
men uwer knechten den vogelen onder den he-
mel te eten gegeven, en het vleesch uwer hei-
ligen den dieren in het land. Zij hebben bloed
vergoten rondom Jeruzalem als water, en daar
was niemand, die begroef” Maar zulks dient
meest tot vergrooting en uitbreiding van de wreed-
heid dergenen, die zulks gedaan hebben, doch
geenszins om daarmede te kennen te geven de
ongelukzaligheid van hen, die zulks gedaan hadden.
Want al is het waar, dat deze dingenin het oog der
menschen hard en gruwelijk schijnen te zijn, even-
wel nogtans de dood der heiligen is in het oog
des Heeren kostelijk en dierbaar. Derhalve zijn
al deze dingen, namelijk de bezorging en be-
schikking van een eerlijk lijk , de bestelling en
bevordering van eene eerlijke begrafenis en voorts
al de ceremonién en pracht van de uitvaart
meer tot troost der levenden dan tot hulp der
dooden. Zoodan, laat het zoo zijn, dat de kos-
telijke begrafenis der goddeloozen eenig voor-
deel doet, evenwel zal het den godzalige geens-
zins schaden of hinderen, indien hij of eene
slechte of geene begrafenis heeft. Alzoo die
rijke man, welke in purper gekleed ging, heeft,
nadat hij gestorven was, in het aanschouwen
der menschen van het groot gevolg zijner knech-
ten en dienaren eene zeer heerlijke uitvaart
gehad , maar die arme man, welke vol zweeren
was, heeft in het aanschouwen des Heeren eene
veel heerlijker uitvaart gehad door den dienst
der heilige Engelen, die hem gevoerd hebben
niet in een marmer steenen graf, maar in den
schoot Abrahams. Het is wel waar , hiermede (¥)
spotten zij, tegen wie wij thans voorgenomen
hebben de stad Gods te verdedigen, maar hun-
ne eigene wijzen hebben ook gering geacht de
bezorging om de begrafenis, ja gansche heir-
krachten, als zij kloekmoedig stierven voor hun

(*) De Romeinen hielden de uitvaarten en begravingen
der doode ligchamen voor een kostelijk ding en hielden
het voor eene groote siraf, onbegraven waggeworpen le
worden, gelijk zulks blijkt nit hunne.wetten tegen dood-
slagers en andere misdadigers. De Grieksche wijsgeer

Diogenes gelastte, dat men hem, wanneer hij dood was,

voor de dicren op het veld zoude werpen. Toen zijne
vrienden zeiden, dat hij verscheurd zou worden, sprak hij:
leg een stok bij mij, om de vogels en honden weg teja-
gen. Maar, zeiden zij, hoe zult gij dit kunnen, daar gij
niet gevoelen zult. Daarop antwoordde hij, wat zal mij
dan hunne verscheuring hinderen?

aardsch vaderland, hebben er vaak weinig naar
gevraagd, waar zij na hunnen dood zouden lig-
gen, en welken dieren zij tot spijs zouden we-
zen, zoodat de dichters van deze zaak met
groote toestemming van velen hebben kunnen
zeggen : ,,Met den blauwen hemel werd hij be-
dekt, die geene doodkist heeft”. En omdat
dit zoo is, behooren zij zooveel te minder met
de Christenen te spotten van wege hunne on-
begraven ligchamen, dewijl de Christenen eene
verzekerde belofte hebben van de vernieuwing
des vleesches, alsmede van al hnnne leden,
welke geschieden zal niet alleen uit de aarde
maar ook uit de meest verborgen boezem van
alle andere elementen, in welke de vervallen
doode ligchamen als ingetogen en ingewikkeld
worden, zoodat zij in een punt des tijds zullen
opgewekt en in hunnen ouden stand hersteld
worden.

HOOFDSTUK XIIL

Op welke wijze de ligchamen der heiligen
begraven werden.

Evenwel moet men daarom niet verachten
noch schandelijk wegwerpen de ligchamen der
gestorvenen, en bijzonder der regtvaardigen en
geloovigen, welke de Heilige Geest als werk-
tuigen en vaten gebruikt heeft tot alle goede
werken. Want indien de nakomelingen een kleed
of een ring van hunne ouders of dergelijken
daarom des te liever hebben, overmits de groote
genegenheid , die zij hunnen ouders toegedragen
hebben, zoo mag men ook geenszins klein ach-
ten hunne ligchamen, dewijl wij de ligchamen
veel nauwer en gemeenzamer mededragen dan
eenige kleederen. Want zij dienen niet tot (¥)
eenig uiterlijk sieraad of behulp, dat men van

(*) De Platonischgezinden meenden, dat de ziel alleen
was de mensch, en dat het ligchaam voor de ziel was
evenals een omhangsel of kleed, met hetwelk het om-
hangen en bekleed werd. Ook meenden zij dat hetzelve
voor de ziel als een kerker was. Maar Augustinus zegt
met een beter gevoelen, dat het ligchaam een deel van
den mensch is. Jakob heeft op zijn doodbed aan zijn zoon
Jozef bevolen, dat hij in het graf zijner voorvaderen zoude
gebragt worden en niet gelaten zoude worden in Egypte.
Alzoo heeft Jozef aan zijne broeders bevolen , zoo wanneer ij
in het helootde Jand zouden trekken, dat zij hem ook daar
heen zouden vervoeren.




VAN DE STAD GODS. 21

buiten ons aanbrengt, maar behooren zells tot
de natuur van den mensch. Derhalve zijn ook
de doode ligchamen van de oude reglvaardigen
met zeer gedienstige goedwilligheid waargeno-
men, en over dezelve heeft men uitvaarten ge-
houden, en van wege dezelve heeft men ook
bezorgd eene eerlijke begralenis; ja zij zelve,
terwijl zij leefden, hebben bevelen aan hunne
kinderen gedaan van hunne ligchamen eerlijk te
begraven of te vervoeren. Insgelijks Tobias
wordt naar het getuigenis des Engels geprezen
als een, die door het begraven der dooden ge-
nade bij God gevonden heeft. Wijders de Heere
zelf, die ten derden dage zoude verrijzen, prijst
het goede werk van die godzalige vrouw, en
beveelt het ook te verkondigen, namelijk: dat
zij die kostelijke zall over zijne leden uilgestort
heeft, en dat zij zulks gedaan heelt om hem te
begraven. Behalve dit alles wordt ook zeer lof-
felijk melding gedaan in het evangelie van die-
gene, welke zijn ligchaam van het kruis namen
en daarenboven met alle naarstigheid hetzelve
bevorderden om eerlijk begraven te worden.
Evenwel deze getuigenissen geven daarom dit
niet te verstaan, dat de doode lichamen eenig
gevoel zouden hebben, maar dit alles dient om
vast te maken het geloof van de verrijzenis, en
om ons te kennen te geven hoe de ligchamen
der dooden ook behooren onder de voorzienig-
heid Gods, wien deze en dergelijke gedienstig-
heden en werken der liefde ook behagelijk en
aangenaam zijn, zoodat men alhier ook tot lee-
ring kan zeggen en besluiten, welk eene groote
vergelding er zal wezen voor de aalmoezen en
weldadigheden, welke wij doen aan degenen,
welke beide leven en gevoelen; indien zelfs
die gedienstigheid niet verloren gaat, welke
men doet aan de verstorven leden der men-
schen. Daar zijn nog meer andere dingen,
welke de heilige Patriarchen van hunne lig-
chamen te begraven of te vervoeren, bevolen
hebben, maar zulks hebben zij gewild dat men
zoude verstaan als gesproken door een profeti-
schen geest. Derhalve om daarvan te verhan-
delen, dient thans tot ons voornemen niet, zoo-
dat derhalve genoeg zal zijn, hetgeen wij gezegd
hebben. Ondertusschen indien die dingen, welke
dienen tot onderhoud der levenden, zooals spijs
en kleeding, wanneer die ons ontbreken , dezel-
ve daarom alhoewel wij in groote benaauwdheid

zijn, niet verkrenken onze deugd om in het
goede te volharden, en ook uit ons gemoed
niet wegnemen noch uitroeijen de godzaligheid,
maar maken dezelve door oefening veel vrucht-
baarder. Hoeveel te meer moet daar uit volgen
wanneer zulke gowoonlijkheden (welke men
plagt in het werk te stellen tot gedienstigheden
van de lijken en tot begrafenis van de ligcha-
men der overledenen) ontbroken, dat zulks geen-
zins daarom diegenen ongelukkiz of ellen-
dig maakt, welke alreede in de verborgene
woonplaatsen der godzaligen in ruste zijn. Daar-
om besluiten wij, wanneer deze dingen in
die zware verwoesting van de groole slad, of
ook in de verwoeesting van andere steden aan
de doode ligchamen der Christenen ontbroken
hebben , dat zulks niet geweest is de schuld der
levenden, dewijl zij de begrafenis aan hen niet
hebben kunnen besteden, noch eenige straf der
overledenen, omdat zij zulks niet hebben kun-
nen gevoelen.

HOOFDSTUK XIV.

Van de gevangenissen der heiligen , in welke
nooit de goddelpke vertroostingen onthro-
ken hebben.

Maar onze wedersprekers zeggen, hoe vele
Christenen ook gevangen weggeleid zijn, Dit
toch zou eene zeer ellendige zaak zijn, indien
zij ergens hebben kunnen weggeleid worden,
daar zij hunnen God niet gevonden hebben.
Doch tegen deze zwarigheden zijn in de heilige
Schrift ook groote vertroostingen; (Daniél 14) daar
zijn in de gevangenis geweest de drie jonge-
lingen, insgelijks Daniél, en voorts ook meer
andere profeten, welken God de vertrooster
daarom niet ontbroken heeft. Zoodan diegene,
welke den profeet niet verlaten heeft in den buik
van den walvisch, diezellde heeft zijne geloo-
vigen ook niet verlaten, toen zij gekomen wa-
ren onder de heerschappij van een heidensch
volk, dat, hoewel het barbaarsch was, nogtans
menschelijk geweest is. Dit alles hebben zij, met
welke wij nu handelen, ook liever te bespotten
dan te gelooven, daar zij nogtans in hunne schrif-
ten gelooven, dat de vermaarde cilerspeler Arion
van Methymua, na dat hij over boord ge-
worpen was, zou gedragen zijn op den rug




22 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

van een dolfijn, (¥) en alzoo te land gevoerd.
Maar ziet toch, ons voorbeeld van Jona is bij
hen ongeloofelijker; ja, voorwaar met reden on-
geloofelijker, want het is wonderlijker , daar het
krachtiger en magtiger is.

HOOFDSTUK XYV.

Van flegulus, in wien een voorbeeld is van
gewillige gevangenis, door hem geleden om
ziyne afgodische religic, welke lijden hem
geen voordeel heeft kunnen brengen, al-
200 hij de afgoden diende en eerde.

Zij echter hebben ook onder hunne door-
luchtige en heerlijke mannen een vermaard
voorbeeld van eene vrijwillige gevangenis, gele-
den om de godsdienst. Want daar is geweest

__ Marcus Attilius Regulus, veldoverste der Ro-

meinen. Dezen , gevangen genomen zijnde door die
van Carthago, hebben die van Carthago hem te
verstaan gegeven, dat zij liever hadden dat hunne
gevangenen, die zij bij de Romeinen hadden,
hen weder zouden gegeven worden, dan dat
zij de gevangenen van de Romeinen bij zich

zouden houden. En om dit te verwerven, heb-

ben .zij te zamen met hunne gezanten, voor-
namelijk den regtvaardigen Regulus, naar Rome
gezonden ; doch verbonden hem eerst bij eede,
indien hij niet (e weeg bragt wat zij wilden
en verzochten, dat hij dan weder naar Carthago
met hen zoude keeren. Zoodan is hij daarover
met hen voorlgetogen. (f) Doch gekomen

(*) Men schrijit van dezen Arion,die uit Italie te scheep
naar huis voer, dat de schippers, bemerkende, dat hij veel
geld had, op hem toegelegd hebben. Toen Arion dit he-
merkte, bad hij om lijtsgenade, doch zulks niet kunnende
verkrijgen, bad hij tot zijne verlichting om nog eenmaal
op zijn citer te mogen spelen, Dit werd hem vergund en
op de zoete melodie van zijn spelen, vergaderden eenige
dolfijnen. Op den rug van cen der dolfijnen wierp zich
Avion, die zachtkens boven water gedragen werd tot Twm-
narium, alwaar het heeld van dien dolfijn te zamen met
den man daarop zittende, langen 1ijd gezien is. Plinus
beweert ook met vele voorbeelden, dat de dolfijn een visch
is, zeer dienstig en vriendelijk voor de menschen.

(+) Hij zeide, dat de verwisseling ongeraden was, om-
dat de gevangenen van Carlhago, die te Rome waren,
jong en dienstig ten oorlog waren. Mdar de gevangene
Romeinen, die te Garthago waren, dat die oude afgesleten
mannen waren, en onnut ten oorlog, en daarenboven van

wege hunnen raad niet zeer noodig noch dienstig. Na-°

dat Regulus de Romeinen tot voortzetting van den oor-
log had aangespoord. keerde hij, volgens zijne belofle, tot
zijne gevangeniz weder, nieltegenstaande hij van zijne
vrienden en kinderen zeer weerhouden werd, omdat zij
beducht waren voor die strenge straffen, die hem later aan-
gedaan zijn.

zijnde in den raad, heeft hij aldaar met alle
magt geraden, dat men die van Carthago hun
verzoek zoude afslaan en dat men hun geenzins
in zulks ten gevalle zou zijn, omdat hi
meende, dat het niet dienstig noch voordee-
lig zoude zijn voor de Romeinsche republiek,
de gevangenen tegen hen te verwisselen. En
voorwaar naar dezen raad hem gegeven is hij
geenzins van de zijnen aangepord of gedwongen
om weder bij den vijand te keeren: maar even-
wel heeft hij zelf, desnietlegenstaande, gewillig
willen nakomen, wat hij bij eede had gezworen.
Derhalve bij hen gekomen zijnde, hebben zij
hem met nieuw uitgedachte en verschrikkelijke
pijoigingen gedood. Want zij hebben hem be-
sloten en ook gedwongen te staan binnen een
naauw uitgehold hout, hetwelk rondom en aan de
kanten doorslagen was met zeer scherpe spijkers
zoodat hij zich noch aan de ééne noch aan de
andere zijde konde roeren of buigen , zonder zware
en bittere pijnen te lijden: daarenboven hielden
zij hem gestadig wakker en hebben hem alzoo
gedood. Voorwaar! met regt prijzen de Ro-
meinen zijne vroomheid ,” welke veel meer en
grooter was dan zijne allerhoogste zwarigheid.

- Maar ondertusschen hij had gezworen bij die

goden van wege wier godsdienst, overmits die
verboden werd, zij meenden dat al deze zwa-
righeden het menschelijk geslacht aangedaan
werden. Zoodan, de goden die men eert,
teneinde zij dit leven gelukkig en voorspoedig
zouden maken, dezelve hebben gewild of toege-
laten dat zij, die zoo eerbiedig bij hen gezworen
hadden, zoo zwaar zouden gestraft worden.
Indien dit zoo is, zoo bid ik u, welke straf kon-
den zij zwaarder aangedaan hebben degenen,
die meineedig bij hen gezworen hadden? Maar
waarom is het niet veel beter dat ik mijne
besluitredenen wederzijds verzekere en vasl-
make? Want heelt hij de goden alzoo geéerd ,
dat hij, overmits de getrouwheid en eerbied van
den eed, niet heeft willen blijven in zijn vader-
land? Nog ook van daar niet heeft willen el-
ders gaan, maar (ot zijne allerbitterste vijanden
heeft willen wederkeeren? Ik zeg indien hij
aulks bevorderlijk heeft geacht voor zijn leven,
waarvan hij zulk een verschrikkelijk einde heeft
gekregen, dat hij ongetwijfeld bedrogen is:
zoodat hij merkbaar met zijn voorbeeld ge-
leerd heeft, dat de goden in deze lijdelijke ge-

S el

B TE




S s R ey v

VAN DE STAD GODS. 23

lukzaligheid geen voordeel altijd hunnen dienaars
aanbrengen, dewijl deze man, die geheel tot
hunne godsdienst overgegeven was, beide over-
wonnen en ook gevangen weggevoerd is, en
overmits hij anders niet wilde doen dan volgens
hetgeen hij hen gezworen had, welke daaren-
boven met eene nieuwe en vroeger ongehoorde
en zeer verschrikkelijke manier van straf gepij-
nigd en gedood is. Enindien zij willen zeggen,
dat de dienst der goden na dit leven de ge-
lukzaligheid als een loon bijbrengt, waarom
beschuldigen zij dan de tegenwoordige tij-
den der Christenen, zeggende, dat de stad
deze ramp gekregen heeft, omdat zij opge-
houden heeflt voortaan hare goden te eeren,
want al was het ook geweest, dat de stad
dezelve ten hoogste was blijven eeren, evenwel
had zij zoo ongelukkig en ellendig kunnen wor-
den als Regulus ooit geweest is. Of het moest
zijn, dat iemand met uitzinnigheid tegen de
klare waarheid zich wilde stellen , zoodat hij zoude
willen drijven, dat de gansche stad zoolang die
goden eert, niet ongelukkig kan zijn, maar aan-
gaande een mensch alleen, dat die niettemin on-
gelukkig zou kunnen zijn, uit oorzaak dat de
magt harer goden bekwamer is om velen tege-
lijk te bewaren dan ieder mensch hoofd voor
hoofd, elk in ’t bijzonder alleen, daar het nog-
thans zoo is, dat iedere menigte bestaat uit vele
onderscheidene hoofden en bijzondere personen.
Maar indien zij zeggen, dat Marcus Regulus zelfs
in de gevangenis en in die pijnigingen des lig-
chaams heelt kunnen gelukzalig zijn ten aanzien
van de deugdelijkheid zijns gemoeds, zoo be-
hoort men dan de regle en ware deugd te zoe-
ken, waardoor de gansche stad gelukzalig zou
kunnen zijn. Want het komt niet elders van
daan, dat de stad gelukzalig is, en wederom el-
ders dat een mensch in 't bijzonder gelukzalig
is; want eene slad of burgerschap is niet anders
dan eene eendragliglijke menigte van vele on-
derscheiden hoofden der menschen. Middeler-
wijl roer ik nog niet eens aan, noch over-
leg, hoedanig de deugd in Regulus is ge-
weest. Want het is mij nu genoeg, dat de
wedersprekers door dit allervermaardste voor-
beeld gedwongen worden te belijden, datmen de
goden moet eeren, niet om de goederen des
ligchaams, noch om de dingen, die van buiten
den mensch toevallen, dewijl hij liever dit alles

heeft willen ontheren dan de goden te vergram-
men bij wie hij had gezworen. Maar wat
zullen wij met die menschen doen, welke roe-
men, dat zij zulk een burger hebben gehad,
en ondertusschen vreezen, dat zij zulk eene
stad zouden hebben? Doch indien zij zeggen,
dat zij niet vreezen, laat zij dan bekennen , dat
dergelijks als Regulus gebeurd is, de stad mede
kan overkomen, met name wanneer zij z00
vlijtig als hij, de goden eert, en laat zij met-
een voortaan ophouden te lasteren de tijden
der Christenen. Maar aangezien de vraag .l-
hier aangeroerd is van die Christenen, welke
nok gevankelijk weggevoerd zijn, zoo vermaan
ik hen, welke onbeschaamd en onwijs met
onze allerheilzaamste religie spotten, dat zij dit
voorbeeld naarstig willen inzien en voortaan
zwijgen, want indien het geene schande is ge-
weest voor hunne eigene goden, dat hun aan-
dachtigste dienaar, welke zoo naarstig gehouden
heeft de behoorlijke getrouwheid des eeds , heeft
moeten derven zijn vaderland en daarenboven
heeft moeten gevangen zijn bij de vijanden,
en eindelijk aldaar door een langzamen dood
en door eene straf van eene ongehoorde wreed-
heid heeft moeten sterven; veel minder dan hecft
men (e beschuldigen den Christelijken naam
in de gevangenis van zijne geheiligde belijders
welke door een waarachtig geloof verwachtende
het vaderland hierboven , wisten en bekenden ,
dat zij in deze hunne woningen vreemdelingen
waren.

HOOFDSTUK XVI.

Of vok de onteeringen en verkrachtingen,
welke de gevangene maagden der Clyiste-
nen geleden hebben , zonder eenige toestem-
ming met haren wil , hebhen kunnen besmet.
ten de deugdelijkheid van haar gemoed,

Hier intusschen meenen zij, dat zij den Chris-
tenen eene zware misdaad ten laste leggen,
als zij namelijk tot verzwaring van hunne ge-
vangenis daar bij voegen , dat er ook schandelijke
verkrachtigingen hebben plaats gehad, niet al-
leen tot onteering van het huwelijk , maar zelfs
ook tegen de huwbare dochters, ja ook tegen
eenige geheiligde maagden. Aangaande deze




24 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

zaak moeten wij vooreerst welen, hoe alhier
het geloof, niet de godzaligheid, niet de deugd
zelve, welke kuischheid genoemd wordt, be-
paald of benaauwd werd, maar veel meer werd
onze onderhandeling en overlegging als tusschen
twee engten benauwd , namelijk tusschen schaamte
en reden. Daar benevens zoeken wij tegen-
woordig niet zoo zeer de vreemden en tegen-
sprekers te beantwoorden, als wij wel zoeken
den onzen vertroosting bij te brengen. Zoodan,
laat vooreerst zulks vastgesteld zijn, dat die
deugd, door welke men wél leeft, in de ziel
haren zetel en woning heeft, en dat zij van
dadr hare heerschappij toont over al de leden
des ligchaams, zoodat het ligchaam heilig wordt
door een heiligen wil. Derhalve, wanneer die
zel[de wil ongekrenkt en standvastig blijft, dat
al wat een ander aan of in mijn ligchaam doet ,
dewijl hetzelfde zonder zich zelf te minderen,
niet kan vermeden worden, buiten alle schuld
is van degenen, die zulks overkomt. Maar aan-
gezien men in eens anders ligchaam niet alleen
te weeg kan brengen dingen, welke smarten
en pijnen veroorzaken, maar ook zoodanige
leelijkheden, welke tot onkuischheid behooren,
zoo slaat ook te bemerken, dat wanneer zulke
Jeelijkheid in een ander bedreven wordt, al is
het, dat zulks niet uitdrijft de eerbaarheid,
welke men met een zeer standvastig gemoed
behouden heeft, dat het nogtans eenige schaamte
aanbrengt, hetwelk ook zijne oorzaak heeft,
namelijk, opdat men nict meene, dat wat niet
geheel heeft kunnen geschieden zonder wellust
des vleesches, ovk geschied zoude zijn met eenige
toestemming des gemoeds. Derhalve die vrou-
wen, die zichzelve gedood hehben om deze en
dergelijke leelijkheden te onlgaan, welke zij
zouden hebben moeten lijden, hoe zou het mo-
gelijk zijn, dat de menschelijke toegenegen-
heid haar zulks niet zoude willen ten beste
houden en vergeven. Daarentegen ook diegenen ,
welke zich zelve niet hebben willen dooden , uit
oorzaak , dat zij geen kwaad hebben willen doen,

noch ook door hare eigene misdaad eene andere

boosheid voorkwamen: van dezen zeg ik ook
rond uit, bijaldien iemand de zoodanigen zulks
tot schuld rekent, dat hij zelf te houden is als
een, die niet zonder schuld is van onversiand
en dwaasheid.

HOOFDSTUK XVIL

Van den eigenwilligen dood , uit vrees voor
straf of oneer.

Want bijaldien men door eigene magt niet
mag dooden eenigen mensch, zelfs niet die boos
is, uit oorzaak dat er geene wet is, die toelaat te
dooden, voorwaar! zoo moet hij ook een dood-
En des te
schuldiger zal hij zijn, doodende zich zelven,
naarmate hij onschuldiger is in de zaak, om wier
wil hij zich zelven heeft willen dooden. Want
is het zaak, dat wij teregt gruwen over de
daad van Judas, en bij aldicn de waarheid ook
te regt van hem oordeelt, dat hij, toen hij zich
zelven met een strik had .verworgd, daarmee
veelmeer vergroot heeft de gruwelijkheid van
zijne verschrikkelijke en booze verraderij dan
dat hij die zoude gezuiverd hebben; (want wan-
hopende op de barmhartigheid Gods, heeft hij
een schadelijk berouw gehad, zoodat hij geene
plaats heeft gelaten voor eenig heilzaam berouw
en leedwezen ter zaligheid), hoeveel te meer
moet dan de mensch zich wachten zich zelf te
dooden, wanneer hij bij zich zelven geene schuld
vindt, om zich met zulk eens zware straf te
straffen! Want Judas, toen hij zich zelven heeft
gedood, heelt een boos en gruwelijk mensch ge-
dood. En evenwel heeft hij zijn leven geéindigd
als een die schuldig was, niet alleen aan den
dood van Christus, maar ook aan zijn eigen
dood; want hoewel hij om zijne misdaad ge-
dood is, nogthans is zulks geschied door middel
van eene andere, welke hij, door zich zelven
te dooden, bedreef. -

slager zijn, die zich zelven doodt.

HOOFDSTUK XVIIL

Van eens anders onkuischheid in het verkrach-
ten, welle °s menschen gemoed tegen dank
én zijn overvallen ligehaam moet ljden.

Waarom zal dan een mensch, die geen kwaa
heeft gedaan, zich zelven kwaad doen, en
waarom zal hij door zich zelven te dooden , een
onschuldig mensch dooden, namelijk alleen
daarom , opdat hij geen overlast lijde van een
zondig en schuldig mensch? Zal hij dan in zich




VAN DE STAD GODS. 25

zelf zonde bedrijven om voor te komen dat eens
anders zonde in hem bedreven wordt? Maar
g zult zeggen, daar is groote vrees, dateens
anders onkuischheid u zal besmetten, waarop
ik zeg: indien het eens anders is, zoo kan het u
niet besmetien, en indien het u zal besmetten,
zoo is het eens anders niet. Maar aangezien
reinheid eene deugd des gemoeds is, hebbende
tot hare (*) metgezelin de deugd der kloekheid,
door welke de mensch voorneemt, liever alle
kwaad te lijden dan eenig kwaad in te willigen
of toe te staan, en dewijl geen kloekmoedig
en eerbaar mensch in zijne magt heeft aangaande
het vleesch wat van hetzelve zal geschieden,
maar alleen aangaande het gemoed, wat hij na-
melijk met hetzelve toestaat of verwerpt: wie
zal daar wezen, zijnde bij zijne zinnen, welke
ooit zal meenen, dat hij zijne eerbaarheid en
reinheid verliest, wanneer het zou mogen
gebeuren, dat zijn vleesch aangetast en over
vallen werd, en dat in helzelve zoodanige on-
kuischheid, welke niet de zijne is, geoefend
en volbracht werd? Want indien op deze ma-
nier de reinheid verloren wordt, zoo zal daaruit
moeten volgen, dat de reinheid geene deugd des
gemoeds is, en zij zal voortaan niet behooren
tot die goederen door welke men wel leeft,
maar zal moeten gerekend worden onder
de goederen des ligchaams, zooals: sterkte,
schoonheid, gezondheid en zoo daar iets derge.
liks meer is, welke goederen, al is het,
dat ze afgaan en verminderen, daarom geen-
zins verminderen een goed en regtvaardig leven.
Derhalve, indien de reinheid onder zoodanige
goederen behoort, waarom lijdt men voor de-
zelve om die niet te verliezen, overlast met pe-
rijkel zijns ligchaams? En indien zij behoory
onder de goederen des gemoeds, zoo kan zij
niet verloren worden al is het ook, dat het lig-
chaam verkracht wordt. Ja het is ook een prij-
selijk goed in de eerbaarheid, wanneer uzij
niet wijkt de onnutheid van de begeerte des
vleesches , want zulks doende, wordt het ligchaam
geheiligd. Derhalve als de mensch met eene

(") Want al de deugden zijn vermaagschapt met elkan_
der gelijk de wijsgeeren leeren. Doch sommige hebben
met elkander nader maagschap en makkerschap dan an-
dere, Brutus en Collatinus troosten Lucretia, zeggende dat
niet zij, maar de verkrachter schuldig was, alzoo de ziel
zondigt en niet het lichaam; daar benevens, dat diir geene
schuld is, waar geene toestemming 1s.

vaste meening volhardt, in de begeerlijkheden
niet te wijken of toe te geven, zoo is het dat de
reinheid in het ligchaam niet verloren wordt,
uit oorzaak dat zj wil, ja, zooveel als in hem
is, ook zijne magt gestadig in hem blijft vol-
harden, om zijn ligchaam heilig te gebruiken.
Want het bestaat daarin niet dat iemands ligchaam
heilig is, overmits namelijk zijne leden geheel
zijn, of overmits dezelve niet aangeraakt worden
met eenige aantasting, want door verscheidene
gevallen kunnen zij gekwetst worden en geweld
lijden. De medicijnmeester, onze gezondheid
willende bevorderen, doet dikwijls zulke dingen,
welke wij gruwen te aanschouwen. Alzoo ook
een zekere vroedvrouw, willende met de hand
onderzoeken de ongeschonden geheelheid van een
zekere maagd, heeft met dusdanig onderzoek
te .doen dezelve, hetzij door boosheid of door
onwetendheid of bij geval, zoo geraakt, dat zij
bedorven werd. lk meen niet, dat iemand dit
zoo dwaas zal willen verstaan, dat hij zou mee-
nen, dat deze dochter daarom iets heeft
verloren, zelfs ook aangaande de heiligheid
van haar ligchaam, niettegenstaande de ge-
heelheid van dat lid geschonden en bedorven
was. Daarom, indien het voornemen des ge-
moeds vast blijft, door hetwelk het ligchaam de
kracht krijgt van geheiligd te worden, zoo volgt
daaruit ook, dat de heiligheid onzes ligchaams,
welke de vclharding van onze eigene eerbaar-
heid gestadig vasthoudt en bewaart, niet weg-
genomen of verloren wordt door het geweld
en den overlast van eens anders oneerbaarheid
en onkuischheid. Alzoo ook daarentegen, indien
er ergens eene vrouw is, welke onrein en be-
dorven is van gemoed, en welke daarover ook
de belofte haars voornemens breekt, welke zij
Gode beloofd had, en verder ook eindelijk heen
gaat tot haren bedrieger om van hem onteerd
te worden, zullen wij zeggen, dat zoodanige
vrouw , welke zoo heen gaat en die zoo geheel
verloren heeft de heiligheid van haar gemoed,
door welke haar ligchaam geheiligd werd, als-
nog evenwel heilig is van ligchaam? Verre
moet van ons zijn zoodanige dwaling. Zoodan,
hieruit hebben wij te leeren aan de eene zijde , hoe

. de heiligheid des ligchaams verloren wordt zelfs

zonder aanroering des ligchaams, wanneer

de heiligheid en reinheid des gemoeds bevlekt

is, maar aan de andere zijde, wanneer de
4




26 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

heiligheid des gemoeds in haar geheel blijft, al
is het ook dat het ligchaam overweldigd wordt,
dat nogtans daarom geenszins de heiligheid van
het ligchaam verloren wordt.

Derhalve zoodanige vrouwen, welke zonder
eenige inwilliging van haar zelve met geweld
overvallen worden , en die overlast lijden door
de zonde van een ander, deze hebben geen
reden om zich zelve te dooden. En nog veel
minder reden is er van zulks, eer de daad dies-
halve bedreven is, want men begaat een gewis-
sen doodslag, terwijl zelfs de misdaad, hoe-
wel eens anders, nog onzeker en twijfelachtig
1s. Zoodan, hieraan kan men zien onze zeer
klare en duidelijke reden, zoodat wij verkla-
ren, wanneer s menschen ligchaam overval-
len wordt, zonder dat het voornemen der
eerbaarheid en reinheid veranderd wordt door
eenige inwilliging ten kwade, dat alsdan de zonde
en misdaad alleen begaan wordt door dengene,
die het ligchaam overvallen en verkracht heeft,
en niet door diegene, welke overvallen zijnde,
den verkrachter zonder wil en genegenheid toe-
gelaten heefi. Hierintusschen deze menschen,
tegen welke wij verdedigen en verantwoorden
niet alleen de gemoederen, maar ook de heilige lig-
chamen van de Christelijke vrouwen, die in de
gemeene gevangenissen en plunderingen overwel-
digd en verkracht zijn, zullen dezelve zoo hoos
zijn, dat zij alsnog zullen durven wederspreken
onze voorverhaalde redenen?

HOOFDSTUK XIX.

Van Luceretia, die zich zelve gedood heeft,
omdat zij verkracht was.

Voorwaar ! zij verheffen met grooten lof van
kuischheid en eerbaarheid Lucretia, die zeer
edele en vermaarde jonkvrouw onder de oude
Romeinen; deze zelfde heeft de zoon van den
koning Tarquinius met geweld verkracht en heeft
onkuisch zijnen wil met haar gedaan, welke
schandelijke en oneerlijke daad van den jongen
prins zij ontdekt en te kennen gegeven heeft
aan haren man Collatinus, alsmede aan haren
neef Brutus, mannen voorwaar! welke zeer edel
en kloekmoedig waren, en heeft hen met eed
en belofte verbonden en verpligt tot wraak.
Daarna mismoedig zijnde, van wege die leelijke

misdaad, welke in haar ligchaam was bedreven,
en niet langer zulks kunnende overkomen en
verdragen, heeft zij zich zelve gedood. Wat
zullen wij hier zeggen? Zullen wij haar oor-
deelen en houden voor eene overspeelster, of
voor eene reine en eerbare vrouw? Maar wie
toch zal er zijn, die meenen zal, dat men lang
over zoodanige vraag zich zal hebben te be-
denken.

Voorwaar! Eden heeft zeer wel en waarach-
tig in zijne vertoogredenen, over deze zaak uit-
gesproken, gezegd: ,het is eene zaak wonder
om te zeggen: twee zijn er geweest en één heeft
het overspel begaan.” Tk zeg het is heerlijk en
zeer wel gezegd; want in de vermenging van
beide deze ligchamen heeft hij in den eenen ge-
zien zijne onreinste begeerlijkheid; en in de
andere haar eerbaarsten en reinsten wil, zulks
dat hij acht genomen heeft niet op hetgeen,
dat door de zamenvoeging der ligchamelijke le-
den geschiedt , maar op hetgeen verhandeld wordt
door de verscheidenheid der gemoederen. Der-
halve heeft hij gezegd ,twee zijn daar ge-
weest en “één heeft het overspel gedaan.”
Maar ondertusschen, waartoe strekt het, dat die
zwaar gestraft wordt, welke geen everspel be-
gaan heeft, want hij is wel te zamen met zijn
vader uit zijn vaderland verjaagd en verdreven,
maar zij is met de allerhoogste en zwaarste
straf, pamelijk met den dood, gestraft. Der-
halve zeg ik, gelijk het geene oneerbaarheid is,
dat iemand tegen dank verkracht wordt, alzoo
is het ook geene geregligheid, dat diegene,
welke eerbaar is , gestraft wordt. Daarom spreek
ik u aan, Romeinsche wetten en regters; want
gij wilt niet toelaten dat eenige misdadige na
zijn bedreven misdaad onveroordeeld zal gedood
worden, en indien zulks komt te geschieden,
gij wilt daar straf over doen. Indien er nu
jemand komt aan uwe vierschaar en aangeeft,
en ook kennelijk bewijst dergelijke misdaad,
namelijk, dat er eene zekere vrouw gedood is, niet
alleen onveroordeeld, maar daar benevens ook
eerbaar en onschuldig zijnde, zoudt gijlieden
zulk eenen, die dat gedaan heeft, niet met be-
hoorlijke strengheid straffen? Nu, zulks heeft
gedaan de genoemde Lucretia, welke overal zoo-
zeer geprezen is, de onschuldige, reine, eer-
bare en daarenboven met geweld verkrachte
Lucretia. Geeft hier vonnis en oordeelt. Indien




VAN DE STAD GODS, 21

gij zegt, niet te kunnen, omdat diegene,
die gij zoudt mogen straffen, niet voorhan-
den is, waarom is het dan, dat gij evenwel
met zulk een grooten lof gaat prijzen de moor-
deres van eene onschuldige en eerbare vrouw ?
Ja, zéddanige moorderes, welke gij op geener-
lei wijze wilt verdedigen bij de helsche Regters,
namelijk zells bij zoodanige als in de gedichten
bij uwe Poéeten bekend zijn. Maar men zal
mogelijk zeggen, dat zj in zoodanige plaats
der hel niet is, omdat zj zich zelve ge-
dood heeft, niet als eene, die onschuldig was,
maar als eene, welke kwaad in haar gemoed
bewust was; want het kan zijn, dat de jonge
prins met geweld op haar viel, dat zij door den
wil van haar eigen vleesch mede verlokt en be-
koord zijnde, ook zulks ingewilligd heeft; het-
welle derhalve in zich zelve willende straffen,
heeft zij zulk een zwaar berouw gehad, dat zij
geacht heeft, dat men zoodanige misdaad met
den dood behoorde te zuiveren. Nogthans be-
hoorde zij zich zelve niet gedood te hebben,
indien zij bij hare valsche goden een nuttig en
vrichtbaar berouw had willen uitvoeren. Maar
genomen, dat het mogelijk zoo is, en dat het
zeggen van haar gesproken valsch en onwaar
is, dat er namelijk twee geweest zijn, en dat
één het overspel begaan heeft, zulks, dat daar-
entegen zij beide het overspel hebben bedreven,
de eene namelijk met openbare en kennelijke
overvalling, en de andere met heimelijke en
verborgen inwilliging , zoo volgt daaruit, hoe zj
zich zelve niet onschuldig gedood heeft, en vol-
gens dien mag verder van hare geleerde voor-
standers wel te regt gezegd worden, dat zjj
in de hel onder diegene niet is, welke zonder
eenige misdaad . zijnde, zich zelve met eigen
hand gedood hebben. Want deze zaak wordt
van weerszijden zoo nauw bepaald, namelijk
indien gij haren doodslag wilt verkleinen, dat
gij alsdan de misdaad des overspels moet be-
kennen, en daarentegen, zoo gij de mis-
daad des overspels wilt zuiveren, dat gij als-
dan de misdaad van den doodslag moet ver-
zwaren. Want hier kan geene andere uitkomst
gevonden worden, zoodat men moet zeggen :
Indien zij eene overspelige vrouw is geweest,
waarom is zij zoo geprezen? Ondertusschen,
om met dit heerlijk voorbeeld van deze door-
luchtige vrouw hen te wederleggen, welke

de Christenvrouwen, die in de gemeene gevan-
genissen verkracht zijn, lasteren, niet kunnende
hebben eenig bedenken van heiligheid ;van ha-
rentwege; tegen dezelve is ons genoeg hetgeen
te voren in het verhaal van den lof der genoemde
vrouw gezegd is: namelijk, dat er twee geweest
zijn; en dat één het overspel begaan heeft. Want
Lucretia is door het grootste deel van hen voor
zulk eene gehouden, welke zich zelve niet heeft
kunnen bevlekken met eenige onkuische en over-
spelige inwilliging. Derhalve, daar zij geene
overspeelster was, dal zij zich zelve ge-
dood heeft alleen omdat zij het overspel
had moeten verdragen, zulks is geweest niet
eene liefde der eerbaarheid, maar eene zwak-
heid der schaamte. Want zij heeft zich geschaamd
over eens anders schande, welke was bedreven
in haar, en geenzins mef haar. Daarenboven
zijnde eene Liomeinsche vrouw en zeer eergie-
rig zijnde, heeft zij te zeer gevreesd, dat het
namelijk ligt zoude geschieden, dat men zou
meenen , dat hetgeen zij door geweld had ge-
leden, terwijl zij leefde, dat zij hetzelve gaarne
en gewillig geleden had, indien zij bleef in het
leven. Alzoo heeft zij noodig geacht voor de
oogen der menschen die straf te doen tot een
geluigenis van de opregtheid van haar gemoed,
daar zij op geene andere wijze voor de men-
schen de zuiverheid van haar geweten volko-
men kon doen blijken. Want zij heelt zich ge-
schaamd, dat men haar zoude houden als eene
medegenoot van zoodanige daad, zoodat zij niet
lijdelijk heeft kunnen verdragen, hetgeen een an-
der in hdar schandelijk bedreven had. Maar
zulks hebben de Christenvrouwen niet gedaan,
welke dergelijke zwarigheden geleden hebbende
als nog leven. Want daarom hebben zij in zich
zelve niet gestraft eens anders misdaad, opdat
zij alzoo hare eigen zonden niet zouden voegen
bij eens anders boosheden , namelijk , alzoo de vij-
anden door onkuisch te begeeren in hunne oneer-
lijkheid bedreven hebben, dat zij alzoo in zich zelf
geene doodslagen zouden begaan. Want zij hebben
van binnen den roem harer reinheid, namelijk
het getuigenis harer conscientie, en zulks heb.
ben zij daarenboven in de oogen van haren
God, en niet meer vereischen zij, wanneer
zij niet meer kunnen hebben om wél te doen;
want zij hebben niet willen afdwalen van het
groote aanzien der Wet Gods en hebben door




28 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

kwade middelen niet onbehoorlijk willen ontgaan
de kwetsing van het booze vermoeden der men-
schen,

HOOFDSTUK XX.

Hoe er geene Schriftuur nock reden is , welke
den Christenen loelaat, om welke oor-
zaak ook, zich zelven le dooden.

En voorwaar! het is niet zonder oorzaak,
dat men in de heilige Canonyke boeken nergens
kan vinden, dat ons ergens van God geboden
of toegelaten zoude zijn, dat wij namelijk , hetzij
of om de onsterfelijkheid te verkrijgen, Of om
eenig kwaad te derven of te ontgaan, ons zel-
ven zouden mogen dooden. Want wij moeten
weten, dat ons zulks verboden wordt, daar de
Wet zegt (Exod. 20): ,,Gij zult niet dooden,”
bijzonder des te meer, vermits daar niet bijge-
voegd staat ,uwen naasten”, gelijk hij nogthans
doet ter plaatse, daar hij valsche getuigenis
verbiedt; want hij zegt: ,,Gij zult geen valsche
getuigenis spreken tegen uwen naasten.” Hoe-
wel nogthans daarom niemand moet meenen,
wanneer hij tegen zich zelven eenig valsch ge-
tuigenis gesproken heeft, dat hij daarom vrij
zoude zijn van zoodanige zonde; want om de
liefde behoorlijk te beoefenen, heeft men den
regel van zijnen naasten lief te hebben als zich
zelven, (Math. 22). Zoodan, indien zoodanig
een, die van zich zelven een valsch getuigenis
spreekt, niet minder schuldig is aan valsch ge-
tuigenis , dan of hij zulks tegen zijne naasten
gedaan had, daar nogthans in dat gebod, in ’t
welk de valsche getuigenis verboden wordt, een
verbod alleen gedaan wordt van zulks niet te
doen tegen zijnen naasten, zoodat zij, die wei-
nig verstand bebben, ligt zouden denken, dat
er niet verboden is, dat iemand een valsche ge-
tuige zal zijn tegen zich zelf; hoeveel te meer
moeten wij dan weten en verstaan, dat het den
mensch niet geoorloofd is, zich zelven te doo-
den , dewijl geschreven is: ,,Gij zult niet dooden,”
zonder iets meer daar bij te voegen. Daarom
wordt bij sommigen de zaak z06 ver getrokken,
dat zij dit gebod zoeken uit te breiden zelfs over
de dieren, zoodat zij hieruit willen besluiten,
dat men geen derzelve zou moeten dooden. Maar
waarom denken zij hier dan mede niet aan de

kruiden, aan het gras en aan alles, wat met
zijne wortels in de aarde gevoed wordt en vast
staalt? Want ook zoodanige dingen, hoewel zij
niet gevoelen, leven nogthans (*); alzoo mogen de-
zelve ook sterven, en diensvolgens, wan-
neer hun geweld aangedaan wordt, mogen zij
ook gedood worden. Daarom zegt ook de Apos-
tel, sprekende van deze en dergelijke zaden,
hetgeen gij zaait, wordt niet leveud, tenzij het
eerst sterve; en in zeckeren psalm is er ook ge-
schreven: ,Hij doodt hunnen wijnstok met hagel.”
Zullen wij dan hierom, als wij hooren zeggen:
»Gij zult niet dooden,” zeggen dat het onge-
oorloofd is, eenig struikje of kruid te plukken?
Dat zij verre! Derhalve, deze en dergelijke ra-
zernijen moeten wij terzijde stellen, als wij le-
zen: ,,Gij zull niet dooden.” Wijders ook in-
dien wij verstaan dat zulks niet gesproken is
van eenig geboomte of gras, vermits deze geen
gevoel hebben ; insgelijks ook dat hetzelve niet ge-
sproken is van onredelijk gedierte, noch vliegende,
noch zwemmende, noch gaande, noch kruipende,
vermits zij geen redelijk vernuft met ons deelen ,
dewijl daf hen niet gegeven is om met ons ge-
meen te hebben, zoodat ook daarover door
eene allervaardigste schikking en bestelling des
Scheppers beide hun leven en dood ons gebruik
en onze dienst onderworpen is. Zoo blijft dan
over, dat wij dit van den mensch moeten ver-
staan, als er gezegd wordt: ,Gij zult niet doo-
den.” En indien men niet moet dooden een
ander mensch, evenmin mag men dit ook zich
zelven doen; want indien iemand zich zelven
doodt, voorwaar! niet anders is hel dat hij doodt,
dan een mensch.

HOOFDSTUK XXI.

Van  zoodanige menschendoodingen , welke
buiten misdaad van doodslag zijn.

Hoewel niet geoorloofd is, dat een mensch
zal gedood worden, zoo maakl nogtans de-
zelfde goddelijke Schriftuur eenige uitzonderin-

(') Auvistoteles zeide, dat geboomte en kruiden levend
zijn en eene groeijende ziel hebben, maar dat ze zonder
gevoel zijn. Plato zeide, dat zij leefden en ook gevoel-
den. Doch hoe het ook zij, zij kunnen sterven omdat
ze leven.




VAN DE STAD GODS. 29

gen. Want vooreerst worden uitgezonderd
diegene, welke God gelast heeft dat men
zal dooden, hetzij of door eene gegevene wet,
of door eenig bijzonder uitgedrukt bevel naar
gelegenheid des tijds aan eenig persoon gedaan.
Want zoodanig eenen doodt niet, namelijk in
zulks daar hij zijnen meester, die hem hetzelve
beveelt, gehoorzame dienst schuldig is, want
hij is even als een zwaard, dat tot hulp en dienst
is dengenen, die het gebruikt. Derhalve hebben
zij geenzins gedaan fegen dit gebod, in hetwelk
gezegd is: ,gij zult niet dooden,” namelijk zoo-
danigen, welke door bevel van God oorlogen
gevoerd hebben, of zoodanigen, welke dragende
den persoon van de hooge gemeene magt der
overheid, de misdadigen en boozen volgens zijne
welten, dat is volgens het bevel van de aller-
regtvaardigste reden, met den dood gestraft heb-
hen. Insgelijks is Abraham nooit beschuldigd
van eenige misdaad der wreedheid , maar is veel
meer geprezen vanwege zijne godsvrucht, toen
hij zijnen zoon wilde dooden, niet uit boosheid,
maar uit gehoorzaamheid. Met regt twijfelt men
ook of men voor cen bevel Gods zal hou-
den, dat Jefta zijne dochter, die hem te gemoet
kwam, gedood heeft, omdat hij eene ge-
|ofte had gedaan aan God, dat hij aan
Hem zoude opofferen, wat hem het eerst
tegemoet zoude komen, wanneer hij na den strijd
als overwinnaar te huis zoude keeren. Daaren-
boven, toen Simson door den val van het huis
zich zelven met zijne vijanden verpletterde, dat
hij dieshalve van doodslag bevrijd en veront-
schuldigd wordt, dat geschiedt op geen andere
wijze, dan dat die geest, welke door hem mi-
rakelen en wonderen deed, hem zulks heimelijk
en in het verborgenbevolen had. Zoodan uitzon-
derende al diegene , welke in 't gemeen of de regt-
vaardigste Wet gelast te dooden, of anders in 't
bijzonder God, die zelf de fontein der regtvaar-
digheid is, zoo volgt daar noodwendig uit, dat
ieder, die zich zelven of iemand anders doodt,
met regt schuldig is aan misdaad van dood-
slag,

HOOFDSTUK XXIL

Hoe het gewillig dooden van zich zelven geen-
zins behoort tot de klockheid des ge-
moeds.

Derhalve diegene, die zulks zich zelven ge-
daan hebben, zullen mogelijk gehouden worden
als bewonderenswaardig van wege de kloek-
heid van hun gemoed, maar zullen nimmer ge-
houden worden als prijzenswaardig van wege
hun gezond verstand. Hoewel ook indien
men de zaak wat naauwkeuriger volgens de
redelijkheid wil onderzoeken, bevonden zal
worden, dat zulks geenzins teregt voor kloek-
heid des gemoeds kan gerekend worden,
daar pamelijk iemand, vermits hij niet sterk ge-
noeg is om te dragen of zijne eigene zwarighe-
den en legenspoeden, of eens anders zonde en
misdaden, zich zelven gaat dooden. Want zulk
een gemoed wordt met regt allerzwakst geacht,
dat niet dragen kan eenige harde dienstbaarheid
en zwarigheid zijns eigen ligchaams, of anders
eenige ijdele en dwaze meening des gemeenen
volks, Derhalve zoodanig gemoed moet men
meer en hooger achten, dat een ellendig leven
liever draagt dan het vliedt, en hetwelk het men-
schelijk oordeel bijzonder van het gemeene volk
hetwelk grootendeels in de duisternis der dwa-
ling verstrikt is, weet van wege het zuivere
licht zijner conscientie te versmaden en klein
te achten. Derhalve, indien men meent, dat
zulks uit een klockmoedig gemoed voort komt,
wanneer eenig mensch zich zelven den dood
aan doet, zoo zal Cleombrotus bijzonder bevon-
den worden van zeer klockmoedig gemoed ge-
weest le zijnj van wien men zeide, dat hij,
nadat hij gelezen had een zeker boek van Plato,
waarin deze van de onsterfelijkheid der ziel
handelt, zich zelven van boven van een zekeren
muur geworpen heeft, en dat hij mitsdien uit
dit leven verhuisd is tot dat leven, hetwelk hij
beter achite tezijn. Want hem benaauwde noch
eenige ellende, noch eenige misdaad, hetzij ware
of valsche, om welke hij zich zelven uit dit leven
zoude weggenomen hebben , maar het is alleen de
kloekheid zijns gemoeds geweest, die hem bewo-
gen heeft om den dood in te gaan, en mitsdien te
breken de zeer zoete banden des tegenwoordi-
gen levens. Dat zulks meer kloekmoedig dan




‘f""‘"-:ai

30 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

wel behoorlijk van hem is geweest, daarin
heeft hem zelfs Plato, wiens schriften hij had
gelezen, genoe:zaam tot overluiging en bewijs
kunnen zijn; want voorwaar! hij zelf zoude voor-
eerst en voornamelijk zulks gedaan hebben, en
daarenboven ook anderen bevolen hebben het-
zelfde te doen.

HOOFDSTUK XXIII

Waarvoor het voorbeeld van Cato is le hou-
den , welke, niel kunnende verdragen den
voortgang van de overwinningen van Ce-
sar, zich zelven gedood heeft.

Maar, zeggen zij: er zijn velen geweest,
die zich zelven gedood hebben, opdat zij niet
zouden vervallen in de handen hunner vijanden.
Doch hiertegen hebben wij aan te merken, dat
wij niet alleen hebben te onderzoeken of zulks
gedaan is, maar of het ook heloorde gedaan
te worden. Want boven voorbeelden moet men
stellen het gezond oordeel en verstand, waar-
mede ondertusschen ook andere voorbeelden
bevonden worden overeen te komen, namelijk
zoodanige, welke zooveel te waardiger zijn om
na te volgen als zij boven andere uitstekend zijn
in godsvrucht. Want zulks hebben niet gedaan
de Patriarchen, noch de profeten, noch de Apos-
telen. En het is ook niet zonder reden, want
onze Heere Christus zelf, wanneer hij hen, toen
zij vervolging zouden lijden, vermaand heeft te
vlugten van de eene stad in de andere, had hen
ook kunnen vermanen, dat zij zich zelven zouden
dooden, om niet te komen in de handen der ver-
volgers. Derhalve, daar hij zulks noch geboden,
noch vermaand heelft, dat namelijk de zijnen op deze
wijze uit het leven zouden scheiden, wien hij
nogthans beloofd had, wanneer zij van hier
zouden scheiden, dat hij de eeuwige woonste-
den voor hen zoude bereiden, zoo beslui-
ten wij vast, onaangezien al die voorbeelden,
welke de heidenen, die God niet kennen, hier-
tegen zouden mogen bij brengen, hoe het voor ons,
die den eenigen waren God eeren, klaar en
kennelijk is, dat zulks geenzins geoorloofd is.
Behalve het voorbeeld van Lucretia, van welke
wij vroeger ons gevoelen gezegd hebben, zullen
zij niet ligt iemand van aanzien kunnen vinden,
door wiens voorbeeld zij zulks zouden kunnen

leeren en voorschrijven, uilgezonderd alleen het
voorbeeld van Cato (¥), die zich zelven gedood
heelt: niet z66 te verstaan, vermits hij zulks
alleen gedaan heeft, maar dddrom, vermits hij
geacht werd voor een man die geleerd en vroom
was, zoodat men niet zonder oorzaak meende,
dat het wel en behoorlijk van hem kon gebeurd
zijn en als nog zoude kunnen geschieden, het-
geen hij gedaan heeft. Maar wat zal ik anders
zeggen van deze zijne daad, dan hetgeen eenige
geleerde mannen, zijne vrienden zelfs daarvan
gezegd hebben, welke zeer wijs hem afrieden
om zulks te doen, oordeelende deze daad meer
te spruiten uit een zwak dan uit een sterk ge-
gemoed. Want hiermede zeiden zij, werd niet
betoond eenige cerlijkheid, zoekende te vermij-
den het schandelijke, maar veel meer eene mer-
kelijke  zwakheid, niet kunnende verdragen den
tegenspoed, hetwelk ook Cato met zijn aller-
liefsten zoon genoegzaam heeft te kennen gege-
ven. Want indien het zoo schandelijk was on-
der de victorie van Cesar te leven, waarom is
dan de vader zijnen zoon een aanrader geweest van
deze schandelijkheid? En waarom heeft hij hem
vermaand alles goeds te willen verwachten
van de goedheid en weldadigheid van Cesar?
Waarom heeft hij niet veel liever hem gedwon-
gen met hem te sterven? Want indien Torqua.
tus wel en prijselijk heeft gedood zijnen zoon,
welke buiten zijn bevel tegen den vijand gestre-
den had, en daarenboven ook de overwinning
had behaald ; waarom heeft de overwonnen Cato
verschoond zijnen zoon, zijnde met hem over-
wonnen, toen hij zich zelven niet verschoonde ?
Of meent gij, dat zijn vijand overwonnen te
hebben buiten bevel, schandelijker was dan zij-
nen overwinnenden vijand zonder eere le moe-

(*) Er zijn twee Cato's geweest. De eene is genoemd
geweest de oude Cato en de andere, zijnde zijn achter-
neef, is genaamd de jonge Cato. Beide zijn in groote eer
geweest. Hier wordt gesproken van den jongen Cato, die
de zijde van Pompejus, dat is, de vrijheid van de Re-
publiek tegen Cesar voorstond. Deze ziende, dat alles te-
gen liep en dat Pompejus en Scipio verslagen waren, heeft
zich zelven, nadat hij tweemaal Plato over de onster-
felijkheid der ziel gelezen had, gedood. Plutarchus schrijft ,
dat Cato niets van Cesar heeft willen begeeren; ook heeft
hij nict gewild, dat een ander dit van zijnentwage zoude
begeeren. En daarom =zeide Cesar, toen hij de tijding
kreeg, dat Cato zich zelven gedood had: ik misgun u die
eer Cato, omdat gij mij de cer benijd hebt, dat onder
mijne andere kloeke daden niet mede verhaald mag wor-
den, dat ik Cato bij het leven beliouden heb.




YAN DE

ien verdragen? Daarom zeg ik, dat Cato in gee-
nerlei wijze geoordeeld heeft, dat het schande-
lijker was onder den overwinnenden Cesar te
leven, want anders zou hij ongetwijfeld zijn
zoon van deze schandelijkheid met zijn vader-
lijk zwaard verlost hebben. Wat is er dan ge-
weest? Niets anders dan dat hij zeer lief ge-
had heeft zijnen zoon, wien hij hoopte en wilde
dat door Cesar zoude gespaard en in het leven
gehouden worden.

HOOFDSTUK XXIV.

Hoe de Christenen in de deugd, imwelke Re-
gulus boven Cato geweest is, bovenal wit-
stekend zijn.

Ondertusschen echter willen zij, tegen wie
wij handelen, geenzins toelaten dat wij boven
Cato zullen stellen en verheffen dien heiligen
man Job, welke liever in zijn vleesch heeft wil-
len lijden zoovele schrikkelijke ellenden en kwa-
len, dan zich zelven den dood aan te doen en
door middel van dien te ontgaan zoovele ellen-
dige pijnen, noch dat wij ook in vergelijking
van hem uit onze schriften, die van wege de
grootste aanzienlijkheid hunner auteurs, de hoog-
sle zijn en daarom waard om te gelooven, zul-
len bijbrengen andere heiligen, welke liever heb-
ben willen verdragen de gevangenis en de heer-
schappij der vijanden, dan zich zelven te dooden.
Maar ondertusschen nogthans, laat ons uit hunne
eigen schriften Marcus Regulus verheffen boven
dezen zelfden Marcus Cato. Voorwaar! Cato
heeft nooit Cesar overwonnen, maar door hem
overwonnen zijnde, heeft hij hem niet waardig
gerekend, dat hij hem onderworpen zoude moe-
ten zijn, en om hem nimmer onderworpen te
worden, heeft hij liever verkozen dat hij van

zich zelven gedood werd. Maar Regulus (*) had -

reeds de Punische-Afrikaners overwonnen en

zelf een Romeinsch veldoverste zijnde, had hij

(") Regulus Attilius is de eerste geweest die de Romein-
sche krijgsmagt in Afrika overgevoerd heeft en welke die
van Carthago in verscheidene gevechten overwonnen heeft,
zoodat hij hen gedwongen heeft, bijstand van buiten te
ontbieden, gelijk zij ook onder anderen een ervaren krijgs-
overste van Lacedemonié gekregen hebben, door wien zij,
den oorlog vernieuwende, Attilius gevangen gekregen heb-
ben.

BTAD GODS. 31

voor het Romeinsche-rijk zulk eene overwinning
behaald, die niet door verlies van burgers droe-
vig was, maar door het verslaan van den vij-
and prijselijk. Evenwel daarna door hen over-
wonnen zijnde, heeft hij liever in dienstbaarheid
willen staan en hen verdragen dan zich zelven
met sterven te onttrekken. Alzoo heeft hij be-
waard en behouden eensdeels zijn geduld onder
de heerschappij van die van Carthago, eensdeels
zijne standvastigheid in de opregte liefde tot de
Romeinen; want aan de eene zijde heeft hij zijn
overwonnen ligchaam niet onttrokken aan de vij-
anden, en aan de andere zijde heeft hij zijn onover-
wonnen gemoed niet onttrokken aan zijne mede-
burgers. Want voorwaar! dat hij zich zelven
niet wilde dooden, zulks is niet bij hem geschied
uit liefde tot het tegenwoordige leven: dewijl
hij zulks kennelijk bewezen heeft, als hij, ter
oorzake van zijn belofte en eed, zeer vrijmoe-
dig zonder eenige zwarigheid te maken, weder-
gekeerd is tot zoodanige zijner vijanden, welke
hij meer leed met woorden in den Raad aan-
gedaan had dan ooit met wapenen in den oor-
log. Zoodan, aangezien die groote versmader
des tegenwoordigen levens liever gewild heeft
zijn leven te eindigen door allerlei pijnen en
smarten, die hem van den razenden en woeden-
den vijand zouden mogen aangedaan worden ,
dan zich zelven om te brengen en te dooden,
zoo heeft bij ongetwijfeld geoordeeld, dat het
eene gruwelike misdaad is, dat eenig mensch
zich zelven doodt. En voorwaar, de Romeinen
onder al hunne prijselijke en deugdshalve ver-
maarde mannen, zullen niemand ooit nog heer-
lijker, noch beter kunnen voortbrengen, name-
lijk zoodanig eenen, dat hem aan de eene zijde
niet bedorven heeft de voorspoed (want hij bleef
altijd in groote armoedo (*), niettegenstaande
zijne vele en groote overwinningen); en aan de
andere zijde, dat hem niet kleinmoedig gemaakt
heeft zijn tegenspoed, want hij is onbeschroomd
wedergekeerd tot zijn zwaar einde en verderf:

(") Vallerius Maximus verhaalt, alzoo Attilius verstond
dat zijn ambt van veldoverste nog een jaar verlengd zoude
worden, dat hij aan de burgemeesters geschreven heeft
om een ander in zjne plaats te sturen, omdat zijn
akker, die hij alleen had van zijn huurling, bedor-
ven werd, en indien zulks voortging, dat hij dan niet had
om in zin ouderdom met zijne vrouw en kinderen te leven.
Hierover heeft de Raad orde gesteld om toe te zien, dat
zijn akker ongeschonden zoude blijven,




e

32 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

Zoodan naardien de allerkloekste en vermaardste
mannen , welke geweest zijn zeer voortreffelijke
voorstanders van dit aardsche vaderland, en welke
geene valsche dienaars zijn geweest van de val-
sche Goden, maar geweest zijn allerwaarach-
tigste eedzweerders bij dezelve, insgelijks die
ook hunne overwonnen vijanden, volgens het ge-
bruik en het regt van den oorlog, hebben kun-
nen verslaan, naardien deze, zeg ik, zelf nog-
thans als zij door den vijand overwonnen waren,
niet hebben willen dooden of verslaan, en naar-
dien al dezelve, daar zij den dood niet vrees-
den, liever hebben gehad hunne overwinnende
heeren te dulden en te dragen, dan zich zelven
den dood aan te doen: hoeveel te meer moe-
ten dan Christenen , die den waren God eeren,
en die zuchten naar het vaderland hierboven,
zich zelven van zulk eene gruwzame daad ont-
houden, wanneer de Goddelijke beschikking hen
voor een ijd aan hunne vijanden onderwerpt,
hetzij om hen te beproeven, of ook om hen te
verbeteren; want in hunne nederigheid verlaat
hen niet die allerhoogste, die zoo nederig om
hunnentwil in de wereld is gekomen, hetwelk
men des te meer kan vertrouwen, vermits er
geen reden is van eenige krijgsmagt, of van
zoodanigen krijg, die iemand verbindt om zijnen
overwonnen vijand dood te slaan.

HOOFDSTUK XXV,

Hoe de eene zonde door de andere niet be-
hoort vermeden te worden.

Maar wat is dit voor eene booze dwaling,
welke den mensch overkomt, namelijk dat de
mensch om zijnen vijand, of daarom vermits hij
in hem gezondigd heeft, of daarom opdat hij
niet in hem kome te zondigen, zich zelven gaat

dooden, daar hij nogtans zijnen vijand zelve,

welke in hem zondigt of zou mogen zondigen , niet
zou durven dooden? Doch zij zeggen: hetis te
vreezen en men behoort ook zulks te voorko-
men, dat namelijk het ligchaam, zijnde gesteld
onder de onkuischheid der vijanden , het gemoed
door de wellusten niet verlokt om in te wil-
ligen tot dezelfde zonde; daarom, zeggen uij
verder, moet de mensch niet om eens anders
zonde, maar om zijn eigen zonde, 'eer die

door hem bedreven wordt, zich zelven doo-
den. Maar dezen antwoorden wij, hoe zooda-
nig gemoed, dat meer onderworpen is Gode en
zijne wijsheid dan de begeerlijkheid des ligchaams,
in geenerlei wijze, dit zal doen, namelijk dat
het zoude inwilligen de onkuische begeerlijkheid
zijns vleesches , wanneer hetzelve opgewekt wordt
door eens anders onkuischheid. Voorts indien
het eene afgrijselijke en verdoemelijke misdaad
18, zich zelven als een mensch zijnde, te doo-
den, gelijk de waarheid ons kennelijk verklaart,
wie zal nog zoo dwaas en uitzinnig zijn, dat
hij zal zeggen: welaan! laat ons nu zondi-
gen, opdat wij anders bijgeval namaals niet zon-
digen. En laat ons nu doodslag doen, opdat
wij anders bijgeval namaals niet vervallen tot
overspel. Wijders is het ook alzoo, datde on-
geregtigheid en boosheid zoo verre de hear-
schappi] over ons hebben, dat dieshalve niet
de onnoozelheid en heiligheid , maar veel meer
de zonde bij ons verkoren wordt, zoo vraag ik
of het dan evenwel niet veel beter is te staan
in vreeze van een toekomstig overspel, dan da-
delijk te begaan een tegenwoordigen en zekeren
doodslag? En verder of het toch ook niet be-
ter is, eene zonde te begaan, die door ware
boetvaardigheid en door berouw kan genezen
worden, dan te bedrijven zulk eene misdaad,
vanwege welke geene plaats van genezende boet-
vaardigheid overgelaten wordt. Dit verhaal ik
vanwege zoodanige mannen of vrouwen, welke
achten, dat zij zich zelven mogen aandoen zulk
een geweld, waardoor zij ter dood gehol-
pen worden, niet om (e ontgaan eens anders
zonde, maar om te vermijden hunne eigene zonde ,
namelijk : opdat zij, wanneer zij opgewekt wor-
den door eens anders onkuischheid, niet zouden
inwilligen hunne eigene booze begeerlijkheid.
Ondertusschen, verre moet zulks zijn van een
Christengemoed, dat op zijnen God vertrouwl
en zijne hope op Hem stelt en alleen steunt op
Zijne hulpe. Middelerwijl indien de ongehoor-
zaamheid (*) der begeerlijkheid, welke in onze
sterfelijke leden woont, tegen de wet van on-
zen wil uit hunne wet als bewogen wordt, en
daarenboven, indien in het ligchaam desgenen die

(*) Want ook de vleeschelijke lust wordt bewogen zelfs
met tegenstand van den wil. Want doordien de wil door
het vleesch overwonnen wordt, zoo rijst daaruit schaamte
voort.




VAN DE STAD GODS. 33

slaapt zoodanige beweging buiten alle schulden :
hoeveel te meer is die zelfde beweging buiten
alle schuld in het ligchaam desgenen, die wak-
ker zijnde, zulks niet inwilligt !

HOOFDSTUK XXVI.

Van eenige ongeoorloofde dingen , die hier
en daar bekend werden door de leiligen
te zijn geduan , hoe men dezelve zal ach-
ten bedreven te zijn.

Maar zij zeggen verder, er zijn geweest eenige
heilige vrouwen, die in tijden van vervolging ,
teneinde den overvallers harer eerbaarheid te
ontloopen, zich zelve in eene snelstroomende ri-
vier geworpen hebben, opdat zij van dezelve
weggenomen en gedood zouden worden. En
- deze zeggen zij, zijn vok op die wijze gestor-
ven, en hare martelaarschappen werden daar-
enboven in de algemeene kerk met eene allerver-
maardste eerbiedigheid bezocht. Het is waar,
en ik durf ook van deze vrouwen niet ligtvaar-
dig iets oordeelen of zeggen, want ik weet niet of
de goddelijke authoriteit tot zulks de kerk be-
wogen heeflt door eenige verborgen geloof-
waardige betuigingen, namelijk dat dezelve al-
zoo gaat eeren de gedachtenis van die vrou-
wen; het kan zijn, dat het zoo is. Want
deze zelfde vrouwen kunnen zulks gedaan heb-
ben, niet juist door menschelijke dwaling bedro-
gen zijnde, maar van God gelast en bevolen zijnde ,
zoodat zij geweest zijn niet dwalende , maar
gehoorzamende , gelijk men weet, dat men ook
van Simson piet anders behoort te gelooven.
Want wanneer God beveelt, of zonder eenige
omwegen zijne bevelen ons inwendig verklaart ,
wie zal de gehoorzaamheid dan tol misdaad
kunnen rekenen? Wie zal de gedienstigheid
der godsvrucht kunnen beschuldigen? Maar dit
moet men daarom niet te ligt navolgen, en men
moet daarom niet denken, dat iemand, welke
voorneemt zijnen zoon Gode te offeren, dat hij
zulks zonder gruwel en misdaad zal doen, ver-
mits Abraham zulks prijselijk gedaan heell ;
want een soldaat, wanneer hij gehoorzaam is
het bevel zijner overheid , onder welke hij wet-
telijk gesteld is, en volgens dien een mensch
doodt, dezelve geenzins door eenige wet van

zijn volk of stad schuldig is aan doodslag , maar
veel meer, indien hij zulks niet doet, schuldig
wordt, vanwege de versmading zijns verkregen
bevels. Doch het is wat anders, indien hij bij zich
zelven en door eigen beweging zulks doet, want
dan vervalt hij in de misdaad van de vergieting
van menschenbloed. Derhalve vanwege hetwelk
hij gestraft wordt, indien hij geen bevel heb-
bende, zulks doet; vanwege helzelve zal hij ook
gestraft worden, indien hij bevel hebbende , zulks
niel doet. Zoodan, indien zulks alzoo moet zijn
uit kracht van het bevel des oppersten veld-
oversten, hoeveel te meer dan moet zulks zijn
krachtens het bevel des Scheppers. Derhalve,
de mensch, die hoort dat het niet geoorloofd is
zich zelven te dooden, mag zulks doen wan-
neer diegene zulks beveelt, wiens geboden men
nimmer moet verachlen. Maar hierop moet hij
ondertusschen zeer naarslig letten, of dit godde-
lijk bevel niet in onzekerheid wankelt en twij-
felachtig staat. Want zooveel ons belangt, wij

spreken door het uiterlijke oor de conscientie

aan, en nemen geenszins aan het oordeel van
eenige verborgen dingen, want niemand weet
wat er verhandeld wordt in den mensch, dan
de Geest des menschen, welke in hem is. Zoo-
dan dit zeggen wij, dit bevestigen wij, name-
lijk dat niemand zich zelven den dood moet
aandoen, als willende ontgaan eenige tijdelijke
ellende en zwarigheden, opdat hij niet vervalle
in de zwarigheden, welke eeuwigdurend zijn.
Insgelijks, dat ook niemand zulks moet doen
vanwege eens anders zonden, opdat hij zich
zelf daardoor niet begint te bezwaren met
zijn eigen zounde, daar hij geene besmelting
van eens anders zonde zoude gehad hebben.
Voorts: dat ook niemand zulks moet doen,
om zijne vroegere zonden, dewijl het noodi-
ger is vanwege dezelve, dat men behoude het
tegenwoordige leven , opdat dezelve door boet-
vaardigheid en berouw mogen genezen worden.
En eindelijk, dat zulks ook niemand doen moct
uit begeerte en verlangen naar een beter leven,
hetwelk men hoopt na den dood te zullen ver-
krijgen ; dewijl zij het beter leven na den dood
niet ontvangen, dic schuldig zijn aan hun eigen

dood.




34 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

HOOFDSTUK XXVIL

Of men, om de zonde te vermijden , zich
zelf mag dooden.

Maar daar is nog eene oorzaak overig, van
welke ik begonnen ben te spreken, namelijk ,

dat sommigen meenen, dat het nut is, dat iemand

zich zelven doodt, te weten daarom, opdat hij
niet vervalle in eenige zonde, hetzij door de
prikkelenden wellust of anders door eenige harde
aandringende pijnen. Indien wij deze reden
eene plaats willen geven, zal zij ook zoo-
verre loopen, dat men de menschen, wan-
neer zij afgewasschen worden met het bad der
heilige wedergeboorte en daarover vergiffenis
van al hunne zonden ontvangen (¥*), zal moeten

(*) Augustinus stelt den Doop alzoo, dat in het ontvan-
genvan denzelven beide, de kinderen en de volwassenen, door
Jezus Christus vergiffenis van al hunne zonden ontvangen;
waarmede hij zoover loopt, dat hij de zaligheid aan den
uiterlijken Doop al te veel schijnt te binden, gelijk zulks
uit vele zijner geschriften kennelijk is. Ditzelfde heeft de
Papisten zeer gestijfd in hun dwaalachtig gevoelen, zoo-
dat zij uitdrakkelijk leeren, dat aan het uiterlijk waterbad
des doops de vergeving der zonden en de wedergeboorte,
dat is de zaligheid, alzoo verbonden zijn, dat dekinderen
zonder den Doop stervende, van het rijk Gods uitgesloten
worden, welke dwaling weder cene andere voortgebragt
heeft, namelijlc dat men aan de vroedvrouwen en vrouwen
bij gelegenheid van nood den doop bevolen heeft, opdat
de kinderen door het gemis van den Doop niet zouden
verdoemd worden, Maar dit is eene leer, die vreemd is
van Gods heilig woord, dewijl niet het gemis, maar het
versmaden des Sacraments verdoemelijk maakt. En aan-
gaande de kinderen, leert de H. Schrift ons, dat ze in het
verbond zijn, en dat ze in hunne ouders, zelfs wanneer al-
leen vader of moeder geloovig is, heilig zijn. (1 Cor, 7.)
Ondertusschen wat belangt onzen Leeraar Augustinus, hij
bekent (zendbriet 28) dat hij in zoodanige leer van den Doop
zulke vreemdigheden ziet, welke hij zelf bekent, dat hem
swaar zijn te beantwoorden, van welke hij aldaar eenige
verhaalt, en eenige zullen wij ook van ons zelven daar bij
voegen. Want wellk een kruis zal het bedenken van dit
zijn voor de conscienlie der ouders, bijzonder voor
de moeders, indien de dood den kinderen overkomt eer
zij konden gedoopt worden, voornamelijk als hen dan in
den zin komt, dat hunne kinderen verdoemd zijn, en
bijzonder als zij dan zwaarmoedig zieh zelven inbeelden,
dat zij door hun eigen onachtzaamheid of schuld die on-
noozele kinderen in de verdeoemenis geworpen hebben,
en voorts bedenken, waarom het kindeken om de schuld
van eens anders nalatigheid zal gestraft worden. Zelfs Au-
gustinus sluit van het rijk der Hemelen niet uit de vol-
wassen geloovigen, welke het geloof en de bekeering des
liarten hebben, indien zij door vervolging en benaauwd-
heid den Doop véor hun dood nict konden bekomen. En
wat zullen we ook zeggen van de jonge kinderen, die ten
tijde der besnijdenis gestorven zijn® Zullen we zeggen, dat
ze verdoemd zijn omdat de Heere gezegd heeft ndat al het-

vermanen om zich zelven alsdan bijzonderlijk
te willen dooden. Want dan is het tijd om
alle tockomstige zonden te voorkomen, zoo wan-
neer alle vroegere zonden te niet gedaan zijn.
Derhalve indien door zich zelven te dooden zulks
behoorlijk geschiedt, waarom geschiedt dan niet
hetzelfde bijzonder ? Waarom is het, dat ieder
gedoopte zich zelven verschoont en spaart?
Waarom gaat hij zijn bevrijd en verlost hoofd we-
derom steken in zoovele gevaren des tegenwoor-
digen levens, daar hij zoo ligt vermag alles te
vermijden door zich zelven te dooden, en naar-
dien er ook uitdrukkelijk geschreven is: ,.die
het gevaar lief heeft, vervalt er in”. Waarom
worden dan door hem bemind zoo vele en
zoo groole gevaren, of, indien zij niet be-
mind worden, waarom worden ze dan aange-
vangen en opgenomen ? Waarom blijft 4i in
dit leven, wien geoorloofd is daaruit te schei-
den en te vertrekken? Of zal de dwaze ver-
keerdheid zoo zeer ons hart omkeeren en van
de ontdekking der waarheid afkeeren, dat na-
melijk iemand zal meenen, om niet te vervallen
in ecne zonde onder de heerschappij van een
vijand , die hem gevangen houdt, dat hij zich
zelven alsdan mag dooden en daarentegen , dat

geen, dat mannelijk onbesneden is, uit zijn volk ook zal
uitgeroeid worden?” Geenzins: want hij zegt, dat hij uitge-
roeid zal worden, maar hij voegt de oorzaak daar bij (Gen,
17) omdat hij mijn verbond gebroken lieelt, om daarmede
te kennen te geven, dat zulks te verstaan is van hen,
welke kwaadwilliz de besnijdenis versmaden; want men
moest voor den achtsten dag niet besnijden, opdat de Wet
niet zou gebroken worden. Nu, wie zal zeggen, dat de
genade minder is in het Nieuwe Testament,dan zij geweest
is in het Oude Testament? Ook zegt Augustinus, dat het
Avondmaal des Heeren uitgedeeld behoort te worden aan
de jonge kinderen, opdat zij mogen behouden worden, al-
200 de Heere Jezus Christus zegt, dat zijn vleesch gegeten
en zijn bloed gedronken wordt, opdat men het eeuwige
leven hebbe. Joh. 6 vs. 54 En daarom is het, dat hij ook
iu dit hetzelfde werk nog elders zegt, dat de kinderen za-
lig worden, indien zij de Sacramenten des Middelaars ont-
vangen (Stad Gods, boek 21, hoofdst. 16). Doch indien
het hun geoorloofd is hierin van Augustinus af te wijken,
waarom zal het ons ook niet geoorloofd zijn in deze ver-
dichte leer van de binding der zaligheid aan den uiter-
lijken Doop mede van den zeltden Augustinus te verschil-
len, bijzonder daar de Waarheid ons het tegendeel door
vele en gewigtige redenen duidelijk leert. Doch Augus.
tinus zegt uitdrukkelijk, dat de begeerte des vleesches in
den doop vergeven wordt, niet opdat ze niet zij, maar op-
dat ze tot zonde niet toegerekend wordt. Voorts zien wij
ook, dat de gedoopte kinderen sterven, hetwelk een ken-
nelijk teeken is, dat de zonde overhlijft, dewijl de bezol.
diging der zonde de dood is. (Rom, 6.)




VAN DE STAD &ODS. 35

hij behoort in het leven om te verdragen de we-
reld, welke ieder uur vol is van alle bekorin-
gen, en ook zulke bekoringen als men vreest
onder eenigen Heer en meer andere ontelbare ,
zonder welke dit leven niet geleid wordt. Ja!
wat reden is er, wamneer wij de gedoopte
aanspreken om haar te vermanen , hetzij tot de
maagdelijke eerbaarheid, of tot de weduwelijke
reinheid , of ook zelfs tot de huwelijks-getrouw -
heid, dat wij met zoodanige vermaningen onzen
tijd verslijten, daar wij een gereeder en be-
ter weg hebben, en zoodanig eenen, welke
gansch vrij is van alle gevaren van zonden ,
namelijk dat wij een iegelijk na de pas ge-
schiede vergeving zijner zonden kunnen verma-
nen om den dood aan te gaan en dien zich zel-
ven aan te doen, opdat wij alzoo hen ten eer.
sten gezond en rein den Heere toezenden, Der-
halve, indien iemand goed vindt zulks voor
te nemen of een ander aan te raden, die
is niet alleen dwaas, maar gansch razend
en uitzionig; want met welk regt zal men
tot den mensch zeggen: dood uzelven, op-
dat gij bij uwe kleine zonden geene groo-
tere en zwaardere voegt, terwijl gij toch leeft
onder een Heer, die vanwege zijne barbaar-
sche manieren onrein is. Ja! hij kan niet
dan met de allerhoogste boosheid zeggen :
doodt u zelven en bevrijdt u van al uwe zon-
den, opdat gij niet wederom zulke of veel er-
ger begaat, terwijl gij leeft in eene wereld, die
zoo aanlokkelijk en bekoorlijk is door zooveel
onreine wellusten, en welke zoo woedend en
razend is door zoovele ongeoorloofde en gruwe-
lijke wreedheden, ja, die zoo vijandig is door
zoovele dwalende twistlingen en onderlinge ver-
schrikkingen, Zoodan, dewijl zulks ongeoor-
loofd is te zeggen, zoo is het ook voorwaar
ongeoorloofd, zich zelven te dooden. Want in-
dien het eerste geoorloofd was, zou er ook
eenige wellige en regtvaardige oorzaak azijn
om aan zich zelven zulks te doen, maar de-
wijl zulks niet zoo is, is er ook geen reden
en oorzaak tot het laatste. Zoodan, gij geloo-
vige vrienden van Christus, hebt daarom geen
verdriet in uw leven, al is het vaak, dat uwe
eerbaarheid den vijanden tot spot is geweest.
Want gij hebt eene groote en waarachtige ver-
troosting , indien gij eene getrouwe conscientie
behoudt , namelijk, dat gij nooit ingewilligd hebt

de zonden van hen, aan wie loegelaten is,
hunne zonden in u te bedrijven.

HOOFDSTUK XXVIIL

Door welk oordeel Gods gedoogd wordt, dat
de wulpsche onkuischheid der vijanden hare
leelijke zonden bedrijft over de ligchamen
van de eerlijken en kuischen.

Maar gij zult mogelijk vragen, waarom zij in
zulks gedoogd en toegelaten zijn. Hierop zeg
ik, dat de voorzienigheid van den Schepper en
regeerder der wereld diep en hoog is, en dat
zijne oordeelen onbegrijpelijk zijn en zijne wegen
ondoorgrondelijk. Middelerwijl echter vraagt in
alle getrouwheid uwe zielen en onderzoekt aan
dezelve of gij niet te eenigertijd bij geval u zel-
zen te hoog verheven hebt vanwege dat heer-
lijke goed uwer reinheid, eerbaarheid en kuisch-
heid, en of gij ook u zelven dieshalve niet te
zeer verheugd' hebt vanwege het prijzen der
menschen, en daarenboven ook anderen hunne
eer niel benijd hebt. Ik beschuldig u niet van
zulks, waarvan ik geene kennis heb, ik hoor ook
mede niet wat uwe harlen, in dezen gevraagd
zijnde, antwoorden. Maar nogtans, indien uwe
harten hierop antwoorden, dal het alzoo is,
wilt u derhalve niet verwonderen, dat gij zulks
verloren hebt, waarin gij de menschen gezocht
hebt te behagen. En laat het u zoo vreemd
niet zijn, dat zulks u overgebleven is, hetwelk
men aan de menschen niet kan vertoonen. Zoo-
dan, indien gij degenen, die in u zondigen,
hunne zonden niet ingewilligd hebt, zoo weet
aan de eene zijde, dat Gods hulpe bij zijne
Goddelijke genade gekomen is, ten einde de-
zelve in u niet zoude verloren worden; en aan
de andere zijde, dat de menschelijke oneer ge-
komen is in plaats van menschelijke eer, ten-
einde dezelve voortaan niet te zeer door u zoude
bemind worden. In beide wilt u troosten, gij
kleinmoedige; want aan de eene zijde zijt gij
beproefd, en aan de andere zijde zijt gij ge-
kastijd. Insgelijks ten aanzien van het eene wordt
gij geregtvaardigd, en ten aanzien van het an-
dere wordt gij verbeterd. Doch hierentegen
indien er eenige vrouwen zijn, wier harten,
wanneer die gevraagd worden, antwoorden, dat




36 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

zlj zich zelve nooit verhoovaardigd hebben van-
wege het eerlijke goed of harer maagdelijkheid
of weduwelijkheid, of huwelijksreinheid, maar
dat zij zich altijd met de nederigen gevoegd
hebben, en dat zij vanwege de genade Gods
met beving zich verheugd hebben, en dat zij
niemand misgund hebben de heerlijkheid: van
gelijke heiligheid en reinheid, en daarenboven ,
dat zij allen menschelijken lof ter zijde gesteld
hebben, welke in het algemeen des te grooter
den menschen plagt gegeven te worden naar-
mate het goed, dat den lof vereischt, zeldza-
mer en minder te vinden is. Alzoo dat ze
liever gewenscht hebben, dat haar getal dagelijks
grooter zoude worden dan dat zij in een klein
getal alleen boven anderen zouden nuitsteken.
Zoodanige vrouwen, indien de onkuischheid der
barbaren ook eenige derzelve heeft overweldigd ,
moeten geenzins murmureeren , dat zulks toe-
gelaten werd, noch moelen daarom bij zich
zelven denken, dat God geen acht op zulks
geeft, dewijl Hij dit toelaat, hetwelk nie-
mand ooit ongestraft begaat. Want er wor-
den sommige zware lasten van de kwade be-
geerlijkheden door een verborgen tegenwoordig
oordeel Gods hier van de menschen afgeno-
men, en sommige dier lasten worden tot het
laatste openbare oordeel opgehouden. Voorts
zoodanige vrouwen, welke ten beste in haar
gemoed overtuigd zijn, dat zij namelijk nooit
vanwege het heerlijke goed harer eerbaarheid
een hoogmoedig en opgeblazen hart gehad heb-
ben, en evenwel in haar vleesch het ge-
weld en de verkrachting harer vijanden hebben
moeten lijden, zij hebben mogelijk eenige hei-
melijke en verborgene zwakheid gehad, welke
tot opgeblazenheid van hoogmoed zoude geleid
hebben , indien zij deze hare nederigheid in die
gemeene verwoesting te boven gekomen waren.
Derhalve, gelijk sommigen door den dood weg-
gerukt zijn, opdat de gemeene boosheid niet
zoude verkeeren haar verstand, alzoo is er iets
door geweld van zoodanige vrouwen weggeno-
men, opdat hare voorspoed niet zoude verande-
ren en bederven hare nederigheid en ootmoed.
Zoodan , opwelke wijze gij zulks neemt, hetzij
van zoodanige vrouwen, die vanwege haar vleesch,
vermits zij niemands schandelijke aanroeringen
geleden hadden, hoogmoedig geweest zijn, of
van zoodanige, welke mogelijk hoogmoedig had-

den kunnen worden, indien zij door het geweld
der vijanden niet aangetast waren, van geen van
beiden is weggenomen hare eerbaarheid, maar
beiden zijn zij vermaand tot ootmoed: want be-
langende de eerste, werd in dezelve zeer verbeterd
de hoogmoed, die in haar woonde, en belangende
de andere, in dezelve werd voorgekomen de
hoogmoed, die in haar was nakende en aan-
staande. Daarenboven schijnt het ook , dat men
niet behoort te verzwijgen hoe sommige vrouwen
die zulks geleden hebben, bij zich zelve moge-
lijk gedacht hebben, dat het goed der eerbaar-
heid behoort geacht te worden onder de ligcha-
melijke goederen, en dat het den menschen
gestadig bijblijft, indien namelijk het ligchaam
niet aangeroerd wordt met iemands onkuische
genegenheid, zoodat zij geenzins daarentegen
verstaan, hoe helzelve alleen gelegen is in de
eenige van God bijgestane en geholpene sterkte
van onzen wil, ten einde alzoo beide, het lig-
chaam en de geest heilig zijn; noch dat zij ook
daarenboven verstaan dat het zoodanig goed is,
hetwelk tegen wil en dank van het gemoed niet
kan weggenomen worden, welke dwaling door
middel van deze hare zwarigheid haar mogelijk
weggenomen is. Want als zij beginnen te beden-
ken met welke conscientie zij Gode gediend
hebben, en daarenboven naardien zij vanwege
haar ongekrenkt geloof zulks van God niet kun-
nen gevoelen, hoe hij haar, welke Hem alzoo
dienen, en Hem gestadig aanroepen, eenigzins
zonde kunnen verlaten, zoo is het, dat zij aan
de eene zijde wel niet kunnen betwijfelen hoe-
zeer de eerbaarheid Hem behaagt, maar aan
de andere zijde volgt daaruit ook, dat hij geen-
zins zoude toegelaten hebben, dat zulks aan
zijn heiligen zoude overgekomen zijn, indien
daardoor had kunnen verloren gaan hare heilig-
heid, welke hij haar gegeven heeft en welke hij
in haar bewerkt,

- —— g

- e s aam, el PR OB OON gd i e



VAN DE STAD GODS. 37

HOOFDSTUK XXIX.

Wat het huisgezin van Christus den onge-
loovigen moet antwoorden als zij hetzelve
verwijlen, dat Christus in de woedende
razerni) der vijanden het niel verlost heefl.

Zoodan het geheele huisgezin des oppersten
en waren Gods heeft zulke vertroostingen , welke
niet bedriegelijk zijn, en welke niet gegrond
zijn op de hoop van eenige wankele en ver-
gankelijke dingen, en daarenboven heeft het ook
zoodanig tijdelijk leven, dal geenszins te ver-
achten is, in hetwelk hij geleid en onderwe-
zen wordt tot hetl ecuwige; voorts: gebruik,
evenals die uitlandig is, deze aardsche goederen,
en stelt geen lust noch behagen in dezelve. Ein-
delijk door de tegenspoeden , welke dezelve heeft,
wordt dezelve of beproefd, of verbeterd. Hier-
intusschen zij, die met hunne vroomheid spot-
ten en tot hen zeggen, wanneer zij misschien
ineenig tijdelijk kwaad en in tegenspoed ver-
vallen zijn: waar is nu hun God? Laal zij zelve
zeggen waar hunne goden zijn als zij dergelijke
zwarigheden lijden en onderworpen zijn, om
welke te ontgaan zij hun eeren, of ook da-
gelijks leeren , dat men hen behoort te eeren.
Doch het huisgezin van Christus antwoordt : mijn
God is overal tegenwoordig, overal ook geheel
en nergens besloten. Wijders wanneer Hij mij
door legenspoed bezwaart, zoo is het, dat Hij
of mijne geregtigheden beproefl, of mijne zonden
kastijdt, zoodat hij mij het eeuwige loon voor
. het godzalig verdragen der tijdelijke tegenspoe-
den geeft. Maar gij, wie zijt gij, met wie
te spreken naauwelijks betamelijk is van uwe
Goden, hoeveel te minder van mijnen God,
welke schrikkelijk en wonderbaar is over alle
Goden, want alle Goden der volken zijn afgo-
den, doch de Heere heeft den Hemel gemaakt.
(Ps. 96 vs. 4).

HOOFDSTUK XXX.

Hoe zjj, welke over de tijden der Christenen
klagen, zoodanige menschen zijn, welke
anders niel zoeken dan dat zij zouden
mogen bloejjen in zoodanigen voorspoed,
welke schandelijk en beschamend is.

Derhalve indien thans die Scipio Nasica,
leefde eertijds uw hoogepriester, dien de gan-
schen raad ten tijde van den grooten schrik-
der Punische oorlogen (alzoo men een aller-
vroomst man en boven anderen uilstekend, zocht
tot het inhalen van de Phreigysche godsdienst)
verkoren heeft, indien die man, zeg ik, wiens
aangezicht gij nu niet eens zoudt durven aan-
schouwen, thans nog leefde, voorwaar hij zou
u merkelijk van zoodanige onbeschaamdheid we-
derhouden en bestraffen. Want waarom is het,
wanneer gij met tegenspoed benauwd wordt,
dat gij klaagt over de tijden der Christenen ?
Anders nergens om, dan overmils gij uwe over-
dadigheid in alle vrijheid wilt ocfenen en diens-
volgens, wanneer alle moeijelijkheid en zwa-
righeid der tegenspoeden weggenomen waren,
geheel wilt wegvloeijen in alle verdorvenheden
der manieren. Want het is daarom niet, dat gij
vrede wilt hebben en in alle dingen overvloe-
dig zijn, opdat gij namelijk deze goederen eer-
lijk zoudt gebruiken, dat is nederig, sober,
matig en godzalig, maar hel is daarom, op-
dat men ontelbare vergaderingen van wellus-
ten met dolle en uitzinnige verkwistingen
zouden mogen verkrijgen, zoodat in tijden
van welvaart en voorspoed daarover zooda-
nig kwaad groeit in de manieren, welke dik-
wijls erger en schadelijker zijn dan het uitzin-
nig razen en woeden der vijanden. Derhalve die
Scipio , uw opperste priester, welke door het oor-
deel des ganschen Raads voor den allervroomsten
verklaard is, deze bezorgd en bevreesd zijnde,
dat u zoodanige ellende en zwarigheid zoude
overkomen, heeft nooit gewild, dat de stad
Carthago, welke tegen het Romeinsche rijk haar
hoofd opstak, zoude vernield en verwoest
worden. Alzoo toen Cato stemde, dat men
Carthago zoude uitroeijen en verdelgen, heeft
hij hem wedersproken, gevende voor reden, dat
de vrijheid van alle zorgen en bekommernissen
hun niet diende, en dat hij dezelve vreesde als




P A et
—

38 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

den grootsten vijand van de zwakke gemoederen
des Romeinschen volks, zoodat hij de gesta-
dige vrees en verschrikking even zoo noodig
voor de burgers hield, als hij voor hen, zijnde
als weezen, een bekwaam voogd en voorstan-
der noodig beschouwde. En in zijne meening
is hij ook niet bedrogen, want met de daad
en *bevinding is genoegzaam betoond en bewe-
zen hoe waarachtig hij zulks gezegd had. Wani
als Carthago te niet gedaan en geheel geslecht
was, en diensvolgens ook die groote schrik van
de Romeinsche republiek uitgebluscht en ver-
dorven was, is laler door middel van haren
grooten voorspoed, vrede en welvaart zeer
veel en grool kwaad ontstaan en gevolgd,
want hare eendragt is (erstond geheel ver-
broken en vernietigd, eerst door wreede en
bloedige beroerten en muiterijen , en daarna door
vele zware burgeroorlogen, zoodat onder hen
groote nederlagen geleden zijn, veel bloed ver-
golen werd en daarbenevens dat hunne woedende
wreedheid zoo ontstoken is geweest mel begeerte
van elkander te verbannen en te berooven, dat
dezelfde Romeinen, welke ten tijde van de op-
regle eenvoudigheid huns levens voor het kwaad
van hunne vijanden bevreesd waren, namaals na-
dat zij de vorige opregtheid verloren hadden,
veel meer wreedheid van hunne eigene medebur-
gers hebben moeten lijden dan ooit te voren_
De begeerte der heerschappij alzoo, welke
onder andere gebreken des menschelijken ge-
slachts zeer groot was bij het Romeinsche volk,
heeft daarna de overhand gehad alleen onder
weinige magligen, zoodat die alle andere bur-
gers ten laalste vertreden en vermoeid hebben;
eindelijk werden ook zij door heerschzucht on-
der het juk der diensthaarheid gebracht.

HOOFDSTUK XXXI.

Door welke lrappen en middelen de begeerte
van  heerschappij in de Romeinen allengs
hooger gekomen en vermeerderd is.

Want deze zelfde begeerte van heerschappij,
wanneer kon die anders ophouden in de hoo-
vaardigste gemoederen, dan zoo wanneer dezelve
door vervolgende opklimming van verscheidene

hoogheden en eer tot de Koninklijke magt ge-
komen was? Middelerwijl tot deze achtereen-
volgende opklimmingen zou daar nimmermeer
eenige lust geweest zijn, (enzij de eergierig-
heid de overhand gehad had. En de eergierig-
heid kon ook geenszins de overhand hebben,
of het moest zijn onder zoodanig volk, dat beide
door gierigheid en door overdaad bedorven was.
Nu, het volk is gierig en daarbenevens dar-
tel en overdadig geworden door groote weelde
en voorspoed, welke die Nasica zeer voorzig-
tig oordeelde dat men behoorde voor te komen
en te vermijden, als hij namelijk niet wilde ver-
delgd en verwoest hebben de allergrootste, sterk-
sle en rijkste stad der vijanden, teneinde door
middel van gestadige vrees de dartele en kwade
wil in hen zou mogen betoomd en ingehouden
worden, en wanneer de kwade wil gebreideld en
ingehouden werd, twijfelde hij niet ol de overdadig-
heid zou daardoor belet worden, en wederom in-
dien de overdadigheid bedwongen was, dat dan
ook de gierigheid geenzins de overheid zou hebben,
En eindelijk al deze gebreken geweerd en uitgeslo-
ten zijnde, twijfelde hij niet of de deugd , welke al-
leen nuttig en dienstig was voor de slad , zoude
bloeijen en toenemen en alzoo zou ook de vrij-
heid welke zeer wel met de deugd overeenkomt,
gestadig bij haar blijven. Insgelijks hieruit had
het ook zijn oorsprong, en uit deze allervoor-
zigtigste liefde zijns vaderlands kwam het voort,
dat uw opperste priester, welke van den raad
van dien tijd zonder eenig verschil van stemmen
als de allervroomste man verkoren is, dat die
zelfde zeg ik den Raad, die voornam een zekeren
schouw- of speelhof met zithanken te maken,
van zoodanig voornemen teruggehouden heeft en
hen met een zeer (reffend vertoog onderricht,
dat zij geenzins zouden toelaten dat de dartel-
heid der Grieken zoude insluipen onder de voor-
troffelijke en mannelijke manieren huns vader-
[ands, en diensvolgens dat zij geenzins ot ver-
krenking en verzwakking van de Romeinsche
vroomheid zoude inwilligen eenige uitlandsche
boosheid en ongeschiktheid. En voorwaar! hij
heeft door zijn aanzien zooveel vermogt, dat
die wijze en voorzigtige Raad bewogen zijnde
door zijne redenen, van dien tijd af ook in de
toekomst verboden heeft zoodanige schouwtrap-
pen- en banken op re riglen, welke zij alleen
voor een zekeren tijd toen opwierpen, en welke

L ol =T e - R D S e Y

p— pupm g S Wy



VAN DE

de stad in hei aanschouwen dier spelen begonnen
was te gebruiken. Zoodan, dit alzoo zijnde,
met welk een vlijt en ijver zou die zelfde man
zelfs de tooneelspelers geweerd hebben, indien
hij namelijk had durven wederstaan het aanzien-
dergenen welke hij meende Goden te zijn, welke
hij nogtans niet verstond dat schadelijke gees-
ten waren, of indien hij zulks verstond, zoo
meende hij, dat men de Goden meer be-
hoorde te verzoenen dan te versmaden. Want
toen was den Heidenen nog niet geopen-
baard de leer van hierhoven, die door het ge-
loof het hart reinigt, en welke ’s menschen ge-
negenheid verandert, om met eene nederige
godzaligheid te omhelzen alle hemelsche en bo-
venhemelsche dingen, en welke eindelijk den
mensch verlost van de heerschappij der hoo-
vaardige geesten.

HOOFDSTUK XXXII.
Van de instelling der tooneelspelen.

Middelerwijl nogthans wilt aanmerken, gij die
van zulks niet weet, en wilt met uw verstand
hierop acht geven, gij die u zelven veinst alsof
gij geene kennis van dit alles hadt: gij allen te
zamen, zeg ik, die, verlost zijnde van zoo-
danige Heeren, tegen uwen verlosser murmu-
reert. Want aangaande uwe tooneelspelen , welke
anders niet zijn dan beschouwingen van alle
schandelijkheden en vuile ligtvaardigheden, en
daarbenevens, welke anders niet zijn dan on-
gebondenheid aller ijdelheden, dezelve zijn niet
door de verdorvenheden der menschen, maar
door de bevelen van uwe goden ingesteld, zoo
dat het met regt verdragelijker en beter zoude
zijn, dat gij dien genoemden Scipio goddelijke
eer aan deedt, dan dat gij zoodanige Goden
eert. Want deze Goden zijn geenzins beter ge-
weest dan hun Priester. Gij toch, wilt nog
eenmaal verstaan, indien uw gemoed, dat dron-
ken en doorweekt is van alle dwalingen , welke
het zoolang ingezogen heeft, u toelaat eenige
gezonde rede te verstaan: want uwe goden
hebben u gelast, dat gij hun vermakelijke too-
neelspelen zoudt vertoonen, om daardoor te doen
ophouden de pest en andere besmettelijke ziek-

ten der ligchamen. - Uw Priester daarentegen, om

STAD GODS. 39

voor te komen de pest en besmetlting der zie-
len, heeft u verboden het oprigten van toonee-
len. Kies nu, wie van beide gij zult eeren,
indien gij door eenig licht des verstands de
ziel hooger acht dan het lichaam. En voor-
waar! die besmettelijke pest der ligchamen is
niet opgehouden, omdat bij dit strijdbare
volk, dat te voren alleen gewend was aan
de Circenische spelen, ingeslopen is de ver-
Want de
listigheid van de booze geesten, welke voorzag

makelijke razernij der tooneelspelen.

dat de pest evenwel op zjn behoorlijken tijd
zoude ophouden, heeft bij die gelegenheid
gezocht wat anders in te voeren, namelijk een
veel erger pest, waarin hij zich verheugd,
te weten, niet voor de ligchamen, maar
voor de zielen, welke pest de gemoederen van
deze ellendige menschen met zulke duisternis
verblind, en met zulke gruwelijke leelijkheid
onteerd heeft, dat zelfs tegenwoordig na de ver-
woesting - der stad Rome (hetwelk mogelijk on-
gelooflijk zal geacht worden, indien het van onze
nakomelingen gehoord wordt), al diegenen , welke
met de pest bevangen zjn, en welke van daar
ontvlugtende , te Carthago gekomen, nu niet an-
ders doen dan dagelijks elk om strijd in de
speelhoven hunne razende dolheid vertoonen om
de tooneelspelers aldaar te aanschouwen.

HOOFDSTUK XXXIIL

Van de gebreken der Romeinen, welke door
de verwoestng van hun vaderland niet
verbelerd zijn.

O uilzinnige zinnen en gemoederen, wat Is
dit toch eene dolle razernij, dat gij, daaral de
Oostersche volken treuren, en daar de grootste
steden in de afgelegenste hoeken des aardrijks
hare rouw en droefheid betoonen, de Speelho-
ven bezoekt, naar dezelve toeloopt en ze vult,
en dieshalve veel uitzinniger dingen bedrijft dan
daar ooit geweest zijn, Voorwaar! deze smet
en pest der zielen, deze verwoesting aller vroom-
heid en eerbaarheid vreesde van uwentwege die
Scipio, toen hij verhinderde en verbood , dat
men schouw- of speelhoven zoude timmeren
en oprigten; en toen hij ook zag, dat gij
door weelde en voorspoed ligt zoudt bederven




40 AUGUSTINUS EERSTE BOEK

en te niel komen, en eindelijk, wanneer hij
geenszins daartoe wilde verstaan, dat gij wrij
en buiten alle zorg van den schrik der vijanden
zoudt wezen. Want hij kon niel begrijpen, dat
de Republiek, bij het verval der goede zeden,
ooit kon vastsiaan en gelukkig blijven. Maar
in u heeft meer kracht en aanzien gehad , hetgeen
de booze geesten, u misleidende, hebben geraden,
dan dat de wijze en voorziglige menschen u
hebben ontraden en u zijn voorgekomen. En
hiervan komt het, dat gij niet wilt dat het kwaad
hetwelk gij doet, u zal toegeéigend worden,
maar het kwaad dat gij lijdt, dat ontziet gij
niet, toe (e eigenen aan de tijden der Christenen.
Derhalve in uwe verzekering vanwege de vijanden
zoekt gij niet eene vreedzame en geruste Repu-
bliek, maar gij zoekt overdadigheid en dartel-
heid in alle zorgeloosheid en ongestraft te mogen
oefenen, zoodat gij verkeerd en bedorven
zijnde door voorspoed, zells nu niet kunt ver-
beterd worden door tegenspoed. Derhalve wat
zijt gij voor menschen? De genoemde Scipio
wilde, dat gij in gestadige vrees en schrik zoudt
zijn vanwege den vijand, opdat gij niet fe eeni-
ger tijd in overdadigheid zoudt wegvloeijen,
maar gij tegenwoordig zelfs van den vijand ver.
jaagd en verdreven zijnde, hebt uwe dartele
overdadigheid niet kunnen inhouden of bedwin-
gen, zoodat gij het nut der straf geheel hebt
verloren, zijnde de ellendigste geworden en de
allerbooste gebleven. Dat gij in het leven ge-
bleven zijt, is eene genade Gods, welke door
u te behouden, u vermaant, dat gij behoort ver.
beterd te worden door ware en opregte boet-
vaardigheid. Want Zijne goedheid is zoodanig
jegens u geweest, dat Hij u, ondankbare men-
schen, deze weldaad gedaan heeft, dat gij of
onder den naam van Zijne dienstknechten, of in
de plaatsen Zijner Martelaren en getuigen ont-
komen zijt de handen uwer vijanden.

HOOFDSTUK XXXIV,

Van de goedertierenkeid Gods, welke de ver-
woesting van de stad Rome gematigd heefl.

Men zegt van Romulus en Remus, dat zij eene
geheiligde (*) toevlugtplaats en vrije berging in-

(*) In Griekenland zijn ten tijde van Tiberius vele zoo-
danige vrije bergplaatsen voor hoosdoeners geweest , welke
wrijheden Tiberius afgeschaft heeft. Men leze hierover bij
Tacitus.

gesteld hebben, opdat ieder, die aldaar vlugtte,
van alle beschadiging en stral vrij zoude
zijn, hetwelk zij deden om te dienen ot een
middel, waardoor zij eene groote menigte men-
schen zouden kunnen bijeen krijgen en alzoo hun-
ne stad zouden mogen bevolken. Voorwaar een
bewonderenswaardig voorbeeld, alzoo het ge-
schied is ter eere van Christus, Want even
zulks hebben tegenwoordig verordineerd de ver-
woesters der stad, hetwelk te voren ingesteld
hadden de stichters en opbouwers derzelve. Doch
een grooter zaak is dit, want zij hebben zulks
gedaan opdat het getal der burgers zoude
vermeerderd worden; maar deze hetzelfde doende,
hebben zulks gedaan opdat een groote menigte
hunner vijanden zoude mogen behouden en ver-
schoond worden. Deze en meer andere der-
gelijke dingen, welke iemand overvloediger en
bekwamer zou kunnen bijbrengen, kan bij gele-
genheid het huisgezin onzes Heeren Jezus Chiis-
tus en het uitlandige burgerschap des Konings
Chrislus, zijnen vijanden antwoorden.

HOOFDSTUK XXXYV.

Van de heimelijk verborgen lkinderen, welke
de Kerk heeft onder de goddeloozen, en
van de valsche Christenen, die binnen de
Kerk zijn.

Ondertusschen nogthans heeft dit burgerschap
van Jezus Christus te bedenken, hoe zelfs on.
der hunne vijanden nog velen schuilen, die ein-
delijk hunne medeburgers nog zullen worden.
En laat dezelve hunnen arbeid en hunne aanspraak
aan hen niet onnut of te vergeefs achten, uit
oorzaak dat ze den vijand z66 lang draagt tot
de tijd (*) komt van de laatste verklaring en
belijdenis. Insgelijks ditzelfde burgerschap Gods
zoolang het uitlandig is in de wereld, heeft bin-
nen zich ook zulke lieden, welke er mede
vereenigd zijn door de gemeenschap der Sacra-
menten, van welke sommige in het verborgen
en anderen in het openbaar zijn. Deze ontzien
zich niet, te zamen met den vijand te murmu-
reeren tegen God, wiens Sacrament zij dragen |
en daarom is het, dat zij met dezelve op de

(*) De tijd van de laatste verklaring en belijdenis is
die, wuanneer de boeken der conscientién zullen geopend
worden, dat is, ten jongsten dage.




VAN DE STAD GODS. 41

speelhoven gaan en vervallen nu weder met ons
de kerken. Doch van de verbetering van som-
mige derzelve moet men daarom des te minder
den moed verloren geven, omdat zelfs onder de
openbare vijanden gepredestineerde vrienden ver-
borgen zijn, welke alsnog niet alleen ons, maar
ook zich zelf onbekend zijn. Want deze twee
steden zijn in deze wereld als doorelkaar ge-
vlochten en vermengd, hetwelk zoolang duren
zal, totdat zij in het laatste oordeel zullen ge-
scheiden worden. Derhalve van beide dezer
steden op- en voortgang en behoorlijk einde,
zal ik alles wat ik noodig acht te zeggen,zoo-
veel God mij Zijne genade zal geven, verha-
len en verklaren tot eer en verheerlijking van
de stad Gods, welke door de vergelijking met
haar tegendeel des te klaarder zal uitsteken
en lichten.

HOOFDSTUK XXXVI.

Van welke zaken men heefl te spreken in
de volgende verhandeling.

Eenige dingen heb ik nog te zeggen tegen
hen, die de nederlagen en verwoestingen van
de Romeinsche republiek aan onze religie te laste
leggen, uit oorzaak, gelijk zij zeggen, dat zij
verhinderd zijn aan hunne Goden te offeren. Ins-
gelijks moet ik ook verhalen welk kwaad hen
evenwel had kunnen overkomen, en daarenbo-
ven hoe hen genoeg zal schijnen dat kwaad,
hetwelk hunne stad geleden heeft, of ook hunne
provincién die tot hun rijk behoorden eer hunne of-
feranden verboden waren , welk kwaad alles te za-
men zij buiten twijfel ons ook zouden toeschrijven,
indien onze religie toen bij hen in 't openbaar
bekend geweest was, en diensvolgens onze re-
ligie hen verhinderd en wederhouden had van

hunne onheilige heiligheden en Godsdiensten.
Daarom moet ik ook aantoonen, hoe hunne

manieren zijn geweest, en waarom de ware

God, in wiens magt alle Rijken zijn, hun ver-
waardigd heeft te helpen tot opkomst van hun
Rijk, en hoe hen in 't geheel niet geholpen heb-
ben diegene, welke zij meenen Goden te zijn;
ja veelmeer hoe zij met hun liegen en bedriegen
hunne zaken verachterd en geschaad hebben.
Eindelijk zal daar gehandeld worden tegen hen,
die, niettegenstaande zij met zeer klare redenen
wederlegd en overtuigd zijn, evenwel staande
willen houden, dat men de Goden behoort te
eeren niet om eenig profijt in dit leven, maar
om zoddanig nut, dat na den dood zal zijn. Welke
verhandeling, zooals ik meen, veel zwaarder zal
zijn en daarbenevens ook waardiger eenige hooger
aanmerking en onderzoeking, zoodat men alhier
van noode zal hebben te handelen tegen de phi-
losophen, niet zéodanige, welke van den ge-
meenen hoop zijn; maar tegen hen, welke onder
hen in vermaardheid van eer de heerlijkste zijn,
en daarbenevens in vele dingen eens zijn met
ons gevoelen: zoodat wij zullen hebben te spre-
ken van de onsterfelijkheid der ziel, en hoe de
ware God de wereld geschapen heeft, voorts
ook van Zijne voorzienigheid door welke Hij al
het geschepene regeert. Maar aangezien men
hen ook in zulke dingen, die zij tegen ons ge-
voelen, behoort te wederleggen, zoo is het , dat
wij ook aangeande dezen dienst niet in gebreke
moeten blijven, zoodat wij naar de kracht, die
God ons zal mededeelen, de wedersprekingen
der goddeloozen zullen wederleggen, opdat wij
alzoo behoorlijk mogen voorstaan de stad Gods ,
insgelijks de ware godzaligheid en de opregte
dienst van God, waerin alleen onze waarach-
tige en ecuwige gelukzaligheid beloofd wordt.
Laat dit dan het einde zijn van dit eerste stuk,
opdat wij daarna mogen aanvangen, hetgeen wij
voorts voorgenomen hebben,




|
5

e e T Ty

AURELIUS AUGUSTINTUS,

VAN

DE STAD

GODS

TEGEN DE HEIDENEN

TWEEDE BOEK.

AAN MARCELLINUS.

HOOFDSTUK 1.

Van de manier der onderhandelingen met de
wedersprekers, welke men noodwendig fe-
gen hen moet gebruilen.

Bijaldien het zwak gevoel van de mensche-
lijke onderhandelingen niet openlijk durft weder-
staan de allerklaarste reden der waarheid, en
daarentegen bijaldien de zaken z00 stonden , dat
de menschen gaarne en gewillig hunne krank-
heid voegden onder de gezonde leer als onder
een medicijn, tot iijd en wijle, dat zij door
Goddelijke hulp , (welke het geloof der Godzalig-
heid verkrijgt) genezen worden: voorwaar! er
zou geen lange rede noodig zijn om iedere
dwaling en valsche meening te wederleggen voor
zoodanigen , namelijk die weél gevoelen, en hun
gevoelen met genoegzame woorden uitdrukken.
Maar nu, dewijl dit de meeste en grootste
zickte is van vele dwaze en onwijze gemoe-
deren, dat zij hunne onverstandige en onver-
nuftige bewegingen , zelfs nadat er volkomen
reden gegeven is, nl. zdddanige als de eene
mensch den andere schuldig is, dat zij dezelve
zeg ik , hetzij door alte groote blindheid , waar-
door men zelfs klare en openbare dingen niet
ziet , hetzij door eene harde hardnekkigheid ,
waardoor men ook zulks wat men ziet, niet

wil lijden of verdragen, evenals de rede en de
waarheid zelve voorstaan; zoo is het, dat wij
ook noodzakelijk in het breede moeten verhan-
delen zelfs klare dingen, niet alleen om aan-
schouwd te worden van hen, die dezelve niet zien,
maar ook om den tastenden en kinkoogenden
dezelve z06 voor te dragen, dat zij eenigzins
van door hen mogen gevoeld worden. Intusschen ,
wat mate en einde zal er zijn van gesprekken
en onderhandelingen , indien wij meenen, dat
men altijd hen, die antwoorden, weder zal ant-
woorden. Want deze menschen zijn zoddanig , dat
zij Of niet kunnen verstaan wat cr wordt gezegd
of zij zijn zoo hard door de boosheid van hun
gemoed , dat, al is het, dat zij zulks verstaan,
zij evenwel zich niet willen onderwerpen. Hierop
antwoorden zij gelijk daar geschreven is en spre-
ken boosheid, en blijven altijd ijdel zonder ver-
moeid te worden, welke tegenspraak , indien
wij zoo dikwijls willen wederleggen als zij voor-
genomen hebben met een stout voorhoofd zelfs
daarnaar niet te vragen wat zij zeggen, als zij
slechts eenigzins onze onderhandelingen mogen we- |
derspreken. Voorwaar! gij zult daaruit zien en be-
kennen , dat zulks eene oneindige moeite ware ,
en daarbenevens een arbeid, welke gansch el-
lendig, onvruchtbaar en te vergeefs ware. Daarom
mijn lieve zoon Marcellinus! zou ik niet gaarne
u of anderen, welke deze mijn arbeid om de




VAN DE STAD GODS. 43

liefde van Christus wil nuttig en overvloedig van
dienst kan zijn , tot zulke regters van mijne schrif-
ten hebben, dat gij altijd, wanneer gij hoort
dat tegen hetgeen gij leest, iets gesproken
wordt, eenig nieuw antwoord van mij zouds wil-
len eischen, opdat niet geschiede, dat zooda-
nige menschen eindelijk gelijk worden aan die
vrouwen, van welke de Apostel vermaant, zeg-
gende: (2 Tim. 3 : 7) hoe zj altijd leeren en
nimmermeer tot de kennis der waarheid komen.

HOOFDSTUK 1L

Kort verhaal van hetgeen in het cerste boek
verhandeld is.

In het voorgaande boek, toen ik begon te han-
delen van de stad Gods, bij welke gelegenheid
dit gansche werk door Zijne hulp bij de hand
genomen is, is mij allereerst in den zin ge-
komen om te beantwoorden diegenen welke
al deze oorlogen, waardoor de wereld beroerd
werd, en bijzonder onderscheidene verwoestingen
der stad Rome door de Barbaren (Gothen) aan

de Christelijke religie ten laste leggen uit oorzaak,

dat zij door dezelve belet zijn met hunne booze
offeranden den duivel te dienen, daar zij veel-
meer hehoorden te bedenken dit Christus toe
te schrijven, nl. dat de Barbaren om Zijnen
naam tegen de orde en het gebruik des oorlogs
de plaatsen van den waren godsdienst en de
allergrootste kerken hun vrij vergund hebben
om aldaar te mogen vluglen, ja dat zij in velen
den behoorlijken godsdienst, die Christus toe-
kwam, niet alleen den opreglten, maar ook
zulken, die door vrees versierd werden, zoo ge-
derd hebben, dat zij geoordeeld hebben tegen
hen al datgene ongeoorloofd te zijn, wat anders
volgens het regt van den oorlog geoorloofd was,
Ondertusschen is vanwege zulks de vraag ge-
worden waarom de goddeloozen en ondankba-
ren ook deze Goddelijke weldaden deelachtig
zijn geweest, en waarom ook al die zware en
harde dingen, welke aldaar vijandelijk bedreven
zijn, beide den godzaligen en den goddeloozen
te gelijk getroffen hebben. (Dit is, zegt Plular-
chus, de voornaamsle vraag van die filosophen
geweest, welke ontkenden, dat de wereld door

de voorzienigheid Gods geregeerd wordt.) Welke
vraag alzoo zij zich in vele dingen in deze we-
reld uitbreidt, hetzij of in de dagelijksche wel-
daden Gods, of ook in de staffen en nederla-
gen der menschen, zoo is het dat dezelve, uit
oorzaak dat beide deze dingen zoowel diegennn
die wel leven als degenen die kwalijk leven,
zonder onderscheid in ’t gemeen overkomen,
vele menschen grootelijks bekommeren en be-
zwaren. Daarom 1s het, dat ik naar gelegen-
heid van mijn voorgenomen werk , bij deze zaak
ook wat lang gestaan heb, bijzonder daarom,
opdat ik voornamelijk zoude mogen troosten de
heilige vrouwen , en haar die godzalig en eer-
baar zijn, met name zoodanige, in welke van
de vijanden zulks bedreven is, dat haar pijn
van schaamte aangebragt heeft, hoewel het de
standvastigheid van hare eerbaarheid niet beno-
men heeft, zoodat zij dieshalve zich niet behoef-
den te bedroeven vanwege haar leven, alzoo
daar bij haar geen reden was om bedroefd te
kunnen zijn vanwege eenige boosheid. Daarom
heb ik ook een weinig gesproken en verhan-
deld tegen tegen hen, welke met eene onbe-
schaamde dartelheid gaan lasteren en bespotten
de Christenen, zijnde in die gemeene zwarighe-
den en tegenspoeden, en daarenboven welke
zich ook niet ontzien te spotten met de reine
schaamte der verootmoedigde vrouwen, niette-
genstaande dezelve voor eerbaar en heilig be-
kend zijn. Daarna heb ik bewezen tegen de-
zelve, hoe zij zelve allerboost en alleronge-
schikist zijn, en hoe zij verre ontaard e¢n afge-
weken zijn van die Romeinen zelve, wier ontel-
bare heerlijke daden zoozeer geprezen en met
zoo ecerlijke gedachtenis van schriflen beschre-
ven zijn, ja dat zij genoegzame heftige vijanden
van hunne eer geworden zijn; zoodat zij de
heerlijke stad Rome, die door de gestadige zorg,
vlijt en arbeid hunner voorouders opgebouwd
en verheerlijkt is, erger gemaakt hebben, ter-
wijl zij stond dan toen zij verwoest werd. Want
in hare verwoesting zijn alleen vervallen de stee-
nen en houten; maar in haar leven is alles ver-
vallen, niet alleen do sterkten der muren, maar
ook de sterklen en regte versierselen der ma-
nieren , zoodat hunne harten met gruwelijker be-
geerlijkheden gebrand hebben dan de huizen
der stad door de vlammen des vuurs. Zoodan,
met dit te verhandelen, heb ik het eerste Boek




e D

44 AUGUSTINUS

gedindigd. Middelerwijl heb ik voorgenomen te.
verhandelen, welke tegenspoeden en rampen
deze stad geleden heeft van haren oorsprong af ,
200 bij zich zelven als in de provincién en lan-
den, die onder haar stonden, welk een en an-
der zij ongetwijfeld ook aan de Christelijke re-
ligie te laste zouden leggen, indien het geweest
ware, dat toen de Evangelische leer tegen hunne
valsche en bedriegelijke Goden onder hen was
gepredikt geworden.

HOOFDSTUK III.

Welk kwaad den Romeinen overgekomen is
toen zij de Goden eerden n.l. eer de Chris-
telijke religie onder hen toenam.

Doch gij zult denken, terwijl ik dit alles ver-
haal, dat ik spreck en handel tegen de onge-
leerden, uit wier ongeleerdheid en groot onver-
stand ook dit spreekwoord voortgekomen is :
»De regen blijft achter en houdt op, uit oorzaak
van den Christelijken naam en religie”. (Godde-
loos en lasterlijk spreekwoord, waarvan Tertuli-
anus en Cyprianus ook gewagen, Indien de
Tiber over de muren loopt, indien de Nijl niet
over het veld stroomt, indien de aarde beeft, in-
dien er sterfte en dure tijd is, straks legt men
zulks aan de Christelijke religie te laste, en men
roept: weg met de Christenen ! voor de leeuwen!)
Middelerwijl zijn er ook eenigen onder hen,
die in de vrije geleerdheid opgetogen. en on-
derwezen zijn en die ook de geschiedenis be-
minnen, door welke zij dit alles kunnen te
weten komen. Zij veinzen evenwel, alsof zij
zulks niet wisten, teneinde zij de menigte der
ongeleerden des te vijandiger tegen ons mogen
maken, en met name arbeiden zij hiertoc om
het gemeene volk wijs te maken, hoe al die
nederlagen en zwarigheden alleen geschieden uit
oorzaak van den Christelijken naam , die met een
wijdloopend gerucht en een zeer heerlijken naam
tegen en boven al hunne Goden overal zich ver-
spreidt en uitbreidt. Maar hiertegen zeg ik, dat
zij met ons eens willen overleggen met welke
zwakheden en hoe menigvuldig het Romeinsche
Rijk te voren bezwaard en verwoest is geweest,
nl. eer Christus in het vleesch gekomen was,
en eer Zijn naam met zulk eene heerlijkheid,

TWEEDE BOEE

welke zij te vergeefs hem misgunnen, den vol-
ken is bekend gemaakt, en vermaan hen verder,
dat zij in de verhaalde zwarigheden hunne Goden
voorstaan indien zij knnnen, want zij eeren hunne
Goden daarom, opdat hunne dienaars zoodanige
zwarigheden niet zouden lijden, of onderworpen
zijn, hetwelk zij nu eenigzins schijnen te ver-
schoonen uit oorzaak, dat, bijaldien zj iets dies-
halve nu lijden, zij dat later aan ons willen toe-
geschreven hebben. Maar waarom hebben de
Goden toegelaten, dat hunnen dienaars overge-
komen zijn zoodanige dingen als ik verhalen zal,
nl. eer de verklaarde naam Christus hen in den
weg was, en eer dezelve hunne offeranden be-
lette ?

HOOFDSTUK IV.

Hoe de dienaars der Goden van hunne Goden
nooit eenige onderwijzing der deugd ont-
vangen hebben , en koe zij in de bediening
van hunne godsdiensten en offeranden zeer
schandelijee dingen gedaan hebben.

Vooreerst heb ik hier te vragen, waarom
hunne Goden geene zorg hebben willen dragen
en orde stellen, dat zij in hun gemeenen om-
gang des levens zulke allerbooste en ongeschiktste
manieren onder elkaar niet zouden hebben. Want
aangaande den waren God, deze heeft met
regt hen, van wie Hij niet gederd wordt,
klein geacht en is hen voorbij gegaan. Zoo-
dan, die Goden, van wier godsdienst de aller-
ondankbaarste menschen klagen dat zij weder-
houden worden, waarom hebben 2z hunne die-
naars niet geholpen met eenige wetten en ze-
den, teneinde zij wél en geschikt onder elkaar
zouden leven? Maar het is regt, en het een
is naar het ander, want gelijk zij waargenomen
hebben hunne offeranden , alzoo hebben de ande-
ren waargenomen hunne daden. Doch zij ant-
woorden, dat ieder boos is door zijn eigen wil.
Maar evenwel betaamde het hunnen Goden, die
hunne raadgevers waren, geenzins voor de vol-
ken die hen eerden, te verbergen de onderwij-
zingen van een goed leven, dewijl zij hieren-
tegen met cenc klare verkondiging hun deelach-
tig behoorden te maken, en daarbenevens be-

A T e e mmel W A e el s s, el

Ll el il am

- ey

B e e e

Dt P T S .

E (I & ot e




VAN DE STAD GODS. 45

hoorden zij ook door profeten aan te spreken
en te bestraffen diegenen, welke zondigden ; ins-
gelijks behoorden zij ook bedreigingen van straffen
te doen aan hen, die kwalijk handelen, en daar-
entegen heerlijke belooningen te beloven aan
degenen, die wel doen en goed leven. Maar
waar is ooit iets dergelijks in de tempels van
hunne Goden met eene klare en luide stem ge-
predikt en geleerd? Wij zijn eens in onze jonk-
heid gekomen op een schouwspel en alleronge-
schiktst spotspel. Aldaar zagen wij die dolra-
zende Priesters, en daarbenevens hoorden wij
die grappige koorzangers, en verder vermaakten
wij ons in die allerschandelijkste spelen, welke
ter eere van de Goden en Godinnen gedaan
werden. Want daar werden ter eere van de He-
melsche maagd en van Berecynthia, de moeder
aller Goden, zoodanige oneerlijke dingen in 't
openbaar voor hare stallingen en geheiligde
zitplaatsen op den jaarlijlischen feestdag harer
wasschingen, door de allerbooste en ligtvaar-
digste tooneelspelers gezongen, welke gansch
onbetamelijk waren te hooren, ik zeg niet al-
leen voor de moeder der Goden, maar voor
iedere moeder, zelfs van gemeene Raadsheeren,
of van andere gemeene eerlijke lieden, ja zdo-
danige dingen, die gansch onbetamelijk waren
te hooren zelfs voor iedere moeder van deze
rooneelspelers. Want de menschelijke schaamte
heeft nog eenigen ecerbied voor zijne ouders,
welke de boosheid zelfs niet geheel kan te niet
doen en weg nemen. Derhalve zouden zelfs de
tooneelspelers zich schamen bij huis, in tegen-
woordigheid van hunne moeders, deze schande
van oneerlijke woorden en daden. En even-
wel deze schandelijkheid bedrijven en spelen zij
in ’t openbaar, in tegenwoordigheid van de moe-
der aller Goden, en daarbenevens ten aanschouwe
en ten aanhoore van eene zeer groote menigte,
beide van mannen en vrouwen, welke menigte
tegenwoordig komt en staat, uitgelokt zijnde
door nieuwsgierigheid, maar scheidende, zoo
is het dat zij beschaamd weggaat met kwetsing
harer eerbaarheid. Derhalve vraag ik, wat men
dan mag noemen heiligschendingen , indien zulks
heiligheden zijn? Of wat men zal noemen be-
vlekking, indien zulks is .eene wassching? Bo-
ven dit alles werden deze dingen tafelgeregten
genoemd, even alsof men een maaltijd ging hou-
den, waardoor de onreine duivelen, even-

als door hun eigen spijze, zouden mogen ge-
voed en verzadigd worden. Want wie verstaan
niet hoedanige geesten die zijn, welke in zoo-
danige oneerlijke vuiligheden hun vermaak schep-
pen, of het moest zijn, dat zij zoo onkundig
waren, dat zij gansch niet wisten dat er on-
reine geesten waren, welke de menschen onder
den naam der Goden bedriegen; of het moest
zijn, dat zij zoodanig leven leiden, in hetwelk
zi] liever hen dan den waren God te vriende
hebben, en ook als zij vergramd zijn, hen veel
meer vreezen.

HOOFDSTUK V.

Van de vuile onreinkeden met welke de moe-
der der Goden van hare dienaars gederd
wordf,

Doch ik zoude geenzins in deze zaak tot reg-
ters begeeren diegenen, welke zich dagelijks
meer zoeken te vermaken met de gebreken
van hunne schandelijke gewoonte, dan dat zij
tegen dezelve zouden strijden, maar ik zou al-
lerliefst tot regter begeeren dien Scipio, die
van den Raad voor den vroomsten man verko-
ren en bekend is, en door wiens handen het
beeld van dezen duivel gedragen is en in de
stad gebragt. Vooreerst zou ik hem verzoeken ,
dat hij ons zou willen zeggen, of hij niet zou
wenschen , dat zijne moeder zoodanige diensten
en weldaden aan de republiek mogt gedaan heb.
ben, dat men haar waardig acht door alge-
meen besluit goddelijke eer toe te eigenen, n.l.
op zoodanige wijze gelijk men weet dat de Grie-
ken, Romeinen en andere volken zulks aan eenige
sterfelijke menschen toegedigend hebben, wier
goede diensten en weldaden zij grootelijks ach-
ten, zulks dat zij ook gelooven dat zij onster-
felik geworden en onder het getal der Go-
den opgenomen en gerekend zijn.  Voorwaar! ik
meen hij zou zoodanige gelukzaligheid voor zijne
moeder, indien het mogelijk was, wenschen.
Maar indien wij daarna hem vraagden , of hij ook
onder hare goddelijke eer wilde vermengd heb-
ben die voorgaande schandelijkheden, zou hij
dan niet openlijk uitroepen dat hij liever had

dat zijne moeder dood bleef liggen, dan dat zi_]?

tot zulk een einde als Godin zoude leven, om




46 ' AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

met lust zoodanige leelijkheden aan te hooren?
Voorwaar! het zij verre, dat die Raadsheer des
Romeinschen volks, welke met zulke wijsheid
en verstand begaafd was, dat hij geenzins wilde
toelaten dat men een schouw- of speelhof zoude
timmeren in eenc stad van kloeke en voortref-
felijke mannen, dat die zoude gewild en toe-
gelaten hebben, dat men zijne moeder alzoo
zoude ceren, nl. dat men met zoodanige gods-
diensten en offeranden haar als eene Godin zoude
eeren, door welke zells eene gehuwde vrouw
wanneer zj die alleen met woorden en met den
mond hoorde vertellen, gederd zoude wezen.
En hoe zou hij eenigzins kunnen gelooven, dat
de eerbaarheid van deze allerlo[felijkste Yrouw ,
alzoo door de Godheid zoude kunnen veranderd
worden, dat zij tevreden zoude zijn, dat hare
dienaars haar met zulke ongeschikte eer zouden
dienen, zoodanig zeg ik, dat indien zij onder
de menschen nog leefde en wandelde, en in-
dien het dan in hare tegenwoordigheid gebeurde,
dat men zoodanige vuile lasterwoorden tegen
iemand sprak, hare vrienden, haar man en kin-
deren zich met regt van harentwege zouden scha-
men , bijaldien zij hare ooren niet toesloot en
met haast van daar niet vertrok. Zoodan,
zulk eene moeder der Goden, welke zoodanig
is, dat ieder van de schandelijkste menschen
zich schamen zoude haar tot moeder te hebben,
willende de Romeinsche gemoederen innemen
en tot zich trekken, heeft gezocht den aller-
vroomsten man, niet om hem door hulp en ver-
maning zoodanig te maken, maar om hem door
schandelijke bedriegerijen te vangen en te ver-
strikken , zijnde in dit opzicht gelijk aan haar,
van wie geschreven is: ,,Eene vrouw zoekt te
vangen de kostelijke zielen der mannen.” Want
dit heeft zij gezocht, dat n.l. dat voortreffelijk
gemoed en van zoo goede inborst door deze
verklaring even als door een goddelijk getuige-
nis, zoude verhoovaardigd worden, teneinde hij
zelf, meenende waarlijk de allervroomste en beste
te zijn, niet zoude bekommerd wezen om te zoe-
ken de ware godzaligheid en opregte religie,
zonder welke alle verstand, hoe prijselijk ook,
door hoovaardigheid geheel verijdeld en te niet
gedaan wordt, Derhalve zeggen wij tot besluit ,
hoe kan het anders zijn dan door bedriegerij
en loosheid, dat deze Godin den allervroom-
sten man gezocht heeft, nademaal zij zoodanige

dingen zoekt te hebben in hare godsdienst en
offeranden, van welke de allervroomste mannen
een afkeer zouden hebben, dat men die over
hunne tafels en maaltijden zoude oefenen.

HOOFDSTUK VI.

Hoe de Goden der Heidenen nooit den men-
schen eenige leeringen van wel te leven ,
gegeven fiebben.

En dit is ook de oorzaak, dat deze Goden
geen acht geslagen hebben op het leven en de
manieren der steden en volken, welke hen ecer-
den; zulks, dat zij zonder eenig verbond en
schrikkelijke bedreiging van straffen toegelaten
hebben, dat de menschen met zulke gruwelijke
boosheden geheel zouden vervuld worden, niet
alleen in den akker en op de wijnbergen, niet
alleen in het huis en in het geld, niet alleen in
het ligchaam, dat onder de ziel staat, maar ook
zelfs in de ziel en in het gemoed, hetwelk een
regeerder en bestuurder van het vleeschis. Of
indien zij willen zeggen , dat zij verboden heb-
ben, laat dan zulks betoond en bewezen wor-
den. Het is waar, zij roemen ons, doch
ik weet niet van welke stille suisingen en
mompelingen, die alleen in de ooren van wei-
nigen opgevangen worden, en welke als door
eenc verborgen godsdienstigheid den menschen
overgegeven zijn, waardoor zij willen zeg-
gen, dat de vroomheid en eerbaarheid des
levens kunnen geleerd worden; maar dit zeg
ik hun, laat eenmaal zoodanige plaatsen aan-
gewezen en verhaald worden, welke toege-
eigend zijn tot zoodanige vergaderingen, niet
dat men spelen oefent met oneerlijke woorden
en gebaren van tooneelspelers, noch ook daar.
men met uitstorting van allerlei schandelijkheid
het feest Fugalia oefent, hetwelk met regt genoemd
wordt een feest van Fugalia of ontvliedingen , maar
ik meen, van schaamle en eerbaarheid. Deze
vergaderingen bedoel ik niet, maar ik meen zoo-
danige vergaderingen, alwaar de volkeren te
zamen komen om aan te hooren, wat de
Goden leeren en bevelen van het wederhouden
der gierigheid, insgelijks van de verbreking en
betooning der eergierigheid, voorts ook van
het bedwingen' der onkuische en overdadige lus-




VAN DE STAD GODS. 47

ten; ja eindelijk alwaar de ellendige menschen
kunnen leeren datgene, wat Perzius vermaant
dat men behoort te leeren, zeggende: Leert
toch, gij ellendige menschen! en onderzoekt de
oorzaak der dingen, n.l. wat wij zijn en waartoe
wij geboren werden in dit leven, insgelijks welke
order ons gegeven is, en voorts hoe ligt onze
wederkeer zij van het regte perk , n.l. de deugd ;
daarenboven ook vanwaar wij gekomen zijn.
Wijders met hoedanige matigheid men naar rijk-
dom zal staan, wat er ook geoorloofd zij te
wenschen, daarbenevens ook, welk nut het harde
geld kan aanbrengen, en hoeveel men bchoort
uit te deelen aan zijn Vaderland en aan zijne
lieve vrienden: eindelijk, hoedanig God wil dat
gij zult zijn, en in welken staat gij hier op aarde
gesteld zijt in de menschelijke zaken. Laat
toch gezegd worden in welke plaatsen deze lee-
ringen van de Goden plagten geleerd en voor-
gesteld te worden, en in welke plaatsen dit
van de volkeren die hen dienen, met groote me-
nigte en toeloop plagt aangehoord te worden,
gelijk wij betoond hebben van onze kerken,n.l.
dat dezelve zoo wijd en breed als zich de Chris-
telijke religie uitspreidt, daartoe overal inge-
steld zijn.

HOOFDSTUK VII.

Hoe de gedichiselen der philosophen buiten
den Goddelijken Sehriftuur onnut zijn, en
koe de mensch, die tot alle boosheid ge-
negen 18, meer hewogen wordt tot kwaad
door lhetgeen de Goden gedaan hebben, dan
door helgeen de menschen geleerd hebben.

Doch mogelijk zullen zij ons hier verhalen van
de scholen en diepgrondige onderhandelingen
der philosophen. ‘Maar hierop antwoord ik ten
eersten, dat zij geene Romeinen zijn geweest,
maar Grieken. Of indien zij willen zeggen, dat
dezelve daarom Romeinen geworden zijn, over-
mits nu ook Griekenland eene Romeinsche pro-
vincie is geworden, zoo antwoord ik, dat deze
scholen geene onderwijzing zijn der Goden , maar
dat dezelve uitgevonden en op gekomen zijn door
menschen , welke , begaafd zijnde met zeer scherp-
zinnig verstand, eenigzins gepoogd hebben door
hunne vernuftige overleggingen te onderzoeken,

wat er verborgen was in de Natuur, en wat
men in de gemeene manieren behoorde te be-
trachten en wat men ook behoorde te schuwen;
wijders wat er ook in de gemeene regelen van
de kunst der redesluiting door vaste en zekere
tezamenbinding volgde, of dat er niet in volgde,
of nok tegenstrijdig was. En voorwaar, som-
migen van hen hebben ook, zooveel als zij van
God geholpen zijn, eenige groote dingen gevon-
den; doch aangezien zij door hun mensche-
lijk vernuft soms wederom verhinderd zijn, zoo
is het, dat zij ook grootelijks hebben gedwaald,
destemeer dewijl de Goddelijke voorzienigheid hun
hoogmoed regtvaardig heelt wederstaan, opdat
zij ons alzoo door vergelijking van ons zelven
met hen zoude aanwijzen den opregten weg der
godzaligheid, die door nederigheid opklimt tot
hetgeen hoog en van boven is; van hetwelk wij
namaals met wil en believen van den waren God
onzen Heer overvloediger gelegenheid zullen krij-
gen om daarvan te spreken. Maar indien de
philosophen iets gevonden hebben, dat men zou
mogen achten genoeg te zijn om een goed le-
ven te leiden, en het eeuwig gelukzalig leven
te verkrijgen, zou men niet zeggen, dat hel bil-
lijker ware, dat men eene zoodanige Goddelijke
cer zoude toedigenen? Zou het ook niet beter
en ecrlijfker zijn, dat in cen zckeren tempel
van Plato zijne boeken gelezen werden, dan dat
in de tempels der duivelen de Gallische Pries-
ters ontmand, de onkuische burgers geheiligd
en eenige dolrazende menschen gesneden werden ,
en voorls alle andere dingen bedreven werden
die ongeschikt en wreed zijn , gelijk men weet dat
in de verhandelingen van de feesten en offeran-
den van zoodanige Goden plagten geoefend te
worden? Ja zou het ook niet beter zijn de jeugd
tot geregtigheid op te trekken en te onderwij-
zen in het lezen van de wetten der Goden dan
dat men Ijdel en zonder eenige vrucht gaat prij-
zen de wetten en instellingen der voorouders ?
Want al de dienaars van zulke Goden hebben
daarna volgens de aandrijving van hun boozen
lust, welke gelijk Perzius zegt ,.met een heet
vergift besmet is,” meer gezien op hetgeen Ju-
piter gedaan heeft, dan op hetgeen Plato
geleerd, of Cato bestraft heeft. Een ligt-
vaardig jongeling bij Terentium komt bij ge-
val te zien een zekere schilderij, welke aan
een wand geschilderd was, in welke schilderij




begrepen was, hoe Jupiter, gelijk men zegt,
aan Danaé eertijds in haren schoot gestuurd had
een gouden regen. Ditzelfde neemt hij straks
tot zijn voordeel, en zoekt zijne schandelijkheid
door dit groot, aanzienlijk voorbeeld te verschoo-
nen, want hij beroemt zich, dat hij hierin God
navolgt. Maar welken God toch, zegt hij? Dien
nl, welke de tempelen des Hemels met groot
geklank en donder doet schudden. Zou ik, ver-
acht mensch dan , zegt hij voorts, zulks niet mogen
doen? O ja, ik heb zulks gedaan en ook gaarne.

HOOFDSTUK  VIIL

Van de tooneelspelen, in welke de Goden door
ket openbaren van hunne schandelijkheden
niet vergramd, maar wverzoend werden.

Maar zeggen zij, deze dingen werden niet
verhandeld op de feesten en offeranden der Go-
den, maar in de fabelen en gedichten der po-
éten, waartegen ik niet zeggen wil, dat hunne
verhandelingen der feesten schandelijker zijn dan
de verhandelingen der tooneelspelen. Maar dit
zeg ik, dat de historie hun zelfs zal overtuigen
van helgeen zij ontkennen, n.l. dat de Romeinen
deze zelfde spelen, in welke de gedichtselen
der poéten de overhand hebben, niet door domme
en onverstandige gedienstigheid op de feesten
hunner Goden bij zich zelve ingevoerd hebben,
maar dat de Goden zelf zulks gedaan hebben
dewijl zij hun streng hebben bevolen en eenig-
zins ook afgeperst, dat zoodanige spelen ten
dienste van hen openbaar op hun hoogfeest elk
jaar zouden geoefend worden, en dat dezelve
ter eere van hen zouden geheiligd worden, Dit
heb ik in het eerste boek met een klein verhaal
kortelijk aangeroerd. Want de tooneelspelen (*)
zijn op een zekeren tijd toen er een zware slerfte
kwam door bevel des oppersten Priesters te Rome
allereerst ingesteld. Aangaande dit, wie zal er
zijn, die niet meenen zal , dat hij om wel te leven
veel meer heeft na te volgen zulks als er ver-
handeld werd in de spelen, die door Goddelijk
bevel ingesteld zijn, dan dat hij zoude navolgen
zulks als er geschreven staat in de wetten , die
door menschenraad gemaakt en afgekondigd wer-

(") De tooneclspelen zijn eerst bij de Ileidensche Grie-
ken geweest en vandaar overgevoerd tot de Romoinen,

48 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

den? Ondertusschen aangaande, de poéten in-
dien zij met eenige leugenachtige kluchten ver-
sierd hebben dat Jupiter een overspeler is, zoo
zeggen wij, dat de Goden, hoewel zij eerlijk zijn
en niettemin zulke schandelijkheid door mensche-
lijke spelen zich te voren laten opdichten, tegen
hen geenzins schuldig geweest zijn eenige straf
te doen, uit oorzaak, dat zij te voren in ande-
ren verzuimd hadden zich dieshalve te vergram-
men en daarover wraak te doen. Zoodan, deze
en zoodanige zijn de tooneelspelen , welke men
acht verdragelijk te zijn,n.l. hunne blij- en treur-
spelen, dat is, hunne versierde kluchten der po-
éten, welke zij verhandelen ten aanschouwe van
ieder met groote schandelijkheid van vele dingen ,
doch alzoo dat dezelve geenszins gesteld zijn met
uitspraak van vele oneerlijke, vuile woorden,
gelijlk in meer andere dingen anderzins geschiedt ,
derhalve ook in het leeren van zoodanige we-
tenschappen, welke eerlijk en vrij genaamd
werden. Ook werden de kinderen gedwongen
door de oude mannen om dezelve te lezen en
van buiten te leeren.

HOOFDSTUK IX.

Hoe de oude Romeinen verstaan lebben , dat
men het groole vrijspreken en vrijschrij-
ven der pocten beloorde le hedwingen
hetwelle nogthans de Grieken volgens het
oordeel lunner Goden, hun noar eigen
fust vrijgelaten hebben.

Maar nogthans wat in dit opzigt de oude
Romeinen gevoeld hebben, zulks getuigt Cicero
in die boeken, welke hij over de Republiek ge-
schreven heeft, alwaar Scipio, van deze zaak
sprekende, aldus zegt : Nooit zouden de spelen
van wege hunne schandelijkheden op de speel-
plaatsen goed kunnen gekend worden , tenzij het ,
dat zulks de gewoonte en de manier onzes le-
vens alzoo toeliet. Maar eenige oude Grieken
intusschen hebben gestadig van hunne booze en
verkeerde meeningen behouden, ja bij hen is
ook door eene wet toegelaten geweest, dat men
in ieder spel zulks mel naam en toenaam mogt
zeggen als men wilde, en van wien men wilde.

Derhalve zooals die Afrikaansche Scipio in de-
zelfde boeken spreekt: ,,Wie is het, die door
zoodanig tooneelspel niet geraakt werd, of veel-




VAN DE STAD GODS. 49

meer, wien heeft het niet gekweld of getergd ,
ja wien heeft het ooit gespaard en verschoond?
En schoon hetzelve heeft geraakt en berispt
eenige booze menschen onder het volk, en te-
vens eenige oproerige burgers in de Republiek,

gelijk daar zijn geweest Cleon, (*) Cleofon en

Hyperbolus: welaan zegt hij, laat ons zulks
lijden en u toegeven, hoewel het beter is dat
zulke burgers zullen vermaand en bestraft wor-
den van den tuchtmeester dan van de poéten,
maar wat voegt het, dat men den vromen Pe-
ricles, die zoovele jaren en zoo trouw met groot
aanzien zijne gemeente beide in vrede en in oor-
log, geregeerd heeft, zoo schandelijk met open-
bare gedichten ging lasteren, en daarenboven zoo
oneerlijk op het tooneel ging doorhalen, zulks
heeft hen niet meer gevoegd en betaamd, zegt
hij, dan alsof onze Plautus of Navius hadden
willen lasteren Publius en Cneus Seipio, en alsof
Cicilius van Marcus Cato kwaad had willen spre-
ken. En een weinig daarna zegt hij, hierente-
gen onze twaalf tafelen, nadat zij eenige weinige
zaken bevolen hadden met lijfstraf te straffen,
zoo is het dat zij onder dezelve ook noodig ge-
acht hebben deze wet te stellen, n.l.: indien
iemand gespeeld of eenig gedicht gemaakt had,
dat een ander eenige oncer of schande te laste
legde, dat hij ook aan de wet des doods zoude
schuldig zijn. Voorwaar zeer heerlijk en weél;
want ons leven zijn wij schuldig te stellen
onder het oordeel en wellig onderzoek van
de overheden, en niet onder het ligtvaar-
dig, lasterend verstand der poéten. Insge-
lijks zijn wij niet gehouden eenigen smaad en
laster te hooren dan onder zoodanige conditie,
dat het geoorloofd zij, zich zelven te verant-
woorden cn in het gerigt te verweren. Dit
alles heeft mij goed gedacht uit het vierde Boek
van Cicero, van de Republieck, van woord tot
woord uit te trekken, uitgezonderd alleen, dat
door mij eenige weinige woorden, om de zaak
beter te verstaan, of overgeslagen - of een wei-
nig veranderd zijn, want dezelfde woorden dic-
nen grootelijks tot de zaak, die ik, indien ik

(*) Tegen dezen oproerigen Cleon heeft Aristophanus
zijn tooneelspel Hippers, dat is Ridders, gemaakt. De Ro-
meinen hadden hunne tuchtmeesters, die acht gaven op het
leven en den wandel der burgers. Publius en Cneus Scipio
waren broeders, beide zeer klogke mannen en daarom door
Virgilius genaamd bliksemen des oorlogs, en van Cicero
bliksemen des Rijks.

mag, poog te verklaren. Zoodan, daarna zegt
hij meer andere dingen, en besluit alzoo deze
plaats, dat hij eindelijk aantoont, hoe het den
ouden Romeinen misnoegd heeft, dat eenig le-
vend mensch op het tooneel of geprezen, of
gelasterd zou worden. Maar gelijk ik gezegd
heb, dit bebben de Grieken alzoo niet gewild,
maar begeerden, dat er vrijheid zou zijn, het-
welk hoewel het oneerlijker was, nogthans was
het beter met de spelen, die op de feesten der
Goden geschiedden, overeenkomend; want zij
zagen, dat deze lasteringen hunnen Goden lief

en aangenaam waren, n.l. niet alleen de laste-

ringen der menschen, maar ook der Goden zelfs
welke openbaar in het tooneelspelen geschiedden ;
waarover het hun ook evenveel was, hetzij dat
dezelve door de poéten waren versierd, hetzij
dat er eenige ware schandelijkheden verhaald
en gespeeld werden in de schouwhoven. En
dit alles werd bij de dienaars der Goden niet
alleen lagchenswaardig gehouden, maar het was
te wenschen geweest, dat zij het ook niet waar-
dig geacht hadden om na te volgen. Zoodan,
hierover hebben zij het ook voor eene al te
hoovaardige zaak gehouden; n.l. dat men de eer

»

.van hunne overheden en burgers zoude sparen,

daar zolfs de Goden niet gewild hebben, dat zij in
hunne eer zouden gespaard en verschoond wor-
den: want dat men hierover bijbrengt tot ver-
schooning hoe de lasteringen, die zij tegen de
Goden spreken, niet waar zijn, maar valsch en
versierd, dat maakt de zaak des te erger, indien
gij wilt spreken naar de godzaligheid van de
religie. En indien het zoo is, dat gij de boos-
heid van de duivelen teregt overlegt, wat kan
er dan listiger aangelegd worden om den mensch
te bedriegen, dan dit alles? Ondertusschen
staat hier te bedenken, wanneer men lastert en
schande uitwerpt tegen een goeden en voordee-
ligen overste des Vaderlands, is zulks daarom
niet des te onbehoorlijker en oneerlijker naar-
mate het verder van de waarheid is, en naar-
mate het ook vreemder is van zijn leven? Der-
halve, welke straffen zullen ooit zwaar genoeg
kunnen verordineerd worden, wanneer zelfs aan
God zulk een schandelijken laster en groot on-

gelijk gesch iedt ¢

i e




50 AUGUSTINUS

HOOFDSTUK X.

Met welke loosheid om de menschen te bescha-
digen, de duivelen willen, dat men ver-
sierde waarachlige lasteringen van hen
zal vertellen.

Intusschen nogthans zoo is het, dat de booze
geesten, welke zij' meenen Goden te zijn, ook
willen, dat men van hen zal verhalen en spreken
zoodanige dingen als zij nooit bedreven hebben,
nl. daarom, opdat zij der menschen gemoede-
ren met zoodanige meeningen evenals met netten
zouden verstrikken en daardoor hen zouden mo-
gen bij zich trekken tot de verordineerde straf,
zoodat het hen ook evenveel is of nl. eenige
menschen zulks bedreven hebben, welke zij,
als een welbehagen hebbende in de menschelijke
dwalingen , gaarne voor Goden willen gehouden
hebben, en wat meer is, in plaats van welke
zij meermalen ook zich zelf, door duizenderlei
kunsten van schade en bedrog weten voor te
doen om van de menschen gederd te worden.
Zoodan n.l. de Grieken bemerkten en verstonden
dat zij dienstknechten waren van dusdanige Go-
den, zoo hebben zij ook besloten, dewijl de
Goden aan zoovele en zoo groote smaadredenen
en lasteringen in de speelhoven onderworpen
waren, dat de poéten hen ook geenszins be-
hoorden te verschoonen, eensdeels omdat zij aan
hunne Goden zochten gelijk te worden, ander-
deels omdat zij vreesden wanneer zij naar een
eerlijker en loffelijker naam stonden en door
middel van dien zich boven de Goden plaatsten,
dat zij hen alsdan tot toorn en gramschap zou-
den verwekken. Alzoo behoort het en dient
het ook tot deze betamelijkheid dat zij de too-
neelspelers en vertooners van deze kluchten in
zoodanig aanzien (*) gehouden hebben, dat zij
dezelve met groote eer van hunne stad verwaar-
digd hebben. Alzoo heeft Eschines (}) van
Athene, die allerwelsprekendste man, hetwelk
in hetzelfde Boek van de Republiek verhaald

(*) Op het tooneel te komen en ten aanschouwe van het
volk een kamerspeler te zijn, was voor de Grieken geene
schande, hetwelk nogthans eensdeels oneerlijk, anderdeels
ongeacht bij ons gehouden werd.

() Eschines heeft geleefd ten tijde van Demosthenes,
en is met hem en Aristodemus en gezantschap geweest bij
koning Philippus. Deze Aristodemus is diegene, welke ge-
vraagd werd van Demosthenes, wat loon hij ontvangen had
voor zijne reden te spreken, waarop hij antwoorde een
talentpond.

TWEEDE BOEK

wordt, nadat hij in zijne jonkheid vele treur-
spelen gespeeld had, de regering van de Re-
publiek aangenomen. Insgelijks hebben ook die
van Athene Aristodemus, zijnde ook een meester
en verhandelaar van treurspelen, als een gezant
vanwege de allergrootste zaken, zoo van vrede
als van oorlog, dikwijls tot koning Philippus ge-
zonden. Want het dacht hun niet betamelijk
nog gevoegelijk te zijn, nademaal zij zagen dat
deze kunsten en wetenschappen , mitsgaders deze
tooneelspelen, hunnen Goden aangenaam en be-
hagelijk waren, dat men zoodanige menschen,
door welke dezelve verhandeld werden, voor
schandelijk en oneerlijk zoude houden en buiten
alle standen zoude sluiten.

HOOFDSTUK XI.

Hoe de tooneelspelers bij de Grieken lot de
regering van de Republick opgenomen zijn,
alzoo de verzoeners der Goden van de men-
schen le onregle verworpen werden.

Dit alles dan hebben de Grieken schandelijk
gedaan , maar nogthans voor hunnen God gansch
gevoegelijk , want zij durfden het leven hunner
burgers niet onttrekken aan de lasterende ton-
gen hunner poéten en tooneelspelers , nademaal
zij zagen, dat van dezelve gelasterd werd het
leven der Goden met wil en behagen zelfs van
de Goden. Wijders hebben zij ook die men-
schen , door wie verhandeld werden in de speel-
hoven dusdanige schandelijkheden , die zij zagen
aangenaam te zijn zelfs voor hunne Goden, die
zij onderworpen waren , voor zoodanige gehou-
den, welke men niet alleen behoorde in de stad
te verachten en te versmaden, maar die men
ook ten hoogste behoort te eeren. Want wat
oorzaak konden zij vinden, waarom zij de Pries-
ters zouden eeren, door welke zij aangename
offeranden aan de Goden offerden; en dat zij
hierentegen de tooneelspelers voor schandelijk
en smadelijk zouden houden , van welke zij door
vermaning der Goden onderwezen waren, hoe
de Goden begeerden dat men hun zoodanig ver-
maak of eer zoude aandoen, en indien men
zulks niet deed, dat zij zich daarvoor zouden
vergrammen ; hetwelk des te meer aanzien ver-




VAN DE 8TAD GODS. 51

kreeg door eenen Labeo (*), die in de zaken der
Goden zeer ervaren moet geweest zijn, want
hij onderscheidt door de verscheidenheid van
Godsdiensten de goede Goden van de kwade
Goden, z6d, dat hij betuigt, dat de kwade
Goden verzoend werden door doodslagen en
door droevige gebeden , maar dat de goede Go-
den verzoend werden door blijde, vermakelijke
en behagelijke diensten, gelijk daar zijn, zoo-
als hij zelf zegt, spelen, maallijden en gaste-
rijen. Hoe of dit alles zij, zullen wij daarna |
door Gods hulp naarstiglijk verhandelen. On-
dertusschen zooveel de tegenwoordige zaak be-
langt, hetzij hoe gij het neemt, n.l. of al de
Goden zonder onderscheid (als alle te zamen
goed zijnde) alles wordt toegeschreven, want
het betaamt niet, dat de Goden kwaad zullen
zijn, hoewel het inderdaad waarachtig is, alzoo
zij alle gelijkelijk onreine Geesten zijn, dat zij
alle gelijkelijk kwaad zijn: of datgij het neemt
met zekere onderscheiding , gelijk Labeo zulks
goed vond, n.l. dat gij dezen zoodanige diensten
en anderen wederom andere diensten toeschrijft.
Het is alzoo, dat de Grieken zeer gevoegelijk
beide deze dienaars achten zoodanig te zijn,
dat zij alle eer waardig zijn, n.l. de Priesters
daarom , overmits de offeranden door hen be-
diend worden en de tooneelspelers daarom,
overmils de spelen door hen vertoond worden.
De reden van zulks is, opdat zij niet overtuigd
worden ongelijk te doen of allen hunnen Goden
hoewel nogthans de spelen aan alle Goden aan-
genaam zijn, of hetwelk onbetamelijker is, on.
gelijk te doen dien Goden, welke zij goed ach-
ten te zijn, dewijl de spelen, zooals zij meenen,
door hen alleen bemind worden.

HOOFDSTUK XIL

Hoe de Romeinen , benemende den potten hunne
vrijheid van lasleren tegen de mensehen, welke
zij nogthans hun loegelaten hebhen tegen de
tioden, een beter gevoelen van zich zelven dan
van hunne Goden gehad lebben.

Maar de Romeinen hierentegen, gelijk Scipio
roemt die onderhandeling van de Republick,

(") Antistius Labeo was zeer geleerd in de regten ten tijde
van Augustus. Zijne meening waarvan hier gesproken
wordt , heeft hij van de Platonisten ontleend, die zeiden
dat alle Goden goed waren; maar onder de luchtgeesten
en helden hielden zij eenige voor goed anderen voor kward.

wilden geenzins toelaten, dat hun leven en hunne
eer zouden staan onder de smaadredenen en
lasteringen der Poélen, zoodat zij daarover
door zekere Wetten ook geordonneerd hebben,
indien iemand bestond dergelijk gedicht te maken ,
dat dezelve met den dood zoude gestraft wor-
den, hetwelk zij wel eerlijk genoeg ten aan-
zien van zich zelven ingesteld hebben, maar
hoogmoedig en oneerbiedig ten aanzien van hunne
Goden , welke zij daaronder niet begrepen heb-
ben. Maar dewijl zij wisten, dat de Goden
niet alleen met lijdzaamheid de lasteringen ver-
droegen , maar zelfs ook gaarne door beschim-
ping, laster en smaadreden van de poéten
overgehaald werden, zoo is het, dat zij veel
liever zich zelven onwaardig gerckend hebben
zovdanige lastering dan de Goden, zoodat zij
met eene uitgedrukte wet zich zelven ook des-
wege hebben verzekerd, maar aangaande de
de Goden over de jaarlijksche bediening van
hunne godsdiensten , daaronder hebben zij ook
hunne lasteringen vermengd. Zoodan, o Scipio!
weet gij te prijzen, dat den Romeinschen po-
gien verboden is zoodanige ongebonden vrijheid
van lasteren, zoodat zij niemand van de Ro-
meinen mogten beschimpen, en zult gij daaren.
legen met goede oogen aanzien , dat zij niemand
van uwe Goden sparen? Zult gij dan meer
achting hebben voor de eer van uw Raadhuis
dan voor de eer van uw Capitool of Goden:
huis? Of op de eer van hel eenige Rome,
dan op de eer van den ganschen Hemel? Dat
men nl. door uitgedrukte wet der poéten zal
verbieden hnnne lasterende tong tegen de bur-
gers te oefenen, en dat men daarentegen geen
acht geven zal op uwe Goden, zoadat de
allerzwaarste lastevingen tegen dezelve uitgescho-
ten werden , zonder dat er eenig verbod deshalve
bij iemand gedaan werd , hetzij bij Raadsheer,
Tuchtmeester , Prins of Opperpriester. Maar
het heeft u onbehoorlijk gedacht, nl. dat Plau-
tus of Nevius zouden lasteren Publius en Cnejus
Scipio, of dat ook Cecilius zoude lasteren Marcus
Cato. En ondertusschen is het bij u voor be-
hoorlijk en gevoeglijk doorgegaan, dat uwe Te-
rentius (*) met de grootste schande van den goe-
dertierendsten en grootsten Jupiter, de boosheid
der jongelingen heeft opgewekt.

(*) 'Terentius heeft geleefd ten tijde van de Seipio's.




——T—

52 AUGUSTINUS ' TWEEDE BOEK

HOOFDSTUK XIIL

Hoe de Romeinen behoorden verstaan te heb-
ben , dat hunne Goden , welke met oneer-
lijke spelen wilden vereerd worden , alle
Goddelijke eer onwaardig waren.

Maar hij zou mij mogelijk antwoorden , in-
dien hij leefde : Hoe zouden wij zulks kunnen
straffen , hetgeen de Goden zelve gewild hebben
dat hun heilig zoude zijn? Want zij hebben
zelfs de tooneelspelen, in welke zoodanige schan-
delijkheden geoefend, gesproken en verhandeld
werden , onder de Romeinsche manieren inge-
voerd, en hebben daarbenevens bevolen , dat
men dezelve , hun ter eere, zoude heiligen en
vertoonen. Maar waarom heeft men niet veel
meer hieruit verstaan, hoe zij geene ware Go-
den waren, en hoe zij dientenvolge geenszins
waardig waren, dat zulk eene heerlijke Repu-
bliek hun eenige Goddelijke eer zoude aandoen ?
Want is het alzoo geenzins betamelijk noch
behoorlijk , dat men hen zoude eeren, indien zij
hegeerden, dat men hunne spelen met laster en
beschimping der Romeinen zoude oefenen; hoe
kan het dan wezen, dat men hen nog acht voor
Goden, die men moet eeren ? Ja, veel meer, hoe
komt het, dat men niet verstaat, dat zij zijn
vervloekte Goden, welke uit lust, dien zij heb-
ben om menschen te bedriegen, van de men-
schen eischen, dat onder hunne eer ook ver-
haald zullen worden hunne schandelijkheden.
Doch de Romeinen , hoewel zij met eene scha-
delijke superstitie bezwaard waren , zoodat zij
die Goden ecerden, welke zij zagen, dat zich
wilden toegedigend hebben de schandelijkheden
der tooneelspelen , evenwel nogthans zoo is het,
dat zij achterdocht gehad hebben op hun be-
hoorlijk aanzien, en hebben voorts ook gedacht
aan de behoorlijke ecrbaarheid en schaamte,
zoodat zij geenzins de tooneelspelers en ver-
handelaars dezer kluchten naar de manier der
Grieken gederd hebben, maar gelijk diezelfde
Scipio spreekt bij Cireco, naardien zij deze
ijdele kluchtkunst (¥) en het geheele tooneel

(") De kamer- en tooneelspelers werden van ouds voor
cene zeer ijdele en ligtvaardige hoop geacht, zoodat zij
in die stad, waarin zoovele duizende hooze en ongeschikte
burgers waren, voor geene burgers mogten erkend wor-
den. Daarom is het te verwonderen, dat er nog Christe-
nen zijn, die niet alleen behagen scheppen in het aan-
schouwen van deze ligtvaardige kamerspelen, maar die
ook hunne kinderen tot deze ligtvaardige kamers der ge-
noemde rederijkers laten opleiden.

in verachting hadden, zoo is het, dat zij deze
soort menschen niet alleen uitsloten van de
gemeene eer aller burgers, maar zij (de Ro-
meinen) wilden ook, dat door order der Tucht-
meesters de tooneelspelers uit het Romeinsche
gelid (1) zouden geweerd worden. Voorwaar
eene zeer heerlijke wijsheid, welke men met
regt onder de Romeinsche prijzingen behoort
te stellen. Maar ik wenschte , dat zij deze wijs-
heid waarnamen en dat zij dezelve opvolgden.
Want ziet toch hoe heerlijk , indien daar iemand
onder de Romeinsche burgers was, die liever
verkoos een tooneelspeler te zijn, dezelve werd
niet alleen beroofd van alle bekwaamheid om
tot eer en staat te komen, maar werd ook daar-
enboven door order des tuchtmeesters geens-
zins toegelaten, zijn eigen gelid te behouden.
O eerbeminnend gemoed van zoodanige stad»
en hetwelk waarlijk Romeinsch is, dat wil zeg-
gen, dat naar alle hoogheid en eere staat. Maar
laat mij hierintusschen toch geantwoord worden,
met welke waarschijnlijke reden het geschiedde,
dat aan de eene zijde de tooneelspelers versto-
ken werden van alle eer, en dat aan de an-
dere zijde de tooneelspelen onder de vereering
der Goden vermengd werden. Is het niet alzoo,
dat de Romeinsche deugd en vroomheid langen
tijd niet geweten hebben van deze tooneelspelen,
doch daarna, alzoo zij gezocht werden tot ver-
maak van 's menschen wellust, en alzoo dezelve
allengs inslopen door de verdorvenheid en boos-
heid van ’s menschen manieren, dat men de-
zelve hun ter eere zoude vertoonen? Dit zoo
zijnde , hoe kan dan verworpen worden de too-
neelspeler, door wien God geéerd werd? En
met welke reden beschuldigt men den verhan-
delaar van de schandelijkheid der tooneelspelen,
indien men met Goddelijke eer aanbidt den eischer
derzelve? In deze zaak staan de Gricken en
Romeinen tegenover elkaar, want de Grieken
meenen, dat zij met regt de tooneelspelers eeren,
uit oorzaak, dat zij de Goden eeren, die de too-
neelspelen eischen, maar de Romeinen hebben
niet willen toelaten, dat door het tooneel eenig
burgerlijk lid zelfs van het gemeene volk ont-

(+) De Romeinsche burgers behooren elk onder zijn ge-
}d, hetwelk Tribus genoemd werd. Deze Tribus of gele-
den waren 35 in getal. Wanneer iemand van zijn Tribus
of gelid verstoken werd, alsdan werd hem genoegzaam zijn
burgerschap ontzegd. Deze Tribus hadden ieder hunne
Tribunus, dat is: elk zijn verkoren hoofd en voorstander,




VAN DE STAD GODS, 93

eerd zoude worden, hoeveel te minder zouden
zij zulks dan toegelaten hebben van hun Raad-
huis, in welke twistreden tusschen beiden dus-
danig besluit *t kort de zaak geheel zal afdoen.
De Grieken beginnen aldus: ,Indien men zulke
Goden moet eeren, zoo moet men ook hunne
dienaren, de tooneelspelers, voor eerwaardig
houden,” Hierop zeggen de Romeinen: ,maar
geenszins moet men zoodanige menschen voor
eerwaardig houden.” Eindelijk besluiten de Chris-
tenen: ,Zoo moet men dan ook geenszins zoo-
danige Goden eeren.”

HOOFDSTUK X1V.

Hoe Plato, die den poélen in eene welge-
schikte stad geene plaats heeft willen
geven , beter peweest is dandeze Goden
welke door fooneelspelingen wilden ver-
eerd worden.

Daarna vragen wij verder waarom de poéten
en de dichters van zoodanige kluchten niet zoo
wel voor oreerlijk gehouden werden als de too-
neelspelers , dewijl hen zoo wel als die door
de wet der twaalf tafelen verboden werd de
burgers in hun goeden naam te kwetsen, en de-
wijl zij ook diegene zijn, welke zoodanige
schandelijke lasteringen tegen de Goden uitbren-
gen? Hoe kan dit bestaan, en met welke re-
den kan dit voor billijk en regt doorgaan, dat
de spelers van deze poétische gedichten en van
deze schandelijke en versmade Goden oneerlijk
zullen geacht zijn , en dat men de meesters en
dichters derzelve voor eerlijk zal houden? Of
zal men veelmeer den Griekschen Plato prijzen ,
die, als hij mel zijn vernuft overlegd hoeda-
nig eenc welgeschikte siad behoorde te zijn,
onder andere . aangaande de poéten goed ge-
vonden en gewild heeft, dat men dezelve als vij-
anden van eene welgemanierde burgerschap uit
de stad zoude verjagen. De reden hiervan is
geweest, dat hij zoodanig een man was, die
aan de eene zijde niet kon verdragen de laste-
ringen en het ongelijk , dat men den Goden aan-
deed, en aan de andere zjde wilde hij ook
geenszins toelaten , dat men door dusdanige ge-
dichtselen de gemoederen der burgers zoude ver-
keeren en bederven. Maar maak nu eene ver-
gelijking tusschen de menschelijkheid van Plato,

die de poéten uit de stad wil verjaagd heb-
ben om de burgers niet te bedriegen, en tus-
schen de Goddelijkheid der Goden, die zelfs
tot hunne eer de tooneelspelen begeerden ge-
speeld te hebben. Want aangaande Plalo, deze
heelt in zijne onderwijzingen de ligtvaardigheid en
dartelheid der Grieken bestraft, en heeft hen
vermaand en geraden, hoewel hij door zijne
vermaning niet verkreeg noch won, dat zulke
schandelijkheden zelfs niet meer onder hen zou-
den beschreven worden. Maar aangaande de
Goden, zij hebben met hunne bevelen de
Romeinsche voortreffelijkheid en geschiktheid dit
afgedwongen, dat men zulke spelen zoude spelen ;
ja hebben niet alleen gewild, dat men die zoude
spelen, maar dat men dezelve hun zoude eigenen
en heiligen en hun in hunne jaarlijksche feesten
openbaar zoude betoonen. Aan wie zal nu de
stad beter en met meer eer de Goddelijke eer
door gemeen besluit toedigenen, of aan Plato,
die deze vuile en schandelijke dingen verbiedt

of aan de duivelen, die hun vermaak scheppen
in deze en dergelijke bedriegerijen der menschen,
welke hij de waarheid van de zaak niet heeft
kunnen doen verstaan, Doch Laveo onder ande-
ren heeft Plato waardig geacht om onder de
halfgoden (*) te mogen gesteld worden even ge-
lijk onder dezelve gesteld zijn geweest Hercules
en Romulus. Aangaande deze halfgoden, de
zelve stelt hij in eer en waardigheid boven de
helden , doch niettemin stelt hij hen beide mede
onder het getal der Goden.
niet ontzien, dien man, welke hij een halfgod
noemt , te stellen en te verheffen niet alleen
boven de helden , maar ook zelfs boven de Go-
den. En voorwaar, de wetlen der Romeinen
komen zeer nabij overeen met de leeringen van
Plato ; want deze verwerpt alle poétische ge-
dichtselen , maar de Romeinen benemen den
poéten huone vrijheid van lasteren tegen de
menschen. Plato verbant de poélten en ont-
zegt hun de inwoning der stad; de Romei-
nen weren de spelers der poétische kluch-
ten van het gemeene gezelschap des burger-
schaps, en zouden mogelijk ook overal hen

Maar ik zou mij

(") Augustinus heeft hier een geheel ander gevoelen
dan velen ten huidigen dage, die beweren, dat ieder, in
zijne superstitie zich eerlijk en burgerlijjk gedragende, zal
zalig worden, zelfs de Heidenen, zoo dat zij eenige Pla-
tonisten niet alleen in gelijkheid stellen met de geloovige
Christenen, maar ook boven hen verheften.




54 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

hen weren, indien zij iets ongeschikts bestonden
aan te rigten tegen de Goden, welke de too-
peelspelen vereischen. Hierintusschen staat te
bemerken, hoe de Romeinen geenszins eenige
wetten, dienende of om goede manieren in te
voeren, Of om kwade manieren te verbeteren,
van hunne Goden hebben te ontvangen of te
verwachten gehad, dewijl zij dezelve door hunne
eigen welten binden en overtuigen; want de
Goden willen, dat men tot hunne eer tooneelspelen
zal spelen. Zij daarentegen weren de tooneelspe-
lers van alle eer. Insgelijks bevelen de Goden,
dat men door poélische gedichten hunne schan.
delijkheden zal spelen; maar zij daarentegen be-
dwingen de onbeschaamdheid der poéten en
schrikken hen af van alle lasteringen der men-
schen. Doch die halfgod Plato heelt aan de
eene zijde den boozen lust van zoodanige Go-
den wederstaan, en aan de andere zijde heeft
hij den Romeinen getoond, wat hun nog te
volmaken stond in hun goed beginsel, als
hij nl. niet gewild heeft, dat of de poéten
zelf, of eenige andere menschen, welke naar
hun behagen liegen, of anderzins, welke aan
de ellendige menschen de allerbooste daden
der Goden voorstellen als om na te volgen,
dat dezelve geenzins in eene welgeschikte stad
zouden leven of wonen. Wij intusschen houden
Plato noch voor een God, noch voor een half-
god ;, noch vergelijken hem met eenigen Engel
van den oppersten God, noch met eenigen pro-
feet , noch met eenigen apostel, noch met eeni-
gen martelaar van Christus, noch ook met
eenig Christenmensch , waarvan de oorzaak bij
ons op zijne plaals en te zijner tijd, door Gods
hulp, zal verklaard worden. Maar dewijl zij
willen, dat hij een halfgod geweest is, zoo
houden wij hem niet zonder reden voor iemand,
dien men behoort te verheffen, indien zij niet
willen toelaten, boven Romulus en Hercules (¥),
hoewel niemand der historieschrijvers of poéten
van hem ooit gezegd of versierd heeft, dat hij
of zijn broeder , gelijk Romulus (1), gedood heeft,
of eenige andere schandelijkheid , gelijk Herculus
bedreven heeft, nogthans als iemand, dien men
verre behoort te stellen boven Priamus of bo-

(") Hercules heeft de gehcele wereld bevlekt met hoe-
rerijen, rooverijen, moorderijen en doodslagen, maar Plato
heeft dezelve daarvan gezmiverd door zijne leeringen.

(1) Romulus heeft zijn broeder Remus gedood,

ven eenig ander Hondshoofd, of ten laatste bo-
ven de Cortse (*), welke Goden de Romeinen
eensdeels van builen en uit andere landen aan-
genomen en ontvangen hebben, en eensdeels
uit zich zelf tot hunne Goden zich toegeheiligd
hebben. Middelerwijl hoe zullen dan deze Goden
zorg dragen, dat door goede leeringen en wet-
ten deze groote boosheden des gemoeds en ver-
dorvenheden der manieren Of zullen verboden en
weerhouden worden, wanneer dezelve aanstaande
zijn, of zullen uitgeroeid worden, wanneer zij
ingeworteld zijn? Want zij zelf zijn zoodanigen,
welke deze boosheden voortzaaijen en vermeer-
deren, omdat zij willen, dat zoodanige daden,
die of hunne- Of als de hunne zijn, den volkeren
zullen bekend gemaakt worden in openbare ver-
tooningen der tooneelspelen, opdat alzoo de ver.
dorven lust der menschen, welke van zich zelf
gansch boos is, tot dezelve als door een God-
delijk voorbeeld des te meer zou aangestoken
en opgewekt worden, zoo dat te vergeefs hier-
over Cicero uitroept, handelende van de po-
éten, als hij tot hen gekomen zijnde, aldus
zegt: ,daar komt dan het roepen en toestem-
men des volks, dat hem even draagt als een
groot en wijs meester,” En zij dan, hoe be-
wimpelen en verduisleren zij voor het volk hunne
redencn? Welke vrees jagen zij hun aan? En
hoe ontsteken zij hunne begeerlijkheden ?

HCOFDSTUK XV.

Hoe de Romeinen zich zelve eenige Goden
verkozen lebben, niet door bescheiden
raad of rede, maar meerendeels door
vleijerij.

Middelerwijl wat hebben de Romeinen voor
bescheiden reden gehad in het verkiezen zelfs
van huone valsche Goden? Wat zeg ik van
reden? Zou men niet veel meer zeggen, dat
het geweest is regte vleijerij? Want dien voor-
treffelijken Plato, dien zij willen een halfgod
geweest te zijn, en die ook zoo vlijtig met
met zijne voortreffelijke vermaningen gearbeid
heeft, dat door de kwade genegenheden onzer
ziel, voor welke men zich bijzonder moet wach-

(") De Romeinen hebben voor de Cortse vele altaren
opgericht, gelijk Cicero en Plinjus getuigen.




VAN DE STAD GODS, 29

ten, des menschen manieren niet zouden ver-
dorven worden, dien hebben zij niet eens ver-
waardigd een- klein kerksken tot zijne eer te
timmeren, en ondertusschen hunnen Romulus
hebben zij boven vele van hunne Goden verhe-
ven en gesteld, hoewel nogthans hunne ver-
verborgenste leer hem meer voor een half-
god dan voor een geheelen God schijnt te
houden. Derhalve hebben zij hem ook een
Flaminischen Priester gemaakt, welke manier
van priesterschap, blijkende aan het opperste
topje en kwastje van hun geheiligden hoed , zoo-
zeer onder de Romeinsche godsdienstigheden
“uitgeblonken heeft, dat zij alleen drieérlei Fla-
minische Priesters hebben gehad , welke ingesteld
zijn geweest alleen ter eere van drie Goden, n.l.
den Dialischen, Flamenpriester ter eere van Jupi-
ter en den Martialischen ter eer van Mars en den
Quirinalischen ter eer van Romulus, want deze
zelfde door de goedgunstigheid zijner burgers als
in den Hemel opgenomen (*), is daarna genoemd
geweest Quirinus ().  Alzoo blijkt hieruit,
dat Romulus door deze manier van eer verhe-
ven en gesteld is boven Neptunus en Pluto,
beide broeders van Jupiter, ja zelfs boven Sa-
turnus, hun vader, want dat heerlijke priester-
schap, hetwelk zij aan Jupiter als iets groots
toegedigend hadden, dat zelfde hebben zij ook
toegetigend aan hem en aan Mars, als zijnde
zijn vader, en mogelijk ook om zijnentwil.

HOOFDSTUK XV

Hoe de Romeinen , indien hunne Goden eenige
bekommering van geregtigheid gehad had-
den , meer de onderwijzingen huns levens
van hunne Goden , dan van de menschen
beloorden ontleend te hebben.

Ondertusschen indien de Romeinen , van hunne
Goden, eenige welten van wél te leven hadden
kunnen ontvangen , voorwaar! het was dan niet

(*) Nadat Romulus gestorven was, is er bij het volk
vermoeden gevallen op de Raadsheeren, alsof zij hem in
den Raad gedood en vaneen gescheurd hadden. Doch door
de betuiging van Julius Proculus is de menigte gestild
geworden daar hij zwoer, dat hij Romulus had zien trekken
naar den Hemel.

(+) Na hunne vergoding hebben velen een anderen naam
gekregen, opdat zij des te hooger en waardiger zouden
schijnen; alzoo is Romulus later Quirinus genoemd.

noodig geweest, dat zij 300 jaren (*) na de
opbouwing van Rome de wetten van Solon gin-
gen ontleenen aan die van Athene. En daar zij van
de Goden geen andere kregen, zoo is het , dat
zi) dezelfde gehouden hebben, en eenigzins zoch-
ten te verbeteren. En onaangezien Lycurgus ver-
dicht had, hoe hij door raad en ingevea van
Apollo zijne welten aan de Lacedemonischen ge-
geven had, evenwel nogthans hebben de Romei-
nen zulks, daar zij voorzigliz waren, niet wil-
len gelooven en geene wetlen van daar willen
ontvangen noch aannemen. Insgelijks Numa Pom-
pilius, die Romulus opgevolgd heeft, wordt ge-
zegd eenige welten gesteld te hebben, doch
zulke , die niet genoegzaam waren om de stad te
regeren. Ook heeft hij vele geheiligde ceremo-
nién en godsdiensten ingesteld. Nergens leest
men van zijne wettan , dat hij die van eenige
Goden () ontvangen heeft. Zoo blijkt dan uit
dit alles, dat hunne Goden geenzins bekommerd
zijn geweest vanwege hunne dienaars, om nl.
in dezelve te beletten , dat hun geen kwaad der
ziel, des levens of der manieren zou overko-
men , niettegenstaande dat kwaad zoodanig en
z06 grool was, dat zelfs hunne allergeleerdste
mannen betuigd hebben, dat onaangezien hunne
steden in haar wezen mogten blijven, evenwel
door middel van dezelve noodwendig hunne Re-
publiecken moesten vergaan. Maar wat wil ik
zeggen , dat zij bekommerd zouden geweest
zijn om dit kwaad te beletten; het is alzoo,
dat zij daarentegen hunne uiterste vlijt aange-
wend hebben , opdat hetzelve zoude mogen toe-
nemen en vermeerderen, gelijk hier boven be-
wezen is.

(') Daar er tusschen de gemeente en de vaders groote
twist was, zoo zijn er drie gezanten naar Griekenland ge-
zonden om te halen de wetten van Solon, en voorts te on-
derzoeken de manieren van gansch Griekenland, opdat
naar de manieren der Grieken de stand hunner regering
zoude gesteld worden. Deze gezanten zijn na een jaar te-
rug gekomen, en nadat zij van alles hun wedervaren ge-
zegd hadden, zijn daar tien mannen gekozen om wetten te
stellen, welke mannen eerst tien tafelen van het burgerlijk
Romeinsch regt geschreven hebben, en daarna nog twee
tafelen bijgevoegd hebben, welke alle in de Centurialische
vergaderingen des volkszijn aangenomen, Enhiervan zijn
gekomen hunne allervermaardste wetten der 12 tafelen.

(1) Aangaande Egeria, met wien Numa Pompilius als
in 't verborgen zeide te spreken, zij was een nimph en
geene Godin. Ten tweeden was ook bij alle wijzen bekend
hoe zulks alleen ver;dicht was om hem meeraan zien te

verschalfen.




—— =

56 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

HOOFDSTUK XVII.

Van het rooven en vervoeren der Sabijnseche
vrouwen , alsmede van eenige andere boos-
heden , die zelfs in de oude loffelelijke ti)-
den binnen de stad Rome in zwang waren.

Maar mogelijk zult gij zeggen, waarom van
de Goden geene welten gegeven zijn aan het
Romeinsche volk , vermits , gelijk Sallustius zegt :
geregligheid en billijkheid bij hen door de
wetlen geen meerdere kracht kregen dan de
zelve hadden door de natuur. Daarom ge-
loof ik ook, dat uit kracht van die geregtigheid
en billijkheid de Sabijnsche vrouwen bij hen ge-
roofd en weggenomen zijn. Want wat kan daar
regtvaardiger en billijker zijn, dan dat men be-
driegelijk met een loos voorwendsel van een
schouwspel gaat uitlokken de dochters van an-
deren, en dat men dezelve voorts niet ontvangt
mel toestemming van hare ouders maar dat men
dezelve met genade tot zich nam ? Maar ik zeg
indien de Sabijners onbehoorlijk deden dat zij
hun, die hunne dochters met vriendschap van
hen verzochten, dezelve weigerden , hoeveel te
onbehoorlijker is het dan van hen gedaan, dat
zij zoodanige dochters , welke hun niet gegeven
werden , met geweld wegnamen en vervoerden.
En voorwaar, men kon ook regtvaardiger en
billijker tegen zoodanig volk oorlog voeren, dat
aan hunne landslieden en naburen hunne doch-
teren, welke zij vriendschappelijk ten huwelijk
verzochten, weigerden, dan men kon tegen zulk
een volk, dat zijne dochters, met geweld hun
afgenomen zijnde, wederom eischte. Zoodan,
dit was hier veel meer noodig, dat Mars ij-
nen zoon, wanneer hij tegen hen in oorlog kwam,
zoude helpen, opdat hij alzoo mel wapenen zou
mogen wreken het ongelijk, dat hem door het
weigeren der buwelijken geschied was, en al-
zoo voorls daardoor zoude mogen geraken aan de
vrouwen, welke hij begeerde. Want in den
sirijd de victorie behaald hebbende, zou hij,
zooals het schijnt door eenig regl van oor-
log, de dochters, welke onregtvaardig hem
geweigerd waren, geregtelijk vervoerd en na
zich genomen hebben. Maar dat hij de doch-
ters, welke hem niet gegeven waren, in tijd
van vrede met geweld genomen heelt , dat heeft
hij door geen regt van vrede gedaan, en daar-
enboven heeft hij ook een onregtvaardigen oor-

log (*) gevoerd tegen de ouders der dochters,
welke met regt vergramd waren, hoewel nog-
thans dit laatste hem tot meer voordeel en ge-
luk gestrekt heeft. Ondertusschen hoewel het
Circenische schouwspel () tot gedachtenis van
deze bedriegelijke daad gebleven is, evenwel
heeft in die stad en in dat rijk de navol-
ging van dat schandelijke voorbeeld den nakome-
lingen geenzins behaagd, zoodat de Romeinen lie-
ver hierin hebben willen dwalen, dat zij Romulus -
na die bedreven buosheid tot hunnen God zich zel-
ven zouden loedigenen, dan dal zij toelaten zouden,
hetzij door eenige wet , of door eenige gewoonte,
dat men in het vervoeren der dochters en vrouwen
deze zijne daad zoude navolgon. Maar wijders
na de verdrijving van koning Tarquinius (te
zamen met zijne ;kinderen), wiens zoon Lucretia
door onkuischheid verkracht had, alstoen had
het mede uit deze gerechtigheid en billijkheid
zijn oorsprong , dat de burgemeester Junius Bru-
tus zijn medebroeder Lucius Tarquinius Collatinus ,
den man van de genoemde Lucretia, welke zeer
vroom en opregt was, gedwongen heeft zijnen
staat der overheid af te leggen, alleen om de ge-
lijkheid van den naam Tarquinius (§), en om de
bloedverwantschap met denzelve, zoodat hij
verder hem ook geenzins heeft willen toelaten
om binnen de stad te wonen , welke schandelijke
onredelijkheid hij met Loestemming of ten minste
met toelating van het volk gedaan heefl, van
welk volk nogthans die zelfde Collatinus, gelijk
ook Brutus, het burgemeesterschap te zamen ont-
vangen hadden. Insgelijks uit kracht van deze
geregligheid en billijkheid is het geschied, en
daarvan, denk ik, is het gekomen ,dat men zoo
ondankbaar gehandeld heeft met Marcus Camillus,
welke, zijunde een zeer voortreffelijk man van
zijnen (ijd, na een tienjarigen oorlog kloekmoe-

(*) Over den onrechtvaardigen, oorlog, waarvan hier mel-
ding gemaakt is, wordt bij Livius in het breede aangewe-
zen, hoe al de nmaburige volkeren, vanwege dit ongelijk,
hunne dochteren aangedagn, opgewekt zijn tot oorlog, en
hoe die eindolijk gestild is, zelfs door tusschenkomst van
die dochteren.

(+) Het Girenische schouwspel was ingesteld ter eerc
van den ridderlijken Neptunus.

(§ Drutus vond niet alleen goed dat de koning, maar
zelfs ook, dat de koninklijke naam niet meer in de stad
zoude zijn. Hij heeft zijn medebroeder Tarquinius Colla-
tinus van zijn burgemeesterschap afgezet en hem naar Colla-
tium doen vertreklken, hetwelk Cicero voor niet zeer eer-
lijk houdt, maar nogthans, omdat het dienstig was voor het
Vaderland, cerlijk rekent.




VAN DE STAD GODS. 57

dig overwonnen heeft de Vejenters, welke te
dien tijde de allerzwaarste vijanden (*) des Ro-
meinschen volks waren, zoodat Rome van wege
hen in groote verbaasdheid was, en schier twij-
felde aan eigen behoud, des te meer omdat de
Romeinsche heirkracht door zoo dikwijls onge-
lukkig te strijden bijna geheel afgesleten en te.
niet gekomen was. Deze vijanden dan, toen de
zaken in zulk eene zwarigheid stonden, heeft
hij overwonnen en daarbenevens heeft hij hunne
allermagtigste en rijkste stad overweldigd en in-
genomen ; nieltegenstaande dit alles is hij echter
door den haat van zijne wangunners en van de
benijders zijner vroomheid en door den hoogmoed
van de hoofden des volks met vele ongeschikte
beschuldigingen bezwaard, () zoodat hij die
stad, welke hij zoo getrouw bewaard, en zoo
vroom verlost had, zoo ondankbaar heeft be-
vonden, dat hij, zich verzekerd houdende van
zijne veroordeeling , buiten ’s lands in ballingschap
is getogen, waardoor hij evenwel zijne veroor-
deeling niet is ontkomen, want in zijne afwezig-
heid hebben zij hem veroordeeld tot eene hoete
van tien duizend gewigten koper. Evenwel,
toen daarna zijn ondankbaar Vaderland door
de Franschen ingenomen was, heeft hij (§) het-
wederom van hun geweld bevrijd en van hen
verlost. lk zou bij dit alles, indien ik er lust in
had, veel meer leelijke en onregtvaardige din-
gen kunnen verhalen, waardoor deze stad dik-
wijls beroerd en ontsteld is gewcest, nl. te
dien tijde toen de magtigen de gemeente tot
onderdanigheid wilden brengen, doch deze zulks
weigerde en daarover de voorstanders weder-
#ijds elk meer de zijnen zochten te helpen uit
begeerte en genegenheid om elkaar te overhee-
ren en te vermeesteren, dan dat zij om eenige

geregtigheid en billijkkheid dachten.

* (") De Romeinen van den tijd van Romulus af, hadden
bijna 300 jaren gestadig met de Vejenters oorlog gevoerd:
om hieraan een einde te maken heeft Camillus hetzelve tien
jaren belegerd gehouden en ten laatste overwonnen.

(1) Marcus Camillus werd nagegeven, dat hij ter kwa-
der trouw de buit der Vejenters onder het volk gedeeld
had, waarover hij, hoewel to onregte, aangeklaagd zijnde
naar Ardea in ballingschap vertrokken is, twee jaren voor
Rome door de Franschen ingenomen werd.

(§) Deze voortreffelijke man heeft liever willen geden-
ken zijn bedrukt Vaderland, dan aan let ongelijk hem in
't bijzonder aargedaan, waarom hij ook een andere Roma-
lus genaamnd is geweest.

HOOFDSTUK XVIIL

Welke dingen de historée van Sallustius van
de beroerten der Romeénen verhaall.

Daar het mij verdriet meer van deze leelijk-
heden te verhalen, zoo zal ik dan ophouden, en
veel liever Sallustius zelf, ter plaatse daar hij
van der Romeinen lof gesproken heeft, tot een
getuige invoeren, des te meer omdat onze re-
den van hem in dezer voege begonnen is: de
geregtigheid en billijkheid heeft bij hen door de
welten geen meer kracht verkregen dan dezelve
hadden door de natuur, prijzende en verheffende
alzoo dien tijd, toen de koningen verdreven wa-
ren, op welken tijd de stad in korte stonden
wonderlijk toegenomen en vermeerderd is. Even-
wel diezelfde Sallustius bekent in het eerste boek
zijner historién, n.l. in den aanvang derzelve,
hoe ook te dien tijde, toen de Republiek van
de koningen overgezet was tot de burgemeesters,
straks daaraan na een weinig stilstand (¥), begon-
nen zijn de overlast en het geweld der magti-
gen zoodat daarover het volk en de gemeente
eene afscheiding gemaakt hebben van de heeren
vaderen, waaruit ook vele oneenigheden en an-
dere zwarigheden in de stad gevolgd zijn. Ins-
gelijks als hij ook verhaald had, hoe het Ro-
meidche volk tusschen den tweeden en laatsten
oorlog van Carthago, altijd onder elkaar in groote
eendragt geleefd had, en daarover ook aange-
wezen had, hoe niet de liefde der geregtigheid,
maar de vrede de oorzaak was geweest van
zulk een groot goed, daar zij vlijtig en getrouw
onder elkaar de vrede onderhielden, zoolang
Carthago stond, om welke oorzaak ook Nasica
nooit gewild heeft, dat men de stad Carthago
geheel zoude slechten en verwoesten, n.l. om
te wederhouden alle boosheid, en om te onder-
houden hunne beste manieren, en opdat ook door
vrees de gebreken zouden mogen bedwongen
worden. Als Sallustius dit alles verhaald had,
heeft hij daarbij gevoegd en gezogd ,,maar twee-
dragt, geldgierigheid, eergierigheid en meer an-
dere ondeugden, welke in tijden van vrede en
voorspoed plachten voor te komen, dezelve zijn

mdercn, verstaan hebbende den dood van den
verdreven koning Tarquinus, zijn door groote blijdschap
dartel en hoogmoedig geworden, zoodat aan de gemeente,
die men tot dien dag toeo ten dlenste had gestaan, grootul
overlast werd nangedaan. Er zijn drie oorlogen tegen Car-

thago gevoerd. De eerste heelt geduurd 22 jaren, d; tweede
23 jaren en de derde 45 jaren,

8




=

- —

58 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

na de verwoesting van Carthago bijzonder aan-
gegroeid en vermeerderd , gevende alzoo te ver-
staan, hoe zij ook véor de tijden van vrede
plachten op te komen, aan te groeijen en te
vermeerderen. Derhalve voegt hij ook daarbij
eene menschelijke reden waarom hij alzoo ge-
sproken heeft, want, zegt hij, de verongelijkin-
gen en de overlast des magtigen, en daarover
de afscheiding der gemeente van de heeren va-
deren, en meer andere oneenigheden zijn daar
in tijder van vrede geweest, zelfs van den be-
ginne af, zoodat men niet naar geregtigheid
noch naar billikheid gehandeld heeft, dan toen
de koningen verdreven waren, n.l. terwijl zij
vrees hadden voor Tarquinius en dien zwaren
oorlog met Etrurié (*). Ziet gij wel waardoor
het gekomen is, dat men in dien korten tijd,
toen de koningen verdreven of verjaagd waren,
eenigzins naar geregtigheid en billijkheid ge-
handeld heeft? De oorzaak hiervan zegt hij,
was de vrees, want men stond in grootere vrees
vanwege den oorlog, welken de verdreven
koning Tarquinius (verjaagd en verdreven zijnde
uit zijn Rijk en uit de stad) en daarbenevens
de Etruscen, met wie hij vergezeld was, tegen
de Romeinen met alle magt voerden. Maar hoort
toch wat hij daarna bijvoegt: daarna, zegt hij,
begonnen de heeren vaderen met slaafsche be-
velen de gemeente te oefenen en te kwellen,
en begonnen mede aangaande het benemen des
levens en het slaan op den rug (1) koninklijker-
wijs met hen te handelen, en begonnen verder
hen vande landen en bouwneringen (§) te ver-

(") Porsenna, koning van Etrurié, hield Rome belegerd
om Tarquinius weder in zijn Rijk te herstellen. )

(+) Aangaande het slaan der Romeinen moet men weten
dat die ter dood veroordeeld was, eerst met roeden geslagen
en daarna gedood werd, maar wanneer de misdaad niet
heel zwaar was, zoo was het genoeg alleen met roeden
geslagen te worden. Insgelijks die overladen waren met
schulden, en daarover aangeklaagd zijnde van hunne schuld-
eischers bij de regters, moesten ook naar de slaafsche ma-
nieren vele slagen lijden. Maar daartegen zijn daarna in-
gesteld de Porciaansche en Semproniaansche wetten, welke
niet toelieten, dat eenige vrije lichamen van Romeinsche
burgers met roeden of eenige andere slagen zouden gesla-
gen worden.

(8) Aangaande de landen behoort men te weten, hoe
in het eerst de rijke lieden die landen, welke het Romein-
sche volk met eigen handen gewonnen had, van den Raad
voor een zekeren prijs ten behoeve van het gemeenebest
pachtte; maar daarna, daar zij elkaar door devingers za-
gen, maakten zij zich volkomen meester daarvan met uit-
sluiting van de gemeente. Hierover zijn gevolgd de akker-
wetten, strekkende tot uitdeeling van landen voor de ge-

meente, welke men nimmermeer beeft kunnen in 't werk
stellen dan met groote verstoring van den adel.

steken, en verder in alle andere deelen te leven
als alleen magt hebbende en gebied. Nadat de
gemeente met deze wreedheden belast werd, en
daarenboven ook gansch onderdrukt door den
last van den zwaren woeker, die in zwang was,
en eindelijk alzoo zij door de gestadige oorlo-
gen zware schattingen moesten opbrengen en
niettemin in den krijg trekken, zoo is het, dat
eindelijk de gemeente gewapenderhand den hei-
ligen berg en insgelijks ook den Aventijnschen
berg ingenomen en bezet heeft, waarop gevolgd
is, dat de gemeente zekere hoofden des volks,
alsmede andere vrijheden en geregtigheden ge-
kregen heeft, na welken tijd opgekomen is de
tweede Punische oorlog tegen Carthago, welke
wedeizijds een einde aan alle onderlinge twis-
ten gemaakt heeft. Zoo ziet gij dan, van wel-
ken tijd af, te welen weinige jaren na het ver-
drijven der koningen, hoedanig de Romeinen
geweest zijn, van wie hij zegt: de geregtigheid
en billijkheid hebben bij hen door de wetten
geen meer kracht gekregen dan zij hadden door
de natuur. Ondertusschen indien die tijden zoo
bevonden worden, van welke betuigd wordt, dat
Rome toen allerschoonst en allerheerlijkst was,
wat zullen wij dan meenen, dat men van de
volgende tijden zal hebben te zeggen en te be-
denken, n.l. toen deze Republiek allengs is ver-
anderd geworden, en toen zij van een aller-
schoonste en welgesteldste Republiek (om de
woorden van denzelfden historischen schrijver
te gebruiken) eene allerbooste en allerschande-
lijkste is geworden, gelijk hij vroeger gezegd
heoft, na de vernieling en verwoesting van Car-
thago. Doch wat Sallustius van deze tijden ver-
haalt, zulks kan men het best lezen in zijne his-
torie, waar hij ons te kennen geeft door welk
kwaad en door welke ongeschikte manieren, die
intijden van vrede en welvaart aangegroeid zijn
men eindelijk gekomen is tot de burgeroorlogen,
van welken tijd af, gelijk hij zegt, de manieren
der voorouders niet zooals te voren allengs ge-
weken zijn, maar zijn naar de manier van een
afloopend bock geheel doorgegaan zoodanig,
dat de jeugd door onkuischheid, overdaad en
gierigheid gansch bedorven is geweest, zoodat
men met regt kon zeggen, dat er menschen
geboren waren, die niet konden lijden, dat
2ij zelf eenige goederen hadden en die ook
niet konden verdragen, dat anderen eenige goe-




VAN DE STAD GODS. H9

deren bezaten. Daarna komt Sallustius en ver-
haalt veel van de verdorvenheden van Sylla, als-
mede vele andere leelijkheden der Republiek,
waarin ook andere schrijvers overeenkomen,
hoewel met eene gansch ongelijke welsprekend-
heid. Zoodan ziet gij, en naar ik meen een
iegelijk, die dasr op let, kan het ook ligt zien,
tot welk eene groote vuiligheid van allerlei
ongeschikle manieren die stad vervallen is ge-
weest voor de komst van onzen Koning hier-
boven. Want dit alles is geschied, niet alleen
eer Christus tegenwoordig in het vleesch was,
leerende en onderwijzende, maar ook eer Hij
van eene maagd geboren was; derhalve naar-
dien zij van die tijden zooveel en zoo groot
kwaad, dat véér de uitroeijing van Carthago
in oude tijden eenigzins minder en verdragelij-
ker was, en na de uitroeijing van Carthago
geheel onverdraaglijk en gansch schrikkelijk,
naardien zeg ik, zij dit zelfde kwaad niet heb-
ben durven toedigenen hunnen goden, welke
door hunne booze listigheid vele ijdele en ver-
keerde meeningen in ’s menschen gemoed strooi-
den, waardoor dagelijks zoodanige gebreken en
hoosheden zoo overvloedig toenamen; waarom
is het dan, dat zij al het tegenwoordige kwaad
Christus ten laste leggen, die door zijne aller-
heilzaamste leer verbiedt, dat men deze valsche
en bedriegelijke goden zal eeren, en die door
eene goddelijke kracht te niet doet en veroor-
deelt alle schadelijke en booze begeerlijkheden
der menschen, en verder die allengs de wereld
(welke uitteert en vervalt door al dit kwaad)
overal onttrekt haar eigen huisgezin en kinderen,
teneinde Hij alzoo daardoor opbouwt die eeuwige,
allerschoonste en heerlijkste stad, niet door de
toestemming der ijdelheid, maar door het oor-
deel der waarheid.

HOOFDSTUK X1X.

Van de verdorcenheid der Romeinsche Repu-
blikeinsche eer, dat Christus weggenomen
had den dienst der goden.

Aanschouwt dan de Romeinsche Republiek
hoe die allengs veranderde, en dat zij uit eene
allerschoonste en geschikte republiek geworden
is de allerbooste en schandelijkste. En voor-

waar, ik ben diegene niet, welke zulks het eerst
zegl, maar zulks hebben lang véér de komst
van Christus gezegd zelfs hunne schrijvers van
wie wij dit alles om loon geleerd hebben, Ziet
dan, hoe de manieren der voorouders door de
komst van Christus, nl. na de uitroeijing van
Carthago niet meer allengs gelijk te voren ver-
vallen' zijn, maar daarna, even als eene afloo-
pende beek, geheel ter neder gestort zijn, zoo-
dat de jeugd door onkuischheid, overdadigheid
en gierigheid gansch bedorven is geweest. Naar-
dien dit alles alzoo is, laat zij ons hierente-
gen ergens vandaan weten te lezen en bij te
brengen eenige welten en bevelen hunner goden,
welke het Romeinsche volk tegen deze onkuisch-
heid, overdadigheid en gierigheid bij hen zouden
mogen gegeven zijn. En welk eene wensche-
lijke zaak zou het zijn, dat zij alleen goede en
geschikte dingen voor het Romeinsche volk had-
den geschreven en dat het niet zoover gekomen
was, dat zij zelfs schandelijke en oneerlijke din-
gen van hen hadden vereischt, opdat zij alzoo
met zoodanige dingen door hunne valsche god-
heid zouden verwerven een schadelijk aanzien.
Hierentegen laten zij lezen onze schriftuur, al-
daar zullen zij bevinden hoe vele schoone be-.
velen en geboden er door de profeten, door het
heilig Evangelie, door de handelingen der Apos-
telen en door hunne zendbrieven tegen de gie-
righeid, overdadigheid en onkuischheid overal
en aan alle volken, welke, om in zulks onder-
wezen te worden, bij elkander vergaderden, ge-
geven werden; ja men zal bevinden hoe heer-
lijk en goddelijk hetzelve geschiedt, en dat zulks
geenszins voortkomt uit het onnut en ijdel ge-
raas van de twistredenen der philosophen, maar
veel meer dat het als met kracht uitdondert uit
de Goddelijke antwoorden en uit de wolken Gods.
Evenwel niet tegenstaande dit alles, leggen zij
geenszins hunnen goden ten laste, dat hunne
republiek, zelfs voor de komst van Christus, door
onkuischheid, overdadigheid en gierigheid, als-
ook door andere wreede en ongeschikte manie-
ren, allerverdorvenst en allerschandelijkst is ge-
worden. Maar al hunne straffen, die zij van
wege hunne hoovaardij, dartelheid en weelde
tenzelfden tijde geleden hebben, van zulks be-
schuldigen zij de Christelijke religie, wier wetten
en bevelen, aangaande de regtvaardige en goede
manieren nogthans te wenschen ware, dat te




60 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

zamen en tegelijk wilden hooren nakomende ko- -

ningen des aardrijks en aller volkeren, insge-
lijks de vorsten en alle regters der aarde, voorts
ook de jongelingen en maagden, en daarbene-
vens de oude en jonge mannen te zamen, en
wijders allerlei menschen van beider geslacht,
en ook van allerlei jaren, n.l. hun verstand mag-
tig zijnde, ja zelfs ook de tollenaren en soldaten,
die Johannes de Dooper aanspreekt, en volgens
ditzelfde dat de republiek het aardrijk en het
tegenwoordige leven mogt versieren met hare
gelukzaligheid, en dat zij eindelijk op zoodanige
wijze mogt opklimmen tot den hoogsten top des
eeuwigen levens, om in eeuwigheid gelukzalig
te heerschen. Maar aangezien de een tot het
gehoor komt en de ander wederom hetzelve ver-
smaadt, en vele menschen in 't algemeen meer
behagen hebben in de toelagchende boosheden
dan in de nuttige hardheid der deugden, zoo is
het, dat de dienstknechten van Christus belast
worden te lijden en te verdragen, hetzij dat zij
zijn koningen of vorsten, regters of soldaten,
of uit de provincién, of rijk of arm, of vrij of
onvri) en slaven van beider geslacht, en mits-
dien dat zij ook alle gelijk moeten dulden en
verdragen, indien het noodig is, eene allerschan-
delijkste en booste republiek, opdat zij einde-
lijk door hare dulding in’t allerheiligste en aller.
heerlijkste Raadhuis der Engelen, en in de He-
melsche Republiek, in welke de wil Gods ecne
wet is, voor zich zell eene allerschoonste plaats
mogen verkrijgen.

HOOFDSTUK XX.

Met welke gelukzaligheid zij, dic de tijden
van de Christelijke religie beschuldigen,
zich zoeken (le verheugen, en metl welke
manieren i) zoeken hun leven aan te stollen.

Doch deze dienaars en beminnaars van die voor-
verhaalde Goden, zoo zij doorgaans zich daarin
verheugen, dat zij hunne navolgers mogen wezen
in al hunne boosheden en schandelijkheden, zoo
is het, dat zij ook geenszins daarop acht gaven
of de geheele Republick gansch boos en schan-
delijk werd. Dit zeggen zij derhalve : hetzij met
de Republiek zooals het zij, als alleen zulks het
geval is, dat zij staande blijve , dat zij bloeije

in allen overvloed, dat zij heerlijk zij door de victo-
rién, of, 't welk gelukkiger geacht wordt, dat zij
wel verzekerd en bewaard zij door vrede. Aan-
gaande zulks, wat gaat ons dat aan? En wat
hebben wij met zulks te doen? Maar dit gaat
ons allermeest aan, dat de menschen gestadig
hunoe rijkdommen vermeerderen, en dat zij al-
zoo middelen mogen hebben om dagelijks groote
overdadigheden en verkwistingen aan te rigten.
Insgelijks ook, opdat alzoo de magtigen de armen
onder hun geweld en gebied mogen brengen.
Want dit is hun zeggen: laat de armen, opdat
zij met spijs en drank verzadigd mogen worden,
den rijken gedienstig zijn, en laat zij hunin al-
les ten gevalle zijn, opdat zij rustige ledigheid
mogen genieten onder hunnen bescherming : laat
ook de rijken de armen tot hunne onderdanen
en tot dienst van hunnen hoogmoed misbruiken.
Laat verder ook de volkeren een behagen heb-
ben, niet in de raadslieden van hun nut en
profijt, maar in de vergunners en vertooners
der wellusten en vermakelijkheden. Voorts laat
daar niet geboden worden harde dingen, laat
daar niet verboden worden onreine dingen, laat
de Koningen ook daar niet naar vragen over
hoe goede onderdanen zij heerschen, maar over
hoe gehoorzame en gedienstige. Laat de Pro-
vincién de koningen dienen en achten, niet als
bestuurders hunner manieren, maar als heer-
schende heeren des Rijks, en als verzorgers van
allerlei wellusten en vermakelijkheden. Laten
zij de koningen eeren, niet opregt, maar boos,
en laat zij dezelve slaafs vreezen. Boven dit
alles, laat daar ook wetten en bevelen gegeven
worden, meer tegen zulks, dat zoude kunnen
schaden eens anders wijngaard dan tegen zulks,
hetwelk zou kunnen schaden ieders eigen le-
ven. Laat daar niemand betrokken worden
tot de regters, dan die hinderlijk en scha-
delijk is geweest eens anders goed, huis of
eenig ander ding tegen zijn wil. Maar aan-
gaande iemands eigen goederen, laat daarmede
een iegelijk doen wat hij wil, insgelijks ook
zelfls met een ander mensch, wanneer het zijn wil
is, laat ook een iegelijk daarmede doen wat hem
gelust en gelieft. Laat het overal vol openbare en
gemeene hoeren zijn, eensdeels allen en ieder
ten beste die dezelve believen te genieten, eens-
deels ook en bijzonder voor diegene, die geen
eigen kunnen houden. Insgelijks laat er ook




VAN DE STAD GODS. 61

getimmerd worden zeer hoovaardige gebouwen
en zeer voortreffelijke en schoone huizen: laat
ook zeer kostelijke maaltijden en gasterijen ge-
houden worden, en laat aldaar een iegelijk die
lusten, en die mag nacht en dag spelen, drin-
ken, spuwen en wegvloeijen in allerlei oneer-
lijkheid. Laat het overal razen en woelen van
dansenden, en laat de speelhoven daveren en
weerklank geven van het menigvuldig geroep
der oneerlijke blijdschap, mitsgaders van allerlei
manieren, helzij van allerwreedste of van aller-
schandelijkste vermakelijkheden en wellusten.
Findelijk, dat men dien mensch ook hierentegen
‘houde voor een openbaar en gemeen vijand, die
geen bohagen in zoodanig geluk en vermaak
heeft. En indien daar iemand is, die dit geluk
zoekt te veranderen of weg te nemen, laat de
gemeene menigte hare ooren vrijelijk van hem
af keeren, laat ze hem ook vrijelijk met zijn

stoel stooten, en laat ze hem uit het getal der

levenden wegnemen. Laat die voor waarach-
tige Goden gehouden worden, die den volkeren
deze vermakelijkheden hebben doen verkrijgen,
en verkregen zijnde, hebben doen behouden.
Laat zij ook geéerd worden zooals zij zelve
willen, laat zij nok spelen eischen zoodanige als
zi) willen en laat zij dezelve mogen genieten
van hunne dienaars en met hunne dienaars ; als zij
" dit alleen slechts te weeg brengen, dat zij van
wege zoodanig geluk geen gevaar hebben te
verwachten, noch van wege vijanden, noch van
wege sterfle, noch vanwege eenige nederlaag
en verlies, Dit alles zeggen zij: maar wie zal
daar zijn bij zijne zinnen, die zoodanige Repu-
bliek in gelijkheid zou durven stellen, ik zal niet
zeggen met het Romeinsche rijk, maar zelfs ook
met het huis van Sardanapalus (*), die eertijds
koning is geweest, zoozeer genegen tot wellust,
dat hij op zijn grafl heeft doen schrijven, hoe
hij (aldaar dood liggende) zulks alleen behouden
had, wat zijne overdadige vermakelijkheid, ter-
*wijl hij leefde, met schandelijke verkwisting eer-
tijds verteerd had. Welk een koning, dien deze
menschen destijds hadden, en dat hij hun in

(") Sardanapalus, de laatste koning van de Assyriérs,
was een man, die in allerlei onnutheden van wellust en
overdadige verkwistingen uitstak, zoodat hij tot cen spreek.
woord is geworden. Zijn grafschrift is zoodanig geweest,
dat het beter paste op het graf van een koe gesteld te wor-
den (volgens zeggen van Aristoteles) dan op het graf van
c¢n mensch of koning.

alles alzoo toegevend was, en dat hij met geene
strengheid hun in eenige dingen tegenstond ; het
is zeker, dat zij aan dezen veel liever en met
meer gewilligheid een tempel en Flaminischen
priester zouden toeheiligen, dan ooit de oude
Romeinen aan Romulus gedaan hebben.

HOOFDSTUK XXI.

Hoedanig oordeel en gevoclen Cicero gehud
heeft van de Romeinsche Republick.

Maar indien men op dien schrijver geen acht
slaat, die gezegd heeft, dat de Romeinsche repu-
bliek de allerbooste en allerschandelijkste was, en
indien men ook daarop niet let, met welke schand.
vlek en oneer van allerbocste en gruwelijke ma-
nieren zij vervuld werd, maar dat men alleen
daarop wil zien, dat ze mag vaststaan en be-
houden blijven, zeer wel: laat zoodanigen dan
hooren hoe de republick niet, gelijk Sallus-
tius zegt, allerboost en schandelijkst is, maar
dat zij, gelijk Cicero begeert, alrede geheel was
verloren gegaan, zoo dat er gansch geene repu-
bliek meer was overgebleven. Want hij voert
in zijne reden in eenen Scipio, n.l. dien Scipio,
die de stad Carthago verwoest had, en doet
hem aldaar spreken van de republiek, die naar
zijn gevoelen door hare verdorvenheid, welke
Sallustius beschrijft, weldra zou verloren gaan;
want tenzeifden tijde werd dit hem gesproken
en verhandeld, n.l. toen er'een van de Grachen (¥),
van wien Sallustius betuigt dat zeer zware be-
roerten ontstaan zijn, gedood werd, want van
zijn dood wordt in dezelfde boeken ook melding
gemaakt. Zoodan, als deze Seipio in het cinde
van het tweede Boek gezegd had : hoe dat, even-
als in de snaren en in de fluiten, in het zingen,
zelfs in de stemmen altijd eene naauwe over-
eenstemming, bestaande uit verscheidene gelui-
don, moet gehouden worden zoodanig, dat indien
daar ergens eenig verschil is, dat het straks ge-

(") Als Tiberius Gracchus, zijnde een opperhoofd des
volks, tegen dank van den rijkdom en adel eene akkerwet
had uitgegeven en daarover ook zocht in zijne betrelking
te blijven, opdat hij meer verzekerd zoude zjn tegen den
haat en overlast der rijken, en opdat hij ook zou mogen
uitvoeren, wat hij begonnen had n.l. dat niemand meer dan
50 bunders land zou mogen hezitten, 200 is hij vanwoge
zulks van Scipio Nasica met navolging van den rand mot
stokken dood geslagen en zijn ligehaam in de Tiber gewarpen.




62 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

schiedt, dat de geleerde ooren en die hen ver-
staan, het niet kunnen verdragen. En gelijk
dat gezang, bestaande in de besturing en ma-
tiging zelfs van de allerongelijkste stemmen, zeer
eendragtiz en harmonisch wordt, alzoo is het
ook dat eene stad bestaat uit tezamen menging
van allerlei staten, hooge, middelbare en lage,
evenals van verscheidene geluiden, zoodat door
het overeenkomen van gansch ongelijke staten de
stad met eene zeer redelijke en bekwame mati-
ging uit eendragtige inwoners bestaat. Derhalve
helgeen van de zangers in het zingen, harmonie
of overeenstemming genoemd wordt, dat is in
eene stad en burgerschap de eendragt, welke
in alle Republiecken de vaste en beste band is
tot behoud en welvaart, zoodat dezelve ook zon-
der gerechtigheid geenszins kunnen bestaan. En
voorts als hij wat breeder en uilvoeriger van
deze zaak gesproken had, n.l. welk een groot
profijt de geregtigheid eene stad aanbrengt,
en wanneer dezelve ontbreekt, welk eene groote
schade daardoor aan eene stad geschiedt, zoo
is daarover door Pilus, zijnde een van die-
gene die in dit gesprek tegenwoordig waren,
gesproken, en heeft van hem gevorderd, dat
deze vraag wat breeder zou verhandeld wor-
den, en dat men wat meer zou spreken van de
geregligheid, uit oorzaak dat er in 't gemeen
door velen gezegd werd, dat eene republiek
zonder ongeregtigheid niet kon geregeerd wor-
den.  Dit heeft Scipio toegestaan en ingewilligd,
dat men deze vraag wat nader zou onderzoeken.
Voorts heeft hij geantwoord dat alles, wat zon-
der bewijs van de republiek gezegd was, niels
te beduiden had, en zou men verder hierin gaan,
dat alsdan moest bewezen zijn niet alleen, dat
het gansch valsch en tegen de waarheid is, dat
eene republiek zonder ongeregtigheid niet kan
geregeerd worden, maar daarenboven ook, dat
het zeker en waarachtig is, dat hierentegen zon-
der de hoogste geregtigheid de republiek niet
kan voorgestaan en geregeerd worden, Midde-
lerwijl, alzoo de verklaring van deze vraag tot
den volgenden dag opgeschort en uitgesteld werd,
z00 is er over de zaak in het derde Boek met
vele heflige redenen over en weder gehandeld.
Want Pilus zell heeft aangenomen te beweren
het gevoelen dergenen, die zeggen : ,,dat eene Re-
publiek niet kan geregeerd worden zonder onge-
regtigheid,” doch deed het z66, dat hij voorheen

zijne onschuld zeer naarstig deed, opdat men
niet zou meenen, dat hij zelf zulks gevoelde.
Alzoo heeft hij zeer ernstig gehandeld en ge-
sproken vanwege de ongeregligheid tegen de
geregtigheid, pogende door vele waarschijolijke
redenen en voorbeelden te bewijzen, dat de on-
geregtigheid zeer nutlig en dienstig was voor
de republiek, en daarentegen, dat de gereglig-
heid gansch onbekwaam en ondienstig was. Hier-
over is later gevolgd Lelius, en deze heeft ten
verzoeke van hun allen zeer ernstig de gereg-
tigheid voorgestaan, en heeft met alle magt, zoc-
veel hij kon, betoond en bewezen, dat er niets
zoo schadelijk en vijandig is voor eene stad als
de ongeregtigheid, en dat eene republiek ook iet
kan staande blijven, noch welbewaard en gere-
geerd worden, dan door geregtigheid. Nadat
dit bij hem verhandeld was zooveel als hij
goedvond, is Scipio wederom voorgekomen
en heeft zijne reden aangevat alwaar hij de-
zelve gelaten had, zoodat hij aldaar wederom
verhaald en ook zeer aangeprezen heefl zijne
zeer {raaije en korte beschrijving van de repn-
bliek, want te voren had hij gezegd van de
republiek, dat is het gemeenebest, hoe zij an-
ders niet is dan. het beste of het profijt des volks.
Nu, aangaande het volk, hetzelve zeide hij te
zijn niet allerlei vergadering van menigte, maar
zulk eene vergadering, welke door eenparig en
gelijk regt, mitsgaders door gelijke gemeenschap
van profijt vereenigd is. Daarna verklaart hij
welk groot nut en profijt in het onderzoeken der
waarheid van welke zaak het zij, de regte en
eigene beschrijving mede brengt. En uit deze
zijne beschrijvingen besluit hij eindelijk, hoe het
dan eerst kan zijn eene republiek, dat is het
beste voor het volk, wanneer zij wél en vol-
gens regt geregeerd wordt, hetzij door eenen
koning alleen, of door weinigen van de voor-
naamsten en magligsten, of ook zelfs door het
gensche volk. Indien het nu gebeurt, dat er
een onreglvaardige koning regeert, dien hij,
naar de Gricksche manier, een Tiran noeml,
of indien het ook gebeurt dat de voornaamsten
en magtigsten in hunne regering onregtvaar-
dig zijn, hetwelk hij factie (*) noeml, dat is
eene kwade zamenspanning, of eindelijk indien

(&) Geme;nschnp van gelijken wil, van gelijke haat, van
gelijke vrees is onder de goeden, zegt Sallustius, maar on-
der de kwaden is het zamenspanning.




VAN DE

het gemeene volk in de regering onregt-
vaardig is, hetwelk hij geen anderen bekenden
naam wist te geven dan hij het mede een Ti-
ran noemde, zoo besloot hij verder daaruit, dat
alsdan de Republiek niet alleen boos en verdor-
ven was, gelijk daags te voren verklaard was,
maar daarbenevens ook, dat dezelve alsdan gansch
geene Republiek was, hetwelk hij beweerde uit
kracht van die reden, welke hij te voren uit de
beschrijving van de Republiek genomen had;
want alsdan is er geen gemeenebest des volks
n.l. wanneer eenig Tiran het met booze zamen-
spanning regeert: en het volk is ook mede geen
volk, wanneer het ongeregtig is, dewijl het dan
geenzins zoodanige menigle is, welke door een-
parige overeenstemming van gelijk regt, mitsga-
ders door gemeenschap van gelijk profijt ver-
eenigd is, gelijk het volk te voren beschreven
is te zijn. Derhalve ten zelfde tijde toen de Ro-
meinsche Republick zoodanig was als Sallustius
die te voren beschreven heeft, zoo volgt hieruit,
dat zij toenmaals niet was allerboost en aller-
schandelijkst, gelijk hij zegt, maar dat dezelve
gansch geene Republieck was; want zulks blijkt
merkelijk uit die reden welke die onderhandeling
tusschen die groote heeren gehouden, ontdekt
heeft , gelijk zulk ook Sallustius niet op den
naam van Scipio of iemand anders, maar met
eigen mond sprekende, in het begin van zijn
vijfde boek bewezen heeft, verhalende aldaar een
zeker gedicht van den poéet Ennius, in hetwelk
hij zegt; hoe het Romeinsche rijk alleen vast
blijft en bestaat door de oude voortreffelijke
manieren en mannen, welk gedicht volgens mijn
oordeel, zegt hij, zoo ten aanzien van de kort-
heid der woorden, als ten aanzien van de waar-
heid des zins als door eene Goddelijke ingeving
schijnt uitgesproken, want deze groote Republek
die zoo geregtelijk en zoo ver heerschte, zou
geenzins kunnen stichten of zoolang hebben kun-
nen houden, noch aan de eene zijde de mannen
alleen, indien de stad niet zoo welgemanierd
ware, noch aan de andere zijde ook de manieren
alleen niet, indien de stad niet welvoorzien ware
van mannen om dezelve waar te nemen en te
bedienen. Alzoo voor onze geheugenis zegt hij,
hebben de goede vaderlijke manieren altijd ge-
nomen voortreffelijie maunen, en deze wederom
hebben altijd zeer meesterlijk onderhouden de
oude manieren en instellingen der voorouders.

STAD SO0DS. 63

Maar aangaande onze eeuw, die heeft wel eene
zeer voortreffelijke republick ontvangen, maar
evenals eene schoone schilderij, welke zeer heer-
lijk is, maar nogthans verdwijnende en verduis-
terende van oudheid; evenzoo, zeg ik, is onze Re-
publiek, maar onze eeuw is gansch achteloos
geweest, niet alleen om haar in haren ouden
stand te brengen, en met hare eerste en eigen
verwen te vernieuwen en le verlichten, maar heeft
zelfs dit niet bezorgd en te weeg gebragt, dat
zij zou behouden eenigen schijn van hare oude
gedaante en ten minste eenige uiterlijke trekken
en lijnen van hare oude gestalte. Want wat
is er gebleven van de oude manieren, door welke,
volgens zijn zeggen, het Romeinsche rijk staande
gehouden werd? Want om de waarheid regt
uit te spreken, wij zien dat dezelve door ver-
getelheid 2006 gansch verduisterd zijn, dat zij
niet alleen niet meer geoefend worden, maar dat
zij bij velen ook gansch onbekend zijn. En wat
zal ik zeggen van de mannen? want de goede
oude manieren zijn teniet gegaan bij gebrek aan
mannen, van welk kwaad, alzoo wij eene oor-
zaak zijn, wij niet alleen rekenschap zullen moe-
ten geven, maar wij zullen ook, evenals zij die
schuldig zijn aan lijfstraf, zware verantwoording
moeten doen. Want door onze schuld geschiedt
het, en niet bijgeval, dat wij thans alleen eene
Republiek in naam hebben, en dat wij die inder-
daad al lang verloren hebben. Dit alles heeft
Cicero beleden bijna 70 jaren na den dood van
den Afrikaanschen Scipio, dien hij in zijne boe-
ken van de Republick invoert en van deze zaak
doet spreken. Evenwel werd dit alles bij hem
verhandeld 60 jaren voor de komst van Chris-
tus: welk alles, indien men gevoelde en zeide
op zoodanigen tijd als de Christelijke religie
overal verbreid was en de overhand had, wie
zou daar thans van hen niet zijn, die hetzelve
den Christenen niet zou willen wijten en ten
laste leggen? Zoodan, waarom hebben hunne
goden toen niet beter toegezien, en waarom
hebben zij niet gevorderd en besteld, dat toen
niet te niete en verloren ging deze hare Repu-
bliek, welke Cicero, lang eer Christus in het
vleesch kwam, zoo droevig beklaagde, verloren
te zijn? Insgelijks zoo laat ik ook hunne pries-
ters toezien, zelfs ten tijde van de oude man-
nen en manieren, hoedanig n.l. toen de Repu-
bliek geweest is, en of in haar ook gebloeid




—

e

64 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

heeft de ware geregtigheid. En mogelijk zal
men bevinden, dat dezelve toenmaal niet geweest
is levende van manieren, maar veelmeer geveinsd
en geschilderd van verwen, hetwelk ook Cicero
onwelend, toen hij dezelve te voorschijn bragt,
uitgedrukt heefl. Maar op een anderen tijd,
indien God wil, zullen wij dit breeder kunnen
zien, want ik zal op de behoorlijke plaats ar-
beiden en pogen te bewijzen, dat de Romeinsche
Republiek nooit eene Republiek geweest is, uit
oorzaak, dat in haar nooit geweest is de ware
geregtigheid: hetwelk ik zal doen volgens de
beschrijvingen van Cicero, in welke hij door
door den mond van Scipio kortweg verklaard
heeft, eerst wat de republiek is, en daarna ook
wat het volk is. En verder zal ik het ook be-
wijzen uit het oordeel en getuigenis van velen,
zoo van hem zelf als van hen, die hij in die
onderhandeling ingevoerd heeft om met elkander
te spreken. Doch hierintusschen sta ik toe, dat
dezelve eenigzins volgens zekere waarschijnlijke
beschrijvingen, en als op hunne wijze en ma-
nieren eene Republick geweest is, en dat zij
beter geregeerd en waargenomen is van de oude
Romeinen, dan van de laatste en nieuwe. On-
dertusschen de ware geregtigheid is nergens te
vinden dan in de Republiek, waarin Christus de
Schepper en Regeerder is. Doch indien deze
naam, alzoo hij elders op andere wijze geno-
men wordt, mogelijk van onze gewone manier
van spreken wat verschill, zoo zeggen wij dat
waarlijk in die stad de ware geregtigheid is,
van welke de H. Schrift zegt: het zijn heerlijke
dingen, welke van u gesproken worden, o stad
Gods! (Ps. 87 vers 3).

HOOFDSTUK XXII.

Hoe de goden der Romeinen nooit eenige zorg
gedragen hebben voor de Republick, ten
einde dezelve door kwade manieren niet
zoude verloren gaan.

Maar om wederom te komen tot zulks als de
tegenwoordige vraag belangt, het is kennelijk
genoeg hoe zeer loffelijk, dat zij volgens het ge-
(uigenis van hunne geleerdste schrijvers willen zeg-
gen, dat zij hunne Republiek is of geweest is,
dat zij evenwel lang voor de komst van Chris-

tus geheel boos en allerschandelijkst en bedorven
was geworden, ja dat zij eindelijk geheel geene
Republiek was, en ten laatste door hare verdor-
ven manieren geheel was verloren gegaan. En wat
waren hare Goden, die hare bewaarders en voor-
standers waren, hierin schuldig te doen, ten einde
zij niet zoude bederven en ondergaan? Voor-
waar! zij hadden voornamelijk behooren te.geven
eenige wellen en bevelen van eer, vroom leven
en geschikle manieren n.l. aan zulk een volk,
dat hun zoo naarstig en aandachtig diende, en
van hetwelk zij vereerd werden met zoovele
tempels, met zoovele Priesters en verscheidene
manieren van offeranden, met menigerlei gods-
diensten, met zoovele jaarlijksche feesten en ein-
delijk met zooveel blijdschap van voortreffelijke
tooneelspelen. Maar de duivelen hebben in dit
alles niet anders gezocht dan hun voordeel, met
eens op hen acht gevende hoe zij leefden, ja
veel meer daarop lettende en dat bevorderende
dat zij nl. boos en ongeschikt zouden leven,
maar evenwel z60, dat zij met vrees als hunne on-
derdanen alles niet te min zouden doen dat tot
dienst van hunne eer strekte. Maar gij zult mo-
gelijk zeggen, dat zij eenige wetten en bevelen
gegeven hebben; indien zulks zoo is, zeer wel:
laat dan wederom getoond en uit eenig boek
gelezen worden, hoedanige wetten der Goden
als bij hen eertijds aan de stad gegeven zijnde,
de Gracchen (*) versmaad en verworpen heb-
ben, toen zij alles met beroerte en muiterij in
verwarring stelden. Insgelijks hoedanige wetten
ook versmaad hebben Marius (1), en Cinna en
Cato, toen zij zich begaven tot burgerlijke oor-
logen en die opnamen om onregtvaardige oorza-
ken, en voorts dezelve zeer wreed voerden, en
ten laatste nog wreeder eindigden. Daarenbo-
ven ook hoedanige welten Sylla versmaad heefl,
wiens leven, manieren en daden, volgens de
beschrijving van Sallustius en van andere histo-

(*) De Gracchen, waarvan in dit hoofdstuk gesproken is,
hebben alles met oproer vervuld. Tiberius Gracchus is
door Nasica met stokken doodgeslagen: en Cajus Grac-
chus is 9 jaar daarna door den burgemeester Opimus mer
zwaarden geslagen, hetwelk de eerste burgeroorlog is
geweest.

(+) Marius is zevenmaal burgemeester geweest en heeft
eerst Jugurtha en daarna de Denen en de Eidersche Duit-
schers overwonnen. Eindelijk heell hij uit haat tegen Sylla
een burgeroorlog tegen hem verwekt, in welken hem Ginna,
zijin medebroeder bijgestaan heeft, aanrigtende te zamen
vele moorderijen en wreedheden,




VAN DE §TAD GODS. 65

rie schrijvers, zoo verschrikkelijk (¥) geweest
zijp. Ja, wie zou niet moeten bekennen, dat
toen de Republiek tot haren ondergang kwam?
Maar mogelijk zullen zij vanwege zulke onge-
schikle manieren der burgers tot bescherming
van hunne Goden ons durven tegenwerpen dat
gedicht van Virgilius: de Goden alle gelijkelijk,
bij welke dit Rijk bestond, zijn geweken uit
hunne tempelen, en hebben hunne altaren verla-
ten. Maar hierop zeggen wij eerst, indien dit
zoo is, dal zij dan geen reden hebben om te
klagen over de Christelijke religie, alsof hunne
Goden hierdoor op hen vergramd geworden wa-
ren en hun hadden verlaten, dewijl voorlang hunne
voorouders door hunne ongeschikte manieren,
zoovele kleine Goden evenals muggen en vlie-
gen van de altaren hunner stad hadden verjaagd
en verdreven. Doch waar is deze groote me-
nigle van al hunne Goden geweest, toen Rome,
lang voor de oude manieren bedorven waren,
door de Franschen ingenomen en verbrand is?
Maar mogelijk hebben zij toen, tegenwoordig
zijnde, geslapen. En voorwaar, toen was de
geheele stad in de magt der vijanden, uitge-
zonderd alleen de Capitolijnsche berg, welke
ook ingenomen zou geweest zijn, bij aldien de
ganzen (1), terwijl de Goden sliepen, voor de
belegerden niet gewaakt hadden, waardoor het
ook geschied is, dat Rome toen bijna verval-
len is tot de bijgeloovigheid der Egyptena-
ren (§), welke beesten en vogelen eerden en dien-
den, (*#) want van dien tijd af hebben zij ter
eere van de ganzen jaarlijks feest gehouden.
Maar thans is mijne meening niet, te handelen over
de zwarigheden die van buiten komen, welke meer
zwarigheden des ligchaams dan der ziel zijo, n.l.

(") Deze Sylla, overwonnen hebbende zijne vijanden,
met name Marius en Cinna, heeft de hooge overheid van
het Dictatorschap gestadig met geweld behouden, en heeft
zich in dien staat zeer wreed gedragen, verbannende vele
duizende burgers. Hij was een woest en ongeschikt mensch,

() De historie van de ganzen is genoeg bekend, want
de Franschen, beklimmende het Capitool terwijl de wach-
ters sliepen, zijn door het gekakel van de ganzen ontdekt,
zoodat de wachters op de been gekomen zijn en de Fran-
schen van boven nedergestooten hebben.

(§) De Egyptenaars eerden als Goden, vanwege hun nut
eenige dierven, als koeijen, honden, katten en krokodillen.

(**) Van het jaarfeest ter eere der ganzen zegt Plutar-
chus, dat op dat feest de honden, alzoo zij niet gebast
hadden, gekruist werden. De ganzen daarentegen werden
vanwege deze weldaad, zeer heerlijk en kostelijk op een
beddeken der Goden gezet en omgedragen.

zoodanige, welke of van der vijanden of door
middel van eenige andere nederlaag ons over-
komen. Want thans handel ik over de besu.et-
ting der manieren, welke in het eerst hare verf
een weinig verschoten en verloren hebben, doch
daarna zijn zij naar de manier van eene beek
geheel uitgestort en verloopen, zoodat de val
van de Republiek, alhoewel de huizén en vesten
in hun geheel bleven, zoo groot is geweest,
dat zeer voortreffelijke schrijvers zich niet ont-
zien le zeggen, dat dezelve toen geheel verlo-
ren is geweest. Hier intusschen aangaande de
Goden, indien de stad hunne bevelen en gebo-
den van een goed en vroom leven, van de
gerechtigheid te oefenen, verlaal en versmaadt,
zoo zeg ik dat dezelve alle gelijkelijk met zeer
reglvaardige reden van hen afgeweken zijn, en
dat het niet te onregt is, dat zij alle te zamen
hunne tempelen en altaren verlaten hebben.
Maar wat zijn dit toch voor Goden geweest,
die aan de eene zijde met hun volk, dat hen
eerde, nict hebben willen leven, en aan de andere
zijde, die hun volk, alzoo het onbehoorlijk leefde,
niet geleerd hebben weél te leven?

HOOFDSTUK XXIIL

Hoe de veranderingen der tijdelijke dingen
niet hangen aan de gunst of ongunst
der duivelen, maar aan het goedvinden
en believen des waren (lods.

Maar wat wil ik daar van zeggen, hel schijnt
dat zij ook geholpen hebben tot de uitvoering
en volbrenging van hunne booze begeerlijkheden,
en men zou kunnen bewijzen dal zij geenszins
gearbeid hebben om die te betoomen en te
bedwingen. Want hoe? Deze Goden, welke
Marius (*), een man van nieuwe opkomst en die
onedel was, en daar benevens een allerbloe-
digste oorzaak, aanleider en uitvoerder van de
burgerlijke oorlogen, zooverre geholpen hebben®
dat hij zevenmaal burgemeester is geworden,

(") Marius, van wien in dit hoofdstuk gesproken wordt,
is cen zeer wreed mensch geweest. Op zekeren tijd uit
Afrika komende, heeft hij zijnen soldaten tot een teeken

-gegeven, dat zij al degenen, die hij niet weder groette,

zouden dooden. Het is niet te zeggen hoe vele menschen,
edel en onedel, op deze wijze omgekomen zijn. Boven dit
alles heeft hij ook vele steden geplunderd en verwoest,
en evenwel i3 hij in zijn Tde burgemeesterschap op zijn
bed gestorven.

9




66 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

en dat hij in zijn zevende burgemeesterschap in

goeden ouderdom is gestorven juist voor de

tijden van Sylla (¥), die kort daarna overwin-
naar was, teneinde hij alzoo in zijne handen
niet zoude vervallen. Waarom hebben zij hem
ook hierin niet geholpen, dat hij zich zelf had
mogen matigen en inhouden van zulke gruwelen
en van zoovele groote en leelijke daden? Doch
indien zij zeggen, dat hunne Goden hem geens-
zins in dien vorigen staat en heerlijkheid gehol-
pen hebben, voorwaar het is niet weinig dat
zij daarmede zeggen, want zij bekennen daar-
mede, dat de mensch buiten alle hulp en gunst
der Goden zoodanige en zoo groote tijdelijke
gelukzaligheid, welke zij zoo zeer beminnen,
kan verkrijgen, en daar benevens, hoe zoodanige
mannen, gelijk Marius een was, onaangezien
de gramschap der Goden, overvloedig kunnen
genieten welvaart, sterkte, rijkdom, eer, waar-
digheid en een lang leven; daarentegen ook, hoe
zulke mannen als Regulus () geweest is, on-
aangezien de vriendschap, gunst en toegenegen-
heid der Goden, kunnen gepijnigd en jammerlijk
bezwaard worden met gevangenis, dienstbaar-
heid, armoede, wakingen en andere onlijdelijke
smarten en ook in dezelve sterven, hetwelk,
indien zij toestaan alzoo te zijn, zoo belijden zij
genoegzaam , dat zij gansch geen voordeel doen,
en mitsdien dat het te vergeefsch is dat men hen
dient en eert. Want indien deze Goden meer
gearbeid en ingesteld hebben, dat het volk zulke
dingen zoude leeren, die geheel strijdiz waren
tegen de deugden des gemoeds en tegen de
vroomheid des levens, waarvan men de belooning
hoopt en verwacht na den dood: insgelijks in-
dien ook deze Goden in deze vergankelijke en
tijdelijke goederen degenen die zij haten, niet
altijd hinderen of schaden, en degenen die zij
liefhebben, niet helpen noch bevoordeelen, waar-
om is het dan, dat men hen dient, en waarom
& het, dat men met zulke begeerte van hen te
willen eeren, alsnog naar hen vraagt en hun
dagelijks eischt en begeert? En waarom is
het, dat men in deze bekommerde en bedroefde
tijden dagelijks mort, even alsof de Goden, ver-

(*) Sylla is kort voor zijn dood overwinnaar geworden,
en doodde zijnen zoon Marius en al de oversten van de
Mariaansche zijde.

() Van Regulus wordt in het eerste hoek hreedvoeriger
gesproken.

stoord zijnde, vertrokken waren, en waarom is'
het mede, dat dieshalve de Christelijke religie
met de schandelijkste lasteringen dagelijks ge-
lasterd wordt? Maar zij zullen mogelijk zeggen,
dat de Goden in deze tijdelijke dingen magt
hebben, of om wél te doen, of om te bescha-
digen; indien zulks zoo is, waarom zijn zj dan
Marius, dien allerboosten man, goedgunstig ge-
weest, en daartegen Regulus, dien allervroomsten
man, kwaadgunstig? Of zal men hieruit moeten
verstaan en bekennen, dat zij zells alleronregtvaar-
digst en boost zijn? En zal men diensvolgens
hieruit meenen, dat men hun destemeer moet
vreezen en eeren? Laat men ze dan voor
het een noch het ander, maar voor niets
houden. Want, om de waarheid te zeggen, men
zal bevinden, dat Regulus hun niet minder ge-
eerd heeft dan Marius. En evenwel heeft nie-
mand te denken, dat hij daarom een boos leven
mag verkiezen, uit oorzaak, dat de Goden in 't
gemeen geacht worden meer gunst betoond te
hebben aan Marius dan aan Regulus. Want Me-
tellus, die allerloffelijkste man onder de Romei-
nen, welke 5 zonen gehad heeft die burgemees-
ter geweest zijn, is zeer gelukkig en overvloedig
geweest in alle tijdelijke goederen en rijkdom-
men, en hierentegen Catilina (*), die allerbooste
mensch, is overvallen geweest met de uiterste
armoede en is ongelukkig in zijne booze oor-
logen omgekomen. De goeden worden alleen
begiftigd met de ware gelukzaligheid, n.lL zij,
die den waren God eeren, van wien alleen alle
gelukzaligheid kan gegeven worden. Middeler-
wijl hunne Republiek door het insluipen van
allerlei kwade manieren verloren ging, zoo is
het zeker, dat hunne Goden niet alleen niets
gedaan hebben tot besturing en verbetering van
zulke manieren, ten einde dezelve niet zou
ondergaan, maar zij hebben veel meer tot ver-
ergering en verderf van die manieren alle voed-
sel gegeven, opdal zij zou mogen verloren gaan.
Insgelijks het geldt niet, dat zij zich zelf zouden

(*) Catilina had in den oorlog van Sylla tegen Marius
veel geroofd, en ook vele geschenken van Sylla ontvangen.
Sylla had hem in de zaken ook gebruikt, en bijzonder was
hij #zijn beul geweest in het dooden van den jongen Marius.
Doch hoewel hij vele rijkdommen had, deze hielpen hem
niet, alzoo hij ten hoogste overdadig en verkwistend was,
zoodat bij daardoor geraakt is in de uiterste armoede,
welke hem geprikkeld heeft om zamenspanning te maken
tegen zijn Vaderland.




VAN DE STAD GODS. 07

mogen veinzen goed geweest te zijn, en dat zij
vanwege de boosheid der burgers als verstoord
zijnde van hen afgeweken zijn. Want zij waren
kennelijk aldaar, zij werden gemerkt, zij werden
overtuigd, doch met hunne bevelen konden zij
de zaak niet verbeteren, en met hun stilzwijgen
konden zij ook niet verborgen blijven. Ik roer
hier niet aan, dat Marius (}) door ontferming
van de burgers van Minturna aan de Godin
Marica in haar eigen geheiligde plaats bevolen
is geweest, opdat zij hem in den meesten nood
zoude helpen en alles ten beste doen gelukken,
waarop gevolgd is, dat hij in zijne hoogste
zwarigheid, waarvan geene uitkomst scheen te
wezen, behouden ontkomen is, en dat niet alleen,
maar daar benevens, dat hij in de stad Rome
zijne wreede heirkracht (zelf wreed zijnde) ge-
voerd en gebragt heeft. En hoe bloedig, wreed
onmenschelijk en vijandig zijne allergruwzaam-
ste victorie toen geweest is, kan ieder, die zulks
wil, genoegzaam lezen in de boeken van hen,
die daarvan geschreven hebben. Maar zulks,
gelijk ik gezegd heb, roer ik niet aan, en ik
kan ook dien bloedigen voorspoed van Ma-
rius niet toeschrijven aan eene, ik weet niet
hoedanige Marica, (§) maar ik eigen veel liever de-
zelve loe aan de verborgene voorzienigheid Gods,
als zijnde het regte middel om hunne monden
te stoppen, en om te bevrijden van hunne dwa-
lingen, allen die niet halsstarrig in deze zaak
handelen, maar veel meer dit wijs overleggen.
Want al is het, dat de duivelen ook iets in
deze dingen vermogen, evenwel vermogen zij
niet meer dan hun toegelaten wordt door den
verborgen wil des Almagtigen.

Laat ons de aardsche gelukzaligheid zoo heel
groot niet achten, dewijl zij ook dikwijls den
boozen en de zoodanigen (gelijk Marius geweest
is) vergund wordt. En aan de andere zijde, laat
ons de gelukzaligheid ook niet als kwaad be-

(t) Toen Murius uit den eersten burgerslag gevlugt
was en alleen zonder gezelschap binnen Minturna gekomen
was, hebben die van Minturna, om aan Sylla vrienschap
te doen, besloten om een man tot hem te zenden die hem
dooden zou. Deze man inkomende, is door het nitzigt en
bestraflen van Marius verschrikt geworden, zoodat hij weg-
geloopen is, Die van Minturna dit hoorende, hebben be-
dacht, dat Marius was in de bescherming der Goden,
daarom hebben zij hem gesteld in het geheiligde bosch
van de Godin Marica, ten einde hij zou mogen loopen,
waar hij wilde. Zie Plutarchus in het leven van Marius.

(§) Wie Marica geweest is, is twijfelachtig.

schouwen en verwerpen, dewijl wij zien, dat
zelfs ook tegen dank der duivelen met dezelve
overvloedig begiftigd zijn geweest zeer vele goede
en godzalige dienstknechten des eenigen waren
Gods. En eindelijk, laat geenzins zoodanige be-
denkingen ons overkomen, dat wij zouden mee-
nen, dat wij om dezen aardschen voor- of tegen-
spoed deze alleronreinste geesten hebben aan te
roepen, te verzoenen of te vreezen. Want ge-
lijk de booze menschen op aarde niet alles kun-
nen doen zooals zij willen, zoo vermogen zij ook
niet alles te doen wat zij willen, want zij kun-
nen niet verder dan hun toegelaten wordt door
de schikking en besturing desgenen, wiens oor-
deelen niemand ooit volkomen begrepen heeft,
niemand ooit regtvaardig bestraft heeft.

HOOFDSTUK XXIV.

Van de daden van Sylla, en hoe de duivelen
zich betoond hebben zijne helpers geweest
fe zijn in zijne handelingen.

Hoe wreed Marius ook geregeerd had, wan-
neer der burgers van Rome eene vergelijking
maakte tusschen den tijd van Aem en die van
Sylla (*) hadden zij ongetwijfeld toch wel
reden om de vroegere tijden lerug te wen-
schen, Van Sylla schrijft Livius dat ten tijde toen
hij allereerst zijn leger omtrent de stad aanvoerde
tegen Marius, bij hem eenige offerande gedaan is,
en dat de ingewanden van die offerande van zoo
aangename beduidenis zijn geweest, dat de
priester Posthumius, die een voorzegger was
uit de offeranden, daarover gewild heeft, dat
men hem zoude gevangen houden, bereid zijnde
met den dood aan den lijve gestraft te worden,
indien Sylla met de hulp en gunst der Goden
niet uitvoerde zulks als hij vournam en in den
zin had. Ziet, ten dezen tijde waren de Goden
niet geweken uit hunne tempels, noch hadden
hunne altaren verlaten, toen zij n.l. de uitkomst
der toekomstige dingen aan Sylla voorzeiden,
en evenwel aangaande zijne eigen verbetering
daar over in ’tminst niet bekommerd waren.

(*) Toen Marius met de zijnen de overhand hadden,
wenschten de burgers, dat Sylla over de wreede regering
van Marius wraak zou nemen. Maar toen Sylla daarna
heersehte, is hij van kleine goede beginselen tot zulke on-
stuimige woeste wreedheden uitgevaren, dat hij een goed
man van Marius scheen te maken.

gt T o s




68 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

Door voorzegging der toekomstige dingen hebben
zij hem beloofd groot geluk en voorspoed, maar
door dreigingen van straffen hebben zij geens-
zins gebroken zijn boozen wil en kwade nei-
gingen. Daarna, toen hij in Azié was, voerende
den Mithridatischen oorlog (¥*), zoo is hem van
Jupiter door Lucius Titus aangezegd, dat hij
Mithridates zoude overwinnen, en zulks is ook
geschied. Daarna, als hij voornam weder te
keeren in de stad, om aldaar door middel van
burgeroorlog en bloedstorting zijn eigen en zijner
vrienden leed en ongelijk, dat hen overgekomen
was, te wreken, zoo is hem wederom van den
zelfden Jupiter, door een zeker soldaat van het
Gde legioen aangezegd, dat hij, gelijk hij hem
eertijds voorzegd had zijne victorie tegen Mith-
ridates, hem zu beloofde, dat hij hem zoodanige
magt zou geven, door middel van welke hij de
Republiek hare vijanden zou afnemen. Hierover
heeft Sylla aan den soldaat gevraagd welk eene
gedaante hem verschenen was, en toen hem
dit gezegd was, is hij daarover indachtig ge-
worden, dat het dezelfde gedaante was die hij
te voren van diegene verstasn had, welke hem
van den zelfden Jupiter aangediend had de voor-
zegging van de Mithridatische victorie. Maar
wat zal men hier kunnen antwoorden, wanneer
men gevraagd wordt, waarom de Goden dus
bekommerd zijn geweest om hem zijn geluk en
voorspoed Le voren te zeggen: en aan de andere
zijde, waarom er niet een van de Goden be-
kommerd is geweest om Sylla door goede ver-
maningen te verbeteren, welke door zijne booze
burgeroorlogen zoodanig gruwzaam kwaad zou
aanrigten, dat niet alleen de Republiek zou ver-
derven en onteeren, maar dat dezelve gansch
zou wegnemen en te niet maken? Het antwoord
kan niet anders zijn, dan dat men uit dit alles
genoegzaam verstaat, dat deze Goden duivelen
zijn, gelijk ik vaak gezegd heb. En voorwaar
het is ons genoeg bekend uit de H, Schrift, en

(f) Mithridates, van wien in dit Hoofdstuk gesproken
wordt, is koning van het landschap Pontus geweest. Men
verklaarde hem den oorlog, omdat hij Nicomedus uit
Bythini¢ verdreven had. Doch bovenal is deze oorlog ont-
stoken geworden toen Mithridates al de Romeinsche burgers,
die in zijn koningrijk koopmanschap dreven, op eenen dag
heeft doen dooden. De magt van dezen koning heeft Sylla
gesleten, Lucollus gebroken en Pompejus te niet gedaan,
welke zijn geheele Rijk onder de magt der Romeinen
gebragt — en hem gedood heeft,

de zaken geven ons ook genoegzaam te kennen,
dat zij tot zulks hun best doen, opdat zij voor
Goden mogen gehouden worden, en ten einde
zij ook zouden mogen gediend en geéerd wor-
den, en ten laatste, opdat men aan hen zulks
zou betoonen, waardoor een iegelijk die aan,
hen deze betooning doet, in hun gezelschap zou
mogen komen en met hen voor het oordeel
Gods zou mogen brengen eene en dezelfde kwade
zaak. Na dezen tijd toen Sylla binnen Taren-
tium gekomen was en aldaar offerande gedaan
had, zoo heelt hij in het bovenste hoofd van de
lever eens kalfs gezien eene gelijkenis van een
gouden kroon. Toen heeft Posthumius, de
voorzegger uit de offeranden, hem geantwoord,
dat hem hiermede beduid en voorzegd werd
eene zeer heerlijke en zonderlinge victorie, en
heeft hem verder daarover belast, dat hij die
ingewanden alleen zou eten. Onderwijl na het
tusschenkomen van een korten tijd heeft een
zekere slaaf van Lucius Pontius, even als iemand
die toekomstige dingen voorzegt, uitgeroepen :
Ziet! ik kom als een bode van Bellona; de
victorie is aan uwe zijde, o Sylla! En daarna
heeft hij er bijgevoegd, dat het Hof-Capitool
zoude branden. Nadat hij dit alles gezegd had,
is hij uit het leger gegaan, doch des anderen
daags is hij met meer verbaasdheid en beroe-
ring wedergekeerd, en heeft met luider stem
uitgeroepen, dat hel Capitool reeds afgebrand
was. En inderdaad het Capitool was afgebrand,
hetwelk de duivel zeer ligt kon weten en voor-
zien, en ook zeer snel aan hen kon boodschap-
pen. Maar ondertusschen wilt toch, zooveel in
't bijzonder de zaak belangt, hier naarstig op
letten onder welke Goden deze menschen be-
geeren te zijn, welke lasteren onzen Zaligmaker,
die alleen den wil en de genegenheid der ge-
loovigen verlost van de heerschappij der duivelen.
Vooreerst daar is een mensch, welke, even als
iemand die toekomstige dingen wil voorspellen,
uitgeroepen heeft: ,,0 Sylla! aan uwe zijde is
de victorie.” En cpdat men hem des te beter
zoude gelooven, dat hij zulks door een godde-
lijken geest uitriep, zoo heeft hij daarenboven

(§) Het Capitool is gebouwd door koning Tarquinius op
den Tarpeischen berg en door Horatius Pulvillo is aldaar
gebouwd een zeer schoonen tempel ter eere van Jupiter «
Breedvoeriger kan men hierover lezen in de historién van

T acitus.




VAN DE STAD GODS. 69

nog iets anders geboodschapt, hetwelk hij zeide
spoedig te zullen geschieden, en inderdaad ook
kort daarna geschied is, op zoodanige plaats
als hij gezegd had en van welke hij ook ver
van daan was, diegene n.l. door wien die geest
sprak. Maar evenwel heeft hij nimmer uitge-
roepen: , (0 Sylla! onthoud u van uwe booze
en leelijjke daden, want hij heeft, nadat hij over-
winnaar was, zeer vele gruwelijke daden be-
dreven, /Aij zeg ik, wien vroeger in de kalfslever
geopenbaard en verschenen was een zeer heerlijk
teeken der viclorie, n.l. de gouden kroon, waar-
van vroeger melding is gemaakt. Voorwaar
indien zoodanig teeken de regivaardige Goden
plagten te geven en geenszins de goddelooze
duivels, zoo moet men nogthans vast alhier
bekennen, dat zij toen door die ingewanden aan
Sylla getoond en geopenbaard hebben zulke
toekomstige ongelukken, welke meestendeels boos
en schandelijk waren, en tevens voor Sylla hoogst
schadelijk, want die victorie heeft nooit zoozeer
zijne hoogheid en staat gevorderd, of zij heeft
veelmeer zijne begeerlijkheid beschadigd, zoo
dat het hierdoor geschied is, dat hij onmaglig
geworden zijnde in zijne begeerlijkheden, en
daarbenevens hoogmoedig in zijn voorspoed, ein-
delijk ternedergestort is, zoodat hij meer be-
dorven is geworden in de geschiktheid zijner
ziel, dan hij zijne vijanden ooit bedorven heeft
in hunne ligchamen; welke waarlijk droevige
dingen deze Goden nogthans niet kunnen gege-
ven hebben, noch door ingewanden, noch door
voorzeggingen uit het vogelgeschrei, noch door
iemands droomen of waarzeggingen; want zij
vreesden en waren bekommerd niel meest van-
wege zulks, dat hij niet verbeterd zou worden,
maar meest vanwege zulks, dat hij niet over-
wonnen zou worden. Ja wat meer is, daarin
arbeidden zij allernaarstigst en zorgvuldigst, dat
deze heerlijke overwinnaar der burgers over-
wonnen en gevangen zou gehouden worden onder
de schandelijkste ondeugden, opdat hij alzoo
van de duivelen veel naauwer zou mogen be-
legerd gehouden worden.

HOOFDSTUK XXYV.

Hoe de hooze geesten met het bedrijven hunner
schandelijkheden zich zelven lol een God-
delijk voorbeeld den menschen voorstellen,
en milsdien tot vele boosheden aanmanen
en opwehlen.

Zoodan, uitgezonderd de zoodanigen, welke
liever verkiezen deze Goden na te volgen dan
door de Goddelijke genade van hun gezelschap
te scheiden, wie is er die niet verstaat, die niet
ziet wat deze hooze geesten met hun voorbeeld
pogen teweeg le brengen, nl. dit, dat zi) de
boosheden, als eene Goddelijke kracht, aanzien
mogen geven. Ja het is geschied in cen wijd
effen veld van het landschap Campanié, n.l.
kort voor dat in hetzelfde veld de burgerlijke
heirkrachten zaamgekomen zijn en aldaar met
een gruwzamen slag tegen elkaar gestreden

hebben, dat men aldaar een weinig tevoren ge-

zien heeft zekere heirkrachten tegen elkander
vechtende ; hetwelk op deze manier loeging, n.l.
dat men in het eerst aldaar hoorde een groot
geklank en gerammel; eenigen tijd daarna zijn
daar velen gekomen, welke boodschapten, dat
zij gezien hadden, dat aldaar sommige dagen
achter elkander twee heirkrachten in volle slag-
orde tegen elkaar streden, welke strijd geéin-
digd en opgehouden zijnde, zoo heelt men aldaar
gevonden voetstappen even als van menschen
en paarden, n.l. zoodanige als na zulk een slag
en sirijd zouden kunnen achlergelaten worden.
Hierop volgt nu, indien de Goden waarlijk onder
elkander gestreden hebben, zoo mogen de bur-
geroorlogen der menschen met regt verschoond
worden. Ondertusschen laat alhier mede eens

aangemerkt worden hoedanig toen of de boos-

heid of de ellende is geweest van zulke Goden.
En indien men wil zeggen dat zij niet waarlijk
gestreden hebben, maar dat zij geveinsd hebben
tegen elkaar te vechten, wat hehben zij daarmee
anders gedaan dan dat zij den Romeinen te ver.
staan gegeven hebben, dat zij met hunne burger-
oorlogen, als volgende daarin het voorbeeld der
Goden, geene boosheid noch onbehoorlijkheid
hebben bedreven. Want de burgeroorlogen
waren toen al reeds begonnen, en er waren
ook al reeds voorgegaan zekere merkelijke en
schrikkelijke nederlagen van eenige gruwzame




70 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

gevechten en veldslagen; insgelijks waren er
ook velen die reeds grootelijks in hun gemoed
beroerd en bewogen waren vanwege het schrik-
kelijk voorbeeld, dat reeds in de burgeroorlogen
gebeurd was, nl. hoe een zeker soldaat, wil-
lende dengenen dien hij verslagen had, zijne
wapenen en kleederen uitschudden, zoodra hij
het ligchaam ontbloot had, bekend heeft dat
het zijn broeder was, waarover hij, verslagen
zijnde in zijn gemoed, de burgeroorlogen ten
hoogste vervloekt heeft, en heeft daarenboven
aldaar ter plaatse zich zelven mede gedood en
bij zijns broeders ligchaam zich zelven gevoegd
en ternedergelegd, vanwege welke zwarigheden
en ongelukken, opdat zij niet verdrietig zouden
worden en alzoo een afkeer krijgen van de
burgeroorlogen, maar veelmeer opdat dagelijks
hoe langer hoe meer de ijver en lust van deze
wapenen zouden aanwassen, zoo hebben later
deze duivelen, welke zij meenden Goden te zijn
en welke zij achtten dat men behoorde te die-
nen en te eeren, zich zelven aan de menschen
willen vertoonen, even als zulken, welke zelfs
onder elkander streden, teneinde de burgeilijke
liefde en genegenheid niet zoude bevreesd zijn
hen in dergelijke oorlogen en gevechten na te
volgen, ja wat meer is, opdat de menschelijke
boosheid door een Goddelijk voorbeeld zou ver-
ontschuldigd worden. En door dergelijke listig-
heid hebben deze booze geesten gewild, dat
men hun tooneelspelen, waarvan ik zoo veel
gezegd heb, zou toeéigenen en toeheiligen, alwaar
zoodanige gruwzame schandelijkheden van de
Goden in de tooneelliedekens en in de verhan-
delingen der spelen bij de tooneelspelers ver-
haald zijn, dat een iegelijk, hetzij hij geloofde
dat zij zulks gedaan hadden, hetzij hij geloofde
dat zij zulks niel gedaan hadden, vrijelijk zulke
leelijkheden mogt navolgen, alzoo hij zag, dat
zi] dagelijks in de vertooningen derzelve lust en

behagen hadden. Ondertusschen, opdat niemand

meene dat de poeélen, wanneer zij van de
Goden verhalen hoe zij onder elkaar gestreden
en gevochten hebben, tegen de Goden meer ge-
schreven hebben openbare lasteringen dan zulke
dingen, welke hun eerlijk en gevoegelijk waren,
zoo valt hier aantemerken, dat zij, om de men-
schen te bedriegen, de gedichten der poeéten
genoegzaam gesterkt en bevestigd hebben, als
zij n.l. hunne gevechten voor ’s menschen oogen

vertoonden, niet alleen door de tooneelspelers
in het tooneelhof, maar daarenboven ook door
hun zelven in Let openbare veld. Dit alles zijn
wij genoodzaakt te zeggen; want wij zien mer-
kelijk, dat hunne eigen schrijvers zich niet ontzien
hebben beide te zeggen en te schrijven, hoe de
Romeinsche Republiek lang te voren door de
kwade manieren der burgers te niet gedaan
was, zoodat er geene Republiek overgebleven
was voor de toekomst onzes Heeren Jezus
Christus, welke ondergang van de Republiek zij
geenszins hunnen Goden te laste leggen, daar
zij nogthans dit tegenwoordig tijdelijk kwaad in
hetwelk de goeden, hetzij dat zij leven, hetzij
dat zi) sterven, nimmermeer zullen vergaan,
onzen Christus toedigenen, niettegenstaande het
zoo klaar blijft, dat onze Christus zoo vele heer-
lijke onderwijzingen en zulke voortreffelijke ver-
maningen gedaan heeft tot een goed en vroom
leven, en daarbenevens zich zeer heftig gesteld
heeft tegen alle ongeschiktheden en verdorven
manieren. En daarentegen aangaande hunne
Goden, deze hebben nooit door dergelijke on-
derwijzingen iets verhandeld met hun volk, het-
welk diende ten beste van hunne Republiek,
teneinde zij niet zou verloren gaan: ja als men
"t wel inziet, hebben zij door hunne booze voor-
beelden, als met een schadelijken voortgang daar-
toe eigenlijk gearbeid, dat zij hunne manieren
zouden verderven, opdat alzoo hunne Republiek
zou ondergaan. Daarom meen ik nu niet meer,
dat er iemand zal ziju, die dit lezende, voort-
aan zou durven zeggen, dat de Republiek daar-
om (en onder gegaan is, overmits de Goden
alle gelijkelijk uit hunne tempelen geweken
waren en hunne altaten hadden verlaten, even
alsof zij vrienden van de deugd waren geweest,
en over de ondeugden der menschen vertoornd
waren; want men kan genoegzaam hun over-
tuigen en bewijzen uit al de teekenen van de
ingewanden, van het vogelgeschrei en andere
voorzeggingen, door middel van welke zij ge-
noegzaam wilden roemen en zich zelven die
eere geven, dat zij de toekomstige dingen te
voren wisten, en als aanschouwers en aanhoor-
ders waren van hunne gevechten, dat zij bij
hen tegenwoordig zijn gebleven: want bijaldien
zij waarlijk van hen waren afgeweken geweest,
de Romeinen, komende tot de burgeroorlogen,
zouden nooit zoo hevig tegen de anderen ont-




VAN DE STAD GODS. 71

stoken geweest zijn door hunne eigene begeer-
lijkheden, als anderszins wel geschied is door
de opwekkingen en ophitsingen van deze voor-
verhaalde Goden.

HOOFDSTUK XXVI.

Van de heimelijke vermaningen der duivelen,
dienende als tol opwelking van cen goed
leven, en hoe evemwel in hel openbaar in
hunne godsdiensten alle boosheid geleerd
werd.

Zoodan, naardien dit alles alzoo is, n.l. dat
openlijk aan de Goden toegeéigend zijn allerlei
schandelijkheden en wreedheden, en daar bene-
vens dat op zekere en gewone tijden des jaars
aan hen ook toegeheiligd zijn verscheidene las-
teringen tegen hen, alsmede verscheidene hunner
misdaden, hetzij dat dezelve volgens de waar-
heid alzoo verhaald werden, of door hunne be-
geerte alzoo versierd en verdicht zijn, ik zeg
door hunne begeerte; want men hield het daar-
voor, dat zij vergramd waren, wanneer zulks
niet geschiedde. En nademaal verder, dal men
ook zoover gekomen is dat men dezelve voor
ieders oogen voorgesteld heeft om te aan-
schouwen, even alsof men wilde dat men ze zou
navolgen: waarom 1s het dat dezelfde duivelen,
welke door deze ijdele vermakelijkheden genoeg-
zaam belijden onreine geesten te zijn, ja die
door hunne boosheden en schandelijkheden of
in waarheid verteld werden, of versierd werden,
mitsgaders ook door hunne vermaarde feesten
en ligtvaardige vermakelijkheden, welke zij van
de onbeschaamder begeerden en van de be-
schaamden en eerlijken afdringen, genoegzaam
betuigen, dat zij liefhebbers en aanraders zijn
van een boos en onrein leven. Waarom is het,
zeg ik, dat deze duivelen in hunne heiligdom-
men en andere verborgene plaatsen gezegd
worden aan sommige van de hunnen, als uit-
verkoren geheiligden, eenige goede onderwij-
zingen aangaande het leven en de manieren te
geven? Maar hierop is het antwoord, indien
zulks zoo is, dat daaruit kan bespeurd en be-
merkt worden, dat de boosheid van deze be-
schadigende geesten niet dan te loozer en listiger
is, Want de vroomheid en eerbaarheid is van
zoodanige kracht, dat het menschelijk geslacht
geheel of ten deele door den lof derzelve be-

wogen wordt, zoodat de menschelijke natuur
in schandelijkheid nimmermeer zoo verdorven

en overwonnen is, dat zij geheel zoude verloren

hebben alle gevoel van eerbaarheid. Derhalve,
bijaldien de boosheid des duivels niet ergens
hem zelf, gelijk wij weten dat in onze Schrif-
tuur geschreven is, verandert in een Engel des
lichts (2 Cor. 11 vs. 14), zoo kan hij het werk
zijner bedriegerij niet volbrengen. Zoodan, buiten
staat het volk, en aldaar maakt de goddeloos-
heid een groot geraas en gedruisch, en binnen
is de geveinsde heiligheid en eerbaarheid, welke
voor weinigen naauwelijks spreekt en eenig ge-
luid maakt. Schandelijke dingen werden in het
openbaar getoond en prijselijke dingen in het
geheim; want het eerlijke is verborgen en het
oneerlijke is openbaar. Insgelijks het kwaad,
dat men verhandelt, roept en noodigt alle men-
schen tot aanschouwers, en het goede dat er
gezegd wordt, vindt naauwelijks eenige toehoor-
ders, even alsof men zich eerlijke dingen be-
hoefde te schamen en oneerlijke behoorde te
roemen. Maar waar is zulks toch ergens dan
in de tempelen der duivelen? Ja, waar is zulks
anders dan in de herbergen der bedriegerijen?
Want zulks geschiedt, opdat de eerlijken, die
weinig in getal zijn, van hen mede zouden mogen
gevangen worden. En de openbare schande-
lijkheid geschiedt, opdat de groote hoop, welke
schandelijk van leven is, niet zoude verbeterd
worden. Derhalve, waar en wanneer hunne ge-
heiligden gehoord hebben de onderwijzingen van
hunne hemelsche eerbaarheid, weten wij niet;
maar nogthans hebben wij allen gelijk, welke
van alle hoeken te zamen gekomen waren, en
die stonden, waar wij best konden, voor den
kerker zelfs, alwaar wij dat beeld gesteld zagen,
toen met alle vlijt en naarstigheid aanschouwende
de spelen, die daar gespeeld werden. En als
nu zagen wij aan de eene zijde de groote hoe-
renpracht, en aan de andere zijde de maagdelijke
Godin (*). Wij zagen, dat de hoer eerbiedig
aangebeden werd en dat voor de andere zeer
oneerlijke en schandelijke dingen gespeeld wer-
den. En hoewel wij piemand in het geheele
spel beschaamder zagen dan Vesta, zoo za-

(*) De hoer, waarvan in dit Hoofdst. gesproken wordt,
heete Flora en de maagdelijke Godin Vesta. Flora en
Vesta hadden daags voor Mei in het paleis haar jaarlijksch
feest.




e oo

12 AUGUSTINUS TWREDE BOEK

gen wij evenwel niet, dat de spelers eenige
schaamte kregen, want alle werken der vuilste
oneerbaarheid werden aldaar bedreven. Men
wist wel wat de maagdelijke Godin behaagde
en aangenaam was, en toch vertoonde men
zulks, hetwelk de verstandige gehuwde vrouwen
van den tempel moglen tehuis dragen. Doch
eenige voorziglige vrouwen wendden hare aan-
geziglen af van de onrcine en oneerlijke daden
der spelers; maar openlijk beschaamd zijnde,
deze kunst der oneerbaarheid te zieun, leerden
zij die nogthans met eene verborgene meening
en aandacht. Want zij waren beschaamd voor
de menschen, zoodat zij die oneerbare gebaren
en daden niet mel een openbaar vri) aangezigl
durfden aanschouwen, en nog veel minder durf-
den zij de godsdienst van die Godin, die zij
met reiner hart eerden, veroordeelen. Zoodan,
om te leeren werd openlijk in den tempel
datgene vertoond, waarvoor men anders in zijn
huis de verborgen plaats zoekt. Voorwaar, het
is zeer le verwonderen, dat er nog eenige
schaamte is gebleven onder de menschen, en
dat zij hunie schandelijkheden, welke zij zoo
godsdienstig bij de Goden leerden, niet wrij-
moediger en stouter bedreven hebben, en des
te verwondelijker is zulks, overmits bij hen
voor zeker gehouden werd, dat zij hen ten
hoogste zouden vergrammen, indien zij niet be-
stelden, dat zulke dingen hun vertoond werden.
Maar wat voor geest is het toch anders, welke
door een heimelijk ingeven hunne allerbooste
gemoederen beweegt, welke ook bij hen aan-
houdt om overspel te doen, en ook een behagen
daarin heeflt, zoo wanneer helzelve gedaan is,
dan dezelfde welke door dusdanige godsdienst
zich vermaakt, stellende in de tempelen beelden
der duivelen, beminnende in de spelen allerlei
afbeeldingen der ondeugden, mompelende hei-
melijk eenige woorden der geregtigheid om te
bedriegen weinige goeden, en oefenende in het
openbaar allerlei uitnoodigingen en aanlokkingen
der schandelijkheid om zijne magt te bhehouden
over ontelbaar kwaad.

HOOFDSTUK XXYVII.

Met welke omkeering van alle goede tucht
en geschikiheid de Romeinen, om hunne
Goden te verzoenen, de oncerlijke spelen
mgesteld en zich foegeheiligd hebhen.

Derhalve die voortreffelijke man en zeer wijze
philosoof Tertullius toen hij opperbouwmeester
zoude worden, riep overluid in de ooren der
gansche stad, dat onder andere ambten van dien
staat ook dit zijn ambt was geworden, dat hij
de moeder Flora met feestelijkheid en blijdschap
van spelen moest verzoenen, welke spelen zoo
aandachtig plagten onderhouden te worden, als
zij anders wel schandelijk geoefend en gespeeld
werden, (Deze spelen waren zoo vuil, dat de
spelers die niet durfden spelen in tegenwoor-
heid van Cato.)) Hij zegt ook op eene andere
plaats toen hij burgemeester was geworden, dat
men in de uiterste gevaren der stad onder
anderen ook 10 dagen achter elkander spelen
had geoefend, en dat men npiets, dat tot de
verzoening der Goden behoorde, achterwege had
gelaten. Ziet toch wat hij wil zeggen n.l. of
het niet beter geweest was zoodanige Goden
te vergrammen met nuchterheid en matigheid
dan dezelve te verzoenen met overdadigheid en
onkuischheid: ja, alsol het niel beter geweest
was deze Goden door eerlijkheid des levens tot
vijandschap te tergen, dan hen door zoodanige
leelijkheid en sehandelijkheid te vermurwen en
te verzachten. Want die menschen (n.l. Catilina
met de zijuen) om welke men de verzoening
aan de Goden deed, zouden nooit met meer
wreedheid zich kunnen beschadigd hebben, in-
dien men zulks achterwege gelaten had, dan zij
zich beschadigd hebben toen men met schandelijke
leelijkheid de Goden verzagude. Derhalve, op-
dat geweerd zoude worden, wat men vreesde
van den vijand te moeten lijden in het ligchaam,
zoo werden de Goden tot zulks als verzoend,
doch tot zoodanig einde, opdat de deugd daar-
door zou verjaagd worden uit de gemoederen;
want de Goden wilden niet eerder zich stellen
tot beschermers tegen de bestrijders der muren
en vesten, of zij moesten zelfs te voren naar
hun gelieven overwinnaars zijn van alle goede
manieren. Zoo heeft dan de gansche stad met
oogen en ooren in 't openbaar geleerd deze al-
lerdartelste, oneerlijkste, onbeschaamdste, booste




VAN DE STAD GODS. 73

en onreinsle verzoening van deze Goden, niet-
tegenstaande de prijselijke kloekhartigheid van
de Romeinsche deugd, al de spelers en verhan-
delaars van deze verzoening verstoken heeft van
alle eer, uitgedaan heeft uit hunnen stam, be-
kend heeft voor schandelijk, gemaakt heeft voor
oneerlijk. Deze zeg ik, doet zoo schandelijk,
zoo verfoeijelijk voor de ware religie ¢n zoo
afgrijselijke verzoening voor deze Goden, deze
zoo besmettelijke en lasterlijke spelen tegen de
Goden, deze zoo leelike en gruwzame daden
der Goden, welke zoo boos en schandelijk ver-
sierd zijn, en nog veel boozer en schandelijker
bedreven zijn, heeft met oogen en ooren, zeg
ik, de gansche stad in het openbaar geleerd:
wijders zag dezelve dat zoodanige daden den
Goden behaagden, zoodat dezelve ook gemeend
heeft, dat men dusdanige dingen niet alleen den
Goden moest vertoonen, maar dat men dezelve
ook meest navolgen; want aangaande dit, ik
weet niet wat voor goed of eerbaarheid dat is,
hetwelk tegen zoo weinigen en zoo heimelijk
uilgesproken werd, indien het anders waar is
~dat het uitgesproken werd, daarvan was de
vrees aan de ééne zijde dat het openbaar zoude
worden, en aan de andere zijde nog veel meer
dat het nagekomen en gevolgd zou worden.

HOOFDSTUK XXVIIL.
Van de heilzaamheid der Christelijke religie.

Deze booze en ondankbare lieden, even-
wel, welke zoo zeer met dien boozen geest
ingenomen en overladen zijn, klagen en morren
zeer, dat de menschen van dat duivelsch juk
en van dat helsch gezelschap van die alleron-
reinste magten door den naam Christus verlost
worden, en dat zij van dien nacht der allerscha-
delijkste goddeloosheid overgezet worden tot
het licht der heilzaamste godzaligheid. Daarom
kunnen zij niet verdragen, dat de volkeren met
eene reine blijdschap en met eene eerlijke on-
derscheiding van beide geslachten zoo naarstig
toeloopen naar de kerken, opdat zij aldaar
mogen hooren, hoe wél zij hier voor een korten
tijd moeten leven, opdat zij na dit leven mogen
waardig bevonden worden, gelukzalig en altijd
le leven; want aldaar wordt de heilige Schrif-

tuur en de leer geregtigheid van eene verhe-
vene plaats in het aanschouwen van eepiege-
lijk gepredikt, n.l. van den predikstoel. Enis’t
zaak dat de menschen dezelve nakomen, zoo
hooren zij zulks tot eene genadige belooning, en
zij, die dezelve niet nakomen, hooren zulks tot
oordeel en verdoemenis. Doch al is het, dat
aldaar in de kerken komen sommige bespot-
ters van zulke leeringen en onderwijzingen, zoo
geschiedt het niettemin, dat al hunne dartelheid
afgeleid wordt door eene haastige verandering,
of anders ingehouden en bedwongen wordt, beide
door vrees en door schaamte; want daar wordt
niets schandelijks of oneerlijks voorgesteld om te
aanschouwen of na te volgen, alwaar n.l. of de
onderwijzingen des wareu Gods in ’s menschen
gemoed ingedrukt worden, Of Zijne mirakelen
en wonderen verhaald worden, of Zijne gaven
geprezen worden, of Zijne weldaden door oot-
moedige gebeden begeerd worden.

HOOFDSTUK XXIX.

Van den dienst der Goden (e verwerpen, eene
zeer voorireffelijke vermaning lot de Ro-
meinen.

Zoodan, wilt liever hier naar staan, o, prij-
selijk Romeinsch bloed, o geslacht en nakome-
lingen van Regulus, Scevola, Scipio’s en Fabri-
cius, ja zeg ik, wilt liever hiernaar staan en wilt
dit alles toch leeren onderscheiden van de aller-
schandelijkste ijdelheid en de bedriegelijkste boos-
heid der duivelen. En indien er iets prijselijks
in uwe natuur uitsteekt, bedenkt, dat zulks niet
gezuiverd noch ter volkomenheid gebracht wordt,
dan door de ware godzaligheid, en hoe zulks
daarentegen door de goddeloosheid verstrooid
en gestraft wordt. Kiest nu, wat gij wilt vol-
gen, opdat gij, zonder te dwalen, moogt gepre-
zen worden niet in u zelven, maar in den wa-
ren God. Want eertijds hebt gij roem gehad
bij het volk, maar door een verborgen oordeel
van de Goddelijke Voorzienigheid, hebt gij hier-
legen gemist de ware religie, welke gij schul-
dig zijt te verkiezen. Ontwaakt toch, het is
dag, gelijk gij alreede ontwaakt zijt geworden
in sommigen van de uwen, van wier volkomen
deugd, mitsgaders van wier lijden voor het ware

10

s

e




14 AUGUSTINUS TWEEDE BOEK

geloof wij ook roemen, alzoo zij standvastig ge-
streden hebben tegen de vijandigste magten, en
dezelve ook, met kloekmoedig te sterven, over-
wonnen hebben, en mitsdien door hun bloed ons
dit vaderland verkregen bebben, tot welk vader-
land wij u noodigen en vermanen, opdat gij een-
maal moogt gevolgd en gerekend worden onder
het getal van die burgers, wier vrije berging
(om zoo te spreken) alleen is de ware verge-
ving der zonden, Ondertusschen, wiltgeenszins
hooren naar eenige ongeschikte menschen, welke
Christus en de Christenen lasteren, en die de
tegenwoordige tijden als kwaad beschouwen, uit
oorzaak zij zoodanige tijden niet zoeken, in welke
zi) een gerust leven mogen leiden, maar veel-
meer, in welke zij een vrije en ongestrafte boos-
heid mogen oefenen: welke dingen u nooit be-
haagd hebben, zelfs van wege uw aardsch va-
derland. Derhalve nu, aanvaardt het hemelsche
vaderland, vanwege hetwelk gij de minste on-
gerustheid zult lijden, en nogthans in hetzelve
zult gij waarachtiz en eenig heerschen. Aldaar
zult gij niet hebben den Vestaalschen haard of
schoorsteen, noch ook den Capitolijnschen steen
(alzoo noemt hij spottenderwijs Jupiter, voor wien
een steenen beeld in het capitool gesteld was)
maar aldaar zal zijn de eenige en ware God,
die Zijn Rijk geene palen noch tijden zal stel-
len, maar wiens heerschappij zonder einde zal
zijn. En wilt toch niet meer de valsche en
bedriegelike Goden naloopen, maar verwerpt
en versmaadt ze veel liever, staande van harte
naar de ware vrijheid. Want het zijn geene
Goden, maar booze geesten, die verdriet en
smart hebben in uwe eeuwige gelukzaligheid.
Het schijnt dat Juno nooit zoo zeer den Troja-
nen, van Wwie gij uwe aflkomst hebt naar het
vleesch, benijd heeft het innemen van de Ro-
meinsche sterkten als deze duivelen, die gij nog
tegenwoordig Goden meent te zijn, dagelijks aan
allerlei geslachten van menschen benijden en mis-
gunnen de bezittingen van de eeuwige woonste-
den. En gij zelf hebt alreede niet weinig van
de gelegenheid van zulke geesten geoordeeld,
als gij n.l. hen met spelen verzoend hebt en daarna
de menschen, door welke gij de spelen gedaan
en volbragt hebt, voor eerloos verklaard en
gehouden hebt. Ei wilt toch toelaten, dat
vrijheid beschermd en bewaard wordt
tegen die onreine geesten, welke hun eigen

uwe

schande op uwen hals gelegd hebben, teneinde
gij dezelve hun zoudt toeheiligen en spelen,
Maar gedenkt, dat gij van alle eer en staat af-
gezet hebt de spelers en verhandelaars van de
schandelijkheden en misdaden der Goden: en
bidt daarover ootmoedig den waarachtigen God,
dat Hij van u wil weren zulke Goden, die een
behagen hebben in het spelen en verhalen van
hunne boosheden en misdaden, hetzij die waar-
achtig geschied zijn, (hetwelk dan allerschande-
lijkst is) hetzij dat ze versierd en verdicht zijn
(hetwelk dan allerboost is). Voorwaar, het is
weél van u gedaan, dat gij door uw eigen be-
weging zoover gekomen zijt, dat gij niet hebt
willen gedoogen dat de gemeenschap der bur-
gers voor de kamer- en tooneelspelers zou open-
staan, maar ontwaakt volkomener, want de God-
delijke Majesteit wordt geenszins door zooda-
nige kunsten verzoend en vereerd, door welke
de menschelijke waardigheid wordt bevlekt en
onteerd. En, als men ’t wel aanziet, hoe kuut
gij bedenken, dat Goden, die in zulke ijdele
gedienstigheden vermaak scheppen, zullen kunnen
gerekend en gehouden worden als zulken, welke
zijn onder het getal van de heilige Hemelsche
magten, daar gij meent, dat de menschen, door
welke deze gedienstigheden verhandeld worden,
niet waard zijn om ze te rekenen en te houden
onder een hoop Romeische burgers. Voorwaar!
veel heerlijker is de stad hierboven, alwaar over-
winning is en waarheid, alwaar waardigheid is
en heiligheid, vrede en gelukzaligheid, leven en
eeuwigheid. Derhalve, indien gij lust en ver-
langen krijgt om eenmaal te komen tot die ge-
lukzalige stad, schuwt en vermijdt het gezel-
schap der duivelen, en bedenkt, dat het onbetame-
lijk is, dat 2ij van eerlijke lieden gediend wor-
den, welke door schandelijke en eerlooze lie-
den verzoend worden. Alzoo, laat die Goden
door Christelijke uitzuivering alzoo van uw ge-
zelschap geweerd worden, gelijk deze ligtvaar-
dige menschen door der tuchtheeren aanteeke-
ning van uwe waardigheid verstoken en geweerd
zijn. Belangende de vleeschelijke en tijdelijke
goederen, die de boozen alleen zoeken te ge-
nieten en te bebben, vansgelijken aangaande het
vleeschelijk en tijdelijk kwaad, hetwelk alleen
zij geenszins willen hebben of lijden, daarvan
moet men achten, dat de duivelen geenszins in
dezelve hebben zoodanige magt, als men meent




VAN DE BTAD GODS. 75

dat zij hebben. En al ware het, dat zij eenige hetwelk zij ons benijden. Maar ondertusschen,
magt hadden, zoo behoorden wij nogthans veel dat zij geenzins zoodanige magt hebben in die
liever die tijdelijke dingen te versmaden, dingen, gelijk 2/ meenen, welke nog beweren,
dan dat wij om dezelve hen zouden_ dienen, dat men om dezelve hen behoort te dienen en te
dewijl wij door hen te dienen eindelijk niet eeren, daf zullen wij hiernamaals zien, alzoo
zullen noch kunnen komen tot zoodanig goed, dit Boek hiermede een einde heeft.

TRy A




AURELIUS AUGUSTINUS,

VAN

DE STAD GODS

TEGEN DE HEIDENEN.

DERDE BOEK.

AAN MARCELLINUS.

HOOFDSTUK L

Van de tegenspoeden, welke alleen de boozen
vreezen, en die noglans de wereld, zoo-
lang zij de Goden eerde, altijd heeft moe-
ten onderworpen zijn.

Het is nu genoeg, zooals ik meen, gesproken
van de ongeschiktheden der manieren, mitsga-
ders van het kwaad der zielen, welke men bij-'
zonder behoort te vermijden, zoodat wij ken-
nelijk bewezen hebben, dat de valsche Goden
geenzins eenige zorg gedragen hebben om hun
volk, hetwelk hen diende, te hulp te komen,
teneinde het met zoodanigen zwaren last van
al dit kwaad niet zoude overladen worden, maar
dat zij veel liever daartoe gearbeid hebhben, dat
het allermeest met zoodanigen last zou mogen

onderdrukt worden. Nu dunkt mij, dat ik van.

die kwaden behoor te spreken, welke alleen de
boozen geenzins willen hebben of lijden, zooals
daar zijn: honger en dure tijd, zekte, oorlog,
berooving, gevangenis, dooding en meer andere
dergelijke dingen, welke wij in het eerste
Boek verhaald hebben. Want de boozen hou-
den deze dingen alleen voor kwaad, welke
nogtans niemand kwaad maken en schoon zij
die goederen hebben, welke zij prijzen, zoo
schamen zi) zich evenwel niet om zelf kwaad

te blijven, zoodat zij meer vergramd en ontevre-
den zijn wanneer zij hebben eene holstede, dan
wanneer zij hebben een kwaad leven, even alsof
het meeste goed van den mensch daaraan gelegen
ware, dat hij alles, behalve zich zelven, goed
hebbe. Ondertusschen hebben nooit hunne Goden,
zelfs wanneer zij in alle vrijheid van hen geéerd
worden, belet, dat zulk kwaad, hetwelk zij alleen
vreezen, hun niet zoude overkomen; want toen
op verschillende tijden en op verscheiden plaat-
sen voor de komst onzes Verlossers het men-
schelijk geslacht met ontelbare en sommige schier
ook ongeloofelijke nederlagen vermorseld en ver-
woest werd ; welke Goden anders dan deze,
heeft de gansche wereld geéerd, uilgezonderd
alleen het Hebreeuwsche volk, mitsgaders som-
mige andere buiten dat volk (gelijk Job, Na-
aman van Syrié en weinige anderen), n.l. die-
gene, welke door een allerverborgenst en regl-
vaardigst oordeel Gods waardig geacht zijn de
Goddelijke genade? Maar ik zal thans, opdat
ik het niet te lang make, al die zwaarste on-
gelukken van alle andere volkeren, waar die ook
zijn, geheel verzwijgen, en zal alleen spreken van
zulks, dat Rome en het Romeinsche Rijk belangt,
dat is te zeggen, eigenlijk het gansche burger-
schap, mitsgaders al de landen, die of door bond-
genootschap aan hetzelve gehecht zijn, Of door




VAN DE

eenige dienstbaarheid onder helzelve staan en
onderworpen zijn. Van al die landen dan, al-
zoo zij voér de komst van Christus onder
het ligchaam van onze Republiek behoorden,
zal ik tegenwoordig verhalen, welke zwarighe-
den zij toen geleden hebben.

HOOFDSTUK 11

Of ook de goden, welke op gelijke wijze vun
de Romeinen en Gricken gederd en ge-
diend zijn, eenige oorzaken gehad hebben
om welke zij loegelaten hebben, dat Troje
verwoest zow worden.

In het eerst, Troje of Ilium, waarvan het
Romeinsche volk zijn oorsprong heeft, alzoo
men daar dezelfde Goden had en diende (want
ik kan hier niet voorbijgaan of verzwijgen, wat
ik in 't eerste Boek aangeroerd heb) waarom
i1s dat door de Grieken overwonnen, ingenomen
en verwoest? Daarop zeggen zij, dat er door
middel van dien regtvaardige vergelding en wraak
gedaan is aan koning Priamus vanwege de mein-
eedigheden zijns vaders Laomedon. Zeer wel,
200 is het dan ook waar, dat Apollo en Nep-
tunus (¥) om een zeker huurlingsloon dienzelfden
Laomedon in zijne werken, even als arbeiders
en dienstknechten, gediend hebben; want men
zegt, dat hij hun een zeker huurlingsloon beloofd
had, en dat hij daarna zulks ontkend heeft, en
daarbenevens ook met eede gezworen, dat zulks
gelogen was. Maar indien zulks waar is, zoo
ben ik zeer verwonderd hoe het komt, dat
Apollo, die genoemd wordt een voorzegger der
toekomstlige dingen in zulk werk, zoozeer zonder
achterdenken gewrocht heeft, even als iemand,
die niet wist noch dacht, dat Laomedon zijne
belofte later zou ontkennen. En behalve dat,
z00 heeft het ook zells Neptunus, zijn oom, den
broeder van Jupiter, en den koning der zee
niet gevoegd noch betaamd, dat hij onwetend
zou zijn van zulke toekomstige dingen: des te
meer overmils Homerus dezen zelfden invoert
als iemand, die wat groots voorzegl van het

(*) Men schrijit, dat toen Apollo en Neptunus zagen, dat
Laomedon, koning van Phrygié, Troje met muren omsin-
gelde, zij zich om een groole schat geld verhuurd hebben,
en dat Laomedon, toen het werk gedaan was, zulks ont-
keud heeft. Aangaande den tijd, dat Homerus geleefd
heeft, komen de schrijvers niet overeen, noch ook aan-
gaande den tijd der stichting van de stad Rome,

STAD GODS. 11

geslacht van Eneas, door wiens nakomelingen
Rome gebouwd is, védér welks opbouwing nog-
tans men zegt dat diezelfde poéet geweest is.
Insgelijks verhaalt hij ook, dat hij Eneas met
eene wolk weggenomen heeft, opdat hij, gelijk
hij zegt, door Achillus niet zou gedood worden,
en zegt ook daarbij, dat zulks ten zelfden tijde
geschiedde toen zij de veslen van het meineedige
Troje, welke hij met eigen handen bearbeid
had, (gelijk hij ook bij Virgilius bekent) wilde
verwoesten en onderst boven keeren. Zoodan,
deze groote Goden Neptunus en Apollo, niet
eens wetlende noch bedenkende, dat Laomedon
hun het beloofde loon zou ontkennen, zijn om
niet ten dienste van de ondankbaren, bearbeiders
en opmakers geweest van de Trojaansche vesten,
Hier voorwaar heeft men te bemerken, of het
niet zwaarder is zulke Goden te gelooven dan
zulke Goden meineedige beloften te doen. Want
aangaande dit laatste, dat daar zooveel aan ge-
legen was, zulks heeft Homerus zelfs niet kun-
nen gelooven, dewijl hij aan de eene zijde
Neplunus stelt als strijdende tegen de Trojanen,
en aan de andere zijde stelt hij den God Apollo
als strijdende voor de Trojanen, daar nogtans
de fabel uitdrukkelijk verhaalt, dat zij beide
door die meineedigheid verstoord zijn geweest.
Indien zij dan de poétische fabelen gelooven,
zoo mogen zij zich dan wel schamen, om te
dienen en te eeren zulke Goden, en indien zij
de fabelen niet gelooven, laat zij dan ook niet
voorwenden de Trojaansche meineedigheden, en
laten zij zich niet verwonderen, dat de Goden
gestrafl hebben de Trojaansche meineedigheden
en bemind hebben de Romeinsche. Want van
waar is het gekomen, dat die zamenzwering
van Catilina in die groote en zoo verdorvene
stad zulk eene groote menigle van zoodanige
menschen gehad heefl, welke beide de hand en
de tong met meineed en burgerlijk bloed was
onderhoudende? ‘En wat hebben ook anders
gedaan de Raadsheeren, welke zoo dikwijls ge-
krenkt zijn geweest in hunne gerichten, en ins-
gelijks ook het volk, dat zoo dikwijls gekrenkt
is geweest in zijne stemmen, of ook in eenige
andere zaken, welke door vertoogredenen bij
hen verhandeld werden, wat, zeg ik, hebben zj
anders gedaan, dan dat zij met meineedigheden
te bedrijven, grootelijks zich vergrepen hebben ?
Want in de allerverdorvenste tijden werden de

e e

e —




,r.
i |
¢

78 AUGUSTINUS DERDE BOEK

oude manieren van zweren hiertoe onderhou-
den, niet om door vrees van den eed de men-
schen van de boosheden af te weren, maar
opdat bij de andere hoosheden ook de mein-
eedigheden zouden gevoegd worden.

HOOFDSTUK IIL

Hoe de Goden niet hebben kunnen verstoord
zijn vanwege ket overspel van Paris, it oor-
zaak dat zij zelf, gelijk van hen geschreven
wordt  hetzelve genoegzaam onder elkaar
plegen.

Zoodan, er is geene reden of oorzaak, waar-
om gezegd en verdicht zal worden, dat tegen
de meineedige Trojanen, vanwege hunne valsche
belofte, de Goden, aan welke, gelijk zij zeggen
hun rijk bestond, vergramd zijn geweest, n.l.
toen zij overwonnen zijn door het geweld der
Grieken, ja zells vanwege het overspel van
Paris, gelijk wederom van eenige anderen bij-
gebragt wordt, kan geenzins gezegd worden,
dal zij zoo verstoord zouden geweest zijn, dat
zij daarom Troje zouden verlaten hebben. Want
het is eene gewoonte bij de Goden, dat zij aan-
raders en leeraars zijn der zonden, en geene
straffers noch wrekers derzelve. Daarom dient
ten dezen einde aangemerkt te worden,hetgeen
Sallustius zegt: de stad Rome, zegt hij, hebben in
het eerst, gelijkerwijs ik van mijne voorouders
onivangen heb, gebouwd en bhezeten de Troja-
nen, welke, gevlugt zijnde uit hun Vaderland,
onder hun leidsman Eneas in hel onzekere van
de eene plaats naar de andere waren dolende.
Hieruit volgt dit, indien de Goden aangaande
het overspel van Paris verstaan hebben, dat
men het behoorde te wreken en te straffen, zoo
behoorde men dat zelfde veelmeer in deze Tro-
janen, of anders zells in de Romeiner: gestraft
te hebhen, uil oorzaak, dat de moeder van Eneas
het genoemde overspel van Paris (*) genoeg-
zaam besleld en teweeg gebragt had., Maar
hoe konden zij in Paris deze schandelijkheid
haten, die in hunne melgezellin Venus, opdat ik
andere leelijkheden verzwijge, niet gehaat heb-
ben, hetgeen zij met Anchises bedreven had,
van welke zij Eneas gehaard heelt? Maar gij

(*) Paris heelt de schoone Ilelena, huisvrouw van Me-
nelatis, weggevoerd of gesehaakt.

zult mogelijk zeggen, dat het daarom alzoo ge-
schied is, overmits het overspel van Paris ge-
daan werd met verstoring van Menelaiis, en
daarentegen het overspel van Venus met toe-
lating van haren man Vulcanus. Dit schijnt wat,
want ik geloof, dat de Goden niet zeer jaloersch
zijn over hunne vrouwen, daar zij zich ook ver-
waardigen, dezelve met de menschen gemeen te
hebben. Maar dit zeggende, zal ik mogelijk bij
hen geacht worden hunne fabelen te bespotten,
en het zal paar hun oordeel schijnen even als
of ik eene zaak van zulk groot gewigt niet
ernstig genoeg verhandelde. Maar om zulks
voor te komen, laat ons dan veel liever gelooven,
dat Eneas geenzins is geweest de zoon van
Venus. Ziet, ik ben tevreden, doch alzoo, dat gij
dan mede zegt, dat Romulus geenzins is geweest
een zoon van Mars. Maar indien dit laatste
waar is, waarom zal dan ook het eerste niet
waar zijn? O meent gij, dataan de menschen,
zijnde vrouwen, geoorloofd is, zich met de Goden
te vermengen, en daarentegen, dat het den
menschen, zijnde mannen, geenzins geoorloofd
is zich te mogen vermengen met de Godinnen?
Voorwaar! zulks is een hard ongelijk, of veel-
meer een ongelooflijke condietie, want hetgeen
Mars in de bijslaping heelt mogen doen vanwege
het regt van Venus, zal Venus zelve dat niet
mogen doen vanwege haar eigen regt? Doch
beide deze zaken, zoo ten aanzien van de vrou-
wen als van de mannen, zijn bevestigd door de
geluigenissen van de Romeinsche Historién, zoo-
dat de jonge Cesar niet minder geloofd heefl
dat Venus van oude tijden zijne eerste moeder
was, dan de oude Romulus geloofd heeft, dat
Mars zijn vader was.

HOOFDSTUK 1V.

Van het gecoelen van Varro, welke zegl, daf
hel nutlig en dienslig 1s, dat de menschen
gelooven, dat zij van de Goden voor!
gesprolen waren.

Maar iemand zal mogelijk hier zeggen : gelooft
gij dan zulks waarachlig te zijn? Neen!ik ge-
loof zulks niet. Ln zelfs Varro, één van hunne
allergeleerdste mannen, durfl zulks niet wel stou-
telijk, noch vrijmoedig genoeg zeggen, cvenwel

bijna nogtans bekent hij zulks valsch te zijn;




VAN DE

maar beluigt, dat het dienstig en nuitig is voor
de steden, dat eenige kloeke mannen onder hen
bij zich zelven gelooven, hoewel het valsch
is, dat zij van de Goden afkomstig zijn, opdat
's menschen gemoed, dat vanwege zijn goddelijk
geslacht een hoog vertrouwen bij zich zelven
schept, de uitvoeringen van zware zaken des te
stouter (*) bij de hand nemen, des te ijveriger
en hefliger verhandele, en ten laatste des te ge-
lukkiger vanwege zijn groot vertrouwen vervulle
en ten einde brenge. Dit is het gevoelen van
Varro, uitgedrukt door mij, zooals ik dit het
best doen kon, waaruit gij genoegzaam ziet,
welke wijde plaats hetzelve opendoet voor
de valschheid en leugens, want uit helzelve
kunnen wij merkelijk verstaan, dat er bij hen
nog meer godsdiensten zouden kunnen ver-
dicht worden, dewijl men onder hen meent,
dat zelfs de leugens, van de Goden ver-
dicht, den burgers dienstiz en voordeelig zijn.
Doch aangaande Venus, of die uit de bijslaping
met Anchises zou kunnen gebaard hebben Eneas,
en vansgelijken of ook Mars uit de bijslaping
met Sylvia, de dochter van Numitor, Romulus
zoude kunnen gebaard hebben, zulks zullen wij
in het midden laten. Want bijkans dergelijke
vraag komt ook uit onze schriftuur voort, dewijl
volgens dat zelfde ook gevraagd wordt, of de
alvallige engelen met de dochters der menschen
hebben geslapen, zoodat daaruit reuzen geboren
zijn, dat is, zeer groote en sterke mannen met
welke het aardrijk toen vervuld is geworden.

HOOFDSTUK V.

Hoe men niet kan bewijzen, dat de Goden
het overspel van Paris gestraft hebben,
dewijl zij zulks in de moeder van Romulus
niet gewroken hebben.

Maar evenwel laat onze tegenwoordige han-
deling als nog tot beiden strekken. En voor-
eerst, indien het waar is, hetgeen bij hen gelezen
wordt van de moeder van Eneas en van de
vader van Romulus, hoe kunnen de overspelen

(") Secipio wilde nict, dat de meening der menschen van
iemands Goddelijke alkomst zou verminderd worden. Tn
hij Lactanus zegt Alexander, dat het hem dienstig gewees,
is om groole zaken uit te voeren, dat hij gehouden werd
yoor een zoon van Jupiter Hammon, want niemand durfde
zich tegen hem verzetten, daar men meende, dat hij een
God was.

STAD GODS. 9

der menschen den Goden mishagen, dewijl zij
die in elkander eendragtelijk verdragen? En
indien het niet waar is, zoo volgt daaruit, alzoo
zij een behagen hebben in hun eigen valsch
verdicht overspelen, dat zij geenzins kunnen
vergramd worden op de gedane overspelen der
menschen. Bij dit alles mag men ook voegen,
indien zulks van Mars niet geloofd wordt, dat
men het ook van Venus niet heeft te gelooven.
Verder volgt daaruit, dat de zaak van de moe-
der van Romulus met den dekmantel van de
Goddelijke bijslaping niet kan goedgemaakt wor-
den, des te minder, overmits Sylvia, de moeder
van Romulus, eene priesterin en non van Vesta
geweest is; derhalve hadden de Goden veelmeer
hunne heiligschendende oneerlijkheid in de Ro-
meinen behooren te straffen dan het overspel
van Paris in de Trojanen; want zelfs de oude
Romeinen plachten de Vestaalsche priesterin-
nen (%), welke bevonden waren schuldig te zijn
aan oneerlijkheid, levend te bedelven; maar aan.
gaande de overspelige vrouwen, al is het, dat
zij haar met eenig vonnis veroordeelden, even-
wel straften zij haar echter niet met den
dood, want zooveel zwaarder wraak deden zij
tegen de schending van de Goddelijke heilig-
heden, zooals zij meenden, dan zij deden tegen
de schending (f) van de menschelijke slaap-
kamers.

(") Indien eene geheiligde maagd van Vesta in minder
dingen zich vergrepen had, werd zij van den opperpriester
met slagen gekastijd. Maar indien zij hare reinheid niet
eerlijk genoeg bewaard had en van hoererij overtuigd
werd, alsdan werd zij met eene baar, even als een doode,
buiten de Collatijnsche poort gedragen met grooten rouw
van hare vrienden en met achteraanvolging van de pries-
ters in eene droevige stilte. Omtrent deze poort was cen
gat, in hetwelk men et ladders neder klom; in dit gat
of hol werd de maagd alleen nedergelaten, en daarna werd
de ladder weggenomen en de plaats toegesloten. En opdat
zij niet zou schijnen door honger gedood te zijn, zoo werd
haar toegevoegd wat brood, melk en olie met eene bran-
dende kaars. lin zulks gedaan hebbende, vertrokken de
priesters en ten zelfden dage was stilstand van alle han-
delingen, en droefheid en rouw door de gansche stad,
alzoo men meende, dat dit eenig kwaad beduidde.

(1) Voor de tijden van keizer Augustus is bij de Ro-
meinen geene wet gegeven tegen de overspelers, want
niemand is tevoren, zooveel mij bekend is, ooit aangeklaagd
vanwege overspel. Want aangaande Clodius, deze is aan-
gellaagd niet van overspel, maar vanwege de bevlekkingen
van de godsdiensten van de goede Godin, En voorwaar,
indien daar cenige wet tegen overspel geweest was, zijne
vijunden zouden toen die misdaad niet verzwegen hebben,

De cerste wet, genaamd de Juliaansche, tegen het over-
spel heeft Augustus gegeven, doch zonder zware straf,
maar daarna is, beide tegen mannen en vrouwen, eene
zwaardere stral tegen het overspel ingesteid.




B

=

B e =
"

v

80 AUGUSTINUS DERDE BOEK

HOOFDSTUK V1.

Van den broedermoord van Romulus, dien de
Goden niet gewroken hebben.

Doch ik voeg hier nog bij eene andere zaak,
n.l. indien de zonden der menschen zoozeer den
Goden mishaagd hebben, dat zij, vergramd zijnde
vanwege de daad van Paris, Troje daarom ver-
woest en te vuur en te zwaard verdorven heb-
ben, zoo zeg ik, dat de vermoorde broeder van
Romulus veelmeer hun getergd zou hebben tegen
de Romeinen, dan de bespotte Grieksche man
00it hun heeft kunnen tergen teger de T'rojanen.
Want wie ziet niet, dat de broedermoord van
eene beginnende stad veelmeer dient om (ot
gramschap te verwekken dan het overspel van
eene heerschende stad. Intusschen staat hier
te bemerken, dat het de zaak, welke wij nu
verhandelen, niet eens raakt, of n.. Romulus
zulks gelast heeft, dan of hij zulks zelf gedaan
heeft, hetwelk velen onbeschaamd durven ont-
kennen, velen ook door schaamte in twijfel
trekken, en velen ook door droefheid verzwij-
gen en verborgen houden. (*). Over zulks willen
wij ook in het naarstig onderzoeken van die
zaak, alsmede in het overleggen der getuige-
nissen van vele schrijvers onzen tijd tegenwoor-
dig niet slijten. Ondertusschen is het zeker,
dat de broeder van Romulus in het openbaar
gedood is, niet van de vijanden en ook niet van
vreemdelingen. Nu, Romulus, hetzij dat hij zulks
zelf gedaan of het gelast heeft, is meer geweest
het hoofd van de Romeinen, dan Paris het hoofd
is geweest van de Trojanen. Naardien dit zoo
15, waarom heefl die wegvoerder van eens
anders huisvrouw de gramschap der Goden
tegen de Trojanen opgewekt, en hierentegen
waaram heeft die moordenaar van zijn eigen
broeder de bescherming der Goden voor de
Romeinen verkregen? Maar indien gij wilt
zeggen, dat zoodanige moord noch gedaan noch
bevolen is door Romulus, uit oorzaak, dat het

(*) Er zijn eenigen die zeggen, dat Remus met Romulus
getwist heeft over het Rijk, en dat elk de zijne tot cen
koning groette, zoodat men daarover tot een gevecht kwam,
in hetwelk zij zeggen, dat Remus gedood is, helzij van
Romulus of van iemand anders, waarvan weinig zekerheid
is. Anderen, en ook doorgaans de meesten, zeggen, dat
hij van een hoofdman, die aan de zijde van Romulus was,
gedood is, omdat hij met bespotting en terging over de
nieuwe en lage vesten der stad sprong, zoodat hij gedood
is op bevel van Romulus, welke daad van Romulus Cicero
als wreed, onmenschelijk en onbetamelijk beschouwt,

behoorde gestraft (e worden, zoo volgl daaruit
dat zulks, hetwelk de gansche stad ingewilligd
en loegelaten heeft, ook de gansche stad ge-
daan heelt, en daarom heeft zij niet haren broe-
der, maar wat erger is, haren vader gedood.
Want beide zijn zij stichters en opbouwers van
die stad geweest, en dat een van hun beiden
door moord weggenomen werd, dat is geweest,
omdat men niet gedoogen wilde, dat hij hun
heer en meester zou zijn. Derhalve, volgens
mijne meening is er geen reden, dat men van
Troje zal zeggen, dat het zoodanig groot kwaad
verdiend heeft, dat de Goden schuldig waten het
te verlaten, opdat het zou mogen verwoest wor-
den. Hierentegen is echter ook geen reden,
dat men van Rome zal zeggen, dat het zulk
een groot goed verdiend heeft, dat de Goden
schuldig waren het te bewonen, opdat het zou
mogen vermeerderd worden. Maar als men
iets zeggen zal, zoo heeft men dit met waarheid
te zeggen, dat nl. die Goden, nadat zij over-
wonnen waren, vandaar gevlugt zijn, en daarna
zich tot de Romeinen begeven hebben om die
even zoo te bedriegen. Ondertusschen zijn zij
ook daar gebleven, om naar hunne gewoonte
hen te bedriegen, die wederom hetzelfde land
zouden bewonen; doch hier hebben zij veelmeer
uitgeoefend de zelfde kunsten hunner bedriegerij,
en zijn ook daarom alhier met meer eer en
vermaardheid beroemd geweest,

HOOFDSTUK VII.

Van de verwoesting van Ilium, hetwelle Fim-
bria, de veldoverste van Marius, gansch
bedorven heeft.

Voorwaar toen alles vol burgeroorlogen was,
wat had toch llium (¥) voor kwaad bedreven,
dat het door Fimbria (1), dien allerboosten mensch

(*) De verwoesting van Ilium of Troje, waarvan in dit
hoofdstuk gesproken wordt, is geschied duizend en vijftig
jaren na de eerste verwoesting der Grieken.

(4) Toen Fimbria zag, dat Valerius Flacus, dien Ma-
ring tot veldoverste van Azi¢ aangesteld had, door zijne
gierigheid gehaat was, heeft hij hem gedood en is door
bewilliging der soldaten in zijne plaats tot veldoverste
verkoren, en heeft daarna zeer gelukkig oorlog gevoerd
tegen Mithridates. En alzoo hij zijne heirkracht was
leidende voor Phrygié, en aldaar verstond, dat die van
Tlium de zjde van Syla foegedaan waren, zoo is hij
naar de stad getrokken en heeft die ingenomen, hetzij
door loosheid, gelijk Appianus schrijft, of door geweld,
gelijk Livius verhaalt, en heeft al de burgers gedood en
de gansche stad wreed verwoest, zonder zelfs de tempelen
te sparen of te verschoonen,




VAN DE STAD GODS. 81

van de Mariaansche zijde, moest verwoest en
omgekeerd worden, veel gruwelijker en wreeder
dan ooit te voren geschied was door de Grie-
ken? Want in deze verwoesting hebben ook
vele menschen van daar moeten vlugten, en
velen zijn daar gevangen genomen en hebben in
dienstbaarheid moelen leven. Want Fimbria
had een gehod uitgegeven, dat men niemand
zou sparen, zoudat hij daarover ook de gansche
stad, en al de menschen die er in waren, met
vuur verbrand heeft. Zulks heeft Hium moeten
lijden, niet van de Grieken, die zij door hunne
hoosheid getergd hadden, maar van de Romei-
nen, die zij zells door hun geleden zwarigheid
eertijds afgezet en voorlgeplant hadden. En
ondertusschen hebben hunne beide gemeene Go-
den, om zulks te weren, niels daarioe gedaan,
of hetwelk de regte waarheid is, zij hebben
niets daartoe kunnen doen. Wat zal men hier
dan zeggen? .Zijn al hunne Goden, bij welke
die stad bestaan had sedert den tijd, dat zij na
de oude verbranding en verwoesting der Grie-
ken, weder opgebouwd was, toen mede uit
hunne tempelen geweken, en hebben zij toen
mede hunne altaren verlaten? Indien gij hierop
ja antwoordt, en mitsdien zegt, dat de Goden
uit hunne tempelen geweken zijn geweest, zoo
vraag ik waarom zij zulks gedaan hebben, Voor-
waar! wanneer ik de zaak der burgers en in-
woners overleg, zoo vind ik die goed te zijn,
en bemerk mitsdien dat der burgeren zaak hefer
15 naarmate der Goden zaak in het verlaten van
hen slechler is. Want de burgers hadden de
poorten der stad tegen Fimbria gesloten opdat
zij dezelve in haar geheel ten dienste van Sylla
zou mogen behouden, Hierover is Fimbria tegen
hen vergramd geweest en heell de gansche stad
verbrand, ja, wal meer is, geheel verdelgd en
je niet gemaakl. Aangaande Sylla, die was toen
zoodanig veldoverste, welke het hield met de
beste zijde in den burgeroorlog (*) en die toen
zeer naarstig arbeidde om door de wapenen de
Republiek weder in haar geheel te stellen (7).
En van deze goede beginselen had hij als nog
geene kwade uitkomsten gehad. Perhalve, wat
konden dan de burgers van die stad beter, eer-

(") De Marinangche oorlog 15 de eerste hurgeroorlog
geweest onder de Romeinen,

() Sallustius, in zijne historie van Catilina, prijst Sylla
daarin, dat hij tot beschierming der Republick mel de wape-
nen Marius fegen gestaan heelt, waarop Augustinus thans ziel.

lijker en getrouwer doen? Wat konden zij ook
betamelijker doen ten aanzien van hun bloed-
verwantschap met de Romeinen, dan dat zij
hunne stad zochten te bewaren ten dienste van
de beste zaak en van de beste zijde der Ro-
meinen, en dat zij hare poorten daarover- gin-
gen sluiten tegen den verrader en verwoester
van de Republiek? Maar bemerkt toch, gij
voorstanders der Goden! tot welk een verderf
haar evenwel zulks gekeerd heeft. Laat het
zoo zijn, dat de Goden eertijds de overspelers
verlaten hebben, en dat zij eertijds de stad llium
den Grieken overgegeven hebben om die te
verbranden, opdat uit hare asch een eerlijker
en reiner lome zoude voortspruiten : maar waar-
om is het toch, dat zij daarna zoo leelijk ver-
laten hebben de zelfde stad? Daarna zeg ik,
toen zij in bloedverwantschap stond met de
Romeinen, en toen zij zich geenszins weerspan-
nig aanstelde tegen Rome, hare edele dochter,
ja dat meer is, toen zij aan hare beste zijde
hare allerstandvastigste en goedhartigste getrouw-
heid betoonde en behield? Waarom is het toch,
zeg ik, dat zij deze slad hebben laten verwoes-
ten, niet van de sterke en kloeke helden der
Grieken, maar van een allervuilst en oneerlijkst
man der Romeinen? Maar gij zult mogelijk
willen zeggen, dat den Goden de zaak van de
Syllaansche zijde mishaagd heefl, tot wier dienst
deze ellendigen, de stad zoekende te behouden,
hare poorten gesloten hadden. Indien zulks zoo
is, waarom hebben zij dan aan dien zelfden Sylla
zoo veel goeds beloofd en te voren voorzegd?
Of naar het schijnt, zal men uit dit en derge-
lijks moeten bekennen, dat de Goden meer
vlejjers zijn der gelukzaligen, dan dat zij be-
schermers zouden wezen der ellendigen. Zoo
volgt dan daaruit ook, dat de stad Ilium door
de Goden, alzoo zij van hen verlaten werd, niet
omgekeerd is geweest. Doch de duivelen, altijd
even wakker zijnde om te bedriegen, hebben
gedaan wat zij konden en vermoglen; want na-
dat de stad te zamen met al de beelden omge-
keerd en verbrand was, zoo is het evenwel dat
men wil zeggen, gelijlc Livius schrijit, dat het
beeld van Minerva (*) onder den vervallen steen-
-_(‘)Tctbuuld van Minerva werd genaamd Palladium, Ap-
pianus en Julins Obseques zeggen, dat dit heeld na den hrand
bevonden is, ongekwetst gebleven te zijn.  Van dit beeld

worden vele en onderseheidene dingen verhaald, welke te
lang zouden zijn om hier vermeld te worden,

11




="

T R - = m———-

S

82 AUGUSTINUS DERDE BOEK

hoop des tempels geheel ongeschonden is blijven
staan, piet opdat men zou mogen Zeggen: o,
vaderlijke Goden, onder wier bescherming Troje
altijd blijft staan, hetwelk tot hunnen lof dient;
maar opdat men niet zou mogen zeggen: de
Goden zijn gegaan uit hunne tempelen en hebben
hunne altaren verlaten, hetwelk tot hunne verde-
diging dient; want zulke dingen zijn hun toe-
gelaten te kunnen doen, nief it welke ge-
toond kan worden, dat zij maglig zijn, maar
nit welke getoond kan worden, dat zij fegen-
woordig zijn.

HOOFDSTUK VIIL
Of het wél en wijsselijk loegegaan is, dat

men aan de Goden van de stad Hlium of

Troje bevolen heeft, Rome te bewaren.

Maar met welke voorzigtigheid toch is de be-
waring van Rome bevolen, nadat men zulk eene
proef gezien had van Troje, aan de Goden der
stad; ik weet wel: iemand zal zeggen, dat zij
alreede gewoon waren te Rome te wonen, n.l.
toen door het innemen van Fimbria Ilium ver-
woest werd. Maar indien zulks zoo is, hoe is
het dan gekomen, dat het beeld van Minerva daar
is blijven staan? Doch indien de Goden bij Rome
waren, toen Fimbria de stad Illium verdelgde
en verwoestte, mogelijk dat de Romeinsche Go-
den wederom bij llium waren ten tijde dat Rome
ingenomen en verbrand werd door de Franschen.
En gelijk deze Goden wonderlijk scherp zijn van
gehoor en snel van beweging, zoo kan het mo-
gelijk geschied zijn, dat zij op hel geroep en
gekakel der ganzen weder gekeerd zijn, opdat
zi] tenminste zouden behouden en bewaren den
Capitolijnschen berg, die alleen overgebleven was.
Want om het andere te bewaren en te bescher-
men, zijn zij te laat vermaand geworden om
weder te keeren,

HOOFDSTUK IX.

Jf men ook behoort te gelooven, dat de Go-
den, die vrede le weeg gebrackt hebben,
onder het Rijk van Numa geweest zijn.

Maar behalve dit alles gelooft men ook van
deze Goden, dat zij Numa Pompilius, den op-
volger van Romulus, wonderlijk geholpen en voor-
gestaan hebben, zoodat er vrede geweest is ge-

durende den ganschen tijd zijner regering, en
mitsdien de poorten van Janus(*) gesloten wa-
ren, die in tijd van oorlog openstonden, hetwelk
zij zeggen hierdoor bij hem verdiend en ver-
kregen te zijn, omdat hij den Romeinen vele
godsdiensten ingesteld en geleerd had. Hierop
antwoord ik, dat men zulk een man, van wege
langdurigen tijd van vrede, behoorde geluk te
wenschen, bijzonder indien hij het verstand ge-
had van dien weél te besteden aan goede en
heilzame dingen, en indien hij daar benevens met
ware godzaligheid den waren God gezocht had,
stellende terzijde alle schadelijke en ijdele zor-
geloosheid en ledigheid. Maar deze Goden heb-
ben hem zoodanigen vrede niet gegeven. En
minder zouden zij hem kunnen bedrogen hebben,
indien zij hem nooit in ledigen vrede gevonden

- hadden; want naarmate zij hem minder bezig

gevonden hebben, naar die mate hebben zij hem
meer werk gegeven. Want wat hij al gedaan
heeft, en door welke loosheden hij deze Goden
aan zich zelf en de stad heeft kunnen verbin-
den, geeft ons Varro klaar genoeg te kennen.
En indien het den Heere behaagt, zoo zal daar-
van bij ons ook breeder te zijner tijd verhan-
deld worden. Maar thans, aangezien hier ge-
sproken wordt van de weldaden der Goden,
zoo zeggen wij, dat de vrede eene zeer groote
weldaad is van den waren God, die meesten-
deels, gelijk ook de zon, de regen en andere
noodwendigheden des levens, gemeen is beide
de ondankbaren en kwaden. En voorwaar! het
staat ook wel te bemerken, indien de Goden
deze groote weldaad toen gegeven hebben aan
Rome of aan Pompilius, waarom hebben zij dat
zellde later aan het Romeinsche Rijk nooit meer
gedaan, zelfs niet in de allerloffelijkste tijden ¢
Of zijn de godsdiensten nuttiger en dienstiger
geweest toen zij ingesteld werden, dan daarna,
toen zij ingesteld zijnde, geoefend en onderhou-
den werden? Maar ziet gij niet, dat de gods-
diensten toen nog niet bestonden, maar opdat
zij zouden mogen bestaan, werden zij ingesteld;
maar daarna waren zij, en opdat zij dienstig
zouden mogen zijn, werden zij geoefend en on-
derhouden. Wat reden is er dan, dat ten tijde

(*) Het openstaan van de poort van Janus, was een
teeken van oorlog bij de Romeinen; maar wanneer zij die
poort sloten, gaven zij daarmeé te kennen, dat zij geheel
zonder oorlog waren.




VAN DE STAD GODS. 83

van koning Numa, 33 jaren, of gelijk anderen wil-
len, 39 jaren in vrede doorgebrachtzijn? En dat
daarna, toen de godsdiensten ingesteld waren en
toen de Goden zelf, die genoegzaam door deze
godsdiensten genoodigd en aangehaald waren, al-
reede hare voorstanders en beschermers geworden
waren, dat naauwelijks pa zoo vele jaren sedert de
opbouwing van de stad tot de tijden van Augnstus,
in de historién verhaald wordt van eenigen tijd
van vrede ? Wanl niet meer dan één jaar, het-
welk geschied is na den eersten Afrikaanschen
oorlog, en dat ook verhaald wordt als een groot
wonder, zal men kunnen bevinden namaals ge-
weest le zijn, in hetwetk de Romeinen de poor-
ten des oorlogs (¥) hebben mogen sluiten.

HOOFDSTUK X.

Of het ook kan bestaan, dat men het Ro-
mensche Rijk met zulke razernij der oor-
logen heeft vermeerderd, nademaal het
door z00danige oefening, met welke het
onder Numa vermeerderd is, gerust en
weél verzekerd heeft hunnen iijn.

Maar hierop antwoorden zij, dat het Romein-
sche Rijk door geen ander middel zoo wijd en
breed vermeerderd en met zoodanige heerlijk-
heid vermaard heeft kunnen worden, dan door
gedurige en gesladig achtereenvolgende oorlogen:
voorwaar een bekwame reden, n.l. daarom, op-
dat het Rijk groot mogt zijn. Maar moest dit
Rijk ongerust zijn? Is het niet alzoo, dat het
voor de ligchamen der menschen veel beter ge-
houden wordt eene middelmatige lengte met
gezondheid te hebben, dan dat men door ge-
stadige kwelling en tegenspocd tot eene reuzen-
grootte zou opwassen? Derhalve, wat zou daar
toch kwaads zijn, ja zeg ik veel liever, welk
groot goeds zou daar zjn, indien daar aliijd
zoodanige tijden bleven, daar Sallustius van aan-
voert, als hij zegt: zoodan in den beginie waren
de koningen (want dat is de eerste naam der
heerschappij (1) op aarde geweest) zeer verschei-

(*) De poort van Janus is eerst gesloten duor Numa,
daarna door Manlius en daarna door Augustus. De poort
was gebouwd door Numa Pompilius.

(+) De koninklijke regering is in Egypte gevonden; men
zegt, dat Menes daar de eerste koning is gewcest. Diodorus
evonwel verhaalt, dat Osiris, Horus en eenige andere Go-
den voorheen daar Koningen geweest zijn. Doch onze
Heilige Schrilt zegl, dat Nimrod de eerste koning geweest
is en zijne heerschappij binnen Babylon gehad heeft.

den van zinlijkheden; want sommigen oefenden
het verstand, anderen oefenden het ligchaam ; en
het leven der menschen werd teen overgebragt
zonder eenige begeerlijkheid, en ieder was ge-
noegzaam tevreden met het zijne. Maar het
schijnt, opdat het groote Rijk mogt vermeerderd
worden, dat men datgene moest doen wat Vir-
gilius vervloekl, zeggende: allengskens is geko-
men de booze en verwelkende eeuw (), mitsga-
ders de dolheid van den oorlog en de begeerlijk-
heid. Doch vanwege hel opnemen en voeren van
hunne groote en zware oorlogen, brengen de
Romeinen dit in 't gemeen voort als tol eene
reglvaardige verantwoording, dat hunne vijanden
hen eerst overvallen hebben, en dat zij genood-
zaakt zijn geweest hen te wederstaan, niet door
eenige begeerte om menschelijke eer te verkrij-
gen, maar door noodzakelijkheid van hunne wel-
vaart en vrijheid te behouden, hetwell ik niet
wederspreek, en laat het ook gansch alzoo zijn.

Want nadat hun Rijk (gelijk Sallustius zelf schrijft)

_met welten, goede manieren en mel landen over-

vloedig genveg voorzien was, zoo scheen het
gelukkig en maglig genoeg te zijn, maar gelijk
het gewoonlijk gaat in menschelijke zaken, zoo
is, vanwege hunne magt en rijkdommen, nijdigheid
tegen hen opgekomen en ontstaan, en zoo heb-
ben de naburige koningen en volken hen met
oorlog aangetast, en weinige van hunne vrienden
hebhen hen geholpen en bijgestaan; want velen
van hen met vrees verslagen zijnde, hielden
zich verre buiten het gevaar. Maar de Romei-
nen waren binnen de stad en buiten in het leger
overal even naarstig; zij haastten zich, zij be-
reidden zich, zij vermaanden elkander, zij trok-
ken den vijand tegemoet en beschermden alzoo,
door middel van de wapenen, hun vrijheid, hun
vaderland en hunne ouders. Daarna, als zij het
gevaar door hunne vroomheid van den hals ge-

~

(+) Mesiodus verdicht in sijne hoeken 5 ceuwen dev
menschen, en wordt hievin gevolgd door Virgilius, Ovidius
en andere poéten. De eerste eeuw stelden zij de gulden
ecuw, onder Saturnus, zonder oorlog en twist in volkomen
vrede; de tweede de zilveren, onder lupiter, in welke
twisten, oorlogen en zorgen begonnen te grocijen; de derde
de koperen, in welke alles vol werd van bloedvergicten en
oorlog; de vierde van de halfgodige helden, die wel tot
geregligheid genegen waren, maar nogthans brandden in
dolle liefde tot oorlogen; de vijfde de ijzeren eeuw, in
welke alles vol oorlogen, moorderijen, rooverijen, hrand-
stichtingen en verwoeslingen was, ja in welke noeh einde
noch mate van boosheid was




e -

o

84 AUGUSTINUS DERDE BOEK

weerd hadden, zoo deden zij aan hunne bond-
genooten en vrienden bijstand en maakten zich
alzoo vrienden, meer door weldaden te doen
dan door die te geniefen. En voorwaar! door
deze middelen is Rome ook eerlijk opgekomen.
Maar hoe is het gekomen dat er, ten tijde der
regering van Numa, zoo langdurig vrede was?
Hebben de boozen hen toen mede overvallen en
en met oorlog aangetast, of wedervoer hun daar-
van loen niets, zoodat daarom de vrede zoo-
lang bestaan bleef? Indien gij zegt, dat Rome
toen mede met oorlog getergd werd, en dat
men toen mede gewapenderhand elkander te-
gemoel ging, zoo staat aan te merken, waar-
door het gekomen is, dat zij door geene ge-
vechten overwonnen werden en ook door geeu
geweld van Mars verschrikt zijn, bevredigende
allezins hunne vijanden en houdende dezelve in
stilte; want de middelen, die men toen ge-
bruikt heeft tot bedwang der vijanden, behoort
men altijd te gebruiken, opdat het zou mogen
geschieden, dat men de poorten van Janus al-
tijd zou mogen sluiten, en dat Rome altijd in
vreedzame gerustheid zou mogen heerschen. 1n-
dien men hierop zegt, dat zulks niet in de magt
der Goden geweest is, zoo heelt Rome dan vrede
gehad, niet zoolang de Goden wilden, maar zoo-
lang als den omliggenden naburen zulks geliefde,
alzoo zij zich stil hielden en Rome met geen
oorlog tergden. Hieruit ziet men, dat de Goden
zich dit niet hebben toe te eigenen, of het moest
zijn, dat deze Goden zoo onbeschaamd waren,
dat zij aan de menschen als eene weldaad zou-
den durven verkoopen, hetgeen van den wil of
onwil van andere menschen afhangt. Het is wel
waar, men ziet hoeverre aan de duviels toege-
laten wordt, de booze gemoederen der men-
schen, vanwege hun eigen schuld en verdorven-
heid, te verschrikken en op te wekken. Maar
men moet wederom weten, indien zij dit altijd
vermogten, en indien door geene andere ver.
borgene magt tegen hunne pogingen en voorne-
mens dikwijls anders gehandeld werd, zoo zou-
den zij ongetwijfeld altijd in hunne magt heb-
ben den vrede en alle oorlogsvictorién en over-
winningen, uit oorzaak dal dezelve door de be-
wegingen van ’s menschen gemoed altijd witge-
voerd en teweeggebragt worden.

HOOFDSTUK XL

Van het beeld van den Cumanischen Apollo,
wiens weening geacht werd te voorzeg-
gen de nederlaag der Gricken, welke hij
nogtans geenszins konde helpen.

Maar het is zeker, dat vele overwinningen
vaak geschieden tegen hunnen wil, hetwelk ken-
nelijk is niet alleen uit de fabelen, welke naau-
welijks iets waars zeggen of beduiden, maar
zulks belijdt zelfs de Romeinsche historie, want
nérgens toe anders stiekt hetgeen er geschre-
ven wordt van den Cumanischen Apollo, van
wien geboodschapt is, dat hij vier dagen ach-
tereen geweend heeft toen de Romeinen oor-
loogden (*) tegen de Achaejers en tegen koning
Aristonicus, door welk wonder men zegt, dat
de waarnemers der offeranden en van het vo-
gelgeschrei verschrikt zijn geweest, oordee-
lende, dat men dat beeld in zee behoorde te
werpen. Maar de Cumaansche oude mannen
hebben zulks tegen gesproken, verhalende dat
dergelijk wonder ten tijde van den oorlog van
Antiochus en van Persis op gelijke wijze mede
gebeurd was, en dat toenmaals de Romeinen
(alzoo hunne zaak voorspoedig afgeloopen was),
door gemeen besluit des Raads aan denzelfden
Apollo, tot betuiging hunner dankbaarheid, hunne
gaven en geschenken hadden gezonden. Op deze
waarschuwing der oude mannen heeft men ge-
leerder en verstandiger waarnemers der offer-
anden onthoden, welke geantwoord hebben, dat
het weeren en schreijen van het beeld van Apollo
niets dan alle geluk voor de Romeinen beduidde,
en dat daarom, overmits de stad Cuma een
voortgeplante hoop volk der Grieken was, deze
weenende Apollo anders niet beduidde dan droel-
heid en schrikkelijke nederlaag voor dat land,
waar hij van daan gehaald was, n.l. voor Grie-
kenland. * Hierop is gevolgd, dat men kort daarna
geboodschapt heeft, dat koning Aristonicus over-
wonnen en gevangen genomen was, welke ko-

(*) Attalus, koning van Azié, had bij testament het
Romeinsche volk erfgenaam gemaakt van zijn koningrijk
Zulks heeft Aristonicus, een hroeders zoon van Attaluss
gehoren van eeng bijzit, niet willen lijden, waardoor corlog
ontstaan is. En vooreerst is Crassus door Aristonicus over-
wonnen. Maar in het volgende jaar is Marcus Parpenna
in Azié gekomen en heeft Aristonicus overwonnen en ein-
delijkk binnen Stratonica, waar hij gevlugt was, gevangen
gekregen en naar Rome gezonden. In dezen oorlog waren
aan de zijde der Romeinen Nicomedit, Pontus en Gapadoci.




VAN DE STAD GODS. 85

ning deze Apollo, gelijk zij zeggen, geenszins
wilde, dat overwonnen zou worden, zoodat hij
vanwege zijn verlies zeer bedroefd was, gelijk
hij dat ook te kennen gaf door de tranen van
zijn steenen beeld. En voorwaar, volgens dit
zelfde werden de manieren der duivelen niet zoo
geheel onbekwaam in de gedichten der poéten
beschreven, want hoewel het fabelachtige ge-
dichten zijn, nogtans zijn ze der waarheid ge-
lijk. Alzoo komt het hiervan, dat Diana bij
Virgilius haar lieven Camillus beweent, en alzoo
heeft Herculus ook geschreid over zijnen vriend
Pallas, toen hij lag op zijn sterven. En moge-
lijk zijn ook hiervan gekomen al de gedachten
en overleggingen van Numa Pompillius, die in
grooten vrede was, doch niet wist door wien,
en die zulks ook niet eens onderzocht. Want
alzoo hij in zijne geruste en vredige ledigheid
overlegde aan welke en hoedanige Goden hij het
welvaren en het Rijk der Romeinen zou beve-
len te bewaren, en daarover aan de eene zijde
nooit kon verstaan, dat die Ware en Almagtige
Opperste God alle aardsche dingen met zijne
Goddelijke zorg waarneemt en bestuurt, en aan
de andere zijde, alzoo hem in den zin kwam,
bhelangende de Trojaansche Goden, welke Encas
mede gebragt had, dat die noch het Rijk van
Troje, noch dat van Lavinium, hetwelk door Eneas
zelf gesticht was, lang hadden kunnen bewa-
ren, zoo heeft hij met alle voorzigtigheid de stad
van andere Goden willen voorzien, die hij ster-
ker achtte dan de voorgaande eerste Goden, n.l.
die, welke of met Romulus te Rome gekomen
waren, Of welke na de verwoesting van Alba
namaals nog te Rome zouden mogen komen, en
heeft hij deze Goden ten dienste van de an-
dere gesteld, n.l. of tot hunne beschermers en
bewaarders, als zijnde bloode en viugtende Go-
den, of tot hunne helpers en verlossers, als zijude
zwakke Goden,

HOOFDSTUK XIL

Welke groote menigte Goden de Romeinen, na
de instelling van Numa, nog bijgevoegd
hebben, welke groote menigle hun nog-
lans niel gelolpen heeft.

Evenwel met al deze heiligheden en godsdien-
sten, welke Pompilius ingesteld had, heeft Rome
zich niet verwaardigd tevreden te zijn, want al-

daar hadden zij nog niet den hoogsten tempel
van Jupiter, derhalve heeft koning Tarquinius
Superbus, de koning van Rome, het Capitool ge-
bouwd. Insgelijks is ook Esculapius van de stad
Epidaurus naar Rome vertrokken, opdat hij al-
zoo, dewijl hij was de allergeleerdste medicijn-
meester, in die vermaardste stad zijne kunst
mel meer eer en aanzien zou mogen uitoefenen.
Ook is aldaar van Pessimunte gekomen de moe-
der der Goden, ik weet niet vanwaar afkom-
stig; want het was onbetamelijk, nademaal haar
zoon beschermheer was van den Capitolijuschen
berg, dat zij nog langer in eene ongeachte plaats
zou verborgen blijven. Intusschen is waar, in-
dien zij de moeder aller Goden is, dat zij te
Rome niet alleen gevolgd heelt sommige van
hare kinderen, maar dat zij ook voor sommige
anderen van hare kinderen, die namaals nog

volgden, voorheen aldaar gekomen is. En voor-

waar, ik bedenk mij ook met verwondering, of
zij ock gebaard heeft den Cynocephalus, genaamd
heer Hondshoofd, die lang na haar uit Egygte
gekomen is.  En verder of ook van haar gebo-
ren is de Godin, genaamd Julvrouw Cortse, (*)
zoodanig onderzoek laat ik haren achterneef Es-
culapius bevolen zijn.  Doch van waar zij geboren
en afkomslig is, het is alzoo, gelijk ik meen, dat
de uitlandsche Goden deze Godin, als zijnde eene
burgeres van Rome, niet voor ungeacht en on-
edel zullen durven schelden. Zoodan, onder de
bescherming van zoovele Goden, inlandsche en
uitlandsche, Hemelsche, aardsche, helscbe, ver-
der zeegoden, lonieingoden, riviergoden, en ge-
lijk Varro zegt, zekere en onzekere Goden, en
eindelijk alle soorten en geslachten van Goden,
evenals bij de dieren, mannen en vrouwen. On-
der de bescherming. dan van al deze Goden,
naardien Rome nu gesteld en verzekerd was,
zoo behoorde deze stad met zoo groote en schrik-
kelijke nederlagen, van welke ik uit vele wei-
nige zal verhalen, geenszins bezwaard en ge-
kweld geweest te zijn. Want voorwaar! al te
vele Goden hadden zij door den grooten rook
hunner offeranden, evenals door een gegeven
teeken, (*) tot hunne bescherming bijeen verga-

(*) Deze Godin is van onedele afkomst, gelijk ook de
moeder der Goden van wie in dit Hoofdstuk gesFroken 185
ook de afkomst van den God Saturnus is onedel.

(+) In tijden van oorlog en andere zwarigheden stak
men op eenige verheven plaatsen hout en takken aan, om
door den brand en rook, als door een teeken, de inwoners
te waarschuwen om te zamen te komen en het gevaar 1e
verhoeden.




T e e o

86 AUGUSTINUS DERDE BOEK

derd. [loor zoovele tempelen, allaren, offeran-
den en Priesters ter eere van de Goden in te stel-
len, hebben zij den Oppersten en Waren God,
dien deze dingen in behoorlijke oefening alleen
toekomen, ten hoogste vertoornd. En inderdaad
ziet men ook, dat Rome allergelukkigst gebloeid
heeft toen zij deze dingen allerminst hadden.
Maar daarna, gelijk men weet, dat een groof
schip meer schippers noodig heeft dan een kloin
schip, zoo is het mede toegegaan met die stad,
want naarmate zij grooter werd, meende zij ook
meer Goden te moeten hebben ; want aangaande
die weinige Goden, onder welke zij nogtans in
vergelijking van hun volgend erger leven tevoren
veel beter en gelukkiger geleefd hadden, dezelve
hebben zij, zooals ik meen, namaals mistrouwd,
achtende die in de toekomst uiel maglig genoeg
te zijn om de stad te helpen. En in het eerst
zelfs onder de koningen, uitgezonderd alleen
Numa Pompilius, van wien ik hier boven heb
gesproken, welk een kwaad is die strijd ge-
weest, welke veroorzaakte, dat de broeder van
Romulus gedood moest worden,

HOOFDSTUK XIIL.
Met welle regt en door welk verbond de Ho-

meinen hunne eerste lwwelijken verkregen
lebben.

Insgelijks aanmerkt Juno zelve, welke met
haren Jupiter zoo naarstig onderhield de Romei-
nen, die heeren der wereld en dat getabbaarde
volk, en daarbenevens ook Venus zelve, welke
zoo zeer beminde hare lieve Eneaskinderen, gij
zult bevinden, dat deze geen van bheiden hun
hebben kunnen helpen, om door goede en regt-
vaardige middelen aan huwelijken te komen,
waarvan het gevolg was, dat zij bestaan hebben
de vrouwen mel list en bedrog tot zich te nemen,
waarover zij ook kort daarna genoodzaakt zijn
geweest le strijden tegen hunne schoonvaders,
zoodat deze bedroefde en ellendige vrouwen,
die, vanwege hiet ongelijk haar aangedaan, met
hare mannen nog niet verzoend waren, het bloed
harer ouders als tot eene bruidsgift hebben moe-
ten ontvangen. Doch gij zegl, dat de Romeinen
in dit gevecht hunne geburen overwonnen heb-
ben. Maar eilieve, met hoevele en hoe groote
wonden van weerszijden, zoo van vrienden als
bloedverwanten, zijn die overwinningen verkre.

gen? Och om eenen schoonvader Cesar (*) en
om eenen schoonzoon Pompejus, met welk een
groolen en regivaardigen ijver der droefheid,
zelfs na dat de dochter van Cesar, zijnde de
huisvrouw van Pompejus, gestorven was, roept
Lucanus uit: wij zingen u zoodanigy oorlogen,
gevoerd in de Ematische velden, welke meer
dan burgeroorlogen zijn, en daarbenevens ver-
halen wij u, dat men de boosheid geregtvaar-
digd heeft. Zoodan, de Romeinen hebben alzoo
de overwinning gehad, teneinde zij daarna mel
huone bebloede handen door de nederlaag hun-
ner schoonvaders zouden mogen afdringen van
hunne dochters zeer droevige en benaauwde
omhelzingen; want zij durfden niet weenen over
bunne omgebragte vaders, opdat zij aan de
andere zijde “hare mannen, die alreede de vic-
torie hadden, niet zouden vergrammen. En welk
eene ellende was dat! Zelfs toen de strijd ge-
schiedde, wisten zij niet voor wie van beiden
zij hadden te bidden. Met dusdanige huwelijken
dan heeft niet Venus, de Godin der liefde, maar
Bellona, de Godin van den oorlog, het Romein-
sche volk begiftigd: of anders mogelijk kan het
geschied zijn, dat Aleckto, de helsche Godin der
razende uitzinnigheid (), meer magl nu over
hen door de gunst van Juno gehad heefl dan
dezelve eertijds had, toen zij door hel gebed
van Juno legen [Lneas opgemaakt werd. Lo
voorwaar, Andromache (§) is eertijds gelukkiger

- geweest toen zij gevangen werd, dan deze doch-

ters in het huwelijk met de Romeinen; want
Pyrrhus, nadat hij de omhelzingen van Andro-
mache, hoewel zij nu slafelijk en dienstbaar was,
eenmaal aangenomen had, heeft daarna niemant
van de Trojanen meer gedood of omgebragl.
Maar de Romeinen doodden hunne schoonvaders
in hunne oorlogen, wier dochters zij alreede

(*) Pompejus de Groote is pehuwd geweest met Juliana,
de eenige docliter van Cesar. Deze Juliana, swanger go-
worden zijnde, is gestorven terwijl haar vader corlog voerde
in de Fransche landen. Na dien tijd heeft de vervioekic
eergierigheid en de begeerte van hoogheid den schoonvader
en den schoonzoon tot een zeer bloedigen burgeroorlog ver-
wekt en opgehitst.  Zie hierover Gesar in zijn burgeroorlog.

(t) De poiten hebben drie Godinnen van de Helsche
uitzinnigheid gesteld, n.. Alackto, Tisaphone en Megurin,
Van deze Godinnen heeft Alecklo onder het menschdom
niets verwekt dan haaty nijd, toorn, twisl, tweedragt, mooy-
derijen en bloedige corlogen.

(§) Andromache, de huisvrouw van Heetor, was cene
dochter van Tetion, den koning van Thebe. Deze heolt
Pyrrhus, de zcon van Achilles, na de verwoesting van Troje
Lot zijne huisyrouw genomen.




VAN DE

omhelsden. Andromache, zijnde onder de magt
van haren overwinnaar, heeft over den dood
van de haren rouw mogen dragen, maar heeft
verder niel iemands dood hehoeven te vreezen.
Maar deze dochters, zijnde met deze oorlogs-
mannen gehuwd, vreesden voor den dood harer
ouders wanneer hare mannen uittrokken, en
wanneer die wederkwamen, hadden zij droefheid
en rouw vanwege het omkomen harer ouders.
Evenwel konden zij in 't openbaar noch vrees
noch droefheid laten blijken; want of vanwege
het omkomen harer medeburgers, vrienden, broe-
ders en ouders, moeslen zij door medelijden
ontstoken worden en van harte bedroefd zijn,
of vanwege de overwinningen harer mannen
moesten zij wreede blijdschap betoonen. Bij dit
alles moet ook gevoegd worden, dat sommige
vrouwen door het zwaard harer ouders hare
mannen verloren hebben, en sommige door het
zwaard van weerszijden hare ouders en mannen
beide; want aan de zijde der Romeinen zijn
ook geene kleine gevaren geweest. Want men
kwam ook tot de belegering der siad, en zij
beschermden haar met het sluiten der poorten.
Als men met verraderij (*) de poorten der stad
open gekregen had, zoodat de vijanden binnen
de vesten gekomen waren, zoo is daarover zelfs
op de markt een zeer booze en wreede slag
gevallen tusschen de schoonzonen en schoon-
vaders. En in het eerst geschiedde het ook
dat deze roovers en ontschakers der dochters
overwonnen werden, zoodat zij velen al binnen
hunne huizen liepen, en mitsdien zeer schandelijk
bevlekten huune voorgaande overwinningen. Der-
halve heeflt Romulus alhier, alzoo hij een wan-
trouwen kreeg vanwege de vroomheid der zijnen,
Jupiter aangeroepen en gebeden, opdat de zijnen
zouden blijven staan, waarom hij ock bij gele-
genheid van zulks den naam Jupiter de Staan-

(") Over het Romeinsche slot of kasteel was tot overste
gesteld Spurius Tarpejus. Deze had eene dochter, die nog
maagd was en Tarpeja genoemd werd, welke Tatius, de
koning der Sabijnen, door groote beloften zoo ver vervoerd
heeft, dat zij hem toegezegd heefl, wanneer zij water ging

_halen, dat zij dan zijne soldaten in ’t kasteel zoude laten
doch onder zoodanige afspraak, dat zij allen, hetgeen zij
aan hun linker arm droegen, haar tot eene vereering
zouden geven. Dit heeft de konmng aangenomen, maar
toen de goldaten binnen kwamen, hebben zij haar verplet-
terd met hunne schilden, die zij aan hun linker arm droe-
gen, maar Tarpeja had zulks verstaan van hunne gouden
braseletten, die zij aan hunnen linker arm hadden, n.l, dat
zij die tot eene vereering zoude hebben.

STAD GODS. 87

der (*) gevonden heeft. En voorwaar, aan
deze zoo groote zwarigheid zou daar geen einde
gekomen zijn, indien niet de ontschaakte dochters
met hangende en uitgespreide haren tusschen-
beide waren gekomen, en vallende voor de voe-
ten harer ouders, hare allerregtvaardigste gram-
schap niet door overwinnende wapenen, maar
door ootmoedig bidden en smeeken gestild had-
den. Nadat de zaken dus afgeloopen waren,
heeft Romulus tot een medgezel in het Rijk
moeten lijden Titus Tatius, koning der Sabijnen,
hetwelk Romulus verdroten heeft, want hij kon
geen medgezel verdragen. En hoe zou hij toch
dezen medgezel lang hebben kunnen dulden,
daar hij zells zijn eigen broeder, die een twee-
ling met hem was, nict heeft kunnen lijden?
Derhalve, opdat hij te grooter God zou zijn,
zoo heeft hij, nadat deze Titus Tatius () mede
gedood was, het Rijk alleen ingenomen en be-
houden. Och! wat zijn dit toch voor verbon-
den en regten der huwelijken? En wat zijn
dit toch voor verbindtenissen er beloften van
broederschap, zwagerschap, bondgenootschap ?
En eindelijk wat zijn dit voor woorden van
Goddelijkheid? Ja ten laatste wat kon daar
zijn voor leven en hehoud der stad onder zoo-
vele en zulke beschermende Goden? Doch laat
ons voortgaan, want uit dit alles ziet gij ge-
noeg, hoe groote en hoevele dingen men hier
nog zoude mogen opzeggen, tenzij het, dat ons
voornemen was, die andere dingen, welke nog
gevolgd zijn, mede te overwegen, waartoe wij
ons ook thans ganschelijk haasten.

HOOFDSTUK XIV.

Van de onregtvaardige oorlogen, welke de
Romeinen den Alhaners aangedaan hebben,
en van de victorie, die zij, alleen wit be-
geerle om over anderen fe heerschen, ge-
zocht en verkregen hebben.

Maar wat is er na Numa geschied onder de
andere koningen? En met welke groote zwa-
righeid, niet alleen ten aanzien van zich zelven,

(*) Jupiter de Staander, van wien in dit hoofdstuk
gesproken is, werd op de oude beelden en penningen
staande gesteld, en de donderende Jupiter zittende.

(+) De Laurenters hebben Titus Tatius gedood in "t
vijfde jaar zijner regering met Romulus, uit corzaak van
ongelijk, hunnen gezanten aangedaan. Romulus ondertus-
schen heeft die zaak niet Kwalijk, maar blijde ontvangen
en aangenomen.

i
1
il
|
i
i VB
:
i
4
i




88 AUGUSTINUS DERDE BOEK

maar ook ten aanzien van de Romeinen, zijn
de Albaners ten oorlog geroepen en opgemaakt ?
Hoe vele nederlagen, alzoo de vrede van Numa
door hare langdurigheid in kleinachting was ge-
komen, zijn daar geweest aan beide zijden, zoo-
wel ten aanzien van de Romeinsche als van de
Albaansche heirkracht? En welke groote ver-
mindering en afneming is daardoor gekomen
van die beide steden. Ondertusschen, deze stad
Alba (*), welke Ascanius, de zoon van Eneas,
gesticht heeft, is meer de moeder van Rome
geweest dan zelfs Troje. Deze slad noglans
is van koning Tullius Hostilius getergd geweest
tot oorlog en mitsdien genoodzaakt geweest met
hem te strijden. Nu, strijdende heeft zij de
Romeinen beschadigd en is ook zelve beschadigd
geworden, hetwelk zoolang duurde, dat zij door
geljk verlies van veel strijden eindelijk onder
elkander dieshalve verdriet kregen. Daarom
hebben zij wederzijds goedgevonden, dat zij de
uitkomst van dien oorlog in de waagschaal zou-
den stellen met drie gebroeders welke zij van
weerszijden drie tegen drie zouden nemen. Der-
halve aan de Romeinsche zijde zijn daar voort-
gekomen drie Horatiussen, en aan de Albaansche
zijde drie Curiatiussen; doch door de drie Curi-
atiussen zijn daar twee Horatiussen verslagen.
En aan de andere zijde wederom zijn door den
¢énen overgeblevenen Horatius de drie Curiati-
ussen overwonnen en gedood. Zoodan heeft Rome
de victorie behouden, doch met zulk eene neder-
laag in dien uitersten sirijd, dat van zes levende
menschen slechts één weer behouden thuis is
gekomen. Maar aan weerszijden, wie had de
schade en hel verlics? Wie had de droefheid
en zwarigheid anders dan het geslacht van
Encas, dan de nakomelingen van Ascanius, dan
de nazalen van Venus, dan de neven en achter-
kinderen van Jupiter? Want voorwaar, deze
oorlog is meer geweest dan een burgeroorlog,
dewijl eene stad, die dockler was, corlog ge-
voerd heeft met eene stad, die /Lare moeder

(*) De stad Alba werd genoemd Alba Longa ter onder-
scheiding van Alba in Spanje en van Alba in Gallié. Van
deze stad is voorigeplant de stad Rome, niet alleen daf
Rome, hetwelk door Romulus en Remus gesticht is, maar
nzar de meening van sommigen ook nog een ouder Rome,
dat vbor dit is geweest, en ’t welk zij zeggen gehouwd
te zijn door Romulus, den zoon van Eneas, hetwelk om de
sterfte daarna verlaten is, doch door de Albaners weder
bevollkt en verbeterd is geworden,

was. En benevens de voorgaande zwarigheden,
die voorgevallen zijn in dezen driegebroeders-
strijd is ook nog een ander gruwelijk en schrik-
kelijk kwaad bij gekomen. Wanl daar deze
beide volkeren te voren vrienden en geburen
waren, en ook bloedverwanten, zoo was het ook
daarom geschied, dat de zuster van de Horali-
ussen ondertrouwd was aan een van de Curiali-
ussen, en daarbenevens is ook daarop gevolgd,
alzoo haar broeder mel de victorie weeromkwam,
dat zij, in zijne handen eenige geplunderde din-
gen van haren bruidegom gezien hebbende, ge-
schreid en geweend heeft, en omdat zij dies-
halve schreide en weende, dat zij ook door haar
eigen broeder gedood is. Voorwaar! veel be-
ter en menschelijker, naar mijn oordeel, is ge-
weest de liefde en genegenheid van deze eenige
dochter, dan daar is geweest de genegenheid
en natuurlijkheid des ganschen Romeinschen
volks; want omdat zij bedroefd was vanwege
haren man, aan wien zij verknocht was door
ondertrouw, en daarenboven ook bedroefd van-
wege haren broeder, omdat hij gedood had
dengenen, aan wien hij zijne zuster toegezegd
had; ik meen dat zij geenszins daarin is te be-
schuldigen geweest, dat zij geweend en geschreid
heeft. En alzoo is het, dat men ook leest bij
Virgilius van den godvruchtigen Eneas, dat hij
prijselijk geweend heeflt over zijnen vijand, dien
hij nogtans met eigen hand gedood had. Alzoo
heeft ook Marcellus zich over de stad Syracuse,
welker schoonheid en heerlijkheid hij bemerkte,
dat door zijn geweld zeer haastig vernield was,
met weening ontfermd. Ik bid u, laat ons zoo-
veel verwerven van onze menschelijke genegen-
heid, dat nl. eene vrouw, buiten alle schuld
van misdaad, beweend heelt haren bruidegon:.
die door haren broeder gedood was, destemeec:
alzoo eenige voortreffelijke mananen prijselijk
beweend hebben zelfs hunne vijanden, die zij
overwonnen hadden. Zoodan, ten tijde toen
deze vrouw beweende den dood van haren
bruidegom, die hem aangedaan was van haren
broeder, alstoen verheugde zich Rome vanwepe
den oorlog, dien zij met verlies van zoovele
menschen gevoerd had tegen die stad, welke
hare moeder was, en daarenboven verblijdde 2]
zich zeer vanwege de overwinning, die zij ver-
kregen had met groote bloedstorting van zoovele
nabestaande vrienden van weerszijden. Naardicn




VAN DE STAD GODS, J . 89

dit zoo is, wat wil men ons voorwerpen, den
naam van lof en van victorie, die men gezocht
heeft? Derhalve om daarover regt fe oordee-
len, laat al de verhinderingen van hunne razende
en uilzinnige meening ter zijde gesteld worden,
en laat al hunne daden naakt en blool aange-
zien worden, naakt en bloot overlegd worden,
en ook naakt en bloot beoordeeld worden. Daar-
enboven laat de zaak van Alba bepleit worden,
gelijk te voren het overspel van Troje bepleit
is: voorwaar! daar is geene zoodanige zaak en
er wordt geene dergelijke gevonden. Want in
dezen oorlog heeft Tullus geene andere reden
gehad, dan dat hij de vertraagde en ongoefende
mannen tot oorlog - en de heirkrachten, welke
in vergetelheid van alle Triumphen gekomen
waren, door dit middel wederom tot de wape-
nen wilde opwekken. Daarom alleen is er door
bondgenooten en bloedverwanten zulk een gru-
welijke oorlog aangerigt, welke groote onbe-
hoorlijkheid Sallustius alleen in ’t voorbijgaan
aanroert; want alzoo hij kort verhaald had de
oude tijden en die ook geprezen had, omdat
’s menschen leven toen zonder eenige begeer-
lijkheid doorgebragt werd en mitsdien een icge-
lijk vergenoegd en tevreden was met het zijne.
Voorts zegt hij: maar daarna, toen Cyrus (%)
in aanzien was, en de Lacedemoniérs en Athe-
ners in Griekenland steden en volkeren begonnen
te overwinnen en aan zich onderdanig maakten,
kort daarna begon men ook de begeerte om
over anderen te heerschen voor eene genoeg-
zame oorzaak tol oorlog te houden, en verder
begon men e meenen, dat de grootste eer en
heerlijkheid bestonden in hel grootste rijk. En
voorts gelijk hij verder aldaar voorgenomen
heeft te zeggen: het is mij genoeg, dat ik dus-
verre zijne woorden gesleld en verhaald heb.

(*) Er zijn twee Cyrussen geweest, n., de oude en de
Jjonge. Yan den ouden Cyrus, die Azig, Seythit en gansch
het oosten overwonnen heeft ten tijde dat Tarquinius Su-
perbus koning van Rome was, wordt in dit Hoofdstuk ge-
sproken, Deze Cyrus hecft den rijken koning Cresus ge-
vangen genomen en eindelijk is hij zell gevaugen genomen
door Tomyris, koningin der Scythen, en is door haar ge-
dood; ook heeft zij hem het hoofd afgeslagen, dat gaworpen
is in een ketel vol menschenbloed, opdat hij zich zoude
verzadigen mel menschenbloed, waarnaar Lij zoozeer ge-
dorst had. Zie Plutarchus, Strabo en Ilerodotus, welle
dezen Cyrus den grooten lkoning noemt. Daarom hehben
alle koningen van Perzié met dien naam willen gendemd

worden De jonge Gyrus was een zoon van Darius, en de
broeder van Artaxerxes, waarvan Xenophon schrijtt.

Zoodan, die Legeerte van over anderen te heer-
schen, doet groot kwaad onder het menschelijk
geslacht, en bederft en vermorselt het geheel.
En door die kwade begeerlijkheid is Rome toen
gansch overwonnen geweest, toen het zich ver-
heugde omdat het Alba overwonnen had, en
verder toen het den lof van zijne gruwelijke
daad eene eer en heerlijkheid noemde. Want
de zondaar, gelijk onze schriftuur zegt, word!
geprezen vanwege de begeerlijkheden zijns ge-
moeds, en die kwade zaken verhandelt, wordt
geroemd. Derhalve laat deze bedriegelijke dek-
mantels en deze looze pleisterkalk van de zaken
afgenomen worden, opdat men die mag zien en
bekennen met een opregt oordeel. En laat voort-
aan niemand tegen mij zeggen, die en die is
groot, overmits hij met dezen of met een ander
gestreden — en dien ook overwonnen heeft.
Want de schermvechters vechten mede en over-
winnen elkander, en hunne wreedheid verkrijgt
vereering van prijs en lof. Maar evenwel meen
ik, dat het beter is straf te lijden vanwege bloo-
hartigheid, dan de eer van zoodanige wapenen
te verwerven. En voorwaar bij voorbeeld, indien
eenige schermvechters op de schermplaats kwa-
men om tegen elkaar te strijden, en dat de één
was de zoon eun de ander de vader, wie zou
zoodanig schouwspel kunnen aanzien en verdra-
gen? Wie zou ze niet van elkander rukken en
wegnemen? Naardien zulks zoo is, hoe kan
dan die strijd der wapenen eerlijk zijn, daar
twee zoc nabestaande steden tegen elkander
strijden, waarvan de eene de moeder is van de
andere ¢ Of is er daarom onderscheid te reke-
nen, dewijl deze twee steden geene zekere
schermplaats hadden?  Of anders, dewijl zi
breede en wijde velden hadden, die zij vervulden,
niet met de doode ligchamen van twee scherm-
vechters, maar die zij vervulden met zeer vele
dooden van beide volkeren? Of ook, omdat
deze gevechten besloten werden, niet met eenig
rond schouwhof, maar met de geheele ronde
wereld? Maar ondertusschen is toen bij de
levenden, en namaals bij de nakomelingen, zoo-
verre als het gerucht zich strekt, een gruwelijk
en schandelijk schouwspel nagelaten. Doch aan-
gaande de Goden, welke voorstanders waren
van het Romeinsche Rijk, en die toen aanschou-
wers waren van dit  strijden, evenwel gelijk
van de spelen en 't sirijden op het schouwhof,
12




deze leden mede geweld en ongelijk, zoolang
totdat de zuster van de Horatiussen, welke
weende omdat de drie Curiatiussen gedood wa-
ren, mede als eene derde aan de andere zijde
door het zwaard van haar broeder gedood is,
en bij haar twee omgebragte broederen gevoegd
zijn, want zulks moest daarom wezen, opdat
Rome, hetwelk de victorie had, niet minder
dooden zou hebben dan Alba. Tot een getuige
van de vrucht der victorién is men eindelijk
daartoe gekomen, dat men de stad Alba (¥)
ganschelijk verwoest en omgekeerd heeft: eene
stad nogtans, alwaar Trojaansche Goden als in
hunne derde plaats metterwoon gekomen waren.
Want eerst waren zij binnen Ilium, hetwelk de
Grieken omgekeerd en verwoest hebben, vaudaar
zijn zij vertrokken naar Lavinium, alwaar ko-
ning Latinus den vreemden en vlugtenden koning
terneder gesteld had, en vandaar waren zij al-
hier gekomen, doch mogelijk, volgens hunne
gewoonte, waren zij toen mede vandaar ver-
trokken, en daarom is het gekomen, dat die stad
mede verwoest is. Want al de Goden aan
welke het Rijk bestond, waren mogelijk ge-
weken uit hunne tempelen en hadden hunne alta-
ren verlaten. En ziet! ten derden male waren zij
vertrokken, opdat Rome als eene vierde stad
met alle voorzigtigheid en zekerheid hun zou
mogen toevertrouwd worden. Maar welk eene
wonderlijke zaak! Alba mishaagde hun, alwaar
Amulius de heerschappij had, nadat hij zijn
broeder verjaagd had, en Rome daarentegen
behaagde hun, alwaar Romulus de heerschappij
had, nadat hij zijn broeder gedood had. Maar
zeggen zij, eer Alba verwoest werd, is de gan-
sche burgerij dezer stad overgezet binnen Rome,
opdat alzoo van twee steden ééne stad zou
worden. Zeer wel! En genomen, dat het alzoo
geschied is, evenwel is de stad, die het Rijk
van Ascanius was, en de derde woonplaals van
de Trojaansche Goden, en daarbenevens de moe-

derstad van het Romeinsche volk, verwoest en .

omgekeerd, zelfs van Rome, dat hare dochter
was. Intusschen is er van weerszijden veel

(") Alzoo Metius in den Vejentischen oorlog als overste
der Albaners zich tusschenbeide met zijne hewkracht stil
hield, en volgens het verbond Tulles, den koning van Rome,
geen onderstand verleende, zoo heeft Tullus na den strijd
Metius met vier paarden vancen doen trelken, en de stad
Alba tot den grond verwoest en den burgers gelast, binnen
Rome te wonen.

AUGUSTINUS DERDE BOEK

bloed gestort, eer het daartoe gekomen is, dat
de overblijfselen der oorlogen eene jammerlijke
en bedroefde zamenmenging konden maken van
twee volkeren tot één. En wat zou ik verder
al kunnen verhalen, indien ik in ’t bijzonder
wilde spreken van hetgeen onder de andere
koningen verhandeldis! Hoe vaak zijn dezelfde
oorlogen vernieuwd, welke door de victorién
schenen geéindigd te zijn! En met welke zware
nederlagen zijn dezelfde oorlogen telkens we-
der volvoerd en volbragt! En hoe vele oorlo-
gen zijn daar telkens wederom, niettegenstaande
zoo menig verbond en zoo menige gesloten vrede
ontstaan, tusschen de schoonvaders en schoon-
zonen en f{usschen hun geslacht en hunne na-
komelingen! Van welke ¢llende en zwarighe-
den dif onder andere geen klein teeken en ge-
tuigenis is n.l., dat er niemand van al de koningen
geweest is, die de poorten van den oorlog ge-
sloten heeft, want de oorzaak van zulks is, dat
niemand van hen onder zoovele beschermende
Goden zijn Rijk in vrede bezeten heeft,

HOOFDSTUK XV.

Hoedunig het leven en witeinde der Romein-
sche honingen is geweest.

Maar behalve dit alles, hoedanig zijn toch de
uitgangen der koningen geweest? Want aan-
gaande Romulus laat daarvan spreken zelfs hunne
fabelachtige vleijerij, door welke van hem gezegd
wordt, dat hij in den Hemel is opgenomen. En
verder laal daarvan ook getuigen eenige van
hunne schrijvers, welke zeggen, dat hij van den
Raad vanwege zijne groole hoovaardij en wreed-
heid in stukken getrokken en gescheurd (¥) is,
en zoodra zulks geschied was, dat men daarna
vitgemaakt heeft eenen, ik weet niet hoedanigen,
Julius Proculus, welke onder het volk zou zeg-
gen, dat hij voor hem verschenen was en dat
hij door hem aan het Romeinsche volk liet be-
velen, dat men hem voortaan onder de Goden
zou houden en eeren. Hierdoor is het geschied,
dat het volk, hetwelk dapper tegen den Raad

(*) Dionysius verhaalt, dat de heeren vaderen, Romulus
vaneen gescheurd hebben, en dat ieder een stuk van zijn
ligchaam onder den tabbaard heeft genomen en thuisge-
bragt, opdat alzoo het ligchaam nergens te voorschijn zou
komen; zoodat het volk niet geweten heeft, waar Romulus
gebleven noch hoe hij gestorven is,




VAN DE STAD GODS. 91

begon te morren en de hoornen op te steken,
gestild en tevreden gesteld is. En boven dit
alles gebeurde het juist ten tijde, dat er eene
zonsverduistering geschiedde (*), vanwelke, alzoo
het onverstandige volk geen kennis had, dat
dezelve moest plaats hebben als een natuurlijk
gevolg van haren stand, zoo is het, dat zij dit
zelfde teeken aan de waardigheden en verdien-
sten van Romulus loeschreven. Even alsof men
niet veel meer behoorde bedacht te hebben,
daar de zon zoodanige droefheid betoonde, dat
zulks een duidelijk teeken was, dat hij gedood
was. Want blijkbaar, zou men mogen zeggen,
werd zijn gruwelijke moord te kennen gegeven
en ontdekt door den afkeer, dien zelfs het klare
daglicht van zulks had, even gelijk wij weten, dat
zulks in waarheid geschied is, ten tijde dat Jezus
door de wreedheid en goddeloosheid der Joden
gekruisigd werd. Want die verduistering der
zon geschiedde niet volgens den gewonen loop
der Hemelsche ligchamen,. gelijks zulks duidelijk
daaruit blijkt, overmits het toen was het Pascha
der Joden, hetwelk jaarlijks op volle maan ge-
houden werd; want de gewone verduistering
der zon zal altijd geschieden in het ophouden
en eindigen der maan. Doch om wederom te
komen tot Romulus, betreffende zijne opneming
ten Hemel, daarvan geeft Cicero in zijne boeken
van de Republiek genoegzaam te kennen, dat
die meer gemeend dan geschied is. Want door
het invoeren van de reden van Scipio, hem
zeer prijzende, zegl hij: dat hij zoodanige heer.
lijkheid verkregen heeft, alzoo hij zeer haastig-
lijk en onverwacht in de verduistering der zon
niet meer gezien werd, waaruit men opmaakte,
dat hij gesteld was onder het getal der Goden,
welken naam en meening niemand van de ster-
felijke menschen ooit heeft kunnen verkrijgen,
tenzij hij eene uitnemende heerlijkheid van deugd
en klockheid hoven anderen had. [n aangaande
zijn zeggen, dat hij zeer haastelijk niet meer

(*) Door het tusschenkomen van de maan tusschen de
zon en ons gezicht, worden van ons afgekeerd de stralen
van het schijnsel der zon, hetwelk verduistering van de
zon genoemd wordt, Maar de maan, die haar licht van
de zon ontvangt, wordt verduisterd, wauneer zij z60 regt
tegenover de zon staat, dat de aavde in ’t midden tusschen
heiden komt, en alzoo de slralen van de zon, van de maan
alwee:t, zoodat de schadnw der aarde op de maan valt,
Derhalve verduistert de zon altijd bij nieuwe maan, maar
de maan wordl verduisterd, wanneer zij vol is,

gezien werd, daarbij wordt verstaan, 6f het ge-
weld des onweders, of het gansch heimelijk en
verborgen moorden en ombrengen van hem.
Want andere hunner schrijvers voegen ook bij
de verduistering der zon een zeer haastig on-
weder (*), hetwelk eene geschikte gelegenheid
gegeven heeft of om hem te vermoorden, of
hetwelk zelve Romulus verschrikkelijker wijze
vernield en gedood heeft, gelijk wij weten van
Tullus fiostilius, die de derde koning van Rome
is geweest, dat hij schrikkelijk door den hliksem
is doodgeslagen, van wien nogtans diezelfde
Cicero in de voorgaande boeken verhaalt, dat
hij, niettegenstaande zulk een dood, evenwel
nooit geacht is als een, die onder de Goden
opgenomen is, mogelijk daarom, overmits de
Romeinen zoodanige heerlijkheid, als in Romulus
bekend en aangenomen is, niet al te gemeen
hebben willen maken, dat is, tol te groote klein-
achting brengen, indien n.l. zulks aan anderen
mede ligt vergund werd. Insgelijks zegt hij
ook openlijk in zijne redenen van bestralfingen :
wij hebben dien Romulus, welke deze stad ge-
sticht heeft, door onze goedgunstigheid en door
de algemeene geruchten onder de onsterfelijke
Goden verheven, met welke reden hij heeft wil-
len te kennen geven, dat hij zulks niet inder-
daad noch in waarheid was geworden, maar
dat hij vanwege zijne uitnemendheden en waar-
digheden van zijne deugd en kloekheid, door
hunne goedgunstigheid zoo hoog was geroemd
en verheven. Wijders in eene zamenspreking,
genaamd Hortensius, alwaar bij hem gesproken
wordt alleen van de gewone verduisteringen,
zegt hij: opdat dezelve gelijke verduistering
make als zij maakle in het ombrengen en doo-
den van Romulus, hetwelk hem overkwam in
de verduistering van de zon, Voorwaar, alhier
heeft hij zich niet ontzien, den dood van dezen
mensch onbewimpeld uit te drukken, alzoo hij
toen in dezelfde verhandeling meer was een
onderzoeker der waarheid, dan een vleijer of
pluimstrijker. Voorts belangende de andere ko-
ningen van het Romeinsche volk, uilgezonderd

(") Het onweder, waarvan in dit Hoofdstuk gesproken
wordt, is zeer haastig opgekomen met donder en cen groot
gelornak,  Sommigen zeggen, dat Tullus Mostilius met zijn
geheele huis door den bliksem verbrand is, maar anderen
zeguen, dat zijn huis in brand gestoken is door Ancus Mar-
tiug, die na hem koning geweest is.

E———




2 AUGUSTINUS DERDE BOEK

Numa Pompilius en Ancus Martius, welke door
ziekte gestorven zijn, welke schrikkelijke uitein-
den hebben zij alle gehad! Want Tullus Hos-
tilius, de overwinnaar en verwoester van Alba,
is met zijn geheele huis door den bliksem ver-
brand, Tarquinius Priscus (*) is door de zonen
van zijn voorganger gedood en omgebragt en
Servius Tullius is door eene vervloekte moor-
derij van zijn schoonzoon Tarquinius Superbus,
die na hem aan de regering gekomen is, gru-
welijk ter dood gebragt. En niettegenstaande
zulk een gruwelijke vadermoord bedreven was
tegen den allerbesten koning van dat volk,
evenwel waren de Goden daarom niet ge-
weken uit hunnen tempel, noch hadden ook
hunne altaren verlaten, welke Goden nogtans,
volgens hun zeggen, z66 ontsteld eu beroerd
zijn geweest door het overspel van Paris, dat
zij daarom zulks aan het ellendige Troje zou-
den gedaan hebben, n.l. dat zij het verlaten en
overgegeven zouden hebben aan de Grieken,
om door hen geheel verwoest en verbrand te
worden. Maar om voort te gaan, Tarquinius,
nadat hij zijo schoonvader gedood had, is na
hem aan het bewind gekomen. Dezen nogtans,
zijnde een zoo gruwelijke vadermoorder, en daar-
door aan de heerschappij gekomen, hebben de
Goden, alzoo zij loen geenszins vertrokken, maar
tegenwoordig bleven, gezien zeer heerlijk en
en verheven door vele oorlogen en victoiién,
en daarbevens uit de buit der oorlogen hebben
zij hem ook zien timmeren en bouwen het Ca-
pitool en in dat gebouw van dien vadermoor-
der hebben zij ook geduld en toegelaten, dat
hun koning en Jupiter zijn troon over hen zoude
hebben en ook over hen heerschen. En dat hij
onschuldig zoude geweest zijn, toen hij het Ca-
pitool bouwde, en dat hij daarna door zijne slechte
daden uit de stad zou verdreven zijn, geenszins ;
maar tot het rijk, in hetwelk hij het Capitool
gebouwd heeft, is hij door middel van zijn aller-
vervloektsten en gruwelijksten vadermoord ge-

(*) Tarquinius Priscus, een zoon van Damaratus van
Corinthe, is de vijfde koning van Rome geweest en om-
gebragt door zekere herders, welke de kinderen Ancus
Martius uitgemaakt hebben. Hierna is gevolgd zijn schoon-
zoon Servius Tullius, een man, die beide, in yrede en oor-
log, voortreftelijlk was en die de stad door vele voortreffe-
lijke instellingen en wetten verbeterd heeft. Deze is door
beleid van Tarquinius Superbus, zijn schoonzoon, gedood
en omgebragt.

komen. Want dat de Romeinen hem daarna uit bet
Rijk hebben gestooten (¥) en buiten hunne stad-
vesten gesloten hebben, is niet geschied vanwege
zijne misdaad, maar vanwege de misdaad van
zijn zoon, die Lucretia had verkrach, niet alleen
buiten zijn weten, maar zelfs ook in zijne afwe-
zigheid. Want toenmaals had hij belegerd de
stad Ardea, en dientengevolge voerde hij toen
oorlog ten dienste der Romeinen, zoodat wij
niet zouden kunnen zeggen wat hij gedaan zou
hebben, indien de schandelijkheid zijns zoons
ter zijner kennis gebragt was. Evenwel nog-
tans zonder te voren eenige proef of bevin-
ding in dezelfde zaak te nemen van zijn oor-
deel, heeft het volk van Rome hem zijn staat
en Rijk ontnomen, en heeft daarbenevens de
heirkracht welke bij hem was, gelast hem te
verlaten, en die mitsdien wederom tot zich ge-
nomen. Nadat dit geschied was, hebben die
van Rome de poorten gesloten, zoodat hij we-
derom komende, geenszins toegelaten is daar
binnen te komen. Intusschen heeft hij de na-
buren opgemaakt, en heeft zware oorlogen ge-
voerd, met welke hij de Romeinen zeer kwelde
en verzwakte, maar daarna verlaten zijnde van
hen, op wier bijstand hij vertrouwde, en diens-
volgens niet weder aan zijn Rijk kunnende ko-
men, heeft hij als een gewoon burger in stilte
14 jaren (zooals men zegl) doorgebragt in de
stad Tusculum (*), zijnde zeer nabij Rome ge-
legen, en is aldaar met zijne huisvrouw tot zijn
laatsten ouderdom gekomen, en mogelijk met
beter uitkomst gestorven dan zijn schoonvader,
welke door een vervloekten moord van zijn
schoonzoon, zelfs ook niet buiten kennis van
zijne dochter, gelijk men verhaalt, gedood en
omgebragt is. Intusschen hebben de Romeinen
dien Tarquinius niet genoemd den wreeden of
moorddadigen, maar hebben hem genoemd Su-
perbus, dat is, de hoovaardige, mogelijk omdat
zij met een anderen hoogmoed gedreven zijnde,

(*) Deze Tarquinius is geweest de zevende en laatste
koning, en is vanwege verschillend leed, den Romeinen
aangedaan en voornamelijk vanwege de misdaad zijns zoons
(begaan aan Lueretia) door Brutus, Collatinus, Horatius,
Valesius en meer anderen uit zijn Rijk verstooten, en van
zijne hierkracht, die voor de stad Ardea lag, beroofd.

({) Anderen zeggen, dat hij binnen de stad Tumen
gestorven is, oud zjnde omtrent 80 jaren. De Historie-
schrijvers getuigen, dat de dochter van Servius Tullius
haren man Tarquinius Superbus opgehitst heeft om haar
eigen vader het leven te benemen en zijn Rijk in te nemen,




VAN DE 8TAD GODS. 93

zijne koninklijke hoovaardigheid niet hebben kun-
pen verdragen. Want aangeande de gruwelijk-
heid van den moord zijns schoonvaders, hun aller-
beste koning, daarop bebben zij zoo weinig acht
gegeven, dat zij dezen zelfden niettemin tot hun
koning gemaakt hebben. En voorwaar, alhier
is te verwonderen, dat tegen zulk een gruwel
de Goden geene vergelding van zwaarder gru-
wel gedaan hebben, en dat zij niet uit hunne
tempelen zijn geloopen en hunne altaren heb-
ben verlaten. Of het moest zijn, dat iemand

deze Goden alzoo wil voorspreken, dat hij zou -

willen zeggen, dat zij te Rome gebleven zijn,
opdat zij de Romeinen meer zouden straffen dan
met weldaden helpen, alzoo zij hen aan de eene
zijde verleidden met ijdele viclorién en aan de
andere zijde met zware oorlogen kwelden. Dit
is het leven der Romeinen geweest in dien loffelij-
ken tijd hunner Republiek tot de verjaging van
Tarquinius Superbus, n.l. bijna 243 jaren, binnen
welken tijd al die victorién, welke met zooveel
bloed en moeite verkregen zijn, naauwelijks zo6-
veel teweeggebragt hebben, dat zij het Rijk
van af de stad binnen de 20 mijlen uitgebreid
hebben.

HOOFDSTUK XVI.

Van de eerste burgemeesters bij de Romei-
nen, van welke de een den ander wil zijn
vaderland heeft verdreven, en hoe daarna
dezelfde, na vele gruwelijk bedreven moor-
den, wederom van zijn vijand is ge-
dood.

Maar laat ons hij dezen ook voegen dien tijd,
van welken Sallustius zegt, dat dezelve met eene
redelijke en geschikte geregtigheid doorgebragt
werd zoolang als er vrees was vanwege Tar-
quinius en zoolang zij zwaren oorlog hadden
met Etrurié. Want Rome is met zware oorlo-
gen belast geweest, zoolang die van Etrurié
Tarqunius hielpen, die weder in zijn Rijk zocht
te komen. Daarom zegt hij, dat de Republiek
door de aandringende benaauwdheid der vrees,
en niel door het aanraden der geregtigheid,
met zulk een redelijk en geschikt regt geregeerd
is. Maar in dien korten tijd van dat ééne jaar,
voor welken die eerste burgemeesters verkozen
zijn na het uitdrijven van de koninklijke magt,

welk een droevig jaar is dat geweest! Want zij
hebben geen van beiden hun jaar uitgediend, want
Januis Brutus heeft zijn medebroeder Lucius Tar-
quinius Collatinus van allen staat beroofd en uit de
stad verjaagd. Kort daarna is hij zelf door kwet-
singen zijns vijands in den oorlog omgekomen;
nadat tevoren eerst door hem gedood (¥) waren
zijne zonen, alsmede de broeders van zijne huis-
vrouw, omdat hij verstaan had, dat zij eene
verbindtenis met elkander gemaakt hadden om
Tarquinius weder in zijn Rijk te herstellen, welke
daad Virgilius eerst met lof verhaalt, maar daarna
als een gruwel voorstelt ; want als hij gezegd had,
dat de vader, tendienste van de schoone en
lieve vrijheid, zijne eigene zonen, alzoo zij nieuwe
oorlogen verwekten, gestraft heeflt, zoo heeft hij
kort daarna uitgeroepen: o, ongelukkig mensch!
niettegenstaande de nakomelingen deze uwe daden
zullen verheffen, alsof hij wilde zeggen: hoewel
de nakomelingen deze uwe daden zullen verheffen
en roemen, nogtans hij, die zijne zonen gedood
heeft, is ongelukktg, waarom hij ook, om dezen
ellendigen mensch te troosten, daarbij gevoegd
heeft: de liefde des vaderlands en de groote
begeerte van eer hebben u tot zulks bewogen.
Zoodan, zien wij dit niet in Brutus, welke aan
de eene zijde zijn eigene zonen gedood heeft en
aan de andere zijde zijn vijand, den zoon van
Tarquinius, die door hem geslagen was, niet
heeft kunnen overleven, omdat hij wederom van
hem is geslagen geworden, zoodat Tarquinius
veel meer hem overleefd heeft? En daarbene-
vens is hiermede, paar het schijnt, niet gewro-
ken de onschuld van zijn medebroeder Collatinus,
die na de verdrijving van Tarquinius, onaangezien
hij een goed burger was, hetzelfde heelt moeten
lijden, hetgeen de tyran Tarquinius zelf tevoren
geleden had? Vau dezen zelfden Brutus (7)
wordt ook gezegd, dat hij een bloedverwant van
Tarquinius geweest is. Maar de gelijkheid des
naams drukte Collatius, uithoofde hij mede Tar-
quinius genoemd werd; doch zulks was geen

(*) De broeders van de huisvrouw van Brutus, genaamd
Vitellius, handelden met de koninklijke gezanten om koning
Tarquinius weder in de stad en in zijn Rijk te brengen.

Fn aan hunne zjde togen mede Titus en Tiberius Brutus
beide zonen van den burgemeester Brutus. Maar de zaak
ontdekt zijnde, zoo heeft Brutus met den dood doen straf-

fen zijne zonen en de broeders van zijue huisvrouw.
(4) Deze Brutus was de zoon van Marcus Junius en
van de zuster des koning Tarquinius,




04 AUGUSTINUS DERDE BOFK

groote nood of zwarigheid, dewijl men hem
daarom kon gedwongen hebben zijn naam te
veranderen, en niet zijn vaderland. Ja, zonder
eenige verandering had men in zijn naam het
woord Tarquinius kunnen uitlaten, zoodat hij
alleen Lucius Collatinus had kunnen heeten. Om
deze oorzaak heeft men niet gewild, dat hjj
verliezen zou, hetgeen hij zonder eenige schade
kon verliezen, teneinde men reden zou mogen
hebben om den eersten burgemeester af te zetten,
en om een goed burger de stad te doen derven.
Zoodan deze schrikkelijke ongeregtigheid, welke
in geenen deele dienstig is geweest voor de
Republick, is die mede geweest eene heerlijk-
heid en eer van Junius Brutus? Heelt hem,
om zulks aan te rigten, de liefde des Vader-
lands en de groote begeerte van eer mede be-
wogen? Zoodan toen nu de tyran Tarquinius
verdreven was, is tezamen met Brutus burge-
meester gemaakt de man van Lucretia, Lucius
Tarquinius Collatinus. En voorwaar, hoe gereg-
tiglijk en behoorlijk heeft het volk op den burger
acht geslagen, n.l. op zijne geschiktheden, en
niet op zijn naam. En hoe onregtvaardig en
onbehoorlijk heeft Brutus hem, die zijn mede-
broeder was in dien allereersten en nieuwen
staat, beroofd, beide van zijn Vaderland en staat,
alleen om des naams wil, dien hij hem ligtelijk
alleen kon benomen hebben, indien die hem
geérgerd had. Deze rampen zijn in de Repu-
blick gebeurd, deze tegenspoeden zijn geschied,
zelfs te dien tijde, toen men in de Republiek
naar billijkheid en regt zocht te handelen. Wij-
ders is ook Lucretius, die in de plaats van
Brutus gesteld was eer het zelfde jaar om was,
door ziekte uitgeteerd en gestorven. En alzoo
hebben eindelijk Publius Valerius, die na Colla-
tinus gevolgd was, en Marcus Horatius, welke
in de plaats van den afgestorven Lucretius ge-
komen was, tezamen vervuld dat even droevige
als helsche jaar, in hetwelk 5 burgemeesters
geweest zijn, n.l. Brutus, Collatinus, Valerius,
Lucretius en Horatius. In het jaar van den
eersten burgemeesterlijken staat heeft de Ro-
meinsche Republiele verkregen nieuwe eer, aan-
zien en magl, uit oorzaak, dat de vrees en het
gevaar allengs wat verminderden, niet om dat
de oorlogen ophielden, maar omdat zij niet zoo
zwaar drukten. Toen nu die tijd voorbij was,
in welken men naar billijkheid en regt had ge-

haodeld, zijn daar andere tijden gevolgd, welke
de genoemde Sallustius aldus kort verklaart:
daarna begonnen de heeren vaderen met slaaf-
sche en dienstbare bevelen de gemeente en het
volk te kwellen en naar koninklijke wijze met
het leven en den rug des volks te handelen,
voorls uit hunne velden en landen hen te ver-
jagen, en zonder andere goede lieden ergens in
te achten, alleen in het Rijk en in het bewind
van dien als te leven. Zoo is het daarover
geschied, dat het volk door dusdanige wreed-
heden getergd is geworden, en bijzonder des
te meer, omdat zij met veel woeker en belas-
tingen bezwaard werden, dewijl zij door gestadige
oorlogen de schattingen en krijgsdienst beide
te gelijk moesten onderworpen zijn. Hierover
is de gemeente in de wapenen gekomen, en heeft
ingenomen den heiligen en den Aventijnschen
berg. En toen kreeg de gemeente hare eigene
opperhoofden (¥) des volks en eenige andere
geregtigheden.  Ondertusschen is de tweede
oorlog van Carthago het einde geworden van
hun beider tweedragt en twisten.

HOOFDSTUK XVIL.

Met welke zwarigheid de Bomeinsche Repu-
blick gekweld is geweest na de beginselen
van de burgemeesierlijke heerschappij, en
hoe zij in het minst niel geholpen zijn
geworden van de Goden, die zij eerden.

Zoodan, hoe ellendig die Republick geweest
is zoovele jaren, n.l. zelfs tot den tweeden oor-
log van Carthago toe, is kortelijk van Sallustius
te kennen gegeven, betuigende, dat de oorlogen
nimmermeer ophielden ben van buiten te ver-
ontrusten, en hoe de twisten en beroerten hen
ook verontrustten van binnen. Derhalve zijn
hunne overwinningen geene volkomene vreugde
der gelukzaligen geweest, maar ijdele veriroos-
tingen der ellendigen, en aanlokkende tergingen
om dagelijks hoe langs zoo meer ander grooter
en schrikkelijker kwaad te doen en bij de hand
te nemen. Ondertusschen, de goede en wijze
Romeinen zullen zich niet vergrammen op ons
overmits wij dit zeggen; hoewel ik meen, da:
men van deze zaak hen niet behoort aan te

(") Het laatste gedeelte van dit hoofstuk moge vorslen
en groolen tot waarschuwing streklen.




VAN DE 8TAD GODS. 95

spreken of te vermanen, naardien het zeker en
buiten allen twijfel is, dat zij dieshalve niet
zullen vergramd worden, want wij spreken niet
harder en verhalen ook geene harder dingen,
dan zelfs hun eigen schrijvers doen. Met alle
naarstigheid hebben zij gearbeid om hunne schrij-
vers van builen te leeren en hebben ook hunne
kinderen gedwongen, hetzelfde te doen. Doch
indien daar eenigen zijn, die mij, vanwege dit
verhaal, zouden willen vergrammen, hoe zouden
zi) mij dan dulden, indien ik zeide hetgeen Sal-
Justius zegt? Daar zijn zeer vele zwarigheden,
beroerten en eindelijk ook burgeroorlogen opge-
komen, uit oorzaak dat er eenige weinige mag-
tigen opgestaan zijn, welken, om te believen,
velen toevielen. Deze zellden gebruikten den
eerlijken naam of dekmantel der Heeren Vaderen
of der gemeente, en zochten onderiusschen met
dien schijn hunne eigene heerschappij. De bur-
gers zijn toen goed of kwaad genoemd, niet
vanwege hunne daden, die zij betoond en be-
wezen hadden aan de Republiek, want zij waren
allen evenzeer bedorven, maar nadat iemand het
rijkst en magligst was, en ook het geweldigst
in ongelijk te doen, als hij alleen het tegen-
woordige voorstond, dezelve werd voor goed
gehouden.” Ondertusschen indien de historie-
schrijvers geacht hebben dat het behoorde tot
de eerlijke vrijheid, dat men al niet verzweog
het kwaad van zijn eigen stad, welke zij nog-
tans .op vele plaatsen anderzins gedwongen zijn
met grooten lof te prijzen, alzoo zij geen andere
waarachtiger en beter stad hadden in welke de
eeuwige burgers vergaderd werden, wat behooren
wij dan te doen? Want naartmate onze hoop
vasler en zekerder op God staat, naar die mate
moet ook onze vrijheid grooter zijn. Wal be-
hooren wij dan te doen, zeg ik, wanneer wij
hooren, dat zij de tegenwoordige ongelukken en
tegenspoeden onzen Christus wijten, teneinde daar-
door de zwakke en onverstandige gemoederen
vervreemd mogen worden van die stad, in welke
men alleen eeuwig en gelukzalig zal leven? Ln
voorwaar! wij spreken geen schrikkelijker noch
gruwelijker dingen van hunne Goden, dan hunne
eigen schrijvers die zij lezen, en die zij ten
hoogste verhelfen, want uit hen hebben wij ont-
vangen, helgeen wij zeggen, dewijl wij geens-
zins vermogen bij ons zelven e zeggen, noch
al deze dingen, noch dusdanige. Zoodan, deze

zelfde Goden, die men om een klein en bedrie-
gelijk geluk dezer wereld, meent te moeten eeren,
waar waren zij allen te zamen toen de Romei-
nen, aan welke zij zich met de allerleugenach-
tigste schalkschheid aangeprezeu hadden, om
van hen geéerd te worden, met zoovele en
groote ellende en zwarigheden gekweld werden ?
Ja, waar waren die Goden, toen de burgemees-
ter Valerius gedood werd, willende het Capi-
tool behouden en beschermen, ten tijde toen
het door de slaven en ballingen beklommen was ?
Voorwaar! het is hem veel ligter geweest den
tempel van Jupiter te beschermen, dan het al
die groote menigle van Goden was te zamen
met hun allerhoogsten en goedertierendsten ko-
ning, wiens lempel hij bevrijd had, geweest is
om hem te onizellen en le helpen. Vansgelij-
ken, waar waren deze Goden, toen de stad, ver-
moeid zijnde door de menigvuldige onheilen des
oproers, eenige gezanten gezonden had naar
Athene, om aldaar van hen wetlen te halen,
en toen dezelfde stad op de gezanten wachtle
en een weinig ondertusschen in stilte zijnde,
door eene zeer groote hongersnood en jam-
merlijke sterfte bedorven is geweest? En voorts,
waar waren deze Goden, toen het volk, ten twee-
den male benaauwd zijnde door hongersnood, den
allereersten overste van het koren en den ljf-
tocht verkoren heeft? En waar waren zij, loen
Spurius Emilius, alzoo de hongersnood aanhield,
aan de hongerende menigte koren uitdeelde ?
En toen hij daarover beschuldigd werd als een,
die koning zocht te zijn? En toen hij dieshalve
voorts bij middel van het aanhouden van den
genoemden overste des korens door den Die-
tator Lucius Quintius, zijnde een gansch stok-
oud man, van Quintius Servilius, den opper-
meester der ridders, met eene zeer groole en
gevaarlijke beroerte der gansche stad, gedood
en omgebragt is? Wijders, waar waren deze
Goden, toen daar eene zeer groote steifte ont.
staan was, en toen het volk, bezig zijnde met
de onnutte Goden, welke zonder hulp en bate
waren, door lange vergeefsche verwachlingen
vermoeid was geworden, zoodat zij eindelijk goed
vonden nieuwe dischbereidingen (¥) en offeranden

(") Eerlijds plagt men op dischbeddekens te eten.
Ondertussehen, wanneer in eenigen tempel, tot verzoening
der Goden, een openbaren maaltijd bereid werd, of anders-
zins cenige nachtofleranden gedaan werden, zoo werden
daar dischbedden voor den Immlli_}d der Goden, dat is,
slaapbedden voor de Goden, even alsol zij slapen zouden,
bereid, en zoodanige toebereidingen noemde men lectisternia.




96 AUGUSTINUS DERDE BOEK

tot verzoening der Goden te doen, zoodanige
n.l. als zij te voren nooit gedaan hadden; want deze
dischbedden werden bereid ter eere van de Goden,
vanwaar dit heiligdom of deze heiligschending den
naam van dischbereiding gekregen heeft. Maar
voorts, waar waren deze Goden loen de Romein-
sche heirkracht tien volle jaren achter elkander
ongelukkig streed en bij Vejen zoovele en zoo
geduchte nederlagen kreeg, dat zij eindelijk ge-
heel ondergegaan zou zijn, zoo zij ten laatste
niel geholpen en ontzet geweest was door Furi-
us Camillus, welke daarna door de ondankbare
stad veroordeeld en verstooten is? En waar
waren ook deze Goden toen de Franken of Gallen
Rome ingenomen, geplunderd, verbrand en met
vele moorderijen vervuld hadden? Waar wa-
ren deze Goden, toen die zeer vermaarde en
geweldige sterfle zulk eene groote nederlaag
onder de Romeinen maakte, die sterfte zeg ik,
in welke de genoemde Furius Camillus omkwam,
die de ondankbare Republiek tegen de Vejen-
ters bewaard had, en die haar ook van de Fran-
ken verlost en bevrijd had? Maar ellendige
menschen, in die jammerlijke pest gingen zij
kamerspelen, een andere nieuwe pestn.l. invoe-
ren, niet voor de Romeinsche ligchamen, maar
hetgeen veel schadelijker en verderfelijker is,
voor de deugd en goede zeden. Verder, waar
waren ook deze Goden, toen daar eene andere
erge sterfle opkwam, welke men meende voort
te komen van het venijnstrooijen (¥) der vrou-
wen, van welke men vele, ja zelfs ook edele,
buiten alle meening en vertrouwen bevonden heeft,
zoodanige manieren gehad te hebben, die veel
zwaarder en erger waren dan eene pest? Of
waar waren ook deze Goden, toen beide bur-
gemeesters met hunne heirkracht binnen de Cau-
dijnsche gaffels van de Samneters belegerd wa-
ren, en toen zij genoodzaakt werden die onbe-
hoorlijke schikking en dat schandelijk verbond
met hen te maken? Want die zaak werd al-
zoo geschikt, dat zi) Lot gijzelaars moesten over-
geven 600 Romeinsche ridders, en daar bene-
vens moesten al de anderen hunne wapenen af.
leggen en werden van al hunne bagage en klee-
ding beroofd, zoodat zij elk met een enkel klee-

(") Livius zegl, dat ten tijde toen Marcellus en Valerius
httrgemeeslers waren, de allereerste strat over de venijn-:

strooijing is gesehied, alzoo vele van de voornaamste hee-

ren door het venijnstrooijen der vrouwen omgekomen
waren,

deken onder het juk hunner vijanden moesten
doorgaan, Of waar waren deze Goden, toen de
Romeinen n.l. aan de eene zijde met eene groote
sterfte bezwaard waren, en aan de andere zijde
diegene, welke in de heirkracht waren, met den
bliksem pgeslagen werden en velen bij hoopen
vergingen? Of waar waren deze Goden, toen
zij, met eene andere onlijdelijke pest gekweld
zijnde, genoodzaakt werden Esculapius van Epi-
daurus als medicijngod te Rome te ontbieden
en te halen? Maar zulks deden zij mogelijk
omdat hun Jupiter, de koning van allen, die nu
lang in het Capitool gezeten had vanwege zijn
menigvuldig loopen en hoerjagen, dat hij in zijne
jonkheid gepleegd had, de tijd veelligt niet ge-
had had om in zijne jeugd de kunst van de me-
dicijnen te leeren. Of waar waren ook deze
Goden, loen tegelijk zamenspanden al deze vij-
anden, de Lucaners, de Brutischen, de Samni-
ters, de Etrusken en de Franken van Sens?
En toen allereerst van hen omgebragt zijn hunne
gezanten? En toen daarna verslagen is met
eenen schout hunne gansche heirkracht, zoodat
te zamen met hem omkwamen 7 Oppermees-
ters en 13000 soldaten? Of waar waren deze
Goden, toen, n.l. zware en lange beroerten der
Romeinen, waardoor men ten laalste kwam fot
eene vijandige afscheiding van den Raad, het
volk geweken was in het stedeken Janiculum?
Welk kwaad zoodanige zwarigheid medebragt,
dat dieshalve, gelijk men in de uilerste geva-
ren plagt te doen, een Diclator verkozen is
geweest, n.l. Hortensius, die het volk wederom
teregt bragt, en welke in dien zelfden staat van
Dictatorschap stierf, hetwelk geen Dictator ooit
te voren gebeurd was, waarom ook dit zooveel
te meer schande voor die Goden is geweest,
dat de dood van zulk een man geschiedde op
zulk een tijd, daar zij zelfs Esculapius tegen-
woordig hadden. En na dien tijd zijo aan alle kan-
ten zoovele oorlogen over hen gekomen, dat bij
gebrek aan soldaten, ook tot den krijg aange-
teekend zijn zeils diegene, welke kinderteelers (¥)

(*) Servius Tullius heeft het oneinsche volk in 6 staten
verdeeld, welke ieder in een bijzonderen trap stonden van
goederen en rijkdommen.  Alle e zamen waren den krijg
onderworpen op eigen kosten, maar de zesde en langste
staal was van tweederlei menschen, waarvan de eenc ge-
nanwd werden proletarii, welke 41500 asses in de gemeene
schatting inbragten, en de andere werden genaumd Capite
censi, welke z60 arm waren, dat zij in geld geene schat-




VAN DE STAD GODS. 97

genoemd werden, welke dien naam alzoo ge-
kregen hadden, uit oorzaak dat zij vanwege hunne
armoede niet konden dragen de onkosten van
krijgsdienst, zoodat zij alleen daarmede aan de
Republiek dienst deden, dat zij bezig waren met
kinderen te teelen. Insgelijks van du Taren-
tijners is ook oponthoden en tot hulp ver-
zocht Pyrrhus, koning van Griekenland, zijnde
te dien tijde zeer vermaard in magt en heer-
lijkheid, welke toen ook een vijand der Romei-
nen geworden is. Deze, alzoo hij van de uit-
komst zijns voornemens Apollo ging vragen, heeft
van hem zeer aardig een dubbel en gansch twij-
felachtig antwoord gekregen, n.l. dat, wat er
ook van weerszijden gebeurde, hij evenwel voor
een waarachtig waarzegger moest gehoﬁden wor-
den; want hij zegt aldus: ,,Dico te Pyrrhe vincere
posse Romanos.” Dit kan tweezins genomen
worden, want het beteekent of dat Pyrrhus de
Romeinen kon overwinnen, of dat de Romeinen
Pyrrhus konden overwinnen: aan wederzijden
even schoon, zoodat deze looze waarzegger al-
tijd vasl ging, wachtende aan weerszijden gernst
op de uitkomst, zoodanig als die mogt vallen,
hetzij dat Pyrrhus van de Romeinen, of de Romei-
nen door Pyrrhus overwonnen werden. Maar on-
dertusschen, welke schrikkelijke nederlaag is er
toen van beide heirkrachten gevolgd, in welke
nogtans Pyrrhus de overhand gehad heeft, (*)
zoodat hij nu alreede naar zijn verstand Apollo
kon roemen een waarzegger geweest e zijn,
indien er niet op gevolgd was, dat kort daarna,
in een anderen slag, de Romeinen de overhand ()

tingen konden verdragen; daarom werden zij hoofd voor
hoofd geschat en hadden in hunne hoofdschatting 375 asses,
zoodat zij gansch arm waren, vullende alleen het getal der
burgers. Deze waren buiten den krijg, niet dat men hun
dien niet vertrouwde, maar omdat zij de onkosten desg
krijgs niet konden dragen, dewijl de Romeinen toen op
eigen kosten den krijg volgden. De eerste werden Proletarii
genaamd, overmits zij in geen ambt, in geen dienst, noch
in den krijg gebruikt werden, maar thuis bleven, doende
anders geen’ dienst dan kinderen teelen.

(*) Cicero verhaalt, dat de antwoorden van Apollo zoo
twijfelachtig zijn, dat deze verklaarder meestendeels zelf
een ander verklaarder noodig heeft.

(+) Pyrrhus, van wien in dit hoofdstuk gesproken wordt,
was van moeders wege van Achilles, en van 's vaders wege
van Hercules en van wederzijden van Jupiter. Deze, be-
dacht op de heerschappij van de gansche wereld, en van
de Tarentijners verzocht zijnde om hen te helpen tegen de
Romeinen, is daarover kort daarna vaardig bereid uitge-
komen, meenende dat hem hiermede goede gelegenheid
gegeven werd, om Italié en de ganschie wereld te over-
meesieren, gelijk Alexander een weinig te voren gedaan

gekregen hadden. En in dat menigvuldig omko-
men der menschen in den oorlog, is ondertus-
schen ook eene zware pest en sterfle onder de
vrouwen gekomen, want eer zij hare vruchten
ter wereld konden brengen, zijn zij, zwanger
zijnde, gestorven. Doch ik meen, dat in dien
tijd Esculapius zich zelven verontschuldigd heelf,
overmils hij zich uitgaf voor cen Oppermedicijn-
meester, en niet voor eene vroedvrouw. Wij-
ders stierven ook de becsten, zoodat men meende>
dat eindelijk het gansche geslacht der dieren
geheel zou te niet gaan. Voorts, wat dunkt u
van den vermaarden winter, die zich met zulk
eene ongelooflijk strenge koude vertoonde, dat
de sneeuw 40 dagen achter elkander, zelfs op
de markt, met eene schrikkelijke hoogle gesta-
dig bleef liggen, en daarbenevens ook, dat de
Tiber, waaraan Rome ligt, dik toegevroren was ?
Voorwaar, indien zulks in onzen tijd gebeurd
ware, wat en welke zware dingen zouden zij
niet gezegd hebben! Wat dunkt u ook van die
groole pest die zoolang hare strengheid toonde
en zoovele menschen doodde? En voorwaar te
vergeefs! Toen zij in het volgende jaar veel
strenger werd en aanhield, heeft men in tegen-
woordigheid van Esculapius daarenboven zijne
toevlugt genomen tot de Sibyllijnsche boeken,
in welke manier van antwoorden en voorzeg-
gingen, gelijk Cicero in zijn boek van de voor-
zegging verhaalt, men allermeest gewend is, ge-
loof te geven den verklaarders derzelve, welke
in alle voorvallende onzekere en twijfelachtige
dingen, zooveel zij kunnen of willen, zijn nara-
dende en gissende. Hierover heeft men toen-
maals gezegd, dat de oorzaak van die pest was,
dat er toen velen waren, die eenige geheiligde
huizen ingenomen hadden, en die voor zich zelf
in 't bijzonder in ’t bezit hadden, en ondertus-
schen is hiermede Esculapius bevrijd geworden
van den grooten laster zijner onwetendheid of
ook zijner luiheid en fraagheid. Maar ik bid u
toch, hoe is het gekomen, dat toen door zoo-
velen de geheiligde huizen en tempelen zijn in-
genomen, zonder dat iemand zulks belette of
verbood? Voorwaar! anders nergens om, dan

had. En vooreerst overwon hij de Romeinen bij Heraclea,
maar had zelf eene zware nederlnag, zoodat daarover zijne
bloedige victorie tot eecn spreckwoord is geworden en ge-
naamd is Heraclea victoria. Duarna is hij door Sulpicio
overwonnen, en eindelijk door Curius Dentatus geheel uit
Italié verdreven.

13

TR ey

¥
i
1|
5

S




98 AUGUSTINUS DERDE BOEK

omdat men zoodanige groote menigte van Go-
den langen tijd te vergeefs aangebeden en ge-
eerd had, waardoor het geschied is, dat die
plaatsen allengs van hare dienaars zijn verlaten
geworden, en alzoo ligtelijk, zonder iemands ver-
storing of gramschap, tot menschelijke diensten
of gebruiken kunnen toegesigend worden. Mid-
delerwijl, dat die tempelen, alleen om de pest
te doen ophouden, zeer naarstiz wederom be-
zocht zijn en van nieuws opgemaakt, kan ik
niet verstaan, dat zulks overeenkomt met de
groote wettenschappen van Varro, welke, schrij-
vende van de heilige tempelen, verhaalt, dater
zoovele derzelve nog duister en onbekend waren,
of het moest zijn, dat men zegt, dat zij namaals
op de zelfde wijze wederom veronachtzaamd
waren en, van de lieden ingenomen zijnde, we-
derom verdonkerd en onbekend gemaakt waren,
Maar ondertusschen toen ter tijde is bevorderd
geworden een zeer fraai middel, niet van ver-

drijving der pest, maar van verontschuldiging
der Goden.

HOOFDSTUK XVIIIL

Welke zware nederlagen de Romeinen gele-
den hebhen in de Afrikaansche oorlogen
van Carthago, en hoe zij le vergeefs de
hulp hunner Goden verzochten.

Wijders in de oorlogen van Carthago, toen
tusschen die beide Rijken de victorie lang twij-
felachtig en onzeker was, en toen die lwee
sterke volkeren hunne geweldigste en magtigste
aanvallen tegen elkander deden, wat al kleine
koningrijken zijn daar te onder gebragt, wat al
magtige en heerlijke steden zijn daar verwoest!
Hoevele zijn daar ook bedorven, en hoevele bur-
gerschappen en vrijdommen zijn daar geschou-
den en te niet gemaakt! Hoevele Landschap-
pen des aardrijks zijn dJaar te gronde gebragt!
Hoe dikwijls zijn de overwinnaars nu aan de
ééne, dan aan de andere zijde wederom over-
wonnen! Hoevele menschen zijn er om geko-
men, zoowel van de strijdende soldaten als van
de volkeren, die buiten alle wapenen waren!
Welk eene groote menigte schepen is er in ver-
scheidene zeegevechten bedorven, en ook door
verscheidene onweders en geweld van winden
omgekomen en vergaan! Voorwaar, indien wij

dit alles wilden verhalen, wij zonden ten laatste
niets anders worden dan beschrijvers van histo-
rién. Middelerwijl is de Romeische stad, toen
ter tijd beroerd zijnde met zeer groote vrees,
heen geloopen tot zeer ijdele en bespottelijke
hulpmiddelen, want daar zijn, uit kracht van
de bevelen der Sibillijnsche boeken, wederom
vernieuwd de honderdjarige spelen, welke in-
gesteld waren om éénmaal binnen de 100 jaren
gehouden te worden, doch welke toen, door ver-
sloffende gedachtenis vanwege de voorgaande
gelukkige tijden, buiten gebruik gekomen waren.
Insgelijks hebben de Opperpriesters ook weder
van nieuws aangevangen de geheiligde spelen (*),
ingesteld zijnde ter eere van de helsche Goden,
welke ook in vergetelheid gekomen waren, uit
oorzaak dat de volgende jaren en tijden in ge-
luk verbeterd waren. Voorwaar! toen men deze
spelen van nieuws aanving, geschiedde zulks,
omdat de helsche Goden, die nu verheugd en
rijk geworden waren door zulk eene menigte
dooden, ook vermaak en lust gekregen hadden
in het spelen, daar nogtans de menschen ge-
noegzaam speelden die groote spelen der duive-
len en die vette en schoone maaltijden der helsche
Goden, wanneer zij handelden van de wreede oor-
logen, de bloedige kloekmoedigheden en de droe-
vige victorién, zoo van de eene als van de
andere zijde medebrengende zoovele dooden.
Ondertusschen in de eerste oorlogen van Car-
thage is den Romeinen niels jammerlijker noch
beklaaglijker overgekomen, dan dat zij toen al-
zoo overwonnen zijn, dat onder anderen aldaar
ook gevangen werd die Regulus, vanwien wij
in ons eersle en tweede boek melding gemaakt
hebben, een man, die geheel groot was en die
te voren een overwinnaar en bedwinger was
geweest van die van Carthago, en welke ook
voorwaar den eersten oorlog van Carthago
teneinde gebragt zou hebben, indien hij, door
al te groote zucht naar lof en eer, den vermoei-
den burgers van Carthago geene zwaarder las-
ten opgelegd had dan zij konden dragen. Ze-

(*) De geheiligde spelen werden genaamd Tauri, en
schijnen ingesteld te zijn, omdat ten tijde van koning Tar-
quinins Superbus over de zwangere vrouwen een groote
pest en sterfte gekomen was, welke veroorzaakt was ge-
worden door stierenvleesch, hetwelk langen tijd aan het,
volk verkocht was; hicrover zijn spelen ingesteld ter eere
van de helsche Goden; deze spelen zijn genaamd Tauwvi
dat is, stieren.




VAN DE

ker, de alleronverwachtste gevangenis van dezen
man, zijne allerbitterste dienstbaarheid, zijoe al-
lergetrouwste eedzweering en zijn allerwreedste
dood, indien dit alles te zamen deze Guden niet
dwingt schaamrood te worden, zoo zeg ik, dat
zij waarlijk luchigeesten zijn en dat zij geen
bloed hebben. En te dezen zelfden tijde heb-
ben ook niet ontbroken de allerzwaarste rampen
of ellenden linnen de stad, want alzoo de ri-
vier de Tiber buiten alle geheugenis en gewoonte
zeer hoog overloopen was, zoo is het daardoor
geschied, dat schier alle effen laagten der stad
geheel hedorven zijn geworden, want sommige
huizen werden door het geweld des strooms om-
vergeworpen, en sommigen door een gesladig
staand water doornat en geweekt zijnde, vielen
in, Ondertusschen na die zwarigheid is wederom
gevolgd een brand, die veel schadelijker was en
welke in al de hoogsle huizen sloeg in de na-
bijheid der markt, zelfs ook niet verschoonende
den tempel van Vesta, alwaar de maagden (*),
niet zoo zeer geéerd als vernordeeld, met ge-
stadige oplegging van hout, gewend zijn het
vaur en den brand een eeuwig en gestadig leven
te geven. Maar toen ter tijd was het niet
alleen, dat het vuur aldaar leefde, maar het be-
toonde ook een wreed en schadelijk geweld,
en daardoor zijn de maagden verschrikt gewor-
den en hebben de Goddelijke heiligdommen,
welke nu 3 steden (1) in welke dezelve geweest
waren, ten onder gebragt hadden, verlaten, naar-
dien dezelve haar van dien brand niet konden
bevrijden of verlossen. Maar de Opperpriester
Mettellus, zijn eigen leven ter zijde stellende, is
op dezelve kloek gevallen, en heelt dezelve,
nadat hij half verbrand was, weggenomen. Want
het vuur heeft niet bekend eenige Goddelijk-
heid, ook de Goddelijkheid, indien er eenige
was, z0oo /ij daar niet geweest was, zou niet
weggevlugt zijn. Derhalve heeft de mensch
veel meer behulpzaam kunnen zijn aan de hei-
ligdommen van Vesta, dan deze heiligdommen
behulpzaam hebben kunnen zijn den menschen.
Want indien deze heiligdommen nit zich zelven
het vuur niet wisten te verjagen, hoe konden
zij dan de stad, wier behoud zij geacht werden

(') De maagden van Vesta werden bij alle menschen
en Staten ten hoogste gederd, zoodat de Magistraat de
maagden van Vesta op den weg was wijkende,

(+) De drie steden, in dil hoofdstuk bedoeld, waren
Iium, Lavinium en Alba,

S8TAD GODS, 90

le bewaren, tegen die genoemde waleren en
tegen dien brand beschermen en haar hulp be-
wijzen? Voorwaar in het minst niet, gelijk ook
de zaak zelve geopenbaard heeft, dat zij zulks
in het geheel niet vermogten. Deze en dusda-
nige dingen zouden hun geenszins van ons voor-
geworpen worden, indien zij zeiden, dat die
heiligdommen ingesteld waren, niet tot bewaring
en bescherming van deze tijdelijke goederen,
maar tot beduiding en verklaring van de eeuwige
goederen. . Wanneer het gebeurde, dat deze
ligchamelijke en zigtbare goederen verloren gin-
gen, zouden zij mogen zeggen, dat niets van die
dingen verminderd werd om welke dezelve in-
gesteld zijn, en dat zij, bedorven zijude, weder
hersteld en gebragt konden worden tot dezellde
diensten en gebruiken. Maar nu meenen zij
door eene zeer jammerlijke ellendige blindheid,
dat het heeft kunnen geschieden, dat de aardsche
welvaart en het tijdelijk geluk der stad niet kon-
den vergaan vanwege zoodanige heiligdommen,
die nogtans zelf hebben kunnen vergaan. Zoo-
dan, wanneer hun betoond en bewezen wordt,
dat zelfs, wanneer hunne heiligdommen gebleven
zijn, hen overvallen is eene merkelijke krenking
van hunne welvaart, en daarbenevens merkelijke
zwarigheden en ongelukken, alsdan staan zij
gansch beschaamd, niet willende veranderen hun
gevoelen, dat zij nogtans niet kunnen staande
houden.

HOOFDSTUK XIX.

Van de droevige zwarvigheden des tweeden
oorlogs van Carthago, in welken de mag-
fen van beide zijden fen cenenmale ge-
krenkt en gesleten zijn geweest.

Maar aangaande den tweeden Afrikaanschen
oorlog van Carthago, het zou te lang zijn om
te verhalen al die nederlagen van beide volkeren,
welke in zoovele landen zoo wijd en breed onder
elkander geoorloogd hebben, dat zelfs allen,
welke niet alleen hebben willen verhalen de
Romeinsche oorlogen, maar zelfs ook voorgeno-
men hebben het Romeinsche Rijk te prijzen,
hebben moecten bekennen, dat zij, die de overwin-
ning gehad hebben, den overwonnenen het aller-
meest gelijk geweest zijn; want nadal Hannibal
van Spanje begonnen was op de been (e ko-
men, en voorts het Pyrenesche gebergle overge-




100 AUGUSTINUS DERDE BOEK

trokken was, en ook het Fransche land door-
geloopen had, en vansgelijken de Alpen door-
boord had, en ook door zulk een langen omweg
zijne krachten dapperlijk vermeerderd had, met
alles te verwoesten, te plunderen en onder zijn
geweld te brengen, en eindelijk ook met geweld
was invallende als op de keel van ltalié, naar
de manier van een grooten waterstroom, welke
bloedige oorlogen zijn daar toen gevoerd! Hoe
vele veldslagen zijn daar toen geleverd, hoe
dikwijls zijn de Romeinen overwonnen, hoe vele
steden zijn daar den vijand toegevallen en hoe
vele zijn daar ook ingenomen en met geweld
overvallen! Welke schrikkelijke gevechten zijn
daar ook geschied, en hoe dikwijls zijn zij door
de Romeinsche nederlagen eerlijk en heugelijk
geweest voor Hannibal! En wat zal ik zeggen
van dat allergruwelijkste en schrikkelijkste kwaad
en den tegenspoed des veldslags van Cannae,
waar Hannibal, niettegenstaande hij de aller-
wreedste mensch was, evenwel verzaad is ge-
worden door die zware nederlaag van zijne al-
lerbitterste vijanden, zoodat men van hem zegt,
dat hij ten laalste gelast heeft, dat men van
doodslaan zou ophouden en de Romeinen ver-
schoonen. Alstoen heeft hij naar Carthago ge-
zonden 3 mudden vol gouden ringen (¥}, opdat
de zijnen daaruit zouden mogen verstaan, dat
er in dien slag zulk eene groole menigte van
den Romeinschen adel gebleven ~was, dat die
ligter zoude kunuen gemeten worden dan geteld.
En opdat zij ook hieruit zouden kunnen afleiden,
dat men ligter kon gissen dan beschreven kon
worden de groole nederlaag van de gansche
andere menigle, die zonder ringen verslagen lag,
en die boven de anderen zooveel overvloediger
in gelal was als minder in aanzien. Daarom is
hierop ook gevolgd zulk een groot gebrek aan
soldaten, dat de Romeinen overal de misdadi-
sers (), met kwijtschelding van hunne misdaad,
bijeen vergaderd — en ook al hunne slaven
vrijheid gegeven hebben, opdat alzoo door hen
hunne ellendig beschaamde heirkracht niet alleen
zou vervuld, maar ook voorzien worden. Doch

(*) De gouden ring plagt eigenlijk ridders toe te ko-
men, maar in dien tijd, meent men, dat ook die van den
Raad denzelven gebruikten, waarnit dan af te leiden is»
hoevele grooten en edelen er toen gebleven zijn.

(1) Het getal misdadigers, in dit hoofstuk bedoeld, was
6000 en dat der bevrijde slaven 8000 in getal. Deze sla-
ven werden, vanwege hunne gewilligheid, Volones genoemd,

aan deze slaven, of veelmeer aan deze bevrijde
knechten, opdat wij hun geen ongelijk doen,
toen zij voor de Romeinen zouden strijden, heb-
ben wapenen ontbroken. Wat heeft men toen
gedaan?  Men heeft dezelve genomen uit de
tempelen, hetwelk even zooveel was, alsof de
Romeinen tegen hunne Goden gezegd hadden,
legt nu af al hetgeen gij tot nu toe zoo ijdelijk
en onnut bezeten hebt, teneinde onze slaven ons
misschien daarmede eenigen dienst mogen doen,
met hetwelk gij, onze Goden, tot nu toe niets
hebt kunnen uitrigten. Alstoen (alzoo de ge-
meene schatkamer niet kon verstrekken tot vol-
doening van de betaling der soldaten) zijn tot
gemeene dienst te hulp gekomen de schatten en
goederen van ieder in 't bijzonder, zoodat ieder
alles, wat hij had, gewillig bijbragt, zoodat de
Raad zelf (uilgezonderd alleen ieder zijne gouden
ringen en gouden knoppen, zijnde zeer ellendige
teekenen van hunne waardigheid) geen goud
behield, en hoe veel te meer dan hebben zulks
mede gedaan al de andere staten en geleden (¥).
Maar wie zou nu ooit zulke Goden verdragen
willen, indien zij ten onzen tijde tot dergelijke
armoede gedrongen werden, nademaal wij heden-
daags hen naauwe]ijké verdragen, daar men n.l.,
vanwege ijdele en overtollige vermakelijkheden,
meer geeft aan de kamerspelers dan men toen

aan de legioenen gegeven heeft voor zijn uilerste
behoud.

HOOFDSTUK XX.

Van het jammerlijk ombkomen der Sagunti-
ners, aan welke de Romeinsche Goden,
niettegenstaande zij het uiterste leden voor
de Romeinen, geene hulp of ontzelting
gedaan lLebben.

Maar onder al de zwarigheden van dezen
tweeden oorlog van Carthago is er niets droe-
viger noch beklagenswaardiger geweest, dan

() De Romeinsche geleden, waarvan in dit hoofdstuk
melding gemaakt is, zijn eerst 3 in getal geweest; daarna
zijn ze vermeerderd en geklommen tot 35. Alle Romein-
sche burgers, hetzij van den Raad, van de Ridderschap
of van het gemeene volk, behoorden tot één van deze ge-
leden, zoodat niemand Romeinseh burger was, of hij be-
hoorde tot een van die geleden. Deze geleden hadden clk
hun voorstander en hoofd, genanmd Tribunes plebis*




VAN DE STAD GODS. 101

het jammerlijk omkomen van de Saguntiners (*).
Want deze slad van Spanje, die geweest is
in de hoogste vriendschap met het volk van
Rome, willende hunne getrouwheid aan dat volk
betoonen, is bovenmate schrikkelijk verwoest en
omgekeerd geworden; want alhier heeft Hannibal
het verbond der Romeinen verbroken, en heeft
daarbenevens middelen en oorzaken gezocht,
waardoor hij hen tot den oorlog zou mogen
tergen, en met groot geweld heeft hij de stad
Saguntum zeer heflelijk belegerd. Toen dit te
Rome gehoord was, zijn daar eenige gezanten
tot Hannibal gezonden, teneinde hij van die be-
legering zou af zien. Maar deze gezanten wer-
den bij hem niet geacht, daarom zijn zij van
daar vertrokken naar Carthago, en deden aldaar
hunne klagt over het breken van het verbond,
maar aldaar scheidden zij mede met ongedane
zaken en keerden wederom naar Rome. Intus-
schen, terv.ijl deze tijd met over en weder
reizen dus heenging, is die allermagtigste stad,
welke ten hoogste in de vriendschap en liefde
was van de Romeinsche Republiek, zeer jam-
merlijk en ellendig in de achtste of negende
maand harer belegering van die van Carthago
te gronde verwoest en uitgeroeid, welker onder-
gang te lezen, hoeveel te meer dan te beschrij-
ven, mi) een schrik is. Nogtans zal ik dezelve
kortelijk verhalen, want het dient grootelijks
tot die zaak, waarvan wij thans handelen. In
het eerst is dezelve door hongersnood geheel
uilgestorver, zoodat, naar men zegt, eenige bur-
gers van deze slad zich zelven gespijsd hebben
met de doode ligchamen van hunne medeburgers.
Daarna, toen de stad van alles moede en tot de
uiterste mistroostigheid was gekomen, heeft zij,
om niet gevangen te komen in de handen van
Hannibal, in het openbaar een groot lijkvuur
van allerlei dingen aangelegd, en hebben in het-
zelve, toen het brandende en aangestoken was,
zich zelven alle tegelik geworpen, doodende
met zwaarden zich zelven en al de hunnen.
Hier behoorden immers de Goden wat gedaan
te hebben, die gierige opslokkers en rabauwen,
welke zoo begeerlijk zijn, gapende naar het vette
der offeranden, en die uit de duisterheid van
hunne onzekere en dubbel bewimpelde voorzeg-

() Saguntini of Baguntum was eene stad in Spanje gn-
der het gebied van Valencia. De zware belegering dezer
stad wordt hreedvoerig beschreven bij Livius,

gingen de menschen schandelijk bedriegen. Hier
behoorden =zij, zeg ik, wat gedaan te hehben,
n.l. om de alleraangenaamste en lieftalligste stad
des Romeinschen volks te hulp te komen en te
ontzetten, en om niet te gehengen ol toe te
laten, dat deze lieve stad, dour behoud van
trouwe verloren gaande, alzoo zoude verloren
gaan. Want deze Goden hebben midden ftus-
schen beiden gestaan toen deze stad, door mid-
del van een verbond, aan de Romeinsche Repu-
blieck vereenigd en gehecht werd. Zoodan, deze
stad getrouw houdende haar verbond, hetwelk
ten overstaan en len behage van de Goden haar
met de Ruomeinen vereenigd had, — getrouw
houdende hare belofte, welke haar verknocht
had aan de Romeinen, alsmede haren eced, die
haar verbonden had, deze stad zeg ik, is door
een trouweloozen meineedigen belegerd en be-
naauwd geworden, en eindelijk geheel verdorven
en verwoest. En voorwaar, indien deze zelfde
Goden daarna, toen Hannibal (*) digt onder de
vesten van Rome was, door een schrikkelijk
onweder en door bliksem vervaard gemaakt en
verre van de hand gezonden hebben, alstoen
behoorden zij eerst en in 't bijzonder iets der-
gelijks gedaan te hebben, want ik durf wel
vrijmoedig zeggen, dat zij veel eerlijker en beter
met hun onweder hun geweld en hunne magt
zouden hebben kunnen toonen voor de vrienden
der Romeinen, (eensdeels, overmits zij daarom
de uiterste zwarigheid leden, nl. om den Ro-
meinen hunne trouw en belofte niet te breken,
eensdeels ook, omdat zij bij zich zelven geene
magt nog middel hadden om zich te bescher-
men) dan zij zulks deden voor de Romeinen
zelven, dewijl zij den krijg voerden voor zich
zelf, en dewijl zij daarenboven ook van zich
zell zeer magtig waren tegen Hannihal. Zoo-
dan, indien zij waarlijk beschermers zijn geweest
van het geluk en van de heerlijkheid der Romei-
nen, zoo behoorden zij dan van hen afgekeerd
te hebben het zware verdriel der Saguntijnsche

(t) Hannibal,” gekomen zijnde voor de stad Rome, en

gereed staande om onder de muren te strijden met de Ro-
meinen, en zich verzekerd houdende, dat hij de stad on-
getwijfeld zoude innemen, zoo is 't geschied, dat er juist
een schrikkelijk onweder is overgekomen, dat beide deze
slagorders van elkander gescheiden heeft, zoodat die van
Carthago wedergekeerd zijn in hun leger, en de Romeinen
in de stad. Kort daarop is schoon weder gevolgd. Dit
gebeurde s anderen daags wederom, zoodat Hannibal daar-
om opgebroken heeft.




102 AUGUSTINUS DERDE BOEK

ellende. Ondertusschen hoe dwaaslijk gelooft
men nu, dat Rome door den overwinnaar Han-
nibal niet heeft kunnen verwoest worden, uit
oorzaak van de beschutling dezer beschermende
Goden, welke nogtans de stad Saguntum niet
hebben kunnen te hulp komen en onlzetten, ten
einde zij niet door de vriendschap der Romei-
nen zou verloren gaan. Doch indien de inwo-
ners van Saguntom Christenen waren geweest
en zij iets dergelijks voor het Evangelische
geloof geleden hadden, alhoewel dat zij dan
zich zelven noch met zwaard noch met vuur
zouden gedood hebben, evenwel nogtans, indien
zij eene gansche verwoesling en uitroeijing voor
het Evangelische geloof hadden moeten lijden,
zij zouden zulks met dezelfde hoop geleden heb-
ben, waarmede zij in Christus geloofd hadden,
niet om het loon van dezen korten tijd, maar
om het loon der eeuwigheid zonder einde te
genieten. Maar aangaande deze hunne Goden,
die gezegd worden daarom van hen geéerd te
worden, en die zij ook behooren te vereeren,
teneinde het geluk en de voorspoed van onze
tijdelijke en vergankelijke dingen onder hen zou
mogen beschermd en verzekerd zijn, — wat
zullen de voorstanders en verontschuldigers der-
zelve, aangaande den ondergang van de burgers
van Saguntum, van hunnentwege kunnen ant-
woorden? Voorwaar! niet anders, dan zij van
den omgebragten Regulus kunnen doen, want
tusschen hen beiden is dit onderscheid alleen,
dat A{j een man is geweest, maar deze eene ge-
heele stad. Ondertusschen de oorzaak van hun
beider ondergang is geweest de getrouwe hou-
ding en bewaring van hunne belofte. Want uit
oorzaak en uit kracht van belofte heeft hij willen
wederkeeren tot de vijanden, en om deze zelfde
oorzaak heefl deze stad niet aan den vijand
willen overgaan. Zoodan, de getrouwe houding
van belofte en woord, tergt dat de Goden tot
gramschap? Of staan de zaken alzoo, dat onder
de gunstige beschutting der Goden kunnen onder-
gaan, niet alleen de menschen ieder in 't bij-
zonder, maar ook gansche sleden? Laten zij
hier kiezen een van beiden, welke zij willen,
indien zij zeggen, dat deze Goden vergramd zijn
vanwege het trouwhouden van woord en belofte,
laat zij dan tot hunne dicnaars trouwelooze
meineedigen gaan zoeken, om van dezelve ge-
eerd te worden. Indien zij zeggen, dal zij onder

hunne gunstige genade aan vele smarten en
zwarigheden onderworpsn zijn, zulks dat onaan-
gezien dezelve, beide menschen en steden zou-
den kunnen ondergaan, zoo worden zij dan
geserd zonder aanzien van eenige vrucht
en genieting dezes tijdelijken geluks. Alzoo
laat ze dan allen en een ieder ophouden ver-
gramd te zijn en te morren, deze n |, welke,
wanneer de heiligdlommen van hunne Goden
tenietgebragt en geschonden zijn geworden, bij
zich zelven meenen, dat zij daarom ellendig en
ongelukkig geworden zijn. Want zelfs wanneer
hunne Goden blijven, ja ook, wanneer zij hen
gunstig zijn, kan het geschieden, dat zij niet
alleen gelijk nu, vanwege hunne ellende en hunnen
tegenspoed klagen en morren, maar daarbene-
vens, dat zij, ook schrikkelijk gepijnigd zijnde,
geheel kunnen vergaan, gelijk met Regulus en
de Saguntijners eertijds gebeurd is.

HOOFDSTUK XXIL

Hoe ondankbaar de Romeinsche stad is ge-
weest jegens haren verlosser Scipio, en
in hoedanige gelegenheden en manieren
de stad geleefd heeft ten tijde, dat Sal-
lustins dezelve beschrijft, als de allerbeste
geweest le zijn.

Voorts tusschen den tweeden en laatsten oor-
log van Carthago, ten welken tijde Sallustius
zegt, dat de Romeinen geleefd hebben in de
beste en geschiktste manieren en in de hoogste
eensgezindheid (want ik ga vele dingen voorbij,
denkende aan den omvang van mijn voorgeno-
men werk) tenzelfden tijde is het geschied, dat
Scipio (*), veldoverste van Rome en ltalié, die
heerlijke en wonderlijke volvoerder van dien zoo
schrikkelijken, zoo bloedigen en gevaarlijken
tweeden oorlog van Carthago, die overwinnaar
van Hannibal, die bedwinger van Carthago, wiens
leven van kindsheen af zoodanig beschreven
werd, dat het gansch toegedaan was den Goden,
en daarenboven ook geheel opgetogen is geweest
in de tempelen, diezellde zeg ik, heelt zich
mocten buigen onder de beschuldigingen en aan-

() Livins betuigl, dat hij van dien tijd af, dat hij zijn
mannelijken tabbaard aannam, gecn gemeenc of bijzondere
zaak op cenigen tijd of dag aannam, of cerst ging hij in

het Capitool, en zat aldaar in den tempel, dikwijls alleen
in gedachten zijnen tijd doorbrengende.




VAN DE STAD G0DS. 103

klagten zijner vijanden, en heeft moeten derven
zijn Vaderland, dat hij door zijne vroomheid
behouden en vrijgemaakt had, zoodat hij zich
opgehouden heeft in het stedeken Linternen, in
het land van Napels, en aldaar den overigen
tijd zijns levens doorgebragt heeft, hebbende na
zijpe heerlijke (riumph volstrekt geen lust tot
de stad, ja was zelfs zoo afkeerig van haar,
dat van hem gezegd wordt, dat hij gelast zoude
hebben, dat men, zelfs wauneer hij dood was,
de uitvaart van zijn lijk niet zou laten geschie-
den in zijn ondankbaar Vaderland. Daarna, toen
Cnejus Manlius, de stedehouder des burgemees-
ters, triumph had van de Galatische volkeren (%),
toen is allereerst binnen Rome de overdadig-
heid van Azié, veel erger zijnde dan eenig
vijand, binnen Rome ingeslopen. Toen zegt
men, dat allereerst gezien zijn de koperen bed-
steden en de kostelijke spreijen en dekens;
toen heeft men bij de maaltijden ingevoerd
eenige zangeressen en voorts allerlei ongebouden
boosheid. Maar ik heb nu voorgenomen te be-
spreken zoodanige verkeerdheden en ongelukken,
welke de menschen ongeduldiglijk lijden, en niet
van zoodanige verkeerdheden en ongelukken,
die zij gaarne en met lust doen. Derhalve, het-
geen ik van Scipio verhaald heb, n.l. dat hij,
zich onder zijne vijanden buigende, gestorven is
buiten zijn Vaderland, dat hij verlost bhad, dat
zelfde zeg ik, behoort tot onze tegenwoordige
onderhandeling, te weten: dat de Romeinsche
Goden, van wier tempelen hij Hannibal afgeweerd
had, hem niet eens eenige vergelding gedaan
hebben, daar zij nogtans om het tjdelijk geluk
bij hen geéerd werden. Maar aangezien Sal-
lustius gezegd heeft, dat te dien tijde de ge-
schiktsle manieren geweest zijn, zoo dunkl mij
daarom ook goed, wat te verhalen van de over-
dadigheid van Azié, opdat men mag verstaan,
dat zulks van Sallustius gezegd is in vergelijking
van andere tijden, in welke n.l. veel ongeschikter
manieren in de allerzwaarste tweedragt geweest
zijn.  Want toenmaals, dat is tusschen den
tweeden en laatsten oorlog van Carthago, is de
Voconiaansche Wet gegeven, n.l. dat niemand

(") De Galatische volkeren woonden in Klein-Azié, en
zijn van de Gallen of I'ranken gesproten, die onder den
averste Brennus in Griekenland getogen zijn en aldaar
met de Grieken vermengd zijn geworden. Daarom zijn

«ij ook Gallo craeci genaamd, doch bij de Grieken werden
zij genaamd Galatan.

eenige vrouw tot erfgenaam maken zoude, ja
zelfs ook niet zijne eenige dochter, welke Wet
266 onreglvaardig is, dat ik niet weet, wat er
onregtvaardiger gesproken of gedacht zou kun-
nen worden. Evenwel, in dien geheelen tusschen-
tijd van die twee oorlogen van Carthago, zijn
de tegenspoed en de ongelukken het verdrage-
lijkst geweest, want de heirkracht werd alleen
buitenlands door oorlogen gesleten, maar onder-
tusschen door overwinningen werden zij weder
verkwikl. En binnen de stad was in 't geheel
geene woedende tweedragt, gelijk zulks vroeger
het geval was. Maar in den laalsten oorlog
van Carthago is door een eenigen inval van den
tweeden Scipio, die ook daarom den bijnaam
van Afrikaner gekregen heeft, die maglige stad,
welke in geweld bijna het Romeinsche Rijk
gelijk was, tot den grond verwoest en verdelgd
geworden. Van dien tijd af is de Romeinsche
Republiek met zulke zware overladingen van
allerlei kwaad overvallen geworden, dat vanwege
den voorspoed en de gerustheid harer zaken
(waardoor, alzoo hare manieren al (e zeer ver-
dorven werden, al dat kwaad op elkander ge-
hoopt werd) bewezen kan worden, dat Carthago,
zoo haast verwoest zijnde, van dien tijd af haar
veel meer schade gedaan heeft dan Carthago,
zoolang vijandig zijnde tevoren binnen al dien
tijd haar schade gedaan had. Ik zeg gedurende
dien ganschen tijd, tot aan keizer Augustus,
welke schijnt de vrijheid (die zelfs naar haar
eigen meening toen nog niet in hare volle heer-
ijkheid was, maar vol twist en verderf, ja gansch
krachteloos en zwak) den Romeinen geheel ont-
weldigd te hebben, en welke alles schijnt her-
steld te hebben naar de wijze van eene konink-
lijke regering, ja die schijot de Republiek, die
door zieke ounderdom vervallen was, wederom
als hersteld en vernieuwd te hebben. Ik zeg
gedurende den ganschen (ijd; ondertusschen ga
ik voorbij al die krijgsnederlagen, welke zij nu
om deze, dan om andere oorzaken geleden heb-
ben, en insgelijks ga ik ook voorbij het Numan-
tijnsche verbond (1), hetwelk met een schrik-
kelijken smaad zeer schandelijk aangogaan is,

() Hostilins Mancinus, burgemeester, heeft de stad
Numantia met 30000 soldaten belegerd en is door 4000
Numantijners verslagen. Daardoor is hij gedrongen
geweest, met hen een verbond fe maken, hetwelk schan-
delijk was voor hem en voor de Republiek.

i vasoa e FE G e

———




104 AUGUSTINUE DERDE BOEK

want de kiekens waren uit de kooi gevlogen
en hadden een kwaad augurium, zooals zij zeg-
gen, dat is, eene kwade beduiding, door haar
gebaar aan den burgemeester Mancinum gedaan,
even alsof alle andere krijgsoversten voorheen
met eene kwade beduiding des vogelgezwerms,
tegen die stad zoo vele jaren geoorloogd hebben,
ik zeg zoo vele jaren, in welke deze kleine
stad, belegerd zijnde door de Romeinen, hare
heirkrachten zoozeer bedorven had, dat zij zelfs
voor de Romeinsche Republiek nu een schrik
begon te worden.

HOOFDSTUK XXII.

Van het plakkaal van Mithridates, in hetwelk
ki bevolen heeft, dat men al de burgers
van Rome, die binnen Azié waren, zoude
dooden.

Maar dit alles ga ik voorbij, hoewel ik geens-
zins kan verzwijgen, dat Mithridates (¥), de ko-
ning van Azié, gelast heeft op éénen dag te
dooden alle burgers van Rome, welke overal in
Azié uitlandig waren, en welke in ontelbare
menigte aldaar bezig waren met koophandel, en
dat dit volgens zijn bevel ook alzoo geschied
is. Voorwaar! welk eene ellendige en jammer-
lijke gestaltenis was dat om te zien, dat een
ieder, om het even waar hij gevonden werd,
in het veld, op den weg, in de stad, in huis,
op de straal, op de markt, in den tempel, in
zijn bed en bij den maaltijd, zeer schielijk
en wreed vérmoord werd! Welk een gekerm van
hen, die daar stierven! Welk een geween van hen,
die het aanzagen! En mogelijk ook van hen,
die ze doodsloegen, is daar geweest. Welk een

(") Er zijn vele koningen' in Azié geweest met den
naam Mithridates. De eerste Mithridates is een van die
zeven Perzen geweest, welke van den Magis het rijk
afgenomen heeft. Deze is door Antigonus verdreven in Cap-
podocié, alwaar hij koning geweest is, en heeft hetzelve
nagelaten tot zijn zesde lid toe. Deze zesde is die Mithri-
dates geweest, welke oorlog met de Romeinen gevoerd
heeft, een man van grooten ligchame en kloek van ver-
stand, zoodat hij 22 verschillende talen kon spreken, en
is genaamd geweest de Groote. Deze, eerst een vriend
zijnde, is daarna een vijand van de Romeinen geworden,
en heeft de oversten Oppius en Aquilius gevangen geno-
men, en brieven door gansch Azié gezonden, dat men op
een zekeren dag al de burgers van Rome, die daar han-
del dreven, zou dooden, sparends jong noch oud, vrouw
noch man, gelijk ook geschied is.

harde dwang is dat geweest voor degenen, die
hen geherbergd hadden, n.l. dat zij niet alleen
binnen hunne huizen moesten zéien die gruwelijk
wreede moorden, maar zelfs ook die moesten doen.
Want van die lieflijke vriendelijkheid der herber-
ging moest zij zeer schielijk afstand doen met ver-
andering van haar lieflijk wezen en gelaat, en moest
zich begeven (ol uilvoering van vijandelijkheid,
zelfs in vrede, door middel, om zoo te spreken, van
onderlinge wonden, want de geslagene werd ge-
raakt in zijn ligchaam en de slager in zijn ge-
moed. Wat zegl gij hierop? Hebben deze
alle te zamen mede de beduidingen van hel vo-
gelgezwerm versmaad? Of was het alzoo, dat
zij geene huisgoden of gemeene Goden hadden,
om die vooral te vragen, loen zij van huis trok-
ken tot deze hunne uillandigheid, zijnde buiten
alle wederkomst? Indien dit zoo is, zoo heb-
ben zij door geene reden vanwege dergelijke
zaak ten onzen tijde te klagen, want eertijds
hebben de Romeinen deze ijdelheden ook ver-
smaad. En indien zij zeggen, dat zij hun raad
gevraagd hebben, laat ze dan antwoorden wat
zulks geholpen en gebaat heeft, naar dien al-
leen uil kracht van menschelijke welten dit al-
les geschied is, zonder dat iemand het belette.

HOOFDSTUK XXIII.

Van verscheidene binnenlandsche kwaden, met
welke de Romeinsche Republiek jammer-
lijk  gekweld is geweest, en voor welke
een merkelyjk tecken is voorafgegaan, be-
staande in de dolheid van alle dieren,
die den menschen len diensle waren.

Maar laat ons ook, zoo kort wij kunnen,
gaan verhalen die onheilen, welke, naarmate ze
meer inwendig zijn geweest, binnen in het lig-
chaam van de Republiek, ook ellendiger zijn ge-
weesl. Deze zijn geweest de burgertwisten, of
om beter te zeggen, de onburgerlijke. Want
daar zijn niet alleen beroerten en muiterijen
builen de stad geweest, maar ook  de stad,
alwaar een zeer krachtig bloed vergoten is, al-
waar ook de bittere genegenheden aan weers-
zijden gewoed hebben, niet alleen met verschil-
lende twisten, en met verscheidene woordstrij-
dingen tegen elkander, maar ook zijn zij met
zwaarden en wapenen tegen elkander opgetrok-




VAN DE STAD GODS. 105

ken. Welk een Romeinsch bloed hebben ver-
goten de bondgenooten-oorlogen (*), de slaven-
octlogen en de burgeroorlogen! Welk groot
bederf en welke groote verwoesling hebben
zlj gemaakt in Italid! En voorwaar, eer Lati-
um (), het land der bondgenooten, zich opwierp
als toen is het geschied, dat alle dieren, staande
onder de dienst der menschen, zooals: honden,
paarden, eczels, ossen en meer andere dieren,
welke onder het gebied der menschen waren, zeer
haastelijk zijn verwilderd, vergetende zeer schie-
lijk al hunne tamme goedertierenheid, zoodat
zij, de huizen hunner meesters verlatende, in
het wild liepen dwalen en daarenboven van
zich afweerden allen toegang der menschen,
niet allcen van andere, maar ook van hun eigen
meesters, niet zonder verder[ en zwaar gevaar
desgenen, welke van nabij zich verstoulte bij
hen te komen. Welk een gruwel was dat, en
van welk grool kwaad is dat een tecken ge-
weest 7 En indien dit teeken zoo gruwelijk
kwaad geweesl is, wat was dat dan voor een
allerhoogst gruwelijk kwaad, waarvan dit een
teeken was? Voorwaar, indien iets dergelijks
in onze tijden geschied was, wij zouden hen

(*) De Bondgenooten-oorlogen werden gevoerd tegen
het geweld en de groote magt der Ridders, die het op-
perste opzigt hadden over de gerichten en vonnissen. Vol-
gens “de wet van Cajus Gracchus had de Raad Mareus
Living tot een hoold des volks verkozen. Korl daarna
heeft Livius, om de zaak van de beste der Republieken met
meer magt voor te staan, de Bondgenooten en de Italiaan-
sche volken aangesocht om de zaak mede te helpen hand-
haven, belofte doende, van hen aan et Romeinsche bur-
gerschap te zullen helpen, indien zij zulks deden, op welke
hoop al de Italiaansehe volkeren hun zijn toegevallen.
Maur alzoo Livius spoedig stierf, en van deze verwachting,
die zij zich zelven ingedrukt hadden, niets gebeurde vol-
vens de gedane belofte, zoo zijn dawrover de Plcenters,
de Latijnen, de Lucanen, de Samniten en de andere volken
in de wapenen gekomen,

(+) Livius Drusus, een opperhoold des volks, ziende
dat de Ridders zieh te hoog opwierpen, zocht daarover
lien, te betoomen en binnen hunne palen te brengen. En
opdat hij zijne zaak mel meer geweld zou mogen uitvoe-
ren, heelt hij tot zijne hulp aangezocht, al de Bondgenoo-
ten-volken van ltalit, onder belofte, van hel Romeinsche
burgerschap. Deze hoop lebben al de volken van ltalii
ingedronlken, en omdat deze belofte niet volhragt werd,
Lebben zij een’ zwaren oorlog verwekt, die lang na den
dood van Livius duurde; in denzelven waren de Picenters,
de Latijnen, de Samniten en meer anderen, welle nog-
tans, na vele twijfelachtige oorlogen, eindelijlk alle te
zamen overwonnen zijn, doch van het land Latium of van
de Latijnen is de ecrsle bevoerte begonnen, waarom La-
tium hier bijzonder genoemd wordt.

veel doller en woedender tegen ons vernemen,
dan zij toenmaals hunne dieren ooit tegen /fen
vernomen hebben.

HOOFDSTUK XXIV.

Van de tweedrachl der burgers, welke door
de Gracchische beroerten verwekt is ge-
worden.

Intusschen zijn de beroerten van de Grac-
chen, die door hunne veldwelten veroorzaakt
werden, het begin geweest van de burgeroor-
logen, want zij wilden di¢ velden en landen
deelen onder het volk, welke de adel onrecht-
vaardig bezat. Maar deze onreglvaardigheid te
willen aantasten, is eene zaak geweest, die gansch
gevaarlijk was, ja, gelijk de zaak geleerd
heeft, gansch verderfelijk en schadelijk; want
hoevele lijken en dooden zijn er gemaakt, toen
de eerste Gracchus gedood werd! En hoevelen
zijn daar insgeliks gemaakt toen Cajus Grac-
chus, de broeder van den zooeven genoemden
Tiberius Grachus, korten tijd daarna mede om-
gebracht werd! Want beide, edele en onedele,
werden daar gedood, niet volgens de wetlen,
noch volgens de orders en bevelen der maglen,
maar door beroerlijkheden en midden in de twis-
ten en gevechten der gemoederen.s, Ondertus-
schen na het ombrengen van den (weeden Grac-
chus, heeft de burgemeester Lucius Opimius,
die de wapenen binnen de stad tegen hem op-
genomen had, en die hem met zijn bondgenoo-
ten overwonnen en gedood had, dezelfde, zeg
ik, heeft ook een groote slagting en moorderij
onder de burgers aangerigt, Want alzoo hij
onderzoek naar deze zaak deed, en bij manier
van reglerlijk oordeel de anderen vervolgde,
zoo zegl men dat hij daardoor 3000 menschen
gedood heelt, waaruit ligt te gissen en op te
maken is, welk eene menigte dooden die strijd
en zamenstooling der wapenen uilgewerkt heb.
ben, nademaal het oordeel en de in schijn naauw
onderzochte en wél overwogen kennis der ge-
riglen zoo groole menigte van dooden uitgemaakt
heeft. Onder anderen had hij, die Gracchus
doodgeslagen heeft, zijn hoofd aan den burge-
meester verkocht voor zulk een gewigt gouds,

14




106 AUGUSTINUS DERDE BOEK

als het zwaar mogt zijn (§); want zulk een ver-
drag was er gemaakt voor hij vermoord werd,
in welken moord ook omgebragt is Marcus Ful-
vius met zijne kinderen. Deze Marcus Fulvius

‘was vroeger burgemeester geweest.

HOOFDSTUK XXV.

Van den Tempel der Eendragt, welke op de
plaats der beroerten en moorderijen door
een besluit des Raads gebowwd is.

Doch voorwaar, door een heerlijk besluit des
Raads is het geschied, dat op dezelfde plaats,
waar die droevige en bloedige beroerte geschied
was, en alwaar zoovele burgers van alle staten
verslagen waren, een Tempel der Eendracht
gebouwd is, teneinde dezelve als een getuige
van de straf der Gracchen de oogen van hen,
die hunne vertogen (*) daar deden, zoude ver-
schrikt maken en hunne gedachten en overleg-
gingen zoude prikkelen, en hun smart van zoo-
danig kwaad doen hebben. Maar wat is dit
anders geweest dan eene bespoltting der Goden ?
Dat men nl. voor deze Godin een tempel
bouwde (1), welke, schoon in eene stad, die
geenszins zoozeer gescheurd en vaneen gerukt
was door onderlinge tweedragt, evenwel nog-
tans van zelf onder den voet zou vallen. Maar
mogelijk i1s de Godin der eendragt ook schul-
dig geweest aan deze zwarigheid, overmits zij
nl. de gemoederen der burgers verlaten had,

(§) Luecius Opimius, ziende dat Gracchus op de vlucht
was, heeft door een’ afkondiger laten omroepen, dat bhij
het hoofd van Gracchus met goud wilde opwegen en be-
talen. Hierna heeft een bijzonder vriend van Gracchus,
Araginimus genaamd, hem waargenomen, en, vriendelijk
met hem sprekende, heeft hij Gracchus, die geen kwaad
vermoedde, gedood en hem daarna het hoofd afgesneden,
en, opdat het zwaarder zou zijn, heeft hij het vol lood
gegoten.

(*) Met degenen die hunne vertoogen daar deder, wor-
den bedoeld de Opperhoofden en die met de gemeente
didr mogten zijn, ten einde zij door het voorbeeld der
Gracchen, waarvan deze Tempel een geluigenis was, zou-
den mogen leeren, niets verachtelijks van den Raad te
spreleen.

(1) Er zijn te Rome vele Tempelen der Eendragt ge-
weest. Eerst is er een gebouwd bij Cammilus uit oorzaak
van de vijandige muiterij der soldaten, ook Lij Manlius
werd een gebouwd vanwege de beroerte der soldaten in
Frankrijk: ten derden is or cen gebouwd bij Opimius
vanwege de beroerten der Gracchen en ten vierden werd
er een gebouwd bij Livin Augusta. ‘

en derhalve dat zij vanwege zulk eene misdaad
verdiend heeft in dien tempel, evenals in eene
gevangenis besloten te worden. En voorwaar,
indien zij gewild hebben, dat de gedachten met
de verhandelde zaken zouden overeenkomen,
waarom hebben zij niet liever aldaar een Tem-
pel der Tweedragts gebouwd? En zou men
niet mogen zeggen, naar de onderscheiding van
Labeo, dat de eendragt is eene goede, en de
tweedragt eene hwade Godin? En voorwaar,
hij schijnt in dat opzigt niet anders gevolgd te
hebben dan hetzelfde dat hij te Rome gezien
had, alwaar hij had gemerkt, dat er een tem-
pel gebouwd was voor de koorts en ook een
tempel voor de gezondheid, derhalve behoorde
men op dezelfde wijze een tempel gebouwd te
hebben niet alleen voor de Eendragt, maar ook
voor de Tweedragt. En gewis, als men ’t
wel inziet, de Romeinen, die zulk eene kwade
Godin verstoord lieten blijven, hebben met gevaar
willen leven, en hebben niet wel overlegd, dat
de verwoesting van Troje (*) haar oorsprong
heeft van de verstoring en vergramming dezer
Godin. Want alzoo de Tweedragt onder de an-
dere Goden niet meegenoodigd was, zoo heeft zij
door het opwerpen van den gouden appel gevon-
den, dien twist der drie Godinnen, waarover een
gekijf en geding onder die Godinnen gevallen
is; doch Venus heeft het gewonnen, Helena is
weggenomen en vervoerd en Troje is eindelijk
verwoest.  Derhalve indien zij klaarblijkelijk
daarom vergramd is geweest, overmils zij niet
waardig geacht werd eenigen tempel nevens an-
dere Goden in de stad te hebbeﬂ, en ddus de stad
ontrust heeft met zoo groote berocrten, hoeveel
te gruwelijker dan heeft zij vertoornd kunnen
worden als zij op de plaats van die zware moor-
derij, dat is op de plaats van haar cigen werk,
gezien heeft dat er een Tempel gebouwd is ge-
weest van hare tegengodin. Ziet, als wij deze
ijdelheden aldus gaan bespotten, zoo worden
deze geleerde en wijze lieden daarover tegen

(§) Op de bruiloft van Pelus en Tethis, zegt men, dat
de Tweedragt alleen daar niet genoodigd is geweest. Deze
hierover vergramd zijnde, heeft een gouden appel in de
bruiloft over tafel geworpen met dit opsehrift: »die de
schoonste is, zal dien hebben” Tusschen Venus, Minerva
en Juno is twist ontstaan over de schoonheid, nl. wie de
schoonste was, Intusschen heeft men Paris tot regter
genomen, en tengevolge van zijn vonnis is namaals ge-
sprolen dat gruwelijlk kwaad van den Trojaansclien oorlog.




VAN DE STAD GODS. 107

ons moeijelijk en gram, en nogtans blijven zij
evenwel dienstknechten, beide van goede en
kwade Goden, zoodat zij niet kunnen ontgaan
deze vragen en onderhandelingen van het stuk
aangaande deze Godinnen der Eendragt en der
Tweedragt, hoe zij het ook maken, hetzij n.l
dat z1j nalaten den dienst van deze Godinnen,
uit oorzaak dat zij de Cortse en den krijg hoo-
ger achteu als aan welke zij hunne godsdien-
sten van ouds gedaan hebben, of hetzij dat zij
dezelve ook gaan eeren, omdat dan de Een-
dragt van hen ontrouwelijk afgeweken zal zijn,
¢n daarentegen de woedende Tweedragt hen
gebragt zal hebben zelfs iot burgeroorlogen.

HOOFDSTUK XXVL

Van de oorlogen, welke na de opbowwing
van den Tempel der Eendragt evenwel
gevolgd zijn.

Maar niel zonder oorzaak hebben zij goed
gevonden hen, die eenige vertoogen deden,
den tempel der Eendragt als een getuige van
het ombrengen en de straf der Gracchen voor
oogen te stellen, ten einde zulks zou mogen
dienen (ot eene zeer heerlijke wering en be-
letting van alle beroerten. Evenwel wat zij
hiermeé uilgerigt en gevorderd hebben, geven
de veel ergere ongelukken, die daarna gevolgd
zijn, ons te kennen. Want zij, die daarna
eenige vertoogen deden, hebben gepoogd en
gearbeid niet te vermijden het voorbeeld der
Gracchen, maar hun voornemen te overtreffen
en te boven le gaan, gelijk daar is geweest
Lucius  Saturnius (*), Operhoofd des volks, en
Cajus Cesar Servilius, de Schout, en 7 jaar
daarna Marcus Drusus (1), welke alle te za-
men door hunne beroerten corzaak zijn geweest
van zeer zware moorderijen en eindelijk van
de bondgenooten-oorlogen, welke daarna zeer
heftelijk gebrand hebben, zoodat daardoor Ita-
lig een zwaren aanstool geleden heeft, zoodat
het tot eene jammerlijke verwoesting en tot

(") Lucius Saturnius was Opperhoolll in de beroerde
fepubliek met zijne Aklkerwet, waarover hij door den
hurgemeesler Gajus Marius gedood is.

(-f) Markus Livius Drusus was zeer hoogmoediy, want
seroepen zijnde door den Raad, heeft hij dien doen aan-
reggen, dat zij bij bem behoorden te komen, in hetwelk
ite Maad hem ook gehoorznumd heeft,

verderf gebragt werd. Na dien tijd is gevolgd
de oorlog der slaven; ook zijn gevolgd de
burgeroorlogen, in welke zoovele veldslagen
geleverd zijn en zooveel bloed vergoten is. En
dat alleen, opdat ten naaste bij alle volkeren
van ltalié, over welke toen bijzonder de Ro-
meinsche heerschappij zich uitstrekte, even als
een wreed en barbaarsch volk zouden getemd
en gedwongen worden. Ondertusschen, hoe en
op welke wijze door zeer weinige schermvech-
ters, n.l. door minder dan 70, de oorlog der
slaven begonnen en toegenomen is, en daar
benevens tot welke groote en dappere menigte
dezelve aangewassen is, en hoe vele Veldoversten
van hel Romeinsche volk de menigle overwon-
nen heeft, en hoevele steden en landschappen zij
ook verwoest heelt, hebben de geschiedschrij-
vers nimmer ten volle kunnen uitleggen of ver-
klaren. En niet alleen die oorlog der slaven
is er geweest, maar vroeger hadden de slaven
ook de provincie van Macedonié geplunderd, en
daarna ook Sicilié en de gansche zeestreek.
Maar wie is er ook, die naar de gruwzaamheid
der zaak, teregt zou kunnen uitspreken welk
eene schrikkelijke en groote vrijbuiterij de zee-
roovers (§) in den eersten hebben aangerigt,
en daarna ook, welke zware en geweldige oor-
logen zij hebben le weeg gebragt.

HOOFDSTUK XXVIL

Van de burgeroorlogen, u.l. de Maviaansche
en Syllzansche.

Wijders is daar ook geweest die wreede
Marius, welke zeer bloedig was door het bur-
gerlijk bloed. Deze heeft eerst vele van zijne
vijanden verslagen, maar daarna is hij overwon-
nen en uit de stad gevlugt. Een weinig later
toen de stad naauwelijks weer esn weinig ruimer
ademhaalde (om de Tulliaansche woorden te

(§ Ten tijde dat de Zeeroovers van Cilioren de zee
zeer onveilig maaklen, is tegen hen witgezonden Publius
Servilius, de stedehouder des burgemeesters, welke hicr-
over ingemomen heelt de slad Isauren en cenige andere
steden. Maar toen hij vertrokken was, zijn «ij des te ge-
weldiger op de heen gekowen, zoodat 2ij al roovende en
vrijbuitende kwamen Lot Tajeten, Misene en tol Ustia mel
grooten schrik en oneer der Romeinen. Maar Cnejugs Pom-
pejus volgens de Gibininansche wet, tot Veldoversle Lagen
lien verkoren zijnde; heell binnen 14 dagen de gansche

zee gezuiverd en lien geheel weggedveven.




108 AUGUSTINUS DERDE BOEK

gebruiken) heeft Cinna met Marius haar wederom
overwonnen. Toen werden daar gedood de
allerkloekste en allervermaardste mannen, en de
lichten der stad zijn uitgebluscht geworden.
Daarna heeft Sylla de wreedheid en ongereg-

tigheid dezer victorie gewroken. Met welke .

vermindering der burgers en met welke ellende
der Republiek zulks geschied is, zal niet noodig
zijn hier te verhalen, want deze wraak heeft
meer kwaad gedaan dan anders geschied zou
zijn, indien de misdaden die gestraft werden,
ongestraft gebleven waren, waarom ook Lucanus
er van zegt: ,de medicijn is de maat tebuiten
gegaan, en ter plaatse daar het gebrek de
handen was leidende, daar is de medicijn te
diep gevolgd. Ondertusschen de boozen zijn
omgekomen. Maar toen nu eenige schuldigen
hier en daar alleen konden overblijven, heeft
men vrijheid tot onderlingen haat gegeven, en
daarover heeft de gramschap, ontbonden zijnde
van den dwang der wetten, zich zeer ongeschikt
uitgegoten.,” Want in dien Mariaanschen en
Syllaanschen oorlog, zijn behalve diegene die
buiten in den slag gebleven waren, eene ontel-
bare menigte menschen zelfs in de stad omge-
komen, zoodat de gebuurten, straten, markten,
schouwhoven en tempelen overal met dooden
gevuld zijn geweest, en wel z06, dal men zeer
kwalijk heeft kunnen onderscheiden en oordeelen,
of de overwinnaars meer dooden hebben ge-
maakt omdat zij hunne vijanden zouden overwin-
nen, dan of zij meer dooden hebben gemaakt
omdat zij hen overwonnen hadden; want in het
eerst toen de Mariaansche viclorie geschied was
en toen hij zich van zijne ballingschap hersteld
had, alstoen (behalve de moorden die hier en
daar geschiedden) is het hoold van den burge-
meester Octavius gesteld op de alkondiging-
plaats, insgelijks zijn Cesar en Fimbria (*) in
hunne huizen gedood, en daarbenevens de beide
Crassussen (1), vader en zoon, zijn in elkanders
aanschouwen omgebragt, voorts Bebjus en Nu-
mitorius zijn met den haak geslecpt en getrok-

(") Er zijn twee mannen geweesl, die Fimbria heeten,
van welke de cerste aan de Mariaansche zijde was, welle
llium of Troje verwoest heeft, welke Vellejus Flavium
noemt. De andere is Fimbria Licinius geweest, die tentijle
van de Gracchen kwamen in de burgeroorlogen tezamen
met eenen Cesar binnen zijn eigen huis gedood is.

(1) Crassus, de vader, heeft zich zelven gedood en zjn
zoon is door Cinna ter dood gebragt,

ken, en wel z00, dat zij met uitstorting van
hunne ingewanden gestorven zijn, wijders Catulus
heeft vergif ingedronken om zich aan de handen
zijner vijanden te onttrekken, en eindelijk Merula,
de Dialische priester (*), heeft zijn eigen aders
afgestoken en mitsdien met zijn eigen bloed
offerande aan Jupiter gedaan. En boven dit
alles werden in het aanschouwen van Marius en
voor zijne oogen al diegene gedoud, welke hij,
wanneer zij hem kwamen groeten, de regter-

hand (1) niet wilde geven.

HOOFDSTUK XXVIIL

Hoedanig de Sylleansche vietorie is ge-
weest, wellke wrekende was de Mariaan-
sehe wreedheid.

Hierop is gevolgd de Syllaansche victorie als
eene wreekster van deze wreedheid, welke na
zoo zwaar bloed der burgers, door wier storling
dezelve verkregen was, na de voleinding des
oorlogs veel wreeder in den vrede zijn geweld
betoond heeft, uit oorzaak dat de vijandschap
nog levendig bleel. En bij de oude en nieuwe
moorderijen van Marius zijn ook gevoegd eenige
andere, nog veel zwaarder moorderijen, die van
den jongen Marius en van Carbo (§), zijnde
beide van de Mariaansche zijde, later verwekt
zijn, want alzoo Sylla hen op de hielen zal en
zij daarover niet alleen de victorie mistrouwden,
maar ook hun eigen leven en behoud, zoo heb-
ben zij het overal met moorden, zoo bij zich
zell als bij anderen gedaan, verveld, Want

(*) De Dialische priesters waren priesters van Dios, dal
is van Jupiter.

(+) Catulus is medehroeder van Marius geweest in zijn
vierde hurgemeesterschap, tentijde van de Deensche oor-
logen, waarvan zij tezamen de triumph hadden. Voor
dezen had de pansche Raad, maar Marius zeide, dat hij
sterven mocest. Toen heelt hij in cen besloten kamer kolen
aangestoken en is alzoo gestikt. Anderen zeggen, dat hij
zich vergiftigd heeft.

(§) De jonge Marius, van wien in dit Hoofdstuk gespro-
ken wordt, is door geweld voor zijn 2bste jaar met Garbo
burgemeester geworden. Deze Marius heeft door eene
zelere beteckenis van letteren, Damassippus, den schout,
zijnde zijn trawant, bevolen alle heerlijke burgers die in
de stad waren, te dooden, Deze goede geesel, zijn meester
gehoorzaam zijnde, heeft dat bevel met alle vlijt uitge-
voerd, want hij heelt den Raad, even alsof er wai te be-
raadslagen wag, doen vergaderen, en heelt alzoo de heer-
lijke burgers omgebragt.




behalve hunne moorderijen, die zij op verschei-
den wegen en straten uitgebreid hadden, hebben
z1] ook den Raad belegerd, zoodat zij zells uit
het Raadhuis, even als uit eene gevangenis,
vourgebragt werden om het zwaard te -ontvan-
gen. Onder anderen is daar geweest de opper-
priester  Mucius Scevola, die, alzoo er bij de
Romeinen niets heiliger gehouden werd dan de
tempel van Vesta, haar altaar heeft omhelsd en
aldaar is gedood, en heeft alzoo dat vuur, het-
welk door gestadige bewaring van de maagden
daar altijd brandde, schier met zijn bloed toen
vitgebluscht. Daarna is de overwinnaar Sylla
in de stad gekomen, die op de gemeene straten
niet door woede van den oorlog, maar door
woeding zelfs van den vrede, T duizend voet-
knechten, geheel ongewapend zijnde, omgebragt
heeft, niet met strijden, maar met heeten en
gebieden, en voorts overal door de gansche
stad doodde en de Syllaanschgezinden sloeg
zooveel hem geliefde, zoodat de dooden in 't
geheel niet konden geteld worden, hetwelk z66-
lang duurde tot aan Sylla te kennen gegeven
v.erd, dat men eenige lieden behoorde te laten
leven, opdat zij, die het gewonnen hadden, nog
cenigen zouden mogen behouden, over weike
2] zouden kunnen heerschen. Toen is hierover
de groote vrijheid van moorden, welke hier en
daar woedende voorlging, een weinig ingehou-
den en bedwongen, en toen is met groote blijd-
schap voorgesteld die tafel (*) en dat register,
hetwelk uit beide de heerlijkste staten der
menschen, n.Jd. uit den staat der Ridders en
Raadsheeren bevatte het getal van 2000 man-
nen, welke te dooden of te verbannen zou-
den zijn. Voorwaar het getal bedroefde hun
wel, maar dat het in zekere mate bepaald
werd, dat verkwikte hen wederom; want hoe-
wel er zooveel moesten omkomen, evenwel
was er nergens zulke groote droefheid als er
aan de andere wel blijdschap geweest is,
dewijl al de anderen niet hadden te vreezen &y

(*) De tafel der verhanning, in dit Hooldstuk eenvoudig
tafel genoemd, begreep diegene, welke gedood zouden
worden, zoodat daaruit een ieder wist of hij leven of ster-
von zoude, Hen, die in deze tafel nangeteekend waven,
mogt een iegelijk dooden, en tot helooning van die daad
werd hem tocgetigend de helft van wijn goed de andere
helft kwam tot prafijt van Sylla. Deze tafel was openbaar
aangeslagen,

(+) Zij die in de tafel en het register niel genoenvl
werden, hadden niet te vreezen.

VAN DE STAD GODS.

109

Maar aangaande diegenen, welke moesten ster-
ven, gelijk het hun wreed geschenen heeft
te zien de vrije verzekering van de ande-
ren, zoo 'is er ook bij hen eene zware zuchting
gevallen over de bijzondere uitgezochte manie-
ren van doodingen, aan welke zij onderworpen
waren, want daar is een geweest, die door de
scheurende handen van elkaar gerukt werd zon-
der zwaard. (*) Foei! welk eene ijselijke wreed-
heid, want veel gruwelijker doen de menschen
die een levend mensch verscheuren, dan de bees-
ten plagten te doen, die een dood ligchaam,
dat weggeworpcn is, verscheuren en verslinden.
Een ander zijn de oogen uilgestoken en van
stuk tot stuk al zijne leden alzehouwen, en is
alzoo gedwongen in de uilersie pijnen en smar-
ten lang te leven, of, om beter le zeggen, lang
te sterven. Ook zijn bij afroepingen openbaar
onder de spies verkocht eenige vermaarde steden,
evenalsof het huizen of hoven waren. Daarbe-
nevens aangaande eene zekere stad is het ge-
schied, () alsof men maar een misdadig mensch
had bevolen te dooden, dat men alzoo bevolen
heeft de gansche stad te doodenen omte bren-
gen. Dt alles is na den oorlog in den vrede
geschied, niet om de victorie, die te verkrijgen
zou zijn, te verhaasten, maar opdat de victorie,
die verkregen was, in geene kleinachting zou
komen. Vanwege de wreedheid heeft de vrede
met den oorlog gestreden en heeft dien over-
wonnen ; want de oorlog heelt de gewapenden
ter nedergeslagen en gedood, de vrede daaren-
tegen heefl de ongewapenden vermoord en omge-
bragt. De oorlog bragt mede dat zij, die gesla-
gen werden, indien zij konden, weerom mogten
slaan; maar de vrede bragt mede voor hem,
die ontkomen was, dat hij mogt leven, maar,
voor hem die stervende was, dal hij geenszins
eenige weerstand mogt bieden.

(*) Debiug, een Marinansehgezinde, werd zonder zwaard
uiteen gescheurd, de andere Bebius. van wien vroeger ge-
sproken s, was Syllaansehgezind; beide zijn zij op dezelfde
wijze omgekonmen, wanl de Syllaners, om zich op de Ma-
rianers te wreken, hebben dezelfde manier van wreedheid
toogepast, die zij gebruikt hadden.

(+) Marins Gratidianus, een neef van Marius, z{jn de
oogen uitgestolien en hem de leden afgehouwen, Hij was
een lieftallic man en een opperhoold des volks en is lwee-
maal schout geweest,




R e BT

———

110 AUGUSTINUS DERDE BOEK

HOOFDSTUK XXIX.

Lene vergelijking van den Gothischen inval,
met de nederlagen, welke de Romeinen
Of van de Franken of van de aundrijoers
der burgeroorlogen geleden hebben.

Waar is toch eenige zoo dolle woede der
buitenlandsche volkeren en eenige zoodanige
wreedheid der barbaren, die bij deze victorie
der burgers over hunne medeburgers kan verge-
leken worden, want welke zwarigheid heeft Rome
ooit droeviger, gruwelijker en bitterder gezien?
Of is het geweest de wreedheid eertijds van de
Franken, of onlangs een weinig voor dezen de inval
der Gothen, of de wreedheid van Marius en Sylla
en van eenige andere vermaarde mannen, die aan
hunne zijde waren en die als lichten in de stad
waren, welker wreedheid zelfs was over hunne
leden? Het is waar, de Franken hebben wel
den Raad gedood en alles dat in de gansche stad
tot den Raad behoorde, (behalve het Capitolijn-
sche Hof, hetwelk alleen tamelijk wel voorzien
en verzekerd was) hebben zij met plundering
kunnen vinden. Doch toen de Romeinen op dat
gebergte waren, hebben zij hun het leven om
goud verkocht, hetwelk zij met een zwaard wel
niet konden benemen, maar nogtans door lange
belegering konden doen verdwijnen en verteren.
Maar de- Gothen hebben zoovele Raadsheeren
gespaard en verschoond, dat het bijna voor een
wonder gerekend wordt, dat zij daar nog eeni-
gen gedood hebben. Maar Sylla heeft, zelfs bij
het leven van Marius, het Capitool ingenomen,
dat bevrijd was geweest van de Franken, en heeft
hetzelve, nu overwinnaar geworden zijnde, tot
zijn zitstoel gebruikt om van daar alle wreede
bevelen en ordinantién tot moorderijen te ge-
ven. Daarna, toen Marius door de vlugt ontko-
men was, zoodanig nogtans dat hij van mee-
ning was, wreeder en bloediger weérom te
komen, zoo heefl hij ondertuschen op het Ca-
pitool door een besluit des Raads zeer vele
menschen van hun leven en goederen be-
roofd. Evenzoo aan de Mariaansche zijde,
in de afwezigheid van Sylla, wat hebben zij
gespaard en wat is er ooit zoo heilig geweest
dat zij verschoond hebben 2 Ja zij hebben
zells Mutio, een burger, een Raadsheer, cen
Opperpriester, en die zells het altaar, alwaar
de Romeinsche Goddelijke verzekeringen, gelijlk

zij zeggen, waren, mel zijne ellendige omhel-
zingen omvatte, niet gespaard of verschoond. En
wijders die laatste tafel van Sylla (*), opdat wij
alle andere ontelbare doodingen voorbijgaan,
heeft meer Raadsheeren gedood en omgebragt
dan ooit de Gothen zelfs hebben kunnen be-
plunderen.

HOOFDSTUK XXX.

Van een tezamengeknoopt vervolg van ver-
scheidene allerzwaarste oorlogen, welke
de komst van Christus voorafgegaan zijn.

Met welk aanzigt, met wat hart, met welke
onbeschaamdheid, met welke onwijsheid, of veel
liever uitzinnigheid, gaat men al dit voorgaande
voorbij, zoodat men het niet eens zijnen Goden
wijt noch te laste legt, en daarentegen, dat men dit
tegenwoordige alles onzen Christus gaat wijten.
Voorwaar! die wreede burgeroorlogen zijn bit-
terder geweest dan alle oorlogen der vijanden
zelfs, paar de bekentenis van hen, die daarvan
aandrijvers geweest zijo; want door de heltig-
heid derzelve is die Republiek niet alleen ge-
oordeeld, gekrenkt geweest te zijn; maar ook
gansch verdorven. Ondertusschen, al deze wreede
burgeroorlogen zijn lang v66r de komst van
Christus opgerezen, zoodal zij door eene teza-
menknooping van vele en verscheidene allerbooste
oorzaken van den Mariaanschen en Syllaanschen
oorlog voorlgeloopen zijn (ot de oorlogen van
Sertorius (4) en Catilina (§), vanwelke de eene
door Sylla gebannen was en de andere door hem
opgevoed en opgetogen. En van Sertorius en
Catilina zijn ze voortgeloopen tot den oorlog

(*) Plutarchus zegt van Sylla, dat hij binnen weinigv
dagen 3 maal verscheidene tafelen van verbanningen en
veroordeelingen aangoslagen heelt.

(1) Quintus Sertorius Mirsinius, alzoo de Mariaansche
zaken door onachtzaamheid der krijgsoversten teniet liepen,
is met zijne heirkracht in Spanje getogen, en heelt aldaar
lloekmoedig tegen de Syllannschen geoorloogd. Eindelijk
is hij van Pompejus den Grooten door verraad van Per-
penna en Antonius omgebragt, Ilij was een voortrelfelijk
krijgsoverste, die bij de ouder, indien hij beter stol gehad
b, wel kon vergelelien worden.

(§) Caliling is geweest aan de Sylluansche zijde; Sylla
gehruiklie hem tot embrenging van velen evenals cen beul.
Deze Catiling heell daarna cene zamenspanning tegen het

Vaderland aangerigh en is onder de Lurgemeesters Gicerg

en Gajus Anloniug ten onder gebragt,




VAN DE STAD GODS. 111

van Lepidus en Catulus (*), vanwelke de één
de Syllaansche handelingen wilde teniet doen en
de ander die wilde voorstaan. Wederom van
daar zijn ze voortgeloopen tot de oorlogen van
Pompejus en Cesar, vanwelke twee Pompejus (1)
een jaloersch navolger van Sylla is geweest,
z06, dat hij hem gelijk geworden en in magt
te boven gegaan is. Ondertusschen, Cesar kon
het groot vermogen en aanzien van Pompejus
niet verdragen, alleen omdat hij zulks zelf niet
had. Daarna, toen Pompejus overwonnen en
gedood was, is hij zijne magt verre fe boven
gegaan. Vandaar zijn de burgeroorlogen ein-
delijk gekomen tot eenen anderen Cesar, welke
daarna Augustus is genaamd geweest, onder
wiens regering Christus geboren is. Want deze
Augustus (§) heeft ook met velen zeer zware

(") Ten tijde dat Marcus Emilius Lepidus en Quintus
Luetatius Catulus burgemeesters waren, is Sylla gostorven.
Bij zijn lijk zijn de burgemeesters tot kijven toe heginnen
te spreken van orde te stellen op de Republick, en van de
handelingen van Sylla teniet te doen. Lepidus wilde, dat
zij, die bij Sylla gebannen waren, weder zouden mogen
kkomen, en dat men hen hunne goederen weder zoude
geven, maar Catalus met den Raad wedersprak hem, niet
omdat zulks onbehoorlijk was, muar omdat zij zagen, dat
zalks wederom het begin van nieuwe beroerten zou zijn,
welke  zij meenden, dat dan allerzwaarst zouden wor-
den. Van het twisten hierover is men eindelijk tot de
wapenen gekomen, 200 dat Pompejus en Catulus tegen
Lepidus gestreden en hem ook overwonnen hebben, En
daarmede zijn de wapenen afgelegd en de victorie is in
alle matigheid gebruikt.

(t) Cnejus Pompejus de Groote, zoon van Gnejus Pom-
pejus Strabo, is Sylla, komende uit Azié, met drie legive-
nien, welke hij in het land van Picenum opgenomen had,
te geroet getogen, en is een middel geweest tot groote
vordering van de victorie van Sylla. Daarom heelt Sylla
liem lief gehad en hem ook groote zaken bevolen, zoodat
hi) de overblijfsclen van den burgeroorlog in Sicilis, Afrika,
[talic en Spanje ten cinde gehragt hecit. Tweemaal ter-
wijl hij Ridder van Rome en voir hij Raadsheer was,
heeft hij trinmph gehad. De zeeroovers heeft hij bedwon-
gen, Mithridates en het gansche OQosten heeflt hij over-
wonnen, waarin zijn derde triumph bestond. Ten laatste
heeft hij voor de Republick den burgeroorlog gevoerd, die
door Cecar verwekt was; in dezen oorlog overwonnen
zijnde, is hij in Egypte gevlogt bij den koning en is aldaar
van zijne dienaars gedood.

(§) Augustus is eertijds genoemd geweest Cajus Octa-
vius en daarna Octavianus. Hij was cen zoon van Cnejus
Octavius, overste van Maecedoniié, en van Actia, welke eene
dochter was van Actius Balbus en van Julia, de zuster van
Cesar. Dezen Augustus heelt Cesar in zijn laatste testa-
ment aangesteld tot zijn voornaamsten erfuenaam, en heelt
oole gewild, dat bij zijn naam zoude voercn. Ondertus-
schen toen Cecar omgebragt was, zijn vele oude soldalen
om den naam zijns oudooms hem foegevallen, met welke
nhij door beleid van Cicero de zijde van den Raad, toen

burgeroorlogen gevoerd, en daarin zijn ook vele
zeer voortreffelijke mannen om hals gekomen (%),
waaronder ook geweest is Cicero, die welspre-
kende en kunstige meester in het beleid en de
regeering der Republick. En aangaande Cajus
Cesar, den overwinnaar van Pompejus, welke
zijne burgerlijke victorie matiglijk en goeder-
tieren geoefend heeft, en welke allen, die zijne
tegenzijde hielden, hun leven en staat weder
gegeven heeft, deze heeft eene zekere zamen-
spanning van eenige edcle Raadsheeren, even alsof
hij naar de koninklijke regering gestaan had, zelfs
in het Raadhuis in schijn om de vrijheid der Re-
publiek, omgebracht en gedood. Ondertusschen,
naar de magt van dezen Cesar scheen Antonius

hij nog een jongeling was, voorstond tegen Marcus Antfo-
nius, dien hij overwonnen en ook gedwongen heeft in het
overbergsehe Frankrijk bij Mareus Lepidus te vlugten.
Doch dezeltde daarna met Lepidus wedergekeerd zijnde,
heeft met hem door middel van een verdrag, een Drie-
manschap ingesteld, hetwellk inderdaad niet anders was,
dan het verderf van de Republick. Dit driemanschap be-
stond uit: Marcus Antonius, Marcus Lepidus ea Cajus Oe-
tavius Cesar, namaals Augustus genaamd. Onder het be-
spreken van hun verdrag was bedongen, dat Marcus Antonius
moest toelaten, dat zijn oom Sextus Julus Cesar gebannen
werd, Marcus Lepidus moest de verbanning van zijn broe-
der Lucius toelaten, terwijl Octavius Cesar er in bewilligen
moest, dat zijn vriend Cicero, dien hij als vader beschouwde,
verbannen zou worden, hetwelk Antonius bedong, omdat
hij door zijne vertoogredenen ecen vijand van den Raad
verklaard was. Van deze drie heerlijke mannen is alleen
Cicero door de Hellebaardiers van Anfonius gedood; de an-
deren zij: het ontkomen. Daarna heeft Octavins Cesar,
genaamd Augustus, geoorloogd met Cassius en Brutus, en
heeft hen door hulp van zijnen medebroeder Antonius in
de Philippische velden overwonnen. Daarna heeft hij ge-
oorloogd met Lucius Antonius, den broeder van den Drie-
man, en heelt hem binnen Perusié gedwongen om zich

- over te geven, Daarna heeft hij weder oorlog gevoerd

met Sextus Pompeijus, den zoon van Pompejus den Grooten
en heeft hem zijne vloot algeslagen ; voorts met den Drie-
man Marcus Lepidue, dien hij zijn Driemanschap heeft
benomen, en eindelijk met den Drieman Marcus Antonius,
dien hij bij Actium overwonnen heeft, zoodat hij, daar alle
oorlogen ten einde gebragt waren, alleen als oppergebieder
des Romeinschen volks is overgebleven, en is van den
vertoogmeester Valevius  Messalia uit naam des Raads en
des volks van fRome, Augustus genaamd en gegroet ge-
worden. Ondertusschen in het 44ste jaar zijns Rijks en
in ’t 751ste jaar van de opbouwing van Rome, zijnde zoo-
danige tijd in welke te water en te land, door de gansche
wereld een vaste vrede was, isin Bethlehem geboren Jezus
Christus, de Vorst en Schepper dev Natuur, de Koning
der koningen en de IHeer der heersclionden.

(') De Driemannen, hier vroeger genoemd, hebben veel
meer lieden van allerlei geslacht en staat verbannen dan
ooit Sylla; danrem noemt Juvenalis hen discipelen en leor-
jongens van Sylla, en zoodanige, welke zells den mieester
der verbanning met hunie Kkunst te hoven gegaan zijn,




112 AUGUSTINUS DERDE BOEK

geheel te trachten, een man, die inleven en ma-
nieren hem gansch ongelijk was en die daar-
benevens gansch verdorven was, en besmet met
allerlei ondeugden. Tegen dezen heeft Cicero (¥)
zich met alle magt gesteld, mede in schiju tot
behoud van de vrijheid des vaderlands. Ten-
zelfden tijde heeft zich vertoond de andere Ce-
sar, cen jongeling van zeer wonderbaar goede
inborst, nl. die, welke was de aangenomen zoon
van Cajus Cesar, en dic namaals genaamd is
geweest Augustus. Aan dezen Cesar, nog jon-
geling zijnde, betoonde Cicero groole gunst, op-
dat zijne magl legen Anlonius zoude gestijid
en opgelrokken worden, hopende vast vanwe-
gen denzelven, dal, wanneer de heerschappij
van Antonius verdreven en verdrukt zoude zijn,
hij alsdan de vrijheid van de Republiek weder
in haar geheel zoude herstellen. Zoo blind en
onverdacht was Cicero van hel toekomstige, dat
hij niet eens voorzag noch bedacht, dat deze
zellde jongeling (4), wiens waardigheid en magt
hij zoozeer voedde, hem, ik zeg Cicero, zou
leveren onder het geweld van zijnen vijand An-
tonius, om van hem gedood te worden, ja, wat
meer is, dat hij nog daarenboven diezellde vrij-
heid van de Republiek, om welke hij zoo me-
nigmaal en zoo ijverig geroepen had, zells ten
laatste onder het juk van zijue eigene heerschappij
zou brengen.

HOUFDSTUK XXX

Hoe 2ij, aan welle niet loegelalen werd hunne
Goden langer fle ceren, zeer onbeschaamd
de tegenwoordige zwarigheden der tijden
onzen Christus (e lasle leggen, naardien
ten zelfden lijde, loen 2 gecerd werden,
eoen groole warigheden geweest 2ijn.

Laat dan deze menschen hunne Goden be-
schuldigen van dusdanig groot kwaad, naardien

(*) De historie van den Antoniaanschen oorlog beschrijlt
Cicero zeer overvloedig in zijue Philippische verloogredenen.

(+) Eene schandelijke en trouwelooze daad was het van
Augustus, dat hij zijnen goeden vriend Cicero, dien hijals
zijn vader eerde, en die hem zooveel goed gedaan had,
Ja, die oorzaak was van zijn opkomen, leverde onder het
geweld van zijnen vijand Anlonius, om van hem gedood
te worden. Doeh Marcus Bratus, zijn vriend, had zolks
in hem wel gemerkt, en Cicero genoegzaam door brieven
gewaarschuwd, maar te vergeelsch, wijl Cicero zulks niet
van hem kon verwachten. Zcodan is Cicero omgebragt in
zijn B3ste jaar,

zij tegeu onzen Christus ondankbaar zijn van
wege dusdanig groot goed. Voorwaar, toen
dit groot kwaad geschiedde, waren warm al
de altaren hunner Goden, en riekten dezelve
zeer liefelijk door den wierook van Saba en
door de verschgeplukle bloemen en kransen,
ja, twen was in eere hunne priesterschap en toen
glinsterden en blonken hunne tempelen; men ol-
ferde, men speelde, men raasde in de kerkeri,
te dien tijde n.l, toen daar overal zooveel bur-
gerbloed, zelfs door de burgers, vergoten werd :
niet alleen hier en daar in andere plaatsen bui-
ten de Tempelen, maar zelfs ook usschen de
altaren der Goden. Tullius heeft geen Tempel
verkozen om aldaar te vlugten, omdat Mutius
tevoren dezelve vergeels had verkoren. Maar
deze lieden, welke veel schandelijker lasteren
de tijden der Christenen, zijn of gevlugt tot de
plaatsen die Christus toegeheiligd wareu, of zijn
aldaar geleid en gebracht zelfs van de Barba-
ren, opdat zij bij het leven zouden mogen be-
houden blijven. Derhalve, dit weet ik, en zulks
zullen met mij allen, die zonder eenzijdigheid
willen oordeelen, ligtelijk bekennen; (opdat ik
voorbij ga al hetgeen, dat ik zeer veel verhaald
heb en meer andere dingen, welke ik gemeend
heb dat te lang zouden zijn om te verhalen)
indien het menschelijk geslacht voor de oorlo-
gen vau Carthago de Christelijke leer en tucht
aangenomen had, en dal daarop gevolgd was
zoodanige verderving en verwoesting der Rij-
ken, gelijkerwijs lot bezwaring van Europa en
Afvika in die oorlogen geweest is, dat niemand
van al deze menschen, welke tegenwoordig ons
lastig vallen, dit voorgaand kwaad op geenc
dingen anders dan tot last van de Christelijke
riligic zouden gelegd hebben. LEn veel min zou
men hunne lasteringen hebben kunnen verdra-
gen, zooveel de Romeinen aangaat, indien na bet
ontvangen en de uitbreiding van de Christelijke
viligie gevolgd was of die overvaling der I'ran-
ken, of die gruwelijke beschadiging van de ri-
vier den Tiber, of ook die schrikkelijke vernie-
ling en verwoesting van den brand, hetwelk alle
rampen en ongelukken e boven gaat, indien
daarop gevolgd waren al de voorverhaalde bur-
geroorlogen.  Wijders ook indien alle andere
onheilen, van welke sommige zoo ongeloofelijk
geschied zijn, dat zij onder de wonderen ver-
teld werden, indien dezelve zeg ik, in den tijd




VAN DE STAD GODS, 113

der Christenen gebeurd waren, aan wie zouden
zij dezelve als misdaden te laste leggen, anders
dan aan de Christenen? Ik laat nog varen al
die andere dingen, welke meer wonderlijk dan
schadelijk zijn geweest, zooals: dat de koeijen (¥)
gesproken hebben, en dat de jonge kinderen,
eer zij geboren waren, in de buiken harer moe-
ders cenige woorden uilgeroepen hebben; daar
benevens, dat ook de slangen gevlogen hebben,
en voorts, dat ook de hennen, zijnde wijfjes,
en de menschen zijnde vrouwen in eene man-
nelijke beeldtenis en in dat geslacht zouden ver-
anderd zijn, en meer andere dergelijke dingen,
welke beschreven in hunne boeken, niet der
fabelen, maar zelfs der Historitn, die, hetzij dat
ze waar of onwaar zijn, den menschen niet aan.
brengen eenige schade of verderf, maar alleen
eene verwondering. Maar wanneer het aarde
regent, wanneer het krijt regenl, wanneer het
sleenen regent, niet op zoodanige wijge gelijk
de hagel met dien naam plagt genoemd te wor-
den, maar inderdaad steenen, voorwaar deze
dingen hebben den menschen veel schade en
leed kunnen doen. Ook lezen wij bij dezellde
Historieschrijvers, dat door het vuur van den
berg Etna (), dat van boven dien berg zich
verspreidde tot aan het strand, de zee zoo heel
is geworden, dat daardoor de steenrolsen zijn
verbrand, en dat het pek van de schepen is
gesmollen.  Datzelfde gelijk het ongeloofelijk
wonder was, is ook niel weinig schadelijk ge-

(") De oude Historieschrijvers maken melding van vele
wonderen. Onder andere zeggen zij, dat in den tweeden
oorlog van Carthago binnen Spoletum cene zekere vrouw
man is geworden, en dat binnen Marucié een kind voor
zijne geboorte geroepen heefl, Ook zeggen zij, dat er cene
koe geweest is, die in den oorlog van Antiochié gesproken
heeft: »Rome! wacht u.” En volgens hun schrijven heeft
cen 0s, in den Antoniaanschen burgeroorlog, tegen zijnen
voortdrijver in het ploegen gezegd, dat er geen koren ge-
brek zoude wezen, maar dat er gebrek zoude zijn aan
menschen om het te eten.

(1) De berg Etna heefl zijn vuur zeer wijd verbreid,
en de zee is heot geweest tot aan de Liparische eilanden
en heelt door het hraden der schepen, vele schippers door
den stank gedood en ook cene groote menigte visschen.
De bewoners van de Liparen, die deze visschen aten, heb-
ben alle buikloop gekregen, en zijn daaraan gestorven,
even als door eene nieuwe pest. De berg Etna werd Mon-
gibel genaamd en ligt op het ciland Sicilig, alwaar te dien
tijde vele menschen verbrand werden.

weesl. Ook hebben zij geschreven, dat door den
brand van dienzelfden berg het eiland Sicilié
met zulk eene menigte vonken vervuld is ge-
worden, dat zij de huizen van de stad Catina
geheel bedekten en overvielen, zoodat zij de
gansche stad verwoesite, door welke ellende de
Romeinen bewogen zijn, uit medelijden en barm-
bartigheid, hun kwijt te schelden de gansche
schatting van dat jaar. Ook hebben zij beschre-
ven hoe er in Afrika, nadat het cene provincie
van de Romeinen was geworden, zulk ecne groote
menigle sprinkhanen geweest is, dat hetzelve
voor een wonderteeken werd gehouden, van
welke sprinkhanen zij ook zeggen, dat zij met
eene groote en ongeloofelijke wolk alle gelijk-
tijdig in zee geslort en geworpen zijn, n.l. na-
dat zij alle vruchten en bladeren van de boomen
afgegeten hadden. Nadat de sprinkhanen alle
gelijktijdig verdronken en gestorven, en daarna
weer aan land gesmeten waren, is door hunne
verrotling en stank de lucht zoo besmet en be-
dorven geworden, dat zij zeggen, dat daaruit
zullk eene zware sterfte ontstaan is, dat er n.l
alleen in het koningrijk van Masinissa gerekend
werden, gestorven te zijn 800 maal duizend
menschen, en nog veel meer menschen in die
landen, die allernaast den oever of het strand
waren, zoodat zij ook voor waar verhalen, dat
toen binnen Utica (*) van 30 duizend jonge
mannen, die aldaar waren, slechts 10 overge-
bleven zijn. Zoodan deze onze tegenwoordige
ijdele lastering, aan welke wij moeten onder-
worpen zijn, en die wij ook gedrongen worden
te beantwoorden, indien men dezelve nu ten tijde
der Christenen mede kwam te zien, wat is er
van dat alles, dat zij der Christelijke religie niet
zouden wijten en te laste leggen? En nochtans
wijten zij geene van deze dingen aan hunne
Goden, wier godsdienst zij mettertijd vereischen,
teneinde zij deze kleine en ligte dingen niet
zouden lijden, daar voorheen hunne voorouders,
van wie deze Goden zeer aandachtig geéerd
werden, zulke groote zwarigheden en ellende
allezins en aan alle kanten geleden hebben.

(*) Utica heette later Porto Farma, De jonge mannen van
Utica, van wie in dit Hoofdstuk gesproken is, waren Romein-
sche soldaten, die aldaar lagen tot bewaring van de stad

15




AURELIUS AUGUSTINUS,

DE STAD GODS

! . TEGEN DE HEIDENEN.

VIERDE BOEK.

AAN MARCELLINUS.

HOOFDSTUK 1.

Van hetgeen in 't eersle boek verhandeld is.

Beginnende van de Stad Gods te spreken,
heb ik eerst goed gevonden te beantwoorden
derzelver vijanden, welke alleen trachten naar
de aardsche blijdschap, en anders niet zoeken
dan deze vergankelijke dingen. Alle droefheid
en tegenspoeden, die zij hierin komen te lijden
(meer door barmhartigheid Gods om hen ten
beste le vermanen, dan door Zijne strengheid om
hen te straffen), leggen zij te laste aan de Chris-
telijke godsdienst, welke de eenige zaligmakende
en ware religie is. En naardien onder hen ook
eene ongeleerde gemeente is, zoo is het, dat
dezelve als door het aanzien hunner geleerden
nog ééns zoo zwaar tot hating van ons getergd
en opgemaakt worden, dewijl de ongeleerde en
onwetende menschen bij zich zelven meenen,
dat zoodanige dingen, welke buiten gewoonte,
ten hunnen tijde gebeurd zijn, in verleden tijden
bij hunne voorouders nooit plagten te geschieden.
En alzoo daar velen zijn, welke hunne meening
bevestigen, zelfs ook zij, die weten, dat zulks
valsch is, verzwijgende hunne kennis en weten-
schap, die zij daarvan hebben, ten einde zij
alzoo zouden mogen schijnen regtvaardige klag-
ten tegen ons te hebben, zoo heeft men nood-

wendig moeten toonen, dat de zaak anders ge-
legen is dan zij meenen, en zulks heeft men
moeten bewijzen uit hun eigen boeken, welke
hun eigen schrijvers nagelaten hebben tot zoe-
danig einde, om daaruit te bekennen de historie
van de verleden tijden. En verder heeft men
hen ook moeten leeren, dat de valsche Goden,
die zij of openbaarlijk gederd hebben, of hei-
melijk nog eeren, anders niet zijn dan de aller-
vuilste en onreinste geesten, en de allerbooste
en bedriegelijkste duivels, waarom zij ook een
behagen hebben in hun eigen boeverijen en boos-
heden, hetzij dat ze waarlijk geschied zijn, of
van hen verdicht werden, zoodat zij ook gewild
hebben, dat dezelve op hunne feestdagen niet
alleen openbaar zouden vermaand, — maar ook
ten toon gesteld worden. En tot welk einde
toch? Hierom, opdat de menschelijke zwakheid
niet zou afgetrokken worden van hunne ver-
doemelijke handelingen, alzoo hen dagelijks als
een goddelijk voorschrift gegeven werd, om de
gruwelen hunner Goden na te volgen. Dit heb-
ben wij bewezen, piet uit onze eigene gissing
of met ons verstand, maar eensdeels uit ver-
schillende gedachtenis zelfs, dewijl wij gezien
hebben, dat aan deze zoodanige Goden ook deze
zoodanige dingen vertoond zijn; eensdeels ook
uit de schriften van hen, welke zulks niet als




VAN DE

in spijt, maar als ler eere van hunne Goden,
beschreven en den nakomelingen achtergelaten
hebben, zoodat Varro, de allergeleerdste onder
hen, en een man van bijzonder aanzien, als hij
zijne  boeken der menschelijke en goddelijke
zaken elk bijzonder stelde en afdeelde, en som-
mige er van toeéigende tot de menschelijke za-
ken en sommige tot de goddelijke, ieder naar
de waardigheid der verhandelde zaken, dat hij,
zeg ik, de kamerspelen niet alleen gesteld heelt
onder de menschelijke zaken, maar ook onder
de goddelijke. Daar evenwel de zaken met de
kamerspelen alzoo gelegen zijn, bijaldien in de
stad alleen goede en eerlijke lieden geweest
waren, dat dan dezelfde kamerspelen niet toe-
gelaten zouden zijn, zelfs onder de menschelijke
zaken. Doch hij heeft dit niet gedaan naar zijn
eigen zin en verstand, maar omdat hij een man
was binnen Rome geboren en opgevoed ; daarom
heeft hij dezelve te voren onder de goddelijke
zaken al gesteld gevonden.

HOOFDSTUK 1I.

Van datgene, hetwelk in het tweede en derde
Boek bevat is. .

Naardien wij in het einde van het eerste Boek
kortelijk gesteld hebben al datgene wat wij in
het vervolg zouden hebben te verhandelen en
daarvan reeds in de twee daaropvolgende Boe.
ken iets gesproken hebben, zoo dunkt ons toch
goed, dat wij nu de verwachting des lezers
eenigzins voldoen, in hetgeen nog e verhandelen
staat. Zoodan, wij hadden toegezegd, dat wij
ook iels zouden zeggen legen hen, die de neder-
lagen en zwarigheden van de Romeinsche Repu-
blick aan onze religie te laste leggen, en dat wij
dieshalve verhalen zouden alle rampen en onge-
lukken welke ons in den zin zouden mogen
komen en die naar onze meening genoeg zijn,
n.l. welke deze slad zelve geleden heeft of de
provincién, welke tot hare heerschappij behoor-
den, n.l. in die tijden toen hare offerhanden nog
nooit verboden of belet waren, welke rampen
en ongelukken alle te zamen zij ongetwijfeld
ons zouden wijten, indien door dezelve onze
religie bloeide, of anders door zoodanig middel
hen van hunne boosheden en heiligschendingen
wederhield. Dit alles, zoo ik meen, hebben wij

STAD GODS. 115

in het tweede en derde Boek genoegzaam afge-
daan; want in het tweede hebben wij verhan-
deld van het kwaad der ongeschikle manieren,
welk kwaad of voor het eenige, 6f voor het
grootste te houden is. En in het derde Boek
hebben wij gesproken van zoodanige rampen en
ongelukken, welke alleen de dwazen vreezen te
zullen lijden, te weten de ongelukken des lig-
chaams en der uiterlijke dingen, welke in het
gemeen ook de goeden moeten lijden. En voor-
waar zeer weinig heb ik gesproken van deze
stad alleen en van haar Rijk, welke ik heb aan-
geroerd niel verder dan tot keizer Augustus.
En wat einde zoude het zijn, indien ik hier had
willen verhalen en in het breede uitbreiden al
die ongelukken, welke niet de menschen elkander
doen, gelijk daar zijn de verwoestingen en het
bederf der landen en steden door de krijgslie-
den, maar ik meen zoodanige rampen en onge-
lukken, welke door de elementen der wereld de
aardsche zaken overkomen, welke Apulejus op
zekere plaals alle tezamen kortelijk aanroert in
dat boek, hetwelk hij van de wereld geschreven
heeft, zeggende, dat alle aardsche dingen hunne
veranderingen, omkeeringen en hun verderf heb-
ben; want door eenige kleine schuddingen der
aarde, zegl hij, dat de aarde opgesprongen en
opgescheurd is, en dat gansche steden (ezamen
met hare inwoners in de aarde verzonken en
besloten zijn geworden, en dat geheele landen
door afbreking en overvalling van uitgegoten
slagregen gcheel onder waler zijn gesteld, en
daarbenevens, dat ook zulke landen, welke aan
het vasteland gehecht waren, door de overkomst
en door het geweld van de baren van buiten,
tot eilanden geworden zijn, en dat wederom
daarentegen  andere eilanden door de slapheid
der zee aan het vasteland gekomen zijn, zoodat
men dezelve te voet heeft kunnen begaan. Wij-
ders, dat ook door de winden en door het ge-
weld des onweders gansche steden omgekeerd
zijn. Daarenboven, dat ook brand en vuurvlam-
men uit de wolken gebarsten zijn, waardoor de
landen van het Oosten verbrand en verdorven
zijn, en daarbenevens in de landen van het
Westen, dat cenige opwellingen en uitstortingen
van leelijke dampen en vuiligheden dezelve zwa.
righeden van verwoesling aangebragt hebben, en
dat ook alzoo eertijds uit het opperste van den
berg Etna door zijne gaten uitgestort zijn, op




116 AUGUSTINUS YIERDE BOEK

de manier van eene beek, gansche rivieren van
vaurvlammen, welke als door een Goddelijken
brand voortliepen overal door de naar beneden
afdalende plaatsen henen. Indien ik deze en
dergelijke dingen, waarvan de historién gewagen,
uit dezelve had willen vergaderen, wanneer zou
ik toch geéindigd zijn? En toch zijn die alle
geschied, n.l. voor dat de naam Christus hunne
ijdele valsche dingen, en welke gansch schade-
lijk zijn voor de ware zaligheid, bedwongen en
ingehouden had. Maar boven dit alles heb ik
ook beloofd, dat ik hen zoude aanwijzen welke
en hoedanige manieren en om welke reden de
ware God tot vermeerdering van hun Rijk zich
verwaardigd heeft hen te helpen, ik zeg de ware
God, in wiens magt alle koningrijken zijn. En
hoe weinig hen geholpen hebben, diegene, welke
z1) Goden meenden te zijn, ja wat meer is, hoe-
zeer zi met hun liegen en bedriegen hen be-
schadigd hebben, van hetwelk mij dunkt, dat ik
nu behoor te spreken, en bijzonder van de op-
komst en vermeerdering des Romeinschen Rijks;
want van de schadelijke bedriegerij der duivelen,
welke zij als Goden eeren, hoeveel kwaad en
hoevele verdorvenheden zij in hunne manieren
gebragt hebben, daarvan is reeds veel gesproken,
vooral in het tweede Boek. Ondertusschen in
al de voorverhaalde afgedane en voltrokken drie
Boeken hebben wij ook, waar wij meenden dat
het te pas kwam, verhaald welken grooten troost
God in al die oorlogsrampen, door den naam
Christus, dien de Barbaren zulk eene groote
eer bewezen hebben, heeft gebragt goeden en
kwaden tegen alle gebruik der oorlogen, die
God, zeg ik, welke Zijne zon laat opgaan, beide
over goeden en kwaden, en welke ook regent
beide over regtvaardigen en onregtvaardigen.
(Matth. 5 vers 49),

HOOFDSTUK IIL.

Of zoodanige aanwassing en groole vermeer-
dering des Rijks, welke door geen ander
maddel dan door oorlogen verkregen werd,
te houden 2ij voor een goed of der ge-
luklkigen, of der wijzen.

Maar laat ons zien welk eene zaak het is,
nl. dat zij zoodanige wijde uitbreiding en lang-
durigheid des Romeinschen Rijks dezen Goden

durven toeschrijven, welke zij betaigen altijd
aandachtig en eerlijk gediend te hebben, zelfs
met behagelijke believingen van schandelijke spe-
len, en ook door gedienstigheden van schande-
lijke menschen. Doch eerst zou ik gaarne een
weinig willen onderzoeken en van hen willen
weten, wat reden, welk bescheid, welke wijs-
heid het is, te willen roemen van de grootheid
des Rijks, en dat men daarentegen niet kan
toonen, dat er bij de menschen, zelfs onder dat
Rijk behoorende, altijd eenig geluk is, dewijl
zij altijd met eene duistere vrees en bloedige
begeerlijkheid verkeeren in oorlogsnederlagen en
moorderijen, en in loutere bloedstorting of der
burgers, of der vijanden, zijnde evenwel mede-
menschen, zoodat niet te onregte hunne blijd-
schap, zijnde zeer broos glinsterende, vergeleken
wordt bij een glas. En opdat men dit te ligter
mag begrijpen, zoo laat ons niet verijdeld wor-
den, gedreven zijnde door eene ledige opgebla-
zenheid, en laat ons de scherpzinnigheid van
ons verstand niet dom maken door hoogklin-
kende namen van eenige dingen, te weten als
wij hooren noemen Volken, Koningrijken en
Provincién, maar laat ons twee menschen stellen;
want ieder mensch, hoofd voor hoofd, moet ge-
rekend worden gclljl; iedere letter in een woord,
n.l. gelijk iedere letter tot het wezen des woords
behoort, alzoo is ieder mensch een wezenlijk
beginsel van de stad en het koningrijk, hoe uit-
gestrekt deze ook mogen zijn. En laat ons be-
denken, dat één van deze twee menschen arm
is, of anders van middelmatigen slaat, en de
andere zeer rijk; maar ondertusschen dat de
rijke benaauwd is met veel vrees en uitteert door
veel droefheid, insgelijks brandende in begeer-
lijkheden en nooit meer zonder bekommernis,
maar altijd ongerust, en altijd vermoeid en be-
laden met gestadige twisten en moeite der vij-
andschap, en evenwel in het midden van deze
ellenden zijne goederen uitermate vermeerde-
rende, en daardoor dagelijks ophoopende de
zwaarste en bilterste bekommernissen. Ln hier-
entegen aangaande den man van kleinen staat,
dat hij met zijn klein en gering inkomen verge-
noegd en tevreden is en daarenboven ook bemind
is bij zijne bloedverwanten, geburen en vrienden,
voorts in de allervermakelijkste vrede zich ver-
blijdt, en wijders ook godsdienstig en aandachtig
in godsvrucht, goedertieren en weldadig van




VAN DE

gemoed, gezond van ligchaam, spaarzaam, en
matig van leven, kuisch en zuiver van wandel
en manieren, gerust van conscientie. Voorwaar,
dit overleggende, meen ik niet, dal er iemand
is, die zoo onwijs zou zijn, dat hij n.l. zou
durven twijfelen wiens toestand hij zou willen
kiezen. Nu, gelijk het bij deze twee menschen
is, alzoo is het ook in twee huisgezinnen, alzoo
is het ook bij twee volkeren, en alzoo is he,
dat dezellde regel der gelijkheid mede gevolgd
moel worden in twee koningrijken. En bijaldien
dezellde regel zeer wakker en vlijtig gevolgd
wordt, en bijaldien ook ons verstand en oordeel
verbeterd worden, zoo zullen wij ligtelijk zien,
waar de ijdelheid woont en waar de gelukzalig-
heid huishoudt.  Derhalve, indien de ware God
gederd — en indien Hij gediend wordt met Zijne
waarachtige godsdiensten en met goede en ge-
schikte manieren, alsdan is het nuttig en dienstig,
dat de goeden wijd en breed hunne heerschappij
hebben. En zulks is niet zoozeer nutlig voor
hun zelven als voor diegenen, over wie zij de
heerschappij hebben; want zooveel hen aangaat,
hunne godzaligheid en vroomheid, welke zeer
groote gaven Gods zijn, zijn genoegzaam tot de
ware gelukzaligheid, zoodat zij in dezelve het
tegenwoordige leven wel leiden, en namaals het
ecuwige leven verwerven, Zoodan op deze aarde
wordt de heerschappij der goeden beschikt, niet
zoozeer voor hen als wel voor de gemeene men-
schelijke zaken; maar de heerschappij en het
rijk der kwaden doen de meeste schade aan
hen, die rijk zijn, omdat zij door de meerdere
vrijheid van boosheden hunne gemoederen geheel
en al bederven en verwoesten; maar zij, die
hen moeten dienen en onderworpen zijn, lijden
anders geene schade, dan van hun eigen boos-
heid.  Want welk kwaad den regtvaardigen
aangedaan wordt van onregtvaardige Heeren,
dat is hun geene straf van misdaad, maar alleen
eene beproeving huuner vroomheid. Alzoo de
goede, al is het ook dat hij dient, is evenwel
vrij, en de kwade, al is het dat hij heerschappij
voerl, is evenwel een dienstknecht, niet van een
cenig mensch, maar hetwelk veel zwaarder is,
van zodveel heeren als er n.l. zonden en gebre-
ken zijn, volgens het getuigenis der Goddelijke
Schrift, welke, van de zonden handelende, op
zekere plaals aldus zegl: van wicn iemand ver-
wonnen is, diens dienstknecht is hij geworden.

STAD GODS. 117

HOOFDSTUK 1V.

Hoe, de honingrijken zonder geregligheid
aan de moorderjjen en rooverijen gunscl
gelijk wija.

Zoodan, wanneer de geregtigheid weggeno-
men wordt, wat zijn de koningrijken anders dan
groote vrijbuiterijen? En wal zijn de veijbui-
terijen anders dan kleine koningrijken?  Want
de menigle der menschen wordt geregeerd door
hel bevel van eenen overste, en wordl le zamen
geknoopt door een verdrag van bondgenootschap,
en daarbenevens hun buit wordt uitgedeeld door
eene wel van een gemeen welbehagen. Dit
kwaad intusschen, indien het door zulke ver-
meerdering  van verdorven menschen toeneemt
en aanwasl, dat het beginl plaatsen in te houden,
zitstoelen e stellen, steden in te nemen, volken
onder hun geweld te brengen, alsdan begint het
kennelijk den naam van Koningrijk aan te nemen,
dien hun niet de benomen begeerlijkheid, maar
de toegevoegde vrijheid en onbekommerdheid
der straf, nu in het openbaar begint te geven.
Dieshalve heeft een gevangen zeeroover zeer
aardig en met waarheid aan Alexander den Groo-
ten geantwoord, die hem vroeg: ,,Wat hij zich
liet voorstaan, dat hij alzoo de zee beroofde en
onvrij maakte.” Op deze vraag van Alexander
den Grooten heell de zeeroover met vrijmoedige
stoutheid gezegd: ,,En wat laat gij u voorstaan,
dat gij dus de gehecle wereld gaat plunderen
en berooven? Maar overmits ik zulk met één
klein scheepje doe, zoo word ik een zeeroover
genoemd ; doch gij, overmits gij dat doet met
eenc maglige en geweldige vloot, wordt een
Veldoverste en Koning genoemd.”

HOOFDSTUK V.

Van de weggeloopen Schermvechters, wier
magl bijna de Koninklijhe hoogheid gelijk
geworden is.

Ondertusschen zal ik evenwel nalaten te onder-
derzoeken, hoedanige lieden Romulus opgeraapt
en bijeen vergaderd heeft, want zij zijn groote-
lijks daarmede geholpen en verbeterd geworden,
dat hun uit dat leven vergund werd de inwoning
en gemeenschap der stad, want van dien tijd
aan hebben zij voortaan opgehouden te denken




118 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

aan hunne verdiende straf, welker vrees hun
tot meer boosheden aaundreef, zoudat zij na dien
tijd veel stiller en vreedzamer zijn geworden
voor de menschelijke zaken. Maar dit zal ik
zeggen, dat zells het Romeinsche Rijk toen het
groot geworden was, en toen het zeer vele vol-
ken onder zijn geweld gebragt had, en daarbe.
nevens zeer onlzaglik geworden was voor alle
andere volken, bittere smart gevoeld heeft en
ook dapper gevreesd heeft, zijnde overvallen met
zeer veel werk, zoodat het genoeg te doen had
om eene groole en zware aanstaande nederlaag
voor te komen, nl te dien (ijde, toen drie
schermvechters in het land van Napels uit het
spel weggeloopen zijnde, bijeenvergaderd en op-
geraapt hadden eene zeer groole heirkracht, en
ook zich zelven (*) drie krijgsoversten opge-
worpen en gemaakt hebben, en daarbenevens
ltalié zeer breed geplunderd en zeer wreed al-
geloopen en verwoest hadden. Laat ze ons
hier zeggen, welk een God hun geholpen heelt,
dat zij van eene kleine en verachtelijke hoop
vrijbuiters opgeklommen zijn tot zoodanige ko-
ninklijke magt, welke zelfs schrikkelijk is geweest
voor zoo groot Romeinsch geweld en voor hunne
sterkte; maar misschien wilt gij zeggen, dat zij
door geene goddelijke hulp geholpen zijn, daar
zij niet lang gebleven zijn (). Ja toch, omdat
in schijn het leven van ieder mensch in ’t bij-
zonder lang is. Voorwaar! volgens zocdanig
besluit zouden de Goden niemand helpen in hunne
heerschappij en regering, dewijl ieder in 't bij-
zonder zeer haast is stervende. En indien het
voor pgeene weldaad (e achten is, hetgeen in
ieder mensch een korten tijd duurl, zoo volgl
ook daaruit, dat het van hoofd tot hoofd in
allen, even als een damp, verdwijnt. Want wat
is er hun aan gelegen, die onder Romulus de
Goden hebben geéerd, en reeds lang dood zijn,
dat n.l. na hun dood het Romeinsche Rijk tot
zulk eene magt opgewassen is, en dat zij onder-
tusschen onder de aarde hunne zaken moeten

(*) De drie schermvechters, in dit Hoofdstuk bedoeld,
waren: Sparthacus, Chrysus en Enomaus. Van Sparthacus
wordt verhaald, dat hij met ecen streng verbod onder zijne
soldaten heeft doen afkondigen, dat niemand eenig goud
of zilver zou mogen bezitten. Daarom is het niet te verwon-
deren, dat zijna magt in korten tijd z66 hoog geklommen is,

(+) In het derde jaar nadat de genoemde zwaardvech-
ters weggeloopen waren, zijn zij tenict gebragt en uitge-
roeid door Marcus Licinius Crassus,

verhandelen ? Of deze zaken goed of kwaad
zijn, zulks dient niet tot deze onze legenwoor-
dige verhandeling, Zoodan, deze goddelijke hulp
moel verstaan worden, zelfs ook van al diege-
nen, welke door een Rijk, zijnde voor vele jaren
langdurig door af- en aangaan van sterfelijke
menschen, niet van weinige dagen, de loop huns
levens als met haast doorgaande, dragende onder-
tusschen elk zijne lasten van zijne handelingen.
Derhalve indien alle weldaden, zelfs van een
allerkortsten tijd, aan de hulp der Goden toe te
schrijven zijn, zoo zijn ongetwijfeld die scherm-
vechters niet weinig geholpen geweest, die de
banden van hun slaafschen staat gebroken heb-
ber, welke weggeloopen zijn, welke ontkomen
zijn, welke eene groote en allermagtigste heir-
kracht bijeen verzameld hebben, welke gehoor-
zaamd hebben de raadgevingen en bevelen hunner
Koningen, welke gevreesd zijn van de Romein-
sche hoogheid, en welke gansch onverwinnelijk
zijn geweest voor ellelijke Romeinsche Veld-
overslen, zoodat zij zeer veel gewonnen en in-
genomen hebben, vele victorién verkregen heb-
ben, zulke wellusten en vermakelijkheden als zij
wilden, genoten hebben, al hetgeen, waartoe hun
lust strekte, gedaan hebben, en eindelijk als
Hoogmogende en heerschende Heeren geleeld
hebben, z06 lang tot zij overwonnen werden,
hetwelk niet dan zeer bezwaarlijk en met groote
moeite geschiedde. Maar laat ons (ot grooter
en meer dingen komen. :

HOOFDSTUK VI.

Van de begeerlighleid van koning Ninus, die,
om zeer wijd en breed te heerschen, aller-
cerst zijnen naburen oorlog aangedaan
heeft.

Justinus (*), die eene Grieksche, of veel meer
eene uillandsche Historie beschreven heeft, vol-
gende daarin Trogus Pompejus, heeflt dezelve
niet alleen in het Latijn, gelijk hij mede, uitge-
geven, maar heeft ook zeer kort geschreven, en

(*) Justinus, van wien in dit hoofdstuk gesproken wordt,
heeft de historién van Trogus Pompejus in 't kort begrepen,
even als Florus de historién van Livius, doch 1s wat wijd-
loopiger, en het ware te wenschen, dat ook Florus niet

gezocht had zoo kort te zijn. Nu tertijd is Trogus verlo-
ren en in plaats van dien, wordt Justinus gelezen.




VAN DE STAD

't werk zijner boeken begint aldus: ,In den
beginne is de heerschappij der Landen, Volkeren
en natién bij de Koningen geweest, welke niet
de ijdele bekruiping van de stemmen des volks,
maar hunne deugdzaamheid en geschiktheid, onder
de vromen te voren beproefd zijude, tot de hoog-
heid van zoodanige majesteit opgetogen en ge-
vorderd heeft. Voorts, de volkeren werden niet
betoomd door eenige wetten, want het beleid
der Prinsen, was in plaats van wetten. Daar
benevens was het een gemeen gebruik de land-
palen zijns Rijks meer te beschermen dan dezele
grooter te maken of te vermeerderen; daarom
werden de Koningrijken besloten elk binnen zijn
eigen vaderland. Doch Ninus, de koning der
Assyriérs, heeft allereerst (*) de oude en steeds
bij alle volkeren gebruikte manier veranderd
door zijne nieuwe begeerlijkheid der heerschappij.
Want deze heeft allereerst de naburen met oor-
log bestookt, en heeft al de volkeren rondom
zich, alzoo zij niet op eenigen tegenstand bedacht
waren, bedwongen en overheerscht, zells (ot de
uiterste palen van Lybis.” Weinig daarna zegt
hij: ,,Ninus heeft de grootheid van zijne gezochte

heerschappij eindelijk met eene gestadige bezit-

ting bevestigd; want de naaste gezetenen be-
dwongen hebbende, is hij door vermeerdering
en toeneming van krachten sterker geworden,
en is daarop, kort daarna voortgegaan (ot andere
volkeren, zoodat de naasie viclorie een instru-
ment en middel was van de navolgende, en
heeft, alzoo voortgaande, al de volken van het
gansche QOosten onder zijn geweld gebragt.”
En hoewel men hier mogt zeggen, dat beide,

(*) Véor Ninus zijn ook oorlogen gevoerd onder de
menschen, want die van Afrika en Egypte hadden tevoren
onder elkander gestreden met stokken. En Plinius zegt,
dat die van Phenicié de allereerste invoerders van corlog
zijn geweest. Justinus zegt, dat Vepores, koning van Egypte
en Tanais, koning van Scythié, allereerst met vergelegen
volkeren geoorloogd hebben om een grooten naam en
eere {e behalen, maar dat Ninus allercerst geoorloogd heeft
uit begeerte van zijn Rijk te vergrooten. Hoe lang het
Rijk der Assyriérs geduurd heeft, daarin zijn de schrijvers
het niet eens. Eusebius meent 1240 jaren, Diodorus Sicu-
lus 4360 jaren; ook in het getal der konmgen komen zij
mede niet overeen. Diodorus gewaagt van 30 koningen,
Eusebius van J6 koningen, Vellejus Paterculus van 33,
beginnende van Ninue tot Sardanapalus met zoodanige
orde, dat altijd de opvolger des Rijks een zoon was van
den gestorven koning. Aangaande het Romeinsche Rijk,
dit had te dezen tijde gestaan 4170 jaren, want Augustinus
schreefl deze Boeken tentijde van Honorius en Theodosius
de Jonge.

GODS. 119

hij en Trogus, met eene onzekere en twijfel-
achtige waarheid geschreven hebben, (want andere
vasler en zekerder schriften geven genoegzaam
te kennen, dat zij eenige dingen gelogen hebben)
evenwel is het bij andere schrijvers ook zeker,
dat het Rijk der Assyriérs eene groole uitbrei-
ding heeft verkregen door koning Ninus. En
daarbenevens heeft het ook zddlang achlereen
geduurd, dat het Romeinsche Rijk nog van zoo-
danigen ouderdom van jaren niel is; want gelijk
zij schrijven, die de historién der geschiedenis
van tijd tot tijd vervolgd hebben, zoo is het,
dat dit Rijk gebleven is 1240 jaren, beginnende
van het eerste jaar, dat Ninus begon te heer-
schen tot dien tijd, dat hetzelfde Rijk overgezet
werd tot de Meden. Nu zijnen naburen oorlog
aan te doen, en van hen verder tot alle andere
landen te loopen, en daarbenevens de volkeren,
die niemand hinderlijk noch schadelijk waren,
te gaan vermorselen en onderdrukken, alleen
uit begeerte van heerschappij, hoe kan men dat
anders noemen dan eene groote rooverij en
vrijbuitert) ?

HOOFDSTUK VII.

Of de aardsche koningrijken in hun floe- en
afuemen, naar gelegenhed van de Goden,
beide geholpen en verlaten worden.

Indien dan dit Rijk zoo groot en langdurig
geweest is zonder eenige hulp der Godea, waarom
wordt den Romeinschen Goden toegeschreven,
dat het Romeinsche Rijk dus uitgestrekt is en
2oo lang van duur? Want zooals de oorzaak
is van het ééne, is ook de oorzaak van het
andere. Indien zij nu zeggen willen, dat het
Rijk der Assyriérs aan de hulp der Goden toe-
geschreven moet worden, zoo vraag ik hun aan
welke Goden? Want die andere volken, welke
Ninus bedwongen en onder zijn geweld gebragt
heeft, eerden toen geene andere Goden. Of wilt
gij zeggen, dat de Assyriérs hunne eigene Goden
gehad hebben, welke verstandiger en raeer mees-
ters waren van een Rijk op te riglen en te
bewaren, zijn zij dan daarna gestorven toen deze
zelfde Assyriérs hun Rijk verloren hebben? Of
is het alzoo, dat hun dagloon niet genoeg be-
taald werd? Of dat hun meer loon beloofd is,
en dat zij daarom liever tot de Meden wilden

|
|
i
I
i
i
|




120 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

overgaan (¥), en vandaar wederom door noodi-
ging en aanlokking van Cyrus, en mogelijk wat
meer belovende, tot de Perzen (1) ? Welk volk, -
begrepen zijnde in geene kleine palen van het
Qosten, na het Rijk van den Macedonischen
Alexander (§), hetwelk groot was in plaatsen,
maar allerkortst in tijd, alsnog tot dezen tijd
toe is gebleven.. Indien dit zoo is, zoo volgt
daaruit, dat deze Goden ontrouw zijn, naardien
zij de hunnen verlaten hebben en tot de vijanden
overgeloopen zijn, helwelk zelfs Camilius, een
mensch zijnde, niet gedaan heeft, die, alzoo hij
overwonnen en ingenomen had de allervijan-
digste stad Lendienste van Rome, hetzellde Rome
vanwege al die moeite zeer ondankbaar jegens
hem bevonden had. Evenwel al zoodanig ongelijk
vergelen hebbende, heeft hij gedacht aan zijn
vaderland, en heeft dezelfde ondankbare stad
wederom niettemin verlost van de Franken. Of
daar moet uit volgen, dat deze Goden zoo sterk
niet zijn als den sterken Goden betaamt te wezen,
naardien zij of door menschen-beraadslagingen
of door menschen-geweld kunnen overwonnen
worden.  Of mogelijk wilt gij zeggen, wanneer
de menschen onder elkander oorlogen, dat dan
de Goden niet door de menschen, maar dat de
Gioden door andere Goden overwonnen worden,
nl. van zoodanige, welke eigen Goden zijn in

(") Arbaces, de Overste van Medi&, heeft Sardanapalus
overwonnen en was vergramd, omdat zoovele duizenden
mannen aan zulk een verwijfd mensch onderworpen waren.

() Het Rijk der Meders in Azié heeft van Arbaces tot
Cyrus bestaan 350 jaar. Astyages is de laatste koning van
dit Rijk geweest, uit wiens dochter Mandane, die gehuwd
was met Cambyses, Cyrus geboren is. Astyages, in cen’
droom hiertoe vermaand zijnde, gelastte Cyrus te dooden.
Maar het kindeken Cyrus is door vreemd avontuur in het
leven gebleven. Groot geworden zijnde, is Cyrus binnen
Pesepolis gekoman en heeft het volk gelast hunne bijlen
gereed te maken en het naaste bosch af te houwen; dit
gedaan zijnde, heeft hij het volk op een heerlijken maal-
tijd ontvangen en heeft hun gevraagd of zij niet liever
zulk een leven hadden dan het leven van gisteren. Toen
zij daarop riepen: »Ja!” zeide hij: »Zoo lang pij onder de
Meden staat, zoo is uw leven gelijk dat van gisteren; maar
indien gij heerscht, zoo is uw leven gelijk dat van heden.
Hiermede vergaderde hij veel volk en bragt het Rijk aan
de Perzen.

(§) Het Rijk der Perzen, van Cyrus tot Alexander, heeft
230 jaar gestaan, en Alexander heefl over Azié geheerscht
6 jaar; zijn Rijk is daarna verdeeld geworden door twist
en tweedragt van zijne opvolgers, en het is eindeljk door
Avcases aan de Parthen gekomen, onder wie het geweest
is tot den tijd van Xerxes, die het weer den Parthers
ontnomen en aan de Perzen gebragt heeft, bij wie het
Rijk nog duurde fen tijde van Augustinus.

iedere stad. Indien dit zoo is, zoo hebben dan
de Goden ook onder elkander vijandschap, welke
zij naar hun vermogen tegen elkander opnemen,
en daarom moet iedere stad niet zoo zeer alleen
eeren hare Goden als ook wel andere Goden,
van welke hare Goden geholpen worden. Ein-
delijk en ten laatste, hoe het ook met de gelegen-
heid van die Goden gesteld zij, helzij aangaande
hun overgaan, hunne vlugt of verhuizing, of ook
bezwijking in den strijd; het is zeker, dal toen
in dien hoek der wereld de naam Christus nog
niet gepredikt was, n.l. toen die koningrijken
door groote oorlogsnederlagen verloren en over-
gezet zijn. Want indien na 1240 jaren, toen
n.l. het koningrijk van de Assyriérs weggeno-
men was, de Christelijke godsdienst aldaar een
ander eeuwig koningrijk gepredikt, en aldaar de
gruwelijke diensten der valsche Goden bedwon-
gen had, wat zouden de ijdele menschen van
dat volk anders gezegd hebben, dan dat hun
koningrijk, hetwelk zoo lang onder hen bewaard
was geweest, op geene andere wijze en om
geene andere reden had kunnen vergaan, dan
omdat zij hunne godsdiensten hadden verlaten
en de Christelijke religie hadden ontvangen. Op
deze ijdele redenen, die zij hadden kunnen ge-
bruiken, hebben de Romeinen te letten, en in
dezelve hebben zij ook te zien als in een spiegel,
en indien zij dit doen, zoo zullen zij zich scha-
men over dergelijke dingen te klagen, indien zij
ten minste eenige schaamte hebben, hoewel nog-
tans het Romeinsche rijk meer gezegd mag wor-
den geslagen of gekwelst te zijn dan veranderd,
hetwelk ook op andere tijden voor den naam
Christus hun gebeurd is, van welke kwetsing en
bedroeving het rijk daarna wederom verkwikt
en genezen is, van hetwelk men ook in dezen
tijd den moed niet heeft geheel verloren te geven:
want wie is er, die den wil Gods van deze
zaak gewelen of bekend heeft? (Rom. 11 vers
34 en 1 Cor. 2 vers 16.)




VAN DE

HOOFDSTUK VIII.

Welke de Goden zijn, door wie de Romei-
nen geacht hebben, dat fhun rijk ver-
meerderd en bewaard is, en hoe zij de-
zelve elk bijzonder, nawwelijks de bewa-
ring van dedere bijzondere zaak lhebben
kunnen vertrouwen.

Maar daarna, indien bet u gelieft, laal ons
ook vragen uit zulk eene groote menigte Go-
den, die de Romeinen eerden, welke Goden
voornamelijk of welke Godenin ’t bijzonder vol-
gens hun geloof, toch hun Rijk vergrool en be-
houden hebben? Want ik meen niet, dat zij
in dit groot stuk werk, hetwelk zoo geheel vol
is van zoo groote waardigheid, onder den naam
der Goden en Godinnen eenig gedeelte zullen
durven toeschrijven aan Cleoacina, dat is, de
Grootgodin, of aan Volupia, dat is, de Godin
der vermakelijkheid, welke van Voluptas, datis,
vermakelijkheid genaamd is, of ook aan Liben-
tina, de Godin der onkuischheid, welke haren
naam heeft van Labido, dat is onkuischheid, of
ook aan Vagitanus, de God van het kinderge-
krijt, welke toeziener is op het gekrijt der jonge
kinderen, genaamd Vugitus, of aan Cunina, de Go-
din van de wieg, welke Cunas, dat is, de wiegen
der jonge kinderen bedient. En hoe zouden toch
alle namen der Goden of Godinnen op ¢éne plaats
van dit Boek kunnen verhaald worden, welke
zij zelfs nauwelijks hebben kunnen bevatten in
zeer groote boeken, verdeelende onder de Go-
den ieder zijn eigen ambt voor iedere zaak in
't bijzonder. Want alzoo hebben zij niet goed
gevonden het ambt der Velden aan één God
alleen te bevelen, want het land genaamd Rus,
hebben zij bevolen aan de Godin Rusina, en de
opperste hoogter der gebergten, genaamd Juga,
hebben zij bevolen aan den God Jugatinus, en
de heuvelen en de lage geberglen, genaamd
Colles, aan de Godin Collatina, en de dalen en
laagten, genaamd Valles, aan de Godin Vallo-
nia. Ondertusschen hebben zij nooit zulk eenen
Segetium, dat is zulk eene Godin van het ge-
was kunnen vinden, aan welke zij eenmaal ge-
heel hunne Segatas, dat is hun gansche koren-
gewas bevolen en vertrouwden, maar bij gedeel-
ten, zoo is ’t, dat zij over hel gezaaile koren
zoo lang als hel onder de aarde was, hebben
gewild, dat allereerst het opzigt zou hebben de

STAD GODS. 121

Godin Seja, dat is, de Godin der zaaijing. Daar-
na, wanneer het boven de aarde was en alreede
Segeten, dat is, groen loof hegon te maken,
200 is ’t, dat zij alsdan wilden, dat de Godin
Segetia het opzicht daarover zou hebben. Ver-
der als nu het koren vergaderd was en in de
schuur weggelegd, 200 hebben zij, teneinde het
Tuto, dat is, wel vrij en verzekerd zou bewgard
worden, over het hetzelve gesteld de Godin Tu-
tilina, want daartoe strekte de magt van Segetia
niet, dewijl die niet verder toezag, dan zoolang
tot het gewas van zijn beginnend en nitsprui-
tend groen loof tol dorre aren gekomen was.
Zoodan, de menschen, welke eene lust hadden
fot de menigle der Goden, zijo daarmede niet
vergenoegd geweest, dal nl. hunne ellendige
ziel alleen tot roof gesteld zoude worden onder
200 groote menigle duivelen, dewijl dezelve de
zuivere ombhelzing des eenigen waren Gods ver-
smaadt. Derhalve hebben zij over het opschie-
tende koren tot eene opzienster gesteld Proser-
pinam. En daarbenevens over de knieén en
over de Nodi, dat is, de knuistkens en knoop-
kens der halmen, den God Nodotum. En over
de Involmenta, dat is, de besloten ingewikkelde
vastigheden der kerdei-huiskens, de Godin Volu-
tinam. En wanneer deze korrelhuisjens Patus-
cunt, dat is, beginnen te openbaren, dat de aar
begint voort te komen en uit te kijken, de Go-
din Pateleam. [En wanneer hel gewas met zijne
nieuwe aren zeer effen en gelijk over het veld
staat, overmits de ouden het woord Hostire ge-
bruikten voor gelijkmaken, zoo hebben zij tot
eene loeziensler daarover gesteld de Godin Hos-
tilinam. En wanneer het koren Floret, dat IS,
bloeit, de Godin Floram. En waoneer het koren
Lactescit, dat is, melkachtig in zijn korrel is,
de Godin Lacturtiam. Ln wanneer het Matu-
rescit, dat is, vijp wordt, de Godin Maturam.
Findelijk en ten laatste, wanneer het gansche
gewas Runcatur, dat is, van de aarde geheald
wordt, de Godin Runcinam. En ik verhaal het
niet alles, want daar zij geene schaamte van
hebben, daarvan heb ik verdriet. Ondertusschen,
dit weinige heb ik gezegd en verhaald, opdat
men zon mogen verstaan, hoe zij geenzins zul-
len durven zeggen, dat n.l. die Goden gesteld,
vermeerderd en bewaard zouden hebben het Ro-
meinsche Rijk, dewijl deze Goden, ieder in zijn
ambt, alzoo gesteld worden, dat er niets gehecl
16




122 AUGUSITNUS DERDE BOEK

aan één alleen vertrouwd wordt. Want hoe zou
de Godin Segetia acht genomen hebben op het
Rijk, welke niet geoorloofd was beide, voor het
gewas en voor de boomen zorg te dragen? En
wanneer zou de Godin Cunina op de wapenen
kunnen gedacht hebben, dewijl het haar niet toe-
gelaten werd, dat zij haar opzigt zonde strek-
ken buiten de wiegen der jonge kinderen? En
hoe zou de God Nodotus hun geholpen hebben
in den oorlog, dewijl hij zelfs geen gezag had
over bet korrelhuisken van de aar, maar zijn
opzicht behoorde alleen tot het knuistken van
de knie van het stron. Wijders, een ieder stelt
aan zijn huis eenen deurwachter, en voorwaar!
het is genoeg, overmits hij een menschis. Maar
zi] lieden hebben albier gesteld drie Goden, n.l.
voor de fores, dat is, de deuren, den God For-
culem, en voor den cardo, dat is, het hengsel
van de deur, de Godin Cardeam, en voor den
limen, dat is, de drempel, den God Limentinum.
De reden van zulks is, overmits de God Forcu-
lus niet tegelijk de deur, het hengsel en den
dorpel of drempel heeft kunnen bewaren.

HOOFDSTUK IX.

Of men de grootheid en langdurigheid van
het Romeinsche Rijk heeft toe te schrij-
ven aan Jupiler, die volgens de meening
zijner dienaars de alleropperste God is.

Zoodan, deze meening van al deze kleine Go-
den zullen wij laten varen, of veelmeer een wei-
nigje voorbij gaan. En wij moeten eens gaan
onderzocken het ambt en de bediening der groo-
ter Goden, door wie Rome zoo magtig en groot
geworden is, dat het zulk een langen tijd over
zoovele volkeren geheerscht heeft. Zij zeggen
nl., dat zulks het werk is geweest van Jupiter,
want dien willen zij gehouden hebben voor den
Koning aller Goden en Godinnen, zulks geeft
te kennen zijn scepter, zulks ook zijn Hof-Ca-
pitool op het hooge gebergte te Rome. Van
dezen God roemen zij, dat met alle regt en re-
den, niettegenstaande het van eenen poeéet voort-
gekomen is, gezegd wordt: ,,Overal is alles vol
van Jupiter.” Deze Zzelfde gelooft ook Varro,
dat van diegenen geéerd wordt, welke alleen
een God zonder eenig beeld eeren, maar dat
hij met een anderen naam door hen genoemd

wordt (*), Indien dit zoo is, waarom is hij dan
zoo kwalijk onthaald binnen Rome (even gelijk
ook sommigen bij andere volken) dat men hem
n.l. een beeld en eene gelijkenis gesteld heeft?
Dit heeft ook zelfs dien Varro mishaagd, waarom
bij ook, niettegenstaande hij zeer bedwongen
en ingehouden werd door de verkeerde gewoonte
van deze stad, nogtans geenszins getwijfeld heeft
te zeggen en te schrijven, dat zij, die voor de
volkeren de beelden ingesteld hebben, aan de
ééne zijde hun de godsdienstige vrees benomen
hebben, en aan de andere zijde ook hunne dwa-
lingen vermeerderd hebben.

HOOFDSTUK X.

Welke meeningen zij gevolgd hebben, welke
verseheidene Goden over verscheiden ge-
deellen der wereld lof opzieners gesteld
hebben.

Maar waarom wordt hem ook Juno ten wijve
toegevoegd, welke genaamd wordt zijne zuster
en huisvrouw? Daarop antwoorden zij, omdat
wij Jupiter in het vuur ontvongen en Juno in
de lucht, welke twee elementen zamengevoegd
zijn, doch alzoo, dat het eene hooger en het
lager is. Indien zulks waar is, zoo is hij
dan diegene niet, van wien voorheen gezegd
is: overal is alles vol van Jupiter,” dewijl ook
Juno een gedeelte vervult. Of is het zoo, dat
zij te zamen dit beide vervullen, en dat alzoo
beide deze gebuwde Goden twee dingen tege-
lijk doen, n.l. dat zij tegelijk zijn in deze twee
elementen, en dat ook ieder in het zijne bijzon-
der is? Maar waarom wordt dan het vuur ge-
geven aan Jupiter en de lucht aan Juno? Ten
laatste, indien deze twee genoeg zijn, waarom
wordt dan de zee aan Neptunus (1) toegeéigend

(") Aanmerkt hier de vruchten van de beelden, zelfs
naar het getuigenis en oordeel van een Heidensch mensch,
hetwelk in ’t Pausdom niet wél overlegd wordt, als men,
tegen Gods uitdrukkelijk bevel, den eenigen waren God en
de Heilige Drieéenheid beelden gaat oprigten.

(+) Er zijn 3 zonen van koning Saturnus geweest, n.l.
Jupiter, Neptunus en Pluto. In het verdeelen van hun
vaderlijk koningrijk zijn zij overeengekomen, dat Jupiter
het gebied over het Oosten zoude hebben, Neptunus het
gebied over de schepen ter zee en Pluto het gebied over
het Westen. Deze waarheid van de 3 Prinsen is daarna
veranderd tot een gedichisel van Goden, zoodat het opperste

en de Hemel tocgeéigend werden aan Jupiter, omdat zij
het Oosten en den opgang der zon als Hemelsch rekenden,




VAN DE STAD GODS. 123

en de aarde aan Pluto? En opdat zij ook niet
zonder huisvrouwen zouden zijn, zoo is Neptu-
nus toegevoegd Salacia, en aan Pluto Proser-
pina. Want zeggen zij, gelijk Juno het bene-
denste deel des Hemels bezit, alzoo bezit Sala-
cia het benedenste deel der zee, en Proserpina
het benedenste deel der aarde. Maar eilieve!
zij zoeken vast rond om hunne fabelen met eeni-
gen schijn zamen (e naaijen, maar zij vinden
niet. Want indien dit alzoo ware, zoo zouden
hunne oude geleerden liever gezegd hebben,
dat er drie elementen der wereld waren, en
niet vier, opdat alzoo ieder huwelijk van
deze drie Goden verdeeld zou worden, ieder
met zijn bijzonder element. Maar nu hebben
deze zelfden alle gelijk gezegd, dat wat anders
is het vuur, wat anders de lucht en wat anders
de aarde. Maar het waler, hetzij dat het boven
of beneden is, het is allijd water, en ik meen,
dat het nimmer zoo ongelijk is, dat het geen
water zou zijn. En de benedenste aarde, wat
kan zij anders zijn dan aarde, hoe zeer zij ook
in verscheidenheid van plaatsen onderscheiden
is? En voorts ziet, omdat nu in deze 3 of 4
ligchamelijke elementen de geheele wereld vol-
komen vervuld is, waar zal dan Minerva zijn?
Wat zal zij bezitten? Wal zal zij vervullen?
Want zij is te zamen met deze twee op het
Hofcapitool gesteld, daar =zij nogtans geene
dochler is van deze twee. Of indien zij willen
zeggen, dat Minerva bezit hel bovenste deel des
vuurs, en dat daarom de poéeten verdicht heb-
ben, dat zij geboren is uit het hoofd van Jupiter (¥),
waarom wordt zij dan niet veel liever gehouden
voor de koningin der Goden, dewijl zij boven
Jupiter is? OF is het omdat het niet betaamde
en aldaar is ook de hooge berg Olympius, die ook door de
gelijkenis zijns naams het gedichtsel versterkt heeft, En
Neptunus, overste Admiraal zijnde ter zee, is gehouden
voor een God der zee, gelijk Diodorus Siculus zulks uit-
drukkelijk betuigt En Pluato, hebbende zijn Rigk in het
Westen, n.l. aan den ondergang der zon, is gehouden voor
een God van het onderste deel.  Voorts hebben zij aan de
lucht den naum gegeven van Juno, de huisvrouw van Jupiter,
overmits de lucht een element is lusschen liet vaur en het
water. En aan de lucht hebben zij den vrouwelijken naam
Juno gegeven, omdat er nicts zachter is dan de lucht.
Aangaande het vuur, hier aether genaamd, bij hetzelve
werd ook verslaan de Hemel en ook het bovenste deel der
lucht.

(") Minerva wordt geacht geboren te zijn uit de her-
senen van Jnpiter, en wordt daarom gehouden voor de

Godin der wijsheid en der geleerdheid. Ook wel Pallas
genoemd.

de dochter boven den vader te verheffen ? Waar-
om is dan die betamelijkheid en gevoegelijke
billijkheid niet gehouden met Jupiter tegen zijnen
vader Saturnus? s hel, omdat hij overwonnen
is? Maar hebben zij dan gevochten? Dat zij
verre, zeggen zij, want zulks is anders niet dan
een razend geklap der fabelen. Zeer wel! Laat
men dan de fabelen niet gelooven, en laat men
van de Goden een beter gevoelen hebben. Waar-
om heeft men dan aan den vader van Jupiter (1),
mogt het geen hooger zijn, tenminste geen gelijk
gestoelle van eer gegeven? Omdat Saturnus,
zeggen zij, de lankheid des tijds is. Zoo eeren
zi) dan den lijd die Saturnus eeren, en meleen
wordl bedenkelijk te kennen gegeven, dat Jupiter,
de koning der Goden, door den tijd voortge-
bragt is. En voorwaar wordt daar ook iets
onbetamelijks gezegd, wanneer gezegd wordt,
dat Jupiter en Juno door den tijd voorlgebragt
zijn, omdat hij de Hemel is en zij de aarde (*),
en naardien Hemel en aarde geschapen zijn;
want dat zij zulks zijn, bevatten ook hunne ge-
leerden en wijzen in hunne boeken, zoodal het
niet is uit de gedichiselen der poélen, maar
uit de boeken der philosophen, hetgeen van Vie-
gilius gesproken is, zeggende aldus: alstoen is
de almagtige Vader des Hemels met zijnen vrucht-
baren regen nedergedaald in den schoot van
zijne blijde huisvrouw, dat is, in den schoot van
het land of de aarde, want in deze woorden
willen zij ook eenig onderscheid maken, dewijl
zij meenen, dat zells in de aarde, Terrd (4),

(§) Hesiodus en de poéten betuigen, dat Saturpus is
geweest een zoon des Hemels en der aarde, zeer boos en
onregtvaardig, doch dat hem ryke vergeling van zijne
boosheid gesehied is door Jupiter, die hem verdreven heelt,
galijk hij zijn veder verdreven had, en dat hij hiervan den
Grod des tijds genaamd is, bij de Grieken Cionus, evenals
Chronos, dat is tijd, Cicero zegt, dat Saturnus voor die-
sene geliouden wordt, welke begrijpt den loop der tijden,
en dat hij daarom Ronos genaamd wordt, en Saturnus,
omdat hij Saturatur, dat is verzadigd met jaren, en daarom
wordt van hem gezegd, dat hij zijn eigen kinderen gegeten
heefe, overmits hij de jaren en tijden, van hem voortge-
komen zijnde, verteert, en met dezelve onverzadelijk ver-
zadigdigd wordL

(*) Varro zegt, dat Juno is de aarde; Plutarchus zegt
het ook. Servius zegt, dat Jupiter voor vaur en lucht heide
wordt gesteld, en dat Juno gesleld wordt voor de aarde
en het water.

(4} Terra is het element der aarde. Tellus de Goilin
der aarde; daarom zcgl men ook de tempel van Tellus en
niet van Terra. Varro en Tullius betuigen, dat Cetus de
aarde is, hebbende haren naam van Cero, dat is, dragen,
overmils dezelve vruchten draagt, of, gelijk sommigen mee-
nen, van het oude woord Cerco, dat is, gelijk Varro meent,
Cero, voortbrengen, dewijl de aarde alles voorlbrengt.




124 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

dat is aarde, iets anders is, en dat Tellus, dat
is land, iets anders is, en dat Tellums, datis de
God der velden, iets anders is. En al deze Goden
hebben zij ieder met hunne namen genoemd,
met hunne ambten onderscheiden, en ook ieder
met hun eigen allaren en godsdiensten vereerd.
Deze zellde aarde noemen zij ook de moeder
der Goden, zoodat nu alreede die dingen, welke
de poéten verdichten, veel verdragelijker zijn
dan hetgeen zij voorstellen, want niet naar de
poétische boeken, maar zelfs naar de boeken
hunner godsdiensten is niet alleen Juno de zuster
en huisvronw van Jupiter, maar ook eindelijk
de moeder van Jupiter. Deze zelfde aarde noe-
men zij ook Ceres; deze zellde eeren zij ook
als Vesta, daar zij noglans dikwijls zeggen, dat
Vesta anders niet is dan hel vuur, dat tot den
haard behoort, zonder hetwelk de sltad niet kan
bestaan, en dat derhalve maagden hetzelve plag-
ten te dienen, omdat van cene maagd, niet ge-
boren wordt, welke ijdelheid eenmaal geheel
teniet gedaan en uitgebluscht moest worden van
diegene welke van eene maagd geboren is. En
eindelijk, wie zal het nog kunnen dulden en ver-
dragen, naardien zij zoo groole eer in schijn
als kuischheid het vuur toeschrijven, dat zij zich
ten laatste ook niet schamen deze zelfde Vesta
Venus (*) te noemen, omdat alzoo hare geéerde
maagdelijkheid eindelijk verijdeld en teniel ge-
maakt wordt door hare dienstmeisjes.  Want in-
dien Vesta Venus is geweest, hoe hebben dan
de maagden, zich onthoudende van Venus werken,
haar bekwaam kunnen dienen? Of is het alzoo,
dat er twee Godinnen Venus zijn genaamd, zijnde
de ééne cene maagd en de andere eene vrouw ?
Of liever zijn daar 3, de ééne der maagden,
welke ook Vesta genaamd wordt, de tweede
der gehuwde vrouwen en der hoeren? Aan
welke ook die van Phenicié () zekere geschen-
ken gaven vanwege hunne dochters, welke zij
eerst tot oelening der hoererij stelden eer zij
dezelve ten huwelijk aan mannen voegden. Maar

(*) De natuurkundigen, gelijk Macrobius betuigt, heh-
ben het hovenste deel des aardrijks Venus genoemd, en
het benedenste Proserpmna. Platinus noemt de kracht des
aardrijks, die uit Venus is, Vesta. Daarenboven is Vesla
ook het vuur der wereld en de warmte van Venus, zoodat
Vesta geéerd wordt, niet als ontyruchtbaar, maar als voort-
teelende, en wordt daarom Venus genaamd.

(4) De Pheniciérs hebben zich bijzonder ten dienste van
Venus begeven, alzoo Adoms, de vrijer van Venus, aldaar
geboren ise

wie van deze allen is de huisvrouw van Vulca-
nus geweest? Niet zij, die maagd is dewijl zij
een man heeft. En verre is het vandaar dat het
eene hoer is, teneinde het niet schijne dat wij
den zoon van Juno (*) en den medehelper van
Minerva () verwijt doen. Alzoo volgt daaruit,
dat zij behoort onder de gehuwde vrouwen;
nogtans willen wij viet, dat zij haar zullen na-
volgen in zulks als zij bedreven heeft met Mars.
Maar zeggen uzij, gij keert u wederom lot de
labelen; doch hierop zeg ik, wat regt en reden
is er toe, om op ons vergramd te zijn, over-
mits wij zoodanige dingen van hunne Goden
zeggen, en op zich zelve niet cens te gaan ver-
grammen, dewijl zij zelfs op de schouwhoven
deze boeverijen huanner Goden zeer gaarne aan-
schouwen, en dal meer is, dat zij nog daaren-
boven (hetwelk gansch ongeloofelijk zou zijn,
tenzij het met vele getuigen bewezen werd) dur-
ven zeggen, dat deze spelen en vertooningen
van de boeverijen hnnner Goden ter eer van
dezelfde Goden ingesteld zijn.

HOOFDSTUK XI.

Van zeer vele Goden, welke de leeraars der
Heidenen heweeren éen en dezelfie Jupiter
le zijn.

Zoodan, laat ze met natuurlifke reden en be
weeringen zooveel Goden stellen als zij willen
en laat Jupiter somtijds zijn de ziel van deze’
ligchamelijke wereld, welke dit gansche gebouw,
bestaande en zamengevoegd zijnde vit 4 (of uit
zooveel als het hun belieft) elementen, vervult
en beweegt: of laat hij daarna ook zekere van
zijne gedeellen der wereld aan zijpe zuster en
broeders inruimen, of laat hem ook het vuur
zijn, om alzoo daardoor als van boven te om-
helzen de lucht, zijoe Juno, zijnde benedenwaarts
uitgespreid ; of laat hij, tezamen met de lucht,
de geheele Hemel zijn, en laat hij mitsdien de

(*) Vuleanus is de zoon van Jupiter en Juno, doch wordt
in ’'talgemeen alleen den zoon van Juno genaamd en daar-
over gezegd bij Theocritus zonder vader, wiens huisvrouw
is geweest Venus, welke bij Mars geslapen heelt.

() Minerva is de Godin der ambachten en kunsten en
Vulcanus de God der instrumenten en werktuigen, zonder
welke de handwerken en ambachten niet kunnen uitgeoe-
fend worden. Insgelijlis is ook het vuur een instrument
yan bijna alle handwerken.

i

e




VAN DE STAD £ODS. 125

aarde met zijn vruchtbaren regen en met zijn
zaad bevruchten, als zijne huisvrouw zijnde, en
dezelve ook zijnde zijne moeder, want zulks is
geene schande onder deze Goden (¥); of laat
hij eindelijk die eenige God zijn, van wien velen
meenen, dat die allervermaardste poéet gespro-
ken heeft, zeggende, dat God is gaande door al
de landen (), en door al de guwesten der zee
en door den hoogen Hemel.” Laat hij in het
vuur (§) zijn Jupiter, laat hij in de lucht zijn
Juno, laat hij in de zee zijn Neptunus, in de
benedenste deelen der zee Salacia, laat hij op
de aarde zijn Pluto en in de henedenste aarde
Proserpina; laat hij in de huishaarden zijn Vesta
en in de ovens der smeden Vulcanus, laat hij
in de Hemelteekenen zijn zon, maan en sterren,
laat hij onder de waarzeggers zijn Apollo (##),

(*) Hesiodus schrijft, dat de aarde den hemel gebaard
heeft en dat zij daarna weder geslapen beeft met den Ho-
mel en deze bij haar geteeld heeft elf kinderen, van welke
Saturnug ook ecen gewcest is.

(1) Vele van de Ouden meenden, dat God eene kracht
was, verspreid zijude door de geheele wereld.

(8) De wijsten onder de Heidenen meenden, dat er maar
één God was, doch nieltemin, dat die vele en verscheidene
namen had naar Zijis onderscheiden krachten en werkingen.
Zulks gevoelt Aristoteles in het boek van de wereld, zulks
ook Plutarchus. Ta, Macrohius poogt te beweeren, dat a!
de Goden zijn de eenige zon.

(**) De Heidenen meenden dat Apollo de zon was, dat
is; et vog der wereld.  DRevhalve gefoolden zij dat hij lig-
telijk kon zien en bekennen alles wal er wae, zeweest
was en wab er komen zou. Overzulks vroeg men hem
doorgaans raad op vele plaatsen en bijzonder in de Pho-
cische stad Delphi, naar het getuigenis van Diodorus, welke
de opkomst van de antwoorden aldus verhralt, | Daar is
terzellder plaatse waar de verborgenheden des tempels
hinnen Delphi waren, een diep liol geweest van groote en
duistere vertrekken, in hetwelk, alzoo ecne geit daarom-
trent weidende, ingegaan was, z00 is dezelve aangeblazen
geworden van eenigen Geest, schuilende alduar onder de
aarde, en begon met een ongewone manier op le huppe-
len en op te springen. De lLervder, hierover verwoniderd
zijnde, is mede voor het gat van het hol gegaan, en is
met dezelfde uilzinnigheid bevangen geworden en is he-
gonnen met cenige tockomstige dingen te voorzeggen. Dit
zelfde hebben ook andeven bezocht en zijn evenzoo geva-
ren.  Hierintusschen is de zaak zoover gekomen, dat ivder,
die cenige toekomstige dingen wilde welen, iemand made-
bragt om zijn hoofd aldaar in het hol te steken, en
om alzoo alles te voorzeggen. Maar alzoo sulks ge-
scliedde niet zonder zwarigheid en niet zonder ondergang
van dezen, zoo hebben de Delphischen aldaar ecn tempel
gebouwd ter eere van den waarzeggenden God Apollo, en
hebben eldaar eene maagd gesteld, welke zittende in een
zeker gebouw, buiten gevaar, dien Goddelijken Geest kon
ontvangen cn den lieden kon antwoorden, welk gebouw zij
vanwegezijne 3 pilaren een drievoet genoemd hebben, zijnde
bijkans gelijk van tuaaksel als onze koperen potten met
3 voeten, De Priesterin werd genaamd Pythia, en was

laat hij in de koopwaren zijn Mercurius (®),
laat hij in Jano zijn de beginner, en in Termino
de eindiger, laat hij in den tijd zijn Saturnus,
laat hij Mars en Bellona zijn in de oorligen,
laat hij Liber zijn in de wijngaarden, Ceres in
het koren, Diana in de bosschen en Minerva in
de verstanden. Laat hij eindelijk ook zijn de
gansche groole menigto van lage en kleine Go
den, laat hij onder den naam van Liber () het
opzigt hebben over het zaad der mannen, en
onder den naam Libera over het zaad der vrou-
wen, laat hij ook zijn Diespiter, welke de vrucht
tot Diem, dat is, tot de aanschouwing van het
licht des dags brengt, laat hij ook zijn de Go-
din Mena, welke zij gesteld hebben over Menstrua,
dat is, over de stonden der vrouwen; laat hij
zijn Lucina (§), welke van de barende vrouwen
aangeroepen wordt. Laat hij ook Opem, dat

is, hulpe doen aan de kinderen, die geboren

b
worden, outvangende dezelve op den schoot der

aarde, en lant hij Opis genaamd worden.  Laat
hij ook Invagilu, dat is, in hun krijten hunnen
mond opendoen, en laat hij mitsdien den God
Vagitanus geheeten worden.  Laat hij hun ook
van de aarde, Levare, dat is, oplichlen, cn laat
hij genoemd worden de Godin Levana.  Laat
hij ock over Cunas, dal is, over die wiegen het
opzigt hebben, en laal bij genaamd worden de
Godin Cunina.  Laat hij geen anderen zijn, maar
laat hij dezelve zijn in die Godinnen, welke den-
genen, die geboren worden, hunne toekomstige
zaken met een Carmen, dat is, mel een lied te

egny mgu\gl_l -{;ul‘_ik :_.‘,'L':".llf\)d als Diana.  Maar daarna ont-
eerd zijnde van Echecrale, hebben zij aldaar gesteld eene
vrouw, welke oud was tenminste 50 jaren, lalende de maag-
den varen, doch behoudende het maagdelijk kleed, opdat
da oude manieren niet geheel zouden verdwijnen.

(*) Mereurius was de God der kooplieden.

(+) Van de nataur der Goden zegt Cicero, dat Liber
en Libera van Coeres geboren zijn, en dat zij, wuster en
broeder zijnde, ook gehnwde leden zijn. velen mecnen de
zon en maan, in welker macht de krachten van voortteeling
zijn, n.l. onder liber de kracht der wannen, waaromn hem
bijgrevoeyd #ijn tot speelgencoten de onknische Satyren, en
dnarbenevens in zijn lempel en op zijn feest werd ook ge-
eerd Prinpus. En onder Libera werd de lkrvacht der vrou-
wen, begrepen vnder het vrouwelijlk licht der maan.

(§) De historieschrijver Timeus noemt Lucina, Diana
Lucina en betuigt, dat in denzelfden nacht toen de Mace-
donische Alexander zeboren werd, de tempel van de Eplie-
sische Diana verbrand is, omdat Diana ven Olympias, de
moeder van Alexander, toen zij van hem in barensnood
wag, nict heeft willen scheiden, zoodat zij verre van haar
tempel was, zijnde geveisd binnen Pella,

i ety e St g

S

e




126 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

voren zingen, en daarover Carmenies (*) genaamd
worden. = Laat hij ook het opzigt hebben over
Fortuita, dat is, over de onzekere gevallen, en
laat hij genaamd worden Fortuna. Insgelijks in
de Godin Rumina, laat hij het kleine kindeken
de mamme en de borst inmelken, want de oude
Romeinen hebben de mamme Rumam genoemd ;
en in de Godin Potina Jaat hij aandienen Poli-
onem, dat is, het drinken. Voorts in de Godin
Edulica laat hij geven Escam, dat is, eten. Laat
hij ook van Pavor, dal is, van den schrik der
jonge kinderen Paventia genaamd worden. En laat
hij van Voluptas, dat is, vermakelijkheid, Volupia
genaamd worden. LEn laat hij ook van hunne
hoop, welke venit, dat is, begint te komen,
Venilia genaamd worden. Laat hij ook van ago,
dat is, werken, Agenoria genaamd worden, eu
van stimuli, dat is, van prikkelen, door welke
de mensch tot al te vele werkingen aangedreven
word(, de Godin Stimula genaamd worden. Laat
hij ook de Godin Strenua zijn met den mensch
te maken strenuum, dat is, naarstig en wakker.
En laat hij ook zijn Numeria, welke de menschen
leert numerare, dat is, cijferen en tellen, en Cae-
mena (), welke den menschen leert canere, dat
i, zingen. Laat hij ook zijn de God Consus (§),
met den menschen (e geven consilium, dat is,

(") Carmenta is de moeder van Euander geweest, eer-
tijds genaamd Nicostrata, Deze met cen uitzinnigen geest
gedreven zijnde, voorzei den menschen hunne toekomstige
zaken. Nuaar hare gedachtenis is te Rome de Carmentaal-
sche poort gennamd. Er zijn ook eenige voorzeggende
Godinnen geweest, Garmene genaamd, gelijk Varro beluigt,
Deze zijn ook genaamd geweest Casmene en, mel wegla-
ting van de lelter s, Camene, en die haar eerden zijn van
hare Vaticinus, dat is, waarzeggingen, ook vates, dat is,
waarzeggers, genoernd. Daar ik ook geweest Faunus en
Fauna, van welke de ééne de zaken der mannen voorzei,
en de andere de zaken der vrouwen.

(+) Servius betuigt, dat in 't Latijn Camene dezelfde
zijn, welke in °t Grickseh Musae genoemd waorden, en dat
zij haar wpaam hebben a cantu, dat is, van zingen, doch
zijn niet alleen Godinnen van hel gezang, maar ook der
geleerdheid.

(§) Liviug, Dionysius en Platarehus, betuigen, dat Con-
sus gennamd is de ridderlijke Neptunus, en dat hem van
de Arcadiérs een tempel voor de tijden van Romulus en
Remus gebouwd is, en dat zijn ambt is raad te geven.
En derhalve dat zijn altaar in de allergrootste renplaats,
Circus, als cene bijzonder heimelijke zaak een gansch jaar
in het verborgen onder de aarde begraven wordt en dat
dezelve alleen op zijn leest, genaamd Consualisa, te voor.
schijn gebragt wordt. Men zegt dat Romulus den raad
van dezen God gebruikt heeft in het schaken van do Su-
bijnsche maagden. De Grieken noemen hem der paarden
Neptunus, overmits, hij, de aarde slaande met zijn drictan-
digo vork, een paard voortgebragt heelt, maar zulks zijn
inderdaad fabelen, omdat hij ingesteld heeft de paarden te
temmen, en ze ten dienste der menschen te bereiden.

raad. En laat hij zijn de Godin Sentia, met
den menschen in te blazen sententias, dat is, goede
bedenkelijkheden en stemmen. Laat hij ook zijn
de Godin Juventas, welke na den kindertabbaard
straks aanneemt het beginsel van de jaren ju-
ventutis, dat is, der jongelingschap. Laat hij ook
zijn de gebaarde [ortune, welke de volwasse-
nen, die zij eeren wil, eenen baard geelt, en dat
daarom, opdat zij wederom deze Goddelijkheid
zoodanig als ze is, ten minste zouden noemen
een mangod, nl. of van barba, dat is, de baard-
Barbatum, geluk van nodis, dat is, van de knuist,
kens der stroohalmen, Nodotus genaamd wordlt,
of immers niet Fortunam, maar omdat zij baar-
den heeft, liever God Fortunium. Laat hij ook
in den God Jugatino man en vrouw jungere, dat
is, lezamenvoegen, en laat hij ook, wanneer de
gordel van de getrouwde Virgo, dat is, maagd,
onthonden wordt, aangeroepen en genaamd wor-
den de Godin Virginensis. Laat hij ook zijn
Mutinus, die bij de Grieken genaamd wordt
Priapus, indien hij het zich niet schaamt. Dit
alles tezamen, hetwelk ik gezegd heb, en ook
datgene, wal ik niet gezegd heb, want ik heb
niet goedgevonden alles te zeggen en te ver-
halen; al deze Goden en Godinnen tezamen,
laat die alle gelijkelijk zijn de eenige Jupiter of
laat ze alle tezamen zijn, gelijk sommigen zeg-
gen, zijne deelen, of ook zijne krachten, gelijk
het hun dunkt, welke een behagen in dat ge-
voelen hebben, dat hij is ,,de ziel der wereld”,
hetwelk hel gevoelen is van eenige groote man-
nen en ook van zeer vele geleerden. Indien
dit, zeg ik, alzoo is, hetwelk ik ondertusschen
nog niet onderzoek hoe het is, wat zouden zij
dan daarmede verliezen, dal zij door een voor-
zigtiger en korler weg den eenigen waren God
eerden? Want wat zou men in hem versmaden
of kleinachten, als hij geheel geéerd werd? In-
dien zij zeggen, dat men te vreezen heeft, dat
n.l. zijne gedeelten, overmits zij overgeslagen of
verzuimd zijn, op ons zullen vergramd worden
zoo volgt dan daaruit, dat dit gansche leven,
gelijk zij zeggen willen, niet is als van eene
levendmakende ziel, welke al de andere Goden
tezamen en tegelijk bevat als zijne eigene krach-
ten, of als zijne leden, of als zijne deelen;
want ieder deellje heeft dan zijn eigen leven
van de andere algezonderd, indien n.l. het ééne
zonder het andere kan vergramd worden, indien

=




VAN DE STAD GODS. 127

het eene kan gestild en verzoend worden, en
het andere wederom in toorn kan ontstoken
worden. En indien men zegt, dat zij alle te
gelijk (dat is de geheele Jupiter) daarover kun-
nen vergramd worden, indien n.l. al zijne ge-
deelten elk bijzonder in de kleinste stukjes en
brokjes niet geéerd worden, zoo spreekt men
gansch zot en dwaas, want daar zou geen ge-
deelte overgeslagen worden als die eenige, die
het alles begrijpt, geéerd wordt. Want om
voorbij te gaan andere dingen, die ontelbaar zijn,
als zij zeggen dat alle gesternten deelen zijn
van Jupiter en dat zij allen leven en redelijke
zielen hebben, en daarom buiten allen twijfel
Goden zijn, zien zij dan niet, hoevele Goden zij
zelf dan niet eeren, en hoevele er zijn voor
welke zij geene tempelen bouwen, noch altaren
oprigten? Want deze hebben zij alleen goed-
gevonden op te rigten voor zeer weinige ster-
ren, en hoe zal men dan ieder bijzonder offeren ?
Indien het dan 266 is, dat zij vergramd worden,
welke niet ieder bijzonder geérd worden, hoe
komt het, dat zij dan niet vreezen, daar zij maar
weinigen verzoenen, anderzins behalve dezelve
den gansche Hemel tot vijand hebbende, te leven?
Doch indien 2zij zeggen, dat zij daarmede alle
sterren eeren, overmits zij Jupiter ceren, in wien
dezelve begrepen zijn, zoo mogen zij ook door
zulk een korten weg in hem alleen godsdien-
stigijk te eeren, alle anderen bevatten en be-
grijpen; want alzoo kan daar niemand gram
worden, naardien men ze alle godsdienstig eert
in dezen eenigen alleen. Ook kan niemand ver-
smaad en veracht worden, veel minder dan als
men eenigen gaat eeren met overslaan van de
anderen, want dan geeft men regtvaardig reden
tot gramschap aan zoovelen, die overgeslagen
worden, zijnde veelmeer in getal dan alle ande-
ren, die geéerd worden, welke gramschap des
te grooter moet zijn, omdat een Priapus, uitge-
spannen zijnde met zijne schandelijke vuile naakt-
heid, boven zoo velen, die in de bovenste woon-
stede zeer heerlijk glinsteren, gesteld en geacht
wordt.

HOOFDSTUK XII.

Van het gevoelen dergenen, welke meenen,
dat God de ziel is der wereld, en dewe-
reld net ligehaam Gods.

Maar wat is dit? Moet dit niet bew gen
alle scherpzinnige menschen, ja alle men- hen
zelfs, hoedanig die ook zijn? Want hiertoe is
niet noodig eenige uitnemendheid des verstands,
maar alleen, dat zij, met aflegging van alle ge-
negenheid tot twisten, aandachtig op de zaak
jetten. Derhalve, indien God is de ziel der we-
reld, en dat de wereld voor die ziel evenals
een ligchaam is, zoo dat het als een groot le-
vend dier is, bestaande uit ziel en ligchaam, en
dat deze God ook is als een schoot der Na-
tuur (*), alles in zich zelf bevattende, zoodat
van zijne ziel, door welke dit gansche gebouw
der wereld levendig gemaakt wordt, al de le-
vens en al de zielen van alle levende schepse-
len, elk naar zijne gelegenheid, in welke hij
voortgebragt wordt, genomen worden, zoo volgt
daaruit, dat er niets in de geheele wereld kan
zijn, of het is een gedeelte Gods. En indien
dit zoo is, wie ziet niet, welke ongoddelijkheid
en welke ongeschikte ongodvruchtigheid daaruit
zal volgen. Want zelfs, wanneer iemand iets
met zijne voeten vertreedt, zal daaruit volgen,
dat hij een gedeelte Gods vertreedl. En daar-
benevens in het dooden van ieder dier zal het
ook geschieden, dat er een gedeelte Gods ge-
dood wordt. Ik wil niet alles zeggen, dat mij
wel zou kunnen voorkomen te denken, omdat
het niet alles zonder schaamte zou kunnen ge-
zegd worden.

HOOFDSTUK XIII

Van diegenen, welke meenen, dat alleen de
redelijke dieren deelen zijn van den eeni-
gen (od.

Doch indien zij willen beweeren, dat alleen
de redelijke dieren, gelijk daar zijn de menschen,
deelen Gods zijn, zoo kan ik niet zien, noch
verstaan, bijaldien de geheele wereld God is,
gelijk zij zeggen, hoe zij de beesten van zijne
deelen kunnen afzonderen, zonder die mede daar-

(") Lucanus zegt, dat de Natuur alles in haren goe-
dertieren schoot ontvangt.

s e




128 AUGUSTINUS YVIERDE BOEK

onder te rekenen. Maar wal is het noodig le-
gen zoodanig zeggen veel te strijden? Want
als men ’t weél inziel, aangaande dit redelijk ge-
dierte, n.. de menschen, wat kan er ongeluk-
kiger en erger geloofd worden dan dat er een
gedeelte Gods geslagen wordt als er een kind
geslagen wordt? Voorts dal er eenige deelen
Gods zouden worden dartel, ongereglig, godde-
loos, ja gansch verdoemelijk, wie zal zulks kun-
nen dulden of verdragen, (enware het, dat hij
geheel razend en uilzinnig was. Eindelijk, waarom
wordl Hij op diegenen vergramd, vanwelke Hij
niet gederd wordl, dewijl Hij van zijn eigen
gedeelten niet geéerd wordt? Zoo blijft dan
wederom over, dat zij moesten zeggen, dat
de Goden alle hun eigen leven hebben, en dat
ieder voor zich zell leelt, en dat er niet één
van hen is, welke een gedeelte van een ander
is; derhalve, dat men ze alle moet eeren, welke
kuonen gekend en geéerd worden, want daar
zijn er zoovele, dat men ze niet alle kan weten
noch tellen. Ondertusschen, dewijl Jupiter van
allen, als de koning, het oppergebied heeft, zoo
acht ik, dal van hun gemeend wordt, dat hj)
het Romeinsche Rijk of ingesteld, of vergroot
heeft. 'Want indien hij dat niet gedaan heeft,
wat voor een ander God gelooven zij dan, dat
zoodanig groot stuk werk bij de hand zou heb-
ben kunnen nemen, dewijl zij alle bezig zijn
ieder mel zijn eigen ambt en met zijn eigen
werk, zoodat de eene niet moet invallen in eens
anders ambt of werk. Zoodan, door den koning
der Goden heelt het koninrijk der menschen kun-
nen opkomen en vergroot worden.

HOOFDSTUK XIV.

Hoe de oplomst en vermeerdermg der Rij-
ken ongevoegelijk toegesehreven wordt aan
Jupiter, naardien de Godin der Viclorie,
welke zif willen dat er ook zij, alleen
genoegiaam fan jn tol de uilvooering
van deze zaak.

Hier moet ik allereerst vragen, waarom zells
het Rijk mede niet in God is. Want waarom
zal het Rijk geen God zijn, indien de Victorie (¥)

(") Voor de Victorie is dvor Calo den ouden een lempel
opgerigt, staande binnen Rome bij de markt. Daarna is
nog een andere tempel opgerigt door Posthumius. Ook
heelt Lucius Sylla, zijnde overwinnaar, ter eere van de
Godin Victoric spelen ingesteld,

eene Godin is? Of ook, waarom heeft men
Jupiter in deze zaak van noode, indien de Vic-
torie u gunstig is, indien zij u toegedaan is,
en inuien zij altijd gaat bij hen, welke zij wil
dat de overwinnaars zullen zijn? Voorwaar, wan-
neer deze Godin gunslig en toegedaan is, welke
volkeren zouden daar kunnen overblijven, welke
niet onderworpen of overwonnen worden? Uf
mishaagt het den Goden met eene ongereglige
onredelijkheid (e gaan strijden, en met een oor-
log, dien men zich zell zonder reden aangaat,
te gaan tergen de geruste naburen, welke nic-
mand eenig ongelijk of overlast doen, tegen die,
zeg ik, le gaan strijden, alleen opdat men ziju
Rijk daardoor zou kunuen vergrooten ? Indien
z1) dit geheel en van harte alzco kunnen ge-
voelen, ik sla het toe en prijs het.

HOOFDSTUK XV.

Of het den goeden wel voegt, altijd over meer
te willen heerschen.

Zoo hebben zij dan te zien of het den goe-
den mannen wel voegt, zich te verheugen in de
uitgebreidheid van het Rijk; want de ongereg-
heid van hen, met welke regtvaardige oorlogen
gevoerd zijn, heeft het rijk geholpen, dat het
zoo loegenomen en vergroot is, hetwelk anders
klein zou gebleven zijn, indien de rustigheid en
geregligheid der naburen hun tenminste mel geen
ongelijk getergd hadden, om daardoor oorlog
tegen hen te voeren. En voorwaar, op zoo-
danige wijze zouden alle koningrijken klein ge-
weest zijn, en zouden gebloeid en zich verheugd
hebben door eene eendraglige en vreedzame
buurschap, en daarbenevens ’s menschen zaken
zouden ook veel gelukkiger geweest zijn. [Fn
alzoo zouden ook in de wereld zeer vele Rijken
geweest zijn, evenals er in eene stad vele hui-
zen der burgers zijn. Derhalve, te oorlogen en
door bedwang en overwinning der volkeren het
Rijk te vermeerderen, achten de kwaden een
geluk te zijn en de goeden eenc noodzakelijk-
heid. Evenwel, dewijl de zaken zeer kwalijk
zouden staan, indien de onreglvaardige gewel-
denaars over de regtvaardigen heerschten, zoo
is het, dat zulks ook niet ongepast een geluk
genoemd wordt. Maar ongetwijfeld is het een
grooter geluk een eendragligen, vreedzamen,




VAN DE STAD GODS. 120

goeden gebuur te hebben dan een oorlogzuch-
tigen kwaden gebuur te bedwingen en te over-
winnen. Hierom zijn het kwade begeerten te
wenschen een te mogen hebben, dien gij zoudt
mogen haten, en dat alleen, opdat er lieden mo-
gen zijn, die gij zoudt kunnen overwinnen en
overheerschen, Zoodan, indien met regtvaar-
dige oorlogen le voeren, en niet met onregt-
vaardige, de Romeinen zulk een groot Rijk heb-
ben kunnen verkrijgen, zullen zij hierover dan
wel eens anders ongerechtigheid even als eene
Godin eeren? Want voorwaar wij zien dat tot
de groote uitbreiding van hun Rijk deze zellde
hun veel geholpen heeft door de geburen op
te hitsen om onreglvaardige geweldenaars le
zijn, en wel hierom, opdat er eenige volken zou-
den zijn met welke men reglvaardige oorlogen
zou kunnen voeren, opdat het Rijk mogt loe-
nemen en vergroot worden. En gewis, waarom
zal de ongeregtigheid, bijzonder van buitenland-
sche volken, ook niet eene Godin zijn, naardien
zelfs de versaagdheid, en de bleekheid en de
Cortse waardig geacht zijn Romeinsche Goden
te wezen. Zoodan, het Romeinsche Rijk is op-
gekomen door de ongeregtigheid van anderen
en door de Godin de Vietorie. Want alzoo
de ongerechtigheid oorzaak van oorlogen geweest
is, en de victorie die oorlogen gelukkig geéin-
digd heeft, zoo is daardoor, zells mel stilzitien
van Jupiter, het Rijk gewassen en toegenomen,
Want welke gedeelten van gedienstigheden zou
toch Jupiter hier kunnen gehad hebben, naar-
dien alle weldaden, die men hem zou kunnen
toeschrijven, zells voor Goden gehouden worden,
Goden genoemd worden, Goden geéerd worden,
en eindelijk, ieder naar zijne ambten, als Go-
den zells aangeroepen worden. Doch alsdan zou
hij hier eenig gedeelte van bedienstigheid heb-
ben, indien hij zells het Rijk genaamd werd,
gelijk zij zelfs genaamd wordt de Viclorie, of
ndien het Rijk cene weldaad en gave is van
Jupiter, waaiom zal dan de Victorie ook niet
voor zijne weldaad en gave gehouden worden?
Ongetwijfeld zou dit hel geval zijn, indien in het
Capitool gekend en gederd werd niet een steen (%),
7*) Van den Capitolijnschen steen, aan hel einde van di;
Hooldstuk cenvoudig steen genoemd, vermaant cok Augus.
tinug in het laalste Hoofdstuk van het tweede Bock, en
verslaat daardoor hel steenen beeld van Jupiter op heg
Capitool, welk beeld, in steen vitgehouwen, aldaar stond.

Daarom was'de eed bij den steenen Jupiterde allerhailigste
bij de Romeinen.

maar de ware Koning der Koningen en de
Heere der heerschenden. (Openbaring 19 vers
16.)

HOOFDSTUK XVI.

Waardoor het gekomen is, alzoo de Romei-
nen alle zaken en alle hewegingen, ieder
aan zijn eigen God lvetigenden, dat zij
den tempel der ruste wilden gesteld leb-
ben buiten hunne poorten.

Doch ondertusschen verwonder ik mij zeer,
dat zij aan iedere zaak en bijna aan iedere be-
weging elk zijne Goden toegeschreven hebben,
want de Godin Ageroniam noemden zij die,
welke hun tot agere, dat is, tot verhandeling
der zaken opwekle, de Godin Stimulam, welke
hun tot verhandeling der zaken bovenmate was
stimulans, dat is, aanprikkelende, en de Godin
Murciam, die den mensch niet al te zeer woe-
lende en bewegende was makende, en welke
daarentegen den mensch maakte, gelijk Pompo-
nius zegt, murcidum, dat is, gansch lui en gansch
ledig, zonder iets te willen doen, en de Godin
Strenuam, die den mensch maakle strenuum,
dat is, gansch wakker en vlijtig. Al deze
Goden en Godinnen zijn zij begonnen open-
baarlijk hunne offeranden en godsdiensten te
doen. Maar die Godin, welke zij Rusto (¥)
noemen, uit oorzaak dat zij ruste maakt, deze
heeft haren tempel buiten de Collijnsche poort,
en deze hebben zij nimmermeer openbaar wil-
len aannemen noch binnen ontvangen. Waar-
toe geschiedde zulks? Is het, om daarmede te
betoonen een kennelijk teeken van hun onge-
rust gemoed dat zij hadden? OF is veelmeer
hiermede te kennen gegeven, dat diegene, welke
zulk eene groote menigte Goden blijft eeren,
niet kan hebben noch rust van de Goden, noch
rust en ontslagenheid van de duivelen? Tot
welke rust hierentegen ons roept de ware Me-
dicijnmeester, zeggende: Leert van mij dat ik
zachimoedig ben, en ootmoedig van harte, en
gij zult ruste vinden voor uwe zielen. (Matth.
11 vs, 20.)

() Sommigen meenen, dat de Rusle tot de dooden be-
hoord heeft, want Oreus is ook genaamd geweest Quietalis,
dat is, de God der Ruste, en dervhalve zeggen zij, is de
rust gederd geweest buiten de stad.  Haar tempel was ann
de Labicaansche straat.

17




130 AUGUSITNUS VIERDE BOEK

HOOFDSTUK XVIL

Of ook de Viclorie bij hen, naardwn Ju-
piter de hoogste magt had, voor eene
Godin kon geackt worden.

Doch mogelijk willen zij zeggen, dat Jupiter
de Godin victorie toezendl, en dat zij hem, als
koning der Goden, onderdanig is, en dus tot
zulken komt als hij haar'he\'ecll, en aan der-
zelver zijde zijn zilstoel neemt, alzon wanneer
men dii zegl, zoo zeut men het met de waar-
heid, doch uiet van dien Jupiter, dien zij, naar
hen eigen goeddunken, verdichten de koning
der Goden te zijn, maar zulks wordL waarach-
tig gezegd van den waren Koning der eeuwen,
omdat hij zendi nict de viclorie, welke geene
zellstandigheid is, maar zijuen Engel, en doet
overwinnen dengenen, dien Hij wil, Wiens raad
wel verborgen - maar nooit onreglvaardig kan
zijn.  Qudertusschen, indien de Viclorie eene
Godin is, waarom is dan de triumph geen God,
en waarom wordl dezelve niet bij de victorie
gevoegd, of als een man, ol als een broeder,
of als een zoon? Wanl zoodanige dingen heb-
ben zij van hunne Goden geloofd, welke, indien
de poélen kwamen te verdichten en inien de-
zelve daaromn van ons overgehaald werden, als-
dan zouden zij antwoorden, dat er belagchelijke
verdichiselen der poélen zijn, welke den waren
Goden niet behooren toegeschreven te worden.
Evenwel hun zelven belachien en bespotten zij
niet, als zij zulke razernijen niet bij de poéten
lazen, maar in hunne tempelen eerden.  Zoo be-
hooren zij dan van alle Goden Jupiter te bid-
ben, en hem alleen ootmoedig aan te roepen,
want de Victorie (*), naardien zij eene God is,
staande onder dien Koning, wanneer dan dezelve
haar ergens zendl, zal hem viel kunnen noch dur-
ven wederstaan, en liever haar eigen wil doen.

HOOFDSTUK XVIII.

floe en op welle wijze 2ij, die meenen dat
het gelulk en toeval Godinnen zijn, de-
zelve tol Godmnen gewaukt hebben.

Ja dat meer is is dan het geluk zelfs bij hen

eene Godin?

(") Prophy-ius zoet, dat Jupiter plagt alpebeeld te wor-
den, houdende ven l\ulllnhh]l\l'll stal in zigne linkerhand,
en i zijne veglorhind dea aread, alau dé Victone, Den
arend, omdat g de heer is van alle anders Coden, even
gelijk de arend, van de vogelen. en de Vietoriv, umuutlu,m
alles onderworpen is, of ulu|k Pharnutius /1“1 amdat er
niets is vau hetwelk hi) overwonuen kan worden,

Heeft het ook cen tempel gekre-

gen? Een altaar verdiend? En zijn aan het-
zelve ook hunne gevoegelijke godsdiensien en
offeranden gedsan? Voorwaar, indien dit zoo
is, zvo0 behoorde zij dan ook alleen gederd te
worden. Want waar het geluk is, welk goed
zal daar niel zijn? Maar wat wil zulks wezen,
dat ook de fortuin of het toeval als eene Godin
geacht en geéerd wordt? Of is het geluk
iets anders dan het toeval ?  Ja, want het ge-
val kan ook kwaad zijn, maar indien het geluk
kwaad is, zoo is hel geen geluk. Nogtlans
voorwaar, alle Goden, beide van mannelijk
en vrouwelijk geslacht, indien zij n.l. eenig
onderscheid van  geslacht hebben, moelen wij
voor goed houden: zulks zegt Plato, zulks
zeggen ook alle audere philosophen, en zulks
betnigen ook de uitnemendste regeerders der
republicken en volken. Maar hoe geschiedt het
dan, dat de Godin het Toeval somtijds goed, som-
tijds kwaad is? Of mogelijk wilt gij zeggen,
wanneer het kwaad is, dat hel geene Godin is,
maar dat hel dan zeer haastig in een kwaden
duivet veranderd wordt. Maar deze Godinnen,
hoevele zijn zij dan in getal? Zeker wel zoo-
veel als er menschen zijn, die gelukkig zijn, dal
is, van een goed toeval. Wanl naardien er ook
vele anderen zijn, tegelijk, dat is, op eenen lijd,
van kwaad toeval, zou dan daaruit moeten vol-
gen, indien zij) maar een en dezelfde ware, dat
zij tegelijk goed en kwaad zoude zijn, wal an-
ders voordezen, en wederom watl anders voor
dien?  OfF is diegene, welke eene Godin is, al
tijd goed? Indien zulks zoo is, zoo is zij het
Geluk 3 waarom geel men haar dan verscheiden
namen? Maar zulks is nog eenigzins lijdelijk, ward
één en dezelfde zaak plagt dikwijls met ver-
scheiden pamen genoemd te worden. ltoch
waartoe dienen dan weder hare verscheiden tem-
pelen, waartoe hare verscheiden altaren, hare
verscheiden godsdiensten en offeranden?  Ja,
zeggen zij, daar is cen ccnige reden on oor-
zaak, want dat is geluk, hetwelk de goeden
hebben door hunne voorbijgaande verdiensten.
Muar het toeval, dat goed genoemd wordt, heb-
ben goede en kwade menschen beide, door een
geval zonder aanmerking huuner verdiensten,
waarom het ook Fortuna, dat is, Geval ge-
noemd  wordt. Maar hoe is deze Godin toch
goed, welke zonder cenige kennis en zonder

eenig oordeel komt tot de goeden en kwaden

P —

=0




VAN DE STAD GODS. 131

zonder onderscheid? En waartoe wordt zij ge-
eerd, die alzoo gansch blind is, en welke door-
gaans alzoo blindelings tot de lieden loopt, dat
zi] meestendeels voorbijgaal hare dienaars en die
haar eeren, en daarentegen aanhangt, hare ver-
smaders en die haar verachten? Of indien het
geschiedt, dat hare dienaars, mel haar te eeren,
-iels vorderen, zoodat zij van haar gezien en be-
mind werden, zoo volgt z1j nn dan mede ver-
diensten, en komt niet hij toeval. Waar blijit
dan de beschrijving van de Forwin? En waar
is datgene, hetwelk zin naam van Fortuin of
Geval gekregen heelt? Want haar te eeren,
helpt niet, indien zij Geval ‘of Fortuin is. Fn
indien zij hare dienaars weet te onderscheiden
en te onderkennen, om hen boven anderen te
helpen en bevorderlijk te zijn, alsdan is zij geene
Fortuin. Maar mogelijk is het zoa, dat Jupiter
haar zendt, waar hij wil. Indien zulks zoo is,
laat hij dan ook alleen geéerd worden, want
de Fortuin, wanneer hij haar iets beveell, en
wanneer hij haar ergens zendl, waar hij haar
hebben wil, kan hemn niet wederstaan. Of an-
ders laat haar de kwaden eeren, welke geene
dengden noch verdiensten willen hebben, door
welke de Godin het Geluk zou kunnen aange-
haald en gelokt hebben.

HOOFPSTUK XIX.

Van de crowwelijke 1 ortune.

Ja deze, welke zij noemen de Fortune, even-
als eene Goddelijke kracht zijude, schrijven zij
266 .veel loe, dat zij ook beschreven hebben,
dat haar beeld (*) hetwelk van de vrouwen op-
gerigt en ingewijd is, en dal genoemd is de
vrouwelijke Fortune, ook gesproken zou hebben,
en dat het meer dan eenmoal gezegd zou heb-
ben, dat de vrouwen haar behoorlijk ingewijd
en geéerd hadden. ludien dit waar is, zoo be-
hooren wij ons evenwel daarover niet te ver-

(") In 't achtliende jaar na de verkregen veijheid heeft
Martinns Toviolunas, balling zijnde, ziin Vaderland oorlog
aaneednan, en alzoo men hem noch met wapenen kon ver-
drijven, roch met bidden kon bewegen om afstand te doen,
zon s hi) evenwel tot zulks kewogen geworden door het
schreijen en weenen der vrouwen, die alle gelikelijk tot
hem uilkwamen, waarover cen tempel ler ecre van de
vrouwelijke Fortune op den Lalijnschen weg aan den vier-
den mijlsteen gebouwd is, Toen deze tempel ingewijd werd,
heeft haar beeld tweemaal gesproken.

wonderen, want het is de kwade duivelen niet
zoo gansch zwaar en vreemd ook op die wijze
de menschen te bediiegen. Derhalve zijne listige
kunsten en looze schalkschheden behoorden zij
veelmeer hieruit hekond te hebben, dal namelijk
zoodanige Godin gesproken heell, welke bij geval
bevalt, en niet welke naar verdienste als over-
komt. Want de Fortune heelt gesproken en het
geluk is stom geweest, tot welk einde en waartoe
anders, dan opdat de menschen geene achting
zouden nemen van weél te leven, als zij n.l. tot
hunne gunst getogen hadden de Fortune, welke
hun zonder aanzien van eenige goede vediensten,
vol fortuin en geluk maakt. En voorwaar, in.
dien Fortune spreekt, zoo zou niel alleen de
vrouwelijke, maar veelmeer ook de marnelijke
Fortune (1) spreken, opdat het niet eindelijk
zoude schijnen, dat de vrouwen (§), overmits zij
dit beeld ingewijd hebben, dit groot wonder van
het spreken des beelds meer dan de mannen
door haar overvloedig praten veroorzaakt hebben.

HOOFDSTUK XX,

Van de Dengd en het Geloof, welke de Hei-
denen mel tempels en godediensten gecerd
hebhen, gaande onderlusschen voorhy alle
andere goederen, welle men erenzoo he-
hoorde geierd te hebben, indien men aan
de voorwaarde leregt Goddelijleheid toe-
sehrijft.

Middelerwijl de Deugd (*) hebben zij ook tot
eene Godin gemaakt, welke, indien zij n.l. eene
Godin is, verre boven velen behoort verheven
te worden. Maar aangezien zij geene Godin is,
maar eene gave Gods, zoo moet zij van dien
verkregen worden vanwien dezelve alleen kan
gegeven worden, en alsdan zal de gansche me-
nigle aller valsche Goden moeten verdwijnen en
vergaan, Maar waarom is het Gelool ovk voor
eene Godin gehouden, en waarom heelt het ook
een tempel () en altaar ontvangen? lndien

(+) De tempel voor de mannelijke Fortune stond op
den oever van den Tiber,

(§) Met Taatste gedeelle van dit Hootdstulk is eene aar-
dige bespotting van Augustinus, die daarmee quansuis (in
schijn, geveinsd) wil zeggen, dat de vrouwen met haar
overvioediy Klappen en praten eindelijk ook het beeld aan
het praten gemaakt hebben,

(") De deugd heelt een tempel gehard bij de poort Capena.

() De tempel van het geloof is geweest op het Gapitool,

—

Pt




132 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

iemand dit Geloof wijselijk en teregt bekent, zoo
maakt en bereidt hij zich zelven tot eene woning
voor hetzelve. En vanwaar welen zij wat het
Geloof is, welks allereerste en bijzonderste ambt
is, dat met men n.l. in den waren God gelooft ?
Maar waarom was hun de Deugd niet genoeg?
Is ook niet aldaar het Geloof? Want zij heb-
ben immers gezien, dal men de Deugd in 4
geslachten behoorde te deelen, n.l. in voorzig-
tigheid, geregtigheid, kloekheid en matigheid.
En naardien deze elk bijzonder weder hare ge-
slachten hebben, zoo is hel, dat onder de deelen
der gerechtigheid (§) ook het geloof is te reke-
nen. Doch bij ons heelt dezelve de hoogste
plaats, bij ons zeg ik, die weten wal het is,
dat de gereztige uil het geloof leelt. Doch onder-
tusschen verwonder ik mij over deze lieden, die
dus begeerig zijn tot zulk eene groote menigte
Goden, naardien het Geloof eene Godin bij hen
is, waarom zij zoovele andere Godinnen dan zulk
een ongelijk gedaan hebben, gaande dezelve ge-
heel voorbij, welke zij ook evenzoo wel tempels
en allaren hadden kunncn toewijden. Waarom
heeft de Matigheid niet verdiend cene Godin te
zijn, dewijl onder haren naam (*) eenige Romein-
sche Prinsen geene kleine eer verkregen hebben?
En waarom is ook de Klockheid geene Godin,
welke Mucius () bijgestaan heefl, toen hij zijne
regterhand stak in de vlam des vuurs; welke
ook Curtius (**) bijgestaan heeft, toen hij zich
voor zijn Vaderland in de opgescheurde aarde
van boven nederwierp, welke ook bijgestaan heell
Decius, de vader, en Decius, de zoon, toen zij beide
hun leven voor hunne heirkrachten overgaven ?
Indien anders deze mannen alle tezamen ware
kloekheid gehad hebben, daarvan zal tegenwoor-
dig niet gehandeld worden. Waarom heeft ook
de Voorzigtigheid, waarom heefl ook de Wijsheid

(§) CGicero zegt, dat het gelool het fondament der ge-
regtigheid is; ook zegt hij, dat de geregligheid jegens de
Goden godsvrocht is, waarvan het geloof een deel uitmaakt,
(Rom, 1 ws, 17; Gal. 11l vs, 11; Hebr, X vs, 38 en Habae. I1).

(*) Ziet in Valervio de voorbeelden van de matigheid des
gemoeds, van de verzoening der vijanden, van de onthou-
ding van de reinheid van de schaamte; want deze behoo-
ren alle tot de maligheid, volgens getuigenis van Cicero.

(1) Cajus Mucius, Porsenna meenende te dooden, die de
stad belegerd had, doodde zijnen schrijver, Daarover heeft
hij zijn eigen hand in het vuur gestoken en'die er zoolang
ingehouden, tot de koning een schrik kreeg,

(**) Men zie hierover breedvoeriger bij Livius. Ook kan
men bij dezen zelfden schrijver lezen van Curtius, van
Decius de vader en van Decius de zoon.

geene plaats harer Goddelijkheid verdiend ? Of

is het, omdat zij in den algemeenen naam der
deugd alle gelijkelijk geéerd worden? Voor-
waar, alzoo zou dan ook kunnen geéerd worden
die eenige God, wiens deelen de andere Goden
geacht worden te zijo. Maarin die eenige deugd
is ook het Geloof en de kuischheid (¥), welke
evenwel daar builen in hun eigen tempels huone
altaren verdiend hebben. Maar deze Godin heeft
gemaakt niet de waarheid, maar de ijdelheid.

HOOFDSTUK XXI.
Hoe de Heidenen, dewijl zij den eenigen God
met wisten noch verstonden, alleen levre-

den  behoorden geweest te zijn mel de
Deugd en het Geluk.

Want deze zijo gaven van den waren God en
niet Zijne Godinnen, Ondertusschen, waar de
deugd en het geluk zijn, wat wil men daar ver-
der zoeken of vereischen? Want wal zal hem
ooit genoeg zijn, dien de deugd en het geluk
niet genoeg zijn? Want de Deugd begrijpt alles
wat er te doen is, en het Geluk alles, wal er te
wenschen is. Doch indien Jupiter daarom ge-
eerd wordl, opdat hij zulks zoude geven, zoo
volgt daaruit, indien de groote uilbreiding en de
langdurigheid van het Rijk eenig goed is, dal
dezelve mede behooren tot het Geluk. Naardien
dit zoo is, waarom heeft men dan niet verstaan,
dat zij gaven Gods zijn, en geene Godinnen, \'En
indien zij gehouden en geacht zijn voor Godin-
nen, 200 behoorde men dan geenszins zulk een
anderen grooten hoop van Goden gezocht e
hebben. Want wanneer men wél bemerkt de
eigene ambten van al de Goden en Godinnen,
zovals zij dic naar eigen wil en goeddunken ge-
steld en verdicht hebben, zoo laat zij dan om-
mezoeken, om iels te vinden, indien hel hun
mogelijk is, hetwelk van eenigen God zou mogen
bijgevoegd worden aan zulk een mensch, welke
de Deugd en het Geluk heeft. Wat geleetdheid
zal men, f van Mercurius, Of van Minerva be-
hoeven te begeeren, daar de Deugd alles onder
zich heeft; want van de Ouden is de Deugd
aldus beschreven, n.l. dat zij is Ars, dat is, de

(*) Er is een tempel geweest van de kuischheid der

Tieetlijke burgers op de Ossenmatkt, bij den ronden tem-
pel van Hercules: eertijds ook 2en tempel van de kuisch-
heid des gemeenen volks.

R -

= oh ——y




VAN DE STAD GODS. 133

kunst van weél eu geschiktelijk te leven. Daarom
heeft men ook gemeend, dat het woord Ars, dat
is, kunst, bij de Latijnen zijn oorsprong geno-
men heeft van het Grieksch: woordeken Arere,
dat is, deugd. Ondertusschen, indien de Deugd
tot niemand kan komen dan alleen tot heu, die
wijs en verslandig zijn, wat behoeft men dan
dien God den Vader Catius (*) om de menschen
Catos, dat is, scherpzinnig te maken, naardien
zulks het Geluk wel kon bijbrengen. Want dat
men verstandig en wijs geboren wordt, dat is
een geluk. En hoewel de Godin het Geluk van
die, welke nog niet geboren was, niet kon ge-
eerd worden, zoodat zij hem toegedaan zijnde,
zulks zou gegeven hebben, nogtans willen zij
zeggon, dat develve aan de ouders, hare gelrouwe
dienaars zijnde, zou vergund hebben, dat van
hun geboren en voorlgesproten zijn verstandige
kinderen. En wat is het van noode voor die
vrouwen, die in barcnsnood zijn, dat zij Lucinam
aanroepen, naardien zij, zoo haar het Geluk gun-
stig is, niet alleen goed zullen hebben om te
baren, maar ook goede kinderen zullen baren.
En wat behoelt men ook diegenen, welke ge-
horen worden, te bevelen aan de hulpgodin Ops,
en de jonge schreijende kinderen aan den schrei-
god Vagitanus, en de liggende kinderen aan de
wieggodin Cuniva, en de zuigelingen aan de zoog-
godin Rumina, en de staande kinderen aar den
stagod Statilinus, en de herwaarts adeuntes, dat
is, naar u loegaande, aan de toeganggodin Adeona,
en de gindswaarts abeuntes, dat is, van u weg-
gaande, aan de weggaande godin Abeona, en
voorls, opdat zij een goed mentem, dal is, ver.
stand, zouden hebben, aan de verstandgodin
Mens (), van gelijken, opdat zij het goede zou-
den willen, aan den wilgod Volumnus, en aan
de wilgodin Volumina, en opdat zij wel zouden
mogen huwen, aan de huwelijksgoden (§), en
opdat zij overvloedig vruchten des lands zou-
den ontvangen, aan de veldgoden, en voorna-
melijk aan de vruchtgodin Fructesea. Wijders,
opdat zij ook gelukkig belligerarent, dat is, zou-

(*) De oude Latijnen noemden wijze, verstandize en
wakkere lieden Calos, waarom ook Portius, die allerwijste
man, bijgenaamd is geweest Cato; doch anderen lezen Cau-
tius, en in plaats van Catos, Cantos.

(1) De verstandgodin Mens heeft haren tempel op het
Capitool gekregen na den slag aan het Thrasimeensche meer.

(§) De huwelijksgoden waren Jupiter, Juno, Venus, Diana
en bijzonder Hymeneus,

den oorlogen aan Mars en Bellona, en opdat zij
zouden overwinnen, aan de overwingodin Victoria,
en opdat zij honorarentur, dat is, mogen geéerd
worden, aan den eeregod Honorinus, en opdat
zij pecuniosi, dat is, overvloedig van geld zouden
mogen zijn, aan de geldgodin Pecunia, en verder,
opdat zij ook zouden mogen hebben kopcrgeld
en zilvergeld, aan den kopergod Aesculanus, en
aan zijn zoon, den zlvergod Argentinus; want
daarom hebben zij den kopergod Aesculanus tot
een vader van den zilvergod Argentinus (%) ge-
steld, omdat het kopergeld eerst in gebruik was,
en daarna het zivergeld, Doch ik verwonder
mij, dat niet de zilvergod Argentinus ook voort-
geteeld heelt den goudgod Aurinum, want het
goudgeld is eindelijk ook na het zlvergeld ge-
volgd. Zoodan, wal is hel van noode geweest,
om deze goederen wille, of der zielen, of des
ligchaams, Of andere goederen buiten den mznsch,
te gaan eeren en aanroepen zulk een grooten
hoop Gouen, welke ik niet alle verhaald heb,
destemeer overmits zij zelfs, zoo wanneer zij al
de menschelijke goederen, elk bijzonder van stuks-
ken tol stuksken afdeelen, niet al die kleine en
bijzondere Goden kunnen vinden noch voorzien:
wal is het van noode, zeg ik, haar alle aan te
roepen, naardien met een zcer groot en gereed
gemak de eenige Godin het Geluk dit alles kan
geven? En niet alleen behoeft men niemand
anders te zoeken om eenig goed elders te ont-
vangen, maar zelfs behoeft men ook niemand
anders dan haar te zoeken, om alle kwaad te
weren en (e verdrijven. Want waartoe is het
noodig vanwege fessos, dal is, vanwege de ver-
moeidheid aan te roepen de Godin Fessonia, en
om zijne vijanden pellere, dat is, te verdrijven,
de Godin Pellonia, en om der kranken wil den
medicijngod of Apollo of Aesculapius, Of beide
tegelijk, wanneer cr eenig zwaar gevaaris. Ins-
gelijks behoeft ook niet gebeden te worden de
God Spiniensis om spinas, dat is, doornen uit
de velden te roeijen, noch de Godin Rubigo (1),
(") Het zilvergeld is geslagen, zegt Plinivs, 5 jaren voor
den eersten ocorlog van Carttago; op de penningen stonden
wagens met 2 cn ook met 4 paarden. Daarom werden zij
bigati en quadrigati genoemd. Het goudgeld is geslagen
in den tweeden oorlog van Carthago, 62 jaren daarna.
(+) Raubigo (verdorven daauw) maakt brand en besmel-
ting in de vruchten waar zij dezelve aanraakt, zoodat daar-
door te teere uitkomende aren verbrand staan, Zalks ge-
schiedt veel in den morgenstond bij stil weder, vooral in

dalen waar geen wind komt; want tentijde dat het waail,
en ook op verheven plaatsen, heeft men daarvan geen hinder




134 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

opdat er geen rubigo, dat is, geen brandaren in
het koren zouden komen, want als het eenige
Geluk tegenwoordig is en u beschermt, alsdan
zal daar geen kwaad overkomen, of, zoo het
overkomt, zal het ligt verdreven kunnen worden,
Eindelijk, naardien wij tegenwoordig van deze
twee Godinnen handelen, n.l. van de Deugd en
het Geluk, zoo zeg ik, indien het Geluk eene
belooning der Deug is, dat helzelve geene Godin,
maar eene gave Gods., En indien het eene Godin
is, waarom zou men dan ook niel mogen zeg-
gen, dat zij zells ook de Deugd aanbrengt, dewij|
na de Deugd gewoonlijk een groot geluk plagt
te volgen.

HOOFDSTUK XXIL

Van de regte welrnschap om de (loden fe
eeren, waarop Varroe zich beroemt, dat
die door hem aan de Romeinen gebr:gt is.

Wat is dan daigene, waarop Varro zich beroemt
als op eene groole weldaad, die hij zijnen me-
deburgers aanbrenglt? Dit n |, dat hij niet alleen
verhaalt al die Goden, welke door de Romeinen
behooren geéerd te worden, maar daarenboven
ook alles zegt, wat tot iederen God behoort.
Want, zegt hij, gelijk het gansch niet helpt noch
baat, dat de menschen den naam en de gestal-
tenis van eenigen medicijnmeester welen, z0o zij
niet welen, wat een medicjnmeester is, alzoo
zegt hij ook, dat hel gansch niet help(, dat gij
weel, dat er een God Aesculapius is, indien gij
niet weet, dat hij uwe gezondheid helpt, en mits-
dien ook niet weet, waarom gij hem behoort te

bidden.

andere gelijkenis, zeggende : indien eenig mensch

Ditzellde verklaart hij nog met eeue

niet weet, wie een smid of timmerman is, wie
een schilder, wie een dekker is, en vanwien hij
eenig noodig huisraad zal kunnen halen, wien
hij ook tot zijn helper zal nemen, wien tot zijn
leidsman, wien tot zijn leeraar; dat zulk een
mensch niet alleen niet wél kan leven, maar ook
in ‘tgeheel niet kan leven. Op dezellle wijze
heeft hij ook buiten allen twijlel een ieder willen
voorstellen, hoe alsdan de gedachtenis der Goden
profijlig is, indien men n.l. weet en bekent, welke
kracht of magt over iedere zaak in 't bijzonder,
elke God heeft; want daardoor, zegt hij, zullen
wij kunnen weten, welken God wij, naar gele-

genheid van iedere zaak, zullen moelen annroe-
pen en le hulp nemen, opdat wij niet doen gelijk
de kamerspelers om te lagehen, dat wij o.l. van
den wijngod Liber water eischen, en van de
watergodinnen Lymphen (*), wijn. Dit is waarlijk
een grool prolijt en voordeel. En wie zou hem
niet behooren te danken, indien hij waarachtige
dingea sanwees, en indien hij den menschen ge-
leerd had te eeren en te aanbidden den eenigen
waren God, vanwien alle goede gaven zijn.

KOOFDSTUK XXIII
Van het Geluk, hetwelk de Romeinen, zijnde
dienaars rvan vele Giaden, in den eersien
langen tijd niel hebben gecerd wet God-
delijke eer, daar letzelve evenwel in
plauts van allen, alleen genoeg was.

Zoodan, daar wij nu van spreken, indien hunne
boeken en godsdiensten waarachtig zijn, en indien
ook het Geluk eene Godin is, waarom is dan
dezelve, welke alles kan geven, en welke met
het kortste middel den mensch gelukkig kan
maken, niet van hen opgerigt om alleen gederd
te worden? Want wie is er, die iets anders
wenscht dan dat hij gelukkig mag worden? En
waarom heelt na zoovele Romeinsche Prinsen
Lucullus () voor deze zoo groote Godin eerst z6d
laal een tempel gesteld en opgerigt? Waarom
heeft niet Romulus, adie eene gelukkige stad
wilde bouwen, vooreerst en vooral ler eere van
deze Godin een tempel gesticht, daar hij dan
de andere Goden niet om iets zou hebben he-
hoeven te bidden, naardien hem niets zon ont-
broken hebben, wanneer deze hem geholpen
had.  Want hij zell zou niet eerst koning ge-
weest zijn, noch ook namaals, gelijk zij mee-
nen, zou hij God geworden zijn, bijaldien deze
Godin  hem’ niel toegedaan en gunslig geweest

(') Lympha beteekent allerlei vocht. De Lymphen of
Nymphen zijn ook verscheiden Godinnen gemaakt, naar
gelegenheid der yoekticheden,  Want er zijn zeenymphen,
genpamd  Neveides, fontein; Nymphen, genaanil Nujudes,
0ok Nymphen van de vochtigheid der kruiden en bloemen,
genanmd  Napee.  Voorts van de vochtigheid der hoomen,
genanmd Drywles en Hamadryades.  Deze Nymphen zijn
vermenigdvulligd tot 3000,

(t) Laeimus Lucullus, hurgemeester in het jaar 666 na

de stichting van Rome, heelt gelukkig oorlug gevoerd tegen -

Mithridates en Ligranem en heeft een tempel opgerigt voo,.
het Geluk.

. ————

- —




YAN DE STAD GODS. 135

was. Derhalve dan, waartoe heeft Romulus voor
de Romeinen ingesteld de Goden Janus, Jupiter,
Mars, Picus, Faunus, Tiberinus (1), Hercules en
zoo er meer zijn. En waartoe heefl Titus Ta-
tius daarhij gevoegd Salurnus, Opem, Solem,
Lunam, Vulcanus, Lucem, en nog meer andire
welke hij daar bijgevoegd heelt, en onder an-
dere ook de gooigoldin Cloacina, achterwege
latende het Geluk? En waartoe heefl Numa
zoovele Goden en Godinnen ingesteld zonder
dezellile Godin het Geluk?  Of is het mogelijk
200, dat hij deze Godin onder zulk een grooten
hoop niet heelt kannen zien? Zekerlijk, koning
Hostilius zou niet ingevoerd hebben deze nienwe
Goden, n.l. de Versaagdheid en de Bleekheid, om
dezelve te verzoenen, bijaldien hij deze Godin
gekend en geéerd had, want wanneer het Ge-
luk tegenwoordig gewees! was, zoo zou dan
alle Versaagdheid en Bleekheid niet alleen, ver-
zoend Zijude, vertrokken zijn, maar ook, ver-
jaagd zijnde, hebhen moeten viugten. Verder,
wal was dal voor eene zaak, n.l. dal het Ro-
meinsche Rijk z00 groot en nitgestrekt werd,
en dal er alsnog niemand was, die het Geluk
eerde? Of is het z66, dat het Rijk daarom
meer groot dan gelukkig geweest is?  Want
voorwaar, hoe zou ook daar het ware geluk
kunuven zijn, waar geene Godsvrucht was? Want
de godsvrucht (¥) is de waarachtige dienst des
waren Gods, en niel een dienst van zoovele val-
sche Goden als er duivelen zijn. Maar daarna,
toen ook het Geluk onder het getal der Goden
opgenomen is, alsioen is bijzonder een groot
ongeluk en groote ellende der burgeroorlogen
achteraan gevolgd. Doch mogelijk is het ge-
schied, omdat het Geluk regtvaardig verstoord
was, éénsdeels omdat deze Godin zoo laat ge-
noodigd is, anderdeels omdat zij niet tot eere,
maar meer (ol spijt en smaad op het laatste
aangenomen wr;'rd, npdat voorlaan met haar ge:
eerd zon worden die schandelijke Priapus en de
vui'e  gootgodin Cloacina, en de Versaagiheid,
en de Bleekheid, en de Cortse, enmeer andere
e

(-}) Tibriug, de zoon van Capelus, koning der Alhaners,
Wus een grout roover, welke, over de rivier Abula virende,

verdropken is; na dien (i werd aan deze rivier den naam
Tiberius gegeven,

(") Pictas, godvruebtigheid zegt Gicoro, is geregtigheid
jegens de Goden, Piclas i3 ook lLielde en gedivnstigheid
jegens zijne ouders en veienden. Van God gesproken, wordt
hat daurom uitgedrukt met het woord Religio.

van die stof, zijnde geene Goddelijkheden, die
men behoort te eeren, maar zijnde schandlijk-
heden en gebreken der menschen, die haar met
onverstand eeren. Eindelijk ook, indien men
goedgevonden heeft deze groote Godin te eeren
met zulk een allerschandelijksten hoop, waarom
is zij dan niet heerlijker en doorluchtiger zeéerd
geworden dan alle andere? Want wie kan het
overkomen en verdragen, dat het geluk niet
eens gesteld is, of onder de Goden, genaamd
Consenters (®), welke zij zeggen, datin den raad
van Jupiter zitten, of onder de Goden, welke
zi) de wilgelezensie noemen? En dat haar niet
eens een lempel gesteld wordl, welke in ver-
hevenheid van plaats en in heerlijkheid van
werk boven anderen uitsteekt. Ja, waarom is
haar geen beter woning gesteld dan zelfs voor
Jupiter? Want niemand anders dan het Geluk
heeflt zells ook aan Jupiter het koningrijk ge-
geven. Indien het n.l. zoo is, dat hij gelukkig
was toen hij het keningrijk had, en indien ook
het geluk zelfs beter is dan eenig koningrijk.
Want er is geen twijfil aan, of men zou wel
ligtelijk iemand vinden, die bevreesd zou zijn,
koning te worden. Maar daarentegen zal er
niemand gevouden worden, die niet gelukkig zou
willen zijn. Zoodan, laat de Goden zelfs hier-
over osangeproken worden, indien zij meeunen,
dat dezelve door het vogelgezwerm of op an-
dere manier bad kunnen aangesproken worden,
en laat ze gevraagd worden, of zij hunne plaats
niet voor het Geluk zouden willen ruimen, indien
daar crgens eene gelegene en bekwame plaats
ware, bezet zijude met de tempelen of aliaren
van andere Goden, alwaar n.l. een grooter en
verhevener tempel voor het Geluk zou kunuen
gebouwd worden.  Voorzeker! zells Jupiter zou
haar zijne plaats ruimen, ja, zou voor het Geluk
zoover wel wijken, dat hy haar gaarne (oelaten
zou, dat zij boven hem het oppersie van het
Capitolijnsch gebergte zou bezitten. Want vour-
waar, uniemand van hen allen zou het Geluk
willen wederstaan, of hel moest zijn dat er iemand
was, hetwelk onmogelijk is, die ongelukkig wilde
zijn.  Derhalve, geenszins zou Jupiter, indien hij
gevraagd werd, aan haar doen, hetgeen de dric

(") De Goden, CGonsenlers genoxmd, waren 12 in getal
nl. 6 mangoden en 6 veouwgoden, te weten: Juno, \q.Hl._,:
Minerva, Ceres, Diana, Venus, Mars, Mercarius, Jovis, Nep-
tunus, Vuleanus en Apollo.




136 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

Goden Mars (*), Terminus (1) en Juventas (§)
aan hem gedaan hebben, welke haar wel en haren
koning geenszins wilden wijken, want gelijk hunne
schriften te kennen geven, toen koning Tarqui-
nius het hofcapitool wilde bouwen, en hij die
plaats, welke hem de bekwaamste en waardigste
dacht te zijn, bezel zag van andere Goden, en
tegen hun dank en wil niets durfde doen, even-
wel nogthans geloovende, dat zij alle gewillig
zulk een grooten God haren Prins zouden wij-
ken, destemeer omdat er zeer vele waren ler
plaatse, daar het Capitool gebouwd is; zoo heeft
hij daarover door het vogelgezwerm en geschrei
haar gevraagd, of zij n.l. aan Jupiler hare plaats
wilde ruimen, waarop zij alle gelijkelijk betoon-
den, dal zij gaarne daar vandaan wilden wijken,
behalve alleen zij, die ik verhaald heb, n.l. Mars,
Terminus en Juventas; waarom het Capitool
alzoo gebonwd is, dat er ook die 3 gebleven
zijn, doch met zulke duistere en onbekende beel-
den en teekenen, dat de allergeleerdste mannen
onder hen zulks paauwelijks gewelen hebben.
Maar zelfs Jupiter, zeg ik, zou op geenerlei wijs
alzoo het Geluk versmaden, gelijkerwijs hij van
Terminus, Mars en Juventas versmaad is. Ja,

-wat meer is, zells zij, welke ook voor Jupiter

niet hebben willen wijken, zouden zeker voor
het Geluk wijken, dat Jupiter hen tot een koning
gegeven heeft. Of indien het gebeurde dat zij
het Geluk niet weken, datzelfde zouden zij niet
doen uit versmading van haar, maar alleen om-

(") Plmarchus betuigt, dat Tarquinius, dia op het Tar-
peische gebergte een tempel wilde bouwen ter cere van
Jupiter, Juno en Mincrva, en aldaar vele altaren der Goden
vond, deze niet durfde ontwijden zonder eerst het vogel
gezwerm o vragen, waarop de vogelen van al de Goden
te kennen gaven, dat zy de plaats voor Jupiter wilden wij-
ken; maar de vogelen van Mars, Terminus en Juventas
beduidden, dat zij wict wilden wijken. Daarom zijn vok
hunne altaren op hunne plaatsen gebleven, en zulks wordt
genomen als een voorteelien van de magl des Romeinschen
volks en dat hunne Termini en palen des Rijks tezamen
met Mars op hunne plaatsen zouden blijven, en daarbene-
vens, dat hunne Juventas of jonge manschap onverwinbaar
2o Zijn.

(t) Hesiodes gelnigt, dat Saturnus, die vreesde dat hij
van zijne zonen uit zijn Rijk zou verstooten worden, daarom
straks al de lknechtkens of zoontjes, dic hem geboren
werden, verscheurde en opat, maar toen Jupiter geboren
was, werd een groote steen, Bactylum genaamd, in plaats
van het kind gelegd,  Dezen steen heeft bij verslonden en
liet kind is ontkomen.

(§) Juyenlas werd ook Hebe geneoemd, Deszelfs tempel
is geweest in de grootste renplaals Cireus en nog ecn ander
tempelken vp de markt.

dat zij in de woning des Geluks veel liever
hebben zelfs ongeacht te zijn, dan zonder haar
in hunne eigen plaatsen uit te steken en verhe-
ven te zijn. Alzoo, wanneer de Godin het Geluk
in de allerheerlijkste en allerverhevenste plaats
gesteld ware, alsdan zouden alle burgers leeren
verstaan, van wie men de hulp en de voldoe-
ning van alle goede wenschen zou hebben te
verzoeken. En alsdan, zelfs na uilwijzing en
aanraden der Naluur, zou straks de overtollige
menigte van alle andere Goden verlaten en ver-
geten worden, en het eenige Geluk zou gediend
en geéerd worden, haar alleen zou men aan-
dachtig bidden, haar tempel alleen zou bezocht
worden van alle burgers, welke gelukkig wilden
zijn, waarvan er niemad zou zijn, welke zulks niet
zou willen. En daarom, zij zelfs, welke van allen
begeerd wordt, zou van haar zelfs alleen begeerd
worden. Want wie zou van eenigen God iets
anders willen ontvangen dan het geluk, of het-
geen hij meent, dat tot het geluk behoort ? Daar-
om, indien het Geluk in hare magt heeft om te
zijn niet zoodanig mensch als zij zelve wil (en
zulks heeft zij in hare magt, indien zij eene
Godin is) wat is dit dan voor eene dwaasheid,
dezelve van eenigen God (e begeeren, die hij
van haar genoegzaam kan verkrijgen? Zoodan,
deze Godin behoorden zij zelfs ook in waardig-
heid van plaats boven alle andere Goden geéerd
te hebben. Want gelijk men bij hun zelf leest,
die oude Romeinen hebben eenen, ik weet niet
wal voor eenen, Summanus (¥), aan wien zij de
nachtbliksemen loeschireven, meer geéerd dan
Jupiter zelf, tot wien de dagbliksemen behoorden.
Maar daarna, toen ter eere van Jupiter cen heer-
lijken en zeer verheven tempel gebouwd was,
alstoen is het geschied, dat vanwege de heer-
lijkheid zijns Llempels de gansche menigle zoo-
zeer Lot hem geloopen is, dat er naauwelijks één
gevonden wordt, welke geheugenis heell, dat hij
den naam Summanus lenminste ergens zou ge-
lezen hebben, alzoo hij dien nu niet meer hooren
kan. [En indien het Geluk geene Godin is, om-
dat, gelijk de waarheid is, dezelve eene gave
Gods is, zoo behoort men dan dien God te zoe-

(*) Capelln meoent, dat Summanus Pluto i, en dat hij
gennamd is Smumus Maniw, dal is, de opperste der ziel-
goden. Zijn tempel was op de groote renplaats nabij den
tempel van Juventas, Deze had ook een kapelleken op het
Capitool,

DI ey




VAN DE. STAD , GODS. 137

ken, welke het kan geven, en men behoort te
verlaten die menigte valsche Goden, welke de
ijdele menigte dwaze menschen najaagt, makende
de gaven Gods tot Goden, en daarenboven Hem,
wiens gaven het zijn, door de stijfzionigheid van
hun hoovaardigen wil, vergramd. Derhalve kan
zoodoende diegene niet zonder ongelijk zijn, welke
het Geluk even als eene Godin eert, en daar-
enboven God, den gever van het geluk, verlaat ;
even gelijk hij niet zonder honger kan zijn, die
het geschilderde brood gaat lekken, en het op-
regte brood, dat de mensch heeft, van den mensch
niet begeert te bebben.

HOOFDSTUK XXIV.

Op welke wijze de Heidenen beweren, dal zif
de Goddeljke gaven behoorljjl onder de
(foden stellen.

Maar ik heb ook lust hunne redenen te be-
merken. Zal men den meenen, zeggen zij, dat
onze voorouders zoo dwaas geweest zijn, dat
7ij niel eens zoudon gewelen hebben, dat dit
Goddelijke gaven zijn, en geene Goden? Maar,
zeggen zij, aangezien zij zeker wisten, dat aan
niemand zoodanige dingen vergund werden, tenzij
dat het hem gegeven werd van cenigen God,
z00 1s hel, dat zij die Goden, wier namen zij
niet konden vinden, genoemd hebben met de
namen der dingen, die zij gevoelden en bemerk-
ten, dat hun van hen gegeven werden, over zulks
trokken en verbogen zij ook eenige namen, van
de zaken zelve haren oorsprong nemende, alzoo
van bellum, dat is oorlog, hebben zij de oorlog-
godin Bellonam genoemd, en niet bellum; even-
200 van cun®, dal is wieg, hebben zij de wieg-
godin - Cuniam geheelen, en niet cunam, gelijk
ook van segetes, dat is, hel gewas des korens,
hebben zij de gewasgodin Segetiam genoemd, en
mel segelem, gelyk ook van poma (*), dat is,
appelen, hebben zij de appelgodin Pomanam ge-
heeten, en niet pomnm, gelijk mede van boves,
dat is ossen, hebben zij de ossengodin genoemd,
Bubonam, en niet bovem. Of zeker ook zonder
cenige  buiging en verandering des woords zijn
zi) genoemd, even gelijk de zaken zelf. Alzoo
is Pecunia genaamd de Godin, welke geeft pecu-

(") Poma beteckent allerlei hoomvruchlen, frui, ooft;
als appelen, peren, kersen enz.

niam, dat is, geld, welk geld evenwel geenszins
de Godin Pecunia zelve geacht is. Alzoo de
Godin Deugd, wefke geeft de deugd, de Eere (¥),
welke geefll eere; de Eendragt, welke geeft een-
dragt; de Victorie of overwinning, welke geeft
overwinning. Alzoo zeggen zij mede, wanneer
het Geluk eene Godin genaamd wordt, zoo meent
men het geluk zell niet, dat gegeven wordt,
maar men meent daarmee die Goddelijkheid van
welke het geluk gegeven wordt. Dit bescheid
en antwoord aan ons gegeven zijnde, zoo zullen
wij klaarlijk, volgens diezellde reden, veel ligter
en gereeder dengenen, wiens hart niet al te zeer
verhard is geworden, te verstaan kunnen geven,
hetgeen wij tegenwoordig willen zeggen.

HOOFDSTUK XXV.

Van alleen den eenigen God le eeren, die, al
is 't dat Hi met zijn naam niet bekend
wordt, evenwel gevoeld wordt een Gever
te zijn van het geluk.

Indien dan nu de menschelijke zwakheid ge-
voeld en bemerkt heeft, dat het geluk niet kan
gegeven worden dan van een eenigen God; en
indien zulks zelfs die menschen bemerkt hebben,
welke zooveel Goden dienden, en onder die ook
Jupiter, den koning derzelve, te weten, nade-
maal zij den naam van dien God, vanwien het
geluk gegeven wordtl, niet wisten, dat zij Hem
daarom hebben willen noemen met den naam
van die zaak, welke zij geloofden, dat van hem ge-
geven werd: zoo geven zij dan genoegzaam daar-
mede te kennen, dat het geluk zelfs van Jupiter
niet kan gegeven worden, dien zij alreede eer-
den, maar dat het gegeven wordt van dien God,
dien zij achtten, dat men met den naam van
geluk behoorde te eeren. Daarom houd ik het
voor vast, dat zij geloofd hebben, dat het geluk
gegeven werd van een zekeren God dien zij niet
wisten noch kenden. Laat dan die God zelf
gezocht worden, laat Hij zelf gediend worden,
en het zal genoeg zijn. Laat verworpen en
verstooten worden het gedruisch en het gebaar
der ontelbare duivelen, en laal dien dezen God
niel genoeg zijn, wien niel genoeg is deze zijne

() De tempel van de Ecre werd vernicuwd door Mareus
Marcelius.  Daar is ook een tempel van de Deugd en Lere

geweest.

18




|
|

138 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

gave; ja zeg ik, laat dien niet genoeg zijn die
God, de gever des geluks, n.l. om Dien alleen
te eeren, wien het geluk zelf niet genoeg is
om te ontvangen; maar diegene, voor wien het
geluk genoeg is (want de mensch heeft niets,
dat hij meer daar boven zou kunnen wenschen)
laat de zoodanige den eenigen God, den Gever
van het geluk, dienen, welke niet is dezelfde,
dien zij Jupiter noemen; want indien zij hem
bekenden voor een gever van het geluk, zoo
zouden zij voorwaar niet een anderen God, of
een andere Godin, vanwelke het geluk gegeven
wordt, onder den naam van het geluk zoeken
en eeren, En daarenboven, indien zij zulks van
Jupiter geloofden, zoo zouden zij dan ook niet
willen toestaan, dat men dan dezen zelfden Ju-
piter met zooveel smaad en spijtige lasteringen
zou eeren; wanl hij wordt openbaar genaamd
een overspelige bijslaper van anderer vrouwen ;
ja hij wordt ook genoemd een ontschaker en
roover van een zeker schoon knechtken.

HOOFDSTUK XXVI.

Van de kamer- of ltooneelspelen, welke de
Goden van hunne dienaars vereischt leb-
ben, dat men ler eere van hen z0u ver-
toonen.,

Maar Tullius zegt hierop, dat Homerus (¥) dit
uit zijn eigen hoofd aldus versierd en verdicht
heeft, en dat hij menschelijkheden overgezet
heelt aan de Goden, maar aangaande mij, zegt
hij, ik wilde liever, dat hij Goddelijkheden over-
gezel had aanons. En voorwaar, met regt heeft
die voortreffelijke, vrome man een mishagen ge-
had in dezen poéet, overmits hij in de Goden
ook Goddelijke boeverijen en boosheden versierde.
Maar indien de verstandigen hierin zulk een mis-
hagen hebben, waarom worden dan de kamer-

(*) Homerus zegt, dat Ganimedes van de Goden weg-
gevoerd is om zijne schoonheid, teneinde hij de bediening
van het schenken bij Jupiter zoude hebben enz. Dit ver-
sierde Homerus, en hij heeft de menschelijkheden overge-
zet aan de Goden. Maar wat mij aangaat, ik wilde liever
dat hij Goddelijkheden overgezet had aan ons. kn welke
Goddelijkheden? Kloek zijn, wijs zijn, verstandig zijn,
naarstiy zijn in het goede, en dit te gedenken. Eene voor-
treflelijke leer, met welke bestraft wordt de superstitie
dergenen, die God afmeten naur de mate onzer boosheid
en broosheid, meenende, dat Hij is, gelijk wij zijn. Veel
beter ware het, ons zelven aan te stellen tot navolging van
de Goddelijke deugd en heiligheid.

spelen, in welke deze kluchten en boeverijen
uitgesproken, gezongen, gespeeld — en ter eere
der Goden vertoond worden, waarom zeg ik,
worden deze zelfde kamerspelen onder de gods-
dienstige zaken, zelfs van de allergeleerdste man-
nen, beschreven?  Voorwaar, alhier moel Cicero
uitroepen, niet alleen tegen de versierde gedich-
ten der poéten, maar zells tegen de instellingen
der voorouders. Derhalve, zouden zij ook hier
niet mogen uitroepen, wat hebben wij kwaads
gedaan? Want de Goden zelfs hebben gewild,
dat men dusdanige dingen hun ter eere zal ver-
toonen, zulks hebben zij vereischt, zulks hebben
zij strengelijk geboden, ja zij hebben groote
zwarigheid en nederlaag voorzegd, indien zu'ks
nigl gedaan werd. En daarbenevens hebben zij
ook strengelik wraak gedaan, wanneer iets in
deze dingen verzuimd of achterwege gelalen werd,
en eind:lijk hebben zij zich ook weder verzoend
betoond, wanneer men wederom nagekomen is
en gedaan heeft datgene, wat achterwege gela-
ten was. Hetgeen ik zeggen zal, verhaalt onder
hen wonderlijke daden. Daar is geweesl een
Titus Latinus, een Romeinsch huisvader: aan
dezen is in den droom gezegd, dat hij in den
Raad zoude boodschappen en tekennen geven,
dat men de Romeinsche spelen weder van nieuws
zou begiunen, uit oorzaak dat op den eersien
dag van die spelen den Goden mishaagd had
hunne droevige heerschappij, bewezen aan een
misdadig mensch, dien zij, ten aanschouwe van
het volk, bevolen hadden tot de straffe des doods
te brengen, tot droefheid der Goden, welke uit
zoodanige spelen niet dan vrolijkheid zochten.
Maar ondertusschen, alzoo hij, die door den
droom vermaand was, des anderen daags niet
durfde uitvoeren, wat hem hevolen was, zoo is
’t geschied, dat hem hetzellde in den tweeden

“nacht nog veel strenger bevolen is. En meteen

heeft hij ook verloren zijnen zoon, omdat hij
zulks niet gedaan had. In den derden nachtis
den man wederom gezegd, dat hem zwaarder
strafl was nakende, indien hij het 2n0g niet deed.
En toen hij evenwel zulks nog niet durfle be-
staan, is hij daarover gevallen in ecne zware
en verschrikkelijke ziekte. Door aanraden zijner
vrienden heeft hij toen eerst de zaak aan de
Overheden te kennen gegeven, en is in eene
Rosbaar in den Raad gedragen. En toen hij
aldaar zijnen droom verteld had, heeft hij daar-




over spoedig zijne gezondheid weer gekregen,
zoodat hij kloek en gezond op zijne voeten daar
vandaan gegaan is. De Raad, vanwege dit wonder
verschrikt en verbaasd zijnde, heeft kort duarna
tot verval van de onkosten der spelen het geld
viermaal verdubbeld, en heeft gelast, dat men
de spelen wederom van nieuws zou beginnen,
Wie, die eenig gezond verstand heeft, ziet alhier
niet, dat deze menschen, onderworpen zijnde aan
de booze duivelen (van wier heerschaijpij hen
geen ding verlost, dan de genade Gods door
Jezus Christus onzen Heere (¥) met geweld
gedrongen en gedwongen zijn, aan deze Goden
zoddanige dingen te vertoonen, welke zells door
ieder redelijk verstand kunnen geoordeeld worden,
ongeschikt en schandelijk te zijn? Want in deze
spelen worden der Goden schelmerijen en boe-
verijen bij de Poéten beschreven, openbaarlijk
verhandeld en ten toon gesteld, welke spelen
des niettegenstaande door overdringing der Goden
en door bevel des Raads zells van nieuws en
tweemaal achter elkander toenmaals hebben moe-
ten verhandeld worden. Ja, in deze spelen heb-
ben de allerligtste en allerschandelijkste kamer-
spelers Jupiter, de ontschaker en benemer der
reinheid, gezongen en gespeeld, en hebben hem
daarmede verzoend. Voorwaar, indien dit leelijke
stuk als laster voor hem versierd is, zoo behoorde
hij daarover vergramd geweest te zijn. Of, in-
dien hij een behagen had in zoodanige boeverijen,
die door leugens van hem versierd werden,
wanneer eerde men hem dan anders, dan als
men den duivel diende? Derhalve zou hij die-
gene kunnen zijn, welke het Romeinsche Rijk
gebouwd, vergroot en bewaard zou hebben; hij,
zeg ik, welke veel verachter en slechter is in
het wreken van zijne eer dan eenig Romeinsch
mensch, welke zoodanige lasterspelen tegen hun
zelven niet zou willen lijden.  Zou hij geluk
kunnen geven, die ongelukkig geéerd werd, en
dic daarenboven, wanneer hij alzoo niet geéerd
werd, nog veel ongelukkiger vergramd werd ?

(") Rom, 7 : 2% en 25 alwaar de gemeene Latijnsche
overzeiling aldus luidt: 1k ellendig mensch! wie zal mij
verlossen van dit ligehaam des doods ! De genade Gods door
degus Christus onzen Heere. Doch de ourspronkelijke
Gricksche tekst lnidt: Ik danke God door Jezus Ghristus
onzen Heere,

VAN DE BTAD GODS.

HOOFDSTUK XXVIL

Van driederlei geslachten der Goden, van
welke de opperpriester Scevola zekere ver-
handeling doe.

Verder vindt men ook beschreven in hunne
schriften hoe die zeer geleerde opperpriester
Scevola (*) heeft willen beweren, dat er drie-
derlei geslachten der Goden geweest zijn, n.l.
het ééne van de poélen, het tweede van de
philosophen en het derde van de prinsen en
voornaamste heeren der stad. Aangaande het
eerste, dit zegt hij gansch beuzelachtig (1) te
zijn, overmits er vele dingen van de Goden ver-
sierd worden, die hun ongevoegelijk zijn. Nopens
het tweede, hetzelve zegt hij niet te dienen noch
te schikken voor de steden, omdat het eenige
overtollige zaken beprijpt en ook eenige dingen,
welke den volkeren schadelijk zouden zijn om
te weten. Belangende de overtollige dingen,
daar behoeft men niet veel zaak van le maken,
want men plagt gemeenlijk bij de geleerde man-
nen le zeggen: overlollige dingen schaden niet.
Maar welke zijn de dingen, welke, zoo zij ge-
openbaard werden, voor de menigte zouden
schaden? Dit n.l. zegt hij, dat Herculus, Escu-
lapius, Castor en Pollux geene Goden zijn; want
bij de geleerden wordt gezegd, dat zij menschen
zijn  geweest, en volgens de menschelijke con-
ditie bezweken cn te ondergekomen zijn. Wat
nog daarenboven? Dit, n.l. dat de steden van
diegeren, welke Goden zijn, geene ware beelden
hebben ; insgelijks, dat de waarachtige God geen
onderscheiden beeldienis van man of vrouw heeft,
en voorls, dat Hij ook geen bepaalden ouderdom
heeft, noch ook eenige omschreven leden des
ligchaams,  Dit wil deze opperpriester niet toe-
laten, dat bhet volk zal weten, want zijne mee-
ning is niet, dat zulks valsch is. Alzoo meent

('} De in dit Hoofdstek gencemde Seevola is geweest
tentijde van den Mariaanschen burgeroorlog, en is door den
Jongen Marius omgebracht. Van dezen Scevola verhaalt
Cicero in zijn boek Lelins,

(t) Dyomsius IHalicarnassus schrijft, dat de Romeinen
verworpen hebben al de gedichtselen der Poélen, door
welke de Goden versierd werden onder elkander te sirij-
den, te Lwisten, overspel en hoerery te hedrijven, en derge-

gelijke dingen, welke niet waard zijn niet alleen, dat men
zulks van de Goden spreckt, maar ook zelfs niet van goede
lieden: en daarbenevens zegt hij, dat Romulus zijne Qui-
ritimners allijd gewend heeft, dat zij van de Goden wil
zouden gevoelen en wél zouden spreken. -




140 AUGUSTINUS ' VIERDE ‘BOEK

hij, dat de steden in het stuk van de kennis en
eere der Goden door valsche wijsmakingen be-
drogen worden, hetwelk ook Varro zegt in zijne
boeken der Goddelijke dingen. O! toch eene
schoone godsdienst, tot welke de kranke zijne
toevlugt mag nemen om verlost te worden. Eene
fijne zaak, als men naar de waarheid onderzoekt
om daardoor bevrijd te worden, dat men alsdan
acht, dat het den mensch beter is, dat hij door
leugens bedrogen wordt. Wijders, aangaande
het poétische geslacht der Goden, waarom Sce-
vola dat verwerpt, zulks wordt in datzelfde schrij-
ven mede niet verzwegen, n.l. omdat zij de Goden
266 leelijk maken, dat zij zelfs bij goede en
vrome menschen niet kunnen vergeleken worden,
dewijl zij den éénen doen stelen (*) en den
anderen overspel doen bedrijven, en alzoo van
gelijken invoeren iets anders schandelik en ge-
schiktelijk te zeggen of te doen, selijkerwijs de
drie godinnen onder elkander twisten over den
prijs der schoonheid; dat verder ook die twee
Godinnen, welke van Venus overwonnen werden,
Troje omgekeerd en verwoest hebben, dat Jupiter
ook veranderd werd in cen stier, of in ecue
zwaan (), teneinde hij daardoor alzoo ergens
bij eenige vrouw zou mogen slapen. Wijders,
dat ook eenige Godinnen bij menschen slapen
en met dezelve in het huwelijk treden, dat ook
Saturnus zijne zonen opslokke en verslinde; en
eindelijlk, dat er geene wonderheden en ook geene
boosheden of schelmerijen kunnen versierd wor-
den, welke aldaar niet gevonden worden. Dit
alles betuigt hij, dat veel van de natuur der
Goden verschilt en dat het geene gemecenschap
met dezelve heeft. Maar o, Scevola! Gij op-
perpriester! Neem weg de spelen, indien &l
kunt ; beveel den volkeren, dat zij nict meer den
onsterfelijken Goden zdddanige eere aandoen, uit
welke zij genegenheid krijgen om zich te ver-
wonderen over de boeverijen der Goden, en uit
welke zij ook lust en behagen scheppen om alles
na te volgen, hetgeen zij doen kunnen. Ln in-
dien het volk op dit uw doen antwoordt: gij,

(‘) Mercurius was een aardige dief en kon het stelen
ook niet laten, want Teresia ontstul hij de ossen, Mars
zijn zwaard Vuleanus zijne smidstang, Neptunus zijne drie-
tandige vork, Apotlo zijn boog en pijlen, Venus haven gor-
del, Jupiter zijn koninklijken staf: daarom was hij ook de
voorstander van de dieven-goden.

() Toen Jupiter met de maagd Europa doorging, ver-
anderde hij in een’ zwaan.

opperpriesters! gij hebt zelf deze dingen bij ons
ingevoerd, vraagt zelf de Goden, door wier aan-
drijven gij zulks bevolen hebt, of zij niet gewild
hebben, dat men zulke spelen, hun ter eere, zou
vertoonen? Indien die spelen kwaad zijn, en
in geenerlei wijze gelooflijk, overeen te komen
met de majesteit der Goden, zoo volgt daaruit,
dat het ongelijk der Goden, vanwelke men zulks
zonder eenige zwarigheid versiert, bovenal aller.
grootst is. Maar de Goden hooren hierin uwe
redenen niet; zij zijn duivelen, zij leeren het
kwade, zij hebben een behagen in schandelijk-
heden, Daarbenevens achten zij hel niet alleen
voor geen ongelijk, indien van hen deze voor-
verhaalde schandelijkheden verdicht en versierd
worden ; maar hierentegen kunnen zij geenszins
zoodanig ongelijk verdragen, indien op hunne
feestdagen dezelve (dat meer is) niet openbaarlijk
vertoond en gespeeld worden. Derhalve, indien
men, aangaande de spelen, met Jupiter wil spreken
om ze af te schaffen, bijzonder omdat in de
kamerspelen zijne boeverijen (*) en booshedea
meestendeels gespeeld en vertoond worden, wie
ziet niet, dat men reden ot zulks heelt? Niet-
tegenstaande men ook bij Jupiler zou willen
verstaan dien God, vanwien deze gehecle wereld
geregeerd en I'nesl.mu'd'wm'rzlt, want dezen hoogen
God  voornamelijk  geschiedt door dusdanige
manier van doen bij ulieden het allerhoogste
ongelijk, overmils gij Hem tezamen onder deze
vuile Goden eerl, en daarbenevens hem nageeft,

dat Hi'j hun koning is.

HOOFDSTUK XXVIIL

Of de dienst der Goden den Romeinen, in
ol 2 P 3 ? '
t eerkrijgen en vergroolen wvan 't Rijk,
eentg voordeel gedaan heeft.

Deze Goden dan, welke door dusdanige ma-
nieren van eere verzoend — of veel meer be-
schuldigd worden, (want het is zells meer oneer,
dat zij behagen hebben in valschversierde schan-
delijkheden dan het is, wanncer men de waar-
heid van hen zegt) deze zeg ik, hebben het Romeio-
sche Rijk noch kunnen vergrooten, noch kunnen
bewaven. Waul voorwaar, indien zij zulks ver-
moglen te doen, zoo zouden zij veel liever

(*) Onder de hoosheden en hoeverijen van Jupiter wordt
hier verstaan: zijn overspel, sijne wreedheden, zijue on-
regtvaardigheid, zijne hoererij, enz.

-




VAN DE 'STAD "6ODS. 141

zoodanige groote weldaad en zulk een groot ge-
schenk aan de Grieken gedaan hebben, welke hun
in dusdanige godsdiensten, datis, in de tooneel-
spelen, veel heerlijker en waardiger geserd heb-
ben, dewijl zij, ziende dat de Goden van de
Poéten gescholden en gelasterd werden, daar-
over zich zelven ook geenszins hebben willen
verschoonen, noch onttrekken van het schimpen
en lasteren der Poélen; want zij gaven den
Poéten vrijheid, om alle menschen, die zij wil-
den, smadelijk te belasteren. En daarbenevens
hebben zij ook de Kamerspelers niet voor schan-
delijke lieden gehouden, maar hebben hen be-
schouwd als zulken, die waardig waren de al-
lerheerlijkste eer en staat. Derhalve, gelijk de
Romeinen goudgeld hebben kunnen hebben, al
is 't, dat zij den goudgod Aurinum nigt eerden,
alzoo zouden zij ook zilvergeld kunnen hebben,
al was het ook, dat zij den zilvergod Argenti-
num - en ook ziju vader, den kopergod Aescu-
lanum niet geéerd hadden. En alzoo voorts met
alle andere dingen, welke mij verdrielen te ver-
halen. Ook gaat het mede alzoo toe met het
Rijk, dat zij wel geenszins tegen dank van den
waren (iod hebben kunnen verkrijgen, maar nog-
tans zonder toedoen van de valsche Goden be-
zeten hebben, alzoo zij vele derzelve of niet ge-
Onder-
tusschen, indien zij eenigen God gekend - en met

welen - Oof ook veronachzaamd hebben.

een opregt geloof en een’ opreglen wandel go-
diend haddes, zoo zouden zij hier op aarde een
beter Rijk, zoodanig als het geweest was, ge-
had hebben, en namaals zouden zij ontvangen
hebben het eeuwige Rijk, hetzij, dat zij het Rijk
hier hadden of niet.

HOOFDSTUK XXIX.

Van de calschheid van ket wonderlijle leeken,
hetwelle fun toescheen le befeckenen de
magt en de vastheid van hel Romeinsche
ik

Middelerwijl, hetgeen zoodanig is als ik een
weinig te voren verhaald heb, hebben zij gezegd
een schoon en heerlijk teeken geweest te zijn,
n.l. dat Mars, Terminus en Juventas hunne plaals
niet hebben willen wijken voor Jupiter, den ko-

ning der Goden, Want daarmee, zeggen zlj, Is

beduid geweest, dat het Martische volk (*), dat
is het Romeinsche, niemand zijne plaats zou ge-
ven. Voorls dat ook niemard de Romeinsche
terminos, dat is, de palen des Romeinschen Rijks,
overmits de God Terminum, zou kunnen ver-
zetten. Daarbenevens, dat ook de Romeinsche
Juventus, dat is, jonge manschap, niemand zou
wijken, overmits de Godin Juventus. Laat ze
nu hierover zien, met welke reden zij dan had-
den dien tot een koning hunner Goden en tot
een gever van hun Rijk, daar zij zoodanige tee-
keneir tot een tegendeel hem gingen stellen,
zeggende ronduit, dat het eene heerlijke zaak
was geweest hem niet te wijken. Indien deze
dingen waarachtig ziju, zoo hebben zij nogtans
gansch geene reden om icts te vreezen; want
zij zullen niet willen belijden, dat de Goden
Christus geweken zijn, welke niet wilden wijken
voor Jupiter. Nogtans behoudens de palen des
Rijks, hebben zij Christus mogen wijken, zoo-
wel uit de zitstoelen hunner plaatsen als bijzon-
der uit het hart des geloovigen. Maar evenwel
eer Christus in het vleesch kwam, eer ook deze
dingen beschreven werden, die wij uit hunne
boeken thans verhalen, doch nogthans wel ver-
staande na dien tijd, dat dit wonderteeken on-
der koning Tarquinius geschied was, is verschei-
den maal de Romeinsche heirkracht geslagen ge-
weest. dat is, in de vlucht gestrooid, en is mits-
dien betoond, dat dit wonderteeken valsch was,
n.l. dat deze Godin Juventa Jupiter niet geweken
heeft. Daarbenevens is dit Martische volk in
de stad zelfs jammerlijk vertreden geweest van
de overwinoende Franken, welke binnen in de
stad gevaller waren. Verder zijn ook de pa-
len des Rijks zeer naauw en eng bepaald
geworden, tentijde dat vele steden Hannibal
toevielen. En alzoo is mitsdien verijdeld ge-
worden de schoone heerlijkheid van hun won-
dertecken, en tegen Jupiter is evenwel geble-
ven eene moedwillige ongehoorzaamheid, niet
der Goden, maar der duivelen. Doch het is
wat anders, niet geweken te zijn, en wal anders
wedergekeerd te zijn vanwaar men geweken was,
hoewel namaals door het believen van Hadiianus h
_('r)rmlh-r—ﬂu|'H~.(:'uo volk werd aldus genoemd naar Bo-

mulus, de zoon van Mars; ook omdat net een strijdbaar
Volk was, N " 1 ,

(+y Hadrianus, de 15Hde PI‘II]H,{!II.’.I".[t gewild, dat de ri-
vier de Euphrates Llc‘!]ﬂ:"ll en het einde van het Romeinsche
Rijk zou zijn, uit nijdigheid van Trajanus, die Armenié,
Mesopotamié en Assyvié aan het Romeinsche Rijlk ge-
heeht had.




142 AUGUSTINUS VIERDE BOEK

‘de palen van het Romeinsche Rijk in het Oos-
ten veranderd zijn; want hij heeft 3 vermaarde
provincién Armenié, Mesopotamié en Assyrié we-
dergegeven aan het Rijk der Perzen, zoodat
deze God Terminus, welke naar hun zeggen de
Romeinsche Terminus, dat is, de palen des Rijks
bewaarde, en welke door hel voorgaande aller-
heerlijkste teeken zijne plaats voor Jupiter niet
geweken noch geruimd had, toen meer schijnt
gevreesd te hebben Hadrianus, een koning der
menschen, dan den koning der Goden, En we-
derom op ecnen anderen tijd deze provincién (¥)
wedergekregen hebbende, zoo is daarua, schier
ten onzen f(ijde, de paal des Rijks wederom
teruggeweken, toen n.l. Julianus (), welke zeer
toegedaan was de vermaning der Goden, met
een stoul bestaan belast had die schepen te ver-
branden, in welke de lijfstogt aangevoerd werd.
Alzoo is het ook geschied, dat de heirkracht,
alzoo die daardoor van hare lijftogt verstoken
was, en daarenboven daar hij zelf ook, mede
van zijne vijanden gekwetst zijnde, omgekomen
was, dat dezelve, zeg ik, in zoodanige uiter-
ste benauwdheid gekomen is, dat er niemand
daar van daan heeft kunnen ontkomen (eens-
deels, overmits de vijanden aan alle kanten
op hen aanvielen, eensdeels ook, overmils de
soldaten door des keizers dood zeer versla-
gen waren) of het moest zijn, dat door een
verdrag van vrede de palen des Rijks daar
gesteld werden, waar zij nog heden ten dage
blijven staan, niet met zoodanige schade des
Rijks als Hadrianus zulks wel vergund had,
maar blijvende aldaar bevestigd door een ver-
drag. Zoodan, met een ijdel en bedriegelijk
teeken heeft de God Terminus niet willen wijken
voor Jupiter, daar hij noglans geweken is voor den
wil van Hadrianus, daar hij ook geweken is voor
de roekeloosheid van Julianus, en ook voor de
dringende  noodzakelijkheid van Jovianus (§).

(*) Assyric werd door de Lroeders Pii, Mesopotamié
onder Galinus en Armenié under Dioclitianus wederge-
kregen.

(+) Julianus, die cen vijand van de Ghrislenen was, werd
averwonnen door de Parthers.

(§) Jovianus is van zijne heirkracht in den uitersten
nood Keizer gemaakt en heeft veade met de Perzen geslo-
{en, welke wel schandelijk was, maar echler noodzakelijk.
Bij dezen vrede heeft hij mosten overgeven de stad Nesi-
his en het bovenste deel van Mesopolamié, zoodat de pa-
len des Rijks verstolen of verplaatst zijn.

Dit alles hebben wel gezien en verstaan de ver-
standigste en voortreffelijkste mannen der Ro-
meinen, maar wat was het? Zij vermogien
weinig tegen de aangenomen gewoonte der stad,
welke aan de duivelsche ceremonién verbonden
was, destemeer, overmits zij ook zelfs hierin
nog dwaalden, dat (niettegenstaande zij gevoelden,
dat al de Heidensche godsdiensten ijdelheden en
valschheden waren) zij evenwel noodig geacht
hebben, dat men godsdienstige eere, welke al-
leen God toekomt, schuldiz was e bewijzen
aan de natuur aller dingen, welke nogtans on-
der de regering en onder het gebied van den
waren God staat, zoodat zij het schepsel liever
verkoren hebben te dienen, gelijk de Apostel
zegt (Rom. 1 : 25) dan den Schepper, welke
te prijzen is in der eeuwigheid. Daarom is hun
ten hoogste van noode geweest de bijsiand des
eenigen waren Gods, teneinde van Hem aan hun
mogten toegezonden worden de Heilige Mannen
en die waarlijk godvruchtig waren, en welke
voor de ware Religie stierven tot zoodanig einde,
opdat de valsche zou mogen weggenomen wor-
‘den van hen, die leefden.

HOOFDSTUK XXX.

Wat 24 belijden te gevoelen van de Goden
der Heidenen, die zelf hunne dienaars zijn.

Cicero, een waarnemer van het vogelgeschrei,
bespot zelfs voorzeggingen uit het vogelgeschrei,
en berispt ten hoogsle de menschen, dat zij de
gansche handelingen en  beleiding huns levens
bestieren naar de stemmen van raven of kraaijen.
Maar deze Academisch-gezinde (¥), welke beweert,
dat alle gevoelens onvast en ouzeker staan, is
geenszins waardig, dat hij eenig gelool in deze
zaak hebbe, maar daar is geweest Quintius Lu-
cilius Balbus (), welke in zijn tweede Boek van
de natuur der Goden eene zekere reden en ver-
handeling doet, deze zelfde, hoewel hij de su-
perstitién en godsdiensten der valsche Goden uit
de natuur der dingen beweerl ganschelijk te be-
hooren tot het verstand van de natuurlijke en

(') De Academiseh-gezinde philosophen hadden cen ge
bruik, dat zij al wal bij een ander geleerd was, hoedanig
het ook was, altijd poogden tegen te spreken en te weders
leggen, en zelf stelden zij niets, hadden ook geen vast ge-
voelen, helzij in religie af anders; evengelijk hedendaagseh
de vrijgeestige spreeuwen doen.

(+) Quintus Lucius Balbus was een Stoischgezinde.




i S =

VAN DE STAD GODS. 143

philosophische geleerdheid; evenwel vergramt
en verstoort hij zich zelven grootelijks over
de instelling der beelden en over hunne leu-
genachtige en fabelachtige leeringen, sprekende
aldus: ,Ziet gij dan niet, dat van de welen-
schap der natuurlijke dingen, welke wél en nut-
tig gevonden zijn, reden en oorzaak genomen
is om op le werpen zoodanige verdichte en ver-
sierde Goden? Want deze zaak heelt voortge-
bragt valsche gevoelens, beroerlijke dwalingen
en zoodanige valsche godsdiensten en supersti-
tién, welke schier anders niet zijn dan oudewij-
venklappernijen.  Zoodal ons nu bekend zijn
de gedaanten der Goden, hunne ouderdommen,
hunne kleedingen en hunne versierselen, daar-
enboven ook hunne geslachten, hunne huwelijken;
bunne maagschappen, en eindelijk alles is aan
hen overgebragt naar de gelijkenis van de men-
schelijke zwakheid, want zelfs werden zij ook
met verstoorde en beroerde gemocderen inge-
ingevoerd en op de baan gebragt. Ja wij heb-
ben ook somtijds verstaan van hunne begeerlijk-
heden, booze zwakheden en toornigheden. En
boven dit alles, gelijk de poétische gedichten te
kennen geven, zijn zij ook niet zonder oorlogen
en strijd geweest, niet alleen gelijkerwijs bij
Homerus, alwaar de Goden twee heirkrachten (§),
tegen elkander staande, ieder aan verscheiden
zijden voorstaan en helpen vechten, maar zelfs
lezen wij ook, dat zij met de Titanische (¥*)
en ook met de reuzen hunne eigen oorlogen
gevoerd hebben.  Deze dingen worden zeer
dwaaslijk gezegd en geloofd, zoodat dit alles
vol is van ijdelheid en van de allerhoogste en

‘leugenachtigste ligtvaardigheid.” Middelerwijl zie

hier, wat zij nl. zelf belijden, die de Goden
der Heidenen voorstaan. Daarna merk ook, dat
hij zegt, dat deze dingen behooren tot deze su-
perstitie en niet tot de religie, welke hij volgens

(§) De Grieken hielpen Juno, Pallas en Neptunus en
de Trojanen hielpen Apollo, Venus en Mars."

(") De Titaanschen waren zonen van de Aarde en van
Titan, den broeder van Saturnus, welke volgens een zcker
verbond, tusschen Saturnus en Titan gemaakt, het koning-
rijk van Jupiter wederom eischten. Ferst is de zaak met
kijven en twisten verhandeld. Daarna te zamen ouk ge-
komen tot de wapenen. Deze oorlog is zeer zwaar geweest,
nogtans zijn de Titaanschen overwonnen. Maar daarna
is een zwaarder oorlog ontstaan, want de overgebleven
Titanischen hebben nieuwe heirkrachien vergaderd en Ju-
piter met allen, die aan zijne zijde waren, op de vlugt
gedreven zelfs tol Egypte. De eerste oorlog werd genaamd
de Titanische oorlog en de andere de oorlog der Reuzen.

het gevoelen van de Stoischgezinde schijnt te
leeren. Want niet alleen hebben de philoso-
phen, zegt hij, maar ook onze voorouders de
superstitie onderscheiden van de Religie, want
diegenen zegt hij, welke geheele dagen baden
en offerden, teneinde hunne kinderen hen zouden
mogen wezen superslites, dat is, hen zouden
mogen overleven, dezelve zijn genaamd geweest
superstitiosi, dat is, lieden, bezig zijnde met
gebeden en offeranden voor hel lang leven hun-
ner kinderen. Dit alzoo zijnde, wie verstaat
niet, hoe hij, uit oorzaak dat hij vreest tegen te
spreken de aangenomen gewoonte der stad, voor-
neemt en poogt te prijzen de Religie der voorou-
ders, en dat hij dezelve ook gaarne van supersti-
tie zou onderscheiden, doch dat hij niet kan zien
of vinden, hoe zulks zou kunnen geschieden.
Want bijaldien dat die van de voorouders ge-
naamd zijn geweest superstitiosi, welke gansche
dagen baden en offerden, zijn die dan niet mede
superstitiosi geweest? Welko, helgeen hij zoo
zwaar berispt en bestraft, ingesteid heboen, n.l
de beelden der Goden van verscheiden ouder-
dom en ook van verscheiden kleeding, voorts
der Goden geslachtei, huwelijken en maagschap-
pen. Deze dingen alle te zamen, nademaal de-
zeive als superstitieuse dingen bij hem bestraft
worden, zoo is het, dat hij bedenkelijk met zoo-
danige beschuldigingen doorstrijkt zijne voor-
ouders, welke instellers en dienaars zijn geweest
van zcodanige beelden. Ja dat meer is, bedek-
telijk doorstrijkt hij daarmede zich zelven, dewijl
hij (hoezeer hij met al zijne welsprekendheid
zich zelven tot de vrijheid poogt over te zelten)
zells dezelve ook moest eeren, zoodat helgene
hij in deze verhandeling met zijne welsprekende
tong ronduit spreekt, daarvan in de vergadering
des volks niet eens het minste woord zou heb-
ben durven kikken of roeren.  Derhalve wij Chris-
tenen, laal ons den Heere onzen God danken,
en niet den Hemel en de Aarde (1), gelijk
hij zulks in zijne onderhandeling besluitende
bijbrengt, maar dien, welke Hemel en Aarde
gemaakt heeflt, welke ook al deze supersti-
tisn en valsche godsdiensten (die dien Balbus
als balbutiens, dat is, als stamelende nauwelijks
durft bestraffen) teniet gedaan en omgekeerd
heeft door de allerdiepste nederigheid van Chris-

(-}) Naar het gevoelen der Stoischgezinden meent Gicero,
dat Hemel en Aarde de voornaamste Goden zijn.

SRECH St 1 2

ey




144 AUGUSTINUS . VIERPE BOEK

tus, door de prediking der Apostelen, door het ge-
loof der Martelaren, die voor de waarheid ster-
ven, en met de waarheid levende blijven, welke zeg
ik: deze superstitién door de vrije bedienslig-
heid van de zijne leniet gedaan heeft, niet al-
leen in de opregte godsdienslige harten, maar
ook in de superstitieuse tempelen.

HOOFDSTUK XXXI.

Van de meeningen van Varro, welke verwor-
pen heefl het gemeene gevoelen des volks,
en die, hoewel hij niet lot de kennis van
den waren God gekomen is, evenwel ge-
voeld heefl, dat men eenen God behoort
te eeren en te dienen.

Maar wat zegt toch Varro, van wiens wegen
wij ons bedroeven, dat hij (hoewel het niet ge-
schied is naar zijn eigen oordeel) onder de gods-
dienstige zaken ook de kamerspelen heeft ge-
steld: dezelfde, als hij op vele plaatsen, even-
als iemand die gansch godsdienstig is, de men-
schen vermaant om de Goden te eeren, bekent
en belijdt bij ook niet mede elders, dat hij deze
dingen, welke bhij aanwijst dat de Romeinsche
stad ingesteld heeft, niet volgt naar zijn eigen
oordeel? Zoodal hij ook daarover niet twijfelt
te zeggen en te belijden, bijaldien hij deze stad
wederom van nieuws zon in orde stellen en al-
les schikken, dat bij veel liever naar de gele-
genheid der natuur de Goden en de namen der
Goden zou gaan inwijden. Maar aangezien, zegt
hij voorts, dat in het oude volk nu daarvan eere
order aangenomen was, zoo betuigt hij, dat hij
de historie van de namen en bijnamen op zoo-
danige wijze moet volgen en houden, gelijk die
van de Ouden overgegeven was. Verder ver-
haalt hij, dat hij deze dingen schrijlt en onder-
zochl, opdat het gemeene volk daardoor meer
en meer gezind mag worden, om deze Goden
meer te eceren dan le verachten, met welke woor-
den deze allerscherpzinnigste man genoegzaam
te kennen geeft, dat hij niet alle dingen wil ont-
dekken, dewijl het hem niet. alleen (ot versma-
ding der Goden zou dienen, maar zelfs ook voor
het gemeene volk gansch verdachtelijk zou schij-
nen, bijaldien het niet verzwegen werd,  Onder-
tusschen welke deze dingen zijn, heb ik wel ge-
dacht dat men daarna zou hebben moeten gissen,

tenware hel, dat hij op eene anderc plaats, het-
zelfde zeer kennelijk uitdrukte, want elders spre-
kende van de godsdiensten, zegt hij aldus: dat
er wel vele dingen waarachlig zijn, welke niet
alleen niet nullig zijn voor het volk te welen,
maar dat er ook eenige dingen zijn, welke, hoe-
wel ze valsch zijn, evenwel niet dienstig zijn
voor het volk anders daarvan te welen, en der-
halve, dat de Grieken hunne Teletas (§), dat is,
hunne grootste zoenofferanden en hunne myste-
ria, dal is, godsdienslige geheimenissen, altijd met
stilzwijgen in het verborgen binnen de muren geslo-
ten gehouden hebben. Voorwaar alhier heefl hij
openlijk uilgebragt den ganschen verborgen raadin
schijn van de wijzen, door welke de steden en vol-
ken toen geregeerd werden. Ondertusschen ver-
heugen zich wonderlijker wijze in deze bedriege-
rijen de booze duivelen, welke de bedriegers en de
bedrogenen beide tezamen tegelijk bezelen hou-
den, van wier heerschappij hun geene andere
zaak verlost dan alleen de genade Gods door
Jezus Christus onzen Heere. Voorts zegt ouk
die allerscherpzinnigste allergeleerdste schrijver,
dat hem dunkt, dat die mannen alleen teregt
aangemerkt en getroffen hebben, wat God is,
die geloofd hebben, dat Hij eene ziel is, met
zijne beweging en met zijn verstand de wereld
regerende, met welke reden, al is ’(, dat hij
nog niet verstond, wat de Waarheid ons leert
en beschrijft (want de ware God is geene ziel,
maar is zelf de maker en Schepper der ziel);
evenwel nogtans zien wij, bij aldien hij tegen
het dwangelijk voorvordeel der stad had kunnen
bevrijd zijn, dat hij beleden en ook geleerd zou
hebben, dat men eenen God moet eeren, welke
met zijne beweging en mel zijn verstand de
wereld regeert, zoodal aangaande deze zaak dit
verschil tusschen ons en hem alleen overig bleef,
dat hij Hem noemde eene ziel, en niet veel liever
den Schepper der ziele. VYerder zegl Lij ook,
dat oude Romeinen (¥) meer dan 170 jaren hunne

(§) Plato betuigt, dat Teletas zoenofleranden wuren
beide voor levenden en voor dooden.

(*) Plutarchus zegt in het leven van Numa, dal deze ko-
ning den Romeinen verboden heelt te meenen, dat het beeld
Giods cenige geduante van een menseh of gestaltenis van cerig
dier heelt, zoodat hij hen in Liet eerst niet geweest 1s eenige
geschilderde of gebeelde gelijkenis Gods; want in de cerste
170 jaren bouwden zij wel tempelen en stichilen ook wel
eenize helige Godshwzen, maar goen ligehamelijk bieeld, de-
wijl #j Let voor ongeoarloofd liclden Let allerbeste bij Let
allerlaagste en allerslechtste te vergelijken, en daarbenevens




VAN DE STAD GODS. 145

Goden zonder eenige beeldtenis geserd hebben.
Indien dit zoo gebleven ware, zegl hij, zouden
de Goden veel zuiverder en reiner gediend wor-
den. En tot bevestiging van dit zijn gevoelen,
neemt hij onder anderen ook lot getuige het
Joodsche volk, en ontziet zich verder niet, de
zelfde plaats aldus te besluiten, zeggende: ,,Die-
gene, welke allereerst der Goden beelden voor
de Volkeren gesteld hebben, dat dezelve in hunne
sleden aan de eene zijde benomen hebben de
vrees, en aan de andere zijde vermeerderd heb-
ben de dwaling, oordeelende gansch wijselijk,
dat de Goden in de ijdelheid der beelden zeer
ligt konden versmaad en veracht worden. Maar
daarenboven zegt hij ook, dat zij de dwaling
vermeerderd — niet dat zij die ingevoerd heb-
ben; waarmee hij wil te kennen geven, dat te
voren zonder de beelden alreede de dwaling ge-
weest was. Derhalve als hij zegt, dat diegene
alleen wél aangemerkt en teregt getroffen heb-
ben, wat n.l. God is, te weten zij, die geloofden
dat hij eene ziel is die de wereld regeert, en
daarbenevens alzoo hij ook meent, dat de gods-
dienst veel zuiverder en opregler zonder beelden
zou hediend en waargenomen worden, wie ziet
dan niet, hoe gansch nabij hij bij de waarheid
gekomen is?  Want voorwaar, indien hij iets
vermoglt had tegen de oudheid van hunne zoo
groote dwaling, hij zou geoordeeld hebben, dat
men zonder beelden behoorde te dienen en te
eeren alleen dien eenigen God, vanwien hij ge-
loofde, dat de wereld geregeerd werd. En mid-

ook, dewijl #ij oordeelden, dat men God op geene andere
wijee dan door het verstand kan begrijpen. Dionysius
Halicarnassus zegl, dat de tempelen bij Numa ler eere van
de Goden opgerigt zijn, maar betuigt evenwel, dat in de-
zelve geene beeldtenissen noch gelijkenissen geweest zijn,
nit oorzaalk, dat hij geloofde, dat men God door geene
beeldtenis of gelijkenis kon afbeelden. Maar Tarquinius
Priscus, in zijn land onderwezen zijnde in de ijdelheid en
zotternijen der Grieksche en Etruseische godsdiensten, heeft
den Romeinen allereerst geleerd heelden voor de Goden
te stellen, hetwelk ook Teitullianus betuigt als hij zegt :
laal ons zien hoe de religie in hare dingen gevorderd is,
want hoewel van Numa de Superstiieéusche ijdelheid be-
gonnen is, evenwel bestond bij de Romeinen toen de
godsdienst niet Of in beelden of in tempelen; het was eenc
onkostelijke religie en het waren armelijke ceremonién, daar
waren geene Capilolen hoog in den Hemel uitstekende, maar
ligt opgeworpen altaren van aarden zoden gemaakt, insge-
lijks aarden vaten, en daar was geene pronkerij met de-
zelve en ook was er nergens cen God, want toen hadden
nog de Grieken de stad niet bezwaard met hot maken van
brelden.

delerwijl hij dus nabij de waarheid gevonden
had, zoo zou hij ook mogelijk wel ligt onder-
wezen geworden zijn van de veranderlijkheid der
ziel, en alzoo zou hij ook eindelijk wel kunnen
verstaan hebben, dat de ware God veel liever
is eene onveranderlijke natuur, welke zelf de ziel
geschapen heeft. Dit alles dan aldus zijnde, zoo
zien wij aangaande de bespottelijke ijdelheden
van de veelheid der Goden, welke zoodanige
mannen in hunne schriflen gesteld hebben, dat
zij meer gedrongen zijn geworden door den ver-
borgen wil Gods dezelve te belijden, dan dat
zij ooit gepoogd zouden hebben de menschen
van zulks te vermanen en te onderrigten. Onder-
tusschen wanneer bij ons eenige geluigenissen
uit derzelver schriften verhaald worden, zoo
worden die bij ons alleen daarom bijgebragt om
te overwinnen en te overluigen alle zoodanige
menschen, welke niet willen aanmerken noch
verslaan, van welke groole en booze magt der
duivelen ons verlost die uitnemende offerhande
van zoo heilig vergoten bloed, en ook de gave
des geesles, welke ons medegedeeld wordt.

HOOFDSTUK XXXIL

Om wat schijn van nul de voornaamste Hee-
ren der volkeren gewild hebben, dat de
valsehe veligien en  godsdiensten, bij de
volkeren in hunne onderdanigheid zijnde,
zouden blijoen.

Hij zegt verder in zijne boeken van de voort-
teelingen en geslachten der Goden, dat de vol-
ken allijd meer genegen zijn gewcest de poé-
tische kluchtdichters dan de onderwijzers der
naturen, en dat het daardoor geschied is, dat
zijne  voorouders (de oude Romeinen) geloofd
hebben, dat in de Goden onderscheid is van
mannelijk en vrouwelijk beeld en zelfs ook voort-
leelingen, en daarbenevens, dat zij in hen ook
gesteld hebben huwelijken, hetwelk voorwaar
alleen schijnt geschied te zijn, om dat het ambt
en werk (in schijn) van de voorzienige en wijze
mannen is geweest het volk in de religién en
godsdiensten te bedriegen, en gevolgelijk in zulks
niet alleen te eeren, maar ook na te volgen de
duivelen, welke eene allerhoogste genegenheid
hebben om de menschen (e bedriegen. Derhalve
ook gelijk de duivelen geene menschen volkomen

19




146 AUGUBTINUS VIERDE BOEK

kunnen bezitten, noch over hen hunne heer-
schappij hebben, dan allen diegenen, welke -zij
met hunne schalkschheid en met arglistig bedrog
bedriegen, alzoo hebben ook de voornaamste
Heeren onder de menschen (niet, zeg ik, de regt-
vaardigen en goeden, maar de duivelen gelijk
zijnde) onder den naam en den dekmantel der
religie, helgeen zij zelf wisten ijdelheid en leugen
te zijn, den volkeren even als waarheid zijnde,
wijsgemaakt, om op zoodanige wijze hun naauwer
n een burgerlijke venigheid en maatschappij als
te verslinden, en dat (ot zoodanig einde, opdat
zij mede hunne onderdanen ten volle zouden
mogen bezilten, en volkomen heerschappij over
hen zouden mogen hebben. Maar dusdoende,
hoe zal daar eenig mensch, zwak in het verstand,
en eenige ongeleerde ooit tegelijk beide deze
bedriegers kunnen ontgaan, n.l. de bedriegelijke
Prinsen der stad en de bedriegelijke duivelen?

HOOFDSTUK XXXIII,

Hoe door het oordeel en door de magt des
waren Gods levoren bescheiden en bestemd
zijn zekere bepaalde tijden der koningen
en der rijken.

Zoodan, die God is de ware oorsprong en
gever van het geluk, aangezien Hij alleen de
ware God is; Hij geefl ook de aardsche koning-
rijken beide, de goede en de kwade, En zulks
doet Hij niet bij geval, want Hij is God en geen
Fortune of Geval; maar zulks doet Hij naar de
order der geschapen dingen en naar de heime-
lijkste bestemming des tijds, welke wel ons ver-
borgen is, maar Hem evenwel ten volle bekend
is. Nogtans onder dezelfde order der dingen
13 Hij niet dienstbaar noch onderworpen, maar
Hij regeert ze als Heer derzelve en beschikt ze
even als een Bestuurder derzelve. Doch het
geluk geeft Hij niemand dan alleen den goeden;
derhalve kunnen dit geluk hebben en ook niet
hebben zij, die dienstbaar (*) ziju; ook zij, die
regeren, kunnen dit geluk hebben of niet hebben,
welk geluk nogtans volkomen zal zijn in dat
leven, waarin niemand meer dienstbaar zal
zijn. Hierom worden de aardsche koningrijken
—moischgem‘nde Philosophen zeggen, dat een wijs
man, al is het dat bij dienstbaar is, evenwel vrij en ge-

lukkig is; de dwazen daarentegen, al regeren zij ook,
Aijn dienstbaar en ellendig.

beide den goeden en kwaden bij Hem gegeven,
ten einde zijne dienaars, die nog kinderen zijn
in de geestelijke toeneming des gemoeds, deze
gaven van Hem niet gaan begeeren noch ver-
zoeken, even als of die iets groots en bijzonders
waren in zaken der zaligheid. En dit is de ge-
heimenis der tijden (*) van het Oude Testament
geweesl, in helwelk het Nieuwe verborgen was,
dat toen aardsche gaven en weldaden beloofd
zijn aan de verstandigen, welke toen ook gees-
telijk waren, hoewel zij nog niet door klare ver-
kondiging predikten, hoedanige eeuwigheid door
die tijdelijke zaken beduid werd, en daarbene-
vens in welke gaven Gods het ware geluk bestond.

HOOFDSTUK XXXIV.

Van het Rijk der Joden, dat van den eenigen
en waren God ingesteld — en ook 200
lang bewaard s als zj n.l. in de ware
Religie opregt gebleven zijn.

Derhalve, opdat men ook zou mogen beken-
nen, dat die aardsche goederen, naar welke zij
alleen trachten, die geene belere kunnen vinden
noch bedenken, ook gelegen zijn in de magt of
in het believen van vele valsche Goden, welke
de Romeinen hiervoren geloofd hebben, dat men
behoorde te eeren, zoo heeft deze zelfde ware
God zijn eigen volk in Egypte (}) van zeer
weinig menscheus ten hoogste vermenigvuldigd
en vermeerderd, en daarbenevens heeft Hij dit
zelfde volk door wonderlijke teekenen uit ge-
noemd Land veilost. Voorwaar! die vrouwen
hebben niet aangeroepen hare baargodin Luci-
nam, alzoo deze God van de handen der Egyp-
tenaren, die hen vervolgden, en al hunne nieuwge-
boren kinderen wilden dooden, zell hare vruchten
bevrijd, bewaard en behouder heeft, opdat alzoo
die kinderen wonderlijkerwijze zouden mogen
vermeerderd worden, en alzoo datzelfde volk
ongelooflijk zou mogen wassen. Voorts, hunne
kinderkens hebben gezogen zonder de zooggodin
Rumina, zij hebben in de wieg gelegen zonder
de wieggodin Cunina, zij hebben eten en drinken

(") Met de geheimenis der tijden van het Oude Test:.-
ment, bedoelt hij hier Sacramentum, \

(1) De kinderen Israéls, welke met God in Egypte: to-
gen, waren 70 in getal (Genes. 46 en Exod. 1). Over den
inhoud vin dit hoofdstuk zie men verder na: Exodus 3
tot en met 17. Ook Matth. 26 en 7.




y

VAN DE STAD GODS. 147

genomen zonder de eetgodin Educa, en zonder
de drankgodin Potica, zij zijn opgevoed en op-
getogen zonder zooveel kindergoden, zij zijn
gehuwd zonder de huwelijksgoden, zij zijn man
en wijf te zamen vergaderd, zonder den dienst
van Priapus; en zonder eenige aanroeping van
Neptunus is de Zee van elkander gedeeld ge-
weest en heeft hun, daardoor gaande, een open
weg gemaakt, en dezellde Zee heeft ook even-
zoo wederom door de baren, die weder tot elk-
ander kwamen, hunne vijanden, die hen van
achteren vervolgden, versmoord en overvallen.
Ook hebben zij niet opgericht noch gewijd eenige
Godin Mannia, zoo wanneer zij het Manna van
den Hemel ontvingen, en daarbenevens hebben
zij ook niet geéerd noch gediend eenige Nym-
phen en Lymphen en Watergodinnen, wanneer
hij met het slaan der steenrolsen voor den dor-
stigen het waler deed henenvlieten. Verder heb-
hen zij, zonder de razende godsdiensten van
Mars en Bellona, hunne oorlogen gevoerd, en
zonder de Victorie hebben zij wel geene victorie
gehad, maar nogtans hebben zij derzelve niet
gehouden voor eene Godin, maar voor eene gave
en weldaad van hun God. Evenzoo hadden zij
zonder de gewasgodin Segetia hun korengewas ;
zonder de (}ssengodin Bobona hunne ossen ; zon-
der de Honiggodin Mellona, hun honig, en zonder
de Appelgodin Pomona hunne appelen. En ein-
delijk alles, vanwege hetwelk de Romeinen acht-
len, dat men zulk eene groote menigte van val-

sche goden moest aanroepen en bidden, hebben
zij van den eenigen waren God gekregen, veel
gelukkiger en veel overvloediger dan zijlieden.
En zoo zij zich niet bezondigd hadden tegen
Hem, door hunne goddelooze eigenzinnigheid, en
dat zij als door tooverkunsten zich niet hadden
laten vervoeren afvallende tot de vreemde Goden
en tot de Afgoden, en ten laatste ook Christus
doodende, zij zouden alsnog gebleven zijn in hun
zelfde Rijk, dat, hoewel hel niet zoo groot ge-
weest was als dat der Romeinen, evenwel voor-
waar veel gelukkiger zou geweest zijn. En dat
zij nu door bijna alle landen en volkeren ver-
strooid zijn, dat is de voorzienigheid van den
eenigen waren God. Want aangezien overal de
beelden van de valsche Goden, hunne altaren,
geheiligde bosschen en tempelen omgekeerd en
nedergeworpen worden, en daarbenevens ook
hunne offeranden verhinderd en belet worden,
zoo geschiedt zulks, ten einde uit hunne boeken
overal zou mogen blijken en bewezen worden,
dat dit alles zoo lang te voren al geprofeteerd
en voorzegd is geweest, zoodat men alzoo niet
hebbe te meenen of te achten, wanneer men
veelligt ook in onze boeken zou mogen lezen,
dat hel door ons alzoo verdicht of versierd
is, Maar wal er volgt in het vijlde Boek, moe-
ten wij nu mede eens gaan zien. Daarom zul-
len wij het nu hierbij laten en een einde maken
aan onze uitvoerigheid en langheid.

——— ,qqk@pﬂ e

e



AURELIUS AUGUSTINUS,

VAN

DE STAD GODS

TECEN DE HEIDENE N.

VIJFDE BOEK.

AAN MARCELLINUS.

HOOFDSTUK 1.

Dat ket Romeinsche Rik en alle andere Rij-
ken lunne oorzaak niet hebben in het
geval of in de geslallenis der sterren.

Aangezien buiten allen twijfel de volheid van
alle dingen, die men zou mogen wenschen, het
geluk is, hetwelk niet eene godin, maar eene
gave Gods is, en aangezien er dus van de men-
schen geen God behoort gediend te worden dan
die, welke hen gelukkig kan maken; zoodat ook
daarover met regt zou kunnen gezegd worden
van het geluk zelf, indien het eene godin was,
dat men het alleen behoorde te eeren. Bijge-
volg laat ons nu zien, waarom God (die deze
goederen kan geven, aan degenen, die niet goed
en derhalve ook niet gelukkig zijn) gewild heeft,
dat het Romeinsche Rijk zoo groot en langdurig
zou zijn. Voorwaar! dat die menigte valsche
goden, welke zij eerden, zulks niet gedaan hebben,
daarvan hebben wij reeds veel gezegd, en wan-
neer het ons dunkt, dat het te pas komt, zullen
wij daarvan nog veel zeggen. En voorts, dat ook de
oorzaak van de grootheid des Romeinschen Rijks
niet is gelegen noch in fortuna, dat is, in het
geval, noch in fato, dat is, in eenc domme za-
mengeketende onverbrekelijke orde van de bewe-
gingen, werkingen en invloeijingen der Hemelen

en sterren en andere weede oorzaken, volgens
het gevoelen of de meening dergenen, welke dic
dingen zeggen te zijn fortuna, dat is, bij geval
te geschieden, welke of geene oorzaak hebben,
of wier oorzaken niet voortkomen uit eene mer-
kelijke orde, daar men reden van kan geven,
e welke die dingen noemen fatalia (®), welke

(") Plato stelde een oppersten God, wiens beslaiten
vast en onveranderlijh waren, zoodat zelfs de andere (o-
den daaronder sionden: en dat noemde hij noodzakelijl .
heid. Maar hetgeen aan de sterven hing, zeide hij, kon
door wisheid en arbeid voorgekomen worden, en in zulks
bestond naar zijne meening fortuna. Maar Lelgeen voor!-
ging door zekere reden, en vaststond, dat noemde hij fu-
twmn, doch stelde dit alzoo, dat dit geene noodzakelijk heid
van verkiezing bijbragt om iets te moeten aanvangen, muar
zei, wanneer men iets aangevangen had, dat het dan Zijn
gang moest gaan, want bijvoorbeeld, zeide hij, Lajus mogt
een zoon teelen of zulks laten, maar geteeld hebhende,
moest hij aan al de zwarigheid, duartoe staande, onderwor -
pen zijn. Aristoteles bekent Goddelijke regeering, en noemt
fortune, wanneer den mensch iets buiten zijn oogmerk en
doel, dat hij zichzelven voorgesteld heeft, geschie.lt, gelijk
zoo wanneer iemand het land spit, om in hetzelve ta mo.
gen zaaijen, het is buiten zijn doel en oogmerk, dat hi;
een schat komt te vinden. En deze vinding des schals
noemt hij fortune, hoewel echter de naaste oorzaak
daarvan is het spitten, Maar Epicurius spot hiermede, en
zegt, dat alles bij toeval geschiedt. De gemeene philoso-
phen noemen de fortuin blind, onzeker, dom, en zijnde
zonder corzank. Het falum, daarventegen stellen zij te za-
men gevoegd met een nooddwang, en zeggen, dat het niel
alleen magt heeft boven de andere mindere Goden, maar
zelfs ook boven Jupiter, waarom ook Jupiter bij Homerus
kluagt, dat hij Surpedona zijnen zoon, dien het fatum dwong
te sterven, niet van den dood verlossen kon.

B 2 -

!
'




S T

b .

VAN DE BTAD S0DS, 149

door eene noodzakelijkheid van eene zekere vaste
orde builen den wil Gods en der menschen ge-
schieden. Maar de menschelijke Rijken (zeggen
wij) worden gansch en geheel gesteld door de
Goddelijke Voorzienigheid; doch indien iemand
dezelve op zoodanige wijze gaal toedigenen aan
het fatum, overmits hij bij het woordeken fatum
verstaat niet anders dan Gods wil en Zijne magt,
zo0 wenschen wij, dat zulk een mensch zijne
meening behoude en dat hij zijne tong verbetere.
Want waarom zegt hij zulks niet ten eersten,
als hij namaals wel gaat zeggen, wanneer hem
van iemand gevraagd wordt, wat hij bij fatum
verstaat ¥ Want de menschen in 't algemeen, wan-
neer zij dit woord hooren, zoo verstaan zij bij
hetzelve, volgens de gewone aangenomen manier
van spreken, niet anders dan de kracht van de
gestaltenis der sterren, gelijk dezelve is in den
mensch wanneer iemand geboren of ontvangen
wordt. Deze gestaltenis der slerren zonderen
eenigen af (¥) van den wil Gods, lerwijl eenige
anderen wederom daar legen zeggen, dat zij
hangt (}) aan den wil Gods. Van deze twee
zijn gansch te verwerpen zij, welke meenen,
dat de sterren zonder den wil Gods over ons
hesluiten, wat wij doen — of nief doen zullen,
welk goed wij zullen hebben, of wal kwaad wij
zullen lijden. Deze zoodanige menschen, zeg ik,
hehoort men af te houden en te weren van de
ooren van een iegelijk, niet alleen van hen, die
de ware religie belijden, maar ook zelfs van
hen, welke nog dienaars willen blijven van hunne
valsche Goden, hoedanig dat ze zijn. Want dit
gevoelen, wat brengt het anders uit, dan dat er
gansch geen God altoos geéerd en a'angernepen
wordt? Hiertegen is onze tegenwoordige ver-
handeling niet ingesteld, maar tegen hen, welke
zich stellen tegen de christelijke religie, omdat
zij voorstaan hen, die zij goden meenen te zijn.
Zoodan, aangaande de anderen, welke de ge-
staltenis der sterren hangen aan den wil Gods,
zoodat al, wat de slerren eenigszins besluiten,

(") Sommigen zeggen, dat alles door de sterren gere-
geerd wordt, en dat God geene voorzienigheid noch bestie-
ring heclt over onze zaken. Ook zijn er eenigen, die zeg-
gen, dat de Goden wél zorg dragen over de menschelijke
zaken, maar dat de sterren ook hare heerschappij over
ons hebhen, gelijk Mamlius en Firmicus.

(-t) Plato en de Sloischen zeggen, dat de bewegingen
der sterren aan den almagtigen God en den Vorst der Natuur
onderworpen zijn, zoodat hare werking anders niet is dan
de wil Gods.

nl. hoe iemand is, en ook, wat voor goeds hem
zal overkomen, of ook mede, welk kwaad hem
zal gebeuren, dat dat alles hangt aan den wil
Gods: tegen dezen zeg ik, indien zulks zoo is,
en indien zij meenen, dat deze sterren deze magt
hebben gekregen van de allerhoogste magl, dat
zij n.l. met haren wil deze dingen zouden mo-
gen besluiten, dat zij alsdan Gode groot ungelijk
doen, dewijl zij meenen, dat (bij manier van
spreken) in Godes allerheerlijksten Raad en aller-
schoonsten Hof zeer schandelijke besluiten ge-
maakt worden, van zelfs de allermeeste boos-
heden en gruwelen te doen (¥), zoodanige n.l.,
dat, bijaldien eenige aardsche stad zulke dingen
ergens ging besluiten, dat men dezelve te groude
zou omkeeren door een algemeen oordcel en be-
sluit des menschelijken geslachts, En voorts,
indien men over ’s menschen werken dusdanige
Hemelsche noodzakelijkheid stelt, welk oordeel
over ’s menschen daden wordt van God overge-
laten, welke nogthans een Heere is beide der
sterren en der menschen? Of zoo zij willen
zeggen, dal de sterren geene magt onlvangen
hebben van den oppersten God, om zoodanige
dingen naar haren wil te besluiten, maar dat
door dezelve in het indringen van zoodanige
noodzakelijkheden de bevelen Gods te eenenmale
vervuld worden, zoo zeg ik, zal men dan zulk
een gevoelen van God zelven hebben, hetwelk
men zelfs grawelijk acht te zijn, wanneer iemand
het van den wil der sterren gevoelt? Voorts,
indien zij ook willen zeggen, dat de sterren ge-
zegd worden zulke dingen meer te beduiden dan
dezelve te werken, zoodal die gestaltenis der
sterren in schijn is als eene zekere spraak, voor-
zeggende de toekomstige dingen, en niet dezelve
werkende. En voorwaar, zulks is het gevoelen
geweest van eenige mannen (), die niel weinig

(*) Vele menschen, zegt Augustinus, hebben de ge-
woonte gehad in hunne goddeloosheden de sterren te be-
schuldigen; in hunne overspelen de ster Venus, in hunne
doodslagen de sterre Mars, Daarop antwoorade hij, al
zoelkens met hen druilende en schimpende, veulligt dun is
Venus de overspeelster, niet gij; en Mars de doodslager, niet
gij. Maar zet toe, zeide hij, dat gij zelf niet in plaats van
Mars en Venus verdoemd wordt. Indien een sterrekijker
zefs zijne eigen vrouw bevond in overspel met een ander
man, zou hij ze niet slann? Zij ziet dan of ze hem wijs
kan maken, dat Venus die slagen verdiend heelt, en niet Z1j.

(+) Origenes zegt, dat de sterren als een open hoek
zijn, bevattende in geschrifte alle toekomstige dingen, doch
in dat boek kan van de menschelijke verstanden met geen ge-
weld gelezen worden. Plotinus volgt Origenes, en zegt,
dat de sterren niet werken, maar beduiden.

i S o e



-
'd

i

g

> e

150 AUGUSTINUE VIJFDE BOEK

geleerd waren. Doch de Mathematische waar-
zeggers plaglen evenwel niet alzoo te spreken,
dat zij n.l. als bij voorbeeld zouden zeggen: de
sterre Mars alzoo gesteld zijnde, heleekent een
doodslager, maar zij zeggen: zij maalkt een dood-

slager. Doch laat ons hun toegeven, dat zij

juist niet spreken zooals zij behooren te doen,
en derhalve, dat zij van de Philosophen eene
zekere regelmaal en manier van spreken behoor-
den te ontvangen, om alzoo bekwamelijk te voor-
zeggen zulke dingen, als zij meenen te kunnen

vinden in de gestaltenis der sterren. Maar in-

dien zulks zoo is, dat nl. de gesaltenissen der
sterren zekere beduidingen hebben, hoe komt
het dan, dat zij nooit eenige reden hebben kun-
nen geven, waarom er zulke ongelijkheid en
verscheidenheid is in het leven der tweelingen,
in hare werkingen, in hare uitkomsten, in hare
neringen, kunsten, eer en slaat, en voorts in
alle andere dingen, hehoorende tot °s menschen
leven, ja zelfs ook in dendood? Hoe komt het,
dat in dit alles gewoonlijk zoo groote verschei-
denheid is, dat zooveel hetzelve belangt, vele
vreemden hun meer gelijk zijn dan zelfs de
tweelingen onder elkan:ler, welke in de geboorte
niet van een kleinen tijd van den anderen ver-
scheiden zijn geweest, en in de onlvanging door
eene bijslaping in één en hetzellde oogenblik te
zamen en tegelijk voortgezaad zijn?

HOOFDSTUK 1.

Van de gelijke en ongelijke ziekte der fwee-
lingen.

Cicero zegt, dat Hippocrates, de allerver-
maardste medicijnmeester, in zijne geschriften
achtergelaten heeft, dat bij hem op een zekeren tijd
vermoed is gewcest, aangaarde Lwee broeders,
alzoo zij tegelijk ziek werden, en hunne ziekte
tegelijk op éénen tijd verzwaarde en tegelijk
op éénen tijd wederom verliglte, dat zij twee-
lingen moesten zijn. Hierover plagt Possido-
nius, een Sloischgezinde, zeer geneigd zijnde
tot de voorzeggingen uil de sterren, daarente-
gen le beweren, dat zij op eene en dezelfde
gestaltenisse der sterren geboren — en op eene
en dezellde gestaltenisse der sterren ontvangen
waren.  Hierom meende de medicijnmeester,
dat zulks behoorde tot hunne allergelijkste tem-

peramenten der zelfde natuur. Dat zellde heeft
de philosoof, voorzegger zijnde uit de sterren,
gemeend te behooren tot de gestaltenisse der
sterren, zoodanig n,l. als dezelve te dien tijde
geweest was, toen zij geboren en ontvangen
werden. In deze zaak is de medicijnsche gis-
sing veel aangenamer, en, als van nabij zijnde,
ook veel gelooflijker, want zooals de ouders van
temperament en nature des ligchaams waren loen
zij bijsliepen, zoodanig temperament en zooda-
nige zwakheid heefi ligtelijk kunnen overgezet
worden op de eersle beginselen der ontvangen
kinderen, zoodat het ook geschied is, alzoo zij
te zamen (egelijk uit het ligchaam hunner moe-
der hun eersten wasdom ontvingen, dat zij met
gelijke zwakheid geboren zijn. Daarna zijn ze
ook in één en hetzelfde huis, met ééne en de-
zelfde spijs en drank gevoed, aangaande het.
welk ook de Midicijn betuigt, dat de lucht, de
gestaltenis der plaats en de kracht der wateren
mede zeer veel vermogen om het ligchaam
of wel of kwalijk te doen zijn.
vens ook aan eenerlei arbeid en oefeningen te
zamen gewend zijnde, zoo kon mede daardoor
geschieden, dat zij zulke gelijke ligchamen hadden,

Daarbene-

zoodal zij op éénen (ijd en om eenerlei oorzaak,
te zamen en legelijk bewogen werden, om krank
en ziek van ligchaam te zijn. Maar de gestal-
tenis des Hemels en der Sterren, zoodanig n.l.
als die geweest is, loen zij ontvangen of gebo-
ren zijn, tot deze gelijkheid van ziekte te wil-
len (rekken, ik weet niet, wat dat voor eene
vreemdigheid is, dewijl er zoovele schepselen
van allerverscheidenste geslachten, en van aller-
verscheidenste genegenheden en uitkomsten op
éénen lijd, en op ééne aarde van één en het-
zellde landschap, en ook onderworpen zijnde
één en denzelfden Hemel, tegelijk konden ont-
vangen en geboren worden. Daarbenevens heb-
ben wij ook zelfs eenige tweelingen gekend,
welke niet alleen verschillend handelden, maar
daarenboven ook aan ongelijke ziekten onder-
worpen waren en op verschillende wijzen stier-
ven, van hetwelk Hippocrates, naar mij dunkt,
zeer ligtelijk reden zou kunnen gegeven hebben,
n.l. dat door hunne verschillende spijzen en oefe-
ningen des lichaams, welke zij verkozen hebben,
niet door eenig lemperament, maar door den
wil van hun gemoed, hun deze verschillende ziek-
ten en zwakheden hebben kunnen overkomen.




VAN DE STAD GODS. 151

Maar Possidonius of eenig ander drijver van de
besluiten der sterren, indien hij het verstand
der ongeleerden, in dingen, die zij niet welen,
niet wil bedriegen, zoo zal het mij zeer ver-
wonderen of hij ook hier iets zou kunnen vin-
den om nog wal le zeggen, want hetgeen zij
pogen bij te brengen aangaande dien kleinen
tusschentijd, die den tweelingen hadden toen zij
geboren werden, lenaanzien van het verschil-
lend (*) deelken des Hemels, daar de teekening
des uurs, hetwelk zij het geboorteuur noemen,
gesteld wordt, zulks vermag niel teweeg le bren-
gen zoodanige verscheidenheid als er wel ge-
vonden wordt in de willen, daden, manieren en
gevallen der tweelingen; of indien het zulks ver-
mag, zoo vermag het meer, zoodat hel te ver-
wonderen is, dal zoodanige tweelingen nog eene
edelheid des geslachts en eene en dezelfde on-
edelheid behouden, wier allergrootste verschei-
denheid zij nergens anders in stellen dan in
ieders geboorteuur. [Indien het dan geschiedt,
dat de een na den ander zoo haastelijk geboren
wordt, dat er genoegzaam helzelfde inzigt des
Hemels, en ten naauwste één en hetzelfde gedeelt-
ken van het geboorteuur blijft, zoo vereisch ik
dan, dat alles in zoodanige tweelingen gelijk zal
zijn, hetwelk in geene tweelingen kan gevonden
worden. En hierentegen, indien het lang ver-
toeven van de navolgende vrucht het inzigt des
Hemels veranderl, zoo vereisch ik onderschei-
dene ouders, die de tweelingen née/ kunnen
hebben. '

HOOFDSTUK 1IL

Van den vond, dien de Mathemalische waar-
zegger Nigulius op de vraag van de tuee-
lingen bijgebragt leeft, genomen zijnde
van het rad eens poltenbaikkers.

Derhalve te vergeefs wordt hier ook bijge-
bragt die vermaarde vond van het rad eens
poltenbakkers, dien men zegt, dat Nigidius (1),

(*) De Hemel, met de sterren, draait gestadig om : daar-
om is er in het eene oogenblik cene andere gestaltenisse
dan in het andere, dewijl aan de ééne zijde eenige sterren
ondergaan en aan de andere zijde weder andere opkomen,

(4) Deze Nigidius is van een heerlijk huis bij de Romei-
nen gesproten. Hij was een man, geleerd in de Mathema-
tische kunsten en heeft het Schoutschap bediend. Sueto-
nius meldt van hem in het leven van Augustus: Geleerd-
heidshalve is hij te vergelijken bij Marcus Varro, met wien
hij bijna in denzelfden tijd leeide.

zijnde met deze vraag voor het hoofd geslagen
en die willende beantwoorden, bijgebragt heeft,
waarom hij ook genaamd is geweest de pot-
tenbakker. Deze zelfde, alzoo hij ook een ze-
keren tijd het rad van een potlenbakker met
alle magt zeer snel omgedraaid had, en daar-
enboven terwijl het omliep, met alle haast
door een inkistreek tweemaal daarop geslagen
had, zoo is het geschied, dat daarna die teeke-
nen, welke hij met ophouden van de beweging
geslagen had, bevonden zijn in hel uiterste van
het rad geene kleine ruimte van elkander e
verschillen. Alzoo mede ook, zeide hij, in die
snelle omdraaijing des Hemels, al is het ook,
dat de een na den ander met zulke rasheid ge-
boren wordt als ik het rad tweemal geslagen
heh, evenwel is er in het verschil des Hemels
groot onderscheid. Derhalve alhier is het in
gelegen, wilde hij zeggen, aangaande die ver-
scheidenheden, welke men zegt te zijn in de
manieren, in de gevallen en uitkomsten der
tweelingen. Maar dit zijn bewijs en gedichtse|
is kranker en broozer dan zells die vaten, welke
door de omdraaijing van het rad gemaakt worden.
Want indien daar straks zulk een onderscheid is
in den Hemel, zoodal men door de ges:altenissen
der sterren niet kan begrijpen, waarom de één van
de tweelingen erfenis ontvangl en de ander niet;
waarom durven dan anderen van diegenen, welke
geene Lweelingen zijn, zoo wanneer zij de ge-
staltenis der slerren ingezien hebben, zoodanige
dingen zoo stoutelijk zeggen behooren tot die
geheimenis van dien geboren tijd, dien niemand
kan begrijpen, en dien niemand kan aantecke-
nen op de juiste oogenblikken inwelke de men-
schen geboren worden? Indien zij hierop zeg-
gen, dat zij deze dingen daarom in de geboor-
teuren van anderen voorzeggen, overmils het-
geen zij zeggen, dingen zijn, die tot breeder en
ruimer begrijp van tijden behooren. Maar de
oogenblikken (zeggen zij) van de allerkleinste
gedeelten der tijden, welke de tweelingen onder
elkander kunnen hebben wanneer zij geboren
worden, worden toegeéigend tot de allerkleinste
zaken, vanwege welke de Mathematische waar-
zeggers niet plagten aangesproken noch gevraagd
te worden. Want wie zal vragen, zeggen zij,
wanneer hij zal zlten, wanneer hij zal wande-
len, wanneer of wat hij ook zal eten? Maar
wat zeggen is dit? Zeggen wij zoodanige din-




152 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

gen, wanneer wij in de manieren, werken, ge-
vallen en uitkomsten der tweelingen zeer vele
en gansch verscheidene dingen aanwijzen?

HOOEDSTUK 1V.

Van de lweelingen Esau en Jacob, welke
zeer onderscheiden waren in hunne manie-
ren en handelingen.

In verleden oude tijden onzer vaderen zijn er
twee tweelingen (¥) (om van eenige vermaarde
en bijzondere te spreken) zoo digt na elkander
geboren, dat de laatste de versenen der voeten
hield van den eersten. In hun leven en in
hunne manieren is echter zulk een groot on-
scheid geweest, en daarbenevens zulk een
verschil in hunne handelingen en zulk eene on-
gelijkheid in de liefde hunner ouders, dat zelfs
ook dit kleine verschil des tijds hen onder elk-
ander lot vijanden maakie. Als wij dit ver-
halen, wordt dan daarmede gezegd, dat, terwijl
de ééne wandelde, de andere zal, en terwijl de
ééne sliep, de andere waakle, en terwijl de
ééne sprak, de andere zweeg? Dit zijn dingen,
behoorende tot die kleinigheden, welke van die
niet kunnen begrepen worden, welke zoodanige
gestalienis der slerren, op welke een ieder ge-
boren wordt, schrijven, vanwelke in 't gemeen
de Mathematischen gevraagd worden.  Want één
van deze twee heeflt gediend om loon, en de
andere heeflt niet gediend, de ééne werd door
zijne moeder bemind, en de andere werd niet
bemind, de ééne heeft die eere, die zeer groot
bij hen gehouden werd, verloren, en de andere
heeft die verkregen. En aangaande hunne huis-
vrouwen, hunne kinderen en hunne dingen, welk
eene verscheidenheid'

HOOFDSTUK V.

Op welke wijie de Malhemalische waar:eg-
gers kunnen ocverivigd worden, dat zij
eene fidele welensehap hebben.

Zoodan, indien dit alles behoort tot die kleine
gedeelten der tijden, welke de tweelingen onder
elkander hebben, zoodal aan dezelve de gewone
geslaltenissen der sterren niet toegeschreven kun-

(") Den inhoud van dit hoofdstuk kan men lezen in
venesis 95.

nen worden, waarom zegl men dan zoodanige
dingen, wanneer zij van eenige andere lieden
de geslaltenissen in de sterren zien? Indien zij
hierop zeggen, omdat dezelve geenszins behooren
tot de kleine onbegrijpelijke gedeelten der tijden,
maar tol de grooter onderscheiden der tijden,
welke waargenomen en aangemerkt kunnen wor-
den, wal heeft dan hier te doen dal leemen rad
des pottenbakkers ?

Voorwaar anders nergens om, dan opdat de
menschen, hebbende een leemig har(, mede rond-
om in een werveldraai zouden godraaid worden,
teneinde alzoo bij hen de ijdelspreking van de
Mathematische waarzeggers niel zou bekend noch
gevonden worden. En wat hebben ook hier te
doen die gebroeders, wier heider zekte Hippo-
crates naar de medicijnkunst inziende, vermoed
heeft uit de bemerking, dat hun beider ziekte
op ¢énen tijd en tegelijk zwaarder en ligler
werd, dat zij tweelingen waren? Voorwaar deze
zelfde broeders wederleggen zij niet genoeg
zaam, die aan de sterren willen toeschrijven,
wat uit hunne gelijke temperamenten voortkomt.
En waarom is hel, dat zij beide tegelijk, en niet
de ééne voor en de andere na, zick geworden
zijn, gelijk zij geboren waren, want zij konden
niet beide tegelijk geboren worden. Of indien
aulks, teweten dat zij op verscheiden tijden ge-
boren zijn, geen werking noch kracht daarin gaf,
dat zij daarom op verschillende tijden ziek zou-
den moeten zijn? Waarom zeggen zij dan, dat
de verscheidenheid des tijds, waarop men geboren
wordl, kracht heelt tot zoovele verscheidenhes
den van alle andere dingen? Waarom hebben
zij op verscheiden tijden uitlandig kunnen zijn ?
Waarom op verscheiden tijden huisvrouwen kun-
nen trouwen en op verscheiden tijden kinderen
kunnen teelen en veel meer andere dingen kun-
nen doen? Is het, omdal zij op onderscheiden
lijden geboren zijn? Zeer wel! Hoe komt het
dan, dat z1j om dezelfde reden niel op verschei-
den tijden ziek hebben kunnen zijn? Want in-
dien de ongelukkige tijd der geboorte het inzigt
des Hemels veranderd heell, zoodat hetzelve
ongelijkheid in alle andere zaken gebragt heeft,
waarom is door de gelijkheid des tijds in de
ontvanging dezellde gelijkheid des tijds in de
ziekten alleen gebleven? Of wilt gij zeggen,
omdat de fatale besluiten der sterren, aangaande
de zickte, in de onlvanging gelegen zijn, en de

N G LA [ | [




VAN DE STAD GODS, 153

folale besluiten, aangaande alle andere dingen,
in de geboorte gezegd worden gelegen te zijn,
z00 behooren zij dan niet toe te gaan, wanneer
zij in het geboorteuur inzien de gestaltenissen
der sterren, dat zij alsdan iets van de ziekten
der menschen zouden voorzeggen, alzoo zij de
ure der ontvangenis, die zij daarvan behooren
in te zien, niet kunnen vinden. Doch indien zij
daarom de ziekten voorzeggen, zonder eens in
te zien het Hemelgezicht van de ure der ont-
vangenis, uit oorzaak dat zulks de kleinste oogen-
blikken, op welke de lieden geboren worden, te
kennen geven, hoe zouden zij dan aan ieder
van deze tweelingen in ’t bijzonder uit zijn ge-
boorteuur kunnen voorzegd hebben, wanneer hij
ziek zou worden, naardien de ander, die niet
had hetzelfde geboorieuur, te gelijk met hem
moest ziek zijn? Daarna vraag ik verder, in-
dien daar zoodanig verschil des tijds is in de
geboorte der tweelingen, dat overmits de ver-
scheiden inzigten des Hemels daarom ook hun
de gestaltenissen der sterren verscheiden moeten
zijn, en dien ten gevolge ook verscheiden moeten
zijn al de oordeclteekenen (*) des Hemels, in
welke zulk eene kracht gesteld wordt, dat daar-
van naar gelegenheid ook verscheiden fatale wer-
kingen en invloeijingen der sterren moeten volgen;
waardoor heeft dan zulks kunnen geschieden,
dewijl hunne ontvanging geen verschillenden tijd
heeft kunnen hebben? Of is het alzoo, dat twee
op ¢én oogenblik tijds ontvangen zijnde, ongelijke
fatale werkingen konden hebben vanwege hunne
geboorte? Indien zulks zoo is, waarom kunnen
dan ook niet Lwee, op één oogenblik tijds ge-
horen zijnde, ongelijke fatale beleidingen huns
levens en stervens hebben? Want nademaal
niet geschiedt daar n.l. twee op ¢én oogenblik
ontvangen zijn, dat zulks verhindert, dat de eene
voor, de andere nd geboren wordt, waarom zou
het dan moeten geschieden, wanneer daar twee
op één oogenblik tijds geboren worden, dat
daar iets zou zijn, hetwelk zoodanige kracht zou
hebben om te beletten, dat de eene véor en de

(') De oordeelteckenen des Hemels waren: het oosten,

weslen, midden boven, midden onder, alsmede cenige an-

dere oordeelteelenen, gelijk het cerste oordeeltecken van
inzigt des Hemels is des levens; het 2de van geld en hoop,
liet derde van broederen, het 4de van ouderen, let 5de
van kinderen, het 6de van zielte, het 7de van huwelijk,
lict 8ste van sterven, Deze en andere beuzelingen ziet
won hij Maculius.,

andere né niet zou kunnen sterven? Voorts,
indien ook de ontvanging, op één oogenblik ge-
schied zijnde, toelaat dat de tweelingen zelfs in
den buik der moeder verscheiden gevallen kun-
nen hebben, waarom zou dan de geboorte, op
één oogenblik van gelijken geschied zijnde,
mede niet kunnen toelaten, dat twee menschen,
alzoo geboren zijnde, verscheiden gevallen op
aarde zouden mogen hebben? Maar eindelijk,
opdat alle gedichtselen van deze kunst, of veel
meer van deze ijdelheid, geheel weggenomen
mogen worden, hoe komt het, dat zij, die op
éénen tijd en onder eene en dezelfde gestaltenis
des Hemels ontvangen zijn, verscheiden fatale
invloeijingen hebben, welke hun brengen (ot de
geboorte op verscheiden uren? En indien zulks
zoo is, zou het dan mede nict kunnen geschie-
den, dat die tweede, die op één oogenblik des
tijds en onder eene en dezelfde gestaltenis des
Hemels van twee moeders tegelijk geboren zijn,
dat zij ook zoodanige verscheiden fatale invloei-
jingen der sterren kunnen hebben, welke hun
tot verscheiden noodzakelijkheden beide van leven
en sterven zullen brengen? Of wilt gij zeggen,
dat zij, die eerst ontvangen zijn, nog geene fa-
tale invloeijingen over hunne natuur hebben, zoo-
dat zij die niet eer kunnen hebben voor zij ge-
boren zijn? Waartoe strekt het dan, dat zij
zeggen, indien het uur der ontvangenis kon ge-
vonden worden, dat dan vele dingen bij hen
kunnen voorzegd worden? Hierover is ook bij
eenigen deze spreuk verhaald, dat er een wijze
is geweest, die een zeker uur verkoos op het-
welk hij bij zijne huisvrouw sliep, meenende,
dat hij daardoor een wonderlijken zoon zou
teelen, waarover ook van gelijken dit bijgebragt
wordt hetgeen Possidonius, een groot sterrekun-
dige, en daarbenevens ook een groot Philosooph,
geantwoord heefl, van die tweelingen, welke
tegelijk ziek waren, n.l. dat zulks geschiedde,
omdat: zij op éénen tijd geboren — en op éénen
tijd ontvangen waren. Want hierom voegde hij
daar Lij van de ontvanging, opdat men hem niet
zou voorwerpen, dat zij juist op den zelfden tijd
niet hadden kunnen geboren worden, dewijl hij
daartegen zeide, dat het gansch zeker was, dat
zij op éénen tijd onlvangen waren, teneinde hij
alzoo, dat ze tegelijk en op éénen tijd tezamen ziek
waren, reden zou geven, niet van de allernaaste
gelijke tempering der ligchamen, maar opdat hij
20




154 AUGUSTINUS VIIFDE BOEK

ook de gelijkheid hunner ziekte zou vinden aan
de knoopingen der sterren. Indien dan in de
ontvanging zulk eene kracht is tot gelijke fatale
invloeijingen der sterren, zoo kunnen door de
geboorte die fatale invloeijingen niet veranderd
worden. Of indien in de tweelingen de fatale
orde van de werkingen der sterren daarom ver-
anderd wordt, omdat zij op verscheiden tijden
geboren worden, waarom zullen wij niet liever
bedenken, dat deze fatale orde tevoren reeds
alzoo veranderd is geweesi, ten einde zij n.l
op verscheiden tijden zouden geboren worden.
Want hoe anders? Zal na zoodanig zeggen de
wil van hen, die leven, dan mede niet mogen
veranderen de fatale orde hunner geboorte, de-
wijl het véor en makomen dergensn die geboven
worden, verandert de fatale orde hunner ont-
vangenis ?

HOOFDSTUK V1.

Van tweelingen van ongeljjle beeldtenis, de
eene zijnde een knechtlen of zoom en de
ander een meisken of dochter.

Dikwijls evenwel gebeurt het zelfs in de ont-
vangingen van de tweelingen, alwaar zij beide
é¢én en dezelfde oogenblikken der tijden heb-
ben, dat onder een en dezelfde dusdadige on-
veranderlijke en fatale (zooals zij het noemen)
gestaltenis der sterren, het eene kind een knecht-
ken ontvangen wordt en het andere een meis-
ken. Want wij hebben zells tweelingen gekend
van verscheiden beeldtenissen, beide nog levende,
en beide zijn zij ook frisch in hun leven. Dezen,
hoewel zij gelijke gedaanten van ligchamen heb-
ben, nl. voor zooveel als mogelijk is te
geschieden in ongelijke beeldtenis; evenwel
zijn zij in handeling en beleiding huns levens
z60 gansch ongelijk, dat behalve de oefenin-
gen en daden, in welke de vrouwelijke van
de mannelijke noodzakelijk moeten verschillen,
dat /%j in het ambt van Pagie of medelooper
den krijg volgt, en is bijna altijd van huis en
buiten ’s lands; maar 2z wijkt van haar vader-
land niet, noch ook van hare eigene landen en
velden. Daarenboven, wat nog ongelooflijker
is, indien n.l. dusdanige fatale noodzakelijkheden
der sterren geloofd worden; maar noglans geens-
zins is te verwonderen, indien de willen der
menschen geacht worden, en ook aanmerking

op de bijzondere gaven Gods genomen wordt.
Hij is gehuwd, zij is eene geheiligde maagd;
Lij heeft eene menigte kinderen geteeld, 27 is
nog niet gehuwd. Maar gij zult zeggen, dat de
kracht van de verschillende geboorte-oogenblik-
ken zeer veel vermag. Maar dat zulks volstrekt
niels te beduiden heeft, heb ik al overvloedig
genoeg bewezen en verhandeld. Maar het zij
hoe het zij, nogtans willen zij, dat hetzelve
i de voortkomst kracht heeft. Maar hoe is
het dan in de ontvanging, alwaar het kennelijk is,
dat er niet meer dan ééne bijslaping gewrocht
heelt? Want zoodanige kracht heeft de natuur (#},
dat, wanneer eene vrouw ontvangen heeft, zij
daarna daar boven op geene andere vrucht
kan onivangen; waaruil dan noodzakelijk volgt,
dat dezelfde oogenblikken der ontvanging in de
tweelingen zijn. Maar mogelijk meent gij, over-
mits zij op verschillende oogenblikken en inzig-
ten des Hemels geboren worden, dat zij dan,
als zij geboren worden, het eene in een knecht-
ken en het andere in een meisken veranderd
zoude worden ; want zulks zou zoo gansch vreemd
niot gezegd woican, nl. dat de aanblazingen der
sterren alleen kracht hebben tot de onderschei-
dingen der ligchamen, gelijkerwijs wij zien, dai
volgens het aankomen en vertrekken der zon
de tijden van het jaar zelfs veranderd worden,
en gelijk wij zien, dat volgens het toe- of af-
nemen der maan eenige dingen vermeerderd of
verminderd worden, gelijk de kreeften, genaamd
echini, en ook de mosselen, en verder ook de
wonderlijke getijden van den Oceaan ({). Maar
evenwel kunnen de willen van ons gemoed geens-
zins onder de gestaltenis der sterren gestcld
worden. Derhalve vermanen zij ons, nademaal
zij ook onze daden daaraan pogen te hangen,
dat wij zulks hun moeten vragen, waarvan zij
zelfs in het ligchaam geen rekenschap weten te

("} Aristoteles en Plinius betuigen, dat van alle dieren
alleen de haas en het konijn vrucht op vrucht ontvangen.
Maar bij de vrouwen geschiedt zulks niet of zeer zelden
Insgelijks baart eene overspeelster tweelingen, waarvan de
eene is als haar man en de andere gelijk haar boeleer-
der. Doch deze dingen gaan evenwel niet zeer vast, zoc-
dat daarmede het zeggen van Augustinus niet minder ge-
maukt wordt.

(}) De getijden’ van den Oceaan zijn niet zonder oor-
zaak wonderlijk, want geen geleerde heeft daarvan nog
ooit de regte oorzaak kunnen opgeven, hetzij dat men
inziet de twecderlei wassing des waters alle dagen of ook
die tweederlei bijzonderc wassing of rijzing van het wate
alle maanden.

P o




(A ]

{

VAN DE STAD GODS. 155

geven. Wanl wat is er zoo zeer tot het lig-
chaam (*) behoorende als de onderscheiding der
beeldtenis des ligchaams? En evenwel onder
ééne gestaltenis der sterren hebben tweelingen
van ongelijke beeldtenis kunnen ontvangen wor-
den. Zoodan, wat kan er dwazer gezegd of ge-
loofd worden, dan dat de gestaltenis der ster-
ren, welke dezelfde op het uur der ontvangenis
in beiden is geweest, niet heeft kunnen teweeg
brengen, dat iemand geene verschillende beeld-
tenis van zijn broeder kon hebben, met wien
hij ééne en dezellde gestaltenis der sterren ge-
had heeft. En hierentegen, dat de gestaltenis
der sterren, welke op het geboorteuur van hen,
die geboren werden, geweest is, teweeg heeft
kunnen brengen, dat de een van den ander zoo-
veel verschilde in maagdelijke heiligheid en eer-
baarheid ?

HOOFDSTUX VIL

Van het verkiezen van den eenen dag hoven
den anderen, om op denzelven eene huis-
vrouw te trowwen, of om op denzelven
iets in het veld fe planten of te zaaijen.

Maar wie zal zulks ook kunnen verdragen,
dat zij naar het verkiezen der dagen zich zel-
ven ook verdichten zekere nieuwe, eigen gezelle
fatale orde over hunne daden? Want, zeggen
zij, hij was niet geboren, teneinde hij een won-
derzoon zou hebben, maar veel meer, opdat hij
een verachten zoon zou teelen, en daarom heeft
de geleerde man een zeker uur verkoren, op het-
welk hij zich met zijne huisyrouw zou vermen-
gen. Voorwaar, dit zoo zijnde, heeft hij zich
zelven een nieuw eigen gezet en besluil gemaakt,
hetwelk hij te voren niet had en uit kracht van
zijn eigen besluit is zulks eene zoodanige fatale
order beginnen te worden, welke nogtans in
zijne geboorte niet geweest was. O ! bijzondere
uitzinnigheid en dwaasheid, men verkiest een ze-
keren dag op welken men eene vrouw trouwt.

(") Bij alle dieren bestaat het onderscheid in het ge-
slacht, n.l. of zij mannelijk of vrouwelijk zijn, alleen in de
leden der voortteeling, en hierin hestaat de beeldtenis, zoo-
dat de man diegene is, welke buiten zich in cen ander
kan voortteelen, en de vrouw diegene, welke van een an-
der hinnen haar zelve kan voortteelen. Daarom willen
sommigen, ten aanzien van deze groote gelijkheid, zeggen,
dat er ock eenige vrouwen in mannen veranderd zou-
den zijn,

Ik geloof daarom, overmits zij willen zeggen bij-
aldien er zoodanige verkiezing niet geschiedt,
dat zulks kan voorvallen of komen op zoodanigen
dag, welke niet goed is, en daarom, dat de-
zelve ongelukkig zou kunnen getrouwd worden,
Indien zulks zoo is, waar blijft dan, wat de ster-
ren ten aanzien van hem besloten hebben, toen
hij geboren werd? Of is het z66, dat de mensch
kan veranderen, wat hem toegeschikt is door
de uitkiezing van den dag? En daarentegen,
hetgeen hij zelf door middel van de verkiezing
des dags besloten heeft, dat het van geene an-
dere hoogere magt kan veranderd worden ?
Daarna, indien alleen de menschen, en nict alles
wat onder den Hemel is, onder de gestaltenis-
sen der sterren staan, waarom verkiezen zij dan
sommige dagen als geschikt tot de plantingen
van wijngaarden, of boomen, of een ander ge-
was, en sommige dagen als geschikt voor de
beesten, om ze of te temmen Of bij hunne man-
netjes toe te laten, teneinde alzoo de merrie-
paarden en koeijen zouden mogen bevrucht wor-
den, en dergelijke dingen meer? Indien zij wil-
len zeggen, dat de uitgekozen dagen daarom
kracht hebben in deze dingen, dewijl de ge-
staltenis der sterren heerscht over alle aardsche
dingen, hetzij dat ze leven, hetzij dal ze niet
leven, naar de verscheidenheden van de veran-
deringen der tijden. Laat zij dan hiertegen be-
merken, hoe er ontelbare schepselen op één en
hetzelfde oogenblik des tijds of geboren worden
of voortkomen, of beginnen, welke ieder zoo
menige en zoo verschillende uitkomsten hebben,
dat z1j deze waarnemingen genoegzaam zelfs
voor de kinderen ten spot stellen. Want wie
is z0G uitzinnig, dat hij zou durven zeggen, dat
alle boomen, alle kruiden, alle beesten, kruipende
dieren, vogelen, visschen, wormen, ieder bijzon-
der, verschillende oogenblikken hebben hunner
geboorte en voortkomst? Nogtans zoo zijn ook
de menschen gewoon, om de welenschap van
sommige Mathematische waarzeggers le beproe-
ven, aan hen te brengen eenige gestallenissen
der sterren van sommige onredelijke dieren, wier
voortkomst zij binnenshuis zeer naarsliglijk waar-
genomen hebben om deze beproeving te doen.
En alzoo is hel, dat zij die Mathematische waar -
zeggers voor de besten houden, welke, als zijde
gestaltenis ingezien hebben, weten te zeggen,
dat er geen mensch, maar een heest geboren




is. Daarenboven durven zij ook zeggen hoeda-
nig beest, of het bekwaam is tot wolwerk, of
tot trekking en voering, of tot den ploeg, of
tot bewaring van het huis; want zij worden ook
beproefd zelfs tot de fatale besluiten over de

de honden. Ondertusschen over dit alles ant- .

woorden zij mel eene groote toestemming en
geroep van ieder, die zich daarover zeer ver-
wondert. Zoo dwaas en uitzinnig zijn de men-
schen, dat zij meenen, wanneer er een mensch
geboren wordt, dat de voortkomst vaa alle an-
dere dingen alzoo belet wordt, dat te zamen
met hem onder één en hetzelfde gewest des He-
mels zelfs niet eene vlieg zou kunnen voortko-
men. Want indien zij toelaten, dal er tegelijk
eene vlieg zou kunnen voortkomen, zoo' volgt
hierop zoodanige besluitreden, welke hen, bij
trappen allengskens opklimmende, van de vlie-
gen zal brengen tot de kemeldieren en olyfan-
ten. Verder schijnt het, dat zij ook dit niet
willen bemerken, n.l. wanneer er een zekere
dag uitgekozen is om het veld te bezaaijen, dat
dan zoovele korreltjes tegelijk in de aarde ko-
men, legelijk ook spruiten, en met een uitge-
drongen gewas tegelilk ook loof krijgen, tege-
lijk spillen en dik worden, en tegelijk wit wor-
den; en dat evenwel van die aren, welke
van gelijken ouderdom zijn met de anderen en
van gelijke uitspruiting en wasdom, sommige
van den branddaauw bevangen en tot brandaren
verteerd worden, en sommige van de vogelen
uitgepikt- en andere van de menschen afgeplukt
worden. Hoe zullen zij het hier maken? Zullen
zij zeggen, dat deze aren eene andere gestaltenis
der sterren gehad hebben, vanwelke zij zoo ver-
schillende uitkomsten zien? Of zullen zij veel
liever laten, voortaan eenige dagen tot deze zaken
uit te kiezen, en alzoo zeggen, dat dezelve niet
behooren tot eenig Hemelsch besluit, zoodat zij
alleen de menschen onder de sterren willen stel-
len, wien nogtans alleen op aarde God gege-
ven heeft een vrijen wil (¥)? Dit dan alles wel
bemerkt zijnde, zoo wordt niet te onregte ge-
loofd, nademaal de sterrekijkers () vele waar-

(") In dit hoofdstuk wordt gesproken van den vrijen
wil, niet in geestelijle dingen, welke Augustinus doorgaans
in al zijne boeken ontkent, maar den vrijen wil, dien wij
onder de besturing Gods en met de sterren hebben in tij-
delijke dingen, en ook in kwade dingen.

(‘f) Onder de sterrckijkers is die de gelukkigste, zegt
Augustinus, dien de duivel boven anderen allergunstigst is.

AUGUSTINUS YNFDE BOEK

achtige dingen zeer wonderbaar antwoorden, dat
zulks geschiedt door heimelijke inblazing der
Geesten welke niet goed zijn, wier arbeid en
naarstigheid daartoe strekt, dat zij deze valsche
en schadelijke meeningen van de fatale besluiten
der sterren zouden mogen indrukken en beves-
tigen in de gemoederen der menschen. Dit al-
les geschiedt geenszins door eenige kunst van
aanmerking of inziening van het geboorteuur en
de oordeelteekenen des Hemels, dewijl er geene
zoodanige kunst is.

HOOFDSTUK VIIL

Van hen, welke niet de gestaltenissen der
sterven, maar de zamenketening en zamen-
binding der oorzaken, hangende aan den
wil Gods, den naam fatum geven.

Maar zij, welke niet de gestaltenissen der
sterren, gelijkerwijs wanneer er iets ontvan-
gen, of geboren of begonnen wordt, maar de
orde en zamenbinding van alle oorzaken met
elkander, door welke al wat er geschiedt, voor-
komt, met den naam fatum (¥) noemen, met dezen
hebben wij niet veel moeite te maken, noch te
twisten over het geschil des woords, nademaal
zij zelfs de orde der oorzaken en de zamen-
binding der zelve toeschrijven aan den wil en
de magt des alleroppersten Gods, vanwien aller-
best en allerwaarachligst geloofd wordt, dat Hij
alle dingen weet eer zij geschieden, en daarbe-
nevens, dat Hij de dingen niet zonder orde en
besluit laat; Hij, zeg ik, vanwien alle magten
zijn, hoewel van Hem alle willen niet zijo. Zoo-
dan dat deze lieden voornamelijk den wil zelfs
des alleroppersten Gods, Wiens kracht zich on-

(*) Cicero betuigt, dat de Stoischen het fatum noemen
eene orvde der oorzaken, wanneer de eene oorzank de an-
dere voortbrengt. Anneus Seneca, in zijn derde boel van
de weldaden Gods sprekende, zegt aldus: deze zelfde God,
indien gij fatom noeemt, gij zult mede niet missen; want
het fatum is niet anders dan een te zamengebonden orde
der oorzaken., En hij is de eerste oorzaal van allen, van
wien alle andere ocorzaken afhangen. En dit is het ge-
meene gevoelen der Stoischen, welke God noemen de ziel
der wereld, het fatum, en ook Jupiter. Ficus verhaalt
vierderlei gevoelen der ouden van het fatum: 4. Die der
natuur noemen zij fatum, 260, dat hetgeen dat den wil
of het geval aangaat, buiten het'fatum is, gelijk Dido zich
zelve doodt met wil huiten het fatum of den loop der na-
tuur; 2. Eene eeuwig te zamen gebonden orde der tweede
oorzaken, gelijk de Stoischen; 3. De sterren; 4. Do uit-
voering van den Gods Raad,




VAN DE STAD GODS. 157

verwinnelijk uitbreidt, fatum noemen, zulks wordt
aldus bewezen uit de navolgende gedichten, welke,
zoo ik mij niet vergis, van Anneus Seneca zijn.

Lead mij, Gij Vader hoog, Gij heerschend Heer verheven,
Daar Gij mij hebben wilt, U volg ik zonder sneven,
Maar of ik ook niet wou, nogtans ik volgen moet,

Iin ’t zelfs doen tegen wil, zulks God mij werken doet.
Het fatum den mensch leidt, die zelven wil zeer goedig,
Het fatum den mensch trekl, die niet en wil onvroedig.

Hier zien wij zeer klaar, dat hij in de laatste
gedichten zulks fatum noemt, hetwelk hij boven
genoemd had den wil van den Hoogen Vader,
dien hij bereids is te gehoorzamen, opdat hij
alzoo willig mag geleid worden, om niet mits-
dien onwillig getrokken te worden, dewijl de
fata diegene zelf wil leiden, en niet wil trekken.
Insgelijks komen ook overeen met dit gevoelen
die Homerische gedichten, welke Cicero in het

‘Latijn overgezet heeft, waarvan de inhoud aldus

luidt :

’s Menschen gemoeden zijn, gelijk den Heeve ras,
Die zelver hebben wil, Hij buigt haar wel te pas.

Doch in deze verhandeling zou het poétische
zeggen geen aanzien hebben. Maar aangezien
hij zegt, dat de Stoischgezinden, welke de kracht
van dit fatum stellen, deze gedichten uit Home-
rus plogtlen te gebruiken, zoo wordt aldaar ge-
handeld, niet van het gevoelen van dezen poéet,
maar van het gevoelen dezer philosophen, nade-
maal door die gedichten, welke zij in hunne
onderhandeling bijbrengen, welke =zij van het
fatum onder elkander hebben, openlijk genoeg-

‘zaam verklaard wordt, wat zij het fatum achten

te zijn, want zij noemen het Jupiter, dien zij
meenen te zijn de opperste God, vanwien zij
zeggen de zamenbinding der fata, dat is, de on-
verbrekelijke zamengeketende orde der beide
oorzaken te hangen.

HOOFDSTUK IX.

Van Gods vidrwetendheid, en van den vrijen
wel des menschen, tegen de beschrijeing
van Cicero.

Deze Stoisch-gezinde poogt Cicero te weder-
leggen, maar ondertusschen zulks willende doen,
meent hij, dat hij niets in zulks tegen hen ver-
mag, tenzij dat hij wegneemt alle voorzeg-
gingen van toekomslige dingen, welke hij op
deze wijze arbeidt weg te nemen, nl. dat hij
ontkent, dat er eenige wetenschap is van de

toekomstige dingen; met alle magt zoekt hij te
beweren, dat er gansch geene wetenschap is
van loekomstige zaken noch in God (¥), noch
in de menschen, en daarbenevens, dat er ook
gansch van geene dingen eenige voorzegging Is.
Alzoo zien wij, dat hij alhier ontkent zclls de
voorwetenschap Gods, en daarenboven poogt hij
ook te niet te doen met ijdele redenen al die
klare Prophetieén, welke zelfs lichter zijn dan de
dag, stellende tegen dezelve eenige goddelijke
voorzegging, welke, zooals hij zegt, liglelijk kun-
nen wederlegd worden, hoewel hij zell nogtans
dezelve niet teniet doet noch wederlegl. Doch
ondertusschen loopt zijne reden bijzonder op het
wederleggen van de voorzeggingen der Mathe-
matische waarzeggers, hetwelk hij ligt doen kan,
omdat zij waarlijk 200 zijn, dat zij zich zelve
genoegzaam omstooten en wederleggen. Nog-
tans zijn zij, welke de fata, dat is, de besluiten
der sterven stellen, veel verdraaglijker dan deze,
welke wegneemt zelfs in God de voorwetenschap
der toekomstige dingen, want te belijden, dat er
cen God is, en Hem e ontnemen, dat Hij de toe-
komstige dingen weet, is eene merkelijke en
openbare uitzinnigheid en razernij, hetwelk hij
zell ook wel zag, waarom hij ook gepoogd heeft
hetzellde te zeggen, hetwelk die dwazen zeg-
gen, van wie geschreven is (Ps. 14 vers 1 en
Ps, 53 vers 1) de dwazen spreken in hunne
harten: daar is geen God. Maar dit heeft hij
in zijn eigen persoon niet durven zeggen, want
hij zag hoe hatelik en onaangenaam zulks bij
ieder was. Daarom heeft hij Cottam quansuis
in zijne reden ingevoerd, doende hem spreken
en onderhandelen van deze zaak tegen den Stoisch-
gezinde in zijne bocken van de natuur der Go-
den. Nogtans eindelijk heeft hij liever zijn
vonnis willen geven voor Lucilio Balbo, wien hij
de zijde van den Stoischgezinde gaf te beant-
woorden, dan voor Cotta, welke wilde door-
drijven dat er gansch geene Goddelijke natuur
was. Nogtans in zijne boeken van de voor-
zeggingen der toekomstige dingen bestrijdt hij

(*) Cicero zegt: daar i niets zoozeer in strijd met de
vastheid der zaken als de fortune, zoodat mij dunkt, dat
zelfs God niet kan weten wat er bij geval of fortune zal
goschieden, want weet ITij het, zoo zal het zeleer geschie-
don, en indien het zeker geschieden zal, zoo is het geen
fortuin. Nu er fortuin is, zegt hij, volgt daaruit ook, dat
er geene voorwetenschap is van dingen, die bij geval of
bij fortune geschieden.

et e e s S T e e D i




|

|

|

{ i
i

B 1
1
|
g |
. |
f |
|

158 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

openbaarlijk in eigen persoon de voorwetenschap
van de toekomstige dingen, hetwelk hij geheel
schijnt te doen, omdat hij niet inwilligt eenig
fatum of vaste orde der tweede oorzaken, en
alzoo verliest den vrijen wil. Want hij meent,
wanneer er toegelaten wordt de wetenschap der
toekomstige dingen, dat daaruit het fatum, dat
is, eene onveranderlijke orde der tweede oor-
zaken zd6 zeker moet volgen, dat men het gansch
niet zou kunnen ontkennen. Maar het zij zoo
als het zij met al die zware en duistere twisten
en verwarde onderhandelingen der philosophen :
wij  ondertusschen, gelijk wij den oppersten en
waren God belijden, alzoo belijden wij ook Zijnen
wil en Zijne opperste magt en voorwetendheid.
Daarom vreezen wij niet eens, dat wij niel met
ons willen zouden doen, hetgeen wij met onzen
wil doen, overmits n.l. Hij, Wiens véérweten-
schap niet bedrogen kan worden, tevoren ge-
weten heeft, dat wij zulks zouden doen, het-
welk Cicero nogtans gevreesd heeft, waarom
hij ook bestreed de voorwetenschap. Insgelijks
hebben ook de Stoischen dit gevreesd (%), zoo-
dat zij dearom gezegd hebben, dat niet alles door
noodzakelijkheid geschiedt, hoewel zij beweerden,
dat alles door fatum, dat is, door eene zamen-
geketende orde der tweede oorzaken geschiedde.
Maar laat ons zien, wat het is, dat Cicero ge-
vreesd heeft in de véorwetenschap der toekom-

stige dingen, dat hij daarover met zijn afgrijse--

lijken en vervloekten redenstrijd gepoogd heeft
haar te niet te doen en om te stooten. Ditn.l,
bijaldien alle toekomstige dingen tevoren gewe-
ten zijn, dat zij dan in zulk eene orde zullen
komen gelijk dezelve van tevoren gewelen zijo,
dat zij zouden komen. En indien zij in zooda-

(*) Wanneer de Stoischen zeiden, dat alles door fatam
geschiedde, verstonden zij daarbij Gods voorzienigheid en
Zijnen ecuwigen Raad; wani in het voorgaande Hoofdstuk
is uit hunne leeringen bewezen, dat zij beide, Jupiter en
zijne bestierende voorzienigheid fatum noemen. Alzoo be-
kenden zij door het fatum wel noodzakelijkheid, maar geen
nooddwang. Augustinus verwerpt het woord fatum, over-
mits het gemeenlijk nooddwang verstaan wordt, en bijzon-
der wordt genomen op de verdichte dwangbesluiten der
sterren. Iin voorwaar met regt verwerpt hij zulks, want
de Heilige Schrift noemt dit het besluit van den Raad
Gods, Zijne voorzienigheid enz. Met dezen: Cicero komen
overeen al de onnutte woordenstrijden der Pelagianen eer-
tijds, en der Arminianen in Holland. Lecst bunne rede-
nen en vergelijkt die met hetgeen Cicero zegt, gij zult be-
vinden dat zij de oude dwalingen der philosophen opkrab-
belen, en doarmede de kerken des Heeren ten hoogste
beroeren en verontrusten.

nige orde zullen komen, volgt daaruit, dat er
bij den véérwetenden God eene zekere orde
der dingen is. En zoo er eene zekere orde
der dingen is, is er ook eene zekere orde der
oorzaken; want er kan niets geschieden zonder
oorzaak. Voorts, zoo er eene orde der oorza-
ken is, volgens welke alles gebeurt, zoo volgt
daaruil, zegt hij, dat al de dingen welke geschie-
den, door het fatum gebeuren. Indien dit al-
zoo is, zegt hij voorts, zoo is er niels in onze
magt en daar is geene vrijheid van wil, Indien
wij dit toegeven en bekennen, zegt hij, zoo is
het dan, dat het geheele menschelijk leven om-
gekeerd en teniet gedaan wordt; tevergeefs wor-
den daar wetten gegeven, tevergeefs doet men
bestraffingen, prijzingen, misprijzingen en ver-
maningen, en door geene geregtligheid worden
aan den goeden belooningen gegeven en aan den
kwaden straffen gedaan. Derhalve, opdat dan
hieruit niet zouden volgen zulke onbetamelijke
vreemde en schadelijke dingen voor ’s menschen
zaken, zoo wil hij, dat er geene voorwetenschap
der toekomstige dingen zij. Hierover brengt
Cicero alhier zijn godsdienstig gemoed in zoo-
danige engien, dat hij één van beiden moet
kiezen, of dat er wat gelégen is in onzen wil,
of dat er védrwetenschap is der tockomstige
dingen, want hij meent, dat het beide niet te
gelijk kan zijn, n.l. bijaldien men het eene zegt,
dat dan het andere ontkend wordt, b.v. indien
wij verkiezen de vddrwetenschap der toekom-
dingen, dat dan weggenomen wordt de vrijheid
van den wil. En daarentegen, indien wij ver-
kiezen de vrijheid van den wil, dat dan weg-
genomen wordt de voorwelenschap der toekom-
stige dingen. Derhalve hij, zijnde als een groot
en geleerd man, en daarenboven ook zeer veel
en zeer wijselijk het voordeel van ’s menschen
leven allezins zoekende, heeflt van deze twee
gekozen de vrije verkiezing van den wil. En
opdat hij zulks zou mogen staande’houden, heeft
hij ontkend de véorwetenschap der tockomstige
dingen, en over zulks aldus de menschen wil-
lende vrij maken, zoo maakt hij hen ondertus-
schen gruwelijke heiligschenders en lasteraars
van God. Maar een opregt godvruchlig en gods-
dienstig gemoed verkiest beide, belijdt beide en
bewijst beide met een opregt geloof der god-
vruchtigheid. Hoe kan dat zijn, zegt hij? Want
indien er voorwelenschap is der toekomslige

i




LOEES

VAN DE STAD GODS.

dingen, zoo volgen dan ook in diezelfde voor-
wetenschap al die dingen, welke met elkander
zamengehecht en zamenverbonden zijn, tot dat
men ten laatste z66 ver komt, dat er niefs is
in onzen wil. En wederom daarentegen, indien er
éels is in onzen wil, zoo kan men met dezelfde trap-
pen en orde weder opwaarts loopen totdat men
eindelijk daartoe komt, dat er geene voorweten-
schap is der loekomstige dingen. Want de op-
klimming en wederkeer is door alle zaken op
deze manier,, n.l. indien er vrijheid van wil is,

_geschieden niet olle dingen door fatum, of door

een zamengeketende orde der tweede oorza-
ken. En indien niet alles door fatum geschiedt,
zoo is er ook van alles geene zckere orde
der oorzaken. En indien er van alles goene
zekere orde der oorzaken is, zoo is er ook geene
zekere orde der dingen bij den voorwelenden
God, dewijl zij anders niet kunnen geschieden
dan door het voorgaan en werken der oorzaken.
En voorts, indien daar geene zekere ocde is bij
den véérwetenden God, zoo komen dan ook alle
dingen niet alzoo noch op zoodanige wijze, ge-
lijkerwijs Hij tevoren geweten heeft, dat zij zou-
den komen. En eindelijk, indien alle dingen niet
op zoodanige wijze gebeuren noch komen als
zij van Hem tevoren geweten zijn, dat zij zouden
komen, zoo is er in God geene voorwetenschap
der toekomstige dingen, zegt hij. Maar legen deze
heiligschendende en goddelooze stoutheden zeg-
gen wij dit, nl. dat God alles weet eer het ge.
schiedt, en dat wij niet onzen wil doen, hetgeen
wij gevoelen en bckennen van ons geenszins
anders dan willende gedaan te worden. Wij
zeggen evenwel niet, dat alles door fatum ge-
schiedt, ja wij zeggen veelmeer, dat er niets
geschiedt door fatum; want het woordeken fatum
in zoodanige zaken gesteld zijnde, dear zij, die
daar van spreken, het gewoonlijk in stellen, n.l.
in de gestaltenis der sterren, in welke iemand
ontvangen of geboren is, zeggen wij ganschelijk
niet te gelden, noch plaats te hebben, uit oor.
zaak dat de zaak zelfs tevergeefs en ijdel van
de menschen gezegd wordt, Maar aangaande
de orde der oorzaken, inwelke de wil Gods veel
vermag, dezelve ontkennen wij niet, nogtans
noemen wij dezelve niet fatum, of het moest zijn,
dat men het woord fatum wil verstaan voort te
komen & fando, dat is, van spreken; want wij
kunnen niet ontkennen, dat er in de Heilige

Schrifturen geschreven is ,,God heeft eenmaal g
sproken: en deze twee dingen heb ik gehoord,
want God heeft magt, en Gij, Heere ! hebt barm-
hartigheid; want Gij zult een ieder vergelden
naar zijne werken”. (Ps. 62 vers 12 en 13)
Want dat er gezegd wordt: Hij heeft eenmaal
gesproken, dal wordt aldus verstaan, n.l. dat
Hij onbeweeglijk, dat is, onveranderlijk gespro-
ken hecft gelijkerwijs Hij onveranderlijk alle din-
gen weet, welke zullen geschieden, en welke
Hij zelf doen zal. Zoodan, op deze wijze zou-
den wij fatum van lando, dat is, van spreken,
kuunen ,noemen en gebruiken, tenware het, dat
dit woord alreede op eene andere zaak verstaan
werd, waartoe wij niet willen, dat ’s menschen
harten zullen geneigd of anderzins vervoerd
worden. Daarenboven volgt ook zulks niet, in-
dien er bij God eene zekere orde is van alle
ooizaken, dat er daarom niets is in de vrijheid
van onzen wil; wanl onze willen zijn ook ge-
rekend onder de orde der oorzaken, welke orde
bij God zeker en vast is, en in zijne voirwe-
tenschap begrepen wordt. De reden van zulks
is deze, overmits ook de menschelijke willen
oorzaken zijn vau de menschelijke werken. En
derhalve geschiedt het op deze wijze, dat die-
gene, welke al de oorzaken der dingen tevoren
geweten heelt, dat Hij voorwaar in diezelfde
oorzaken niet onwetend heeft kunnen zijn van
onze willen, welke Hij tevoren geweten heeft,
dat oorzaken zouden zijn van onze werken, Qok
aangaande ditzelfde, dat er n.l. niets geschiedt
zonder voorafgaande oorzaak, hetwelk diezelfde
Cicero mede toestaat, is zelfs tegenwoordig ge-
noeg om hem in dit geschil te overtuigen en
te wederleggen. Want wat helpt het hem, dat
hij zegt, dat er niets geschiedt zonder oorzaak,
doch dat niet alle oorzaken bestaan in fatum,
dat is, in eene vasite orde der oorzaken, dewijl
er oorzake is des gevals, oorzake der natuur en
oorzake van den wil. Want hiertegen is ons
genoeg, dat hij belijdt, dat alles wat geschiedt,
niet anders geschiedt dan door voorgaande oor-
zaak. Want wij zeggen niet, dat die oorzaken,
welke genaamd worden des gevals, waarvan de
fortune of het geval den naam gekregen heeft,
gansch geene oorzaken zijn, maar wij zeggen,
dat het verborgen oorzaken zijn, welke wij toe-
eigenen den wil 6f van den waren God, 6f van
eenige andere Geesten. En voorts de oorzaken




J AUGUSTINUS VUJFDE BOEK

ler natuur (*) scheiden wij mede geenszins af
van den wil desgenen, die de werkmeester en
schepper is van alle naturen. En aangaande de
oorzaken des wils, deze zijn 0f Godes, Of der
Engelen, of der menschen, of van eenige andere
dieren, indien eenigzins in de onvernuftige dieren
met den naam van willen mogen genoemd wor-
den sommige hunner bewegingen, door welke
zij sommige dingen doen door ingevingen hunner
natuur, als zij nl iets goeds of kwaads doen,
of vermijden. En belangende de Engelen, deze
zeg ik ook dat eenen wil hebben, hetzij dat zij
goede Engelen zijn, welke wij Engelen Gods
noemen, hetzij dat zij kwade Engelen zijn, welke
wij Engelen des duivels noemen, of ook duivelen
zelfs. En alzoo zeggen wij ook, dat de menschen
willen hebben, hetzij, dat zij goede of kwade
menschen zijn. Middelerwijl door dit alles wordt
besloten, dat er geene andere werkende oorza-
ken zijn van alle dingen die er geschieden, dan
de willende oorzaken van die natuur, welker
wetten de Geest des levens is. Want de lucht
of de wind wordt ook een Geest genoemd, maar
daar dezelve een ligchaam is, zoo is dezelve de
Geest des levens niet. Alzoo de Geest des
levens, die alles levend maakt en welke een
schepper is van alle ligchamen en van alle ge-
schapen Geesten, Die is God, zijnde een Geest
die niet geschapen is. In Zijn wilis de hoogste
magt, en Hij is diegene, welke de goede willen
der geschapen Geesten helpt, en de kwade willen
oordeelt en in “tgemeen alle willen ordineert,
schikt en bestiert, en voorts, die sommigen magt
geeft en sommigen niet geeft; want gelijk Hij
Schepper is van alle naturen, alzoo is hij Gever
van alle magten, doch niet van alle willen. Want
de kwade willen zijn niet van Hem, dewijl di zijn
tegen de natuur, die van Hem is, Zoodan, de lig-
chamen staan zeer veel onder de willen, want eenige
ligchamen staan onder onze willen, n.l. onder
de willen der sterfelijke gedierten, en meer on-
der de willen der menschen dan der beesten.

(*) Het vuur heeft om geene andere oorzaak de nataur
van verwarmen, en de steen van nedervallen, of de mensch
van reden te gebruiken, te verstaan, te willen, to leven,
voort te teelen, daarom, overmits de Vader der natuur zulks
gowild heelt. Indien Hij anders gewild had, het vuur zou
koud zijn, de steen zou opwaarts gaan en de mensch zoun
een onvernuftig beest zijn, en zou ook niet verstaan, niet
willen, niet leven noch voortteelen. Aristoteles zegt, dat
alleen do vernuftige menschen eenen wil hebben, maar de
beesten ingevingen der natuur.

En eenige ligchamen staan onder de willen der
Engelen, maar ondertusschen staan alle ligcha-
men in ’t gemeen bovenal onder den wil van
God, aan wien ook alle willen onderworpen zijn,
dewijl zij geene magt hebben dan zoodanige, die
Hij haar geeft. Zoo dan, de oorzaak aller din-
gen, welke werkt, en niet gewrocht wordt, is
God. Maar andere oorzaken zijn zoodanig, dat
zij werken en gewrocht worden, gelijk daar zijn
alle geschapen Geesten, en bijzonder de redelijke
en vernuftige. En aangaande de ligchamelijke
oorzaken, welke meer gewrocht worden dan
zell werkende zijn, deze kan men niet stellen
onder de werkende oorzaken, want zij vermo-
gen datgene, hetwelk de willen der geesten uit
en door haar werken. Derhalve, waarom zal
dan de orde der oorzaken, die zeker is bij den
voorwetenden God, teweeg brengen, dat er niets
zou zijn in de vrijheid van onzen wil, naardien
in de orde der oorzaken onze willen onder an-
deren mede grootelijks hunne plaatsen hebben ?
Laat Cicero hierover dan twisten met hen, welke
zeggen, dat deze orde der oorzaken fataal is,
of welke dezelve veelmeer met den naam fatum
noemen, waarvan wij een afschrik hebben, bij-
zonder om des woords wil, hetwelk gemeenlijk
plagt verstaan te worden op zoodanige zaak,
die niet waar is. Verder, dat hij ook ontkent,
dat de orde aller oorzaken allerzekerst en aller-
bekendst is in de voérwetenschap Gods, daarin
vergruwelen wij hem meer dan zelfs de Stoischen
zouden mogen doen. Want zulks stellende, zoo
is het, dat hij of ontkent dat er een God is,
hetwelk hij onder de invoering van een ander
persoon gepoogd heeft te doen in de boeken
van de natuur der Goden; of, indien hij belijdt
dat er een God is, dien hij nogtans onkent véor-
wetende te zijn van de loekomslige dingen, zco
is het, dat hij op zoodanige wijze ook niet an-
ders zegt dan hetgeen die dwaas in zijn hart
sprak, zeggende: daar is geen God. Want die
geene voorwetenschap heeft van alle toekomstige
dingen, die is ook geen God; derhalve zoo is
het, dat onze willen zooveel vermogen, als God
gewild en tevoren geweten heefl, dat ze zouden
vermogen. En derhalve, helgeen zij vermcgen,
dat vermogen zij allerzekerst, en hetgeen dezelve
zullen doen, zullen zij daarom doen, overmits zij
zulks zullen vermogen en zulks zullen doen,
hetwelk Hij tevoren geweten heeft, wiens voor.

H
4




S i

-

g

VAN DE STAD GODS. 161

welenschap niet kan bedrogen worden. Intus-
schen, indien ik den naam fatum eenige zaak
wilde toeschrijven, zoo zou ik liever daarloe ge-
neigd zijn om te zeggen, dat fatum is eigenlijk
der zwakken, en dat de naam wil eigenlijk is
van dien magligen, welke de zwakken in zijn
geweld heeft, dan dat ik ooit daartoe zou willen
komen, dat door die orde der oorzaken (welke
de Stoischen, niet naar de gewone, maar naar
hun eigen manier fatum noemen) zou weggeno-
men worden de vrijheid van onzen wil.

HOOFDSTUK X.

Of er eenige nooddwang heerscht over de
willen der menschen.

Derhalve heeft men hier niet te schromen voor
dien nooddwang, welken de Stoischen, voor zulks
schromende, zelf gewrocht hebben; want zij heb-
ben de oorzaken der dingen alzoo onderschei-
den, dat zij sommige zaken aan de noodzake-
lijkheid onttrokken en andere weder daar onder
stelden. En onder die zaken, welke zij niet
wilden, dat onder de noodzakelijkheid zouden
zijn, hebben zij ook gesteld onze willen, en wel,
omdat zij niet vrjj zouden kunnen zijn, wanneer
zij aan de noodzakelijkheid onderworpen waren,
En voorwaar, indien bij deze onze noodzakelijk-
heid verstaan wordt z00danige nooddwang, welke
niet in onze magt is, en welke daarenboven, al
is het dat wij niet willen, zulks doet en zulls
werkt hetgeen zij mag, gelijk daar is de nood-
dwang des doods, zoo is het kennelijk en blijk-
baar, dat onze willen, volgens welke men wel
of kwalijk leeft, niet zijn onder zoodanigen nood-
dwang; want wij doen vele dingen, welke wij
niet zouden doen, indien wij niet wilden, waartoe
vooreerst dient het willen zelf, want indien wij
willen, zoo is het zoo; indien wij niet willen,
zoo is het ook zoo nict, want wij zouden niet
willen, indien wij onwillig waren. Maar indien
zulks beschreven wordt noodzakelijkheid te
zijn, volgens welke wij zeggen noodig Lo zijn,
dat er eenige zaak zij ol alzoo geschiede, zoo
kan ik niet weten noch verstaan, waarom wij
voor die noodzakelijkheid te vreezen hebben, dat
zij «ns zal benemen de vrijheid van wil; want
wij stellen zells het leven Gods en de vidrwe-
tenschap Gods onder geen nooddwang, wanneer

wij zeggen dat het noodig is, dat God altijd
leeft en alles tevoren weet, gelijkerwijs daaren:
tegen ook Zijne magt niet- verminderd wordt,
wanneer er gezegd wordt, dat Hij niet kan ster-
ven en ook niet kan bedrogen worden; want
alzoo mag Hij deze dingen niet, dat bijaldien Hij
dezelve mogt, het veelmeer een teeken zou zijn
van verminderde magt. Want zeer wel wordt
Hij de almaglige Heere genaamd, welke nog-
tans niet mag sterven of bedrogen worden ; want
Hij wordt almaglig genaamd, doende hetgeen Hij
wil,en niet lijdende noch onderworpen zijnde het-
geen Ilij niet wil; want indien zulks Hem over-
kwam, zou Ilij geenszins almaglig zijn. Daarom
mag Hij sommige dingen niel, overmils Hij al-
magtig is, gelijkerwijs ook, wanneer wij zeggen
het is noodig alzoo te zijn, dat, als wij willen,
dat wij dan willen met eene vrije verkiezing:
en wanneer wij zulks zeggen, zeggen wij onge-
twijffeld de waarheid, en daarom onderwerpen
wij zelfs den vrijen wil niet aan eenigen nood-
dwang, welke alle vrijheid wegpeemt. Zoo zijn
en blijven dan onze willen, en zij doen wat wij
willen, hetwelk zoo niet zou geschieden, indien
wij niet wilden. Ondertusschen, hetgeen iemand
niet willende lijdt van den wil van andere men-
schen, hierin vermag ook de wil, hoewel nogtans
niet de wil van dien mensch, maar het is de
magt Gods; want indien daar alleen wil ware,
en hij niet mogt hetgeen hij wilde, zoo zou hij
door magtiger wil kunnen verhinderd worden,
en zoodoende zou daar geen onwil zijn, tenware
het dat er wil ware, niet van een ander, maar
desgenen die daar wil, al hoewel hij nogtans
niet kan volbrengen hetgeen hij wil. Alzoo, het.
geen de mensch tegen zijnen wil lijdt, zulks
moet hij niet toedigenen eenige willen van men-
schen, of Engelen, of van eenige geschapen Gees-
ten, maar liever moet hij het den wil van Hem
toeéigencn, die den willenden magt geeft. Dus
is het niet waar, dal er niels in onzen wil is,
overmils God van tevoren gewelen heelt, wat
er zou komen in onzen wil; want die zulks van
tevoren geweten heeft wal er wezen zou in onzen
wil, is hij niet, welke niets van tevoren geweten
heelt. Dethalve, indien Hij, die tevoren geweten
heelt wat er zou komen in onzen wil (¥), zoo-

(') Christus zegt, het is noodig, dat er ergermissen ge-
sehieden, en neemt daarom vrijheid van wil niet weg, noch
brengt nooddwang aan, macdr voorzegl, hetgeen uit den
kwaden wil der menschen ganschelijk geschieden zou, het-

21

e e




SRS ————

e

l
|
!
!

162 AUGUSTINUE YUFDE BOEK

danige niet is, welke niets, maar welke iets
tevoren geweten heell, voorwaar! zoo geschiedt
het ook, dat niettegenstaande Hij van alles voér-
wetende is, dat er evenwel ook iels in onzen
wil is. Daarom worden wij ook in geenerlei
wijze gedwongen, dat wij of de voorwetenschap
Gods behoudende, daarom zouden mocten weg-
nemen de vrijheid van den wil, of de vrijheid van
den wil behoudende, daarom zouden moeten ont-
kennen en loochenen, dat God (hetwelk gruwe-
lijkk is) niet véérwetende zou zijn van de toe-
komst, maar beide tezamen omhelzen wij, beide
belijden wij in geloof en waarheid; want het
eersie strekt daartoe, opdat wij wel gelooven,
en het tweede daartoe, opdat wij wel leven. En
voorwaar, men leeft vok kwalijk, indien men van
God niet wel gelooft. Daarom moet het verre
van ons zijn, dat wij vanwege zulks de vior-
wetenschap Gods zouden loochenen, omdat wij
vrij willen zijn, daar wij nogtans door zijne hulp
vrij zijn of zullen zijn. Hierover zijn niet te
vergeelsch de wetten, bestraffingen, vermaningen,
prijzingen en misprijzingen; want Hij heelt ook
tevoren gewelen, dat deze zouden geschieden,
en zij zijn ook van zoodanige kracht en werking
als Hij tevoren geweten heeft, dat zij in de toe-
komst zouden zijn, en evenzoo zijn ook de ge-
beden der menschen krachtig om zulks te ver-
krijgen, hetgeen Hij tevoren geweten heelt, dat
Hij dengenen, die Hem bidden, zou geven. En
alzoo zijn ook rechtvaardige belooningen gesteld
voor de goede daden en straflen voor de zonden.
En voorwaar, de mensch zondigt ook daarom niet,
overmits God tevoren gewcten heeft, dat Hij zou
zondigen. Ja, dat meer is, daarom wordt daar
teminder getwijfeld dat hij zondigt, als hij zon-
digt, overmits Hij, wiens voirwetenschap niet
kan bedrogen worden, tevoren geweten heeft,
dat niet het falum of de zamengeketende wer-
welk ook daarom geschieden zal, niet omdat God zulks
voorzien heefl, maav overmits den booze wil der menschen;
want niet daarom, overmils God zulks voorzegd heeft, is
zulks geschied; maar daarom heeft Hij zulks voorzegd,
overmits zulks uit den kwaden wil der menschen zou voort-
komen. (Pus verre Chrysostomus op Paulus aan de Co-
rinthen ) Dit zal men best verstaan, indien men bemerkt,
dat alle dingen voor God fegenwoordig zijn, want daardoor
is deze handeling bij sommigen duister om te verstaan,
overmits zij die inbeelding hebben, dat er ecnige dingen
toekomstig zijn voer God gelijk voor ons. Overzulks, door
Gods beslisving van alle dingen, hen zijnde tegenwoordig,

volgt wel noodzakelijkheid der zalen, maar geenszins nood-
dwang der willen,

king der sterren, dat niet de fortuine of het ge-
val, dat ook niet iets anders zou zondigen, maar
dat hij zelf zou zondigen. Ondertusschen deze

zellde nogtans, indien hij zulks niet wil, zoo

zondigt hij niet, maar bijaldien hij niet zou wil-
len zondigen, zulks heeft Hij ook mede van te-
voren al gewelen.

HOOFDSTUK XI.

Van de algemeene voorzienigheid Gods, on-
der Wier bestiering alles begrepen is.

Zoodan, die opperste en ware God, te zamen
met zijn Woord en de Heilige Geest, welke één
zijn, die eenige en almagtige God, Schepper en
Maker van alle zielen en ligchamen, door Wiens
mededeeling en gemeenschap allen gelukkig zijn,
welke in waarheid, en niet in ijdelheid gelukkig
zijn; Hij, die den mensch gemaakt heeft een ver-
nuftig dier, bestaande uit ziel en ligchaam; Hij, die
aan de eene zijde niet toegelaten heeft, dat hij,
zondigende, ongestralt zou blijven, en die, aan
de andere zijde, hem ook niet gelaten heelt zon-
der barmbhartigheid; Hij verder, welke beide den
goeden en kwaden een wezen gegeven heefl ge-
meen met de sleenen, en groeijend en voorlza-
dend leven gemeen met de boomen, een vijfzin-
nig leven gemeen met de beesten, een redelijk
en vernuflig leven, gemeen alleen met de En-
gelen; Hij daarenboven, van Wien is alle grootte,
alle schoonheid, alle orde en geschiktheid; Hij,
van Wien is alle maat, getal en gewigt; Hij,
van Wien alles is, dat ergens natuurlijk is, van
welk geslacht het zij, van wat aanzien het ook
zij; Hij daarbenevens, van Wien zaden aller ge-
slachten zijn en de geslachten aller zaden, en
ook de bewegingen aller zaden en aller geslach-
ten; Hij insgelijks, die het vleesch gegeven heeft
zijn oorsprong, schoonheid, gezondheid, vrucht-
baarheid der voortteeling, goede schikkelijkheid
der leden, welvaren, eendragligheid ; Hij verder,
die aan de onredelijke ziel gegeven heefl geheu-
genis, gevoel der zinnen, en lust aan de redelijke
ziel behalve het voorgaande, daarenboven nog
wijsheid, verstand en wil; Hij eindelijk, die niet
alleen den Hemel en de aarde, en ook niet al-
leen de Engelen en de menschen, maar zells
ook niet de ingewanden van het kleinsle en
meest verachte diertje, noch ook de vederen

= — ——.—FA#

,i,_.._
S S S

»




YAN DE STAD GODS. 163

van eenigen vogel, noch ook de bloem van eenig
kruid, noch ook de bladeren van eenig geboomte,
niet gelaten heeft zonder eene allerschikkelijkste
overeenkoming, en zonder eene allerliefelijkste
vrede aller deelen; die zelfde God, zeg ik, Die
dit alles gedaan heeft, is in geenerlei wijze daar-
voor te houden, dat Hij gewild zou hebben, dat
de Rijken der menschen, alsmede hunne heer-
schappijen en dienstbaarheden zouden zijn buiten
de wetten van de bestiering Zijner Goddelijke
Yoorzienigheid.

HOOFDSTUK XII.

Door loedanige deugden en geschilitheden de
oude Romeinen verkregen lhebhen, dat de
Ware God, hoewel zij Hem niet eerden,
hun Rijk evenwel vermeerderd heeft.

Derhalve laat ons zier, wat voor deugden en
geschiktheden der Romeinen de ware God, in
Wiens magt alle aardsche Rijken zijn, verwaar-
digd heeft te helpen, en om welke oorzaak Hij
bewogen is geweest, om hun Rijk te vermeer-
deren, en opdat wij dit te volkomener zou-
den mogen afhandelen, zoo hebben wij hiertoe
dienende ook het voorgaande boek beschreven,
bewijzende aldaar, dat in deze zaak geene magt
altoos is van die Goden, welke zij meenden, dat
zij zelfs met ijdele en beuzelachtige dingen kon-
den eeren, en daarbenevens hebben wij ook
tot dit zellde einde beschreven deze voorgaande
deelen van het tegenwoordige boek, hetwelk
wij lot hiertoe gebragt hebben, daartoe strek
kende om weg te nemen de vraag van het
fatum, tencinde het niet zou geschieden wan-
neer men nu ondeirigt was, hoe het Romeinsche
Rijk door den dienst dezer Goden niet vermeer-
derd, noch behouden was geweest, dat men dan
bij zich zelven zou bedenken, datmen dit zelfde
Rijlk veel liever had toe te schrijven, ik weet
nict aan wat fatum of aan welke domme zamen-
geketende werkingen der Hemelen en der ster-
ren, dan aan den magtigsten wil van den aller-
oppersten God. Zoodan, de oude en allereerste
Romeinen, gelijk hunne historie leert en betuigt,
alhoewel zjj, evenals alle andere volkeren (uit-
gezonderd het eenige volk .der Hebreeén) de val-
sche Goden eerden en hunne offeranden offer-

den, niet Gode, maar de duivelen: dezelve nog-

tans doorgaans zeer begeerig zijnde naar lofen
eer, en daarbenevens ook mild en rustig zijnde
in hun geld, zochten eene groote heerlijkheid
en naam, en begeerden ook eerlijke rijkdommen.
Deze zelfde eer en heerlijkheid hebben zij hierover
zeer ijzerig bemind; om dezelve hebben zij willen
leven leven, en »oor dezelve hebben zij zich ook
niet ontzien te sterven. Daarbenevens hebben
zi) al hunne andere begeerlijkheden met deze
eenige begeerte van de eer ingehouden en be-
dwongen. Ja zelfs daarenboven hun eigen vi
derland hebben zij met alle vlijt eerst gezocht
vrij te krijgen en daarna heerschende te maken,
aan de eene zijde uit oorzaak, overmils het die-
nen en onderdanig zijn hun oneerlijk scheen te
wezen, en aan de andere zijde uit oorzaak, over-
mits het heerschen en gebieden daarentegen hun
eerlijk scheen e zijn. En hiervan is het geko-
men, dat zij, niet kunnende verdragen de ko-
ninklijke heerschappij, zich zelven gemaakt heh-
ben zekere jaarlijksche heerschappijen, n.l. ze-
kere 2 Oppergebieders, welke Consules (*), dat
is, Burgemcesteren, geheeten zijn van consu-
lendo, dat is, van het omvragen der stemmen,
en niet Reges, dat is Koningen of Domini, dat
is, Heeren, hebbende hunnen naam van regnando
en van dominando, dat is, van een Koninklijk
Rijk te hebben en van heerschappij te voeren,
hoewel nogtans Reges, dat is, Koningen, beter
schijnen hnn naam te hebben van regnando, dat
18, van regeren en ten besten stieren, want
gelijk Regnum, dat is, een Koningrijk, zijn naam

(") Dat de naam consules, dat is, burgemecsteren, zijn
norsprong heeft van consulendo, is bij ieder genoeg hekend.
Maar aangezien het woord consulere verschillende betee-
nissen heelt, zoo is 't evenwel twijfelachtig in welke mee-
ning zulks te verstaan is.  Quintilianus vraagt of consul zijn
naam heelt van consulendo, dat is, ten beste raden, of van
judicando, dat is, cordeelen, regten; want de ouden noemden
zulles ook congulere. Daarom beluigt ook Livius, dat con-
sul certijds judex, dal is, regter, gennamd werd. Maar ik
meen liever met Vurro, dat consul cen naam van bedien-
stigheid is geweest, teneinde hij daardoor vermaand zou
worden, dat hij in het geheel geen magt of geen geweld
had over de Republiek, maar dat hij alleen Lot een om-
vrager gesteld was om den Ilaad en het volk te vragen
wat hun gelieven was; want van ouds plagt daar niets in
den Raad verhandeld te worden dan door voorstelling en
omvraag van den burgemeester. Daarom leest men zoo
dikwijls Lij de schrijvers: liij heelt van den consul of buy-
gemeester verzocht, dat hij hier of daarvan zou willen
voorstellen en omvragen. Cesar zegt vitdrukkelijk, dat de
opperhoofden des volks van de burgemeesteren niet konden
verkrijzen, dat aangaande de brieven van Cesar cetige voor-
stelling in den Raad zou gedaan worden,




164 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

heeft van Reges, dat is, Koningen, alzoo hebben
ook Reges, dat is, Koningen, gelijk gezegd is,
hun naam van regendo, dat is, van regeren en
ten besten stieren. Derhalve is gemeend de Ko-
ninklijke hoogmoed, en niet de goede tucht en
orde desgenen, die regeert; daar is gemeend de
hoovaardige grootschheid des heerschenden, en
niet de goedwilligheid desgenen, die daarom
vraagl. Als nu Koning Tarquinius verdreven
vox en de Burgemeesteren ingesteld waren, zoo

daarop gevolgd helgeen die zelfde schrijver
onder den lof der Romeinen gesteld beeft, n.l.
dat de Stad in korten tijd zoozeer gewassen is,
dat het schier ongelooflijk is om te vertellen ;
zulk eene groote begeerte van eer had hun hart
ingenomen. Deze groote lofgierigheid dan, en
zoodanige groote begeerte van eer en heerlijk-
heid heeft zooveel wonderlijke en prijselijke din-
gen gewrocht, te weten: al die groote en heer-
lijke dingen naar de achting der menschen Die
zelfde Sallustius prijst ook te zijnen tijde die
zoo zeer groote en heerlijke mannen, nl. Mar-
cus Cato en Cajus Cesar, zeggende, dat de Ro-
meinsche Republiek in langen tijd niemand ge-
had had, die groot en uitsickend was geweest
in vroomheid en kloeke daden, maar dat er te
zijnen tijde 2 mannen van zeer groote vroomheid
geweest zijn, doch van verscheiden leven en
manieren,
van Cesar heeft hij gesteld, dat hij gemeenlijk
wenschte om eene groote heerschappij, om cene

Onderlusschen onder den lof en prijs

groole heirkracht en om een nieuwen oorlog,
teneinde in dezelve zijne kloekheid en vroomheid
zouden kunnen uitblinken en voor ieder blijken,
waaruit wij zien, dat hij zulk een vertrouwen
had op de begeerten van de mannen, groot zijnde
in kloekheid, dat hij zegt, dat zij de arme vol.
keren opwekken ten: oorlog, en dat zij de oorlog.
godin Bellona met een bloedigen geesel voort-
drijven, en dat tedicn cinde, opdat in zulks zoude
uitglinsteren en blijken hunoe kloekheid en vroom-
heid. Ziet voorwaar, zulks bragt leweeg die
lofgierigheid en die begeerte tot eer. Onder-
tusschen de Romeinen hebben vele groote din-
gen gedaan, eerst door liefde tot de vrijheid,
daarna uit liefde tot de heerschappij en door
Van deze beide zaken
geelt getuigenis cen zeer voortreffelijk podet

begeerte tot lof en eer.

onder hen, want hij zegt aldus:

Porsenna toen de stad, zocht met zijn heir te winnen,
Tarquinius met magt, poogt hij te brengen binnen,
Maar voor de vrijheid dier, Aencas, manlijk bloed,
Men stelde straks ter weer, met kracht en kloeken moed.

Toen was de vrijheid hun eene groote en
waardige zaak, zoodat in hun hart vast besloten
was een van beiden te doen, of vroom te ster-
ven, Of vrij te leven. Maar toen zij nu de vrij-
heid verkregen hadden, is hun hart met zd6
groote begeerle van eer ingenomen geworden,
dat de vrijheid alleen weinig aanzien bij hen
had, of het moest zijn dat er ook eenige heer-
schappij bij gezocht werd, zoodal het voor eene
groote zaak geacht werd, hetgeen dezellde poéet
zegt, als hij Jupiter aldus sprekende invoert:

Want mijne Juno fel, die alles nu zeer zwaar

Giesteld heeft in beroert, aard’, zec en Ilemelklaar,
Haar nog bedenken zal, en den Romein, vol eeren,

Des ganschen werelds Ileer, versiert in tabbaardskleeren,
De goé hand breeden zal, en helpen hem uit nood;
Want zulks behaget mij, daarom de tijd zeer bloot
Eenmaal nog komen zal, dat Gapys (") bloed verheven,
Mycenen brengen zal, en Plithiam ook in sneven.

De Grieken voorts zeer wreed, ook buigen onder hem,
En heerschen over haar, met magt en volle stem.

Dit verhaalt Virgilius, invoerende den persoon
van Jupiter, welke hij toekomstige dingen doet
voorzeggen, maar hij zelf ondertusschen verhaalt
zulks als er gebeurd was, en zulks als hij tegen-
woordig zag. Intusschen ditzelfde heb ik willen
verhalen, opdat ik zou mogen betoonen, dat de
Romeinen na de vrijheid, heerschappij in zulke
waarde gehouden hebben, dat die door hen onder
hunne grootste eer gesteld en gerekend is ge-
weest. LEn hiervan komt dat zeggen ook van
dien zelfden poéet, in hetwelk hij deze zellde
kunsten der Romeinen van heerschen en gebie-
den, alsmede van dwingen en de volkeren door
oorlog te overwinnen, verre stelt boven al de
kunsten van alle andere volkeren, zeggende aldus:

Een ander beter zal, van koper beelden malen,

Een ander cere zal: van marmerwerk gaan halen,

Een ander redens zal, veel beter stellen fijn,

Bij and'ren zullen best, verstaan de sierren zijn,

Maar gij Romein zeer kloek, wilt slechts gedachtig wezen,
Door uw gebied zeer wijd, de volken te doen vreezen,
Want zolks uw werk zal zijn, heerschet in grooter vrée,
Het lange sparen wilt, het hooge straft met wee.

Deze krijgskunsten ocfenden zij daarom te
verstandiger, hoe zij zich zelven minder onder

(*) Capys was cen zoon van Assaracus. Deze Capys is
geweest de vader van Auchises, welke was de vader van
Eneas, en deze weder de vader van Julus, vanwien de Al-
baners en de Romeinen gesproten zijn.

i

o

Sk

Rl




——

VAN DE STAD GODS. 105

de wellusten overgaven en onder de verzwak-
kingen beide van ziel en ligchaam, door het be-
geeren en vermeerderen der rijkdommen, en door
middel van dien voorts de geschiktheden hunner
zeden te bederven, met de ellendige burgers te
berooven, en met milde geschenken te doen tot
onderhoud van de schandelijkheden der kamer-
spelers. Derhalve als deze besmellingen der
manieren ook de overhand hadden genomen, en
overal gansch overvloedig waren, ten tijde n.L
toen Sallastius dit schreef, en toen Virgilius dit
zong, toen stond men naar deze eer en naar
dezen lof, niet door de voorverhaalde krijgs-
kunsten, maar door valsch bedrog en listighe-
den. Daarom zegt ook diezelfde: Maar in het
cerst oefende de eergierigheid meer hunne ge-
moederen dan de gierigheid, welke ondeugd van
cergierigheid met hen zeer na kwam bij de deugd ;
want lof, eer, heerschappij zoeken, Leide vrome
en onvrome tegelijk. Maar de vrome zegt hij,
arbeidt door een opregten weg en door opregte
middelen, de onvrome daarentegen, overmits hem
wettelijke middelen en kunsten ontbreken, zoekt
daartoe te komen door bedrog en list. Nu, dit
zijn die goede en wetlelijke kunsten, door yroom-
heid n.l, en niet door list en bedriegelijke be-
kruiping van stemmen tot eer, lof en heerschappij
te komen, welke nogtans beide, vromen en on-
vromen, evenzeer wenschen en zoeken. Maar
de eerste, dat is, de vrome, arbeidt tot zulks
door opregte middelen en langs den waren weg.
Deze opregte weg is de deugd, op welke hij
steunt o daardoor te komen als tot het einde
zijner bezitling, n.l. tot eer, lof en heerschappij.
En dat de Romeinen zoodanige meening gehad
hebhen, geven bij hen ook te verstaan de tem-
pelen hunner Goden, want allernaast aan elkan-
der hebben zij gesteld te tempelen van de deugd
en ecre (%), houdende zoodanige dingen voor
Goden, welke van God gegeven worden. Daar-
uit kan men verstaan, hoedanig einde zij wilden
dat der deugd zou zijn, en daarbenevens ook,
waartoe alle goeden de deugd strekte, n.l. tot
eere. Ondertusschen, de onvromen hadden de
deugd niet, hoewel zij begeerden te hebben de
eere, welke zij poogden te verkrijgen door kwade

e

(") De tempel der Deugd en Eere is cen en dezellde
goweest, welke Marius bouwde toen hij de Denen overwon.
Daar er cene goot tusschen beiden liep, zoo scheen het
alsof er twee tempeler waren.

kunsten, n.l. door bedrog en list. Doch Cato
wordt meer van hem geprezen; want van dezen
zegt hij, dat hij de eere minder zocht naarmate
deze hem meer volgde; want de eere, met wier
begeerte zij ontstoken waren, is anders niet dan
het oordeel der menschen, van andere menschen
ten beste gevoelende. En daarom is die deugd
veel beter, welke niet vergenoegd is met eenig
menschelijk oordeel, tenzij het, dat er ook bij
is het oordeel hunner eigene conscientie, waarom
ook de Apostel zegt, want onze roem is dit,
n.l. het getuigenis onzer conscientie. (2 Cor. 1
vers 12.) Ln op eene andere plaats: een iege-
lijk beproeve zijn werk, en alsdan zal hijalleen
eere in zich zelven hebben, en nict in een ander.
Zoodan, de deugd moet niet volgen dezelfde eer,
lof en heerschappij, welke zij zochten en tot
welke de vromen door goede middelen poogden
te komen, maar deze moeten veelmeer op de
deugd volgen; want het is geene ware deugd,
wanneer zij niet strekt tot dit einde, daar zoo-
danig goed des menschen is, behalve hetgeen
niet beter is. Derhalve die eer en staat, naar
welke Cato (¥) gestaan heeft, behoorde hij niet
begeerd noch verzocht te hebben, dewijl de stad
aan hem zulks, niet begeereude, om zijner deugd
wille van zelf behoorde gegeven te hebben. Maar
aangezien dat te dienzelfden tijde twee Romei-
nen zeer groot in vroomheid waren, n.l. Cesar
en Cato, zoo schijnt het, dal de deugd van Cato
meer de waarheid schijnt genaderd te zijn dan
de deugd van Cesar. Hoedanig toen ter tijd de
stad geweest is, en hoedanig dezelve tevoren
was, laat ons zulks zien zelfs in de uitspraak
van de stem van Cato, alwaar hij zegt: en wilt
niet denken, dat onze voorouders hunne Repu-
bliek uit klein hebben groot gemaakt door wa-
penen; want indien zulks waarachtig ware, zoo
zouden wij haar tegenwoordig allerschoonst en
allerheerlijkst hebben. Want wij hebben veel
grooler menigle van bondgenooten en burgers,
daarenboven van wapenen en paarden, dan zij-

(‘) Cato, genaamd Uticensis, heelt verzocht het opper-
haofdschap des volks en hecit het gekregen; heeft verzocht
liet schoutschap en heeft dat mede verkregen; doch tevoren
afgeslagen zijnde, dewijl een ongeschikte Vatinus voor hem
cesteld werd: hecft verzochi het burgemeesterschap, en is
in zulks mede afgeslagen. Ilij was anders een man, die
waardig was de bedieningen van Staten, en dien men meer
tot ‘zulks behoorde gedrongen te hebben, dan dat hij de-
zelve zou begeerd hebben.




1

166

lieden. Maar het zijn andere dingen geweest,
welke hen groot gemaakt hebben, welke wij
nu niet hebben, n.l. in de stad naarstigheid, bui-
tenlands regtvaardige heerschappij, voorts in het
stemmen en beraadslagen een vrij gemoed, dat
niet onderworpen was. aan eenige kwade be-
geerte of eenige andere misdaad. In plaats van
dien hebben wij nu overdadigheid en gierigheid.
Daarbenevens ten aanzien van het gemeen is
onze slaal verarmd, en ten aanzien van een ieder
in 't bijzonder hebben wij overvloed en rijkdom.
Voorts wij prijzen de rijkdommen en volgen de
weelde en ledigheid, over zulks tusschen goeden
en kwaden is geen onderscheid, want al de be-
looningen der deugden heeft nu de eenige eer-
gierigheid aan zich gelogen en aangenomen. En
zulks is geen wonder, dewijl gij elk bijzonder
uwe verscheiden raadslagen een ieder tot zijn
eigen profijt bedenkt, dewijl gij thuis zijnde, de
wellusten, en hier zijude, het geld of de gunsten
dient. Daarover dat het ook geschiedt, dat deze
storm tegenwoordig gedaan wordt als tegen eene
verlatene Republiek. Die deze tegenwoordige
woorden van Calo, of anders van Sallustius hoort,
zal veelligt meenen, nadat de oude Romeinen ge-
prezen worden, dat zij allen of meestendeels
zoodanig zijn geweest. Maar het is alzoo niet;
anders zou niet waarachtig zijn, helgeen deze
zellde elders schrijft, en met name die dingen,
welke wij uit hem verhaald hebben in het tweede
Boek van dit werk, alwaar hij zegt; dat er ver-
ongelijkingen bij de magligen gedaan zijn, en
dat daarover gevolgd is eene afscheiding der ge-
meente van de heeren Vaderen, en dat er ook
binnen de stad meer andere tweedragten en scheu-
ringen geweest zijn, zelfs van den beginne aan,
zoodat men niet meer naar billijk en redelijk
regt doorgaans handelde, behalve toen de ko-
ningen verdreven werden, loen zij n.l. vreeze
hadden voor Tarquinius, hetwelk 260 lang duurde
totdat de zware oorlog, dien zij om Tarquinius
wil met Etrurié opgenomen hadden, geéindigd
en gesleten was; want hij zegt, dat de Heeren
Vaderen daarna met een slaalsch en dienstbaar
gebied de gemeente gekweld hebben, en dat zij
de lieden koninklijker wijze geslagen hebben, en
dat zij hen uit hunne akkers en velden verdre-
ven hebben, en dat zij, zonder de anderen ergens
in te kennen, alleen in het rijk geheerscht hebben,
Ln verder zegt hij, dat het einde van deze Lwee.

AUGUSTINUS VIFDE BOEK

draglen, n.l. toen de Yaderen aan de ééne zijde
wilden heerschen, en aan de andere zijde de
gemeente niet wilde zoo geheel onder hen als
dienstbaar zijn, is de tweede oorlog van Carthago.
Want hun begon wederom te persen eene zeer
zware vreeze, welke door middel van eene groote
bekommernis hunne ongeruste gemoederen begon
te wederhouden, en dezelve van hunne beroer-
lijkheden af te trekken en allengskens wederom
te brengen tot de burgerlijke eendragtigheid.
Maar middelerwijl door eenige weinigen, welke
naar hunne gelegenheid redelijk goed waren,
werden zeer groote dingen bediend en ditzellde
Rijk, met verdraging en inhouding der kwaden,
nam toe en vermeerderde zeer door de wijsheid
en voorzigligheid van weinige goeden, gelijk
die zelfde historieschrijver zegt, want hij betuigt,
nadat hij veel gelezen en gehoord had van a]
die heerlijke daden, welke het Romeinsche volk,
zoo in vrede als in den krijg, zoo te lande als
ter zee, verhandeld had, dat bij zeer naartig
acht daarop heeflt willen geven, wat voor eene
zaak bijzonder er bij henlicden geweest is, welke
zoo groole en zware zaken staande gehouden
heeft, want hij wist, dat de Romeinen met eene
kleine magt dikwijls tegen zeer groote heirkrach-
ten der vijanden gestreden hadden; ook wist hij
evenzoo, dat er met zeer kleine middelen gansch
groole oorlogeu met de allerrijkste en magtigste
koningen gevoerd waren; over zulks zoo ver-
haalt hij, nadat hij vele dingen hierover bij zich
zelven overlegd had, dat het zeker en waarach-
lig was, dat de zeer heerlijke deugd van eenige
weinige burgers zulks alles teweeggebragt had,
en dat het mitsdien ook geschied was, dat de
armocde overwonnen had de rijkdommen, en het
getal vermeerderd had de menigle. Maar daarna,
zegt hij, toen de stad door overdaad, weelde en
fedigheid bedorven is geworden, toen is het hier-
entegen geschied, dat de Republiek door hare
grootheid ondersteunde de ondeugden en gebre-
ken van de Gebieders en Overheden. Zoodan
is ook van Cato geprezen de deugd van zeer
weinigen, welke door een’ opreglen weg en door
opregte middelen, dat is zelfs door deugd waren
arbeidende om tot lof, eere en heerschappij te
komen, zoodat binnen de stad was naarstigheid
en wakkerheid, waarvan Cato verhaald heeft:
zoodat er len aanzien van 't gemeen een rijke
schatkamer was, en len aanzien van een ieder




VAN DE STAD GODS. 167

bijzonder een armelijk en redelijk heenkomen.
Derhalve, toen nu alle zeden en goede geschikt-
heden bedorven waren, heeft hij ook een gebrek
in het tegendeel gesteld, n.l ten aanzien van
het gemeen, armoede, en ten aanzien van ieder
in ’t bijzonder, Rijkdom en Weelde. Ondertus-
schen nadat gansch lang de Rijken van het Oos-
ten zeer heerlijk geweest waren, heeft God ook
ten laatste gewild, dat het Rijk van het Westen
mede zeer heerlijk zou worden, ja hetwelk hij
ten aanzien van den (ijd gewild heeft, dat het
laatste zou zijn, maar ten aanzien van de uit-
gestrektheid en grootheid des Rijks het heerlijkst
en doorluchtigst zou wezen. En ditzelfde heeft
hij bijzonder deze zoodanige liefde vergund,
om te bedwingen de zware kwaden en gebreken
van vele volkeren. Want om eere, lof en roem
zochten zij het welvaren van hun vaderland, in
hetwelk zij zelfs ook heerlijkheid en eere ver-
eischlen, zoodat zij de welvaart van hun vader-
land niet ontzagen boven hunne eigene welvaart
te stellen, en ondertusschen waren zij ook z66,
dat zij om deze eenige ondeugd, dat is, om de
liefle en begeerte van lof en eere, hedwongen
en inhielden de begeerte van geld en meer an-
dere gebreken en ondeugden.

HOOFDSTUK XIIL

Van de liefde wvan lof en ecre, welke, hoe-
wel dic eene ondeugd is, daarom nog-
tans ecne deugd gemeend werd le zijn,
overmils door dezelve eenige groofer en
zwaarder gebreken en ondeugden inge-
houden en bedwongen werden.

Want diegene ziet veel opregter en gezonder,
welke bekent dat de liefde des volks eene on-
deugd is, hetwelk ook aan den poéet Horatius
niet onbekend is geweest, als hij zegt:

Zoo u lofs liefde kwelt, dit boeksken zult gij minnen;
‘Want het rein maken zal, en zuiveren met zinnen.

En dezelfde heeft in een zeker lyrisch ge-
zang tot bedwang van de begeerte der heer-
schappij, ook aldus gezongen:

Veel wijder strekken zal uw Rijk,
Zoo gij dwingt hart en geest gelyk
Van lofs begeerlijkheid, zeer kwaad:
Dan of gij Libiam bezaat,

En *teiland Gades (*) vol van magt:
Of beide Peners (1) te onder bragt.

(") Gades lag in Spanje.

('t} Door de beide Peners verstaat hij Afrika en Spanje,

Ondertusschen nogtans, diegene, welke hunne
schandelijke begeerte én door het ware geloof
der godzaligheid, ¢n door de liefde van de ver-
standelijke schoonheid niet bedwingen, onder
deze doen zif best, welke zulks ten minste doen
door begeerte van menschelijken lof en eere;
het is wel waar, zij zijn daarmede niet heilig,
maar toch zijn zij minder schandelijk. Dit heeft
ook Tullius niet kunnen verzwijgen in die boe-
ken, welke hij van de Republiek geschreven
heeft, alwaar hij spreekt, hoe men een Prins
der Stad zal onderwijzen en optrekken; want
hij zegt, dat men dien moet voeden (*) en koes-
teren met eere, en bijgevolg gaat hij verhalen,
dat men hem moet indrukken, hoe zijne voor-
ouders vele wonderlijke en heerlijke dingen te-
weeggebragt hebben van lof en eere. Zoodan,
nict alleen deze ondeugd deden zij geen weer-
stand, maar vonden ook daarenboven goed, dat
men deze ondeugd zou opwekken en ontsteken,
meenende dat zulks zeer nultig en dienstig was
voor de Republiek, hoewel Tullius notans in
zijne boeken der philosophie niet verzwijgt, dat
deze ondeugd een verderf en eene pest is, want
als hij van zoodanige zinlijkheden en genegen-
heden sprak, welke men behoort te volgen om
het einde des waren Gods, en niet door opge-
blazenheid van menschenlof, zoo heeft hij daarop
bijgevoegd deze algemeene leering en spreuk:
de eerc voedt de kunsten, en een ieder wordt
aangeprikkeld tot de bevlijtigingen derzelve door
den lof, want zoodanige dingen blijven altijd
in verachting, welke bij een ieder misprezen
worden.

HOOIDSTUK XIV.

Hoe men alle licfde van menschenlof belioort
af le snijden, dewijl alle roem der regl-
vaardigen alleen m God is.

Intusschen deze begeerlijkheid des lofs we-
derstaat men ongetwijfeld veel beter dan dat
men die toegeelt; want een ieder is Gode zoo-
veel te gelijker naarmate hij zuiverder is van
deze onzuiverheid, welke in dit leven, al is het,
In Spanje is cenezekere stad genaamd Carlago novo (nicuw
Carthago) thans Carthagena genoemd.

(*) Do Stoischen nocmden den wijzen een dier van ecre,
Symonides zegt, dat de menseh daarin onderscheiden is

van andere dieren, overmits hij hoven alle anderen aange-
voerd wordt met lust tot eere.

_ g




2 e

168 AUGUSTINUS VUJFDE BOEK

dat zij niet geheel en met den wortel uit het hart
uitgeroeid wordt (want zij houdt niet op te ter-
gen de gemoederen die zelfs zeer wel toene-
mende zijn) nogtans tenminste behoort deze
begeerte des lofs overwonnen te worden door
de liefde der geregtigheid: alzoo indien ergens
in verachting blijven die dingen, welke door
ieder misprezen worden, nogtans indien het
goede, indien het opregte dingen zijn, laat dan
ook de liefde des menschelijken lofs zich scha-
meo, en laat zij wijken voor de liefde der waar-
heid; want dit gebrek en deze ondeugd is zoo
vijandig tegen het ware geloof der godzaligheid,
wanneer daar nl. meer begeerte des lofs in het
hart is dan vrede of liefde Gods, dat de Heere
daarover gezegd hcefl: hoe kunt gij gelooven, die
van malkanderen eere neemt, en die van God
alleen komt, die zoekt gij niet? (Joh. 5 : 44).
[nsgelijks van eenigen die in hem geloofd had.
den, maar noglans openbaarlijk schroomden
Hem te belijden, zegt de Evangelist aldus: zij
hadden de eere der menschen liever dan de
ecre Gods (Joh. 12 : 43). Dit hebben de hei-
lige Apostelen niet gedaan, die, als zij den naam
Christus predikten in deze plaatsen, alwaar niet
alleen misprezen werden, en altijd in verachting
waren, gelijk hij zegt die dingen, welke Lij een
ieder misprezen, maar daarenboven ook lot een
allerhoogsten gruwel gehouden werden: even-
wel hielden zij zich vast aan helgeen zij ge-
hoord hadden van hunnen goeden Meester, ja
van dien, welke zelfs de medicijnmeester is der
zielen, zeggende aldus: zoo wie mij verlooche-
nen zal voor de menschen, dien zal ik ook ver-
loochenen voor mijnen Vader, Die in de Heme-
len is, en voor de Engelen Gods (Matth. 10 :
33, Marc. 8 : 38, Luc. 9 : 26, Luc. 12 : 8
en Tim. 12). Overzulks midden onder de las-
teringen en smaadheden, midden onder de al-
lerzwaarste vervolgingen en onder de allerwreed-
ste straffingen zijn zij niet afgeschrikt van het
prediken der menschelijke zaligheid, niettegen-
staande zulk een razend woeden der mensche-
lijke verstoornis. En hoewel het geschiedde, dat
21j, door Goddelijke dingen te zeggen en te wer-
ken, en door Goddelijk te leven, eenigzins over-
wonnen de harde harten der menschen, en al-
200 do vrede der geregtigheid inbragten, zoo-
dal er in de gemcente van Christus hun ecne

zeer groote eere navolgde, evenwel op dezelve
als op het einde harer deugd hebben zij zich
daarop niet stilgehouden, noch zich daarmede
vergenoegd, maar deze hunne eere hebben zij
vitgestrekt en toegesigend tot de cere Gods,
om Wier wil zij zoodanig waren. En met dien-
zelfden brand ontstaken zij ook diegenen, wier
behoudeuis zij zochten, n.l. tot zijne liefde, ten-
einde zij mede door Hem zouden worden gelijk
zij waren. Want teneinde zij om geene men-
schelijke eere goed zouden zijn, zoo had hun
Meester hierover hen geleerd, zeggende: ziet
toe, dat gij uwe geregtigheid niet doet voor de
menschen om van hen gezien te worden, anders
zoo zult gij geen loon hebben bij uwen Vader
die in de Hemelen is (Matth. 6 : 1). Maar we-
derom, teneinde de menschen zulks niet verkeerd
zouden nemen noch verstaan, en alzoo bevreesd
zouden zijn den menschen te behagen, en over-
zulks met zich zelven voor de menschen te ver-
bergen, dat zij goed zijn, minder stichting en
voordeel aan hunne naasten zouden doen, z00
betoont hij elders tot wat einde zij ook zich
zelven behooren bekend te maken, zeggende:
laat alzoo uwe werken lichten voor de menschen,
opdat zij uwe goede werken zien en uwen Va-
der loven, die in de Hemelen is (Matth. 5 : 16).
Zoodan, niet, opdat gij door hen gezien wordt, dat
is met meening en oogmerk, dat gijlieden zoudt
willen, dat zij tot u zouden gekeerd worden,
want het is niet door u zelven dat gij wat zijt,
maar opdat zij uwen vader loven, die in de He-
melen is, n.l. opdat zij tot Hem bekeerd zijnde,
mogen worden, wat gij zijt. Zulks hebben ook
nagevolgd de martelaren, welke verre te boven
gingen die vermaarde Scevola’s, Curtiussen en De-
ciussen, niet met zich zeiven straffen aan te doen,
maar met geduldig de aangedane straffen te ver-
dragen. En daarbenevens zijn zij hen ook verre
te boven gegaan in de waarachtige deugd (want
zij hadden den waren godsdienst) en in ontel-
bare menigte. Maar dewijl zij in een aardsche
stad waren, hadden zij dit tot hun einde, n.l. alle
gedienstigheid voor dezelve te doen; hun oog-
merk was de behoudenis van hun Rijk, niet in
den Hemel, maar op de Aarde, niet bestaande
ook in het ceuwige leven, maar in het afgaan
der stervenden en in het aankomen van hen, dic
zullen sterven. Derhalve, zoodanige menschen,

- S

RS- ‘%2_ z




|

e -

YAN DE

wat zouden zij anders beminnen en zoeken dan
eere, door welke zij zelfs na hun dood wil-
den leven in den mond dergenen, die hen zouden
loven.

HOOFDSTUK XV.

Van het tijdelijk loon, waarmede God beloond
heeft de goede manieren en geschiktheden
der Romeinen.

Zoodan, deze lieden, dien God niet zoude geven
het eeuwige leven met Zijne Heilige Engelen in
de Hemelsche Stad, tot wier gemeenschap de
ware godsvrucht (welke aan niemand anders
dien godsdienst, welke de Grieken latriam noe-
men, betoont dan alleen aan den waren God)
de menschen alleen leidt, deze lieden zeg ik,
indien Hij hen niet gegeven had deze aardsche
eere des alleruitnemendsten Rijks, zoo zou hij
dan geen loon altoos gegeven hebben aan hunne
goede kunsten, dat is, aan hunne geschiktheden
en deugden, door welke zij arbeidden om tot
zoo groote eere te geraken. Want aan de zoo-
danigen, welke daarom iets goeds schijnen te
doen, om van de menschen geéerd te worden,
zegt de Heere ook: Voorwaar zeg ik u, zij
ontvangen hunnen loon. Over zulks zijlieden
mede hebben hunne eigene huiszaken voor het
gemeenebest, dat is, voor de Republiek, en voor
de gemeene schatkamer verzuimd en veracht,
en hebben de gierigheid tegengestaan; verder
hebben zij met hun vrijen raad de welvaart des
Vaderlands gezocht, en daarbenevens waren zij
ook niet naar hun eigen wetten aan de misdaden
onderworpen, noch ook aan hunne booze lusten en
begeerten; want door al deze dusdanige kunsten,
als door den waren en opregten weg, hebben
zi] gearbeid om te komen tot eer, heerschappij
en lof, en door dusdanig middel zijn zij ook
gederd geweest schier bij alle volkeren, en daar-
benevens hebben zij ook vele volkeren opgelegd
de wetten van hun gebied en van huane heer-
schappij. En daarenboven zijn zij nog heden
ten dage in de schriften en historién zeer heerljk
en vermaard bijna onder alle volkeren; zoodat
zij geen reden hebben om te klagen over de
geregligheid des waren en allerhoogsten Gods;
want zij hebben hun loon ontvangen.

STAD GODS. 169

HOOFDSTUK XVL

Van het loon der heilige burgers van de
ceuwige Stad, voor wie de voorbeelden
van de deugden der Romeinen ook nullig
en dienstig 2ijn.

Maar een geheel ander loon hebben de heili-
gen, welke hier smaadheden lijden voor de Stad
Gods, welke gehaat is bij de liefhebbers dezer
wereld. Deze Stad is eene eeuwige Stad, alwaar
niemand aankomt of geboren wordt, overmits er
niemand afkomt of sterft, alwaar het ware en
volkomene geluk niet eene Godin, maar eene
gave Gods is. En vandaar ontvangen wij het
onderpand des geloofs, zoolang wij, hier vreem-
delingen zijnde, naar hunne schoonheid zuchten.
Daar gaat de zon niet op, beide over goeden
en kwaden, (Rom. 8 en Matth. 5 vers 45). Maar
de zon der geregtigheid beschermt alleen de
goeden. Aldaar zal hel geene groote moeite
noch arbeid zijn door benaauwdheid van zijne
eigene huiszaken de gemeene schatkamer rijk te
maken, dewijl aldaar een gemeene schatkamer
is der waarheid. Derhalve, het Romeinsche Rijk
is niet alleen daarom tot eene groote mensche-
lijke eere uitgebreid, opdat n.l. zoodanig loon
aan zulke menschen zou gegeven worden, maar
ook, opdat de burgers van die eeuwige slad,
zoolang zij hier in vreemdelingschap zijn, naar-
stiglijk en nuchterlijk op die voorbeelden hunne
aanschouwing zouden nemen, opdat zij alzoo
mogen zien, welk eene liefde men schuldig is
aan het Vaderland hierboven, om des eeuwigen
levens wille, indien n.l. deze aardsche stad zoo-
zeer bemind en geliefd is geweest van hunne
burgers om de eere van den wil der menschen.

HOOFDSTUK XVIL

Met welke vrucht de Romeinen lunne oorlo-
gen gevoerd hebben, en wat zij hen, die
2ij overwonnen hadden, aangebragt hebben.

Ondertusschen zooveel belangt dit leven der
sterfelijke menschen, hetwelk met weinige dagen
beleefd en geéindigd wordt, wat is er aan ge-
legen onder wiens heerschappij de mensch, die
sterven zal, leeft, wanneer zij, die over hem
heerschen, hem niet dwingen tot ongoddelijke
en onregtvaardige dingen? Wanthoe? Hebben

22

"1
|




X

170 AUGUSTINUS VHFDE BOEK

de Romeinen jets beschadigd aan de volkeren,
welke zij onder hun juk gebragt hebben en die zij
hunne wetten oplegden, anders dan dat zij daar-
toe gekomen ziju door eene groole bloedstorting
der oorlogen? Voorwaar, indien zulks met vriend-
schap, en door onderlinge eendragt geschied
ware, het zou toegegaan zijn met beter geluk
van zaken, maar dan zou daar geene eere ge-
weest zljn van cenige overwinnaars; want an-
derszins zells leefden de Romeinen onder hunne
wellen dia zij anderen oplegden. Zulks zou de
Republiek genoeg geweest zijn, tenware het, dat
het Mars en Bellona mishaagd had; ja zells zou
de victorie niet plaats gehad hebben, dewijl daar
niemand kon overwinnen, waar niemand streed.
Zou het dan niet geschied zijn, dat de Romei-
nen lezamen met al andere volkeren eene gelijke
gelegenheid en conditie zouden gehad hebben ?
Bijzonder indien straks geschied was, hetgeen
daarna zeer treffelijk en met eene geschikte be-
leeldheid geschied is, n.l. dat alle volkeren, be-
hoorende onder het Romeinsche Rijk, de ge-
meenschap (*) aan het burgerschap zouden
ontvangen hebben, zoodat zij alle gelijk Romein-
sche burgers zouden geweest zijn, en wel zd6,
dat, hetgeen tevoren weinigen tockwam, allen
en een ieder zou toebehooren, uitgezonderd alleen,
dat de arme gemeente, welke geene eigen vel-
den had, door gemeen onderhoud zoude leven,
welk onderhoud door goede bedienaars van de
Republiek veel aangenamer en minnelijker van
de eendragtige vrienden zou betoond geweest
zijn, dan men anders hetzelve van de overwon-

(*) In het cerst zijn alleen de volkeren van het land
schap Latiom tot het burgerschap aangenumen. Daarna is
men voortgegaan tot de andere volkeren van Italié over de
Po, over de Alpische gebergten en over de zee. Clandius,
de kewzer, heeft vele volkeren met het Romeinsche burger-
schap begiftigd, zeggende, dat die van Lacedemonié en van
Athene geene andere zaal meer tot verderf gestreki heeft
dan dul zij tot de gemeenschap huns burgerschaps niet
opnamen degenen, die zij) met wapenen overwonnen had-
den. Daarna onder de Spaansche, Afrikaansche, Thracische
en andere uitlandsche keizers zijn allengskens gansche pro-
vincién opgenomen, en eindelijk is het gansche Rijk be-
giltigd geworden met het regt des Romeinschen burger-
schaps. Daar in het eerst alle volkeren, behalve de Grie,_
ken, harbaren genaamd werden, zelfs de Romeinen, nu
Heeren zijnde, oo is ’t, dat namaals de Latijnen en Itali-
anen bevrijd zijn geworden van dat merkleeken, en einde-
Lijk als nu alle provincién begiftigd waren met het bur-
gerschap, uzijn die alleen barbaren genaamd, welke nict
onder het Romeinsche Rk waren, golijk te zien is bij
Ierodotus en anderen.

nenen afgedrongen heeft. Want welk voordeel
het bijbrengt tot de algemeene welvaart en tot
de goede en geschikte manieren, mitsgaders ook
zelfs tot de waardigheden der menschen, n.l. dat
de eene overwonnen heeft en de andere over-
wonnen is, kan ik gansch niet zien noch beken.
nen, anders dan de allerijdelste opgeblazenheid
van de menschelijke eere, in welke diegenen
hun loon ontvangen hebben, welke met eene
groole begeerte derzelve gebrand hebben, en
daarover groote en zware oorlogen gevoerd heb-
ben. Want betalen hunne landen daarom geene
schattingen? Of kunnen zij daarom iets meer
leeren dan de anderen? En zijn er in andere
landen ook mede niet vele Raadsheeren (*) welke
Rome zelfs in hare uiterlijke gestaltenissen nooit
gekend hebben ? Neemt weg den hoogsten roem,
en wat zijn alle menschen anders dan menschen ¢
Voorwaar, indien de boosheid en verkeerdheid
der wereld toeliet, dat slechts de besten het
meest geéerd waren, dan zou de menschelijke
eere niet voor zulk eene groote zaak gehouden
worden, dewijl zij eene ijdele rook is zonder
eenig gewiglt. Maar laat ons ook in deze zaken
gebruiken de weldaad des Heeren onzes Gods,
en laat ons bedenken, welke groote dingen zij
veracht hebben, wat zij verdragen hebben, welke
begeerlijkheden zij overwonnen hebben voor de
menschelijke eere; zij zeg ik, die waardig zijn
geweest om dezelve le ontvangen als loon voor
zulke deugden, en laat dit bij ons zulke kracht
hebben, dat het dient om te verpletteren en te
onderdrukken onzen hoogmoed, te welen, dat,
nademaal dic stad in welke ons beloofd is te
zullen heerschen, zooveel van die andere Stad
verschilt, als de Hemel verschilt van de aarde;
als de tijdelijke blijdschap van het eeuwige leven ;
de ijdele lof van den vasten roem; de gemeen-
schap der sterfelijke menschen van de gemeen-
schap der Engelen; als het licht der zon en
maan van het licht van tlem, Die zon en maan ge-
maakt heeft; dat zeg ik, alle burgers van dus-
danig hoog Vaderland dit overleggende, bedenken,
dat zij niets groots noch bijzonders gedaan heb-
ben, indien zij, om dat te verkrijgen, Of eenig
goed werk gedaan hebben, Of eenige rampen en

(*) Alzoo in Rome vele volleren met het burgerschap
begiftigd waren, zijn van hen ook velan onder den Raad
aangenomen, zoodat zij Raadsheeren geweest zijn, hoewel
zij nooit te Rome geweest waren.




e

VAN DE STAD GODS. 171

zwarigheden geleden hebben, nademaal zij voor
hun aardsche Vaderland, dat zij alreede verkre-
gen hadden, zulke groote dingen gedaan — en
zoo groote zwarigheden geleden hebben, hetwelk
alles bijzonder destemeer zijn inzien heelt, over-
mits de vergiffenis der zonden, welke de bur-
gers vergadert tot het eeuwige Vaderland, iets
heeft, waarbij als in eene schaduw de vrije toe-
vlugtplaats van Romulus gelijk is geweest, alwaar
de ongestraftheid en vrijheid van allerlei misda-
den bijeengebragt en vergaderd heeft zulke groote
menigte, door welke die Stad gebouwd is ge-
worden.

HOOFDSTUK XVIIL

Hoe gansch vreemd de Christenen van allen
roem behoorden fte zijn, wanneer zjj iels
gedaan  hebben wvoor de liefde van het
eeuwige Vaderland, destemeer omdal de
Romeinen zulke groofe zaken uitgevoerd
hebben wvoor de menschelijke eer en voor
de aardsche stad.

Hoe kan het dan iets groots zijn voor het
eeuwige Hemelsche Vaderland al de liefelijkhe-
den dezer wereld, hoe aangenaam die zouden
mogen zijn, te versmaden, indien Brutus voor
deze tijdelijke en aardsche stad zijne zonen heelt
kunnen dooden, waartoe hij evenwel door nie-
mand gedwongen werd. En voorwaar, het is
eene veel zwaarder en harder zaak zijue zonen
te dooden dan gelijkerwijs men voor de stad
moet doen die dingen, welke men meent, dat
men voor zijne kinderen behoort te vergaderen
en te bewaren, of den armen te geven, of ook
wanneer daar eenige harde aanvechting is, welke
van ons eischt, dat zulks voor het geloof en de
geregligheid gedaan moet worden, dezelve te
verliezen. Want niet de aardsche rijkdommen
maken ons of onze kinderen gelukkig, welke
zullen verloren worden OF terwijl wij leven, of
wanneer wij dood zijn, van diegenen die wij niet
willen, zullen bezeten worden. Maar God maakt
gelukkig, Die de ware rijkdom is der zie-
len. Maar aangaande Brutus, zelfs die poéet,
welke hem  prijst, geeft getuigenis van zijn
ongeluk en zijne ellende, overmits hij zijne
zonen gedood heefl, want hij zegt aldus; de
vader bragt vour de schoone vrijheid ter straffe
zijne eigene zonen, welke nicuwe oorlogen ver-

wekten. Och! hoe ongelukkig is hij, hoe zeer
nogtans de nakomelingen deze zijne daden zullen
verheffen. Maar in het navolgende gedichtken
troost hij wederom den ongelukkigen vader, zeg-
gende: Des vaders liefde heeflt hem overwonnen,
mitsgaders de groote begeerte des lofs. Dit zijn
dan die twee dingen, nl de vrijheid en de be-
begeerte van menschenlof, welke de Romeinen
gedreven en aangepord hebben tot groote en
wondere daden. Ondertusschen indien dan voor
de vrijheid dergenen die sterven zullen, en voor
de begeerte des lofs, dien men van de sterfe-
lijke menschen verzoekt, zelfs de zonen door den
vader hebben kunnen gedood worden, wat doen
wij dan voor iels groots, indien het geschiedt,
dat voor de ware vrijheid, die ons van de heer-
schappij der ongeregtigheid en des doods, en
des duivels vrijgemaakt, indien vanwege zulks
niet uit eene begeerte des menschelijken lofs,
maar uit liefde van de menschen te verlossen,
niet van Tarquinius den Koning, maar van de
duivelen en der duivelen Prins: indien zeg ik,
vanwege dil alles niet eenige kinderen werden
gedood, maar zelfs onder de kinderen de armen
Christus geteld en gerckend werden. Van ge-
ijken, indien ook een ander Romeinsch Prins,
met den toensam Torquatus, gedood heelt zijnen
zoon, niet, omdat hij gestreden had tegen het
Vaderland, maar zells strijdende voor zijn Va-
derland, noglans hem gedood heeft, overmits hij
tegen zijn bevel, dat is: tegen helgeen zijn va-
der, zijnde oppergebieder, bevolen had, gestre-
den heclt, niettegenstaande hij zelfs van zijnen
vijand daartoe getergd en uitgedaagd was, niet-
tegenstaande ook, dat hij zulks door de hitte
der jeugd gedaan had, en eindelijk niettegen-
staande hij ook de victorie had. Indien deze
vader evenwel zijnen zoon gedood heefl, ten
einde hem namaals geen grooter kwaad zou
overkomen door het voorbeeld van de versmading
zijns bevel dan daar tegenwoordig goeds ver-
worven was in de eere van zijn verslagen vijand ;
indien zulks zoo is, zeg ik, hoe zullen zij dan
eenigen roem kuonen hebben, welke voor de
welten en bevelen van het onsterfelijk Vaderland
alle aardsche dingen, welke veel minder dan
eenige kinderen bemind worden, versmaden?
Indien ook Frivius Camillus zijn ondankbaar Va-
derland, van welks hals hij het juk der Vejenters,

ziende hunve allerwreedste vij nden, verdreven




172 AUGUSTINUS VIFDE BOEK

had, daarna niettegenstaande hij veroordeeld was
geweest van cenige magtigen zijner tegenstan-
ders, evenwel van de Franschen ten tweedenmale
verlost heeft, uit oorzaak, dat hij geen beter
Vaderland had dear hij eerlijker kon leven; in-
dien hij, zeg ik, zulks alzoo gedaan heeft, waarom
zal dan een mensch hoog verheven worden, even
alsof hij iets groots gedaan had, hetwelk veel-
ligt in de kerk van zijne vleeschelijke vijanden
geleden heeft een allerzwaarst ongelijk van af-
zelling zijns staals en zijner eere, en daarover
zich niet begeven heelt tot de ketters, zijnde
vijanden derzelfde kerk, of daarover niet heen-
gegaan is en zelfs ecenige kellerij tegen dezelve
gemaakt heeft, maar is veel liever heengegaan
en heeft dezelve beschermd zoovcel als hij kon
tegen de allerschadelijkste boosheid der ketters,
omdat er geene anderc kerk is, want aldaar
leeft men niet in de eere der menschen, maar
daar wordt verkregen het eeuwige leven. Voorts,
indien ook Mutius zulke naarstigheid gedaan heeft,
tencinde vrede zou gemaakt worden met koning
Porsenna, die de Romeinen met een zeer zwaren
oorlog benaauwde; en indien het ook geschied
is, dat diezelfde Mutius, overmits hij Porsenna
zelf niet had kunnen dooden, omdat hij, bedro-
gen zijnde, in plaats van hem een andergedood
had, daarover voor zijne oogen in het aanschou-
wen van hem zijne regterhand op een brandend
altaar uitgestrekt heefl, zeggende, dat er nog
vele zulken waren als hij tegenwoordig hem zag
te zijn, welke zijn dood en verderf gezworen
hadden, waarover het ook geschied is, dat hij
cen schrik gekregen heeft vanwege die vroom-
heid en zamenzwering van zulke mannen; over
zulks zonder eenig uitstel heeft hij afstand ge-
daan van dien oorlog en heeft vrede met hen
gemaakt. Indien dit zoo is, wie zal dan diegene
zijn, welke eenige zijner verdiensten (*) zal dur-
ven toedigenen tot het koningrijk der Hemelen,
indien hij voor hetzelve overgeeft om verbrand
te worden niet eene hand, maar het gansche
ligchaam, doende zulks niet zich zelven door
eigen gewilligheid, maar veelmeer zulks lijdende
door vervolging van een ander. Wijders, indien
ook de gewapende Curtius met cen aangedreven
paard zich zelf van boven nedergeworpen heelt
in het opgebersten hol der aarde, dienende en

(") De Roomsch-Catholieken Lechten zeer groote waarde
aan goede werken en steunen zeer op eigen verdiensten.

gehoorzamende daarmede de vermaningen zijner
Goden, die bevolen hadden, dat men in dat hol
zou werpen hetgeen de Romeinen voor het beste
hieldlen. Nu zij konden niet verstaan, dat zij
iets beters hadden dan dat zij vitstekende waren
in mannen en wapenen, zoodat het n.l. noodig
was, dat volgens de bevelen der Goden een ge-
wapend man in dat verderf zou gestoolen wor-
den. Indien zulks, zeg ik, alzoo is, wat is het
dan voor groots, dat diegene kan zeggen, dat
hij voor het eeuwige Vaderland gedaan heeft,
welke voor eenigen vijand zijns geloofs geleden
heeft, en welke niet zich zelf door eigen gewil-
ligheid in zoodanigen dood werpt, maar die, van
een ander geworpen zijnde, den dood sterft,
wal kan hij, zeg ik, zooveel bijzonders zeggen,
naardien hij van zijnen Heere, welke ook de
Koning zijns Vaderlands is, een veel gewis-
ser vermaning ontvangen heeft, zeggende: wilt
niet vreezen voor diegenen, die het ligchaam
dooden en de ziel niet kunnen dooden (Matth.
10 vers 28, en Luc. 12vers4.) Voorts, indien
ook de doorluchtige Decii eenigerwijle zich zel-
ven met zekere woorden ter dood geheiligd
hebben, en genoegzaam met zich zelven te doo-
den, zich zelven voor hunne heirkrachten over-
gegeven hebben, teneinde wanneer zij stierven
en de gramschap der Goden door hun bloed
mitsdien verzoenden, het Romeinsche heir daar-
door zou mogen behouden en bevrijd worden.
Indien, zeg ik, zulks zoo is, zoo hebben de hei-
lige martelaren in geenerlei opzigt zich te ver-
hoovaardigen, even alsof zij iets waardigs en
verdienstelijks voor de medegenicting des vader-
lands gedaan hadden, alwaar zij hebben de
eeuwige en ware gelukzaligheid, n.l. indien zij
tot de vergieting huns bloeds toe niet alleen
hunne broederen, voor wie hun bloed vergoten
werd, maar zelfs ook hunne vijanden, door wie
het vergoten werd, lief gehad hebben, gelijk hun
bevolen is, en diensvolgens, indien zij door lief-
desgeloof en door geloofsliefde gestreden heb-
ben, daarenboven, indien ook Marcus Pulvillus,
bezig zijnde met het inwijden van den tempel
van Jupiter, Juno en Minerva, toen ondertuschen
valschelijk van zijne wangunstigen (*) den dood

(') De tempel van Jupiter, Juno en Minerva is belvofd
door Tarquinius Priseus, en gebouwd door Tarquinius Su-
perbus. Daar deze verdreven was, kwam de inwijding
den Burgemcesteren toe, welke loting doende, zoo is zulks
te beurt gevallen aan Pulvillus,




VAN DE STAD GODS, 173

zijns zoons hem aangediend werd, teneinde hij
alzoo ontroerd zou worden door zoodanige tij-
ding, en mitsdien vandaar zou vertrekken, en
gevolgelijk, dat alzoo zijn medebroeder de eecre
van de inwijding des tempels zou verkrijgen,
dit alles zoo klein geacht heeft, dat men hem
ergens onbegraven zou heen werpen; want de
begeerte van die eere had in zijn hart 260 gansch
de smart van het verlies zijns zoons overwon-
nen. Indien zulks zoo is, wat groots en bijzon-
ders zal diegene kunnen zeggen dat hij gedaan
heeft voor de verkondiging van het heilig Evan-
gelie, door hetwelk de burgers van het Vader-
land hierboven vergaderd en bevrijd worden van
verscheiden dwalingen, dewijl tot hem, zijnde
bekommerd met de begrafenis zijns vaders, zijn
Heere zegt: volgt mij na, en laat de doo-
den hunne dooden begraven (Matth, 8 vers
22 en Luc. 9 vers 60). Insgelijks indien ook
Marcus Regulus, teneinde hij zijne allerwreedste
vijanden niet zou bedriegen met zijn eedzwee-
ren, van Rome tot dezelve wedergekeerd is, uit
oorzaak, gelijk hij geantwoord heeft aan de Ro-
meinen, die hem zochten te houden, dat hij, na-
dat hij de Afrikanen gediend had, aldaar bij
hen de waardigheid van eerlijk burger niet kon be-
houden. En indien voorts die van Carthago, over-
mits hij hen tegengesproken had in den Romein-
schen Raad, hem met de allerzwaarste straffen
gedood hebbens wat voor pijnigingen behoort
men dan niet klein te achten voor het geloof
van dit Hemelsche Vaderland, tot welks geluk-
zaligheid dit zelfde geloof ons brengt. OF wat
zal den Heere wedergegeven worden voor al
hetgeen Hij gegeven heeft, indien de mensch
voor het geloof, dat men Hem schuldig is, zulke
dingen geleden heeft als n.l. Regulus voor de
gelofte die hij zijnen allerschadelijksten vijanden
schuldig was, geleden heeft? En hoe zal een
Christen zich durven verheffen vanwege zijne ge-
willige armoede, opdat hij in dit vreemdeling-
schap zijns levens le ligter en gemakkelijker
zijnen weg wandele, welke leidt tot dat Vader-
land, alwaar de ware rijkdom Gods zelf is,
als hij hoort of leest, datLucius Valerius, welke
in zijn burgemeesterschap gestorven is, zoo gansch
arm geweest is, dat er zekere penningen van
het volk bijgelegd zijn om daarmede zijne be-
grafenis te bevorderen, ja als hij hoort of leest,
dat Quintus Cincinnatus, alzoo hij 4 jugermaten

land bezat, en dezelve eigenhandig bebouwde,
van den ploeg afgelogen is teneinde hij een
dictator (*) zou worden, dat is iemand, welke
zelfs meer en hooger in eere was dan de
burgemeester, en dat hij evenwel daarna, niet-
tegenstaande hij zijne vijanden overwonnen —
en daardoor eene zeer groote eere gekregen
had, in dezelfde armoede gebleven is. Of hoe
zal ook diegene kunnen zeggen, dat hij iets groots
gedaan heeft, wellke door geene vereering noch
belooning dezer wereld afgetrokken wordt van
de gemeenschap des eeuwigen Vaderlands, wan-
neer hij verstaan zal hebben, dat Fabricius ()
door de groote geschenken van Pyrrhus, koning
van Epyrié, welke hem zelfs het vierde deel
zijns Rijks beloofde, niet heeft kunnen afgetrok-
ken worden van de Romeinsche slad, zoodat hij
aldaar liever op zich zelven in zijne armoede
heeft willen blijven. Wanl aangaande, dat zij
toen eene Republiek hadden, dat is: het beste
des volks, het beste des Vaderlands, het ge-
meenebest, allerwelvarendst, allermagtigst en al-
lerrijkst, en dat zij ondertusschen in hunne hui-
zen zelfs zoo arm waren, dat er één (§) van
hen, die tweemaal burgemeester was geweest,
daarom door der Tuchtheeren aanteekening uit
dien Raad van die arme mannen gedreven is,
overmits hij nl. aan gemaakte zilveren valen
bevonden was te bezitten 10 ponden zilver. Dit,
zeg ik, is genoegzaam kennelijk ; derhalve, indien
zij toen op zoodanige wijze arm waren, dat
nogtans door hunne overwinningen de gemeene

(*) Het Dictatorschap was een koninklijke staat van
welke nergens elders eenige hooge beroeping viel, zoodat
de Burgemcesters en andere Overheden onder hetzelve
moesten staan. Deze staat duurde 6 maanden, en de Die-
tator werd alleen in de hoogste zwarigheden der Repu-
bliek van den Burgemeester verkozen. Deze staat isinde
stad gebragt in het 232ste jaar van de opbouwing der stad,
en is ten eenenmale afgeschaft na den Jood van Cesar,
overmils de hatelijkheid van zijn ecuwigdurend Dicta-
torschap.

(}) De in dit hootdstuk genoemde Fabricius was arm
en een verachter der rijkdommen. Toen hij gezonden
werd om eenige gevangenen te lossen bij Koning Pyrrhus,
is van hem aangezocht, dat hij bij hem in Epirus zou trek-
ken, belovende hem aldaar het vierde deel zijns Rijks,
waarop Fabricius antwoordde, dat zulks voor den Koning
niet diende; want indien de Epirooten (de inwoners van
Epirus) Fabricins leerden kennen, dat zij hem dan liever
zouden dienen dan Pyrrhus; deze nam het niet kwalijk,
maar verwonderde zich alleen over de eenvoudige groot-
heid van Fabricius,

(§) Cornelius Ruffinus Valex is tweemaal Burgemeester
goeweest,




S —

e

174 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

schatkamer rijk werd, wat zullen dan alle Chris-
tenen te zeggen hebben, welke met een veel
heerlijker oogmerk en voornemen hunne rijk-
dommen gemeen maken, volgens helgeen ge-
schreven is in de Handelingen der Apostelen,
te weten lot zoodanig einde, opdat een ieder
bedeeld wordl naar dat een iegelijk nood heeft,
en voorts, dat ook niemand zegge, dat iels van
zijne goederen zijn eigen is, maar dat alle din-
gen hunlieden gemeen zijn. Voorwaar! de Chris-
tenen dit bemerkende, zullen zij niet overvloedig
genoeg kunnen verstaan, hoe zij, van wie zulks
niet behoorde opgeblazen te worden met eeni-
gen roem, dewijl zij dit doen om te genieten
de gemeenschap der Engelen? Want wat is
dit voor eene zoo groote zaak, dewijl deze
Raadsheeren bijna evenzoo gedaan hebben voor
het behoud van de eer der Romeinen? Deze
en meer andere dingen, die men in hunne
schriften kan vinden, hoe zouden die zoozeer
bekend geweest, hoe zouden die ook met zulk
een roem verbreid geweest zijn, lenware, dat het
Romeinsche Rijk zich zeer wijd en breed uit-
gestrekt hadde en met zeer heerlijke aanwas-
sing vermeerd geweest ware. Derhalve, in dat
zoo groote en langdurige Rijk, hetwelk zoo ver-
maard en heerlijk geweest is door de deugden
en vroomheden van zoovele voortreffelijke man-

nen, is aan hen gegeven volgens hunne meening -

en hun oogmerk zoodanig loon als zij zochten,
en aan ons zijn voorgesteld zoodanige voorbeel-
den, welke ons dienen tot noodwendige verma-
ning, n.l. bijaldien wij niet onderhouden de ware
deugden, welke die deugden eenigzins gelijk zijn,
welke zij onderhouden hebben voor de eer der
aardsche stad; bijaldien zeg ik, dat wij dezelve
niet onderhouden voor de allerheerlijkste stad
Gods, dat wij alsdan met schaamte aangeprik-
keld en geslagen moglen worden. [Ln daaren-
tegen aan de andere zijde, bijaldien wij dezelve
onderhouden, dat wij door hoogmoed ons zel-
ven cict verheffen; want gelijk de Apostel zegt
(Rem. 8:18): het lijden dezes tegenwoordigen
tijds is nict waardig te wegen met de toeko-
mende heerlijkheid, die aan ons zal geopenbaard
worden. Doch aangaande de menschelijke heer-
lijkheid dezes tegenwoordigen (ijds, met dezelve
scheen hun leven cenigzins waardig te zijn om
daarmede te wogen, waarom het ook geschied
is, dat zelfs de Joden, die Christus gedood hebben,

- hebben,

niet le onregte tot hunne heerlijkheid bijgevoegd
en geschonken zijn volgens de openbaring des
nieuwen (estaments, hetwelk in het Oude be-
dekt is geweest, hetwelk hun leerde, hoe de
eenige en ware God moest gediend en geéerd
worden, niet vanwege de aardsche en tijdelijke
weldaden, welke de Goddelijke Voorzienigheid
door elkander geeflt beide aan de gueden en
kwaden, maar vanwege het eeuwige leven, en
vanwege de eeuwigdurende weldaden, en zelfs
vanwege de gemeenschap der stad van hier bo-
ven, Zoodan, deze Joden zijn wel te regl tot
hunne heerlijkheid geschonken en bijgevoegd,
nl. omdat alzoo diegenen, welke door hunne
deugden (te welen zoodanige als zij vermogten)
de aardsche heerlijkheid gezocht en verkregen
hebben, hen zouden overwinnen, welke door
hunne groote ondeugden en gebreken den Gever
der ware heerlijkheid en der eeuwige Stad ver-
verworpen en gedood hebben.

HOOFDSTUK XIX.

Hoe de begeerle der eer en die der heer-
schappiy onder elkander verschillen.

Ondertusschen, zeker is er ook onderscheid
tusschen de begeerte der menschelijke eer en
tusschen de begeerte der heerschappij; want
hoewel de algemeene genegenheid zoodanig is,
dat diegene, welke in de menschen-eer een
groot behagen heeft, ook zeer ijverig en vurig
zoekt te heerschen, nogtans diegene, welke de
ware eere (hoewel echter van menschelijken
lof) begeeren, zij doen hun best, dat zij hen,
die cen opregt oordeel hebben, niel mishagen;
want er zijn vele goede dingen in de manieren
en het leven der menschen, van welke velen
wel - oordeelen, hoewel noglans velen die wiet
Ondertusschen, door middel van deze
goede dingen in de manieren arbeiden zij om
te komen (ot de eer en tot het Rijk of de
heerschappij, vanwelken Sallustius spreekt, maar
zulk een arbeidt door den opreglen en waren
weg om daarloe te komen. Maar diegene, welke
zonder begeerte van eere (welke maakt dat de
mensch vreest hen (e mishagen, die cen opregt
oordeel hebben) zockt te heerschen en te ge-
bieden, deze zoekt in 't gemeen zells door open-
bare allergruwzaamste schelmstukken te Leko-

men, helgeen hij bemint, Derhalve hij, die de




YAN DE STAD GODS, 175

eere begeert, arbeidt om daartoe te komen of
door den waren weg, Of door bedrog en list,
willende goed schijnen, dat hij evenwel niet is.
En bij hem, die deugden heefl, is het zelfs eene
groote deugd de eer te versmaden; want die
versmading is in het aanschouwen Gods, doch
wordt niet openbaar en blijkt niet voor eenig
menschelijk oordeel; want wat hij doet voor de
oogen der menschen, om te_schijnen een ver-
smader der eer te zijn, indien het geschiedt,
dat de lieden meenen, dat hij zulks doet om
meer lof, dat is, om meer eer; hij zal geen
middel noch raad weten om te bewijzen voor
het oordeel van hen, die zulks vermoeden, dat
het anders met hen gesteld is dan zij vermoe-
den. Maar diegene, welke versmaadt het oor-
deel van hen, die hem kunnen prijzen, die ver-
smaadt ook de ligtvaardigheid van hen, welke
anders van hem kunnen denken of vermoeden,
hoewel hij nogtans, indien hij waarlijk goed is,
niet versmaadt de zaligheid derzelve; want die-
gene, welke van den Geest Gods deugden heeft,
is van zoodanige geregligheid, dat hij zelfs lief
heeft zijne vijanden, en hen alzoo lief heefl, dat
hij de achterklappers of lasteraars wil verbeterd
of bekeerd- en alzoo tot zijne medegenooten
hebben, niet in dit aardsche Vaderland, maar in
het Vaderland hierboven.
die hem prijzen, acht hij evenwel niet klein, dat
zij hem liefhebben, en alzoo wil hij niet bedrie-
gen die hem prijzen, opdat hij ook aan de an-

En aangaande hen,

dere zijde niet bedriege die hem liefhebben.
Daarom houdt hij bij hen zeer vurig aan, opdat
veel liever Die geprezen wordt, van Wien de
mensch alles heeft, dat met regt in hem gepre-
zen wordl. Maar diegene, welke met versma-
ding van eer begeerig staal naar heerschappij,
deze gaat den beesten te boven, hetzij in wreed-
heid des levens of in overdadigheid. Zoodanig
zijn sommigen van de Romeinen geweest, die,
hoewel zij de zorg en bekommering van alle
eer en aanzien verloren hadden, evenwel niet
gewcest zijn zonder begeerte tot heerschappij.
En voorwaar! de historie geelt te kennen, dat
er velen zoodanig geweest zijn. Maar allerecrst
en hovenal heeft keizer Nero (*) den alleropper-

(*) Nero is een zeer wreed en gansch onkuiseh keizepr
geweest en evenwel niet geheel zonder begeerte van ecen
epuwigen naam; want daarom had hij voorgenomen de
maand April Neronium te noemen en de stad Rome Ne-
ropolim,

sten top bezeten van deze ondeugd; want zijne
overdadigheid en onkuischheid zijn zoo groot
geweest, dat men in ’t gemeen meende, dat er
niets mannelijks van hem te vreezen was. En
wederom aan de andere zijde is zijne wreed-
heid en hardheid ook zoo groot geweest, dat
men in 't gemeen geloofd zou hebben, dat er
niels zachls, ja zelfs ook geene onkuische liefde
geweest ware, bijaldien men zulks tevoren niet
geweten had.  Ondertusschen, aan zoodanigen
wordt de magt van te heerschen niet gegeven
dan alleen door de voorzienigheid Gods, n.l.
wanneer Hij oordeelt, dat ’s menschen zaken zoo-
danige Heeren waardig zijn; want de Goddelijke
stem is hiervan openbaar, daar de wijsheid Gods
spreekt: door mij regeren de koningen, en door
mij bezitten de Tyrannen het aardrijk. Maar
opdal men niet meene, dat door het woord
Tyrannen (*) moeten verstaan worden de aller-
booste koningen, maar dat met dien naam ge-
noemd worden de magtige en geweldige Prin-
sen, volgens het gebruik van het oude woord,
waarover Virgilius zegt: het zal mij een groot
dee! des vredes zijn, dat ik de regterhand van
den Tyran mag aanvoeren, zoo is het, dat
allerklaarst op eene andere plaats van God ge-
sproken is: Die daar den hoozen en geveinsden
mensch doel heerschen, overmits de verkeerd-
heid des volks. Derhalve hoewel ik genoegzaam
zooveel als ik vermogt, verklaard heb om welke
oorzaak de eenige ware en regtvaardige God
de goede Homeinen, naar eene zekere gestal-
tenis van eene aardsche stad, geholpen heeft
om te verkrijgzen de heerlijkheid van zulk cen
groot Rijk; evenwel kan er dieshalve nog ccne
andere meer verborgen oorzaak zijn, n.l. over-
mits verscheiden verdiensten des menschelijken
geslachts, die Gode meer bekend zijn dan ons;
want anderzins is zulks vast en zeker, n.l. onder
allen die waarachtig godzalig zijn, dat niemand
zonder de ware godsvrucht, dat is, zonder den
waren dienst des waren Gods, eenige ware deugd
kan hebben, en daarenboven, dat dezelve ook
geene ware deugd kan zijn, wanneer zij dienst-
baar is onder de mensehelijke eer. Nogtans

(") Dertijds is tusschen bet woord Tyran en Koning
geen onderscheid geweest, want het heeft ziju oorsprong
van Tyranrién, dat is, heerschen, Maar gelijk door mis-
bruik de naam Rey, dat is, Koning, hatelijk is geworden
bij de Romeinen, alzoo is de naam Tyran mede door mis-
bruik in haat gekomen.




I

|

176 AUGUSTINUS VIFDE BOEK

is het zcker, dat allen, welke geene burgers zijn
van de eeuwige stad, die in onze Heilige Schrif-
ten genaamd wordt de Stad Gods, veel nuttiger
en dienstiger zijn voor de aardsche stad, indien
zij hebben de begeerle van eer, dan wanneer
zi] die niet hebben. Maar aangaande diegenen,
welke, begaald zijnde met de ware godsvrucht,
wel en godzalig leven, indien zij de wetenschap
bekomen om de volkeren te regeren, voorwaar!
dan is er niet gelukkiger voor 's menschen zaken,
dan dat zij door ontferming Gods ook de magt
der regering hebben. Nu, zoodanige menschen
eigenen al hunne deugden, zoo vele en zoo groot
als zij in dit leven kunnen hebben, niemand an-
ders toe dan alleen aan de genade van God, dewijl
Hij die is, welke hen, dezelve willende, geloo-
vende en begecrende, gegeven heeft. Voorts
verstaan zij mede ook, hoeveel hen nog ontbreekt
om te komen lot die volmaaktheid der gereg-
tigheid, welke is in dat medegezelschap der hei-
lige Engelen, aan wie zij zich zelven pogen
gelijkvormig te maken. Maar hoezeer die deugd
geprezen en geroemd wordt, welke zonder de
ware godsvrucht dienende is de eer der men-
schen, het is alzoo, dat zij geenszins te verge-
gelijken is met de allerkleinste beginselen der

- heiligen, wier hoop gesteld is op de genade en

barmhartigheid van den waren God.

HOOFDSTUK XX.

Hoe hunne deugden schandelijk en dienstbaar
zijn, z00wel van de cer der menschen, als
van de wellusten des ligchaams.

Derhalve die philosophen, welke het einde
des menschelijken goeds in de deugd stellen,
plagten in ’t gemeen om ecenige schaamte aan
te jagen sommige andere philosophen, die de
deugden wel prijzen maar ze afineten met het
einde van den ligchamolijken wellust, zoodat zjj
meenen dat de wellust om zich zell behoorde
begeerd te worden, maar aangaande de deugden,
dat zij behooren begeerd te worden om den
wellust ; tegen deze, zeg ik, plagten zij in 't
gemeen cen zeker tafercel met woorden af te
schilderen, in hetwelk de wellust in een konink-
lijken stocl, evenals eene teere en gemakke-
lijke koningin zit, en rondom haar worden de
deugden evenals hare dienstmaagden onder hare

onderdanigheid gesteld, acht gevende op hare
woorden en werken, zoodal zij doen al helgeen
zij beveelt; derhalve dat zij diegene is, welke
aan de voorzigtigheid belast, dat zij wakker
omzie en onderzoeke hoe de wellust wel zal
kunnen heerschen en ook behouden blijven. Ins-
gelijks, dat zij aan de geregligheid belast, dat zij
zoovele weldaden geve als zij kan, om te be-
komen zoodanige vriendschap, welke noodig en
dienstig is tot de ligchamelijke gemakken. Daar-
enboven, dat zij ook niemand onregt doe, opdat
het door de kwetsingen der wetten niet geschiede,
dat de wellust niet langer zonder zorg en zwa-
righeid zou mogen leven. Daarbenevens, dat zij
ook aan de vroomheid belaste, indien het lig-
chaam eenige zwarigheid en pijn overkomt, welke
nogtans niet ter dood dwingt, dat zij dan hare
gebiedende vrouw, dat is de wellust kloekelijk
in de gedachten van haar hart behoude, opdat
zij alzoo door de geheugenis van hare vorige
vermakelijkheden mag verzachten de scherpe
angels van hare tegenwoordige pijn. Ook belast
zij aan de matigheid, dat zij juist van pas spijze
genoeg neme. En indien daar eenige dingen
zijn, welke haar zeer behagen en zeer wel sma-
ken, dat zij toezie, dat door al te groote on-
matigheid door haar niet worde ingenomen wat
hare gezondheid zou kuntien verstoren, en diens-
volgens opdat ook de wellust, welke de Epicu-
rischgezinden ook voor een zeer groot deel
stellen in de gezondheid des ligchaams, niet
zwaar worde gekrenkt en gekwelst. Ziel, alzoo
zullen de deugden met al de waardigheid harer
eere gaan dienen den wellust, evenals eene zekere
heerschende en oneerlijke vrouw. Daarom zeg-
gen zij, dat er niets schandelijker is dan deze
schilderij, niets leelijker en ook niets, dat het
aanschouwen der goeden minder kan verdragen.
En gewis, zij zeggen de waarheid. Maar onder-
tusschen de zaak wel ingezien zijnde, zoo meen
ik ook mede, indien deze schilderij 260 geschil-
derd wordt, dat in dezelve de deugden gaan
dienen de menschelijke eer, dat zoodanige schil-
derij mede niet zal hebben hare behoorlijke
schikkelijkheid en gevoegelijkheid, want Loewel
deze eer niet is eene tecre en gemakkelijke
vrouw, nogtans is zij gansch opgeblazen en
hoovaardig en heeft zeer veel ijdelheid. Der-
halve is het niet waardig noch schikkelijk ge-
noeg, dat de onbeweeglijkheid en vastheid der




VAN DE STAD GODS. 177

, deugden haar zal dienen, zulks dat de voorzig-
tigheid niets voorzie, de geregtigheid ook niets
deele, de vroomheid niets verdrage, de matig-
heid niets matige, dan alleen met inzigt.om daar-
mede den menschen te behagen, en de opge-
blazen eere te dienen. Insgelijks zullen ook zij
zich zelven niet verschoonen kunnen van deze
leelijkheid, welke het oordeel van anderen ver-
werpen als versmaders zijnde van eere en onder-
tusschen zich zelven wijs schijnen te zijn en
zich zelven behagen; want hunne deugd, zoo
het als eene deugd te houden is, is op eene
zekere andere wijze den menschelijken lof mede
onderworpen, dewijl diegene, welke zich zelven
behaagt, mede een mensch is. Maar hij, die
met eene ware godsvrucht in God (dien hij be-
mint) gelooft en hoopt, die neemt meer acht op
die dingen, in welke hij zich zelven mishaagt,
dan op die dingen, (indien er slechts eenige in
hem zijn) welke niet zoozeer hem, als wel de
waarheid behagen, En deze dingen, waarmede
hij alreede kan behagen, schrijft hij aan niemand
anders toe dan alleen aan de barmhartigheid van
Hem, Dien hij vreest te mishagen, en alzoo doet hij
zijne dankzeggingen vanwege zoodanige dingen,
waarvan hij nu genezen is, en stort zijne gebe-
den vanwege zulke dingen, waarvan hij genezen
zoekt te worden.

HOOFDSTUK XXI.

Hoe het Romeinsche Rijk beschikt en besteld
ts door den waren God, vanwien alle magt
is, en door Wiens voorzienigheid alle din-
gen geregeerd worden.

Naardien alles zoo is, zoo laat ons de magt
van het Rijk en de heerschappij te geven, nie-
mand toeschrijven dan alleen den waren God,
Die aan de eene zijde het ware geluk, n.l. het
Koningrijk der Hemelen, alleen geeflt den god-
vruchtigen, en aan de andere zijde het aardsche
Koningrijk geeft beide den godvruchtigen en on-
godvruchtigen, naar dat Hem behaagt, Dien niets
behaagt, dat onregtvaardig is. Want hoewel
wij alleen weinige dingen gezegd hebben, welke
Hij wilde dat ons openbaar zouden wezen, even-
wel is het veel ten aanzien van ons; want het
gaat verre boven onze krachlen 's menschen
verborgenheden te onderzoeken, en daarbenevens
met eene klare proeve te oordeelen en te onder-
scheiden de verdiensten der Rijken. Die cenige

ware God derhalve, die het menschelijk geslach
noch met oordeel, noch met hulpe verlaat, deze
heeft het Rijk den Romeinen gegeven wannéer
Hij wilde en 200 groot Hij wilde, even gelijk
Hij tevoren het Rijk gegeven had den Assyriérs,
of den Perzen (*), bij wie, gelijk hunne schriften
vermelden, alleen twee Goden geéerd werden,
van wie de eene goed was en de andere kwaad ;
opdat ik ook zwijge van het Hebreeuwsche volk,
van hetwelk ik alreede zooveel gezegd heb als
mij dacht genoeg te zijn, welk volk geen ande-
ren God geéerd en gediend heelt dan dezen
éénigen God, zelfls ook toen het was heerschende.
Derhalve die God, die den Perzen Segetes, dat
is, korengewas, gegeven heeft zonder de was-
godin Segetia, welke ook hen gegeven heeft
andere gaven en weldaden der aarde zonder den
dienst van zoovele Goden, welke zij gesteld heb-
ben Of ieder bijzonder over iedere zaak, of ook
wel vele Goden tezamen over ééne zaak; Die-
zelfde God heeft ook den Romeinen het Rijk
gegeven zonder den dienst van die Goden, door
wier dienst zij geloofden en meenden, dat zij
hun Rijk verkregen. En alzoo in ’t bijzonder
heeft Hij ook datzelfde Rijk aan eenige menschen
gegeven, want die het Marius gegeven heeft,
die heeft het ook gegeven aan Cajus Julius Cesar;
die het Augustus gegeven heelt, die heeft het
ook Nero gegeven (1), die heeft het ook gege-
ven aan de twee Vespasianussen, n.l. vader en
zoon, zijnde beide zeer goedertierene en vrien-
delijke keizers; diezelfde heeft het ook gegeven
aan den allerwreedsten Domitianus. En alzoo het
niet noodig is allen door te loopen, zoo zeg ik
verder, Hij, die het Rijk gegeven heeft aan Con-
stantinus, den Christenkeizer, die heeft het ook
gegeven aan den afvalligen Julianus, (§) wiens

-

(*) De wijzen of Magiérs der Perzen, van welke Soroas-
ter de voornaamste was, stelden twee beginselen, het ééne
goed en het andere kwaad. De goede God meenden zij
de God des Hemels te zijn, en de kwade de God der hel.
Den goeden noemden zij Jupiter en Horosmades, den kwa-
den noemden zij Pluto en Arimanus.

(1) Vespasianus heeft gehad twee zonen, Titus en Do-
mitianus, van welke de eerste zijnen vader, die een goe-
dertieren genoegelijk man was, gelijk is geweest; maar
Domitianus was gansch wreed en ongenadig. De eerste
behield ook zijns vaders naam, maar de tweede werd ge-
naamd Domitianus.

(§) Julianus de afvallige is eerst cen Christen geweest,
daarna is hij afgevallen, misleid zijnde door den sophist
Libamus, toen begaf hij zich geheel tot bespottingen en
vervolgingen van de Christelijke religie, en daarbeneveus

23




178 AUGUSTINUS. VIIFDE BOEK

voortreffelijke inborst en wiens verstand door de
begeerte van heerschappij de heiligschendige en
vervioekte ondervraging der toekomstige dingen
bedrogen heeft, want bij vertrouwde te dien tijde
geheel op de ijdele superstitién der waarzeg-
gingen, zoodat hij, zich verlatende op de zeker-
heid der victorie, al zijne schepen, waarin de
noodwendige lijftocht aangevoerd werd, verbrand
heeft, waarom hij daarna met een zeer moedig
en stout bestaan zeer heet was aandringende en
voortvarende; maar eindelijk, volgens de ver-
diensten zijner roekeloosheid, is hij omgekomen
en gedood, zoodat hij in ’s vijands landen zijne
heirkracht in groot gebrek en armoede gelaten
heeft, hetwelk op geene wijze daarvandaan kon
komen, tenware het, dat tegen dat gelukkig tee-
ken van dien paalgod Terminius, vanwien wij
in het vierde Boek gezegd hebben, dat de palen
des Romeinschen Rijks veranderd en verminderd
werden; want de God Terminus heeft geweken
den nood, voorwien nogtans tevoren niet gewe-
ken was Jupiter. Zoodan, dit alles regeert en
bestuurt de eenige ware God zoo het Hem be-
liefl. En hoewel hij zulks doet naar oorzaken
die ons verborgen zijn, kan iemand daarom zeg-
gen, dat zij onregtvaardig zijn?

HOOFDSTUK XXII

Hoe de tiyjden en uitkomsten der oorlogen
aan Gods oordeel hangen.

. Ondertusschen gelijk het aan Zijn believen
staat, mitsgaders aan Zijn regtvaardig oordeel
en aan Zijne barmhartigheid, het menschelijk ge-
slacht te slaan en te vermorselen, of te ver-
troosten; alzoo is het ook met de tijden der
oorlogen, zoodat sommige oorlogen zeer ras en
andere zeer langzaam geédindigd werden; alzoo
is de oorlog der zeeroovers (*) van Pompejus,
en de derde oorlog (1) van Carthago van Scipio
door eene ongelooflijke raschheid en kortheid

ging hij vertrouwen op ijdele waarzeggingen, vogelgeschrei
en teekenbeduidingen, door welke ijdele bedriegerijen hij
eindelijk ten verderve gekomen is. Anders was hij een
man van zeer kloek verstand en van voortreflelijk heleid
in de regering.

(*) De oorlog der zeeroovers van Pompejusis gedindigd
binnen den vierden dag, nadat Pompejus van Brandisio af-
gevaren was.

(1) De derde oorlog van Carthago van Scipio is godin-
digd binnen 3 jaren.

des tijds ten einde gebragt. Insgelijks ook de
oorlog van de weggeloopen schermvechters, hoe-
wel in denzelven vele Romeinsche krijgsoversten
en onder anderen ook twee burgemeesters over-
wonnen werden, en hoewel Itali§ zeer schrikke-
lijk afgeloopen en geplunderd werd, evenwel is
dezelve in het derde jaar, nadat hij. vele dingen
verteerd en gesleten had, ook zelf mede gesleten
en teneinde gebragt. Daarenboven zijn daar ook
geweest de Picentische, Marsische en Pelignische
volkeren, welke geene uitlandsche, maar zelfs
ltaliaansche volkeren waren. Deze hebben na
eene langdurige en alleronderdanigste dienstbaar-
heid onder het juk der Romeinen, bestaan hun
hoofd op te steken tot de vrijheid, zelfs toen
daar zeer vele volkeren en natién onder het juk
van het Romeinsche Rijk gebragt waren, en toen
zelfs Carthago verwoest en neergeworpen was.

In dezen Italisanschen oorlog zijn de Romeinen.
dikwijls overwonnen, en aldaar zijn ook omge-:

komen twee burgemeesters (¥) en sommige an-
dere alleredelste Raadsheeren. Evenwel dit
kwaad heell niet lang geduurt, want het vijfde
Jaar heeft aan hetzelve een einde gemaakt.
Maar de tweede oorlog van Carthago heeft met
de allergrootste schade en met verderf van
de Republiek 18 jaren achter elkander de Ro-
meinsche krachten uitgemergeld en bijna ge-
heel uitgeteerd; want in 2 veldslagen (+) zijn
toen schier zeventig duizend Romeinen ver-
slagen en omgekomen. Voorts de eerste Pu-
nische oorlog van Charthago heeft geduurd
23 jaren en de Mithridatische oorlog 40 jaren
(§)- En teneinde niemand meene, dat de eer-
ste beginselen van het Rijk der Romeinen ster-
ker en bekwamer zijn geweest om hunne oor
logen veel spoediger len einde te brengen,
alzoo de oude eerste tijden gansch zeer ver-
prezen waren in alle deugden, aangemerkt den
Samnitische oorlog, welke bijna 50 jaren geduurd
heeft, in welken oorlog de Romeinen alzoo over-
wonnen zijn geworden, dat zij gedwongen wer-

(*) In den Italiaanschen oorlog zijn omgekomen de bur-
gemeesters Lucius Julins Cesar en Publius Rutilius.

(1) In den tweeden oorlog van Carthago zijn de Roe
meinen overwonnen in 2 veldslagen, n.l. aan het Thrasy-
meensche meer en bij Cannae.

(§) De Mithridatische oorlog heeft 40 jaren geduurd,
doch stond eenigen tijd stil door den vrede, gemaakt met
Sylla. Daarna is hij weder aangevangen door Lucullus, en
is ten laatste ten einde gebragt door Pompejus.




YAN DE STAD GODS, 179

den onder het juk door te gaan. Maar onder-
tusschen aangezien de Romeinen de eere niet
beminden om de geregtigheid, maar veelmeer
om der eere wil de geregtigheid schenen te
beminnen, zoo is het ook, dat zij bij gelegen-
heid den vrede en het verbond hetwelk daar
gemaakt was, gebroken hebben. Dit alles ver-
haal ik, omdat er vele menschen zijn, welke
meestendeels van verleden dingen of onwetend
zijn, of indien zij die weten, hunne wetenschap
in dat opzigt verbergen en verzwijgen. Daarom
geschiedt het, wanneer zij ten tijde der Christenen
eenigen oorlog zien, die een weinig langer duurt,
dat zij straks zeer gruwelijk en lasterlijk uitvaren
tegen onze religie, uitroepende met luider keel,
indien deze religic daar niet ware, en indien
daarentegen de Goden naar den ouden godsdienst
geéerd werden, voorwaar zeggen zij, straks zou
door dezelfde Romeinsche kloekheid en vroom-
heid, welke met de hulp van Mars en Bellona
eertijds met zulke raschheid zoo groote oorlogen
ten einde gebragt heeft, deze zelfde ocrlog nu
tegenwoordig met gelijke raschheid mede ten
einde gebragt worden. Maar allen, die gelezen
hebben welke langdurige oorlogen, en ook met
welke verschillende uitkomsten, en daarbenevens
met welke droevige nederlagen, eertijds door de
oude Romeinen ook gevoerd zijn, laat die bij
zich zelven naarstig overleggen en gedenken,
dat de wereld, gelijk ook eertijds plagt te ge-
schieden, even als eene onstuimige zee door ver-
scheiden winden en onweders van zoodanige
rampen gestadig ginds en herwaarts gedreven
wordt; en laat ze toch eenmaal belijden en be-
kennen, wat zij toch niet gaarne willen belijden,
en laat zo niet langer met hunne lasterende uit-
zinnige tongen, die zij tegen God scherpen, zich
zelven dooden, en den eenvoudigen en onweten-
den bedriegen.

HOOIDSTUK XXII,

Van dien oorlog, imwellen Rhadagaisus, ho-
ning der Gothen, zijnde een dienaar dey
duivelen, in déénen dag met ijne groole
heirkrachten overwonnen is.

Ondertusschen nogtans helgeen bij onze ge-

heugenis God zeer wonderiijk en barmhartig go-
daan heeft, dat verhalen zij nict ecus met dank-

zegging, maar hetzelve pogen zij veelmeer zoo-
veel in hen is, in het graf der vergetelheid, zoo
dit mogelijk ware, te begraven, en zoo het van
ons verzwegen werd, zouden wij even ondank-
baar zijn als zij. Zoodan, toen Rhadagaisus,
koning der Gothen (¥), met eene groote en
schrikkelijke heirkracht in de naaste omliggende
plaatsen der stad gelegerd en de Romeinen als
op den nek was, toen is het geschied, dat hij
op éeén dag alleen met zulke haastigheid over-
wonnen werd, dat er aan de Romeinsche zijde
niet één Romein, ik wil niet zeggen gedood is,
maar zelfs ook niet gekwetst is, en aan zijne
zijde daarentegen is zijne gansche hoirkracht,
zijnde veel meer dan honderd duizend man sterk,
verslagen, en hij zelf is met zijne zonen gevan-
gen genomen en daarna ook met behoorlijke
straf omgebragt. En voorwaar, indien die god-
delooze Prins met zoo groote en goddelooze
heirkrachten binnen Rome gekomen ware, wien
zou hij gespaard hebben? Welke plaatsen der
martelaaren zou hij door eenigen eerbied ver-
schoond hebben? In wiens persoon zou hij God
gevreesd hebben? Wiens bloed zou hij niet
hebben willen vergieten? Wiens eerbaarheid zou
hij niet willen aangeroerd hebben? En hoe
schoon spreken zouden deze lasteraars voor hunne
Goden gehad hebben, met welke uitzinnige ver-
wijtingen zouden zij geroemd hebben, dat hij
daarom de victorie had gehad, dat hij daarom
zulke groote dingen vermogt had, overmits hij
met zijne dagelijksche offeranden de Goden ver-
zoende en (ot zijne vriendschap noodigde, het-
welk de Christelijke religie den Romeinen niet
toeliet te doen. Want toen hij naderde bij
die plaatsen, alwaar hij door den wenk der al-
lerhoogste Majesteit te onder gebracht is, alzoo
de tijding van zijne overkomst toen overal liep,
zoo werd ons omtrent Carthago gezegd, dat
de heidenen zulks geloofden, uitstrooiden en
roemden, dat hij onder de beschutting en hulp
van zijne goedgunstige Goden, dien men zeide
dat hij dagelijks offerde, gansch niet kon over-
wonnen worden van hen, die hunnen Romein-
schen Goden zulke offeranden niet deden, en
die ook niet toclicten, dat zulks door iemand
zou geschieden. Zoodan, deze ellendige menschen
betoonen zij nog geene dankbaarheid vanwege

(‘) De inval van Rhadagaisus geschiedde onder keizer
Honorius.




180 AUGUSTINUS VIJFDE BOEX

zoo groote barmhartigheid Gods, Die, nadat Hij
de booze manieren en het leven der menschen,
hebbende een veel zwaarder overvalling der
barbaren verdiend, voorgenomen had te kastij-
den en te tuchtigen, evenwel nogtans Zijne gram-
schap met zulke goedertierenheid en genade
gematigd heeft, dat Hij vooreerst teweeggebragt
heelt, dat hij zelf wonderlijk overwonnen werd,
en dat tot zoodanig einde, opdat niet tot om-
keering van de gemoederen der zwakken eenige
ecre den duivelen zou gegeven worden, dic men
wist, dat hij diende en aanriep. Daarna als
door deze zelfde barbaren Rome namaals ingeno-
men werd, dat dezelve tegen 2lle gewoonte der
oorlogen, voorheen gevoerd zijnde, uit eerbied
van de Christelijke religie, allen die tot de hei-
lige plaatsen hunne toevlugt namen, beschermd
hebben, en dat zij vanwege den christelijken
naam, diezellde duivelen en al die ceremonién
van hunne goddelooze offerhanden, op welke hij
zich zoo hoogmoedig verlaten had, zoo gansch
tegen gestaan hebben, dat zij veel zwaarder
oorlog tegen dezelve schenen te voeren dan tegen
de menschen. Zoodan, de ware Heere en regeer-
der der zaken heelt aan de ééne zijde de Ro-
meinen getuchtigd en gekastijd met barmhartig-
heid, en evenwel aan de andere zijde heeft Hij
ook wonderlijk den overwonnenen, zijnde die-
naars en aanbidders der duivelen, betoond en
bewezen, dat hunne offeranden niet dienstig noch
noodig zijn voor de welvaart en de behoudenis
der tegenwoordige zaken, teneinde het alzoo
mogt geschieden, dat van allen, welke niet hard-
nekkig willen tegenstrijden, maar veel liever op
alles voorzigtig willen letten, de ware religie
aan de ééne zijde om eenige tegenwoordige noo-
den niet verlaten worde, en aan de andere zijde
dezelve met eene allergetrouwste verwachling
des eeuwigen levens, niet dan des te meer be-
waard en vastgehouden worde.

HOOFDSTUK XXIV.

Wat het geluk is der Chrvistenkeizers, en hoe
opregt en waarachtig lun gelul is.

Over zulks zoo zeggen wij niet, dat eenige
christenkeizers gelukkig geweest zijn omdat zij
lang geregeerd — of door een zachten dood
stervende eenige zonen in het Rijk achtergelaten

hebben, of omdat zij de vijanden der Republiek
bedwongen en overwonnen hebben, of omdat zij
de vijandige burgers, tegen hen opstaande, heb-
ben kunnen vermijden, of anders hebben kunnen
inhouden en onderdrukken; want deze en meer
andere of weldaden, of verkwikkingen van dit
ellendige leven hebben ook eenige dienaars der
duivelen kunnen verkrijgen, welke niet behooren
tot het Rijk Gods, waartoe 24/ behooren. En
zulks is geschied door zijne barmhartigheid, op-
dat zij, die in Hem zouden gelooven, die dingen
niet als hunne hoogste goederen van Hem zou-
den begeeren. Maar wij noemen hen gelukkig,
indien zij midden onder de tongen die hen hoog
eeren, en onder de bedienstigheden dergenen,
die hun zeer nederig groeten, niet verheven wor-
den van harte, maar bedenken dat zij men-
schen zijn; indien zij hunne magt onderdanig
en dienstbaar stellen onder Zijne Majesteit tot
zoodanig einde bijzonder om den dienst Gods
wijd en breed uit te breiden; indien zij God
vreezen, liefhebhen en eeren ; indien zij allermeest
beminnen dat Rijk, in hetwelk zij niet vreezen
te hebben medegenooten (*) en medestanders;
indien zij tragelijk wrake doen en ligtelijk ver-
geven; indien zij dezelfde wrake doen naar den
nood en eisch van de regering en bescherming
der Repuhliek, en niet om den haat van hunne
eigen vijandschappen daarmede te verzadigen;
ook indien zij de vergeving doen, niet om vrij-
heid van boosheid te geven, maar tot eene hope
van verbetering, indien zij, hetgeen zij genood-
zaakt worden hardelijk te ordonneeren en te
besluilen, met eenige zachtheid van barmhartig-
heid en met eenige mildheid van weldaden ver-
gelden; indien de overdadigheid zooveel te naau-
wer bij hen bedwongen en betuchtigd wordt als
dezelve te vrijer bij hen kan zijnj indien zij
liever over hunne booze begeerlijkheden dan over
eenige volkeren zoeken te heerschen; en einde-
lijk, indien zij dit alles doen, niet om den ijver
van ijdele eere, maar om de liefde van de eeu-
wige gelukzaligheid, en indien zij voor hunne
zonden niet verzuimen Gode te offeren eene
offerande der nederigheid, der ontferming en des
gebeds: zulke christenkeizers zijn hier gelukkig

(*) In deze wereld zien de koningen ongaarne eenen
medegenoot; want, gelijk Lucanus zegt, geene magt kan
eenigen medegenoot dulden. Maar in de eeuwige zaligheid
Gods is de blijdschap niet minder, hoewel er vele mede.
genooten zijn, integendeel zij is daarom des te grooter.

’.
L




VAN DE STAD GODS. 181

door de hope, en daarna zullen zij zulks ook
inderdaad worden als datgene, wat wij ver-
wachten, zal gekomen zijn.

HOOFDSTUK XXV,

Van den voorspoed, dien God gegeven heeft aan
den Christenfeeizer Constantinus.

Ondertusschen teneinde de menschen, welke
gelooven dat God om het eeuwige leven moet
gediend wezen, aan de andere zijde niet zouden
meenen, dat niemand deze hoogheden en aard-
sche koningrijken zou kunnen verkrijgen dan die
de duivelen dienen en aanbidden, overmits deze
Geesten (*) in zoodanige dingen veel vermogen,
zoo heeft onze goede God den keizer Constan-
tinus (), zijnde een Prins, niet de duivelen
aanbiddende, maar den waren God eerende
en dienende, met zoo groote aardsche heer-
lijkheden en weldaden overladen als iemand
ter wereld zou durven wenschen. Ja denzell-
den heeft Hij ook die genade bewezen, dat
hij heeft gebouwd die stad (§), zijnde eene
medegezellin des Romeinschen Rijks (*¥), ja

(*) Er is geene magt op aarde, die met de magt der
duivelen kan vergeleken worden, (Job 41 vers 24) Want
zij weten, waar de schatten en rijkdommen liggen; zij we-
ten ook alle kunsten en listigheden door welke de mensch
tot het Rijk komen, en zijne vijanden overwinnen kan.

(1) Constantinug, van wien in dit Hootdstuk gesproken
wordt, was de zoon van Constantius en Helena; bij werd
geboren in Engeland en is de eerste Christenkeizer geweest.
Hij is zeer voospoedig geweest en is eindelijk ook een na-
tuurlijken dood gestorven binnen Nicomedié in het 3iste
:aar zijner regering.

(§) Constantinus, al zijne oorlogen afgedaan hebbende
en in rust zijnde, nam voor, eene nieuwe stad te bouwen.
En zulks had hij eerst besloten te doen in het Sardische
land. Daarna zijn de fondamenten gelegd nabij Sigeum in
het landschap Troas, maar wederom ten derden is het gan-
sche werk overgevoerd naar Chalcedoon, alwaar de muren
begonnen opgerigt te worden, maar alzoo eenige vogelen
op het werk kwamen en de meetsnoeren der werklieden
wegnamen, en die bragten te Byzantium, hetwelk eene stad
is van Thracié, zoo is aldaar, even als door bevel Gods,
die stad gebouwd, welke naar zijnen naam Constantinopolis
genaamd is. Aangaande de vorige stad, genaamd Byzan-
tium, welke eertijds aldaar ter plaatse van Pausanias, ko-
uing der Spartanen, gebouwd was geweest, dezelve had te-
voren keizer Severus schier bedorven en daarna hadden
de soldaten van keizer Galienus dezelve te gronde verwoests
zoodat het geheel een nieuwe stad is geworden.

(**) Deze stad werd genaamd eene medegezellin, jn eene
dochter van Rome; want Constantinus had een groot deel
van den Raad en den adel aldaar overgevoerd, en daarbe-
nevens al de navolgende keizers hebben schier meer te
Constantinopel dan te Rome gewoond, zoodat het eene stad
was, die in magt en heerlijkheid der burgers met de stad
Rome wedijverde.

zijnde zells als de dochter van Home, doch zon-
der eenigen tempel of beeld der duivelen. Hij
heeft daarbenevens lang het Rijk bezeten ; voorts,
hij alleen keizer zijnde, heeft hij ingehouden en
beschermd de gansche Romeinsche wereld ; ook
is hij allergelukkigst en meest overwinnend ge-
weest in het besturen en uitvoeren der oorlogen ;
ook is hij in het onderdrukken der Tyrannen
allezins zeer voorspoedig geweest. Daarenboven
is hij, vol zijnde van jaren, door ziekte en rijpen
ouderdom natuurlijk gestorven en heeft hij zijne
zonen (*) in het Rijk nagelaten. Maar wederom,
opdat er geen keizer zij, welke daarom een
Christen wordt, opdat hij het geluk van con-
slantinus zou mogen verkrijgen, daar men nog-
tans alleen een Christen moet worden om het
eeuwige leven te verkrijgen, zoo heeft God Jo-
vinianus () veel spoediger uit dit leven gehaald
dan Julianus, en ook heeft Hij toegelaten, dat
Gratianus (§) met het zwaard der Tyrannen om-
gebragt werd; doch veel genadiger en zachter
dan zulks geschiedde aan den grooten Pompejus,
die n.l. de Romeinsche Goden eerde; want zijn
dood heeft door Cato niet kunnen gewroken worden,
dien hij nogtans eenigerwijze als een erfgenaam
der burgeroorlogen gelaten had. Maar hij, hoe-
wel de godvruchtige zielen zoodanige verkwik-
kingen niet begeeren, is door Theodosius (**) ge-
wroken, dien hij een medegenoot zijns Rijks
gemaakt had, niettegenstaande hij zelf een klei-
nen en jongen broeder had (i), want zijn lust
en begeerle strekle meer tot een getrouw me-
degenootschap, dan tot al te groote magt.

(*) De zonen van Constantinus waren Constantius, Con-
stantinus en Constantus.

(+) Jovinianus is in de 7de maand zijner Regering in
Azié gestorven, eu was ecn vroom Christen.

(§) Gratianus was een zoon van Valentinianus, die, lig-
gende in het land van Triers, verlaten is geworden van zijne
heirkrachten, die tegen hem zamenspanden, verkiczende
tot overste Maximus, welke hem op zijne reis naar Italié
door verraad gedood heeft. Deze Gratianus was een Chris-
tenprins, die onze religie geheel toegedaan was.

(**) Gratianus heeft Theodosius met toestemming van
een ieder tot een medegenoot des Rijks gemaakt. Hij was
uit Spanje en begaafd met alle deugden en yroomheden;
zijine afkomst was van Trajanus, aan wien men zeide dat
hij gelijk was. Van dezen Theodosius is Maximus, de ver-
rader van Gratianus, binnen Aquileia gevangen genomen
en daarna gedood.

{(+}) De jonge broeder van Gratianus heette Valentinianus.




=———

182 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

HOOFDSTUK XXVI.

Van /let geloof en de godsvrucht van keizer
Theodosius.

Alzoo heelt Theodosius hem zoodanige ge-
trouwheid bewezen als hij hem schuldig was, niet
alleen bij zijn leven, maar zelfs ook na zijn dood.
Want zijn kleinen jongen broeder Valentinianus,
die van Maximus, welke hem omgebracht had,
verdreven werd, denzelven, even gelijk eene
wees verlaten zijnde, heeft hij als een Christen-
keizer goedertieren opgenomen tot het medege-
nootschep van zijn Rijk, en heeft hem bewaard
met eene vaderlijke liefde en genegendheid, hem
zeg ik, dien hij, alzoo hij ontbloot was van
alle magt en rijkdommen, zonder eenige moeile
had kunnen wegnemen, bijaldien  hij meer ge-
brand had in begeerte van wijd en breed te
heerschen dan in liefde en genegenheid van wel-
daden te betoonen. Alzoo heeft hij veel lie-
ver, toen hij hem opnam, zorg gedragen voor
het behoud van zijne keizerlijke waardigheid, en
heeft hem met beleefdheid zells en met alle
vriendschap en gunst vertroost. Daarna toen
die groote voorspoed van Maximus hem overal
zeer schrikkelijk maakte, alstoen in dien nood
en in die benaauwheden zijner bekommeringen
is hij niet vervallen tot die gruwelijke, heilig-
schendende en ongeoorloofde onderzoekingen der
toekomstige dingen, maar heeft gezonden tot
eenen Johannes, wonende in de woestijn van Egyp-
te, vanwien hij door algemeen gerucht verstaan had,
dat die een dienaar Gods was, begaafd met den
geest der profetie, en heeft van hem ontvan-
gen eene allerzekerste tijding van zijne victorie.
Daarna heeft hij omgebragt den Tyran Maximus
en heeft met een allerbarmhartigsten eerbied den
jongen Valentianus (*) in het gedeelte van zijn
rijk, daar hij uitgestooten was, wederom hersteld.

(*) Theodosius had den broeder van Gratianus over het
westelijk gedeelte des Rijks gesteld. Ondertusschen dezen
zelfden heeft Arbogases binnen Vienen omgebragt, en heeft
Eugenius in zijne plaats gesteld. Dit dus gedaan zijnde,
hebben zij te zamen met groote magt de Alpische geberg-
ten bezet, om Theodosius van zich te weren en uit te slui-
ten. Maar Theodosiug, die allergodvruchtigste Prins, heeft
dien ganschen nacht, welke allernaast voor den dag des
strijds kwam, zich bezig gehouden met bidden en andere
Coddelijke oefeningen en heeft daags daaraan, veel minder
in getal zijnde dan de vijand, met dien gestreden, en door
de Goddelijke hulp heeft hij des vijands heirkrachten over:

wonnen, alwaar Eugenius gevangen en verslagen is, en Ar-
hogases heeft zich zeiven gedood. '

En daarna, toen deze kort daarop was omge-
bragt, hetzij door verraad of eenige andere ma-
nier of eenig ongeval, heeft hij Eugenius, een
ander tyran, die niet wettelijk in de plaats
van dezen keizer was gesteld, met zijne magt
aangetast, en heeft hem, nadat hij wederom
hierover een profetisch antwoord ontvangen had,
vast en zeker zijnde in het geloof, onderdrukt;
want tegen zijne allersterkste heirkracht heeft
hij meer gestreden met bidden dan met slaan.
Eenige soldaten van hen die daar geweest zijn,
hebben ons verteld, dat al de pijlen en schich-
ten, die zij tegen de vijanden uitschoten, met
geweld uit hunne handen als genomen en gedre-
ven werden, dewijl van de zijde van Theodosius
zich een sterke wind verhief, loopende met ge-
weld tegen de vijanden aan, welke niet alleen
al die pijlen en schichlen, die zij tegen hem
uitwierpen, zeer snel voortdreef, maar daarbe-
nevens ook hun eigen pijlen weerom blies en
dreef tegen hunne eigene ligchamen, waarom
ook de poéet Claudianus, (*) hoewel vreemd
zijnde van den naam Christus, in zijn lof nog-
tans aldus van hem gesproken heeft:
0 Gij Gods lieve vriend,
voor Wien gaan strijden krachtig,
De lucht en 's Hemels heir,
met storm en winden magtig.

Toen hij nu dus overwinnaar geworden was,
even gelijk hij te voren geloofd en voorzegd
had, heeft hij de beelden van Jupiter, die tot
tegenstand van Hem, ik weet niet met welke
godsdiensten en ceremonién als geheiligd wa-
ren, en daarenboven ook in de Alpische ge-
bergten gesteld, dezelve zeg ik, heeft hij alle te
zamen ter nedergelegd, en heell zeer goedertie-
ren en blijmoedig bliksemen geschonken aan zijne
loopers, welke spotachtig jokkende waren (ge-
lijk toen die blijdschap zulks wel toeliet) met

deze bliksemen, zeggende, alzoo zij zagen, dat

(") Clandius is een voortreflelijk potet geweest, maar
genegen tot superstilién; hoewel er ecen gedicht op zj-
nen naam is ter eere van Christus, hetwelk hij meer uit
vlejjerij om Honorius te believen gedaan heeft, dan uit aan-
dacht. Deze zijne gedichten staan in zijne lofrede, die Lij
gemaakt heelt op het derde Lurgemeesterschap van Hono-
riug, en heeft ze gesehreven meer tot lof van Honorius dan
van Theodosius, en sprekende van deze Alpijnsche victorie,
schrijft hij door vleijerij dezelve meer toe aan het geluk
van Ionorius dan aan de godsvrueht van Theodosius, ge-
lijk zulks in het vervolg van die gedichten duidelijk te
zien is.




YAN DE STAD GODS, 183

het gouden bliksemen waren, dat zij met dezelfde
bliksemen wel wilden bebliksemd wezen. Aan-
gaande de kinderen zijner vijanden, van welke
geene door zijn bevel weggenomen zijn, maar
alleen door het geweld des oorlogs, dezelve nog
geene Christenen geworden zijnde, en evenwel
tot de kerk hunne toevlugt nemende, heeft hij
gewild, dat bij deze gelegenheid Christenen zou-
den gemaakt worden, en heeft dezelve met een
Christelijke liefde bemind. Voorts heeft hij hen
niet beroofd van hunne goederen, maar heeft hen
veel meer verbeterd met eere en staat. Wij-
ders na de victorie heeft hij ook niet gehengd,
dat eenige bijzondere vijandschappen tegen ie-
mand langer zouden gelden. Daarenboven, de
burgeroorlogen heeft hij niet gevoerd evenals
Cinna, Marius en Sylla, en andere dergelijken,
welke dezelfde oorlogen, hoewel ze schoon ge-
¢indigd waren, evenwel zelf niet hebben willen
eindigen. Maar hij is meer bedroefd geweest
over hun ontstaan, dan dat hij ooit gewild zou
hebben, wanneer ze geéindigd waren, dat zij
iemand schadelijk zouden geweest zijn. En
boven dit alles, zelf van het begin zijns Rijks af,
heeft hij nooit opgehouden van de benaauwde
kerk met zijne allerongeregtigste en barm-
hartigste wetten te hulp te komen, en de-
zelve tegen de goddeloozen bij te staan, welke
kerk toen onder anderen de ketter Valens, (%)
houdende de zijde van de Arrianen, zeer heftig
beschermd had en ook veel afbreuk gedaan;
want dat hij een lidmaat was van dezelfde
kerk, daarin verheugde hij zich meer dan dat
hij als keizer heerschte op aarde. Wijders
heeft hij ook gelast, overal de beelden der Hei-
denen uitteroeijen en om te keeren, genoegzaam
wetende en verstaande, dat zelfs de aardsche
gaven en weldaden niet gelegen zijn in de magt
der duivelen, maar in de magt des waren Gods.
Maar bovenal, wat is er wonderlijker in hem ge.
geweest dan zijne godvruchtige vernedering?
Want alzoo hij door tusschenkomst van de bis-
schoppen en opzieners der kerken beloofd had
te zullen vergeven zekere allerzwaarste misdaad

(*) De ketter Valens is een van de voornaamste voor-
slanders geweest van de Arriaansche gezindheid, welke de
Christenbisschoppen en leeraars zeer ellendig onderdrukt en
verjaagd en ook vele ter dood gebragt heeft. Deze Va-
lens heeft ook aan de Gothen, welke onderwijzing van
de Christelijke religie verzochten, Arriaansche Lisschoppen
toegezonden.

der burgers van Thessalonica, (*) en evenwel
door de beroerte van eenigen, die dagelijks bij
hem verkeerden en met hem omgingen, ge-
drongen was, tegen zijne belofte, wrake te
doen; zoo is het, dat hij, daarover met de
kerkelijke tucht gestraft zijnde, zulk een berouw
en zulk eene boetvaardigheid betoond heeft, dat
het volk, hetwelk voor hem bad, ziende zijne
keizerlijke hoogheid ootmoedig op de aarde ge-
strekt liggen, vanwege dit meer geschreid heeft
dan zij vanwege dezelfde, ziende die te ecnigen
tijd door hunne overtredingen vergramd, ooit te
voren gevreesd hebben. Deze en meer andere
dergelijke goede werken, welke te lang zouden
zijn om te verhalen, heeft hij met zich genomen
uit dien tijdelijken rook en damp van alle men-
schelijke verheffing en hoogheid, vanwelke wer-
ken het loon is de eecuwige gelukzaligheid, van-
welke God de Gever is, alleen aan hen, die
waarachtig godvruchtig zijn. Maar alle andere
hoogheden, of heerlijkheden, of ook behulpzaam-
heden, gelijk ook zelfs de wereld, het licht, de
lucht, de aarde, het water, de vruchten, en zells
ook de ziel van den mensch, zijn ligchaam, zijne
zinnen, zijn verstand, zijn leven, dit alles tezamen
geelt Hij goeden en kwaden beide, onder welke
ook te rekenen is de grootheid van ieder Rijk,
hetwelk hij volgens zekere bestiering der tijden
aan de menschen uitdeelt.

(*) Thessalonica was ecene stad in Macedonié, Aldaar
was het geschied, dat in eene beroerte van een zeker schouw-
spel door de burgers zekere krijgsoversten des keizers ge-
slagen waren. Theodosius, hierover vergramd zijnde, had.
gelast, dat men zware straf tegen die stad zoude doen,
maar door tusschenspreken der bisschoppen heeft hij haar
eindelijk die misdaad vergeven. Maar aangezien dit leed
gedaan was aan de vrienden van eenige magtigen dic in
zijn hof waren, zoo is het, dat dezen Theodosius zeer
aanliepen en hem tot wraak drongen, zoodat daarover op
zijn bevel zijne heirkracht in de stad gezonden is, welke
vele duizenden burgers gedood heeft. Hierover heeft Am-
brosius, de bisschop van Milaan, den keizer van het Avond-
maal gebannen zoolang, tot hij openbaarlifk voldeed zijne
opgelegde straf. Alzoo is de keizer de kerkelijke tucht on.
derdaniglijk onderworpen gewecest, en zeer ootmoedig op
de aarde gestrekt zijnde, heelt hij naar het oude gebruik
zijne schuldbekenning gedaan, en heeft Gode en zijne ge-
meente om vergillenis gebeden en is alzoo weder met de
kerk verzoend en tot het Avondmaal toegelaten.




184 AUGUSTINUS VIJFDE BOEK

HOODSTUK XXVIIL

Eene leflige beslraffing van Augustinus fe-
gen eenige nijdige en wangunslige las-
teraars, welke geschreven hadden legen
deze zijne voorgaande Boeken, die reeds
in 't licht gegeven waren.

Ondertusschen bemerk ik, dat ik ook hen moet
antwoorden, welke (nadat zij kennelijk weder-
legd en overtuigd zijn met de allerklaarste be-
wijsredenen, door welke men betoond heeft, dat
hunne groote menigte valsche Goden niets helpt
noch vordert in die tijdelijke dingen, welke al-
leen de dwazen begeeren) nu pogen te bewijzen,
dat men deze Goden moet eeren, niet om eenig
nut dezes tegenwoordigen levens, maar om zoo-
danig nut en profijt, hetwelk na den dood ko-
men zal. Want zij, die om de vriendschap de-
zer wereld de ijdelheid willen eeren, en die
klagen, dat zij in hun kinderlijk gevoelen niet ge-
laten worden, dezen meen ik, dat in deze 5
Boeken genoegzaam beantwoord zijn. Toen ik
de eerste 3 Boeken in het licht gegeven had,
en deze in veler handen gekomen waren, heb
ik verstaan en gehoord, dat er eenigen waren,
die tegenschriften gereed maakten. En daarna
is door eenigen mij te kennen gegeven, dat zij
reeds een antwoord geschreven hadden, doch
dat zij tijd en gelegenheid zochten en verbeidden
om dat zonder gevaar te mogen uilgeven
(o). zonder gevaar van wederbeantwoording,
vertoevende quansuis tot zijren dood.) Maar
deze zelfden vermaan ik, dat zij niet wenschen
zulke dingen, welke hun geen voordeel kunnen
doen. En voorwaar, in ’t gemeen schijnt die
zeer gereed en ligt geantwoord te hebben, welke
niet wil zwijgen. En wijders, wat heelt ook

gemeenlijk meer reden en spraak dan de ijdel-
heid en de leugen? Maar laten zij alles naar-
slig overleggen, en indien zij, zonder eenzijdig-
heid en vooroordeel oordeelende, dezelve zooda-
nig bevinden te zijn, welke door hunne gansch
onbeschaamde klappernij zijnde vergezelschapt
quansuis met een satyrische of kamerspelsche
ligtvaardigheid meer gelasterd dan wederlegd
kunnen worden, laten zij ook dan inhouden en
bedwingen hunne ijdele beuzelingon, en laten zij
liever verkiezen van den wijzen verhelerd —
dan van den onwijjzen geprezen te worden;
want indien zij andere gelegenheid en tijd
verwachten, niet tot meerdere vrijheid van de
waarheid te mogen zeggen, maar tot meerdere
vrijheid om ongebonden te mogen schelden en
lasteren, zoo moet verre van hen wezen, dat
zulks hen zoude gebeuren, hetgeen Tullius zegt
van eenen, die vanwege zijne ongebondene vrij-
heid van kwaad te mogen doen, gelukkig genoemd
werd. Maar o' ellendig en ongelukkig mensch,
welke vrijheid had van kwaad te mogen doen!
Derhalve al diegenen, welke zich zelven gelukkig
achten vanwege hunne ongebondene vrijheid van
kwalijk te spreken en te lasteren, zullen veel
gelukkiger zijn, indien zulks hun gansch niet
geoorloofd is. Want ten zelfden tijde, dat
zij zulks doen, zouden zij op eene veel betere
wijze, met aflegging van alle ijdelheid huns
roems, uit eene begeerte als van te leeren en
te vragen, alles kunnen tegenspreken wat zij
wilden, en alzoo zouden zij ook, zooveel als
mogelijk is, van hen, die zij vragen, alle din-
gen die behoorlijk zijn, met eene vriendelijke
onderhandeling (dat is: eerlijk, voortreffelijk,
ernstig en vrij) kunnen hooren en leeren.




HET TWEEDE DEEL,

VAN LIET WERK
"DE STAD GODN
Dit beweert:

Aan de ecne zijde:

Dat de Heidensche Goden en godsdiensten niet alleen geen
voordeel doen tot de eeuwige gelukzaligheden des toekomstigen
levens na den dood; maar dat zij de menschen regelregt af-
leiden van de gemeenschap met den waren God, die het opperste
goed is, en dat zij hen vervocren tot de uiterste rampzalighe-
den en de eeuwige pijnigingen, die bereid zijn den duivelen
en den valschen Goden, en dat zij alzoo ten hoogste schadelijk
en verderfelijk zijn.

En aan de andere zijde:

Dat de eenige ware Godsdienst der Christenen, in welken
zi] den cenigen waren God, Schepper van Hemel en Aarde,
God, Vader, Zoon en Heilige Geest, naar Zijn Woord, in geest
en waarheid eeren en dienen, de menschen alleen van de toe-
komstige ecuwige ellende en verdoemenis bevrijdt, en daaren-
tegen, dat dezelve de menschen met God, die het opperste goed
is, door het geloof in Jezus Christus vereenigt, en in de eeuwige
onuitsprekelijke vreugde Zijns Rijks overzet, en dat alzoo allcen
de godsdienst der Christenen de ware godsdienst is, die tot
een eeuwig leven bevorderlijk en profijtelijk is.




AURELIUS AUGUSTINUS,

VAN

DH STAD GODS

TEGEN

DE HEIDENEN.

ZESDE BOEK.

AAN MARCELLINUS.

HOOFDSTUK 1.

Van hen, die zeggen, dat de Goden bij hen
geéerd wordeny niel om het tegenwoordige
leveny, maar om het ecwwige leven.

In de 5 voorgaande Bocken acht ik genoeg
door mij verhandeld te zijn tegen hen, die mee-
nen, dat men om het nut dezes sterfelijken le-
vens en dezer aardsche dingen met zulke eere
en dienst, welke in “t Gricksch latria genoemd
wordt, en welke den eenigen weren God toe-
komt, behoort te eeren en {e dienen zoovele
valsche Goden, welle de Christelijke waarheid
bewijst of .onnutte beelden te zijn, 4f onreine
geesten en schadelijke duivelen, of zeker op het
hoogst schepselen, cn niet de Schepper te zijn.
Ondertusschen, wien is onbekend, dat noch
de voorgaande 5 Boeken, noch ook eenige an-
dere Boeken, nemende dezelve in z00 groot
getal als men wil, ooit zullen teweeg brengen,
dat men hunue zeer groote zotlernij en hard-
nekkigheid te eenigertijd zou kunnen voldoen?
Want zulks wordt gehouden te zijn de ecre der
ijdelheid, geenszins te wijken de krachten der
waarheid, gewisselijk tot verderf van hen over
wie zulk eene grawelijike ondeugd heerschi;
want zells de zickle stell zich dikwijls onover-
winnelijk aar tegen allen arbeid en alle naar-

stigheid des medicijnmeesters, niet bij schuld
des medicijnmeesters, maar bij gebrek van den
zicke, die ongeneeslijk is. Maar zij, die, wat
zij lezen, of zonder eenige hardnekkigheid lezen,
of met geene groote en al te heftige vasthou-
ding hunner oude dwaling, en daarbenevens die,
helgeen zij verstaan en bemerken, wel overleg-
gen, dezelve zullen ligtelijk oordeelen, dat wij
door het getal van de J geéindigde Bocken,
eerder meer dan de noodzakelijkheid van de
vraag vereischt, voldaan hebben, dan dat wij te
weinig en niet genoeg zouden gesproken hebben,
zoodat zij voortaan niet meer zullen kunnen
twijfelen, dat die gansche haat van de zwarig-
heden dezes levens, en van de verderving en
verandering dezer aardsche zaken (welke de
ongeleerden aan de Christelijke religie zoeken
te laste te leggen, niet alleen met stilzwijgen
der geleerden, maar zells ook met hen open-
baarlijlk gunstig te zjn, tegen hun eigen con-
scientie, alzoo de uitzinnige goddeloosheid hunne
harten bezeten heeft) dat diezelfde haat, zeg ik,
geheel ijdel en ledig is van opregte bedenking
en reden, en dat daarentegen dezelve vol is van
de allerligtvaardigste rockeloosheid en van de
allerschadelijkste  hoovaardigheid des harten.
Middelerwijl nu, aangezien voortaan, gelijk de
beloofde orde vereischt, ook zij te wederleggen

v




en te onderwijzen zijn, welke willen beweren,
dat de Goden der Heidenen, die de christelijke
religie geheel verwerpt, behooren geéerd en
gediend te worden, niet om dit tegenwoordige
leven, maar om dat leven, hetwelk eerstna den
dood zal komen, zoo dunkt het mij goed, het
hegin mijner verhandeling aan te vangen met
eene profetische spreuk des heiligen Psalms,
zeggende: zalig is hij, welke den Heere onzen
God tot zijne hope heeft, en welke niet gezien
heeft op de ijdelheden noch op de leugenachtige
nitzinnigheden. Nogtans in al deze ijdelheden
en leugenachtige uitzinnigheden zouden de philo-
sophen verre allerverdragelijkst schijnen te wezen
om te hooren, dewijl hun mishaagd hebben de
gemeene bedenkingen en dwalingen der volke-
ren; welke volkeren beelden gesteld hebben voor
hunne Goden, en hebben daarenboven vele valsche
en onbetamelijke dingen van hen, die zij onster-
felike Goden noemden, of zelf versierd, 6f van
anderen versierd zijnde, geloofd; en hebben ver-
der al die dingen, die zij daarvan geloofden,
onder hunnen godsdienst en onder hunne cere-
monién van hunne heiligdommen vermengd. Zoo
dan, met deze lieden, welke betuigd hebben, dat
zij zoodanige dingen tegenstonden en misprezen,
hoewel niet juist vrijmoedig zulks uitsprekende (*),
maar evenwel in hunne vertoogen en verhande-
lingen genoegzaam stillekens uitmompelende, met
dezen, zeg ik, zal tegenwoordig niet ongevoege-
lijk deze onze voorgestelde vraag verhandeld
worden, n.l. ,,of men behoort te eeren, om het
leven hetwelk na den dood zal wezen, den
eenigen God, welke alle geestelijke en ligcha-
melijke schepselen gemaakt heeft, dan of men
behoort te eeren vele Goden, welke eenige van
hunne philosophen, boven anderen wel de uit-
stekendste en uitnemendste zijnde, gemeend heb-
ben door dezen eenigen God gemaakt — en
hem boven anderen zoo hoog gesteld te zijn”.
En vooreerst, wie zal kunnen verdragen, dat
men zegt en doordrijft, dat die Goden, waarvan
wij eenige in het 4de boek verhaald hebben,
die Goden n.l, welke ieder hunne bijzondere
diensten zelfs van de allerminste zaken gegeven
worden, dat die Goden, zeg ik, het eeuwige
leven iemand zouden kunnen geven? En voor-

(*) Er zijn menschen geweest die vreesden voor de ge-
rigten der Goden, zoodat zij, uit vrees voor straf, niet vrij
van de Goden durfden spreken.

VAN DE STAD GODS.

187

waar, zullen ook ooit die allergeleerdste en aller-
scherpzinnigste mannen, welke als vanwege cene
groote weldaad roemen, dat zij bij geschrifte de
menschen onderwezen hebhen aangaande de Go-
den, opdat zij dieshalve zouden mogen weten,
waaromn mei ieder derzelve hehoort te bidden,
en wat men van ieder hunner heeft te eischen
en te begeeren; teneinde het niet geschiede,
dat men met eenc allerschandelijkste vreemdig-
heid, gelijk in de Kamerspelen spottenderwijze
wel plagt toe te gaan, van Liber, den wijngod,
ga begeeren walter, en van de Nymphen, dat
is, van de watergodinnen, begeere wijn; zullen
deze mannen, die dit zoo naauw beschreven heb-
ben, wel iemand van de menschen, biddende de
onsterfelijke Goden, raden, wanneer het geschiedt,
dat hij van de Nymphen of watergodinnen wijn
begeert, en zij hem daarover geantwoord hebben :
liecve man! ¢ hebben wafer, begeer wijn van
den wijngod Liber; zullen zij hem, zeg ik, hier
over wel durven raden of ingeven, dat hij met
regt zou kunnen zeggen; wel! indien gij geen
wijn hebt, geef mij dan het eeuwige leven. Yoor-
waar, indien iemand zulks begon te zeggen, wat
zou ongeschikter geacht worden dan zoodanige
vreemdigheid? Zouden deze Godinnekens niet
al schaterende en lagchende (want zij plagten
zeer ligt genegen te zijn tot lagchen, indien zij
anders u ook niet zoeken te bedriegen gelijk
de duivelen doen) zouden zij, zeg ik; niet al
lagchende tegen zoodanig biddend mensch ant-
woorden: o, mensch! hoe? meent gij, dat wij
in onze magt hebben vitam, dat is, het leven,
alzoo gij hoort, dat wij zells in onze magt niet
hebben vitem, dat is eenen wijngaard. Zoodan,
het is eene alleronbeschaamdste dwaasheid, het
eeuwige leven van zoodanige Goden te begeeren,
van welke gezegd wordt, dat elk zijn bijzon-
derdeelken van dit allerellendigste en kortste
leven, mitsgaders van die dingen, welke die-
nen om dit te helpen en te onderhouden, zoo
naauw elk in hunne orde waarnemen, dat, bij-
aldien het gebeurde, dat van iemand begeerd
wordt, zulks als onder de bescherming en magt
van een ander is, dat zulks zoo gansch onge-
voegelijk en vreemd gehouden wordt, dat het
geacht wordt gelijk te zijn aan de ligtvaardige
Kamerspeelsche spotternij. Derhalve, wanneer
dit geschiedt door de Kamerspeelsche gekken,
die beter weten, met regt worden zoodanigen




188

belagchen in het schouwhol, maar wanneer zulks
geschiedt van cenige gekken die niet beter we-
ten, met meer regt worden zoodanigen in de
wereld belagchen. Alzoo, hoedanigen God en
hoedanige Godin, en ook om welke zaak men
ieder zal bidden, n.l. zoo ver die Goden aan-
gaal, die de steden ingesteld hebben, zulks
alles is van de geleerden zeer vernuftig gevon-
den, en in geschrifte, tot geheugenis den na-
komelingen nagelaten, als bij voorbeeld, wat men
zal begeeren van Liber, wat ook van de Nym-
phen, wat voorts van Vulcanus, en alzoo met
al de anderen, welke ik in het 4de Boek eens-
deels verhaald heb, anderdeels ook heb willen
voorbijgaan. Doch indien het eene dwaling is,
van de koorngodin Ceres wijn te begeeren, en
van de wijngod Liber brood, en van den vuurgod
Vulcanus water, en van de watergodinnen of Nym-
phen vuur; indien zulks, zeg ik, eene dwaling
is, hoeveel te uitzinniger razernij kan men dan
ligtelijk verstaan, dat het zal zijn, indien iemand
van deze genoemde goden aangebeden wordt
om het eeuwige leven. Derhalve, indien wij hier-
voren, ondervragende aangaande het aardsche
koningrijk, wat voor goden of godinnen men
heeft te achten, dat hetzelve aan de menschen
kunnnn aanbrengen, nadat bij ons alles onder-
tast en doorzocht is, bewezen hebben, dat het
gansch vreemd is van de waarheid, te mee-
nen, dat van iemand van al deze menigte
der valsche goden zelfs de aardsche rijken zou-
den gesteld worden; zal het dan ook niet eene
alleruitzinnigste goddeloosheid zijn, indien men-
gaat gelooven, dat het eeuwige leven, hetwelk
zonder eenigen twijfel en ook zonder eenige ver-
gelijking verre te stellen is boven alle aardsche
koningrijken, van iemand der goden aan eenig
mensch gegeven wordt? Voorwaar ja; want
het is geenzins waarachtig, dat deze Goden
zouden geschenen hebben, dat zij daarom geen-
zins eenig aardsch rijk kunnen geven, overmits
zij al te groot en verheven zijn, en het aardsche rijk
al te laag en te veracht is, zoodat zij in hun hoo-
gen en verheven staat zich geenzinshebben wil-
len verwaardigen om daar eenige acht op te ge-
ven; want hoe klein iemand dezelve acht, en hoezeer
iemand met regt door een allerhoogste bemer-
king der menschelijke boosheid al de verganke-
lijke hoogheden des aardschen rijks versmaadt,
zon is 't noglans gewis, dat deze Goden zich

AUGUSTINUS ZESDE BOEK

zoodanig en op zulk eene wijze vertoond hebben,
dat zij gansch onwaardig schenen, datmen deze
Rijken hun zou willen geven, of ook bevelen om
te bewaren; waaruit dan ook volgt, gelijk in
de 2 naaste boeken bewezen is, dat er geen
God uit dien ganschen hoop der Goden, zoo van
de gemeene als van de oppergoden, bekwaam is
eenige sterfelijke Rijken den sterfelijken te geven,
en naardien dit zoo is, hoeveel te minderkan dan
iemand van zoodanige Goden eenige van de onsler-
felijken sterfelijken maken. Daarenboven, indien
wij nu met zulken handelen, welke meenen, dat men
de Goden moel eeren, niet vanwege dit leven,
maar vanwege het leven, dat na den dood zal zijn,
200 volgt daaruit, dat zij niet alleen te eeren zijn om
die dingen, welke, evenals verdeclde ambten, on-
der de magt van die Goden gesteld worden, niet
door reden van waarheid, maar door bedenken van
ijdelheid, gelijk het bedenken van hen is, welke
beweren, dat de dienst dezer Goden noodwen-
dig is vanwege de nuttigheden dezes sterfelijken
levens, tegen welke ik, zooveel ik vermogt, in
de voorgaande boeken genoeg gesproken en
verhandeld heb. Naar dien alles zoo is, volgt daar-
uit, dat, bijaldien de jeugd van diz menschen al-
lermeest bloeit, die de jeugdgodin Juventas eeren,
en daarentegen, dat hare versmaders of binnen
de jaren hunner jeugd sterven, of anders in hunne
jeugd, even als‘in een oud ligchaam, geheel
versterven. En van gelijken bijaldien de gebaarde
Fortuine veel schooner en lieflijker de wangen
van hare dienaars bekleedt, en daarentegen, bij-
aldien wij die alleen kaal of kwalijk gebaard
zagen, vanwelke dezelve versmaad wordt; bijal-
dien zulks geschiedde, zouden wij ook met zeer
goed regt aldus zeggen, naardien deze Godinnen
ieder in haar ambt eenigerwijze kunnen bepaald
worden: dat daaruit dan volgt, dat men vande
jeugdgodin Juventas niet behoort te begeeren
het eeuwige leven, naardien zij zelfs den baard
niet kan geven. En evenzoo, dat men ook van
de gebaarde Fortuine zz dit leven niet iets goeds
heeft te hopen, naardien ¢z dit leven hare magt
niet z6odanig is, dat zij zelfs dien jeugdigen tijd
kan geven, welke met een baard bekleed, wordt.
Maar benevens dit alles is het ondertusschen
waarachtig, dat zelfs om die dingen, welke men
meent, dat onder hare magt staan, hare dienst
niet noodig is, want er zijn velen geweest, die
de jengdgodin Juventas naarstig geeérd en even-




VAN DE STAD GODS. 189

wel geenzins in hunne jeugd gebloeid hebben ;
ook zijn er velen, welke dezelve niet eeren, die

nogtans bloeijen in eene klocke sterkle der

jonkheid. Insgelijks zijn er ook velen, welke
zeer ootmoedig de gebaarde Fortuine hebben
gediend, en evenwel geen baard, ja zells geen
wanschikkelijke baard hebben kunnen krijgen,
en daarbenevens zij, welke haar eeren om een
baard van haar te krijgen, worden zeer schrik-
kelijk van eenige gebaarde licden, welke haar
versmaden, bespot. En voorwaar, is het moge-
lijk, dat s menschen hart zoo dwaas en uitzin-
nig is, dat zij bij zich zelven gelooven, dat de
godsdienst van die Goden, om het eeuwige le-
ven te verkrijgen, nultig en diensiig kan zijn,
dear zij zoo merkelijk bevinden, dat om deze
tijdelijke en haast vergankelijke weldaden te ver-
krijgen, over welke men zegt, dat ieder dezer
Goden zijn bijzonder ambt heeft, dezelve gansch
ijdel en bespottelijk is? Zeker, dat zij het ecuwige
leven zouden kunnen geven, hebben zells zij
niet durven zeggen, welke hun deze tijdelijke
ambten, elk zijn deeltje en stuksken, opdat er
niemand (dewijl zij meenen, dat zij gansch vele
in getal waren) van dezelve zou ledig zitten,
verdeeld en gegeven hebben tot zoodanig einde,
opdat zij quansuis als mel eenige kennis van de
dwaze en onwijze volkeren zouden geéerd worden.

HOOFDSTUK 1L

Wat men van Varro heeft te gelooven aan-
gaande zijn gevoelen van de Goden der
Heidenen, van wie hij zoodanige geslach-
ten en godsdiensten ontdekt heeft, dat hij
veel eerbiediger ten aanzien van hen zou
gedaan hebben, indien hif van hen geheel
gexwegen had.

En aangaande zulks, wie is er, die dit alles
naauwer onderzocht heeft dan Marcus Varro?
En wie heeft dezelve geleerder gevonden? Wie
heeft ze aandachtiger bemerkt? Wie heeft ze
scherpzinniger onderscheiden? Wie heeft ze
ook naarstiger en volkomener beschreven? Want
hoewel hij zoo heel zoetvloeijend niet is van uit-
spraak, noglans is zij zoo vol van leeringen en on-
derwijzingen, dat hij den liefhebber der zaken
zoo volkomen in alle geleerdheid, welke wij we-
reldsche en zij vrije geleerdheid noemen, onder-

wijst als Cicero daarentegen ooit den lief hebber
der woorden vermaakt, waarom ook zelfs Tullius
hem zoodanig getuigenis geeft, dat hij in zijn
academische boeken uitdrukkelijk zegt, dat hij aan-
gaande die zaak (n.l. welke hij daar noemt) eene
zekere onderhandeling gehad heeft met Marcus
Varro, (*) een man, zegt hij, welke van alle geleer-
den welligt de scherpzinnigste is en zonder eenigen
twijfel de allergeleerdste: hij zegt niet de aller-
welsprekendste en de allerbegaaldste van tong,
want waarlijk melterdaad in zoodanige gave was
hij verrc beneden hem, maar hij noemt hem een
man, van alle geleerden welligt de scherpzin-
nigsle, en voegl daar nog bij in dezelfde boe-
ken, dat is, in de academische boeken, (in welke
hij leert, dat men aan alle dingen heeft te twij-
felen) dat hij zonder eenigen twijfel wel de aller-
geleerdste is. Want voorwaar, vanwege deze
eenige zaak was hij zoo gansch zeker, dat hij
dieshalve alle twijfelingen verwierp, welke hij
noglans in alle andere zaken gewoon was bij-
tebrengen, zoodat het blijkt, dat hij, die een
voorstander was van de twijfelingen der acade-
mischen, in dit eenige stuk genoegzaam zich zel-
ven vergeten heeft, n.l. dat hij een academisch-
gezinde was. Insgelijks in het eerste boek, als
hij ten hoogste verhief zekere werken van den-
zelfden Varro, aangaande zijne onderwijzingen
in de geleerdheid, zegt hij aldus: uwe boeken
hebben ons, die in onze slad te eenenmale vreem-
delingen waren, en dwalende evenals gasten, ge-
noegzaam weder te huis gebragt, teneinde wij
eenmaal mogen bekennen, wie en waar wij zijn.
Want gij hebt ons ontdekt den ouderdom onzes
Vaderlands, gij hebt de beschrijvingen der tijden,
gi) hebt de wetten en geregtigheden der gods-
diensten-, gij hebt ook de geregtigheden der
priesteren, gij heht ook de huiswelten, gij hebt
de gemeene stadswelten beschreven ; voorts hebt
gi] de namen, geslachten, ambten en oorzaken
van de zitstoelen, landschappen en plaatsen, gij
hebt ook de namen, geslachten, ambten en oor-
zaken van alle Goddelijke en menschelijke zaken
ons ontdekt en geopenbaard. Deze man, van
zulk eene vermaarde en uitnemende geleerdheid,

(‘) Varro is bij zijn leven (hoewel de nijdigheid kracht
heeft zoolang men leeft) de allergelecrdste genaamd van
de Romeinen, en bij zijn leven is hem een beeld in de
gemeene Bockkamer van Asinius Pollio te Rome opgerigt,
hetwelk tevoren nooit iemand geschied was.




190 AUGUTTINUS ZESDE BOEK

die man, van wien ook Terentianus (*) kortelijk
en met een zeer [raai gedichtken spreekt, zeg-
gende aldus: ,van allen is Varro de geleerdste
man,” dic man, welke z66 veel gelezen heeft,
dat wij ons te verwonderen hehben, dat hij nog
eenigen ledigen tijd gehad heeft om iots te kun-
nen schrijven; die man zeg ik, welke ook zoo
veel geschreven heeft, () dat wij naauwelijks
kunnen gelooven, dat er iemand zou zijn, welke
in zijn leven zddveel zou hebben kunnen schrij-
ven; die man, zeg ik, zoo groot en kloek in
verstand, zoo groot en kloek in leering en on-
derwijzing, deze zelfde heeft van deze Godde-
lijke zaken zooveel belagchelijke, versmadelijke
en gruwelijke dingen beschreven, dat ik niet
weet, alware het, dat hij met voordacht een be-
vechter en .tegenspreker der Goddelijke dingen,
vanwelke hij geschreven heeft, had willen zijn,
en dat hij met voordacht had willen zeggen,
dat dezelve niet dienen tot den godsdienst, maar
tot de superstitién, dat ik niet weet, zeg ik, of
hij dan in dezelve belagchelijke, versmadelijke
en gruwelike zaken zou geschreven hebben,
want naardien hij van die Goden, welke hij ge-
cerd hceft, en ook geacht heeft, dat men die
behoorde te eeren, zoodanig gevoelen gehad
heeft, dat hij in datzelfde werk van zijne onder-
wijzingen der geleerden zegt ,.dat hij bevreesd
en bezorgd is vanwege dezelve, teneinde zij niet
zouden teniet komen en ten onder gaan, niet
door aflooping en beplundering der vijanden, maar
door verzuim der burgers, van welke zwa-
righeid hij zegt, dat dezelve door hem, evenals
tegen eene gemeene verwoesting, bevrijd worden.
En wijders, dat door deze zijne dusdanige boe-
ken dezelve in de gedachienis der vromer men-
schen geborgen en bewaard worden met een
veel naarstiger en nuttiger zorg, dan ooit Me-
tellus gedaan heeft, welke geroemd wordt, om-
dat hij de Vestaalsche godsdiensten van den
brand bevrijd heeft, of ook Aeneas, welke ge-
prezen wordt, omdat hij uit de Trojaansche
verwoesting zijne huisgoden verlost heeft.” En
nogtans heeft deze zelfde Varro voor de navol-

(") Terentianus was een potet van Carthago, die ten
tijde van Diocletianus leelde.

(+) Gillis verhaalt uit het eerste boek der weken van
Varro, dat hij in zijn Bdste jaar geschreven had 490 boe-
ken, doch dat vele van dezelve, toen hij gebannen werd,
dogr de berooving van zijn Doekliamer niet te voorschijn
zijn gekomen,

gende tijden zoodanige dingen (e lezen gelaten,
welke van de voorgaande en onwijze eeuwen
geoordeeld zouden worden met regt verwerpelijk
te zijn, en zoodanige wezen, welke ten hoogste
vijandig zouden zijn tegen de waarheid der
religie. Derhalve, wat hebben wij, aangaande
dezen Varro anders te oordeelen, dan dat deze
allerdapperste en allergeleerdste man, en nogtans
daarbenevens ook niet geheel vrij zijnde van den
Heiligen Geest, wel geperst is geweest met de
gewoonten en welten zijner stad aan de ééne
zijde, maar aan de andere zijde nogtans, dat hij
niet heeft willen noch funnen verzwijgen zoo-
danige redenen, door welke hij, als onder den
schijn van zijnen godsdienst te prijzen, bewogen
is geweest, om le schrijven de gelegenheden
derzelve.

HOOFDSTUK L.

Hoedanig de verdeeling is van de Boeken van
Varro, die hij gemaakt heeft aangaande
de oudheden der menschelijke en Godde-
lijke zaken.

Dezelfde Varro heeft 41 Boeken der oudhe-
den beschreven, en die verdeeld in menschelijke
en Goddelijke zaken. De menschelijke zaken
eigent hij toe 25 — en de Goddelijke 16 Boe-
ken, en die verdeeling heeft hij zoodanige orde
gevolgd, dat hij de boeken der menschelijke
zaken verdeeld heeft in 4 deelen, elk deel
van 6 boeken; want zijn oogmerk was, te over-
leggen, wie zij zijn, die werken, waar zij werken,
wanneer zij werken en waf zij werken. In de
6 eerste boeken heeft hij van de menschen ge-
schreven, in de tweede 6 boeken van de plaat-
sen, in de derde 6 van de tijden, en in de vierde
en laatste 6 boeken heeft hij van zaken en van
de dingen geschreven. Maar daarbij en aan het
hoofd van dezelve heeft hij een bijzonder boek
gesteld, dat eerst in ’t algemeen van alle zaken
spreekt. Insgelijks in de Goddelijke zaken heeft
hij ook gehouden dezelfde orde der aldeeling,
zooveel belangt die dingen, welke men aan de
Goden heeft te betoonen; want de heilige Goden-
godsdiensten worden van de menschen betoond
op hunne gevoegelijke plaatsen en tijden. Dit
alles, hetwelk ik gezegd heb, heeft hij vervaar-
digd in 4 declen, bevaitende elk 3 boeken; want




VAN DE STAD GODS. 101

de eerste 3 heefl hij geschreven van de men-
schen, de volgende 3 van de plaatsen, de
derde 3 van de tijden, en de vierde of laatste
3 van de heilige godsdiensten, in wier verhan-
deling hij ons ook met eene zeer scherpzinnige
onderscheiding te kennen geefl, waar de men-
schen die zullen hebben te betoonen, wanneer
zij die zullen betoonen en wat zij zullen betoo-
nen; maar aangezien hij ook moest te kennen
geven (want zulks werd bijzonder verwacht) aan
wic men deze godsdiensten zou betoonen, zoo
heeft hij ook zelfs van de Goden zijne 3 laalste
hocken beschreven, zoo dat er dus 5 maal 3
of 15 boeken waren. Doch al deze hoeken,
gelijlc wij gezegd hebben, zijn 16 in getal, want
in den aanvang van die boeken heefll hij een
bijzonder boek vooraangesteld, waarin allercerst
van alles in ’t algemeen wordt gesproken. [Ln
dit ten einde gebragt hebbende, heeft hij vervol-
gens naar zijne 9 deelige aldecling de 3 voorste,
die tot de menschen behooren, wederom zié
onderscheiden, dat het eerste is van de Priesters,
het tweede van de waarnemers des vogelge-
zwerms (¥) en het derde van de 15 geheiligde
mannen () tol die dingen, die den godsdienst
aangaan. Aangaande de tweede 3, behoorende
tot de plaatsen, deze heeft hij aldus verdeeld,
dat hij in het eerste derzelve gesproken heelt
van de kapellekens, in het tweede van de ge-
heiligde kerken, en in het derde van de gehei-
ligde plaatsen. De 3, welke voorts daaraan vol-
gen, behooren tot de {ijden, dat is, tot de feest-
dagen, zoodat hij het eerste van die gemaakt
heeft van de vierdagen, hel tweede van de open-
bare en gemeene spelen op de renplaats, genaamd
Circus, en het derde van de tooneelspelen. Be-
langende de vierde 3, hehoorende tot de gods-
diensten, aldaar heeft hij in het eerste geschreven
van de inwijdingen, in het tweede van de bij-

(‘y De leer van de Augures, dat is, van de waarnemers
des vogelgeschireis, is zeer oud, en is voor 't ecrst uit Azig
in Griekenland, overgevoerd, en van daarin het landschap
Etrurié, en vandaar wederom binnen Rome en door gansch
Twlig; zoodat ook Romulus een waarnemer des vogelge-
zwerms is geweest, en voor het eerst heeft hij 8 zoodani-
ge waarnemers ingesteld, Daarna is de vierde er bijge-
voegd, en cindelijk bij do 4 zijn daarna nog 5 gevoegd, zoodat
zij Oin getal waren; zulks is onder de burgemeesteren May-
cun Valerius en Quintins Apulins met de Priesteren mede
geschied.

() Toen Tarquinius Superbus de Sibillijnsche boelen ge-
koeht had, heeft Lij eerst 2 mannen tot het onderzoek dep-
zelve, wanneer er nood was, ingesteld; daarna kwam het
setal tot 10, en cindelijk tot 15.

zondere huis-godsdicnsten, en in het laatste van
de openbare en gemeene godsdiensten. En ein-
delijk na al deze prachtige toebereidingen, quan-
suis van deze godsdiensten, komen in de 3 uiterste
daaraanvolgende, die nog overig zijn, de Goden
allerlaatst, aan wie die gansche godsdienst besteed
wordl. In het eerste wordt verhandeld van de
bekende en zekere Goden, in het tweede van de
onbekende en onzekere Goden, in het derde
worden voorgesteld en ingebragt al de Goden
tezamen, cn in het laatste deszellden boeks de
Uit dit alles blijkt
genoegzaam, dat in deze gansche orde van die

bijzonderste en uitgelezenste.

allerschoonste en  allerscherpzinnigste afdeeling
en onderscheiding dezer dingen tevergeefls het
eeuwige leven gezocht, gehoopt, en ook aller-
onbeschaammdst gewenscht wordt: zulks, zeg ik,
zal ligtelijk ieder mensch, die niet met een ver-
stokt harte zich zelven vijandig is, kunnen mer-
ken uit alles, dat wij nu gezegd hebben, en dat wij
nog voortaan zullen zeggen. Want deze godsdien-
sten zijn of instellingen der menschen, 0f der lucht-
geesten, niet zoodanige, welke zij noemen goede
luchtgeesten, maar opdat ik ronder en klaarder
spreke, der onreine luchtgeesten, en buiten allen
twijiel der booze geesten en duivelen, die den
menschen boos inblazen gruwelijke en schadelijke
gedachten, waardoor geschiedt, dat de mensche-
lijke ziel meer en meer verijdelt, zoodat zij niet
kan bekwaam gemaakt worden om de onveran-
derlijke en ecuwige waarheid ooil aan te hangen.
Door hunne wonderlijk groote benijding drukken
zij heimelijk het kwade in de gedachlen der
goddeloozen, en somtijds blazen zij ook wel
openbaar zulks in de zinnen der menschen, en
verzekeren alles, zoo zij kunnen, met eene be-
driegelijke betuiging. Voorls staat ook wel aan
te merken, dat deze zellde Varro beluigt, eevst
van de menscbelijke — en daarna van de God-
delijke zaken geschreven te hebben, omdat de
burgerschappen en steden allereerst geweest zijn,
en dat daarna deze dingen door hen ingesteld
zijn. Maar de ware religie en de opregte gods-
dienst zijn niet van cenige aardsche stad inge-
steld; maar deze zelfde ware religie stelt veel
meer in en bouwt eenc Hemelsche stad. En
daarbenevens, dezelfde ware religie is door den
waren God, den Gever des ceuwigen levens,
ingeblazen en geleerd aan Zijne ware en op-
regte dienaren.



192 AUGUSTINUS ZKSDE BOEK

HOOFDSTUK 1V.

Hoe volgens de verhandeling van Varro, zelfs
bij de dienaars der Goden, de mensche-
lijlee zaken bevonden worden ouder fe zijn
dan de Goddelijhe zalken.

Ondertusschen, dat Varro belijdt, dat hij daarom
eerst van de menschelijke zaken en daarna van
de Goddelijke geschreven heeft, dewijl deze
Goddelijke zaken van de menschen ingesteld zijn,
dit alles is door hem gedaan om deze reden: want
zegt hij, gelijk een schilder eerder is dan zijn
geschilderd tafereel, en een timmerman eerder
is dan het huis, alzoo zegt hij, zijn mede de
steden eerder dan die dingen, welke door de
steden ingesteld zijn. Insgelijks zegt hij ook,
dat hij wel eerst van de Goden geschreven zou
hebben en daarna van de menschen, indien hij
voorgenomen had van alle en de geheele natuur
der Goden te schrijven, even alsof hij hier alleen
geschreven had van eenig gedeelte van de na-
tuur der Goden en niets van allen geheel, en
daarbenevens, alsof eenig gedeelte van de natuur
der Goden, overmits het niet is alle en geheel,
daarom niet behoort voor te gaan voor de men-
schen. Boven dit alles, als men ’t ook wel in-
ziet, schijnt hij in die 3 laatste boeken, verkla-
rende zeer naarstig de zekere, onzekere en uit-
gelezenste Goden, geene natuur der Goden voorbij
te gaan. Wat is het dan te zeggen, dat hij
zegt indien wij van alle en de geheele natuur
der Goden en der menschen schreven, zoo zou-
~den wij eerst de Goddelijke zaken afgedaan
hebben eer wij tot de menschelijke zaken zou-
den gekomen zijn.” Want hij schrijft of van
.alle en de geheele natuur der Goden, of van
eenige natuur derzelve of van geene. Indien hij
van alle en de geheele natuur der Goden schrijft,
zoo behoorde dezelve door hem gesteld te worden
voor de menschelijke zaken. En indien hij van
cenig gedeelte van de natuur der Goden schrijft,
waarom gaat zulks mede niet voor de mensche-
lijke zaken? Of is het alzoo, dat eenig gedeelte
der Goden niet waardig is om gesteld te worden
véér de geheele natuur der menschen? En in-
dien het te veel ware, dat eenig gedeelte der
Goden vdor alle menschelijke zaken zoude ge-
steld worden, zoo is nogtans dat zelfde gedeelte
tenminste wel waardig, om voér de Romeinsche
zaken in het bijzonder gesteld te worden; want

hij heeft zijne boeken van de menschelijke zaken
geschreven, niet voor zooveel de gansche wereld
aangaat, maar zooveel als dezelve alleen Rome
belangen. Deze boeken nogtlans, wil hij zeggen,
dat hij wel teregt in orde van schrijven gesteld
heeft véér de boeken der Goddelijke zaken, even
gelijk men den 5childer stelt voor zijn' geschil-
derd tafereel, en gelijk men den limmerman stel
voor het huis, belijdende diensvolgens alzoo open-
lijk, dat deze Goddelijke zaken, even als eene
schilderij of huishouding door de menschen inge-
steld zijn. Zoo volgt hieruit dan eindelijk, dat
men merkelijk te verstaan heeft, dat hij van
gansch geene natuur der Goden geschreven heeft,
doch dat hij zulks niet openlijk heeft willen
zeggen, maar alleen den verstandigen heelt te
bedenken gelaten; want waar gezegd wordt niet
alle, wordt wel volgens het gewone gebruik
verstaan eenzge, maar men mag het ook uit-
leggen en verstaan met de verklaring van geene,
want daar men zegt geene, daar is het niel
alle, en daar is het van gelijken ook zells
niet eenige; want, gelijk hij zelf zegt, indien het
alle natuur der Goden was van welke hij schreef,
dat dezelve dan in orde van schrijven voor de
menschelijke zaken gesteld was. Maar merkt
toch aan, dat zwijgende de waarheid genoeg
overluid roept, al was het, dat het niet alle na-
tuur der Goden was, als het ten minste eenig
deel ware, dat dezelve dan buiten allen twijfel
behoorde gesteld te worden véor de Romeinsche
zaken. Maar het is alzoo, dat dezelve achter
de Romeinsche zaken gesteld wordt; zoo volgt
dan daaruit, dat hetgeen hij beschrijit, geene
natuur der Goden is, en alzoo is zijne meening
niel geweest, dat hij de menschelijke zaken véor
de Goddelijke zou hebben willen stellen, maar
dit is zijne meening geweest, n.l. dat hij valsche
zaken niet heelt willen stellen voor waarachtige;
want in die boeken, welke hij van de mensche-
lijke zaken geschreven heeft, heeft hij gevolgd
de historie van de verhandelde en gebeurde din-
gen; maar in die boeken, welke hij geschreven
heeft van de dingen, die hij Goddelijke zaken
noemt, wat verhaalt hij anders dan opinién en
meeningen van ijdele dingen? En dit is het,
dat hij door eene looze en scherpzinnige beden-
king heeft willen te kennen geven, schrijvende
niet alleen van deze dingen op het laatst en
achteraan, en van de andere dingen vooraan,

i
B
i




VAN DE STAD GODS,

maar ook reden gevende, waarom hij zulks ge-
daan heeft; indien hij deze reden verzwegen
had, zou mogelijk deze zijne daad van anderen
op eene andere wijze verschoond geweest zijn.
Maar in de reden, die hij zelf gegeven heeft,
betoont hij genoeg, dat hij anderen niets gela-
ten heeft, om naar hun goeddunken iets anders
te vermoeden of te bedenken. En daarenboven
heeft hij met dezelfde reden genoegzaam bewe-
zen, dat hij de menschen hooger geacht heeft
dan hunne énslellingen, maar geenszins, dat hij
de nmafuur der menschen stelde boven die der
Goden. Hieruit blijkt derhalve genoegzaam, dat
hij beleden heeft, dat hij de bocken der God-
delijke zaken geschreven heeft, nic/ naar de
waarheid, welke tot de Goddelijke natuur be-
hoort, maar naar de valschheid, welke tot de
dwaling dient. Dit heeft hij ook elders veel
klaarder en openlijker gesteld, gelijk ik in ’t
vierde Bock verhaald heb, zeggende: dat hij
naar uitwijzen der natuur zou geschreven heb-
ben, bijaldien hij eene nieuwe stad zou bouwen,
maar aangezien hij nu eene oude stad gevon-
den had, dat hij daarom niet anders had kun-
nen doen, dan hunne gewoonle te volgen.

HOOFDSTUK V.

Van de driederlei soorten der leer van de
(ioden, naar het gevoelen van Varro, waar-
van de ééne is de fabelachtige leer der
(foden, de tweedé de natuurlijke, en de
derde de burgerlijke.

Maar daarna, wal is zulks ook, dat hij zegt,
dat er driederlei geslachten zijn van de leer der
Goden, dat is, van zoodanige redenen en onder-
wijzingen, welke verklaringen van de Goden
doen, waarvan de ééne wordt genaamd de My-
thische leer der Goden, de tweede de Phisische,
en de derde de Burgerlijke? In het Hollandsch,
indien het gebruik - dit toeliet, zouden wij die
soort, welke hij vooraan gesteld heeft, mogen
noemen de verdichlte kluchtleer der Goden, maar
wij zullen dezelve noemen de fabelachtige leer,
want het woord Mythische is gesproken van de fa-
belen, dewijl Mythos in het Gricksch een fabel ge-
noemd wordt. Aangaande het tweede geslacht, dat
genaamd wordt de natuurlijke leer, laat de dage-
lijksche gewoonte van spreken genoeg toe. Aan-

gaande het derde, dat is al reeds in het Hol-
landsch uitgedrukt, dewijl het de Burgerlijke
leer genaamd wordt. Daarna zegt diezelfde
Varro: de Mythische leer der Goden noemen
zij zoodanige manier van onderwijzing als bij-
zonderlijk de poéten gebruiken, de Physische
leer, welke de philosophen gebruiken, en de
Burgerlijke, welke de volkeren gebruiken. Het
eerste geslacht, waarvan ik gezegd heb, zegt
hij, daarin zijn vele dingen verdicht, welke strij-
den tegen de waardigheid en tegen de natuur
der onsterfelijke Goden; want in zoodanige on-
derwijzing vindt men, hoe de eene God voort-
gekomen is uit het hoofd, de anderc uit de dije,
en wederom hoe cen ander gesproten is uit
eenige druppelen bloeds, ja in deze onderwij-
zing vindt gij, hoe de Goden gestolen hebben,
hoe ze overspel gedaan hebben, hoe zij ook als
knechten de menschen gediend hebben, Einde-
lijk worden in die leer alle dingen aan de Goden
toegedigend, welke niet alleen bij de menschen,
maar zelfs ook bij de meest verachle menschen
bespeurd worden. In het verhandelen van die
leer heeft hij voorwaar, daar hij mogt, daar hij
het heeft durven bestaan, daar hij het vrij en
buiten straffe geacht heeft, zonder eenige ver-
donkering of bewimpeling uitgedrukt, welk eene
groote oneer en welk ongelijk zij de natuur der
Goden deden met hunne allerleugenachtigste fa-
helen; want hij sprak niet van de natuurlijke
leer der Goden, ook niet van de burgerlijke,
maar van de fabelachtige, welke hij meende,
dat vrijmoedig genoeg van hem kon hestralt
worden. Maar laat ons zien, wat hij van de
tweede manier van leer zegt. De tweede soort
van leering, zegt hij, is die, van welke de phi-
losophen vele hocken hebben nagelaten, in welke
boeken verhaald wordt, wie de Goden zijn, waar,
van welk geslacht, en hoedanig dezelve zijn,
van wat tijd dezelve begonnen zijn, of zij van
alle eeuwigheid zijn, en of zij uit vuur bestaan,
gelijk Heraclitus geloofd heeft, dan of zij bestaan
uit zekere getallen (Numeri) gelijk Pythagoras
meende, dan of zij bestaan uit zekere ondeclbare
allerkleinste luchtstofkens (atoma) gelijk Epicurus
dacht, en zoo voorts meer andere dingen, welke
de ooren der menschen veel beter binnen de
muren in de school kunnen verdragen dan bui-
ten ’s huis op de markten, Doch in deze soort
van leering, die hij de Physische genoemd heelt
25




194 AUGUTTINUS ZESDE BOEK

en welke tot de philosophen behoort, heeft hij
niets bestraft, alleen heeft hij hunne geschillen,
dje zij onder elkander hebben, verhaald en door
wie en door welke personen zoodanige groote
wenigte van verschillende gezindheden gekomen
is. Ondertusschen staat te bemerken, dat hij
deze manier van leering verbannen heeft van de
markt, dat is, van de volkeren, en dezelve ge-
sloten heeft binnen de scholen en de muren.
Maar die eerste allerleugenachtigste en allerschan-
delijkste soort van leering heeft hij geenzins ver-
bannen van de steden, godsdienstige ooren der
volkeren, onder dezelve bijzonder ook der Ro-
meinen. Want ziel toch eens: helgeen de philo-
sophen verhandelen van de onsterfelijke Goden,
dat kunnen zij niet verdragen; maar wat de
poéten zingen en de kamerspelers spelen, al
zulks, overmits het verdicht is tegen de waar-
digheid en de natuur der onsterfelijke Goden,
en omdat zulks mede kan bespeurd worden niet
alleen bij de menschen, maar zelfs ook bij de
meest verachte menschen; al zulks, zeg ik, ver-
dragen zij niet alleen, maar hooren het ook
gaarne. En niet alleen dit, maar daarenboven
ordonneeren zij ook, dat dit alles den Goden
zelfs moet behagen, en dat zij hierdoor moeten
verzoend worden. Maar iemand zal mogen zeg-
gen, deze twee soorlen van leeringen, n.l. de
Mythische en de Physische, dat is, de fabelach-
tige en de natuurlijke, laat ons die onderschei-
den van de burgerlijke manier van leering, van
welke nu gehandeld wordt en die hij zelf ook
onderscheiden heeft. En opdat wij dit doen,
zoo laat ons de burgerlijke manier van leering
zelf zien en laat ons bemerken, hoe en op welke
wijze hij dezelve verklaart. Voorwaar, ik zie
wel waarom de fabelachtige leering van de bur-
gerlijke moet onderscheiden worden, n.l. omdat
dezelve valsch, schandelijk en onwaardig is. Maar
dat men de natuurlijke soort van leering van de
burgerlijke wil onderscheiden, wat is dat anders
dan te belijden, dat zelfs de burgerlijke leering
vol gebrek is? En indien deze soort van lee-
ring natuurlijk is, wat is er in de natuurlijke
leering dan te berispen, dat men die wil buiten-
sluiten? Doch indien deze manier van’leering
niet natuurlijk is, wat is dan hare waardigheid
zoo bijzonder, dat zij boven de andere zal toe-
gelaten worden? Dit is nl. daarvan de reden,
te weten: dezellde oorzaak, waarcm hij eers

van de menschelijke zaken en daarna van de
Goddelijke geschreven heeft, te weten: omdat
hij in de Goddelijke gevolgd heeft niet de natuur
der Goden, maar de instellingen der menschen.
Maar laat ons ook eens de hurgerlijke manier
van de leering der Goden zien. De derde soort
der leering zegt hij, is die, welke in de steden
de burgers, en bijzonder de Priesters moeten
weten, oefenen en waarnemen, in welke manier
van leering begrepen is, welke Goden men in
’t gemeen en openbaar behoort te eeren, en welke
godsdiensten en offerhanden voor ieder behoorlijk
zijn waar te nemem. Maar laat ons voorts nog
bemerken wat er volgt: de eerste manier der
leering van de Goden, zegt hij, is bijzonder be-
kwaam tot het schouwhof, de tweede tot de
wereld en de derde tot de stad. Wie ziet hier
nict, wie van de drie hij den hoogsten prijs ge-
geven heeft? Voorwaar de tweede, welke hij
hier boven gezegd heeft de leering der philo-
sophen te zijn; want hij betuigt, dat deze tot
de wereld behoort, boven welke zij meenen,
dat er onder alle dingen niets heerlijker noch
uitnemender kan zijn. Ondertusschen, die twee
manieren der leeringen van de Goden, de eerste
en de derde, te weten, des schouwhofs en der
stad, deze heeft hij van die andere onderschei-
den en afgezonderd. En wij zien ook, dat niet

straks, hetgeen van de stad is, tot de wereld.

kan behooren, hoewel wij nogtans zien, dat de
steden in de wereld gelegen zijn. Want het
zou kunnen geschieden, dat volgens zekere val:
sche mecningen in de stad zoodanige Goden
zouden gederd en geloofd worden, wier natuur
noch in de wereld, noch buiten dezelve is. Nu,
het schouwhof, waar is dat anders dan in de
stad? En wie anders heeflt ook het schouwhof
ingesteld dan de stad? En waarloe anders
heeft zij zulks ingesteld dan om den wil der
tooneelspelen? En waarin anders beslaan de
tooneelspelen dan in Goddelijke zaken, vanwelke
die boeken met zeer groote kloekheid beschre-
ven worden?

HOOEDSTUK VI

Van de Mythische of fabelachtige leer der
Goden, alsmede van de burgerlike leer
der Goden legen Varro.

O gij, Marcus Varro! naardien gij van alle

geleerden de scherpzinuigste, en zonder eenigen




VAN DE STAD GODS. 195

twijfel de allergeleerdste mensch zijt, maar nog-
tans een mensch, en niet God, en ook niet
door den Geest Gods opgetogen om in waar-
heid en vrijheid de Goddelijke dingen te zien
en le verkondigen, zoo is 't nogtans; dat gij
zeer wel zict hoe verre de Goddelijke zaken
van de menschelijke beuzelingen en leugens moe-
ten afgezonderd zijn, maar evenwel, gij vreest
de allerbooste meeningen der volkeren te kwetsen,
alsmede hunne gewoonten in de oefeningen van
hunne superstitién; dat deze van de natuur der
Goden verschillen, ja zelfs vreemd zijn van zoo-
danige Goden, welke de zwakheid des mensche-
lijken gemoeds verdicht en bedenkt in de ele-
menten dezer wereld, zulks gevoelt gij eensdeels
zelf, wanneer gij deze superstitién aan alle kan-
ten overlegt, en eensdeels is het mede ook, dat
zulks uwe gansche geleerdheid overal uitroept.
Ondertusschen, wat doet hier uw menschelijk,
hoewel allerheerlijkst verstand? En wat zegt
in deze engten uwe menschelijke, hoewel over-
vloedige en zeer groote geleerdheid? Gij wilt
de naluurlijke Goden eeren, en /ij werd ge-
dwongen de burgerlijkc te eeren. Doch gij
hebt eenige andere fabelachtige Goden gevon-
den, tegen welke gij vrij wat vrijmoediger, het-
geen gij gevoelt, uitspuwt, zoodat gij daarmede,
willende of niet willende, zelfs ook de burger-
lijke Goden bespuwt en besprengt. Want gij
zegt, dat de fabelacbtize Goden bekwaam zijn
tot het schouwhof, de natuurlijke tot de wereld
en de burgerlijke tot de stad, daar de wereld
noglans is een Goddelijk werk, maar de ste-
den en schouwhoven werken der menschen zijn.
Daarbenevens worden ook op de schouwhoven
geene andere Goden bespot en begekt dan die,
welke aangebeden worden in de tempelen, en aan
geene andere Goden vertoont gij uwe spelen dan
aan die, welke gij uwe offeranden offert. Maar
zoudt gij niet veel vrijer en veel scherpzinniger
deze dingen afdeelen, indien gij zeidet, dat eenige
Goden natuurlijk zijn, eenige van de menschen
ingesteld zijn? En aangaande die Goden, die
van de menschen ingesteld zijn, wat anders
daarvan verhalen de schriften der poéten, wat
anders de schriften der Priesters, doch evenwel
dat ze beide onder elkander door gemeenschap
der valschheid> z66 wel overcenkomen, dat ze
beide den duivelen aangenaam zijn, welke de
leer der waarheid haten. Zoo dan cen wei-

nig ter zijde stellende die leer van de Goden,
welke zij de natuurlijke noemen, vanwelke men
namaals heeft e handelen, dunkt het u alsnog
wel goed, dat men het eeuwige leven zal be-
geeren of hopen van de poétische Goden, van
de Goden des schouwhofs, der spelen en der
tooneelen?  Dat zij verre! Ja, de ware God
wil van ons afkeeren zulke gruwelijke en hei-
ligschendende dwaasheid en vitzinnigheid. \Want
hoe? Meent gij, dal van die Goden, aan wie
deze dingen behagen, en wie deze dingen ver-
zoenen, inwelke zelfs hunne gebreken en misda-
den opgehaald en vermeld worden; meent gij,
zeg ik, dat van zoodanige Goden het eeuwige
leven te begeeren is? Voorwaar, ik meen niet,
dat er iemand is, die tot zulk een hoogsten trap
der alleruitzinnigste goddeloosheid is razende.
Zoodan, noch door de fabelachtige, noch door
de burgerlijke leer der Goden krijgt iemand het
ecuwige leven; want de fabelachlige leer, schan-
delijke dingen van de Goden verdichtende, zaait
dezelve; de burgerlijke leer, dezelve gunstiglijk
toestaande, maait dezelve. De fabelachtige leer
strooit de leugens, de burgerlijke leer vergadert
dezelve. De fabelachtige beschimpt de Godde-
lijke zaken door valsch versierde misdaden; de
burgerlijke omhelst gunstiglijk in hare godsdien-
stige zaken zelfs ook de spelen van die misda-
den. De fabelachtige verklaart door zangliederen
eenige gruwelijke gedichtselen der menschen van
de Goden, de burgerlijke heiligt dezelve op de
feest- en vierdagen derzellde Goden. De fabel-
achlige zingt de boeverijen en schelmerijen der
Goden, de burgerlijke bemint dezelve. De fa-
belachtige ontdekt of versiert dezelve, de bur-
gerlijke bevestigt ze door haar geluigenis, wan-
neer ze waar zijn, of vermaakt zich met dezelve
wanneer ze onwaar zijn. Alzoo, beide deze lee-
ren zijn schandelijk, beide zijn ze verdoemelijk.
Maar die leer, welke het schouwhof aangaat, hare
belijdenis brengt mede niets dan openbare scban-
delijkheid; en die leer, welke de stad aangaat,
dezelve wordt door hare schandelijkheid versierd.
Daarom, wat meent gij zal van zulks het eeu-
wige leven gehoopt worden, vanwaar zelfs dit
korte en tijdelijke leven bevlekt wordt? Is het
niet alzoo, dat de omgang van booze menschen
indien zij zich indringen in onze genegenheden
en toestemmingeu, ons leven beviekt en verderft?
En zal dan ons leven niet bevlekt en verdorven




196 AUGUSTINUS ZESDE BOEK

worden van de gemeenschap der duivelen, welke
in hunne boosheden geéerd worden? Ochl in-
dien de boosheden waarachtig zijn, welke kwade
duivelen zijn zij dan, en indien zij onwaar zijn,
hoe kwalijk doet men dan. Doch terwijl wij
dit zeggen, zal mogelijk iemand, die geheel on-
wetend is van deze dingen, bij zich zelven den-
ken, dat die dingen aangaande de Goden alleen
onwaardig ziju hunne Goddelijke majesteit, en
daarbenevens belagchelijk en gruwelijk, n.l. welke
in de poélische gedichten gezongen worden en
daarenboven in de kamerspelen gespecld wor-
den, maar aangaande die heilige godsdiensten,
welke niet de kamerspelers, maar de Priesters
verhandelen, dat dezelve geheel zuiver zijn en
vreemd van alle schandelijkheid. Maar hierte-
gen zeg ik, indien zulks zoo ware, dat dan nim-
mermeer iemand de schandelijcheden des speel-
hofs zou gelasten te spelen tot hunne eer, ja
zelfs ook de Goden zouden dan nimmermeer
bevelen, dat men dezelve aan hen zou verloo-
nen. Maar daarom schaamt men zich niet, zoo-
darige dingen ten dienste der Goden (e verhan-
delen in de schouwhoven, overmits dergelijke
dingen verhandeld worden in de tempelen. Ein-
delijk, de voorverhaalde schrijver, als hij de bur-
lijke leer der Goden van de fabelachtige en na-
tuurlijke, als eene derde in haar eigen geslacht
poogt te onderscheiden, zoo heeft hij meer ge-
wild, dat men dezelve zou houden als zooda-
nige, welke uit beiden gematigd is, dan als zoo-
danige, welke van beide gescheiden en afgezon-
derd is. Want hij zegt, dat die dingen, welke

.de poéten schrijven, minder en onwaardiger

zijn dan dat de volkeren dezelve zouden hehoo-
ren te volgen, en dat die dingen, welke de phi.
losophen schrijven, veel hooger en meer zijn
dan het wel betaamt te onderzoeken voor het
gemeene volk. En noglans, deze dingen zijn
evenwel zoo vreemd niet, zegt hij, of daar zijn
niettemin uit beide die soorten niet weinige din-
gen genomen, behoorende tot de burgerlijke re-
denen. Die dingen derhalve, welke gemeen zijn
met de poéten, zullen wij te zamen met de
burgerlijke beschrijven, in welke wij nogtans
meer gemeenschap moeten hebben met de phi-
losophen dan met de poéten. Zoodan wil hij
niet zeggen, dat er geene gemeenschap alloos
zij met de poéten. En noglans op eene
andere plaats van de voortteeling der Goden

zegt hij, dat de volkeren meer genegen zijn ge-
weest tot de poélen dan tot de physischen of
meesters der patuur. Maar daarop is het ant-
woord, dat hij hier gezegd heeft, wat er be-
hoort te geschieden, en aldaar geeft hij te ken-
nen wat er geschiedt; want van de physischen
of leeraars der natuur heeft hij gezegd, dat zij
om de nuttigheidswille geschreven hebben, maar
de poéten om des vermaaks wil, en diensvol-
gens die dingen, welke van de poélen beschre-
ven zijn, moeten de volkeren niet navolgen, want
het zijn boosheden en boeverijen der Goden,
welke nogtans vermaken en de volkeren ¢n de
Goden; want om des vermaaks wille, gelijk hij
zegt, schrijven de poélen, en niet om des nuts
wille; nogtans beschrijven zij zoodanige dingen,
welke de Goden begeeren en de volkeren zoe-
ken te verloonen.

HOOFDSTUK VII.

Van de gelijlheid en overeenkomst tusschen
de fabelachlige en burgerlijke leer der Goden.

Zoodan, tot de burgerlijke leer der Goden
worden gesteld en toegevoegd de fabelachtige
leer der Goden, de leer des schouwhofs, des
tooneels, enz., zijnde alle te zamen vol onwaar-
digheid en schande. En deze geheele leer, welke
met regt geoordeeld wordt als eene bestraffe-
lijke en verwerpelijke leer, is een gedeelle van
die leer, welke men oordeelt, dat men behoort
te eeren en in waarde te houden, en dezelve is
zeker niet een ongevoegelijk deel, gelijk ik voor-
genomen heb te bewijzen, noch zoodanig deel,
dat van het gansche ligchaam vreemd zijnde,
ongeschikt aan helzelve gehecht of gehangen
wordt; maar is ganschelijk met helzelve over-
een komende, en als een lid deszeifden ligchaams
zeer gevoegelijk en geschikt met hetzelve ver-
cenigd. Want wat geven anders te kennen die
beelden, schoonheden, ouderdommen, onderschei-
dingen der vrouwelijke en mannelijke gelijkenis,
en ook de kleedingen en toerustingen der Goden ?
Want hebben de poélen een gebaarden Jupiter
en een ongebaarden Mercurius, hebben de Pries-
teren die mede niet? Of hebben de kamerspe-
lers vuile en ongeschikte schandelijkheden Pria-
pus aangedaan, en hebben zulks niet mede ge-
daan de Priesteren? Of staat deze Priapus op
eene andere manier in de geheiligde plaatsen




VAN DE STAD GODS. 197

om aangebeden te worden, dan hij wel bespot-
telijk en belagchelijk te voorschijn komt op de
schouwhoven? Of dat Saturnus een oud man
is, en Apollo (*) een jong man, zijn dat alleen
de personen der kamerspelers, zoodat het mede
niet zijn de beelden der tempelen? Waarom
is Forculus, die meester is over Fores, dat is,
over de deur, en waarom is Limentinus, die
meester is over Limen, dat is, over den dorpel
(drempel) waarom zijn dat, zeg ik, mangoden,
en waarom is onder dezelve Cardea, welke Cardo,
dat is, het hengsel van de deur, bewaart, eene
Godin? Worden deze dingen niet gevonden in
de boeken der Goddelijke zaken, welke zelfs de
voortreffelijkste poéten onwaardig geacht heb-
ben om in hunne gedichten vermaand te worden 2
Of meent gij, dat Diana op het schouwho! de
wapenen draagt, en aangaande Diana in de slad,
dat die in eenvoudigheid maagd is? Of is ook
Apollo op het tooneel een citerspeler, en de
Delphische Apollo daarentegen zonder eenige
wetenschap van die kunst? Maar deze dingen
zijn nog eerlijk ten aanzien van zoovele schan-
delijke dingen, welke daarenboven nog vertoond
worden, Want vooreerst, wat hchken die van
Jupiter gevoeld, welke zijne voedsterminne in
het Capitool gesteld hebben? Hebben zij daar-
mede niet beluigt de waarheid van het schrijven
van Evemerus (), welke niet met de fabelach-
tige klappernij, maar met eene historische naar-
stigheid alle dusdanige Goden beschreven — en
kennelijk bewezen heeft, dat zij allen sterfelijke
menschen geweest zijn? Insgeliks zij, die de
gastgoden en teljoorlikkers (§) van Jupiter aan
zijne tafel ingesteld hebben, wat hebben zij an-

(‘) De Tijran Dionysius, beroovende de tempelen, nam
den gouden baard van Esculapius, zeggende, dat het niet
betamelijk was, dat hij een baard zou hehben en dat zijn
vader Apollo zonder baard zou zijn.

(1) Evemerus was van Sicilié en heeft eene waarachtige
historie der Goden vergaderd uit de oudste titelen en op-
schriften. Deze historie werd genaamd: eene heilige his-
torie, welke Ennius in 't Latijn geschreven heeft, zooals
Cicero schrijft. Van dezen schrijver gewagen de Gricken
dikwijls, en onder de Latijnen ook Cicero, Varro, Lacta-
nitus, Macrobius enz.

(§) Bij het gebroederschap van de Priesteren zijn ge-
gevoegd 3 mannen, welke op de heilige maaltijden letteden,
Daarna zijn er nog 2 bijgekomen, en eindelijk nog 2, zoodat
zij 7 in getal zijn geweest en genaamd werden septem viri
Epulones. Hun ambt was, te letten op den gemeenen maal-
tijd, en tendienste van hen werd voor het beeld van Ju.
piter eene tafel bereid, en aldaar aten zij.

ders daarmede (e kennen gegeven dan dat hunne
godsdiensten niet dan kamerspeelsche godsdien-
sten waren? Want zelfs Varro noemt ze tel-
joorlikkers van Jupiter, die op zijn maaltijd be-
steld waren. En voorwaar, indien hij minder
gezegd had, het zou geschenen hebben, dat hjj
zelfs lagching gezocht had. Maar nu heeft hij zulks
gezegd, niet toen hij de Goden belachte, maar
toen hij hen prees; want zijne boeken, niet van
de menschelijke, maar van de Goddelijke zaken,
betuigen, dat hij zulks geschreven heeft, en hij
schreef zulks niet toen hij de tooncelspelen ver-
klaarde, maar toen hij de Capitolijnsche regten ver-
haalde. Doch eindelijk wordt hij van zoodanigen
overwonnen, en belijdt, gelijk zij de Goden in
menschelijke gedaante gemaakt hebben, dat zij ook
alzoo geloofd hebben, dat zij zich mede verheug-
den in de menschelijke vermakelijiheden. Want
de booze geesten hebben mede op hun stuk
gelet, zoodat zij geenzins in gebreke zijn geble-
ven om deze schadelijke meeningen en gevoelens
met bespotting der menschelijke gemoederen te
bevestigen. Daaruit onlsproot ook, dat de tem-
pelbewaarder van Hercules, ledig zijnde en stille-
kens zich vermakende, bij zich zelven gespeeld
heeflt, roerende zijne beide handen bij beurten,
in wier eene hij gesteld had Hercules en de
andera zich zelven, en speelde alzoo tegen hem
onder zoodanige afspraak, n.l. bijaldien hij het
kwam te winnen, dat hij hem dan van de Gods-
gilten des (empels moest bereiden een maaltijd,
en hem een liefelijlk boelken bijbrengen; maar
indien Hercules het kwam te winnen, dat hijj
alsdan van zijn eigen geld datzelfde evenzoo tot
vermaak van Hercules zou bevorderen en ten
beste geven. Daarna, toen het geschiedde, dat
hij van zich zelven evenals van Hercules quan-
suis verwonnen was, heelt hij daarover aan den
God Hercules den beloofden maaltijd, alsmede
de allervermaardste hoer, Laurentina, (en beste
gegeven. Ondertusschen als hij hielp in den
tempel, heeft zij in haren slaap zich laten voor-
staan, dat zij vermengd werd met Hercules, en
dat hij tot haar zeide: wanneer ze daar vandaan
zou gaan, dat zij bij den eersten jongman, die
haar tegemoet zou komen, het loon zou vinden,
hetwelk zij zou hebben te gelooven, dat haar
van Hercules betaald was. Middelerwijl, toen
zij hiervoor wegging, is haar het eerst tegemoet
gekomen Tarutius, een zeer rijk jongman, die




198 AUGUSTINUS ZESDE BOEK

haar lief gekregen en ook lang bij zich gehou-
den heeft, zoodat hij eindelijk gestorven is, in-
stellende haar voor zijn erfgenaam. Toen zij
alzoo een grooten schat geld gekregen had, heeft
zij, om niet ondankbaar te zijn vanwege de God-
delijke belooning, het volk van Rome tot erf-
genaam ingesteld, alzoo zij meende,dat zulks
den Goden alleraangenaamst zon zijn. Toen zij
nu niet meer te voorschijn kwam, is dit haar
testament gevonden, waarover, en vanwege zoo-
danige weldaden zij zeggen, dat zij na dien tijd
Goddelijke ecer verworven en verkregen heelt,
Indien de poéten dit verdicht, indien de kamer-
spelers zulks gespeeld hebben, zou men onge-
twijfeld zeggen, dat hetzelve tot de fabel-
achtige leer der Goden behoorde, en men zou
oordeelen, dat het behoort afgezonderd te wor-
den van de waardigheid der burgerlijke leer der
Goden. Maar onaangezien deze oneerlijkheden,
niet der poéten, maar der volkeren; niet der
kamerspelen, maar der godsdiensten; niet der
schouwhoven, maar der tempelen, dat is, niet
van de fabelachtige, maar van de burgerlijke
leer der Goden, bij zulk een voortreffelijk schrij-
verhaald worden, zoo is het, dat niet zonder
oorzaak de kamerspelers door hunne speelkun-
sten verdichten en vertoonen der Goden oneer-
lijkheid, welke zooveel en zoo groot is, maar
ganschelijk tevergeefs en buiten alle reden en
oorzaak pogen de Priesters, quansuis door hunne
heilige diensten te vertoonen en te verdichten der
Goden eerlijkheid, die zoo gansch weinig en niets is.
Daar zijn hielige diensten van Juno, en zij worden
gehouden in haar geliefd eiland Samos (*), alwaar
zij aan Jupiter ten huwelijk gegeven is ; daar zijn
heilige diensten van Ceres, in welke Prosper-
pina, zijnde van Pluto weggevoerd en ontschaakt,
gezocht wordt. Daar zijn ook heilige diensten
van Venus, inwelke haar welgeliefde Adonis (),

(") Varro schrijft, dat Samos eertijds Parthenia, dat is,
het "maagdelijke eiland, gehesten werd, overmits Juno al-
daar groot geworden is en aldaar gehuwd is met Jupiter.
Over zulks is daar een zeer vermaarde en oude tempel,
en ook een beeld gemaakt naar de manier van eene bruid,
en hare jaarlijksche feesten werden gehouden naar de wijze
der bruilofthoudingen.

(+) Cijnara, zeggen :cilj, heeft bij Mirra, zijne dochter,
geteeld Adonium, een allerschoonst jongman, welke bin-
nen Cyprus geheerscht heeft. Deze heeft Venus bemind,
en alzoo hij zeer genegen was tot jagen, is hij van een
wreed zwijn verslonden geworden. Zij zeggen dat dit zwijn
van den jaloerschen Mars uitgezonden is, en dat Venas,
zeer drocvig zijnde, hem beweend heelt en hem veranderd
heeft in eene bloem naar zijnen naam. Macrobius zegt
dat op den herg Libanus het beeld van Venus staat met

die allerschoonste jongman, omgebragt zijnde
door de tanden van een wild zwijn, beschreid
en beweend wordt. Voorls zijn daar heilige
diensten van de moeder der Goden, inwelke Atys,
een zeer schoon jongman, van haar bemind, en
daarover uit vrouwelijke jalouzij ontmand en
gesneden zijnde, beweend door de rampazalig-
heid van eenige mannen, die zelf mede gesneden
zijn, welke zij Gallos of Kapoenen noemen.
Al deze dingen tezamen, naardien zij veel lee-
lijker en schandelijker zijn dan eenige vuiligheid
des tooncels, wat reden is er dan, dat zij der
posten fabelachtige gedichten van de Goden,
n.. zoodanige als tot het schouwhol behooren,
pogen te onderscheiden van de burgerlijke leer
der Goden, die zij verstaan tot de stad te be-
hooren; wat reden, zeg ik, om die te onderschei-
den, even als eerlijke en betamelijke dingen van
oneerlijke en onbetamelijke onderscheiden wor-
den? Voorwaar, ik zeg, dat er veelmeer reden
is om de kamerspelers te bedanken, dewijl zij
de oogen der menschen ontzien en gespaard
hebben, en nict alles in hunne schouwspelen
ontdekt en ontbloot hebben, dat binnen: de mu-
ren van de heilige tempelen verborgen is, en
gewis, wat heeft men toch voor goeds van de
heilige diensten te gevoelen, welke in de ver-
borgen duisternissen bedekt worden, naardien
alle diensten, die in ’t licht gebragt worden, zoo
afgrijselijk en grawelijk zijn? Want zekerlijk,
wat zij in het verborgen doen door hunne ge-
snedene en verwijfde mannen, dat laat ik hun
over. Ondertusschen nogtans, deze zelfde men-
schen, zoo rampzalig en schandelijk ontmand
en verdorven zijnde, hebben zij geenzins kunnen
verbergen. Daarom laten zij hun best doen, om
ieder, die zij kunnen wijsmaken, dat zij iets
heiligs door zoodanige menschen verhandelen,
welke zij niet kunnen ontkennen, dat onder hunne
heiligdommen verkeeren en gesteld worden. Het
is wel waar, wij weten niet wat zij doen, maar
nuglansl weten wij door wien zij hunne dingen
doen. Ondertusschen welen wij wat er op het
tooneel gespeeld wordt, n.l. nimmermeer zooda-
nige dingen, welke in het gezelschap der hoeren
verhandeld worden, en op hetzelve komt ook
pimmermeer een gesnedene of verwijfde. Ln

een gedelt hoofd, met ecne droevige gedaante, houdende
hanr aangezicht door hare linkerhand met een doek be-
dekt, zoodat de tranen van Lare wangenschijnen tercllen

3



VAN DE STAD GODS. 199

evenwel, die deze dingen spelen, zijn ligtvaar-
dige en oneerlijke lieden, want van eerlijke lie-
den betaamt het niet, dat zoodanige dingen zou-
den gespeeld worden. Wat zijn dat voor heili-
ge diensten, tot welke de heiligheid zelve zoo-
danige “mannen verkoren heeft, welke zelfs de
oneerlijke vuiligheid van de speel- en danskamer
niet zouden willen aannemen noch toelaten.

HOOFDSTUK VIIL

Van de verklaringen der natuurlijke redenen,
welke de Heidensche leeraars voor hunne Go-
den pogen hij e brengen.

Maar deze zoodanige dingen hebben cenige
physologische inzigten, gelijk zij zeggen, dat is
eenige verklaringen van natuurlijke redenen, even
alsof wij in deze verhandeling de physologie
en niet de theologie vereischten, dat is, de re-
den der patuur, en niet de reden Gods. Neen,
alzoo niet; want hoewel diegene, die de ware
God is, een God is, niet door meening, maar
door natuur, nogtans niet alle natuur is God,
want daar is de natuur van den mensch, van
het vee, van boomen, van steenen, en nogtans
geen van alle is God. Ondertusschen, wanneer
er verhandeld wordt van de heilige diensten
van de moeder der Goden, indien het voornaam-
ste stuk van de verklaring derzelve is, dat de
moeder der Goden de aarde is, wat vereischen
wij dan verder, en waarom willen wij alle an-
dere zaken, de Goden aangaande, zoo naauw
onderzoeken? Want voorwaar, is er ook eenige
reden;, welke merkelijker en klaarder kan be-

-vestigen het zeggen van hen, welke beweren,

dat al die voorzegde Goden menschen geweest
zijn? Want gelijk zij van de aarde voorlge-
komen zijn, alzoo is het ook, dat de aarde hunne
moeder is; maar in de ware leer van God is
de aarde een werk Gods, en niet de moeder,
Evenwel op welke wijze zij deze hunne heilige
diensten uitleggen en tot de natuur der dingen
duiden, nogtans dat de mannen zich laten mis-
bruiken naar der vrouwen wijze, zulks is niet
volgens de natuur, maar fegen de natuur, Dit
gebrek, deze misdaad, deze onecer heeft onder
die heilige diensten hare gewone professie, dat
is, oclening, welke ten tijde van de alleronge-
schiktste manicren onder de zwaarste pijnigingen
naauwelijks heeft hare confessie, dat is, belijde-

nis. Voorts, indien deze heilige diensten, welke
men bewijst vuiler te zijn dan zelfs de schan-
delijkheden des tooneels, indien deze diensten,
zeg ik, daarom verschoond en gezuiverd worden,
omdat zij hebben hare verklaringen, door welke zij
bewezen worden de natuur der dingen te beduiden,
waarom zullen dan ook de poétische gedichten
niet evenzoo verschoond en gezuiverd worden ?
Want zij hebben ook vele dingen naar dezelfde
wijze uitgelegd en verklaard, zoodat hetgeen
allerafgrijselijkst en gruwelijkst bij hen gezegd
wordt, n.l. dal Saturnus zijne kinderen opgeslokt
en verslonden heeft, van eenigen aldus uitgelegd
wordt, n.l. dat de langdurigheid des tijds, welke
door den naam Saturnus (*) te kennen gegeven
wordt, alles dat de zelve voortbrengt, verteert. Of,
gelijk diezelfde Varro meent, overmits Saturnus
behoort tot de zaden, welke wederom in de
aarde vallen vanwelke zij gekomen zijn. Insge-
lijks verklaren anderen het ook op eenc andere
wijze, en alzoo ook alle andere dingen, en even-
wel wordt het eene fabelachtige leer der Goden
genaamd, en wordt tezamen met al hare uitleg-
gingen en verklaringen berispt, verworpen en
misprezen, niet alleen van de natuurlijke leer der
Goden, welke tot de philosophen behoort, maar
dezelve wordt ook van deze onze burgerlijke
leer der Goden, vanwelke wij nu handelen, en
die gezegd wordt tot de steden en volkeren te
behooren, met regt als verwerpelijk geoordeeld,
nl. omdat zij van de Goden onbetamelijke en
onwelvoegelijke dingen versierd heeft, hetwelk
ongelwijfeld met zoodanig inzigt en zulk beden-
ken geschiedt, overmils de allerscherpzinnigste
en allergeleerdste mannen, van wie deze dingen
geschreven zijn, bij zich zelven verstonden, dat
zij beide te misprijzen waren, zoowel de fabel-
achtige leer der Goden, als deze burgerlijke;
maar de fabelachtige durfden zij misprijzen, doch
de burgerlijke niet. De fabelachtige stelden zij
bestraffelijk voor, maar de burgerlijke, als dezelve
gelijk zijnde, hebben zij ondertusschen bij dezelve
geheel vergeleken en uitgelegd, niet opdat men
deze voor de andere, als waardiger houdende,
zou verkiezen, maar opdat deze, als verwerpe-
lijk, tezamen met de andere zou bedacht en
verstaan worden. Over zulks zoo zijn buiten
cenig gevaar van hen, welke de burgerlijke leer

(") Saturnus werd bij de Gricken genaamd cronos, dat
zooveel is als chronos, hetwelk (ijd beteckent,




200 AUGUSTINUS ZESDE BOEK

der Goden vreesden te berispen, beide deze ge-
slachten en manieren van leeren tezamen ver-
worpen, zoodat die leer, welke zij de natuurlijke
leer noemen, onder de beste verstanden hare
plaats gevonden heeft; want de burgerlijke en
fabelachtige leer, zijn beide fabelachtig en ook
beide burgerlijk ; want hij, die de ijdelheden, de
vuiligheden van beiden wijselijk en verstandig
doorziet, die zal ze beide fabelachtig bevinden;
en die de tooneelspelen in de vermakelijke fees-
ten der burgerlijke Goden, en in de godsdien-
stige zaken der steden, behoorende tot de fabel-
achtige leer, naarstiglijk bemerkt, die zal ze
beide burgerlijk bevinden. Hoe zal dan aan
jemand van die Goden toegeschreven kunnen
worden de magt van het eeuwige leven te
geven, dewijl hunne beelden en godsdiensten
genoegzaam betuigen, dat zij den fabelachtigen
Goden, welke openlijk verworpen zijn, gansch
gelijk zijn in gedaante, ouderdom, onderschei-
ding van mannelijke of vrouwelijke gelijkenis,
kleeding, huwelijk, voortteeling, ceremonién en
godsdiensten, in al hetwelk zij verstaan wor-
den Of dat zij menschen geweest zijn, en diens-
volgens, dat naar de gelegenheid van ieders leven
of dood, hun deze heilige diensten en jaarlijk-
sche feesten ingesteld zijn, en dat voorts de
duivelen onder de hand mede hun best gedaan
hebben om die dwalingen in s menschen hart
in te drukken en te bevestigen: df anders, dat
deze dwalingen ingeslopen zijn bij gelegenheid
van de bewegingen der onreinste geesten, zoe-
kende de menschelijke gemoederen te verleiden
en te bedriegen.

HOOFDSTUK IX.
Van de ambten van ieder der Goden.

En waartoe dienen ook de ambten van ieder
der Goden, zoo verachtelijk en klein gedeeld,
zoodat zij zeggen, dat men de Goden behoort
te bidden naar ieders eigen ambt en staat?
Hiervan hebben wij nu niet alles, maar toch
veel gezegd. En voorwaar, is het niet alzoo,

dat deze dingen meer overeenkomen met de
kamerspeelsche huichelarij dan met de Goddelijke
waardigheid? Indien iemand twee voedstermin-
nen bij zijn kind bestelde, en hij de ecne anders
niet gaf dan eten, en de andere niets dan drin-

ken, gelijk zij tot deze zaak twee Godinnen be-
steld hebben, n.l. Educam en Potinam, zou zoo-
danig iemand voor ons niet een gek schijoen te
zijn, en zou het ons niet dunken, dat hij in zijn
huis eene zaak naar de gelijkenis en manier van
een kamerspel aanrigite? Ook . zeggen azij,
dat Liber zijn naam heeft van liberamentum, dat
is, ontlasting, overmits de mannen in het zamen-
komen door deszelfs weldaad hun zaad uitschie-
tende, van zulks ontlast worden. En hetzelfde
zeggen zij ook, dat Libera, welke zij ook mee-
nen Venus genaamd te zijn, in de vrouwen doet,
zoodat zij zeggen, dat dezelve mede haar zaad
uitschieten, en derhalve, dat het daarom ook is,
dat ter eerec van Liber dalzelfde mannelijk ge-
deelte des ligchaams in zijn tempel gesteld wordt,
en ter eere van Libera datzelfde vrouwelijke ge-
deelte. Daarenboven voegen zij ook daarbij, dat
bij Liber ook gesteld zijn cenige vrouwen, als-
mede de wijn, om door middel van dien de on-
kuische lust te verwekken; alzoo de Bacchus-
feesten (*) met eene allerhoogste razernij en
uitzinnigheid gehouden worden; zoodat Varro
zelf bekent, dat zoodanige dingen van de Bac-
chusdienaars niet anders kunnen gedaan worden
dan met ecen ontsteld en beroerd gemoed. Doch
deze gruwelijke razernijen en dartelheden hebben
namaals den Raad mishaagd, zoodat deze gelast
heeft dezelve teniet te doen en af te schaffen,
en mogelijk hebben zij toen iets gemerkt, n. l.
wat de onreine geeslen, welke voor Goden ge-
acht worden, in ’s menschen gemoed vermogen.
Want voorwaar, deze dusdanige razernijen zul-
len nimmermeer geschieden in de schouwhoven ;
want aldaar speelt men, en niet aldaar raast

men, hoewel nogtlans zulke Goden aan te hou.

?

(*) Achter Bacchus omgang volgden de Satyren mel
eenige dolle, razende en huilende vrouwen. Voorts was
daar eene groote wijnkan mot een wijnrank,’en daarbe-
nevens ook een bok, die iemand voorttrok, daarna eene
kist met noten, insgelijks Thyrsus, dat is, een stoksken,
bekleed met wijngaardbladeren en klimbladeren, welke
klim daar bijgevoogd werd, omdat er een zeker geslacht
van is, hetwelk eene razernij en uitzinnigheid verwekt, ja
dat, gelijk Plutarchus betuigt, dronken maakt zonder wijn
alzoo werd dat feest gehouden met eene groote razernij,
waarvan Bacchus zijn naam heeft, want bacchari is anders
niet dan razen. In dit feest werden niet alleen door dron-
kenschap en razernij vele zotte kluchten bedreven, maar ook
vele onmenschelijke wreedheden, zooals doodslagen en an-
dere. Alzoo is Pentheus omgebracht, alsmede Ninus, koning
van Indi¢, en Lycurgus van Thracié, en Orpheus, waarom
door besluit des raads dat feest afgeschaft is.




VAN DE STAD GODS. 201

den, welke in dusdanige spelen vermaak hebben,
eene zaak is, welke aan razernij gelijk is. Wij-
ders, wat heeft zulks te beduiden, dat, wanneer
hij een religieusen van een superstitieusen gaat
onderscheiden, hij znlks doet met dit onderscheid,
dat hij n.l. zegt, dat van een superstitieusen de
Goden gevreesd worden, maar dat van een re-
ligieusen dezelve gederd worden even gelijk de
ouders, en dat zij van zoodanig eenen geenzins
gevreesd worden als vijanden, zoodat hij diens-
volgens zegt, dat zij alle goed zijn, zoodat zij
veeleer den schuldigen en misdadigen zullen spa-
ren dan dat zij iemand onschuldig zouden straf-
fen. Nogtans verhaalt hij daarna, dat bij ecne
kraamvrouw, nadat ze gebaaid heeft, 3 Goden
tot bewaring besteld worden, teneinde de God
Sylvanus niet des nachts bij haar inkome en haar
kwelle. Over zulks dat het geschiedt, dat om
dien bewaarders te beduiden, dat er 3 menschen
des nachts rondom den dorpel van het huis
gaan, en dat zij eerst met een bijl den dorpel
slaan, daarna met een stamper, en ten derden,
dat zij den dorpel met bezems vegen, opdat
door het geven van deze teekenen der bouw-
neering de God Sylvanus belet mag worden bin-
nen te komen:; want de boomen worden niet
gehouwen noch gehakt zonder bijl, het koren
wordt niet gebroken zonder stamper, en de
vruchten worden niet vergaderd zonder bezems,
waarom van deze 3 dingen ook die 3 Goden
genaamd zijn, n.l. Intercidona van intercido, dat
is, afgehouwen met den bijl, en Pilumnus van
dilum, dat is, van den stamper, en Deverra van
deverro, dat is, afvegen met den bezem: en dit
alles, opdat met deze 3 bewaargoden de kraam-
vrouw tegen het geweld van den God Sylvanus
zou mogen bewaard worden. Eilieve toch, zie!
de bewaring der goede Goden zou tegen de
wreedheid en het geweld van een beschadigen-
den God niet kunnen gelden, tenware, dat er
velen waren tegen één, en tenware (alzoo hij
een raauw, ongeschikt en ongeocfend God is,
als zijnde gansch wild en woest) dat zij hem
met de teckenen van de oefening der landbou.
wing, als tegen zijne natuur strijdende, weder-
stonden en afkeerden. Ja toch, is dit dan de
goedertierenheid dezer Goden, is dit hunne een-
dragt? Zijn dit de heilzame en helpende Goden
der steden, welke voorwaar meer te belagchen
zijn dan de belagchelijke nabootsingen der poéten

en schouwhoven? Wijders, wanneer man en
vrouw junguntur, dat is, zamengevoegd worden,
alsdan wordt hun bijgevoegd de God Jugatinus:
laat zulks verdragelijk zijn. Maar de vrouw
welke huwt, est domum ducenda, dat is, moet
thuis gebragt zijn, alsdan wordt bij haar besteld
de God Domiducus. En voorts opdat zij in
domo, dat is, in het huis blijve, zoo wordt haar
ook bijgevoegd de God Domitius, en opdat zij
bij haar man maneat, dat is, blijve, zoo wordt
haar toegevoegd de Godin Mantruna. Wat wordt
er nog daarenboven gezocht? Li, laat toch de
menschelijke schaamte en eerbaarheid ontzien
worden, en laat al het andere navolgende, de
begeerlijkheid des vleesches en des bloeds door
bevordering van stille heimelijkheden der schaamte
bij haar zelve alleen volbrengen en volvoeren.
Waartoe dan wordt de kamer vervuld met een
grooten drang en menigte van Goden, wanneer
de bruiloftpriesters vertrekken? Voorwaar daar-
om wordt de kamer met zoovele Goden vervuld,
niet opdat door het bedenken van hunne tegen-
woordigheid temeer zorg voor het behoud der
eerbaarheid zou mogen zijn, maar opdat van de
dochter, welke zwak en teer is vanwege hare
vrouwelijke natuur, en welke zeer beschroomd
en beducht is vanwege de nieuwheid der zaak,
door hunne medehulp zonder eenige moeite en
zwarigheid het maagschap haar zou mogen be-
nomen worden, Derhalve zoo is daar tegen-
woordig de Godin Virginensis, en de God ge-
naamd de vader Subigus, en de godin genaamd
de moeder Prema, en de Godin Partunda, en
Venus, en Priapus. Maar wat is dit toch voor
eene zaak ? Is het den man van noode, in dat
werk werkende, dat hij geholpen wordt van de
Goden? En zal hem niet één God it den hoop,
of ééoe Godin genoeg kunnen zijn? Zou de
eenige Venus alleen niet genoeg kunnen zijn,
welke daarom gezegd wordt alzoo genaamd te
zijn, overmits het zonder hare kracht niet ge-
schiedt, dat de vrouw ophoudt maagd te zijn (*)?
Indien er ecenig schaamrocd aangezigt bij de
menschen is, dat bij de Goden niet is, zal het
niet geschieden, wanneer deze tezamen gehuwde

(") Auvgustinus spreekt in dit Hoofdstuk zoo breedvoe-
rig tot bestrafing der Heidenscho oncerlijkheden, en tot
beschaming van hunne onbeschaamde Goden en godsdien-
sten, dat ieder zedelijk mensch, dit lezende, met regt een
alkeer en afschuw van hunne vuile vodderijen meet hebben.

26




202 AUGUSTINUS ZESDE BOEK

menschen bedenken, dat er bij hen zoovele Go-
den, beide van mannelijk en vrouwelijk onder-
scheid tegenwoordig zijn, en dat zij bij hun'werk
ieder zeer naarstig het hunne doen, zal het niet
geschieden, zulks geloovende en bedenkende,
dat zij beide dan zoo beschaamd zullen worden,
dat in deze zaak van schaamte zich de eene
minder zal roeren en de andere minder zal tegen-
worstelen? En zeker, indien de Godin der maag-
schap, genaamd Virginensis, daar tegenwoordig
is, opdat Virgini, dat is, de maagd, haar maag-
delijken gordel ontbonden worde. Indien ook
daarbij is de speelgod Subigus, opdat zij van
haar man subigatur, dat is, te onder gelegd
worde; indien verder daarbij is de drukgodin
Prema, opdat zij, onder gelegd zijnde, zich niet
roere, wanneer zij prematur, dat is, gedrukt
wordt, wat doet dan daarbij de boorgodin Par-
tunda? Laat deze godin zich schamen, laat zij
buiten gaan, ja laat de man mede wat doen;
want het is gansch onbetamelijk en oneerlijk,
dat datgene, naar hetwelk deze godin genoemd
wordt, iemand anders dan hij volbrenge. Maar
mogelijk wordt zij daarom verdragen, overmils
zij gezegd wordt eene godin te zijn, en niet een
god. Want indien men geloofde, dat zij van
mannelijke natuur was, en dat zij daarom Par-
tundus of boorgod genaamd werd, zou de man
tot behoud van de eerbaarheid zijner huisvrouw
van noode hebben te vereischen meer zekere
hulp tegen denzelven als ooit de kraamvrouw
noodig gehad heeft tegen Silvanus. Maar wat
wil ik hiervan toch zeggen, naardien aldaar tegen-
woordig is die al te mannelijke God Priapus (*),
op wiens allergruwelijkst en alleroneerlijkst lid
de nieuwgehuwde, naar de eerlijkste en gods-
dienstigste wijze der vrouwen, belast werden te
zitten? Zoodan, indien dit alles zoo is, laat ze
meer de burgerlijke leer der goden van de fabel-
achtige leer onderscheiden; laat ze onderschei-
den de steden van de schouwhoven, de tempelen
van de tooneelen, de heilige diensten der Pries-
ters van de zangdichten der Poéten; laat ze,
zeg ik, die pogen te onderscheiden met al de
kloekheid van hun verstand en met alle scherp-
zinnigheid, zooveel zij kunnen, even n.l. gelijk
2ij meenen als eerlijke zaken van schandelijke
als ware van bedriegelijke; als voortreffelijke

(") De poélen schrijven veel van Priapus, dien ik, om
der schaamte wil, niet aanroer.

en gewiglige van ijdele en ligtvaardige; als ern

stige van bespottelijke en belagchelijke, ja als -
zoodanige zaken, die men behoort te begeeren,
van zbodanige, die men daarentegen behoort te
verwerpen. Derhalve verstaan wij genoeg, wat
zij doen, die bekennen, dat de schouwhoofsche
en fabelachlige leer der goden van de burger-
lijke afhangt, zoodat aan dezelve van de gezang-
dichten der Poéten, even als van een spiegel,
een weerschijn gegeven wordt; alzoo is het,
dat deze burgerlijke leer der Goden, welke zij

niet durven veroordeelen, bij hen verklaard wordt
maar haar schijnsel bestraffen zij vrijmoedig,
opdat het mag geschieden, dat zij, welke weten
wat zij willen, daardoor bewogen mogen worden
het aanzigt, waarvan dit een schijnsel en beeld
is, te vergruwelen en te haten, hetwelk nogtans
zelfs die Goden, als zich zelven in dezen spiegel
ziende, evenwel zoo gansch beminnen, opdat zij
in beide te beter zouden mogen gezien en bekend
worden, wie en hoe zij zijn. Alzoo is het mede
ook, dat zij hunne dienaars met schrikkelijke
bevelen gedrongen hebben, opdat zij de vuilheid
en onreinheid van hunne fabelachtige leer der
Goden hen zouden toeheiligen, in hunne jaarlijk-
sche feesten zouden stellen en onder hunne God-

delijke zaken zouden houden, en alzoo hebben
zij kennelijk betoond en bewezen, dat zij
gansch onreine geesten zijn, en daarbenevens
hebben zij ook de verworpen, verachte, schouw-

-hoofsche leer der Goden een lid en deel gemaakt

van deze burgerlijke leer der Goden, welke bjj
hen zoo gansch uitgelezen en wel beproefd is;
zoodat deze leeren tezamen gansch schandelijk
en bedriegelijk zijn, en zoodanige, welke in zich
bevatten niets dan bedriegelijke en versierde
Goden, doch het eene deel derzelve is begrepen
in de schriften der priesters en het andere deel
in de zangdichten der poéten. Ondertusschen
aangaande deze leer, of dezelve nog eenige
andere deelen heeft, dit is eene andere vraag.
Volgens de afdeeling van Varro heb ik genceg
bewezen, zooals ik meen, dat de leer der Goden,
beide der stad en des schouwhofs tot eene en
dezelfde burgerlijke leer behooren. Derhalve,
naardien zij beide zijn van gelijke schande, vreem-
digheid, onwaardigheid en valschheid, zo0 moet
het verre zijn van alle godsdienstige mannen,
dat zij het eeuwige leven of van deze, Of van
die zouden hopen. Derhalve laat te dien einde




VAN DE STAD GODS, : A03

zelfs ook Varro aangemerkt worden, Hij is be-
gonnen van de Goden te verhalen en hen aan
te wijzen, zelfs van de ontvanging des menschen
aan, zoodat hij hunne telling begonnen is van
Jano, en heeft de orde en de lijst van dien ge-
bragt tot den dood toe van een zeer oud mensch,
en de Goden, tot dien zelfden mensch behoo-
rende, heeft hij besloten en geéindigd aan de
Godin Nenia (*), welke op de lijkpracht der oude
lieden gezongen werd. Daarna is hij begonnen
aan te wijzen andere Goden, welke niet lot den
mensch zelf, maar tot datgene, wat den mensch
aangaat, behooren, zooals: voedsel, deksel en
meer andere dingen welke tot dit legenwoordig
leven noodig zijn, aanwijzende in allen en in
ieder, wat ieders ambt is, en waarom men ieder
behoort aan te roepen. Ondertusschen in al deze
naarstige onderzoekingen en verhandelingen heeft
hij geene Goden aangewezen of genoemd, van
welke men het eeuwige leven zou mogen ver-
zoeken, om welks wil alleen wij eigenlijk Chris-
tenen zijn. Zoodan, dit alles aanmerkende, wie
is nog zoo dom en traag van verstand, dat hij
niet zou verstaan, dat deze man, die de bur-
gerlijke leer der Goden zoo naarstig verklaart
en ontdekt; die ook bewijst, dat dezelve die
onwaardige en schandelijke fabelachtige leer ge-
lijk is; die ook kennelijk en klaar toont, dat die
zelfde fabelachtige leer een gedeelte is van deze
burgerlijke leer; dat deze man, zeg ik, daar-
mede eene plaats inruimt en bereidt in de ge-
moederen der menschen, alleen voor die natuur-
lijke leer der Goden, welke hij zegt, dat tot de
philosophen behoort; doch dat hij ondertusschen
dit zelfde doet met zulk eene bedekte loosheid,
dat hij de fabelachtige leer wel openlijk berispt,
maar de burgerlijke leer durft hij zulks niet
openlijk doen, doch hare schandelijkheid heime-
lijk ontdekkende, geeft hij te kennen, dat zij
bestraffelijk is, waardoor het mitsdien geschiedt,
dat zij beide verwerpelijk zijn door het oordeel
van hen, die de zaken regt bemerken en wel
verstaan, zoodal alleen de natuurlijke leer der
Goden overblijft om te verkiezen, van welke ik
ook op zijne behoorlijke plaats, in naam en met

(f) Nenia was een klaaglied, dat, ter cere des afgestor-
venen, van eene huilende vrouw op de fluit gezongen werd,
waarop de anderen al schreijende achteraan volgden. Dezr
Nenia is ook eene Godin geweest, welke buiten de Vimi-
malische poort een kerkje had,

hulp des waren Gods, wat naarstiger en aan-
dachtiger heb te verhandelen.

HOOFDSTUK X.
Van de wvrijmoedigheid van Sencca, die de
hurgerlijke leer der Goden veel hefliger

bestraft dan Varro ooit de fabelachtige
doet.

Ondertusschen, de vrijmoedigheid, welke Varro
in die mate ontbroken heeft, dat hij de burger-
lijke leer der Goden, zijnde de leer des schouw-
hofs gelijk, niet openlijk zooals de andere heeft
durven bestraffen, die zellde vrijmoedigheid nog-
tans heeft Anneus Seneca, dien wij door zekere
merkteekenen ten tijde van onze Apostelen, be-
vinden in groot aanzien te zijn geweest, niet
ontbroken; het is wel waar, dat hij de vrijmoe-
digheid niet geheel noch volkomen gehad heeft,
evenwel heefll hij die eenigermate en ten deele
gehad; want in zijn schrijven heeft hij dezelve
gehad, maar in zijn leven en wandel heeft hem
dezelve ontbroken. Daarom heeft hij in dat
boek, helwelk hij tegen de superstitién gemaakt
heelt, veel overvloediger en heftiger die burger-
lijke en stadsche leer der Goden bestraft dan
Varro ooit de schouwhofsche en fabelachtige
gedaan heeft. Want als hij van de beelden han-
delde, heeflt hij gezegd, dat zij die heilige, on-
sterfelijke en onbesmettelijke Goden gaan heili-
gen in eene zeer verachte en veranderlijke stof.
Sommige, zegt hij, hebben de gedaante van
menschen, wilde dieren en visschen, en sommige,
met vermenging van zinnen, trekken verscheiden
ligchamen aan. Deze noemen zij Goden, welke,
indien zij een levenden adem ontvingen en ons
onvoorziens tegemoet kwamen, door ieder voor
schrikkelijke gedrochten en wanschepselen zou-
den gehouden worden. Voorts een weinig daarna,
als hij, de natuurlijke leer der Goden prijzende,
verscheidene gevoelens van sommige philosophen
bijeen vergaderd had, heeft hij zich zelven eene
vraag voorgesleld, zeggende aldus: alhier te
dezer plaatse zal iemand mogen zeggen: zal ik
dan gelooven, dat Hemel en Aarde Goden zijn,
en dat er andere Goden zijn boven de maan,
andere beneden de maan? Zal ik alhier lijden
of Platonem of den Peripaletischgezindcn Strato-
nem, waarvan de ééne God gesleld heeflt zonder




204 : AUGUTTINUS ZESDE BOEK

ligchaam en de andere zonder ziel? En hierop
antwoordende, zegt hij: wat zal men dan _aan-
nemen? Of dunkt u veel waarachtiger te zijn
de droomen van Titus Tatius, of van Romulus,
of van Tullus Hostilius? Titus Tatius heeft in-
gewilligd en geheiligd de Godin Clucinam; Ro-
mulus Picum en Tiberinum; Hostilius de ver-
baasdheid en de bleckheid, twee allerergste
bewegingen der menschen, waarvan de ééne eene
beweging is van een verschrikt gemoed en de
andere eenc beweging des ligchaams, en is de-
zelve geene ziekte, maar is eene kleur. Zult
gij deze Goden liever gelooven en in den He-
mel ontvangen? En verder, aangaande de gods-
diensten en ceremonién, die zoo wreed en schan-
delijk zijn, hoe vrijmoedig heeft hij daarvan ge-
schreven! " Deze, zegt hij, snijdt zich zelven af
zijne mannelijke gedeelten, en die zijne armen,
Hoe moeten zij daar de verstoorde Goden vree-
zen, daar zij met zoodanige middelen de vriend-
schap van de gunstige Goden moeten behouden ?
Voorwaar, die Goden moeten op geenerlei wijze
geéerd worden, indien zij zulks willen. Onder-
tusschen, zoo groot is de razernij van s men-
schen gemoed, hetwelk onrustig en uit zijne
plaats verdreven is, zoodat op zulke wijze de
Goden verzoend worden op welke zelfs de men-
schen niet zouden willen verzoend zijn, De
allerbooste Tyrannen (*), en welke op de ge-
meene spraak zijn vanwege hunne wreedheid,
hebben wel de leden van eenige lieden verscheurd
en verbroken, maar niemand hebben zij ooit be-
last, dat hij zijn eigen leden zou verscheuren en
schenden. Daar zijn wel eenige lieden geweest,
welke ontmand zijn tot de vermakelijkheid van
den koninklijken wellust, maar niemand heeft
ooit door bevel van zijnen heer de handen aan
zich zelven geslagen om zich zelven te maken,
dat hij geen man was. Zij daarentegen dooden
zich zelven in de tempelen, en doen godsdienst
met hunne wonden en met hun bloed. Indien
het iemand gelegen komt, te gaan zien wat zij
doen en wat zij lijden, hij zal aldaar terstond
bevinden zulke dingen, welke voor eerlijke lie-
den z00 oneerlijk, voor vrije lieden z36 onbe-
tamelijk, voor wijze lieden z00 dwaas zijn, dat
er niemand is, welke daaraan zal twijfelen, dat

(") Wreede Tyrannen waren Dionysius, Phalaris, Me-
sentias, Tarquinius Superbus, Sylla, Cunna, Marius, Tiberius,
Caligula, enz.

zij voor razend dol zouden te houden zijn, bij-
aldien zj weinig in getal raasden, maar nu is
de groote menigte dergenen die razen, als een
dekmantel van verstand en wijsheid. Benevens
dit alles verhaalt hij ook, hetgeen zelfs in het
Capitool plagt te geschieden, en bestraft het
ook onbeschroomd, zeggende: ,,Wie zal anders
van die dingen kunnen gevoelen en gelooven,
dan dat zij geschieden van zdddanigen, welke
of guichelende spotters, of dolle lieden zijn?
Alzoo eerst bespot bebbende de Egyptische gods-
diensten, hoe n.l. aldaar de verloren Osiris (¥)
beweend wordt, en wederom kort daarna, als
hij gevonden is, welk eene groote blijdschap er
dan betoond wordt, zoo is het, dat hij dit alles,
bijzonder deze droefheid en blijdschap, gansch
bespottelijk acht te wezen, want nietlegenstaande,
dat het verliezen en vinden verdicht wordt, zoo
is 't evenwel nogtans, dat waarlijk droefheid en
blijdschap van hen, die niets verloren en ook
niets gevonden hebben, uitgedrukt wordt. Maar
aangaande de razernij zegt hij, dat die een zeke-
ren tijd heeft, en het is eenigzins verdragelijk
slechts éénmaal ’s jaars te razen. Maar ik ben
in het Capitool gekomen; aldaar moest ik mij
schamen over die openbare uitzinnigheid, ziende
welk eene gedienstigheid de ijdele razernij zich
zelve toedigende; de ééne onderwerpt de Goden
onder God, de andere boodschapt aan Jupiter
de uren en hoe laat het is; wederom een ander
is een Hellebaardier, en een ander is een zalver,
die met eene ijdele beweging der armen zich
houdt even alsof hij zalvende was. Ook zijn
daar eenige vrouwen, welke het haar van Juno
en Minerva strijken en streelen, staande verre
van den tempel, ik laat staan van haar beeld,
zoodat zij van verre hare vingers roeren, even
naar de manier dergenen, die het haar schikken
en strijken. Ook zijn daar cenigen, die den
spiegel houden, alsmede eenigen, welke de Go-
den tot hunne voorspraak en om bijstand aan-
roepen, wanneer zij om eenige zaken voor den
regler zullen verschijnen. Ook zijn daar eeni-

(") Alzoo Osiris door zijn broeder Typhon in stukken
gescheurd en — deze daarover gestraft was, werd met
grooten rouw het ligehaam van Osiris gezocht, en gevon-
den zijnde, hoewel het verstrooid was, is Isis daarover zeer
verheugd geworden en heeft ingesteld, dat elk jaar Osivis
niet tranen zou gezocht worden, en daarna werd met blijd-
schap en vertooningen van spelen een jongen voortgebragt,
even alsof Osiris gevonden was.




VAN DE STAD GODS, 205

gen, welke de Goden onderrigten van hunne zaak,
en hoe hun regt staat; ook is daar geweest een
ervaren kamerspeler, een stokoud man; deze
speelde dagelijks op het Capitool, even alsof de
Goden gaarne diegenen aanschouwen, welke de
menschen nu verlieten. Ja allerlei handwerks-
lieden zitten daar tegenwoordig, dienende de
onsterfelijke Goden.” En weinig daarna ,,Deze
zelfden nogtans beloven aan God geene schan-
delijke en oneerlijke gedienstigheid, alhoewel
dezelve overtollig is. Maar daar zitten ook ee-
nige vrouwen en dochters op het Capitool, welke
meenen, dat zij van Jupiter gevrijd en bemind
worden, en zijn z00 onbeschaamd, dat zij niet
verschrikt worden door het aanzien van Juno,
welke nogtans, indien gij de poéten gelooven
wilt, uitermate kwaad, toornig en grimmig is (¥).
Deze vrijmoedigheid heeft Varro niet gehad,
want alleen de poétische leer der Goden heeft hij
durven bestraffen, maar de burgerlijle leer heeft hij
niet durven bestraffen welke nogtans deze gansch
teniet maakt. En voorwaar, indien wij op de
waarheid willen letten, en als men ook de waar-
heid zal zeggen, het is veel erger met de tem-
pelen, alwaar deze dingen waarlijk verhandeld
worden, dan het is met de schouwhoven, alwaar
deze dingen bij manier van versiering geveinsd
worden. Derhalve, in deze godsdiensten van
de burgerlijke leer der Goden, heeft Seneca voor
een wijs man liever de eigenschappen van de
schouwhoven verkoren, opdat hij alzoo deze din-
gen niet hebbe in het geloof en in den gods-
dienst zijns harten, maar dat hij dezelve alleen
veinze in zijne uiterlijke daden en werken, want
hij zegt ,,Welk alles cen wijs man zal onder-
houden, als zijnde door de wetten des lands ge-
boden, maar niet, als zijnde den Goden aange-
naam.” En een weinig daarna ,,Wat zal het
nog worden (zegt hij) dewijl wij den Goden zelfs
hunne huwelijken mede toevoegen, en zoodanige
huwelijken, welke zelfs niet wettelijk noch be-

(*) Juno was zeer jaloersch en wreed tegen al hare
stiefkinderen, alsmede tegen al hare medebijslaapsters, zoo-
dat zij ook een zcker houten beeld, Dedala genaamd, het-
welk Jupiter, gram zijnde, veinsde tot zijne vrouw te wil-
len nemen, niet gespaard heelt, want daarna met haar man
verzoend zijnde, heeft zij belast, dat beeld te verbranden,
gelijk Plutarchus betuigt, En te dezen aanzien heeft ok
Numa eene wel gegeven, luidende aldus: geen medebij-
slaapster zal het altaar van Juno aanroeren; indien #ij zulks
doet, laat ze dan met hangend haar een coilammeken ter
cere van Juno slagten.

hoorlijk zijn, n.l. der broeders en zusters onder
elkander. Alzoo Bellona voegen wij ten huwe-
lij’e met Mars, Venus met Vulcanus, Salaciam
met Neptunus, en sommige nogtans laten wij
evenwel ongehuwd leven, even alsof hun geen
huwelijk had mogen gebeuren, voornamelijk des
te meer, naardien er ook cenige weduwen zijn,
zooals Populonia of Fulgora, en ook de Godin
Rumina, vanwege welke ik niet eens verwonderd
ben, dat naar haar geene vrijers gestaan hebben.
Deze zoo groote onedele menigte Goden, welke
de langdurige superstitie door lankheid des tijds
ingevoerd heeft, zullen wij, zegt hij, alzoo aan-
bidden, dat wij gedenken, dat hunne dienst meer
tot de gewoonte en de manier behoort, dan tot
waarheid en tot de zaak zelve.” Zoo hebben
dan geenzins noch die wetten, noch die burger-
lijke leer der Goden zulks ingesteld, wat den
Goden aangenaam was, of wat tot de waarheid
van de zaak behoorde. Ondertusschen, deze
Seneca, dien de philosophen als vrijmoedig ge-
maakt hadden, deze zeg ik, aangezien hij een
doorluchtig Raadsheer (*) des Romeinschen volks
was, eerde nogtans hetgeen hij berispte; ver-
handelde, hetgeen hij bestrafte; aanbad, hetgeen
hij beschuldigde, n.]. daarom, overmits de phi-
losophie hem iets groots en bijzonders geleerd
had, n.l. dat hij niet superstitieus zou zijn in de
wereld, doch evenwel overmits de wetten der
burgers en de gewoonten der menschen, dat hij
wel niet zou heengaan en op het schouwhof
zich veinzen als een kamerspeler, maar dat hij
in den tempel den kamerspeler als zou navol-
gen, in hetwelk hij meer dan eenig kamerspeler
te veroordeelen was, overmits hij die dingen,
welke hij in leugen en geveinsdheid verhandelde,
260 verhandelde, dat het volk niet anders meende,
dan dat hij zulks waarlijk verhandelde. Maar
een kamerspeler vermaakt het volk meer met
spelen, dan hij het bedriegt met geveinsdheid
en valschheid.

(") Seneca is in ballingschap geweest onder Clandius
Door bevordering van Agrippina is hij daarna niet alleen
wedergekomen, maar is daarbenevens ook in den Raad op=
genomen, en heelt het Schoutschap bediend; ook is hij
schoolmeester geweest van Nero. Later is hij ook burge-
meester geworden. Iij is een man geweest van cneindig
groote rijkdommen en schatten, en evenwel zoodanig phi-

losoof, dat hij naanwelijks zijns gelijke gehad heeft. Men
zie hiervan breedvoerig bij Tacitus.




HOOFDSTUK XI.
Wat Seneca van de Joden gevoeld leeft.

Middelerwijl onder andere superstitién van
de burgerlijke leer der Goden berispt hij ook
de Sacramenten der Joden, en bijzonder hunne
Sabatlen, zeggende, zij zulks onnut en ijdel doen,
overmits zij door middel van die tusschengestelde
zevende dagen ten naastenbij het zevende deel
huns levens met ledigheid verliezen, en daarbe-
nevens, dat vele dingen, welke van stonden aan,
zonder eenige vertoeving des tijds, van noode
zijn te doen, met dezelve uittestellen en niet e
doen, dikwijls verloren gaan of beschadigd wor-
den. En aangaande de Christenen, welke toen
bij de Joden ook zeer gehaat waren, dezelve
heeft hij noch ter eene noch ter andere zijde
durven verhalen, opdat hij alzoo df hen niet zou
prijzen tegen de oude gewoonte zijns Vaderlands,
of hen ook niet zou berispen, veelligt tegen zijn
eigen wil en gevoelen. Zoodan, van de Joden
sprekende, zegt hij ,,Naardien ondertusschen de
gewoonte van dat allerbooste volk zoozeer onder
de menschen toegenomen is, dat hunne gewoonte
nu schier in alle landen aangenomen is, zoo is
het, dat de overwonnenen den overwinnaars wet-
ten gegeven hebben”. Dit zeggende, verwon-
derde hij zich, en verstond niet, wat er n.l
door Gods magt gedaan werd. Nogtans heeft
hij daar bijgevoegd eene zeer bekwame reden,
door welke hij te kennen gaf, wat hij n.l. van
den grond en de regte oorzaak hunner Sacra-
menten gevoelde; want hij zegt aldus ,,Zij nog-
tans weten oorzaken en redenen te geven van
hunne godsdiensten; maar het meeste deel des
volks heeft geene reden voor zijne handelingen”.
Maar aangaande de Sacramenten der Joden,
waarom en hoeverre dezelve door Goddelijke
bevelen ingesteld zijn, en hoe zij namaals van
het volk Gods, aan hetwelk de verborgenheid
des eeuwigen levens geopenbaard is, door de-
zelfde Goddelijke bevelen te zijner tijd, als zulks
behoorde, weder weggenomen en afgeschaft zijn,
daarvan hebben wij elders gesproken, bijzonder
toen wij tegen de Manicheen (*) handelden, en even-
zoo zullen wij ook in dit tegenwoordige werk
te zijner tijd en gevoegelijk daarvan spreken.

(") De Manicheen waren Ketters, die, onder andere kot-
terijen, ook schandelijk spraken van het Oude Testament
en van de Joodsche wet, zeggende, dat dezelve niet van
God, maar van één van de Prinsen der duisternis voortge-
komen zijn. Tegen hen stelt zich Augustinus.

AUGUSTINUS ZESDE BOEK

HOOFDSTUK XIL

Naardien de cidelheid dezer Heidensche Goden
dus ontdelt is, hoe diensvolgens builen
allen twijfel is, dal zj niemand et eewwige
leven kunnen geven, dewijl zij zelfs geene
lulp doen aan hel tijdelijk leven.

Nu dan, aangaande deze 3 soorten der leer
van de Goden, welke de Grieken noemen Myti-
sche, Physische en Politische, en in onze taal
genoemd kunnen worden de fabelachtige, na-
tuurlijke en burgelijke, diesaangaande, zeg ik,
hebben wij te bemerken, dat men het eeuwige
leven niet heeft te hopen uit eenige dezer leeren,
noch van de fabelachtige, welke zelfs de dienaars
van de menigle der valsche Goden vrijmoedig
berispt hebben, noch van de hurgerlijke, welke
beweerd wordt een gedeelte daarvan te zijn, en
die ook bevonden wordt dezelve of gansch gelijk
of ook wel veel erger te zijn. Dit is belan-
gende de twee, en indien iemand, hetgeen in
dit Boek gezegd is, niet genoeg is, laat hij dan
ook die dingen bijvoegen, welke in de voor-
gaande Boeken, (en bijzonder in het vierde van
God, den Gever des geluks) zeer overvloedig
verhandeld zijn; want indien het geluk eene Go-
din ware, aan wien moesten de menschen, van-
wege het eeuwige leven, toegeheiligd worden
anders dan alleen aan het geluk? Maar aangezien,
dat zij geene Godin, maar eene gave Gods is,
aan welken God behooren wij dan toegeheiligd
te worden anders dan aan den Gever en Gunner
des geluks? Wij, zeg ik, die het eeuwige le-
ven, alwaar het ware en volkomen geluk is,
met eene godvruchtige liefde beminnen. Onder-
tusschen hierentegen, dat er geen Gever des ge-
luks is onder al die Goden, welke met zulke
schandelijkheid geéerd worden, en die, tenzij
dat ze alzoo gederd worden, nog veel schande-
lijker vergramd worden, en diensvolgens, welke
genoegzaam belijden, dat zij een hoop alleron-
reinste geesten zijn: dit zellde meen ik uit het-
geen gezegd is, z00 klaar te blijken, dat er
niemand aan behoort te twijfelen. En voorwaar,
diegene, welke geen geluk geeft, hoe zou die
kunnen geven het eeuwige leven? Want dauf
noemen wij het eeuwige leven, alwaar het ge-
luk zonder einde is; want indien de ziel leeft
in de eeuwige straffen, met welke zells ook de
onreine geesten zullen gepijnigd worden, zog

T 3N Voo




VAN DE

heeft men zulks veelmeer te noemen een eeuwige
dood dan een leven; want er is geen zwaarder
noch erger dood, dan daar, waar de dood nim-
mermeer sterft. Maar aangezien de natuur der
ziel, vanwege dat zij onsterfelijk geschapen is,
zonder leven, zoodanig als het is, niet kan zijn,
zoo is haar hoogste dood eene vervreemding
van het leven in het eeuwig duren der straf.
Zoodan, het leven, helwelk ecuwig is, dat is,
zonder einde gelukkig, dat geeft diegene alleen,
welke daar geeft het ware geluk., Naardien ge-
noegzaam en overtuigend gebleken is, dat die
Goden, welke, naar uitwijzen van de burgerlijke
eer der Goden, bij de menschen gederd worden,
het ware geluk niet kunnen geven, zoo volgt
daaruit, dat men ook geen van al de Goden be

STAD GODS. 207

hoort (e ceren, niet alleen zelfs niet vanwege
deze tijdelijke en aardsche dingen, gelijk wij in
de 5 voorgaande Boeken bewezen hebben, maar
ook zooveel te meer niet vanwege het eeuwige
leven, dat na den dood zijn zal, waarvan wijin
dit eenige Boek, door medewerking van al de
andere voorgaande, tegenwoordig verhandeld
hebben. Maar aangezien de kracht van de oude
en verdoofde gewoonte al te diep ingeworteld is
in vele menschen, bijaldien ik iemand te weinig
zal schijnen gehandeld te hebben van het ver-
werpen en vermijden van deze burgerlijke leer
der Goden, diegene gelieve naarstig acht te ge-
ven op het navolgende Boek, hetwelk wij door
Gods hulpe hier zullen bijvoegen.




 AURELIUS AUGUSTINUS,

DE STAD GODS

TEGEN DE

HEIDENEN.

zelen do/

ZESBE BOEK.

AAN MARCELLINTUS.

HOOFDSTUK 1.

Naardien het zeker is, dat men i de bur-
gerlijke leer der Goden geene Goddelijk-
hkeid kan vinden, of men dan zal hebben
le gelooven, dat men dezelve wel zal kun-
nen vinden onder de uilgelezen Goden.

Dat ik tot nu toe de kwade en oude meenin-
gen der menschen, strijdende tegen de waarheid
der opregte godsdienst, welke de langdurige
dwaling des menschelijken geslachts zeer diep
en vast in 's menschen gemoed ingedrukt heeft,
met alle naarstigheid poogde uilleroeijen en ge-
heel met den wortel weg te nemen, en dat ik
in zulks naar de male mijner gaven door de
hulp Gods mede gewrocht heb met de genade
van Hem, Die zulks, als de ware God zijnde,
lichtelijk vermag teweeg te brengen, dit, hoop ik,
zullen de kloekste, waardigste en beste verstan-
den, wien de voorgaande Boeken tot deze zaak
genoeg zijn, mij ten goede aanrekenen, en alles
geduldig en in vriendschap verdragen, Daarbe-
nevens om andere redenen zullen zij ook geene
dingen als overvloedig achten, welke zij verstaan
zell niet noodig te zijp. Want er wordl tegen-
woordig van eene zeer groole en gewigtlige
zaak gesproken, dewijl er gepredikt wordt van
de ware en waarlijk heilige goddelijkheid, hoe

men die (niettegenstaande wij ook van haar ont-
vangen alle noodige hulpmiddelen tot onze broos-
heid die wij nu omdragen, nogtans niet om den ver-
gankelijken damp dezes levens, maar om het
gelukzalige leven, dat geen ander is dan het
eeuwige) moet zoeken, eeren en dienen. Deze
Goddelijkheid of Godheid, (want zoodanig woord
gebruiken de onzen tegenwoordig, opdat zij alzoo
uit de Gricksche sprake wat klaarder en uit-
drukkelijker mogen overzellen, hetgeen zij noe-
men theotes), is niet in die leer der Goden, welke
zi) de burgerlijke noemen en die door Marcus
Varro in 16 boeken verklaard is, dat is, dat
men door den dienst dezer Goden, welke van de
Steden ingesteld zijn om ieder op zijne wijze
te ecren, niet kan komen tot het geluk des
eeuwigen levens, kunnen sommigen genoegzaam
uit het voorverhaalde verstaan, maar evenwel,
indien er iemand is, die het zesde Boek, dat wij
laatst afgehandeld hebben, nog niet genoeg onder-
rigt heeft, ongetwijfeld zal deze, wanneer hij dif
Boek gelezen zal hebben, niets hebben, dat hij
meer over de verklaring van deze vraag
zal begeeren te weten. Want als nu mag het
nog geschieden, dat er iemand is, welke be- -
denkt, hoe men de uitgelezenste en voornaamste
Goden, welke Varro in zijn laatste boek vervat
heeft, behoort te eeren om het gelukzalige leven




L

o e

VAN DE STAD GODS 200

ven dat eeuwig is. Onderlusschen 'van wege
deze uitgelezenheid der Goden zeg ik niet, het-
geen Tertullianus ‘meer kluchtig dan waarachtig
zegt, n.l. indien de Goden als bloembollen uit-
gekozen worden, dat dan de anderen als ver-
werpelijk geoordeeld worden. Zulks zeg ik niet,
want ik zie, dat ook zelfs van die, welke uit-
verkoren zijn, eenige afgezonderd worden tot
wat grooters en beters; gelijkerwijs in den krijg
jonge soldaten uitgekozen zijn, uit hen worden
ook eenigen gekozen tot eenig grooter werk
der wapenen. Insgelijks als in de gemeente
gekozen worden opzieners, zoo worden daarin
de anderen niet verworpen, naardien alle goede
geloovigen met regt uitverkorenen genaamd wor-
den. Evenzoo worden in een gebouw de hoek-
steenen verkozen, doch geenzins worden daarom
alle andere steenen verworpen, welke tot andere
gedeelten van dat gebouw gebruikt worden. Daar
worden ook eenige druiven verkozen om te eten;
daarom verwerpen wij echter de anderen niet,
welke wij houden om te drinken; doch men
behoeft dieshalve niet ver te doorloopen en te
verhalen, dewijl de zaak kennelijk en openbaar
is. Alzoo is het, omdat er n.l. eenige Goden
uit vele verkozen zijn, dat noch diegene te be-
straffen is die zulks geschreven heeft, noch ook
ztj, die de uitgelezen Goden eeren, noch ook
de uitgelezen Goden zelf. Maar /Zierop is het,
dat men bijzonder en allermeest te letten heeft,
nl. wie die uigelezen Goden zijn, en waartoe
en tot welke zaak zij uilgelezen schijnen te zijn.

HOOFDSTUK II

Welle de wilgelezen Goden zijn, en of zij
ook afgezonderd geacht worden van de
amblen der slechle Goden.

Zoo prijst ons dan Varro met het beschrijven
van één boek bijzonder aan deze uitgelezen Goden,
n.l. Janus, Jupiter, Saturnus, Genius, Mercurius,
Apollo, Mars, Vulcanus, Neptunus, Sol, Orcus,
Liber de vader, Tellus, Ceres, Juno, Luna, Diana,
Minerva, Venus en Vesta, in welke 12 man en

(*) Tertullianus, een zeer vermaard en kloek leeraar in
Afrika onder keizer Severus en Antoninus, was geboortig
van Certhago. Cyprianus, de martelaar, hicld zooveel van
zijne boeken, dat hij niet één dag voorbij liet gaan zonder
daarin te lezen, zoodat Ij ook in’t gemeen Liem zijn meester
nocnide, '

8 vrouwen zijn. Waarom zegt men, dat deze
Goden de meestuitverkorene en meestuilgelezene
zijn? Is het, omdat zij afgezonderd en uilge:
lezen zijn vanwege hunne groote bedieningen in
de wereld, of is het, omdat zij den volkeren meest
bekend zijn, en omdat hun de meeste dienst in
de wereld bewezen wordt? Indien gij zegt, dat
het is, omdat de grootste werken van hen uit-
gevoerd en bediend worden in de wereld, zoo
behoorden wij dan hen niet gevonden te hebben
onder dien grooten hoop van die Goden, welke
tot kleine ligte werken verordineerd zijn. Want
eerstelijk zelfs Janus, wanneer de kindervrucht
ontvangen wordt, (want daarvan nemen al die
werken hunnen oorsprong, welke aan kleine stuks-
kens en brokskens onder de kleine Goden ver-
deeld worden) opent den toegang om het zaad
te ontvangen; daar is dan ook Saturnus bij om
het zaad zelf; daar is ook Liber bij, welke den
vader ontlast met uitstorting van zijn zaad. Daar
is ook bij Libera, welke zij ook willen, dat Venus
is, die ook dezelfde weldaad doet aan de vrouw,
opdat zij ook met uitschieting van haar zaad
ontlast mag worden. Al deze Goden zijn uit
het getal van hen, welke uilgelezen genoemd
worden., Maar daar is ook bij de Godin Mena (*)
of Mane, welke het opzigt heeft over de maand-
stondige vloed, en hoewel zij eene dochter is
van Jupiter, nogtans is zij onedel en niet zeer
vermaard. En niettemin eigent diezelfde schrij-
ver, in zijn hoek van de uitgelezen Goden, dien
last van de maandstondige vloed aan Juno (1)
toe, welke onder de uilgelezen Goden zelfs eene
koningin is. En alzoo geschiedt het, dat Juno
Lucina als te zamen met de genoemde Mena,
hare stiefdochter, (§) het opzigt heeft over dienzelf-
den vloed des bloeds. Daar ziju ock by, ik
weet niet welke onbekende Goden Vitumnus n.l.
en Sentinus, vanwelke de cene de vrucht vitam,
dat is, het leven geeft, en de andere sensus,
dat is, de vijf zinnen. En ondertusschen deze
zelfde Goden rigten veel meer uit, hoewel zij

(*) Mena (in °t Gricksch dezelfde, welke in’t Latijn Luna
genaamd wordt) regeert de maanstonden alzoo, zegt Aris-
toteles, dat zij volgens de beweging derzelve voortkomen
on ook ophouden,

(‘}) Testus betuigt, dat de vrouwen Juno Fluona eerden
overmits ij zeiden, dat zij fluorem, dat is, den vioed dos
bloeds in de ontvanging deed ophouden.

(8) Men zegt, dat Mena cene dochter is van Jupiter en
van Latona.

27

A




de alleronedelste zijn, dan al die gansche menigte
groote vorsten en uitgelezen Goden ; want voor-
waar, zonder leven en zonder vijf zinuen, wat
is die gansche dragt, welke in der vrouwen
buik gedragen wordt?

Zekerlijk, zonder dezelve is het anders niet
dan eene allerverwerpelijkste zaak, welke bij
slijk en stof te vergelijken is.

HOOFDSTUK 1.

De 7‘3{3&?5', die van het verkiezen der Goden
gegeven wordl, is gansch ijdel, wit oor-
zaak, dat aon vele van de lage Goden
veel heerlijker bediening toegecigend wordt.

Welke is dan de oorzaak, die zoovele uitge-
lezen Goden gedwongen heeft tot deze aller-
laagste werken en bedieningen, alwaar zij van
Vitumnus en Sentinus, die in een duister gerucht
onbekend gehouden zijn, verwonnen en te boven
gegaan worden, nl. in de verdeeling van de
weldadigheden en de bedienstigheden in het
werken van de vrucht des menschen? ~Want
de uitgelezen God Janus werkt den toegang en
als de deur voor het zaad; de uitgelezen God
Saturnus werkt het zaad zelf; de uitgelezen God
Liber werkt de uitschieting des zaads in de
mannen ; hetzelfde werkt ook Libera, die ook
Ceres of Venus genoemd wordt, in de vrouwen;
de uitgelezen Godin Juno werkt ook, hoewel
niet alleen, maar met Mena, de dochter van
Jupiter, de maanstondige vloeden tot groei van
de vrucht, welke ontvangen is. En die slechto
Vitumnus werkt het leven, en daar benevens die
slechte en onedele Sentinus werkt de zinnen,
welke twee dingen zoo verre boven al de andere
zaken uitnemend zijn als ze weder verre bene-
den het verstand en de vede staan, want gelijk
die dieren, welke rede en verstand hebben, gewis
meer zijn dan die dieren, welke zonder verstand
en rede, even als het vee, leven en gevoclen,
alzoo ook die schepselen, welke begaafd zijn
met leven en met zinnen, worden met regt in
grooter achting gehouden dan zij, die noch leven
noch zinnen hebben. Zoodan, onder de uitge-
lezen Goden behoorde Vitumnus, de werker des
levens, en Sentinus, de werker der zinnen, met
meer reden gehouden te worden dan Janus, de
ontvanger des zaads en Saturnus, de gever des

210 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

zaads of de zaaijer en Liber te zamen met Li-
bera, de bewegers of uitschieters der zaden,
welke zaden zoodanig zijn, dat bijaldien ze niet
komen tot het leven en tot de zinnen, dat daar-
van niet waard is eens te denken. En evenwel
deze 2 uitgelezen gaven worden niet gegeven
van de uitgelezen goden, maar van zekere on-
bekende goden, en die geheel vergeten zijn door
de groote waardigheid en het aanzien van de
anderen. Indien men hierop antwoordt, dat Janus
de kracht heeft in de beginselen van alle zaken
en over zulks van wege de opening, die hij
doet, dat hem mede niet te onregte de ontvan-
ging des menschen tocgeschreven wordt, en van
gelijken, dat Saturnus een zaaijer is van alle
zaden, en derhalve, dat de zaaijing des men-
schen van zijne werking mede niet kan afgezon-
derd worden; daarenboven, dat Liber len Libera
de werkers zijn van de uilschieling van alle
zaden, en alzoo dat zij ook het opzigt hebben
over die dingen, welke tot voortbrenging der
menschen behooren. Voorts, dat Jano het opzigt
heeft over alle schepselen die gezuiverd en ge-
boren worden, en derhalve dat zij ook in geen
gebreke is aangaande de zuiveringen der vrou-
wen en de baringen der menschen, maar laat ze
toch naarstiz omzien en onderzoeken, wat zij
willen antwoorden aangaande Vitumnus en Sen-
tinus, of dat zij ook willen, dat zij kracht zullen
hebben over alle schepselen, welke leven en
zinnen hebben. Indien zij zulks toestaan, laat
ze dan verder bemerken hoe hoog zij dan haar
zullen stellen; want de zaden hebben die krach-
ten, dat zij in en uit de aarde spruiten. Ook
meenen zij, dat de sterregoden leven, gevoel en
zinnen hebbeny indien zij hierop zeggen, dat aan
Vitumnus en Sentinus zoodanige dingen alleen
toegeéigend worden om dezelve te geven die
schepselen, welke in het vleesch leven en door
de zinnen werken, waarom geeft dan die God,
welke alles doet leven en zinnen hebben, aan het
vleesch niet mede leven en zinnen, gunnende uil
kracht van zijn gemeen werk die gaven ook
aan die besloten vruchten? En wat heeflt men
téch Vitumnus of Sentinus van noode? Indien
in 't gemeen alle dingen van dien geregeerd
worden, welke het opzigt heeft over het leven
en over de zinnen, en indien aan dezen als aan
zijne knechten deze vleeschelijke- dingen, als
zijnde allerlaagst, bevolen zijn?  Of zijn al deze




VAN DE STAD GODS. 211

uitgelezen Goden zonder eenig gevolg en dienst-
boden, dat zij niemand hadden aan welke zij
het ook zouden bevelen, zoodat zij onderlus-
schen met al hunne gansche hoogheid en edel-
heid, om wier wil zij waardig geacht zijn om
boven anderen verkoren te worden, gedrongen
en genoodzaakt zijn geweest hun werk met de
slechten en onedelen te doen? Daar is zells
die uitgelezen Juno, die koningin, die zuster van
Jupiter, en ook zijne huisvrouw Iterduca, dat is,
in het reizen de geleidster voor de kinderen, en
doet haar werk met de allerslechtste en onedelste
Godinnen, Abeona, dat is, wegganggodin, en
Adeona, ‘dal is, toeganggodin. Aldaar hebben
zij ook gesteld de Godin Mens, welke in de
kinderen werkt een goed mentem, dat is, verstand;
en evenwel dezelve wordt onder de uilgelezen
Goden niet gesteld, even alsof daar nog wat
grooters (*) den mensch zou kunnen gegeven
worden. Ondertusschen wordt Juno onder de
uitgelezen Goden gesteld, overmils zij is Iterduca,
dat is, op de reizen de geleidster, en daarbe-
nevens ook Domiduca, dat is, de leidsler naar
huis, even alsof het eene groote zaak was te
reizen en thuis geleid te worden, hoewel men
ondertusschen zonder goed verstand en kennis
ware. Want de Godin van deze gave hebben
deze uitkiezers geenzins gesleld onder de uilge-
lezen Goden, en nogtans behoort men deze zeker
voor Minerva te stellen, welke zij midden in
deze kleine werken der kinderen toegeéigend
hebben de memorie, dat is, de gave van het
geheugen; want wie verslaat niet buiten allen
twijfel, dat het veel beter is een goed verstand
te hebben dan eene goede kracht van geheuge-
nis, hoe groot die ook moge zijn. Want nie-
mand die een goed verstand en eene goede inborst
heeft, is boos; maar hierentegen zijn er wel
allerbooste () menschen die een wonderlijk ge-
heugen hebben, welke des te boozer zijn, naar-
mate zij minder kunnen vergeten helgeen zij
kwalijk voorgenomen en bedacht hebben. Ln
nogtans is Minerva onder de uilgelezen Goden;
maar Mens, de Godin des goeden verstands, is

(") Het is een algemeen gevoelen onder de philosophen,
dat.er niets beters is dan een goed verstand en eene goede
inborst.

(") Plato zegt, dat toornige en twislachlige menschen in
't algemeen eene groote kracht van onthouden of geheugen
hebben, hetwelk uit de droogheid en vastheid hunner her.
sencn wel af te leiden is.

onder den slechten en verachten hoop verbor-
gen. Wat zal ik ook zeggen van de Deugd?
En wat van het Geluk, van hetwelk wij in het
vierde Boek al veel gezegd hebben, welke, hoe-
wel zij die voor Godinnen hielden, zij nogtans
geene plaats hebben willen geven onder de uit-
gelezen Goden, alwaar zij nogtans plaats gegund
hebben aan Mars, den God des oorlogs, en aan
Orcus, den God der Hel, vanwelke de eerste
een doodenmaker is en de andere een dooden-
ontvanger. Zoodan, naardien in deze kleine wer-
ken, welke in vele kleine stukken verdeeld zijn,
wij ook zelfs de uitgelezen Goden even als den
Raad met de gemeente te zamen zien werken,
en naardien wij ook bevinden, dat vansommige
Goden, dic men geenszins waardig geacht heeft
onder de uitgelezene te stellen, veel grooter en
beter dingen bediend worden dan van hen, welke
in 't gemeen uitgelezen Goden genoemd worden;
zoo volgt daaruit klaar, dat wij zeker te meenen
hebben, dat zij daarom de uitgelezen en voor-
naamste Goden genoemd zijn, niet vanwege de
waardigste en voornaamste bedieningen in de
wereld, maar omdat het met hen z66 vitgevallen
is, dat zij best onder de volkeren bekend zijn
geworden, waarom ook Varro zegt, dat sommige
Goden vaders zijnde, en sommige Godinnen moe-
ders zijnde, even als onder de menschen onedel (*)
zijn geacht, Indien dan het Geluk niet heelt
moeten gesteld worden onder de uitgelezen Go-
den, omdat de voorgaande uitgelezen Goden (ot
die edelheid en vermaardheid zijn gekomen, niet
door hurne verdiensten, maar door fortuin en bij
geval, zoo behoorde dan bijzonder de Fortune
gesteld te worden onder deze uitgelezen Goden,
ofy dat meer is, wel boven dezelve; want deze
Godin, zeggen zij, geeflt een ieder zijne gaven,
niet door redelijke en vernuflige bestelling, maar
zooals hel cen iegelijk bij geval overkomt. Deze
Godin, zeg ik, behonrt onder de vitgelezen Goden
het alleruitersie topken te bezilten, alzoo zij onder
hen voornamelijk getoond heeft wat zij vermogt,
naardien wij haarv zien uilgelezen le zijn, niet
door cenige bijzondere deugd of kracht, niet
door cenig bescheiden en redelijk geluk, maar
door de losse en onzekere magt der Fortune,

iy

(*) JTupiter is vermaarvder en edeler dan zijn vader Sa
turnus, alzoo is ook Juno edeler en vermaarder dan hare
mocder Ops, en deze is wederom vermaarder dan hare
moceder,




- AUGUTTINUS ZEVENDE BOEK

want alzoo gevoelden hare dienaars van haar;
derhalve heeft ook de zeer welsprekende Sal-
lustius de Goden verstaan als hij zeide: ,,Maar
zekerlijk de Fortune heerscht in alle dingen,
dezelve maakt alle dingen vermaard of duister,
meer naar believen dan naar waarheid.,” Want
zi] kunnen geen reden geven noch bedenken,
waarom Venus zoo edel en vermaard is, en de
Deugd zoo slecht en onbekend, daar nogtans de
de (oddelijkheden van beide Godinnen geheiligd
zijn van hen, en daarbenevens door hare ver-
diensten zoo ongelijk zijn, dat zij niet bij elkan-
der te vergelijken zijn. Of is het alzoo, dat
Venus verdiend heeft vermaard en edel te zijn,
omdat er meer zijn, die Venus begeeren dan
de Deugd? Waarom is het dan, dat de Godin
Minerva, dat is, de Godin der geleerdheid, zoo
vermaard gehouden is, en de Godin Pecunia,
dat is, het geld, zoo slecht en van zoo klein
aanzien gerekend is, naardien het in ’t gemeen
geschiedt, dat de gierigheid (*) onder allerlei
soort van menschen meer lieden aanlokt dan de
geleerdheid? En zelfs onder hen, welke ge-
leerden en vernuftige kunstenaars zijn, zult gij
zelden iemand vinden, die zijne geleerdhéid en
kunst voor geld niet te koop heeft. Zoodan,
indien naar het oordeel van de onwijze en dwaze
gemeente de verkiezing der Goden geschied is,
waarom is dan de Godin Pecunia, dat is, de
Godin van het geld, niet hooger gesteld dan
Minerva, dat is, de Godin der wijsheid en ge-
leerdheid, naardien om des gelds wille velen
hoog geleerd en voortreffelijke kunstenaars wor-
den. En indien deze onderscheiding en verkie-
zing geschied is naar het oordeel van weinige
wijzen, waarom is dan de Deugd niet gesteld
boven Venus, naardien de redelijkheid zelve de
Deugd boven Venus verheft? Doch ondertus-
schen bovenal, gelijk ik gezegd heb, behoorde
de Fortune de voornaamste plaats te hebben,
omdat zij, gelijk diegenen meenen, die haar veel
toeschrijven, in alle dingen heerscht, en alle
dingen vermaard of duister maakt, meer naar
believen dan naar waarheid. En voorwaar, in-

(*) Horatius zegt, dat de menschen in’t gemeen roepen ;
»Eerst moet men op geld denken en daarna op deugd.”
En Euripides verhaalt van iemand, welke daar niet naar
vraagt al heeft hij oneer, als hij slechts rijk mag zijn, en
voegt voor reden daarbij, dat ieder vraagt of hij rijk is,
en niet of hij vroom is, en dat een iegelijk in aanzien is
naar dat hij goederen heeft,

dien zij zd6veel vermogen over de Goden heeft,
dat zij door haar los en onverstandig oordeel
zoodanigen als zij wilde, vermaard gemaakt heeft,
en zoodanigen, die zij ook wilde, wederom duister
en veracht gemaakt heeft, zoo behoort zij zelfs
onder de uitgelezen Goden de voornaamste plaats
te hebben, dewijl zij zelfs over de Goden van
zoodanige uitnemende en bijzondere magt is. Of
het is alzoo, dat men zelfs van de Fortune hebbe
te bedenken, dat zij daaronder niet heeft kun-
nen gesteld worden, overmits haar niet anders
in den weg geweest is, dan zelfs de tegen-
spoedige Fortune. Zoo volgt daaruit, dat zij
tegen zich zelve geweest is, zo6 zelfs, dat zij,
die anderen edel maakt, zich zelve in den weg
geweest is, om edel te worden.

HOOFDSTUK 1V.

Hoe het beter gesteld is met de lage Goden,
welke niet onteerd worden door eenige
schandelihheden, dan met de uilgelezen
(foden, van wie zeer gruwelijke schande-
lijhheden gezegd worden.

Ondertusschen, iemand begeerig zijnde naar
edelheid en vermaardheid, zou den uitgelezen
Goden mogen toeroepen, dat zij reden hadden
zich te verblijden, en zou mitsdien verder mo-
gen zeggen, dat zij geheel de gunst van de For-
tune gehad hadden, indien het ware, dat hij aan
de andere zijde niet bemerkte, dat zij meer tot
lasteringen dan tot eere uitgekozen zijn; want
die allerlaagste hoop en menigte Goden heeft
hare onedelheid z06 bedekt en zoo beschermd,
dat zij met geene smaadheden noch lasteringen
overvallen zijn. Wij lagchen, wanneer wij hen
door de gedichtselen der menschelijke opinién,
met ieder zijn werk te doen dat hem bij de
menschen toegelegd is, onder elkander verdeeld
zien, bijna even als kleine pachters van de ac-
cijnsen, of bijna even als de handwerkslieden in
een zilversmidswinkel, alwaar een vat, opdat het
volmaakt worde, door de handen van vele werk-
lieden gaat, daar het nogtans door een volmaakt
meester genoegzaam volmaakt zou kunnen wor-
den. Doch op deze wijze leert ieder van die
werklieden in korten tijd een gedeelte van die
kunst, terwijl hij zeer lang zou moeten werken
om zijn vak geheel en grondig te verstaan.




VAN DE STAD GODS. 213

Maar nogtans wordt er van die Goden, welke
niet uitgelezen zijn, naauwelijks één gevonden,
die vanwege eenige misdaad eenig kwaad gerucht
gehad heeft. En daarentegen wordt er van de
vitgelezen Goden naauwelijks iemand gevonden,
die in zich zelven niet ontvangen heeft eenig
schandelijk merk van bijzondere lastering. Deze
zijn tot hunne lage werken niet vernederd, en
gene zijn niet opgeklommen tot hunne hooge
schandelijkheden. Aangaande Janus (¥) komt mij
althans niet ligt iets in den zin, dat tot zijn
smaad en schande behoort. . En mogelijk is hij
wel z66 geweest, dat hij veel opregter geleefd
heeft dan de anderen, en veel meer afgezonderd
van alle schandelijkheden en boosheden ; want
den vlugtenden Saturnus heeft hij goedertieren
in zijn land ontvangen, en met dien aangenomen
vreemdeling heelt hij zijn Rijk verdeeld, zoodat
zij elk ook hunne steden bouwden, 4j Janicu-
lum en de andere Saturniam. Maar deze men-
schen evenwel, die in de dienst hunner Goden
zoo begeerig zijn naar alle oneer, hebben dezen
Janus, wiens leven zij niet zeer schandelijk von-
den, onteerd met eene gruwelijke leelijkheid des
beelds, n# hem makende met 2, dan met 4
aangezigten, even alsof het een dubbel mensch
was. OF hebben zij veelligt dit daarom aldus
gewild, aangezien de meesten van de uitgelezen
Goden, schandelijke dingen doende, waarover men
zich behoorde te schamen, hun aangezigt genoeg-
zaam verloren hebben, zoodat zij van geene
schaamte weten, opdat hij, overmits hij boven
anderen onschuldiger en opregter geleefd heeft,
daarom met zoo veel te meer aangezigten zich
boven anderen zou vertoonen?

HOOFDSTUK V.

Van de verborgenste leer der Heidenen, en van
hunne natuurlijke redenen en inziglen.

Maar laat ons liever hooren hunne uitleggin-
gen en verklaringen, behoorende tot de natuur,

(*) Janus, een inboorling van Italié, heelt geheerscht te
zamen met Cameses, zoodat hun Rijk Camesene genoemd
werd en de stad Janiculum. Daarna, toen Cameses ge-
storven was, is hij alleen koning geweest. Hij heeft Sa-
turnus, die voor de wapenen zijns zoons uit Creta vlugtte,
in zijn land aangenomen en onvangen, en den landbouw
van hem geleerd hebbende, heeft hij dezen tot cen mede-
cenoot des Rijks aangenomen, hem gevende den Tarpei-
schen berg, zoodat daarvan het kasteel en stedeken ge-
naamd i geweest Saturnia.

met welke zij de schande van hunne ellendigste
dwaling, als met een schijn van een hooger en
dieper leer, zoeken te bedekken. En vooreerst
zoo is het, dat Varro deze verklaringen alzoo
aanprijst, dat hij zegt, hoe de ouden alzoo de
beelden der Goden, hunne merkteekenen, wape-
nen en versierselen verdicht hebben, dat allen,
die tot de verborgenheden der geleerdheden
eenigen toegang gehad hebben, zoo wanneer
zi] dezelve met hunne oogen aanzagen, genoeg-
zaam met hun gemoed en verstand konden zen
de ziel der wereld, alsmede de deelen derzelve,
dat is, de waarachtige Goden. Aangaande hen,
die hunne beelden gesteld hebben in de gedaante
van een mensch, dezen schijnen getracht te
hebben om te kennen te geven, dat de ziel der
sterfelijke menschen ten hoogste gelijkmatig is
met onze onsterfelijke ziel, even alsof daar zekere
vaten gesteld werden om de Goden te beteeke-
nen, en bij voorbeeld alsof men in den tempel
van Liber een wijnvat stelde, dat den wijn be-
teckent, verstaande bij het vat, dat den wijn
besluit, den wijn zelf, die er in besloten wozdt.
Alzoo willen zij mede zeggen, hoe door het
beeld, dat eene menschelijke gedaante heeft, be-
teekend wordt de redelijke ziel, uit oorzaak, dat
die natuur, van welke zij willen dat God of de
Goden zijn, in zoodanige gestaltenis van lig-
chaam, even als in een vat, besloten wordt.
Daar zijn de verborgenheden der geleerdheden,
tot welke die allergeleerdste man zijn toegang
gehad heeft, zoodat hij uit kracht van dien de-
zelvo in het licht bragt. Maar zeg mij toch,
gij allerscherpzinnigste man, hebt gij dan in die
verborgenheden der geleerdheden uwe voor-
gaande wijsheid verloren, waardoor het u in
nuchteren verstand goed gedacht heeft ,,dat die-
gene, welke allereerst den volkeren beelden ge-
steld hebben, dat die aan de eene zijde den
burgers benomen hebben de vreeze en aan de
andere zijde de dwalingen vermeerderd hebben,
260, dat de oude Romeinen veel zuiverder de
Goden gederd hebben zonder eenige beelden.”
Ziet, deze oude Romeinen hebben u geleerd,
dat gij dit hebt durven zeggen tegen de jongste
en laatste Romeinen. Want indien de aller-
oudste Romeinen de beelden hadden geéerd, zoo
zoudt gij veelligt uw gansch gevoelen van geene
beelden te stellen met een slilzwijgen van ge-
wisse bevreesdheid bedekt hebben, en mitsdien




214

de verborgenheid van die geleerdheid in het
verklaren van deze schadelijke en ijdele ge-
dichtselen met veel meer woorden en met veel
meer hoogmoed verheven hebben. Nogtans uwe
geleerde en verslandige ziel heeft door deze ver-
borgenheden der geleerdheid (waarover wij ook
van uwentwege zeer bedroefd zijn) in geenerlei
wijze kunnen komen tot dien allerhoogsten God,
door Wien de ziel gemaakt is, en nief mef wien zij
gemaakt is. Insgelijks, wiens gedeelle de ziel
niet is, maar wiens sclepsel zij is. Daarenbo-
ven, die niet 75 de ziel van allen, maar die ge-
maakt heeft de ziel van allen. Eindelijk: door
wiens verlichting de ziel zalig wordt, indicn zij
niet ondankbaar Zijne genade verwerpt. Maar
deze verborgenheden der geleerdheden, hoedanig
zij zijn en waarvoor zij te houden zijn, zullen
genoeg aantoonen de volgende dingen. Onder-
tusschen belijdt die allergeleerdste man, dat de
ziel der wereld en de deelen derzelve waarach-
tige Goden zijn, waaruit men bemerkt, dat zijne
gansche leer der Goden, n.l. dezelfde natuurlijke,
wellee hij allermeest toeschrijft, zich heeft kun-
nen uitstrekken tot de natuur van de redelijke
ziel; want van deze natuurlijke leer der Goden
doet hij in dit boek eene zeer kleine voorrede,
in welke wij zullen zien, of hij door verklarin-
gen, genomen uit de patuur van de burgerlijke
leer der Goden, welke hij allerlaatst van de
uitgelezen Goden geschreven heeft, zou mogen
brengen tot de natuurlijke leer der Goden en
dezelve begrijpen. Indien hij zulks kan doen,
is de gansche leer der Goden natuurlijk. En
waartoe was het dan noodig met zulke naauwe
zorg voor onderscheiding, de burgerlijke van de
natuurlijke af te zonderen? En indien hij zegt,
dat zij met een goed onderscheid afgezonderd
is, volgt daaruit, naardien die leer niet waar-
achtig is, welke hem dunkt natuurlijk te zijn,
(want zij komt tot de uziel, en niet tot den
waren God, die de ziel gemaakt heeft) hoeveel te
meer verwerpelijk en hoeveel te valscheris dan
de burgerlijke leer, welke bijzonder en voorna-
~ melijk bezig is met de natuur der ligechamen,
zooals zelfs de verklaringen derzelve, die met zoo-
veel naarstigheid door hen onderzocht en door-
grond zijn, en waarvan ik nog eenige dingen
noodzakelijk zal moeten verhalen, voldoende zullen
bewijzen.

AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

HOOFDSTUK 1.

Van het gevoelen van Varro, volgens het-
welle hij geacht heeft, dat God is eene
ziel der wereld, en dat dezelfde God even-
wel in Zijne deelen vele zielen heeft, welke
alle ltezamen van Goddelijke natuur zijn.

Zoo zegt dan diezelfde Varro in zijne voor-
rede van de natuurlijke leer der Goden, hoe
hij meent, dat God is eene ziel der wereld, welke
de Gricken noemen cosmon, en dat dezellde
wereld ook Godis. Maar gelijk een wijs mensch,
hoewel hij uit ligchaam en ziel bestaat, nogtans
van de ziel den naam heeft van wijs, dat-alzoo
de wereld mede van de ziel den naam van God
heeft, daar zij nogtans uit ziel en ligchaam beide
bestaat. Hier schijnt hij eenigzins te belijden
één God, maar opdat hij daarna weder meer
Goden mag invoeren, zoo voegt hij daarbij, hoe
de wereld in 2 deelen gedeeld wordt, n.l. in
Hemel en Aarde, en de Hemel wederom in He-
mel en lucht, en de Aarde in Water en Aarde,
vanwelke de Hemel het hoogst is, en daaraan
de Lucht, en daaraanvolgende het Water, en het
allerlaagst de Aarde. En ondertusschen, dat
al deze vier deelen vol van zielen zijn, n.l in
den Hemel en de Lucht vol van onsterfelijke
zielen, en in het Water en de Aarde vol van
sterfelijke zielen, Daarenboven, dat van den
hoogsten omloop des Hemels tot den omloop
der maan, de Hemelsche zielen de lichten en
sterren zijn; en dat zij Hemelsche Goden zijn,
dat zulks niet alleen verstaan en gemerkt wordt,
maar dat het ook inderdaad alzoo schijnt te zijn.
Maar tusscher den omloop der maan en (usschen
de hoogten der wolken en winden, dat aldaar
zekere luchtzielen zijn, en dat men die inwendig
kan zien met het gemoed, en uiel met de oogen,
en dat zij genaamd worden: vorsten der lucht,
huisgoden en landschapsgoden.  Dit n.l. is zijne
natuurlijke leer der Goden, beknopt door hem
voorgesteld in zijne voorrede, welke niet alleen
hem, maar ook velen philosophen behaagd heeft,
vanwelke wij dan naarstig zullen hebben te han-
delen, alsook van de burgerlijke leer der Goden,
als wij door de hulpe des waren Gods, afge-
daan zullen hebben, wat nog overig is aangaande
de uitgelezen Goden,

=



e

YAN DE

HOOFDSTUK VIL.

Of het ook eenigen schijn van reden heeft,
dat Janus en Terminus in 2 Goden ge-
deeld worden.

Zoodan vraag ik aangaande Janus, vanwien
Varro Zij!; beginsel genomen heeft, wic hij is.
Hierop wordt geantwoord, dat hij is de wereld.
Voorwaar, dit is een kort en zeer klaar ant-
woord. Maar waarom zegt men, dat de be-
ginselen der zaken tot hem behooren, en de
einden der zaken tot dien anderen, dien zij Ter-
minus noemen? Want zij zeggen uitdrukkelijk,
dat, overmits de beginselen en einden der zaken,
aan die 2 Goden twee (*) bijzondere maanden
toegeheiligd zijn, behalve die 10, vanwelke tot
December het hoofd en het heginsel Martius is,
n.l. Januarius aan Janus, en Februarius aan Ter-
minus. Zij zeggen daarover, dat daarom het
feest van Terminus in de maand Februarius ge-
houden wordt, nl. in diezelfde dagen als de
offeranden der reinigingen geschieden, welke
zij noemen Februum, waarvan die maand haar
naam ontvangen heeft. Behooren dan de begin-
selen der zaken tot de wereld, welke Janus is,
en behooren tot hem de einden der zaken niet,
zoodat er een ander God over die moet gesteld
worden? Is het niet alzoo aangaande al die
dingen, welke zij zeggen, dat in deze wereld
ontstaan, dat zij ook belijden, dat dezelve in
deze wereld wederom cindigen? Maar wat is
dit voor eene ijdelheid, hem in zijn werk cene
halve magt te geven, en in zijn beeld hem een
dubbel aangezigt te geven? Zouden zij met
deze 2 aangezigten God niet veel beter verklaren
en uitleggen, indien zij zeiden, dat Janus en Ter-
minus dezelfde waren, opdat zij alzoo een aan-
gezigt voor de beginselen en een aangezigt
voor de einden mogten geven? Want die
iets werkt, moet op beide zijn ocogmerk heb-
beny want die in alle beweging zijner wer-
king niet ziet op het begin, dic ziet ook
niet op het einde; derhalve is het ook noo-
dig, dat bij de omziende gedachtenis ook ge-
voegd wordt het vooruitziende oogmerk.

Want hij, wien uit zijne memoric ontgaat wat
hij begonnen heeft, zal ook niet weten te vin-

(") Voor Numa is het Romeinsche jasr geweest van 10
waanden, beginnende met Maart en cindigende met Decom-
her. Maar Numa heeft Januarij en Februarlj daar bijgevoegd.

STAD GODS. 215

den, hoe hij dat zal eindigen. Doch indien zij
meenen, dat het gelukzalige leven in deze we-
reld begonnen — en buiten dezelve volbragt
wordt, en dat zij derhalve aan Janus, dat is,
aan de wereld, alleen toeschrijven de magt der
beginsclen, dan zouden zij gewis den God Ter-
minus boven hem stellen, en zij zouden hem ook
zells niet afzonderen van de uitgelezen Goden;
hoewel men ook nu op deze wijze, alzoo n.l
in deze twee Goden de beginselen der tijdelijke
zaken en de einden verhandeld worden, meer
eer behoort te geven aan Terminus dan aan
Janus; want de blijdschap is altijd zeer groot,
wanneer eene zaak volbragt is, maar de begin-
selen zijn altijd vol zorgen en bekommeringen
tot ze ten einde gebragt zijn, welk cinde ieder
die icts begint, bijzonder begeert, verwacht en
wenscht, terwijl hij over zijne begonnen zaak
niet cerder verheugd of verblijd is, voor zij ge-
lukkig gedindigd is.

HOOFDSTUK VIIL

Waarom de dienaars van Janus hem mel een
tweeaangeziglenbeeld versierd hebben, het-
welk =i noglans ook willen, dat een vier-
aungezigtenbeeld zal schijnen te zijn.

Maar laat toch de uitlegging van het twee-
aangezigtenbeeld van Janus (¥) voortgebragt
worden; want hij wordt gezegd 2 aangezigten
te hebben, nl. één voor en één achter, overmits
onze gaping, wanneer wij onzen mond wijd open
doen, eenc gelijkenis heeft van de wereld, waar-
over ook palatum, dat is, het bovenste overwell-
sel onzes monds, genaamd wordt het verhemelie;
de Gricken noemen het ouranon. En daarover
hebben ook, zegt hij, eenige Latijnsche poiten
den Hemel zelf geroemd palatum. Door middel
van dezelfde gaping des monds zeggen zij voorts,

(') Sommigen zeggen van Janus, dat hij 2 aangezigten
gehad heeft, omdat hij een zeer wijs man was, ziende van
verre de tockomstige dingen en ook helgeen verleden was.
Plutarchus verhaalt 2 rvedenen, eerst dat hij, komende uit
Grickenland, de taal van Ialié aangenomen heeft, zoodat
hij 2 talen spral; ten tweeden dat hij in Ttatié het volk
den landbouw en ook de bediening van de Republiek ge-
leerd liceft. Anderen zeggen dat Janus de wereld is, en,
dat dic 2 aangezigten heeft, het Oosten en Westen, An-
deren spreken van 4 aangezichlen, hiet Zuiden, Noovden,
Oosten en Westen. Nog anderen gewagen van 2 aange-
zigten, overmits hij Janitor, dat is, de deurwachter is bo-

ven e beneden.




216 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

dat er een toegang is builenwaar(s naar de lan-
den en binnenwaarts naar de keel.  Liet
waartoe de wereld gebragt wordt, overmits het
woord palatum, dat is, het gehemelte des monds,
soms voor den Hemel genomen wordl, zoowel
door de Grieken als door de posten. Maar wat
gaat dit toch de ziel aan, of wat gaat dit toch
het ceuwige leven aan? Derhalve alleen om
het specksel laat deze God geéerd worden, om
hetwelk of in te zwelgen, Of uit te spuwen, beide
die deuren van het gehemelte des monds ge-
opend worden. En wat is er yreemder dan zelfs
in ‘de wereld geene 2 deuren te kunnen vinden,
-tegenover elkander gesteld zijnde, door welke
dezelfde of wat binnenwaarts tot zich neemt, of
wat buitenwaarts van zich uitwerpt, zoodanig,
dat men van onzen mond en onze keel, naar
welke de wereld geene gelijkenis heelt, wil ma-
ken een beeld en eene gelijkenis der wereld in
Janus, alleen om het palatum, dat is, het verhe-
melte des monds wille, waarvan Janus geene
gelijkenis heeft. Maar als zij hem nu maken een
vieraangeziglenbeeld, en hem den dubbelen Ja-
nus noemen, zoo duiden zij zulks op de 4 deelen
der wereld, even alsof de wereld iets buiten
zich zelve zag, gelijk Janus met al zijne aange-
zigten doet. Verder, indien Janus de wereld
is, en daarenboven, indien de wereld uit’4 deelen
of hoeken bestaat, zoo volgt daaruil, dat het
beeld van den tweeaangezigten Janus valsch is.
Of indien zulks gezegd wordt waarachtig te zijn,
omdat door den naam van het Oosten en Wes-
ten de geheele wereld mede plagt verstaan te
worden, zal het dan wel geschieden, wanneer
wij nevens het Oosten en Westen der wereld
andere hoeken noecmen, n.l. het Noorden en Zui-
den, dat iemand, gelijkerwijs men den vieraan-
gezigten Janus noemt den dubbelen (7) Janus,
alzoo ook mede de wereld dan zal noemen de
dubbele wereld? Voorwaar, zij hebben daarmede
gansch niet de 4 deuren, welke voor de in —
en uilgaanden open staan, kunnen aanduiden op
de gelijkenis der wereld, gelijk zij wel van den
tweeaangeziglen Janus iels gevonden hebben om
te zeggen en te duiden op den mond des men-
schen, tenware dat hen in deze zaak Neptunus
wil te baat komen, en hun een visch geven, die,

(4) De enkele Janus had 2 aangezichten, maar de dub-
bele 4, Deze dubbele Janus was diegene, wiens poort in
vredestijd gesloten werd en in tijd van oorlog epen stond.

behalve de opening van zijn mond en keel, ook
ter rechter en ter linker zijde de kieuwen open-
staan. Ondertusschen, geene ziel ontvlugt door
zoovele deuren deze ijdelheid als die ziel, welke
inwendig de waarheid hoort spreken en zeggen:
Ik ben de deure, Joh. 10 vers 7 en 9.

HOOFDSTUK IX.

Van de magt van Jupiler, en van de verge-
lijking derzelve met Janus.

Maar laat ons nu uitleggen, wien zij verstaan
willen hebben door Jovem, welke ook Jupiter
genaamd wordt, Daarop zeggen zij, dezelfde
God, hebbende magt over alle oorzaken, door
welke iets in de wereld voortkomt, helwelk, hoe
groote zaak ook, genoeg betuigl, dat allerver-
maardste gedichtken van Virgilius, luidende aldus :

Gelukkig is die man, en ook zeer hoog geacht,
Van alle ding® die weet, d' oorzaken wel bedacht.

Maar laat deze allerscherpzinnigste en aller-
geleerdste man ons eens antwoorden, waarom
dan Janus voor hem gesteld wordt, waarop hij
zegt, overmits alles wat eerst is, aan Janus be-
staat, en alles wat hoogst is, aan Jupiter. Over
zulks zegt hij, dat het met regt is, dat Jupiter
geacht is voor de koning van allen, want het-
geen eerst is, wordt te boven gegaan en over-
wonnen van helgeen dat hoogst is, want al is
het, dat hetgeen eerst is, voorgaat in [ijd,
evenwel helgeen Aoogst is, gaat alles te boven
in waardigheid, Dit alles, zeg ik, zou weél ge-
zegd zijn, wanneer men onderscheid maakt
tusschen het eerste en hoogste der daden; want
gelijk het reizen hel eerste begin is van die
daad, alzoo fer nplaatse te komen, waar men
wenscht te komen, is het Loogste, gelijkerwijs
ook de aanvang van te leeren het eerste begin
is van die daad; alzoo de ontvanging van de
leering is het hoogste. En alzoo in alle dingen
zijn de beginselen het eerste en de einden het
hoogsie. Maar aangaande deze zaak, dezclve
heeft men al reeds tusschen Janus en Terminus
overwogen. Nu, de oorzaken dic aan Jupiter
toegeschreven worden, zijn zoodanige dingen, die
werkende oorzaken zijn, en niet zoodanige din-
gen, die gewrochle werken zijn. Aangaande
deze werkende oorzaken nu, kan het geenzins
geschieden, dat zij ooit ten aanzien van den tijd
voorgekomen kunnen worden of van hare wer-




VAN DE STAD GODS 217

kingen, die zij doen, of van de gebreken dier
werkingen; want de zaak welke werkt, is altijd
eerder dan die, welke gewrocht wordt. Der-
halve, ofschoon tot Janus behooren de eerste be-
ginselen der gewrochte zaken, zoo volgt even-
wel niet, dat dezelve daarom eerder zouden zijn
dan de werkende oorzaken, welke zij aan Jupiter
toeschrijven. Want gelijk daar niets gewrocht
wordt, alzoo wordt daar ook niets begonnen
om gewrocht te worden, daar n.l. geene wer-
kende oorzaak vodrgaat. Middelerwijl deze God,
aan wien alleen hangen al de oorzaken van alle
gewrochte naturen en van alle natuurlijke din-
gen, indien de volkeren dezen Jupiter noemen,
en indien zij hem met zoo gruwelijke smaadhe-
den en met zoo schandelijke lasteringen eeren,
zoo zeg ik, dat zij zich aan veel schrikkelijker
boosheid schuldig maken dan wanneer zij meen-
den, dat er in 't geheel geen God ware. Der-
halve houd ik het daarvoor, dat het hun veel
beter zou zijn, dat zij iemand anders met den
naam van Jupiter noemden, te weten, zoodanig
eenen, die zulke oneerlijke en schandelijke eere
waardig was, en dat zij mitsdien een ijdel ge-
dichisel zich zelven voorlegden om dut veel
liever te lasteren, gelijkerwijs zij zeggen, dat
Saturnus een steen voorgelegd is, om dien in
plaats van zijn geboren zoon op te slokken en
le verslinden, dan te zeggen, dat die God, welke
daar dondert, ook overspel bedrijft; welke daar
de peheele wereld regeert, dat hij ook door
vele hoererijen en onkuischheden wegvloeit, welke
de hoogste oorzaken heelt van alle naturen en
van alle. natuurlijkke dingen, dat hij ondertusschen
aangaande zich zelf geene goede oorzaken bij
zich zelven heeft, Daarna vraag ik, welke plaats
onder de Goden hij aan dezen Jupiter geeft,
indien Janus de wereld is? Want dezelfde heeft
den waren God beschreven als zijnde eene ziel
der wereld, mitsgaders ook zijnde de gedeelten
derzelve, Alzoo, alles wat dit niet is, dat is
volgens hun zeggen ook de waarachtige God
niet. Zullen zij dan liever zeggen, dat Jupiter
alzoo de ziel der wereld is, dat Janus onder-
tusschen zijn ligchaam is, dat is, deze ziglbare
wereld? Indien zij zulks zeggen, zullen zij geen
reden hebben om Janus een God te noemen,
want’ naar hun eigen zeggen is het ligchaam
der wereld God niet, maar God is de zel der
wereld en hare gedeelten, Derhalve is het, dat

diezelfde Varro ook openlijk zegt, dat hij meent,
dat God is de ziel der wereld, en evenwel, dat
deze zelfde wereld ook God is; want gelijk
iemand een wijs mensch genoemd wordt, daar
hij bestaat uit ziel en ligchaam, en alleen maar
de ziel gezegd wordt wijs te zijn, alzoo zegt
hij ook, dat de wereld genoemd wordt God van
de ziel, daar zij noglans bestaat uit ziel en lig-
chaam. Zoodan, het ligchaam der wereld alleen
is God niet, maar God is of alleen de ziel er
van, of tegelijk het ligchaam en de ziel tezamen,
nogtans z60, dat God genoemd wordt, niet ten
aanzien van het ligchaam, maar ten aanzien van
de ziel der wereld. Maar indien dan Janus de
wereld is, en daarbenevens ook God is, zullen
zij dan wel willen zeggen, dat Jupiter, om God
te mogen zijn, een gedeelte van Janusis? Voor-
waar, het geheel plagten zij meer toe te schrij-
ven aan Jupiler; van daar komt ook de spreuk:
Alles is vol van Jupiter, Zoodan, aangaande
Jupiter, ten cinde hij God zij, en bijzonder de
koning der Goden, zoo kunnen zij van hem niet
anders bedenken, dan dat hij de wereld is, op-
dat hij alzoo volgens hun zeggen over de andere
Goden evenals over zijne gedeelten heersche.
Derhalve volgens deze meening verklaart die-
zelfde Varro zekere gedichten van Valerius (*)
Soranus in dat boek, hetwelk hij, afgezonderd
van de andere, geschreven heelt van den dienst
der Goden. De inhoud van deze gedichten
luidt aldus: ,,0, gij almagtige Jupiter! gij ko-
ning der koningen, gij God, vader en moeder
der Goden, gij God ¢één en alle,” Nu, deze
woorden worden in datzelfde boek alzoo ver-
klaard, datzij meenen, dat God man is, als zijnde
diegene, welke het zaad uitschiet, en dat hij
vrouw s, als zijnde diegene, welke het ontvangt:
derhalve, dat Jupiter de wereld is, en dat die
alle zaden uit zich zelven uitschiet en wederom
in zich zclven ontvangi, en daarom, zegt hij, heeft
Saturnus geschreven: o, Jupiter! vader en moe-
der, en niettemin, dat deze eenige en dezelfde
wereld, tezamen met hare oorzaak, alles, is;
want er is niet meer dan ééne (*) wereld, en
in die éénige wereld zijn alle dingen.
m zegt, dat Valerius Soranus een uitermate ge-
leerd man geweest is.

(+) De beste philosophen stelden slechts ééne wereld,
maar er zijn ook geweest, welke vele werelden stelden,

gelijlk Anaximander, Aristarchus, Diogenes, Democritus, Epi-
curus en anderen.

28




218 ; AUGUSTINUS

HOOFDSTUK X.

Of de onderscheiding van Janus en Jupiler
goed is.

Zoodan, naardien Janus de wereld is en Ju-
piter ook, en evenwel daar er niet meer dan
ééne wereld is, waarom zijn Januseen Jupiter
dan twee Goden? Waarom hebben zij elk op
zich zelven hunne tempelen en altaren ¥ Waarom
hebben zij verscheiden godsdiensten en ongelijke
beelden? 1Is het omdat er eene andere kracht
is der beginselen, eene andere kracht der oor-
zaken, en omdat Janus van de beginselen en
Jupiter van de oorzaken zijn naam ontvangen
heeft? Maar wat is dit te zeggen? Zal het
ook geschieden, wanneer een mensch in ver-
scheiden zaken 2 krachten of 2 kunsten heeft,
dat hij daarom, overmits elke zaak hare eigene
bijzondere kracht vereischt, zal genoemd worden
2 regters, of 2 kunstenaars of meesters? Alzoo
mede ook, naardien één en dezelfde God de
magt heett der beginselen, en ook de magt der
oorzaken, zal men daarom noodig hebben te
denken, dat er 2 Goden zijn, naardien de be-
ginselen en de oorzaken 2 dingen zijn? Doch
indien zij evenwel meenen, dat zulks behoorlijk
is, laat zij dan ook zeggen, dat Jupiter zelf zoo-
veel Goden is als zij hem, vanwege zjne vele
en verscheiden krachten, wel bijnamen gegeven
hecben. En naardien al die zaken, vanwelke
zij hem bijnamen gegeven hebben, vele en ver-
scheideu zijn, zoo zullen wij daarvan eenige
weinige verhalen.

HOOFDSTUK XI.

Van de bijnamen van Jupiter, welke niet uit-
gestrekt worden fot vele Goden, maar
fot één God.

Zoodan, zij hebben hem genoemd de over-
winnaar, de onoverwinnelijke, de helper, de aan-
drijver, de staander, de honderdvoet, de balk,
de voedstergod, de Ruminus, dat is de zooger-
god, en meer andere namen, welke te lang zou-

zijn om te verhalen. Al deze bijnamen hebben

7] éénen God gegeven, overmits verscheiden
oorzaken en krachten, en evenwel overmits zoo-
vele zaken hebben zij hem niet overdrongen
zoovele Goden te zijn, maar hebben van hem
gezegd, dat hij alles overwon, dat hij van nie-

ZEVENDE BOEK

mand overwonnen werd, dat hij hen, die in nood
waren, hulpe deed, dat hij de magt had van
verdrijven, van stil te doen staan, van te beves-
tigen, en van te doen liggen en rusten, dat hij
ook als een balk de wereld te zamen hield en
onderhield, dat hij ook alles voedde en spijsde,
dat hij ook ruma, dat is met zijne mamme alle
dieren zoogde. In deze dingen, gelijk wij be-
merken, zijn eenige groote en eenige kleine din-
gen, en nogtans één wordt gezegd beide te doen.
Voorwaar, ik meen, dat de oorzaken der dingen
en de beginselen onder elkander veel nader zijn,
om welke zaken nogtans zj gewild hebben,
dat ééne wereld 2 goden zoude zijn, n.l. Jupi-
ter en Janus. Van Jupiter zeggen zij, dat hij
de wereld onderhoudt, en dat hij ieder dier
zijne mamme geelt, en evenwel van;vege deze
twee werkon, welke zooveel in kracht en waar-
digheid van elkander verschillen, is hij niet ge-
drongen geweest 2 goden te zijn, maar blijft
één  Jupiter, die, vanwege zijne onderhouding
der wereld, een balk genoemd wordt, en van-

" wege zijne zooging genaamd Ruminus, datis de

zooger. Ik wil alhier niet verhalen, hoe hij veel
beter had kunnen zeggen, dat Juno den zuigen-
den dieren de mamme gaf, dan dat Jupiter zulks
zoude doen, bijzonder daar zij is de godin Ru-
mina, dat is de zoogster, welke tot dit werk
hem alle hulp en dienst kon geven; want ik be-
denk dat mij straks wederom zou kunnen geant-
woord worden, dat zelfs Juno niet anders is dan
Jupiter, volgens den inhoud van de voorgaande
gedlchten van Valerius Soranus, alwaar gezegd
is: O, almagtige Jupiter! gij koning der ko-
ningen, gij God, vader en moeder der goden.
Maar waarom is hij toch Rumious, dat is zoo-
ger, genaamd, naardien hij allen, die de zaak
naarstig onderzocken, bevonden zal worden, dat
hij ook is de godin Rumina, dat is zoogster?
En voorwaar, indien het teregt voor de majes-
teit der goden onwaardig en onbetamelijk scheen
te zijn, dat in eene en dezelfde drie de eene
God behoorde tot het opzigt van het halmknuist-
ken, en de andere tot het opzigt van het zol-
derken in de aar, hoeveel te onbetamelijker en
onwaardiger is het dan, dat een en dezelfde
allerlaagste zaak, te weten, het voeden der die-
ren met de mamme, zou beschikt en besteld
wooden door de magt van 2 Goden, van wie
de é&éne zou zijn Jupiter, de koning van allen




VAN DE STAD GODS. 219

en daarenboven, dat hij ditzelfde zou doen, niet
met zijne huisvrouw, maar ik weet niet met
welk eene slechte en onbekende Rumina, of het
moest zijn, dat hij zell ware beido n.. Rumina
en Ruminus, n.l. Ruminus voor alle zuigende
mannelijke dieren en Rumina voor alle zuigende
vrouwelijke dieren. Want ik zou gaarne ge-
neigd zijn te zeggen, dat zij aan Jupiter geen
vrouwelijken naam hebben willen geven, ten
ware dat er in de voorgaande gedichten gezegd
werd ,vader en moeder”, en ten ware, dat ik
ook onder andere zijne bijnamen van hem las,
dat hij ook genaamd wordt Pecunia, dat is de
Godin des gelds, welke Godin wij hiervoren
onder de kleine Goden gevonden hebben, zooals
wij in het vierde boek reeds verhaald hebben.
Maar aangezien mannen en vrouwen beide Pe-
cuniam, dat is geld, hebben, zoo laat ik aan hen-
lieden over te beantwoorden, waarom hij dan
ook mede niet Pecunia en Pecunius genoemd
wordt, gelijkerwijs hij ook Rumina en Ruminus
genaamd is.

* HOOFDSTUK XILI

Hoe Jupiter ook Pecunia, dat is: geld, ge-
naamd wordl.

Maar hoe fraai hebben zij toch reden van
dezen naam gegeven! Hij wordt ook, zeggen
zij, Pecunia (geld) genaamd, omdat alles hem
toebehoort. O, heerlijk schoone reden van dien
Goddelijken naam! Ja toch, degene, die alles
toebehoort, wordt die zeer verachtelijk en ver-
smadelijk genaamd Pecunia? Want ten aanzien
van alle dingen, die in Hemel en Aarde begre-
pen zijn, wat is toch Pecunia of het geld in al
die dingen, welke door de menschen onder den
naam DPecunia of geld bezeten worden? Maar
de gierigheid der menschen heeft aan Jupiter
dezen naam gegeven, zoodat diegene, welke
Pecunia of het geld bemint, niet iederen God
schijnt te beminnen, maar zelfs Jupiter, den
koning van allen. Nogtans zou het heel wat
anders zijn, indien hij Rijkdom genaamd werd,
want een ander ding is rijkdom en een ander
ding is geld; want wij zeggen (¥), dat de wijzen,
regtvaardigen en goeden rijk zijn, welke nog-

(") Gicero bewijst met vele voortrefelijke redenen, dat
alleen de wijzen rijk zijn.

tans altijd geen geld of wel zeer weinig ‘heb-
ben; want allermeest zijn zij rijk in deugden,
door welke zij, ook zells in de noodzakelijkheid
der ligchamelijke dingen, met hetgeen zij heb-
ben, genoeg hebben. Maar de' gierigen, die
altijd naar meer haken en altijd gebrek hebben,
die noemen wij arm, welke groote schatten gelds
zij ook mogen hebben; want zelfs in den over-
vloed van alle dingen, hoe groot die ook zij,
kunnen zij niet zijn zonder gebrek te hebben.
Ook noemen wij met regt den waren God zelf
rijk te zijn, noglans niet ten aanzien van geld,
maar om zijne almagtigheid. Zoodan, die vol
gelds zijn, worden ook rijk genaamd, inwendig
zijn zij arm en gebrek hebbende, indien zij be-
geerig zijn; insgelijks, die zonder geld zijn,
worden arm genaamd, maar inwendig zijn zij
rijk, zoo zij wijs zijn. Wat zal dit dan voor
eene leer der Goden zijn bij den wijze, alwaar
de koning der Goden den naam van die zaak
ontvangt, welke geen wijze ooit begeerd heeft?
Voorwaar, het zou veel beter zijn, dat men met
deze leer wat gezonds leerde, hetwelk tot het
eeuwige leven behoorde, zoodat God, de re-
geerder der wereld, van hen genocemd werd,
niet Pecunia, dat is geld, maar Sapientia, dat
is wijsheid, welker liefde de menschen reinigt
van de vuiligheden der gierigheid, dat is, van
de liefde des gelds.

HOOFDSTUK XIIL

Wanneer verklaard wordt wal Saturnus —
en wat Genius is, hoe daarmede bewezen
wordt, dat zij beide Jupiter zijn.

Maar wat wil ik meer van dezen Jupiter ver-
halen, tot wien ongetwijfeld al de anderen mede
moeten gebragt worden, opdat er alzoo eindelijk
niet anders blijve dan eene ijdele meening van
vele Goden, dewijl hij alles is, hetzij dat er
aangemerkt worden zijne deelen of magten, hetzij
er ook aangemerkt wordt zijne kracht, welke
zij meenen door alles uilgebreid te zijn, 206 dat
hij uit de deelen van dit gansche gebouw, waar-
uit deze zigtbare wereld bestaat, en vit hare
menigvuldige regering der naturen quansius als
vele Goden namen ontvangen heeflt. Want wat
is Saturnus? Een van de voornaamste Goden,
zegt hij, bij wien de heerschappij is van alle




zaaijingen. Maar de verklaring van de voor-
gaande gedichten van Valerius Soranus, brengt
die niet mede, hoe Jupiter is de wereld, en hoe
hij alle zaden uit zich zelven uitschiet, en in zich
zelven wederom ontvangt? Zoo is hij dan die,
bij wien de heerschappij is van alle zaaijingen.
En wat is ook de teelgod Genius? Dezelve, zegt
hij, is een God, die over de teelingen der din-
gen gesteld is, en die de kracht heeft om alle
dingen voort te teelen. Maar eilieve, wie toch
anders meenen zij, dat deze kracht van voort-
teeling heeft, dan de wereld vanwelke gezegd
is: ,,0, gij Jupiter, gij almagtige teeler en teel-
ster.” En naardien hij op eene andere plaats
zegt, hoe Genius de redelijke ziel is van een
iegelijk, en alzoo, dat ieder zijn Genius heeft;
en naardien hij verder zegt (*), dat God is zoo-
danige ziel der wereld, zoo is het, dat hij de
zaak genoegzaam hiertoe brengt, dat men heeft
te gelooven, dat de ziel der wereld genoegzaam
is als eene algemeene ziel. Deze dan is diegene,
welke zij Jupiter noemen; want anders, indien
iedere Genius God is, en iedere ziel der men-
schen Genius is, zoo volgt daaruit, dat iedere
ziel der menschen God is. Naardien de onge-
rijmdheid hiervan hen dwingt om daarvan een
afkeer te hebben, zoo volgt daaruit, dat zij hem
op eene bijzondere en uitnemende wijze noemen
den God Genius, dien zij zeggen de ziel der
wereld te zijn, en dien zij alzoo ook Jupiter
noemen.

HOOFDSTUK XIV.

Van de amblen van Mercurius en Mars.

Aangaande Mercurius en Mars hebben zij geene
redenen kunnen vinden, hoe en op welke wijze
zij die zouden mogen brengen tot eenige deelen
der wereld en tot cenige der werken Gods,
welke zijn in de elementen; daarom hebben zij
die gesteld over de werken der menschen, ma-
kende hen dienaars en helpers om wel te spre-
ken en te oorlogen. Want vooreerst Mercurius,
indien hij ook magt heeft over de reden en
over de spraak der Goden, zoo heerscht hij
mitsdien mede zelfs over den koning der Goden,

(") De Schriftuur zegt, dat het gedichtsel der menschen
boos is en dat het verstand des vleesches is vijandschap
tegen God.

220 AUGUTTINUS ZEVENDE BOEK

en zoo spreekt Jupiter zelfs mede naar zijn be.
lieven, of ontvangt mede van hem de magt om
te kunnen spreken, hetwelk immers gansch vreemd
en ongerijmd is. En indien men zegt, dat hem
alleen de magt toegesigend wordt over de men-
schelijke spraak, zoo is ’t niet geloofelijk aan-
gaande Jupiter, dat hij zich wel heeft willen
vernederen om met de mamme te zoogen niet
alleen de kinderen, maar ook de beesten, waar-
van hij Ruminus (zooger) genaamd is, en dat
hij de zorg en het opzigt over onze spraak,
met welke wij de beesten te boven gaan, niet
gewild zou hebben, dat hem zou aangaan. Daarom,
indien hem zulks aangaat, is hij zelfs Jupiter en
Mercurius beide. En indien men wil zeggen,
dat Mercurius de reden en de spraak is, gelijk
die dingen te kennen geven, welke zij van hem
verklaren, want daarom zeggen zij, dat hij Mer-
corius genaamd wordt als medius currens, dat
is, midden tusschen beide heenloopende, zoodat
hij ook in ’t Gricksch Hermes genaamd wordt,
dewijl onze spraak en de verklaring des gemoeds,
welke tot de spraak behoort, Hermenia gehee-
ten wordt; ja daarom zegt men ook van hem,
dat hij het opzigt heeft over de koopwaren,
omdat er redenen en woorden midden tusschen
de koopers en verkoopers over en weder gaan ;
insgelijks geven zij hem ook vleugelen aan hoofd
en voeten, overmits zij daarmede willen aan-
duiden, dat de woorden der menschen zeer vlug
door de lucht vliegen. Eindelijk zeggen zij ook,
dat hij de bode genaamd is, omdat door de
spraak, even als door een bode, al onze ge-
dachten te kennen gegeven en verklaard worden.
Zoodan, zeg ik, indien Mercurius de spraak zelve
is, volgens hunne eigene belijdenis, zoo is hij
ongetwijfeld geen God. Maar naardien zij zich
zoodanigen tot Goden maken, welke niet dan
duivelen zijn, zoo volgt daaruit, dat zij, aanroe-
pende de onreine Geesten, van diegenen tot
eigendom bezeten en ingenomen worden, welke
geene Goden maar duivelen zijn. Insgelijks,
daar zij voor Mars geen element of gedeelte der
wereld hebben kunnen vinden, om alzoo ten
minste eenige werken der natuur hem te doen
verhandelen, zoo hebben zij daarover gezegd,
dat hij de God des oorlogs is; maar indien het
geluk eene eeuwige en gestadige vrede gaf, zou
Mars niets te doen hebben. En indien Mars de

oorlof zelf is, gelijk Mercurius de spraak is, zoo

——— @ e = BNy "




VAN DE STAD GODS. 221

wensch ik van harte, gelijkerwijs het dan ken-
nelijk is, dat hij geen God is, dat er mede ook
alzoo nimmermeer oorlog zij, die, hoewel val-
schelijk, God zou mogen genaamd worden.

HOOFDSTUK XV.

Van sommige slerren, welke de Heidenen mel
de namen lunner Goden genoemd hebben.

Doch veelligt zouden deze Goden (¥*) die ster-
ren mogen zijn, welke zij met hunne namen ge-
noemd hebben; want eene zekere ster noemen
2ij Mercurius, en eene andere ster noemen zij
Mars, maar er is ook eene ster, die zij Jupiter
noemen, en evenwel noemen zij de wereld ook
Jupiter. Er is ook eene zekere ster, die zi
Saturnus noemen, en evenwel behalve die ster,
geven zij hem niettemin een belangrijk gedeelte
in de stof van alle zaden. Ook is er eene klaarste
en doorluchtigste ster van allen, welke door hen
genaamd wordt Venus, en evenwel willen zij
mede, dat de maan () zelve Venus is, niettegen-
staande dat bij hen Juno en Venus over die
allerdoorluchtigste ster, even als over den gou-
den appel, onder elkander twisten, want eenigen
willen dat deze ster, in ’t gemeen genaamd Lu.
cifer, dat is lichtdragende ster (§), de ster Venus
is, en eenigen zeggen, dat het is de ster van

() Plato zegt, dat de onde Grieken geene andere voor-
goden geéérd hebben dan die, welke de meeste Barbari-
schen eerden, zooals: de Hemel, Zon, Maan en Sterren,
welke zij natuurlijke Goden noemden, gelijl Sanchoniato
betuigt, die er bijvoegt. dat de oudste menschen, n.l. de
Grieken en de Pheniciérs, deze eer gedaan hebben aan
hen, die zich bijzonder aanzienlijk gedragen hadden; dat
zij hen tempelen bouwden en beelden oprigtten, en de na-
men gaven van de natuurlijke Goden. En naardien zij
sterrekijkers waren, gaven zij aan de sterren die namen
naar de kracht, die zij meenden dat ze hadden, of zij gaven
aan de sterren de namen van die mannen, welke eenige
kunsten ingeveerd hadden, die zij meenden door die sterren
gewrocht te zijn. Want, zeggen zij, de ster Mercurius maakt
de menschen welsprekend; gesteld met Jupiter en Sol, is
hij goed; gesteld met Saturnus en Mars, is hij kwaad. Mars
is in den Hemel geweldig en bloedig, en verwekt oorlogen
op aarde. En hiervan komt de Stoische leer der Goden
strekkende alle naturen der dingen tot de ligchamen der
wereld, waarvan zulk eene duisterheid komt, dat de waar-
heid bij velen schier verduisterd wordt.

() Macrobius zegt, dat de maan Venus is, en dat de
mannen in vrouwenkleederen aan haar ofteranden duen
en de vrouwen in mannenkleederen, overmits zij man en
vrouw beide geacht wordt. i

(§) De fabel, aangaande den twist tusschen de 3 Go-
dinnen Juno, Venus en Minerva, is genoeg bekend.

Juno, maar Venus (#) (gelijk ze wel meer ge-
woon is) ziet Juno het voordeel af en wint den
strijd; want de meesten schrijven die ster Venus
toe, zoodat onder hen naauwelijks iemand meer
gevonden wordt, welke anders denkt. Maar wie
zou niet moeten lagchen, wanneer zij Jupiter
den koning van allen noemen, daar zijne ster
nogtans met zulke groote klaarheid door de ster
van Venus overwonnen wordt. Voorwaar, zijne
ster behoort zooveel te klaarder en lichter boven
anderen te zijn als hij boven anderen magtig is.
Hiecrop antwoorden zij, dat zulks hen daarom
zoo goed dunkt, overmits deze ster, welke ge-
meend wordt duisterder te zijn, hooger is en
veel verder van de aarde. Maar indien de hoogste
waardigheid de hoogste plaats verdiend heeft,
waarom is dan Saturnus hooger dan Jupiter?¥
Of heeft de ijdelheid van deze fabel, die Jupiter
tot een koning maakt, niet kunnen klimmen tot
de sterren, en dic plaats, welke Saturnus noch
in zijn Rijk, noch in het Capitool heeft kunnen
behouden, is hem dan toegelaten die in den
Hemel te mogen behouden? Maar waarom heeft
toch Janus ook niet eenige sterren gekregen?
Is het, omdat hij zelf de wereld is, en omdat
al de sterren in hem bestaan? Jupiter is mede
wereld, en toch heeft hij wel eene ster. Of
heeft hij zijne zaak besteld zoo als hij best mogt,
en over zulks, in plaats van eene ster, welke
hij onder de sterren niet heeft, is hem dit dan
tot eene vergelding geschied, dat hij wederom
zoovele aangezigten op de aarde ontvangen heeft 2
Eindelijk, indien zij Mercurius en Mars, overmits
hunne sterren, alleen meenden zekere gedeelten
der wereld te zijn, uit oorzaak, dat de spraak
en de oorlog geene gedeelten der wereld zijn,
maar alleen werkingen der menschen, waarom

(**) Aangaande Lucifer schrijft Plinius aldus: beneden
de zon loopt een groote ster om, genaamd de ster van
Venus; doch zij dwaalt bij beurten en is met hare bijna-
men de naaste aan zon en maarn, want 's morgens vior de
zon gaande, heeft zij den naam Lucifer, dat is Lichtdrager
of morgensterre, vervangende de plaats van de zon en ver-
haastende het morgenlicht. Wederom des avonds na de
zon schijnende, wordt zij genaamd Vesper, dat is Avond-
sterre, als het licht van den dag verlengende en de plaats
van de maan vervullende, welke natuur Pythagoras eerst
gevonden heeft. En voorwaar, deze ster is van zulk een
licht en van zulk eene kloekheid en grootte, dat zij door
hare stralen schaduwen maakt. Daarom is er groote cer-
gierige twist over haren naam, want sommigen noemen
haar de ster van Juno, anderen lsis en nog weer anderen
van Mars, enz. Dusverre Plinius.




2922 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

houden zij dan voor geene Goden den Ram, den
Sticer, den Kreeft, den Scorpion en al de anderen,
die zij de Hemelsche teekens noemen, en die
niet bestaan uit ééne ster, maar elk uit vele
sterren, en welke zij ook zeggen, dat boven deze
voorgaande sterren in den hoogsten Hemel ge-
steld zijn, alwaar de gestadige beweging en
omloop (¥) den sterren zoodanigen loop geeft,
welke zonder eenige dwaling is; waarom hebben
zij, zeg 1k, aan deze slerren geene altaren, geene
godsdiensten, geene tempelen ingesteld? En
waarom hebben zij die niet gehouden onder de
Goden, il wil niet zeggen juist onder de uitge-
lezen Goden, maar ten minste niet quansuis onder
die gemeenc en slechte Goden?

HOOFDSTUK XVI.
Van Apollo en Diana en andere uitgelezen

Goden, welke zij gewild hebben, dat dee-

len der wereld zouden zijn.

Ondertusschen aangaande Apollo, hoewel zij
willen, dat hij is ecn waarzegger en medicijn-
meester, (1) noglans opdat zij hem onder eenig
gedeelte der wereld zouden mogen stellen, zoo
hebben zij gezegd, dat hij ook de zon is, en
dat Diana, zijne volle zuster, evenzoo is de maan
en de Godin, welke het opzigt heeft over de
wegen; derhalve willen zij ook, dat zij maagd
is, (§) overmits de weg niets baat. Van gelijken
willen zij ook, dat ze beide pijlen hebben (*#)
overmits deze 2 Hemelsche ligchamen van den
Hemel hunne lichtstralen uitschieten, zelfs tot de
aarde. Voorts willen zij, dat Vulcanus het vuur
der wereld is en Neptunus het water der we-
reld, en dat de vader Dis, dat is Orcus, het
aardsche en laagste gedeelte der wereld is.
Wijders stellen zij Liber en Ceres over het op-
zigt der zaden, n.l. hem over de mannelijke en

(*) De sterren in het opperste firmament zijn altijd in
zoodanige orde en heweging en op zoodanige plaatsen, dat
zij altijd dezellde blijven en even ver van elkander.

() Macrobius zegt, dat Appollo dezelfde is als Esculapius.

(§) Sommigen zeggen, dat er binnen Rome een tempel
van Diana geweest is in welken den mannen niet geoorlootd
was in te gaan, voegende daarbij, dat er een man geweest
was, die eene zekere vrouw, welke kwam om Diana te

groeten, onteerd had, en dat hij daarover door de honden
verscheurd was,

(*") Appollo heeft een boog en pijlen, met welke hij den
draak Python doorschoten heeft; ook heeft Diania boog en
pijlen, waarmee zij door de bosschen gaat jagen.

haar over de vrouwelijke zaden, of hem over
de vochtigheid der zaden en haar over de droogte
derzelve. En dit- alles strekt zich tot de we-
reld of Jupiter, die daarom genaamd is Vader
en moeder, of tecler en teelster, overmits hij
alle zaden uit zich zelven uitschiet en in zich
ontvangt. En somtijds willen zij ook, dat die-
zelfde Ceres de groote moeder is, welke, vol-
gens hun zeggen niet anders kan zijn dan de
Aarde; ook zeggen zij, dat Ceres Juno is, en
derhalve schrijven zij haar toe de tweede oor-
zaak der dingen, daar nogtans van Jupiter ge-
zegd wordt, dat hij is de vader en de moeder
der Goden, want naar hun zeggen is Jupiter de
geheele wereld. Van gelijken aangaande Minerva,
aangezien zij haar het opzigt gegeven hebben,
over alle menschelijke ambachten en kunsten,
zoo is het, dat zij van harentwege niet eene ster
gevonden hebben, alwaar zij haar zouden mogen
stellen, nogtans hebben zij haar genoemd of de
hoogste Hemel, of ook soms wel de maan (¥).
Daarenboven hebben zij ook gemeend, dat Vesta
de grootste van alle Godinnen was, overmis zij
zelve de Aarde is, hoewel zij nogtans ook goed-
gevonden hebben, haar toeteéigenen het lichtste
vuur der wereld, dat tot het gebruik der men-
schen behoort, het zachtste en het goedertieren-
ste vuur zeg ik, niet dat heftig en geweldig vuur
zooals het vuur van Vulcanus. Zoodan, al deze
uitgelezen Goden willen zij, dat de wereld zij,
en in sommige de deelen derzelve: en met name
aangaande de wereld in 't geheel Jupiter, en
aangaande de declen derzelve, gelijkerwijs met
name de teelgod Genius, de groote moeder, de
zon, de maan, of anders Apollo en Diana. Daar-
enboven maken zij somtijds van vele dingen cen
God, en soms van vele Goden een ding, en
met name daar vele dingen een God zijn, gelijk
zells Jupiter, want de geheele wereld is Jupiter,
en alleen de Hemel is Jupiter, en alleen eene
zekere ster wordt genoemd Jupiter. Evenzoo is
Juno de heerscheres en de vrouw over de tweede
oorzaken; ook is Juno de lucht en de aarde,
en indien zij Venus in haren twist kwam te
overwinnen, zou zij ook eene ster zijn. Insge-
lijks is Minerva de hoogste Hemel; ook is zj
zelfs de maan, welke zij meenen te zijn in de

(1) Porphyrius zegt in zijne natuurlijke verklaringen
aldus: wat Appollo in de zon is, dat zelfde is Minerva in
de maan, waardoor wijsheid verstaan wordt.

le

d

a




VAN DE STAD GODS. 223

laagste bepaling des Hemels. Zoo ook hieren-
tegen daar vele Goden een ding zijn, gelijk de
wereld, want Janus is de wereld en Jupiter is
de wereld: alzoo de aarde; want Juno is de
aarde, de groote moeder is de aarde, en Ceres
is de aarde.

HOOFDSTUK XVII.

Hoe zelfs Varro zijne meeningen van de Go-
den twijfelachtiq en met bewimpelingen
uitgesproken heeft.

Gelijk het met deze dingen is, die ik bij exem-
pel verhaald heb, dat ze n.l. zich zelven ver-
warren, niet verklaren maar verduisteren, alzoo
is het ook met alle andere dingen, welke alle
tezamen zooals de genegenheid van de dwalende
meening haar gedreven heeft, nu ginds dan her-
waarts, nu hier dan daar opspringen, stuitende
weeromspringen geheel in 't wild, z06, dat Varro
liever aan alles twijfelt, daniets met zekerheid
wil zeggen: want als hij van de zekere en be-
kende Goden het eerste van zijne 3 laatste boeken
voleindigd had, heeft hij daarna in het tweede,
beginenende te spreken van de onzekere (*) en on.
bekende Goden, aldus gezegd ,alhoewel ik in
dit boeksken twijfelachtige meeningen van de
Goden gesteld heb, evenwel behoor ik niet be-
rispt, te worden; want diegene, die meent, dat
men kan en behoort geoordeeld te worden, de-
zelve zal, wanneer hij het hoort, het zelf kunnen
doen. Aangaande mij, ik zou eer daartoe kun-
nen gebragt worden, dat ik zelfs al hetgeen,
hetwelk ik in’t eerste boek gezegd heb, zou in
twijfel trekken, dan dat ik alles, wat ik in dit
boek schrijven zal, tot eenigen korten staat zou
kunnen brengen.” Alzoo heeft hij niet alleen
het boek van de onzekere Goden, maar zelfls ook

(") Aangaande de onzckere en onbekende Goden diene
het volgende: er waren in het land vau Athene vele alta-
ren gésteld voor de onbekende Goden, gelijk Lucas aan-
roert in de Handelingen der Apostelen, Hoofdstuk 17. Deze
altaren zijn door Epimenides opgericht, die ten tijde van
eene zware sterfte belast had (alzoo het antwoord luidde
van Appollo, dat men het land zou reinigen en aan geenen
God offerande doen) dat men hierover de offerhande zou
laten loopen dodr de velden, en daar iedere offerande stil
bleef staan, dat men dezelve aldaar zoude slagten, en dat
men aldaar een altaar zoude houwen met het opschrift
»Den onbekenden God”. Diogenes getuigt, dat in het land
van Athene in zijn tijd nog vele zoodanige altaren zon-
der naam waren,

zijn ander boek van de zckere Goden gansch
onzeker gemaakt. Voorts in zijn derde bock
van de uilgelezen Goden, nadat hij zoodanige
voorrede gedaan had, gelijk hij uit de natuur-
lijke leer der Goden noodig achtte om te doen,
zoo is het, dat hij (aanvangende de ijdelheden en
leugenachtige razernijen van deze burgerlijke
leer der Goden, tot welke de waarheid der zaken
hem niet alleen niet leidde, maar in welke het
aanzien der voorouderen hem ook tegensprak, ja
drukte en bezwaarde) aldus gezegd heeft ,,van
de openbare Goden des Romeinschen volks, welke
zij tempelen gesticht hehben, en welke zij aan-
geteckend en versierd hebben met vele beelden,
zal ik dit boek schrijven, maar gelijkerwijs als
Xenophanes Colophonius schrijft, ik zal stellen
hetgeen ik meen, en niet hetgeen ik wil drijven
of staande houden; want het voegt en schikt
den mensch, deze dingen bedenkelijk te meenen,
maar Gode komt het toe, dezelve voorzeker te
weten.” Zoodan willende verhalen de dingen,
die van de menschen ingesteld zijn, zoo belooft
hij met eene bevende en versaagde bewimpeling
de verklaring van deze dingen, niet in diervoege,
alsof hij dezelve volkomen begreep en verstond
en ook vast geloofde, maar op zoodanige wijze
als welke hij meent en aan welke hij zelf twijfelt,
want al die dingen wist hij niet z66 zeker als
hij wel wist, dat er was eene wereld, dat er
was een Hemel en eene aarde, en dat de He-
mel klaarblinkende was van sterren, en de aarde
vruchtbaar was van zaden, en meer andere der-
gelijke dingen; ja hij geloofde dezelve niet met
zulke zekerheid en vastheid des gemoeds, als hij
wel geloofde, dat deze gansche wereld en deze
geheele natuur door eene zekere onzigtbare al-
magtige kracht geregeerd, bestuurd en onderhou-
den werd: zoo zeker zeg ik, als hij dit alles
wist, geloofde en kon zeggen, zoo zeker kon hij
niet zeggen van Janus, dat die de wereld was,
of zoo zeker kon hij ook niet bevinden van Sa-
turnus, dat die de vader was van Jupiter, en
hoe hij ook mede den regerenden Jupiter onder-
worpen was geworden, en meer andere derge-

lijke dingen.




224 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

HOOFDSTUK XVIIL

Welke waarschijnlijk de oorzeak is, waar-
door de duwaling van het Heidendom op-
gekomen is.

De geloofelijkste reden hiervan is, dat deze
Goden menschen geweest zijn, en dal ter eere
van ieder derzelve jaarlijksche offeranden en
feesten naar hun aard, naar hunne manieren,
werkingen en gevallen ingesteld zijn van hen,
dic door vleijingen gewild hebben, dat zij Goden
zouden zijn, en dat zij dezellde leer wijd en
breed overal verbreid hebben, allenskens inbo-
rende in de zielen der menschen, zijnde dan de
duivelen gelijk, en zijnde ook zeer begeerig naar
nieuwe en kluchtige dingen; en verder, dat de
leugens der poéten dezelve eenig schijnsel en
kleed omgehangen hebben, met welke zij dezelve
versierd hebben, en voorts, dat ook de bedrie-
gelijke geesten de menschen zeer naarstig tot
dezelve verleid hebben. Want voorwaar, het
heeft ligt kunnen geschieden, dat ecnig moed-
willig jongeling, of anders eenige zoon, vree-
zende door zijuen boozen vader gedood te wor-
den, of anders ook begeerig zijnde naar het Rijk
zijns vaders, dot dezelve zijnen vader uit het
Rijk gaat stooten, dan daar n.l. geschieden kan,
helgeen hij verklaart, te weten, dat de vader
Salurnus van zijnen zoon Jupiter overwonnen is,
omdat de oorzaak vau ieder ding, tot Jupiter
behoorende, eerder is dan het zaad dat tot Sa-
turnus  behoort; want indien zulks alzoo ware,
zoo zou Saturnus nooil eerst wezen, en zou
ook nooit de vader van Jupiler kuanen zijng
want altijd gaat de oorzaak voor het zaad, en
zij wordt nimmer uit het zaad voorigebragt.
Maar wanneer de menschen de allerijdelste fa-
belen of verhandelde daden der menschen pogen
te vereeren met eenige nalunrlijke uitleggingen,
alsdan is het, dat de menschen, ja zclls de aller-
scherpzinnigsten onder hen, zulke cogten en be.
naauwdheden straks noodzakelijlk moeten onder-
worpen zijn, dat wij dieshalve ook zelfs hunne
jjdelheid moeten beweenen en beklagen.

HOOFDSTUK XIX.

Van de uitleggingen aangaande Safurnus,
door, welke zif reden geven, dat men
schuldig is, hem te eeren.

Aangaande Saturnus, zegt hij, hebben zij ge-
zegd, dat hij gewoon was alles, dat van hem
gesprolen en voorigekomen was, op te slokken
en te verslinden, en dat, dewijl de zaden
wederom daar naar toe kecren, vanwaar zij ge-
sproten zijn. En belangende, dat hem in plaats
van Jupiter voorgeworpen is eene kluit aarde
om op te slokken, dit beduidt, zegt hij, dat in
het zaaijen de vruchtzaden met menschenhanden
plagten bedekt to worden eer het nut van het
aarden en ploegen gevonden was. Maar dus-
doende, zoo moest Saturnus dan gezegd worden
zelf de aarde te zijn, en niet de zaden; want
de aarde slokt eenigszins op, wat zij voortge-
bragt heeft, naardien de zaden, daaruit voort-
gesproten zijnde, in haar wederkeeren om we-
derom door haar ontvangen te worden. En
aangaande, dat hij in plaals van Jupiter gezegd
wordt eene kluit ingenomen te hebben, want
dient dat daartoe, dat het zaad met kluiten door
’s menschen handen eertijds bedekt is geweest ?
OF is het daarom niet verslonden en opgeslokt
als andere zaden, overmits het met eene kluit
bedekt is geweest? Want dit is even zooveel
gezegd quansuis alsof diegene, welke daar eene
kluit gelegd had, het zaad had weggenomen,
gelijl als zij willen zeggen, dat Jupiter wegge-
nomen Wwerd foen aan Saturnus de kluit voor-
gelegd werd. Maar hierentegen, moet men niet
veel meer bekennen, dat diegene, die het zaad
met eene kluit bedekt, dat hij daarmede teweeg-
brengt, dat het zooveel te wakkerder van de
aarde verslonden wordt? Daarenboven, als men
zulks alzoo uitlegt, is Jupiter op die wijze het
zaad zelf, en niet de oorzaak van hel zaad, ge-
lijlk nogtans een weinig tevoren gezegd is. Maar
wat zouden de menschen toch hier veel meer
kunnen doen, die, zotte dingen willende ver-
klaren, niet vinden, wat zij wijselijk daarvan
zullen zeggen? Hij zegt verder, dat hij ook
een sikkel heelt ten dienste van den landbouw.
Maar zeker toen hij heerschte, was er onder
zijn Rijk geene landbouwing en alzoo is het,
dat zijne (ijden gezegd worden de eerste geweest
te zijn, gelijk dezelfde Varro de fabelen verklaart,




VAN DE SBTAD GODS. 225 -

en diensvolgens leefden de allereerste menschen
van die zaden, welke de aarde van zelve voort-
bragt. Of is het alzoo, dat hij, den koninklij-
ken staf verloren hebbende, in plaats van dien
den sikkel ontvangen heeft, zoodat diegene, die
in zijne eerste lijden cen ledige koning was,
daarna, toen zijn zoon de heerschappij kreeg,
geworden is een naarstig, gestadig werkend ar-
beidsman? Maar wijders zegt hij daarna ook,
dat hem daarom van sommige volkeren zelfs
eenige kinderen plagten geofferd te worden,
zooals die van Carthago, en ook van sommige
volkeren zells eenige volwassen menschen, zoo-
als van de Franschen (*), en wel daarom, om-
dat van alle zaden het menschelijke geslacht het
beste zaad is. Maar waartoe is het noodig van
deze allerwreedste ijdelheid veel te zeggen?
Laat ons veel liever dif stuk aanmerken en vast-
houden, n.l. dat al deze uitleggingen en ver-
klaringen niet geduid worden tot den waren
God, tot die levende, onligchamelijke en onver-
anderlijke natuur, vanwelke men het leven, dat
in eeuwigheid gelukzalig is, heeft te begeeren
en te bidden, maar dat hierentegen al de ein-
den van deze uitleggingen daarheen strekken,
dat ze n.l. dienen in ligchamelijke, tijdelijke, ver-
anderlijke en sterfelijke zaken. Maar ondertus-
schen zegt hij verder, dat in de fabelen gezegd
wordt, dat Saturnus zijn vader (den Hemel) ge-
lubd en ontmand heeft. Ditzelfde beduidt naar
zijn zeggen, dat bij Saturnus, en niet bij den
Hemel, het Goddelijke zaad is, en dat zulks ge-
noegzaam daaruit bekend wordt, omdat er in
den Hemel geene zaden wassen. Maar ziet toch
wat hieruit volgt; dit nl.: indien Saturnus de
zoon is van den Hemel, dan is hij ook een zoon
van Jupiter; want zeer naarstig en sterk zeggen
zij allen gelijk, dat de Hemel Jupiter is. Over
zulks, zoo bemerken wij klaar, dat die dingen,
die van de waarheid niet voortkomen, in 't ge-
meen van zelf zonder iemands beweging zich
zelven omstooten. Voorls zegt hij, dat hij ge-
naamd is Cronos (*), dat volgens de eigenschap
des Griekschen woords beduidt eene zekere
gezette gelegenheid des tijds, zonder welke,

(") Plinius zegt, dat de Franschen door verbod van Ti-
berius gelast zijn hunne gruwelijlie menschenoffers na te
laten; doch voornamelijk is deze gruwelijke offerande op-
gehouden ten tijde van Leizer Hadrianus.

(1) Cronos beteckent de tijd.

zegt hij, het zaad niet vruchtbaar kan zijn. Deze
en veel meer andere dingen worden van Sa-
turnus (*) gezegd, en worden alle op het zaad
geduid. Indien dit zoo ware, zou Saturnus alleen
met al die groote voorverhaalde magt genoeg
kunnen zijn. En waartoe worden dan de andere
Goden vereischt, bijzonder Liber en Libera, welke
ook is Ceres? Van welke hij wederom, zoo-
veel het zaad belangt, vele dingen zegt, even
alsof hij van Saturnus niets gezegd had.

HOOFDSTUK XX.

Van de offeranden en godsdiensten van de
Eleusijnsehe Ceres.

Onder de godsdiensten van Ceres worden bij-
zonder genoemd de Eleusijnsche godsdiensten (),
welke bij die van Athene de allervermaardste
geweest zijn, vanwege welke hij anders gansch
geene uitlegging doet dan hetgeen het koren
belangt, hetwelk Ceres gevonden heelt en hetgeen
Proserpina aangaat, welke zij door ontschaking
van Orcus verloren heeft. En deze zelfde zegt
hij te beduiden de vruchtbaarheid der zaden,
welke alzoo dezelve op een zekeren tijd op de
aarde ontbroken had en daarover vanwege die
onvruchtbaarheid de aarde bedroefd was, dat
daarover eene algemeene meening onder de lie-
den gekomen is, dat Orcus de dochter van Ceres,
dat is de vruchtbaarheid zelve, welke & proserpen-
do, dat is van voortkruipen en voortspruiten, Pro-
serpina genaamd is, weggenomen had, en in de
hel of in het onderste gedeelte der aarde ge-
houden had; welke zaak, als die door gemeenen

(*) Volgens Plutarchus meenden de Romeinen, dat Satur-
nus de vader was van de waarheid, omdat de tijd alles
ontdekt.

(") In de Eleusijnsche godsdiensten mogt nicmand ko-
men, dan die tot zulks geheiligd was, daarom werden deze
godsdiensten verborgen gehouden, Hij die ze cerst ondekt
heeft, was de philosoof Numerius, welke daarover voor het
eerst in den droom gezien heelt de Eleusijnsche Godinnen,
in een hoerengewaad, klagende, dat zij door hem uit den
tempél harer reinigheid getogen waren en in 't gemeen
voor hoeren gesteld, waaruit blijkt, dat in deze godsdien-
sten niets dan hoerenstukken verhandeld werden; want
waren hare dingen eerlijk en heilig geweest, zij zouden
zich nooit geschaamd hebben dezelve in 'tlicht te brengen.
Theodoretus betuigt hiervan, dat, gelijkerwijs Priapus in
de godsdiensten van Dionysius omgedragen werd, alzoo hier
mede omdraging van de natuur der vrouwen in den tem-
pel geschiedde, en dat Jupiter hen vermengde met de moe-
der Ceres en Proserpina, en andeve vuile stukken,

29




226

rouw openbaar geworden was, en dat daarna
dezelfde vruchtbaarheid weder was gekomen,
door de wederherstelling en wederkomst van
Proserpina, dat het daarover geschied is, dat
er overal zeer groote blijdschap ontstaan is, en
dat van dien tijd af haar jaarlijksche godsdien-
sten en offeranden zijn ingesteld. Daarna zegt
hij, dat er vele dingen in hare verborgenheden
ingesteld zijn, welke nergens anders toe dienen
dan tot de vinding van het koren.

HOOFDSTUK XXI.

Van de schandelijke vuiligheid en onrveinleid
der godsdiensten, die ter eere van Liber
gehouden werden,

Aangaande de godsdiensten van Liber, welke
zij het opzigt gegeven hebben over de vochtig-
heidvloeijende zaden (*), en diensvolgens niet
alleen over de vochten der vruchten, onder welke
de wijn eenigermate de voornaamste plaats heeft,
maar ook over de zaden der dieren; deze gods-
diensten, zeg ik, tot welke groote schandelijk-
heden en oneerlijkheden zijn die gekomen; het
verdriet mij zelfs, dit alles te zeggen en te ver-
halen vanwege de langheid mijner reden, maar
evenwel aan de andere zijde, vanwege hare
stoute en hoovaardige plompheid en ongeschikt-
heid, verdriet het mij geenzins. Middelerwijl
onder andere dingen, welke ik genoodzaakt werd
voorbij te gaan, omdat ze al te vele zijn, zegt
hij, dat er hier en daar op de gemeene wegen
van Italié zekere godsdiensten ter eere van Liber
gehouden zijn en dat die met zulke moedwillige
schandelijkheid geoefend zijn, dat tot zijne eer
zelfs de oneerlijke beelden van mannelijke schaamte
geéerd zijn, niet in eenige heimelijke plaats, als
quansuis een weinig beschaamd zijnde, maar in
liet openbaar en met eene verheugende boos-
heid; want dit vuile en oneerlijke lid werd op

(*) Bacchus werd gehouden het opzigt te hebben over
de zaden, waarvan Priapus bovenal het bijzonderste lid is,
en daarom gaf men hem het opzigl over de Lioven, en zijne
godsdiensten syerden met groote blijdschap gehoudenin de
dorpen van de boeren, Diodorus verhaalt, dat Osiris, welke
7ij zeggen mede Bacchus geweest te zijn, door zijn broeder
Typhon in stukken gescheurd is, en dat hij ieder van zijne
medepligtizen een gedeelte gegeven heeft, opdat zij elkan-
der des te getrouwer zouden zijn en de dood van Osirus
des te beter verborgen gehouden zou worden. Maar Isis,
de dood van haar man daarna wrekende, heeft al zijne
leden bijeenvergaderd en tot zich genomen,

AUGUSTINUS IEVENDE BOEK

de feestdagen Liber met groote eere op een
wagen gesteld, en werd alzoo gevoerd eerst op
de gemeene wegen door de velden en daarna
voorts zelfs tot de stad toe. Ja in de stad van
Lavinium (*) werd een geheele maand toegeéigend
aan Liber, gedurende welke ieder alle schan-
delijke en oneerlijke woorden gebruikte zédlang
totdat ditzelfde lid over de markt gevoerd was
en eindelijk op zijne plaats stil rustte; welk
zoo oneerlijk lid zelfs de allereerlijkste moeder-
des huisgezins in het openbaar en ten aanschouwe:
van ieder eene krans moest opzetten; want den
God Liber moest men verzoenen en te vriende:
houden voor de goede uitkomsl der vruchten.
Ziet, op deze wijze moest men de betoovering
van de velden verdrijven, dat n.l. eene eerlijke
vrouw in ’t openbaar gedrongen werd zulks te
doen, dat zelfs voor eene hoer op het schouwhof
onbetamelijk was te doen, bijzonder wanneer
eerlijke vrouwen zulks zouden mogen aanschou-
wen. Derhalve zoo men daarom gemeend, dat
Saturnus niet genoeg kon zijn voor de zaden,
n.l. opdat alzoo de onreine ziel gelegenheid zou
vinden om het getal der Goden te vermenigvul-
digen, en verder, opdat dezelfde ziel, verlaten
zijnde (door de verdiensten harer onreinheid)
van den eenigen waren God, en door middel
van de menigle der valsche Goden met eene
begeerte van meer onreinheid ontstoken zijnde,
zich zelve zou noemen, en vinden deze gruwe-
lijke en heiligschendige diensten en offeranden,
en mitsdien zich zelve zou overgeven om ge-
schonden en onteerd te worden van eeno groote
menigte der onreine duivelen.

HOOFDSTUK XXII.
Van Neptunus, Salacia en Venilia.

Maar aangezien Neptunus reeds Salacia tot
eene huisvrouw had, welke zij gezegd hebben
het onderste water der zee te zijn, waarom is.
hem nevens die ook bijgevoegd Venilia, n.l. daar-
om, opdat zonder eenige redencn, alleen naar
het believen van ’s menschen ziel lot de boos-
heid overgegeven zijnde, de aanlokking der dui-
velen zou vermeerderd worden? Maar laat toch
door deze heerlijke leer der Goden eenige uit-

(*) Lavinium, eene stad in Ltali¢, werd gebouwd door
Eneas en is naar zijne huisvrouw Lavininm genaamd.




—
e 5

VAN DE STAD GODS. 227

leggingen voortgebragt worden, welke ons door
bijbrenging van eenige redenen wederhouden van
zoodanige bestraffing. Venilia, zegt hij, is het
water, hetwelk komt aan den oever, en Salacia
is het water dat tot de zee wederkeert. Maar
waarom worden daar dan 2 Godinnen gemaakt,
naardien het hetzellde water is, dat komt en
wederkeert? Hierom n.l, omdat de razende
begeerlijkheid en wil der menschen zelf opvloeit
met eene genegenheid van vele Goden; want
hoewel het geen tweederlei water wordt, het-
geen komt en wederkeert, nogtans bij gelegen-
heid van deze ijdelheid 2 duivelen tot haar ge-
fokt en genoodigd hebbende, werd hare ziel ten
hoogste besmet, welke ziel eenmaal gaat en
niet wederkeert. (Job 10 vers 21 en Luc. 16
vers 29.) Ik hid u, Varro! en ook al diegenen,
welke dusdanige schriften van zulke geleerde
mannen gelezen hebben, gij, die bij u zelven
roemt, dat gij iets groots geleerd hebt, ver-
klaart mij toch dit, ik wil niet zeggen naar de
eeuwige en onveranderlijke natuur, die alleen
God is, maar verklaart mij dit naar de ziel der
wereld en naar hare deelen, die gij meent de
ware Goden te zijn; want aangaande dat ge-
deelte der wereld, dat door de zee gaat, dat gij
dat ulieden gemaakt hebt tot den God Neptunus
is eenigzins verdraaglijker dwaling. Maar is het
alzoo wel, dat op zoodanige wijze het waler,
komende tot den oever en wederkeerende tot
de zee, dat die beide 2 deelen der wereld zijn,
of 2 deelen van de ziel der wereld? Wie is
er van u, die zoo onverstandig zou kunnen zijn,
dat hij zeggen zou zulks te verstaan? Maar
waarom hebben de voorouders die dan voor u-
lieden tot 2 Godinnen gesteld? n.l. daarom,
overmils er zorg gedragen is bij uwe wijze
voorouders, niet te dien einde, dat destemcer
Goden ulieden zouden regeren, maar opdat
destemeer duivelen, welke in die ijdelheden en
valsche leugens zich vermaken, uwe harten zou-
den bezitten en tot een eigendom houden. En
verder, hoe komt het ook, dat diezelfde Salacia,
welke tevoren was het onderste deel der zee,
in aanzien van hetwelk zij onder haren man ge-
legen was, hoe komt het, dat zij door deze laat-
ste verklaring den eersten naam verloren heeflt 2
Want met hetgeen gijlieden zegt, dat dezelve is
eene wederkeerende vloed der zce, hebt gij
haar in het bovenste genoegzaam gesteld. Maar

mogelijk is het, omdat zij Venilia tot eene me-
debijslaapster gekregen heeft, dat zij, daarom
vergramd geworden zijnde, haar man van het
bovenste deel der zee uitgesloten heeft.

HOOFDSTUK XXIII.

Van de Aarde, welke Varro mede meent eene
Godin te zijn, omdat die ziel der wereld,
welke hij acht God te zijn, ook dit bene-
denste deel zijns ligchaams doordrmngt en
ket eene Goddelijke kracht geeft.

Maar er is cene eenige Aarde, welke wij
vol dieren zien, Deze Aarde, welke een groot
ligchaam is onder de elementen, en het be-
nedenste deel der wereld, waarom willen zij,
dat die eene Godin zal zijn? Of is het, omdat
zij vruchtbaar is? Waarom zijn dan niet veel
meer de menschen zelf Goden, die de Aarde
met bouwen vruchtbaarder maken, maar wel ver-
staande, haar bebouwen met ploegen, maar niet
bouwen met aanbidden. Maar zeggen zij, dat
gedeelle van de ziel der wereld, dat door de-
zelve doordringt, maakt haar tot eene Godin,
even quansuis alsof daar niet veel merkelijker
eenc ziel ware in de menschen, aan welke zelfs
niet eens getwijfeld wordt of zij bestaat, en nog-
tans worden de menschen voor geene Goden
gehouden. En evenwel, hetgeen grootelijks te
beklagen is, zoo is het dat de menschen die-
genen, dic geene Goden zijn, en hen, die slech-
ter zijn dan de menschen, dezen zeg ik, zijn de
menschen door eene wonderlijke en verkeerde
dwaling met cere en aanbidden onderworpen.
En voorwaar; diezelfde Varro zegt in helzelfde
boek van de uitgelezen Goden, dat er zijn drie-
derlei trappen van zielen in de gehcele natuur,
vanwelke de eerste die is, welke doordringt
door al de deelen van het ligchaam die leven,
en heeft geene gevoelende kracht, maar alleen
eenc gezonde gestaltenis om te leven. Deze
kracht, zegt hij, dat in ons ligchaam zich uit-
breidt over het gebeente, over de nagels en over
het haar. De tweede trap der zielen zegt hij
zoodanig te zijn, dat daarin de kracht des ge-
voels is. Deze kracht zegt hij, strekt zich uit
tot de 5 zinnen, n.l.: tot de oogen, ooren, neus-
gaten, mond en tot het gevoel. De derde trap
der ziel zegt hij de allerhoogste te zijn, welke




228 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

eigenlijk ziel genoemd wordt, en in deze zegt
hij, dat boven al het verstand en de rede uil-
steken, en dat alle sterfelijke dieren hier zonder
zijn, behalve de mensch. En dewijl de men-
schen in deze ziel Gode gelijk schijnen te zijn,
zoo zegt hij, dat dit gedeelte van de ziel der
wereld God is, doch dat dit in ons genoemd
wordt Genius, of een geest des vernnfis. Alzoo
is het, dat hij ook in de ziel der wereld drie-
derlei trappen maakt. En het eerste deel zegt
hij te zijn sleenen en hout, en daarbenevens
deze aarde die wij zien, tot welke niet door-
dringt eenige gevoelende kracht. Aangaande
het tweede deel, dat hij gevoel noemt, dat zegt
hij te zijn de Hemel. En belangende het derde
deel, dal hij ook de zel van hetzelve noemt,
en hetwelk ook met zijne kracht doordringt tot
de sterren, ditzelfde zegt hij ook, dat de Godin
maakt. Alzoo wanneer zij met hare kracht zich
verspreidt in de aarde, dat zij dan van de aarde
maakt de Godin Tellus, en wanneer zij met hare
kracht zich verspreidt in de zee en in de wa-
teren van den oceaan, dat zij van de zee den
God Neptunus maakt. Maar laat hij toch eens
wederkeeren van deze leer der Goden, welke
hij meent natuurlijk te zijn, tot welke hij, als
om te rusten van deze omwegen en moeijelijke
kromten, nu vermoeid zijnde, gegaan is. Laat
hij, zeg ik, wederkeeren; laat hij wederkeeren
tot de burgerlijke leer der Goden: ondertus-
schen hier houd ik hem nog vast zoolang ik
van de Aarde handel. En ik zeg hem ook nog
niet, indien de aarde en de steenen onze been-
deren en nagels gelijk zijn, dat zij dan ook, op
de zelfde wijze als zij geen verstand hebben,
gelijkerwijs als zij geen gevoel hebben. Of in-
dien onze beenderen en nagels gezegd worden
zelfs mede verstand te hebben, omdal zij tezamen
ingehecht zijn aan den mensch die verstand heell,
zeggen wij eene openbare groots dwaasheid.
En diensvolgens moelen wij ook bekennen, dat
zij, welke zeggen dat dezelve Goden zijn in deze
wereld zoo dwaas zijn; als zij n.l. dwaas zijn,
welke zeggen, dat de beenderen en nagels die
in ons zijn, ook menschen zijn. Maar deze
dingen zullen wij veelligt met de philosophen te
verhandelen hebben. Daarom willen wij nu alleen
tegen dien politischen, dat is, tegen dien bur-
gerlijken man ons stellen; want het kan mogelijk
geschied zijn, hoewel hij het hoofd cen weinig

schijnt te hebben willen opsteken tot die wvrij-
heid van de natuurlijke leer der Goden, dat hij
nogtans ondertusschen zijn boek omslaande, en
bedenkende, dat hij tegenwoordig nog met het
stellen er van bezig was, eenigzins weder naar -
zijn voorgaand schrijven gezien heeft, en dat hij
dit daarom alzoo gezegd heeft, opdal men van
zijne voorouders of ook van andere sleden niet
zou denken, dat zij ijdelijk Tellus, de Godin der
aarde, of Neptunus, den God der zee, geéerd
hebben. Derhalve zoo zeg ik dit, gelijkerwijs
dat gedeelte van de ziel der wereld, hetwelk
door de aarde dringt, eene en dezelfde aarde
is, waarom hij die eene en dezelfde aarde niet
heeft laten zijn die eenige en dezelfde Godin,
welke hij Tellus noemt? En indien hij zulks
gedaan heeft, waar blijft dan Orcus, de broeder
van Jupiter en Neptunus, dien zij noemen den
vader Dis? Waar blijft dan zijne huisvrouw
Proserpina, die volgens een zeker ander gevoe-
len in de zelfde boeken gesteld, gezegd wordt
te zijn, niet de vruchtbaarheid der aarde, maar
het onderste deel der aarde? Indien zij hierop
zeggen, wanneer een zeker gedeelle van de
ziel der wereld het bovenste deel der aarde
doordringt, dat hetzelve dan maakt den God,
genaamd de vader Dis, en, wanneer een gedeelte
van de ziel der wereld het onderste deel der
aarde doordringt, dat het dan maakt de Godin
Proserpina, wat zal dan deze Tellus zijn? Gewis
alzoo wordt het geheel, nl. de Aarde, hetwelk
deze Tellus was, in deze 2 deelen en in deze
2 Goden verdeeld, dat men eindelijk nict kan
weten noch vinden, wie deze derde is, of waar
gl is, tenware, dat men wil zeggen, dat beide
deze Goden, Orcus en Proserpina tezamen, eene
en dezellde Godin Tellus zijn, en alzoo dat ze
niet 3 in getal zijn, maar dat zij 1 of 2 zijn,
en evenwel 3 worden zij genaamd, 3 worden
zij geacht, 3 worden zij geéerd, ieder met hare
altaren, met hare tempelen, met hare godsdien-
sten en offeranden, met hare beelden cn pries-
ters, en diensvolgens ieder ook met hare be-
driegelijke duivels, welke de ellendige ziel, tot
die bedriegerij overgegeven zijnde, te eenenmale
schenden en hederven. Maar daarenboven laat
zij ons nog meer antwoorden, n.l. welken hoek
en wat gedeelte der aarde een zcker gedeclle
van de ziel der wereld doordringt, wanneer zij
maakt den God Tellumo. Deze, zegt hij, is geen




VAN DE STAD GODS. 229

God op zich zelf, maar ééne en dezelfde aarde
en heeft tweevoudige kracht, n.l. een mannelijke
kracht overmils zij de zaden voortbrengl, en
eene vrouwelijke kracht overmits zij de zaden
ontvangt, voedt en opkweekt, zoodat de zelfde
aarde vanwege hare vrouwelijke kracht genaamd
is Tellus, en vanwege hare mannelijke kracht
Tellumo. Maar hoe komt het dan, dat zelfs de
Priesters, gelijk hij zell bekent, met bijvoeging
van nog 2 andere, aan 4 Goden hunne gods-
dienst doen, n.l. aan Tellus, Tellumo, Altor en
Rusor? Van Tellus en Tellumo is nu gezegd.
Maar waarom doen zij hunne godsdienst aan
Altor? Omdat alle dingen, zegt hij, welke op
de aarde voortgebragt zijn, van de aarde aluntur,
dat is, gevoed worden. En waarom aan Rusor ?
Hierop zegt hij, omdat alle dingen rursus, dat
is, wederkeeren tot de zellde aarde.

HOOFDSTUK XXIV.

Van de bijnamen der aarde, alsmede van derzel-
ver beduidenissen, welke, al is het, dat zij
aanwijzingen zijn geweest van vele dingen,
evenwel daarom niet behoorden gestijfd
of gesterkt te hebben de meening van vele
Goden.

Derhalve ééne en dezelfde aarde behoorde
wel, vanwege hare viervoudige kracht, 4 bij-
namen gehad te hebben, maar behoorde daarom
niet gemaakt e hebben 4 Goden, gelijk men
ziel dat de eenige Jupiter geweest is met zoo-
vele bijnamen, en de eenige Juno insgelijks
met zoovele bijnamen, door welke alle gezegd
en te kennen gegeven wordt eene veelvoudige
kracht, behoorende tot eenen God of tot eene
Godin; maar geenzins heeft de menigte der bij-
namen daarom ook gemaakt eene menigte Go-
den. Maar voorwaar, gelijk zelfs de allerschan-
delijkste vrouwen wel eenmaal verdrict en leed-
wezen krijgen vanwege die moeiten, die zij door
hare moedwilligheid en onkuischheid aangerigt
hebben, alzoo ook ’s menschen ziel die schande-
lijk gewordenis en zich overgegeven heeft on-
der de onreine geeslen, gelijk zij een behagen
gekregen heeft om zich zclve een groot getal
Goden te maken, teneinde zij alzoo hen zoude
onderworpen zijn om van hen onteerd en be-
smet te worden. Alzoo is het, dat zij ook een-

maal over zulks zich geschaamd heeft ; want zelfs
Varro als zich schamende vanwege de groote
menigte, wil, dal Tellus of de Aarde eene Godin
is; deze zelfde, zegt hij, noemen zij ook de groote
Moeder, en belangende, dat zij een trommel
heeft, dat daarmede beduid wordt de rondheid
der Aarde; voorts belangende, dat ook vaste
zitstoelen rondom dezelve gesteld worden, dat
daarmede beduid wordt, hoewel alles bewogen
wordt, dat nogtans de Aarde niet bewogen wordt.
Verder, aangaande zij ook ingesteld hebben, om
deze .Godin te dienen, zekere Priesters, genaamd
Galli, dat is, Kapoenen; dat zulks beduidt, dat
zij, welke zaad noodig hebben, de aarde moe-
ten volgen en naloopen, dewijl alles in haar ge-
vonden wordt. En dat zij zich zelven bij haar
slingeren en werpen, daarmede wordt geboden,
zegt hij, dat zij, die de aarde bebouwen, niet
moeten zitten, dewijl zij allijd wat hebben en
vinden om te doen. Voorts het geklink der
bellen en het gerammel der gereedschappen, die
ginds en weder geworpen worden, alsmede het
geklap der handen, en dergelijk gerammel en
gekraak, wat heeft dat in de landbouwing te
doen? Zulks beduidt, dat alle gereedschappen
eertijds van koper waren, want men heeft dat
geklank van koper allleen, omdat de ouden eer-
tijds het land met koper bouwden eer het ijzer
gevonden was. Hierbij voegen zij nog, zegt
hij, cen lossen leeuw, welke tam is, om daar-
mede te beloonen, dat er geehe aarde zoo ver
gelegen is of ook zoo geheel wreed, welke zich
niet zal laten bouwen en tam maken. Daarna
voegl hij daarbij en zegt, aangezien zij de moe-
der Tellus met vele namen en bijnamen genoemd
hebben, dat dezelve vele Goden waren; want
z{j meenen, zegt hij, dat Tellus is de Godin
Opis, overmits zij opera, dat is, mel werken en
naarstigheid beter wordt; dat zij is de moeder,
overmits zij veel baart; dat zij is de groote,
overmils zij de spijs voortbrengt en baart; dat
zij is Proserpina, overmits de vruchten uit de-
zelve proserpant, dat is, voortspruiten; dat zij
is Vesta, overmits zij met kruiden en gras ves-
tiatur, dat is, bekleed en overtogen wordt. En
alzoo zegt hij mede, dat zij ook andere Godin-
nen niet vreemd noch ongevoegelijk tot dezelve
brengen. Maar indien het dan eene Godin is,
die, wanncer men de waarheid raad vraagt en
doorzoekt, zelve gansch geene Godin is, waartoe




230 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEK

dient het, dat men ondertusschen loopt tot zoo-
vele Godinnen? Die vele namen, zegt hij, zijn
van ééne Godin, want geenzins zijn daar zoovele
Godinnen als er namen zijn. Maar met dit te
zeggen, bezwaart het hooge aanzien van de
dwalende voorouders dezen zelfden Varro, en
dwingt hem, na zoodanige uitspraak, zelfs ver-
saagd te worden en te vreezen, want hij voegt
er bij en zegt, dat het gevoelen der voorouders
over deze Godinnen, welke dezelve gemeend
hebben vele in getal te zijn, hiermede niet strijdt,
Maar hoe strijdt dit niet, dewijl het geheel iets
anders is dat eene Godin vele namen heelt, en
geheel iets anders, dat er vele Godinnen zouden
zijn? Maar zegt hij, het kan geschieden, dat
dezelfde zaak één is, en daarbenevens, dat in
dezelfde zaak sommige dingen veel zijn. Ik sta
het toe, gelijk b.v., dat in één en denzellden
mensch eenige dingen veel kunnen zijn ; maar zijn
er daarom ook vele menschen? Alzoo in ééne en
dezelfde Godin, dat er eenige dingen veel zijn; maar
zijn er daarom ook vele Godinnen? Maar laat
ze deelen en tezamenklampen, vermeerderen en
weer vermeerderen en door elkander inwikkelen
zoo als zij best willen. Dit zijn die zeer heer-
lijke verborgenheden van Tellus en van de groote
Moeder, n.l. dat dezelve van dit alles gesirekt
en geduid worden op de sterfelijke zaden en
op de oefening van den landbouw. Maar aan-
gezien de trommel, de malle slingering van de
leden van den Priester, genaamd Gallus of Ka-
poen, het geklink van de bellen en het ver-
dichtsel van de leeuwen, aangezien zeg ik, de-
zelve hiertoe geduid worden, en dit einde hebben,
kunnen diezelfde dingen dan op die wijze mede
wel eenig mensch het eeuwige leven verzeke-
ren en beloven? En daarbenevens, hoe schikt
het zich, dat de gesnedene Galli deze groote
Godin dienen, om daarmede te beduiden dat
zij, die zaad gebrek hebben, de aarde be-
hooren te volgen, even alsof zells hare dienst
dit niet medebragt, dat zij zonder zaad moesten
zijn? Want één van beiden; is het alzoo dat
zij, met deze Godin te volgen, zaad krijgen,
daar zij zaad gebrek hebben? Of is het veel-
meer 200, dat zij, met deze Godin te volgen,
zaad verliezen daar zij zaad hadden? Ik zeg
u, deze uwe beduiding is eene verklaring, of is
eene bezwaring. Ziet en merkt men dan niet
eens hoezeer de booze duivelen de overhand

gehad hebben, welke met deze godsdiensten
geene groote dingen hebben durven beloven en
verzekeren, en evenwel zoodanige wreede zaken
hebben durven vereischen; want indien de aarde
voor geene Godin gehouden werd, zoo zouden
de menschen met werken huone handen aan
dezelve slaan, om zaden te verkrijgen, en geen-
zins zouden zij, met zich zelven te snijden en
te kwetsen, de handen aan zich zelven slaan om
hare zaden te verderven en te verliezen om harent-
wille. Ja was het, dat zij voor geene Godin
gehouden werd, zij zou door de handen van
anderen z06 vruchtbaar worden, dat zij den
mensch niet eens zou dwingen door zijne han-
den onvruchtbaar te worden. Derhalve aangaande
dat op de godsdiensten van Liber eene eerlijke
vrouw de mannelijke schaamte van Liber met
een krans versierde in het aanschouwen van de
gansche menigte, alwaar veelligt ook bij stond
haar man, welken dit ziende, in zijn aangezigt
rood werd en het bangzweet van schaamte zwee-
tende, indien immers, zeg ik, eenig voorhoofd
en eenige schaamte in den mensch is; daaren-
boven, dat ook op de bruiloften en in de in-
wijding van de nieuwe huwelijken de nieuwge-
trouwde bruid belast werd Le zitten op de schacht
van Priapus, dat alles te zamen is bij dit leelijke
wreede stuk niet te vergelijken, zoodat deze zoo
schandelijke leelijkheden nogtans ligte dingen
zijn ten aanzien van deze allerwreedste schan-
delijkheid, of veelmeer om zoo te spreken aller-
schandelijkste wreedheid; want aldaar wordt wel
beide het mannelijk en vrouwelijk geslacht door
de duivelsche kunsten bespot en bedrogen, maar
noglans zdd, dat er niemand door zijne eigen
wonden gekwetst nog gedood wordt. Aldaar
vreest men wel voor de betoovering der velden,
maar men vreest niet voor de afsnijding der
leden; aldaar wordt de schaamte van de nieuw-
getrouwde bruid wel onteerd, maar nogtans z60,
dat er niet alleen niet benomen wordt de vrucht-
baarheid, maar zelfs ook niet de maagdelijicheid,
maar hier eilacy wordt de mannelijkheid alzoo
afgesneden, dat, hoewel hij aan de eene zijde
niet veranderd wordt in eene vrouw, evenwel
aan de andere zijde niet gelaten wordt een man.




VAN DE STAD GODS 231

HOOFDSTUK XXYV.

Welke beduiding de leer der Grieksche wijzen
gevonden heeft over de ontmanning en
afsnjding van Alijs. .

Maar Atijs is bij hem niel verhaald, en de
uitlegging is ook van hem niet vereischt, nog-
tans ter gedachtenis van zijne liefde wordt de
Gallus of Kapoen gesneden. Ondertusschen de
Grieksche geleerden en wijzen hebben geenzins
die zoo heilige en heerlijke beduiding en reden
van dien gezwegen, want de vermaarde philo-
soof Porphirius zegt vanwege de gestaltenis der
aarde in de lente, die boven andere tijden de
schoonste is, dat Atijs beduidt de bloemen, en
dat deze Atijs gesneden is, overmits de bloem
afvalt v6éor de vrucht. Maar dusdoende hebben
zij dan niet den mensch zelf, of quansius den
mensch Atijs, maar zijne mannelijkheid alleen bij
de bloem vergeleken; want deze was hem af-
gevallen bij zijn leven, ja wat zeg ik, deze is
hem niet afgevallen noch afgeplukt, maar is hem
te eenenmale afgesneden en afgescheurd. En
toen hij die bloem verloren had, is daarna hem
ook geene vrucht nagevolgd, maar veelmeer
dorheid en onvruchtbaarheid; maar wat is hij
dan zelf, die overgebleven is, en wat is al het-
geen, dat dezen gesneden mensch bijgebleven
is; wat zegt men dat daarmede beduid en be-
teekend wordt; waartoe strekt het ? En welke
verklaring wordt daarvan bijgebragt? Ofis het
alzoo, wanneer zij hierin te vergeefs gearbeid
hebben en niet gevonden, dat zij zich zelven
laten voorstaan, dat men veel liever dit daarvan
moet gelooven, n.l. hetgeen door gemeene ge-
ruchten gezegd wordt en ook in schriften ge-
schreven is van zeker gelubd mensch? Maar
onze Varro heeft met regt van zoodanige uitleg-
ging een afkeer gehad, waarom hij zulks niet
heeft willen zeggen, want het was hem, die
zulk een allergeleerdst man was, niet onbekend.

HOOFDSTUK XXVL

Van de oneerlije schandelijkheid der gods-

diensten van de groote Moeder.

Insgelijks heeft Varro niets willen zeggen van
al die buggers, welke aan dezelfde groote moe-
der tegen alle eerbaarheid van mannen en vrou-
wen geheiligd en toegegigend zijn, die nog ten

haidigen dage met vochtig gestreken haar, met
een geblanket aangezigt, met slap vlociende le-
den en met een wijvengang door de straten en
buurten van Carthago gaan, en van de lieden
giften (*) bidden om daarvan wulpsch, weelde-
rig en schandelijk te mogen leven. Hiervan,
zeg ik, heeft Varro niets willen zeggen, en ik
weet ook niet, dat ik ergens daarvoor de be-
duiding gelezen heb. Want van zulks heeft de
reden schaamte gekregen, van zulks heeft de
spraak gezwegen. Zoodan, de groote moeder,
is al de Goden, zijnde hare kinderen, te boven
gegaan, niet in grootheid van Goddelijkheid, maar
in grootte van schandelijkheid; want bij deze
schrikkelijk leelijke Heer heeft zelfs noch Pria-
pus, noch de leelijkheid zelve gelijkenis, want
4ij had in zijn beeld alleen leelijkheid, maar zif
heeft in hare godsdiensten leelijke wreedheid;
hij had bijgevoegde leden in de steenen, en zij
heeft verloren leden in de menschen. Ja, hare
oneerlijkheid is 266 schandelijk, dat zelfs zoo-
vele boevenstukken van Jupiter en zoovele van
zijne hoererijen en overspelen, hoe groot ze ook
zijn, dezelve nimmermeer te boven gaan noch
vermeesteren; want onder zoovele wijfsche ver-
dorvenheden heeft hij den Hemel met een Ga-
nymedes (1) onteerd, maar zij heeft met zoovele
openbars en welbekende buggers, welke zelfs

(*) De geheiligde Kapoenen van de groote Moeder mog-
ten, krachtens de wet van Metellus, giften bedelen. Ovidius
zegt, dat door Metellus zulks ingesteld is, opdat daaruit een
termpel zou gebouwd worden, en dat daarna ten profijte
van deze buggersche Kapoenen datzelfde gebruik gebleven
is. Ondertusschen vermaant Cicero in zijne strengste en
allerhciligste wetten, die te zijnen tijde waren, onder andere
van eene wet, die aldus luidde: »niemand bedele eenige
gifte behalve de dienaars van de moeder Idea, en doe zulks
ook anders niet dan op gezette dagen” Daarna geelt hij
reden van zulks, en zegt: wij hebben de bedelgiften afge-
schaft, nitgezonderd tendienste van de moeder ldea, &n
dezelve niet toegestaan dan voor weinige dagen; want deze
bedelgiften vervullen de gemoederen met superstitic, en
putten de huizen uit. Indien Augustinus en Gicero nu leef-
den, en aanschouwden die allerrijkste en magtigste ge-
broederschappen der Jezuiten en monnikken; hoe zij van
hen, die zij zelf var hunnen overvioed behooren mede te
declen, rijke giften afpersen en onbebeschaamd aflringen
tot opbouwing van kloosters; hoe ook verscheiden orden
dagelijks bedelen en ondertusschen in hunne kloosters zeer
rijkk en lekker leven, hebbende overvloed van alles, en daar-
entegen, die het geven, bezwaard zijn met huizen vol kin-
deren, en naauwelijks door zuren arbeid aan de magere
kost kunnen komen. Indien zijlieden, zeg ik, dit zagen
heden ten dage; wat zoudeu zij wel zeggen?

(1) Ganymedes was een jongeling van uitnemende
schoonheid, dien Tantalus op de jagt weggenomen, naar
Creta gebragt en aldaar aan Jupiter geschonken heeft.
Jupiter, hem gekregen lLebbende, heelt hem tot zijn hug-
gersche hijslaper misbruikt.




232

daarvoor uitgingen, de aarde bevlekt en den
Hemel ongelijk gedaan. Doch in deze soort van
allerschandelijkste wreedheid zouden wij mogelijk
Saturnus met haar kunnen vergelijken, of boven
haar kunnen stellen, vanwien men zegt, dat hij
zijn eigen vader gelubd zou hebben. Maar in
de godsdiensten van Saturnus hebben de men-
schen liever door de handen van anderen ge-
dood willen worden dan met hunne eigen han-
den gesneden worden. Hij heelt zijne zonen
opgeslokt, gelijk de poéten zeggen, waaruit de
aanschouwers der natuur verklaren wat zij wil-
len, doch zijne zonen, gelijk de historie vermeldt,
heeft hij gedood. Maar evenwel die gewoonte,

welke die van Carthago gehad hebben, n). om:

hunne zonen hem te offeren, hebben nooit de
Romeinen aangenomen. Maar deze groote Moeder
der Goden heeft ook in de Romeinsche tempels
gesnedene mannen ingevoerd, en heeft die wreed-
heid en gewoonte ook aldaar onderhouden, de-
wijl men geloofde, dat zij vires, dat is, de krachten
en kloeckheden der Romeinen hielp met af te
snijden virilia virorum, dat is, de mannelijkheden
der mannen. En wat zijn ook bij dit zeer lee-
lijk kwaad te vergelijken de dieverijen van Mer-
curius, de dartelheid van Venus, de hoererijen
en schandelijkheden van al de anderen, welke
wij wel zouden voorthalen uit de boeken, ten-
ware dat ze dagelijks in 't openbaar gezongen
en gespeeld werden in de schouwhoven. Maar
dit alles, zeg ik, wat is dit te vergelijken bij
dit zoo groot oneerlijk kwaad, welks grootheid
alleen voor deze groote Moeder voegde, deste-
meer omdat dezelve gezegd worden door de
poéten versierd te zijn, quansuis alsof de poéten
ook zouden versierd hebben, dat. deze dingen
voor de Goden aangenaam en behagelijk zijn.
Want dat zij gezongen of geschreven worden,
dat is de stoutheid of dartelheid der poéten ge-
weest. Maar dat zij door bevel en afdringen
der Goden bijgevoegd zijn tot de Goddelijke

* zaken en tot hare cere, wat is dat anders dan

de schandelijkheid der Goden zelve, ja dat meer
is, wat is het anders dan eene belijdenis der
duivelen en een bedrog der ellendigen? Maar
aangaande dit stuk, dat men de moeder der
Goden behoorlijk geacht heeft te dienen door het
heiligen van gesnedenen, zulks hebben de poéten
niet versierd, maar zij hebben veelmeer van zulks
een alschrik gehad, dan dat zij zulks zouden

AUGUTTINUS ZEVENDE BOEK

gezongen hebben. Zoodan, niemand behoorde
toegedigend te worden aan deze Goden, zelfs
ook niet aan de uitgelezen Goden, om n.l. door
middel van hen pa zijn dood gelukzalig te leven,
dewijl zij, die vé6r hun dood hen toegeheiligd
zijn, zelfs in dit leven niet eerlijk hebben kun-

nen leven, zijnde onderworpen aan zoo schande-

lijke superstitién, en daarbenevens verbonden aan
zulke onreine duivelen. Maar dit alles, zegt hij,
strekt tot mundum, dat is, tot de wereld ; maar
laat hij wel toezien, dat het niet veelmeer strekke
tot immundum, dat is, tot de onreinen. En wat
kan daar niet gestrekt worden tot de wereld
van al hetgeen, dat bewezen wordtin de wereld
te zijn? Maar wij zoeken zoodanig gemoed,
dat, bouwende op de ware religie, niet aanbidt
de wereld evenals zijn God, maar om Gods wil
de wereld prijst als het werk Gods, opdat hij,
van de wereldsche onreinheden gereinigd zijnde,
mag komen mundus, dat is, rein tot God, welke ge-
schapen heeft mundum, datis, de wereld. Midde-
lerwijl zien wij, dat deze uitgelezen Goden wel
klaarder bekend zijn geworden dan de andere,
maar nogtans niet op zoodanige wijze, dat daarom
hunne deugden en weldaden te meer zouden ver-
breid worden, maar opdat door middel van zulks
daarom hunne schandelijkheden te minder be-
dekt zouden worden, waaruit ook des te meer
geloofelijk is, dat zij allen menschen geweest
zijn, gelijk niet alleen de schriften der poéten
maar ook die der historién zulks verklaren, want
Virgilius zegt: ,,Saturnus is allereerst van den
Hemel nedergedaald, vlugtende voor de wape-
nen van Jupiter, zoodat hij balling werd met
berooving van zijn rijk”. En aangezien zij, die
voor ons of in de Grieksche sprake, of in de
Latijnsche tegen deze dwalingen geschreven heb-
ben, daarvan daan vele dingen in hunne schrif-
ten gesteld hebben, zoo heeft het mij niet goed-
gedacht, hierbij lang te blijven staan.

HOOFDSTUK XXVIL

Van de gedichiselen der onderzoekers van de
naluren, welke de ware Goddelijkheid niet
eeren en ook van die godsdienst niel we-
ten, met welke men de ware Goddelijkheid
schuldig is te eeren.

Maar als ik ook naauw bemerk zelfs de be-
duiding van de onderzoekers der natuur, door




VAN DE STAD GODS. 233

welke de geleerde en scherpzinnige mannen deze
menschelijke zaken pogen te veranderenin God-
delijke zaken, zoo zie ik, dat dit alles nergens
toc gebragt kan worden dan alleen (ot de tijde-
lijke en aardsche werken en lot eene ligchame-
lijke natuur, of indien het eene onzigtbare natuur
is, evenwel veranderlijk, hetwelk in geen ge-
val de ware God kan zijn. Daarom, al is het,
dat er bij hen gehandeld wordt van de bedui-
denis, passende op de godsdienstigheid, zoo is
zulks te beklagen, dat door dezelve niet ver-
kondigd noch gepredikt wordt de ware God,
hoewel het noglans eenigzins wederom lijdelijk
is, dat hunne scholen zoo vuile en schandelijke
dingen niet gedaan, noch ook geboden worden.
Maar aangezien, dat men in plaals van den wa-
ren God, door Wiens inwoning onze ziel alleen
gelukkig is, niet behoort te eeren het ligchaam,
of de ziel; hoeveel te schandelijker is het dan,
deze dingen te eeren, en die daarenboven zio
te eeren, dat ’s menschen ligchaam daardoor
niet behoudt zijne eer noch de ziel van hem
die de dienst doet, verkrijat hare zaligheid.
Derhalve, indien met cenigen tempel, met eeni-
gen Priester, met eenige offerande, die alle te-
zamen den waren God toekomen, geérd wordt
eenig element der wereld, of eenig geschapen
geest, al was het ook dat hij niet onrein is, of
kwaad, evenwel is zulks kwaad; doch het is
niet kwaad overmits die dingen kwaad zouden
zijn met welke men de eer bewijst, maar om-
dat die dingen zulke dingen zijn, met welke
men Dien alleen schuldig is te ceren, aan Wien
zoodanige eere en dienst toekomt. Insgelijks
indien iemand met de zotlernij of ongevoegelijk-
heid der beelden, met de offeranden van ge-
slaglte menschen, met kransversicring der man-
nelijke schaamte, mel vereering der hoererijen,
met snijding zijner leden, met heiliging van bug-
bers, met feesten van vuile en oncerlijke spelen;
indien iemand, zeg ik, wil beweeren, dat hij
daarmede den eenigen waren God, den schepper
van alle zielen en ligchamen, eerl: deze doet
gansch kwalijk en vergrijpt zich zeer, doch niet,
omdat men niet schuldig is te eeren dengenen,
dien hij eert, maar omdat hij dingen, die men
schuldig is te eeren, niet eert op zdodanige
wijze als men schuldig is hem te eeren. Maar
diegene, welke aan de eene zijde met alle dusdani-
ge dingen, dat is met schandelijke en oneerlijke

dingen, en aan de andere zijde niet den waren
God, den Schepper van ziel en ligchaam, maar
een schepsel eert, hoewel het juist niet boos
is, noglans is het een schepsel, hetzij dat dit
of de ziel, of het ligchaam, of beide tezamen is,
zulk een zondigt dubbel tegen God, aan de eene
zijde, omdat hij, in plaats van Hem, zelfs eert
hetgeen Hij niet is, en aan de andere zijde,
omdat Hij Hem met zoodanige dingen eert, waar-
mede men God, ja den mensch zelfs niet behoort
te eeren. Ondertusschen blijkt hieruit alleen
klaar op welke wijze, dat is, hoe schandelijke
en gruweljjke godsdienst deze lieden gehad heb-
ben. Maar wal of wien zij in hunne gods-
diest gecrd hebben, zulks zou voor ons duister
zijn, zoo hunne historie niet betuigde, dat
zi] ‘zoodanige dingen, welke zij zelf bekennen
vuil en schandelijk te zijn, ter cere van hunne
Goden (zijnde zelfs daaatoe met schrikkelijke
bedreigingen van dezelve gedrongen) geoefend en
gedaan hadden. Zoodan alle bewimpelingen en
omwegen dus afgelegd zijnde, zoo blijkt, dat
het zeker is, dat door de burgerlijke leer der
Goden de booze duivelen en alleronreinste gees-
ten in het bezoeken van de dwaze beelden ge-
nocdigd en aangelokt zijn geweest, de dwaze
harten der menschen te bezitten.

HOOFDSTUK XXVIIL

Hoe de leer van Varro, aangaande de Goden,
in geenendeele mel zich zelve overeenkomt.

Wat heeft het dan te beduiden, dat die aller-
geleerdste en allerscherpzinnigste Varro al deze
Goden door een loos en kloek beleid vai vode-
nen poogt te brengen en te duideu op den Hemel
en de aarde, en onderwijl dat hij evenwe! hel-
zellde niet kan uitveeren noch te weeghrengen?
Want zijne dingen vloeijen hem van de handen
en springen hem weder tegen het hoofd, insge-
lijks dalen zijne opgeheven dingen laag en vallen
nederwaarts. Aangezien, zegt hij, gelijk ook in
het eersie boek gezegd is van de plaatsen, dat
er aangemerkt zijn 2 beginselen der Goden, n.l.
eensdecls van den Hemel en eensdeels van de
aarde, vanwelke de Goden eensdeels genoemd
worden de Hemelsche en eensdecls de aardsche,
zoo is het gelijkerwijs wij in onze voorgaande
boeken het beginsel aangevangen hebben van

30




234 AUGUTTINUS ZEVENDE BOEK

den Hemel, nl. toen wij spraken van Janus,
dien sommigen gezegd hebben den Hemel te
zijn, en sommigen de wereld, datwij ook alzoo,
schrijvende van het vrouwelijk geslacht der Goden,
ons beginsel aangevangen hebben van Tellus,
dat is, van de aarde. Alhier bemerk ik, welke
zwarigheid in zulk een groot verstand steekt;
want hij beeldt zich in door eene zekere waar-
schijnlijke reden, dat de Hemel diegene is, welke
werkt, en dat de aarde diegene is, welke is
lijdende, en derhalve schrijft hij den Hemel eene
mannelijke kracht toe, en de aarde eene vrou-
welijke kracht, en bemerkt niet eens, dat het
alleen Diegene is, Die zulks alles doet, welke
nl. beide heeft gemaakt. En hiervan komt
het, dat hi} die vermaarde godsdiensten van de
Samothracischen in het voorgaande boek mede
alzoo verklaart; want hij belooft, dat hij dezelve,
welke de zijne nog niet bekend waren, door
schrijven zal verklaren, en doet als heilige toe-
zegging, dat hij dezelve den zijnen toezenden zal.
Want hij zegt, dat hij aldaar door verscheiden
aanwijzingen en teekenen bemerkt heeft aan de
beelden, dat het ééne beeld beduidt den Hemel,
het andere de aarde, en het derde de voorbeel-
den aller dingen, welke Plato noemt ideas (®):
alzoo wil hij, dat de Hemel beduidt Juno,
en dat hij de voorbeelden of ideas verstaan
wordt Minerva; derhalve dat de Hemel is,
hetwelk iets werkt, en dat de aarde is de
stof, vanwelke iets gewrocht wordt, en dat het
voorbeeld datgene is, waarnaar iets gewrocht
of gemaakt wordt: inwelke zaak ik nalaat te
zeggen, hoe Plato zegt dat zij uitwijzen niet
alleen, dat de Hemel iets werkt, maar dat de
Hemel zelf tevoren naar deze voorbeelden alreede
gemaakt en gewrocht was. Derhalve zeg ik
dit, nl. dat hij de reden van deze 3 Goden,

(") De Ideae van Plato hebben hun’ naam van idein,
dut is van zien, en beteekenen ecn voorschrifl, voorbeeld of
patroon, naar hetwelk iemand giet, wanneer hij iets zal
malken; alzoo heeft een schilder zijn voorbeeld, naar het-
welk hij iets schildert. Plato wil alzoo zeggen, dat bij God
ideae of voorbeelden zijn van alle dingen, naar welke Hij
alles geschapen heeft; 266, dat hij driederlei beginselen
stelt van alle dingen, nJ. 1. De ziel, die het werk maakt,
nl. God zelf; 2. de stof, uit welke het gemaakt wordt, en
3. Idea of het voorbecld, op hetwelk hij ziet, wanneer hij
icts maakt. Want alzoo zegt hij in Timeo, toen God dit
werl der naturen zou maken, heeft Hij een voorbeeld ge-
had, dat 1ij volgde; zoodat niet alleen allerleisoorten van

dingen, maar ook Hemel en elementen onder anderen tot hun
corste beginselen mede gehad hebben ddeae.

met welke hij quansuis alles vervat heeft in zijn
boek van de uitgelezen Goden, met zulks te
zeggen, verloren heeft; want den Hemel schrijft
hij toe de mannelijke Goden, en de aarde schrijft
hij toe de vrouwelijke geslachten der Goden,
onder welk vrouwelijk geslacht hij ook Minerva
gesteld heeft, die hij voorheen zelfs hoven den
Hemel gesteld had. Daarna de marnelijke God
Neptunus is in de zee, welke meer tot de aarde
dan tot den Hemel behoort. Eindelijk ook de
vader Dis, die in ’t Grieksch Pluto (*) genaamd
wordt, is ook een mannelijk broeder van Ju-
piter en Neptunus, en nogtans zegt men van
hem, dot hij mede een aardsch God is, inhou-
dende het bovenste deel der aarde, en hebbende
Proserpina tot zijne huisvrouw in het benedenste
deel der aarde. Hoe rijmt het dan, dat zij nu
zeggen, dat de Goden in den Hemel zijn, en
dat de Godinnen op de aarde zijn, en dat zij
dan weder pogen, de Godinnen in den Hemel
en de Goden op de aarde te brengen? Welke
vastigheid, welke gestadigheid, welke regtzin-
nigheid, welk zeker besluit heeft zoodanige reden
en verhandeling? Alzoo ook die Tellus is het
beginsel van alle Godinnen, n.l. die groote Moe-
der, bij welke woelt de uitzinnige schandelijk-
heid van de buggers, en van de afgesnedenen
en van hen, die zich zelven snijden; maar wat
is dit dan te zeggen, dat aan de eene zijde
Janus genaamd wordt het hoofd der Goden, en
aan de andere zijde Tellus het hoofd der Go-
dinnen, en dat middelerwijl hunne dwaling in
Janus geen hoofd maakt (), en even zoo de
razernij met Tellus, dat die niet één razend
maakt (§)? En waarom is het, dat zij toch
ijdel en te vergeefs dit alles pogen te brengen
tot de wereld, even als of de wereld in plaats
van den waren God, en het werk in plaats van
den werkmeester kon geéerd worden? En even-
wel overtuigt de klare openbare waarheid hen
genoeg, dat zij zulks nimmermeer kunnen uit-

(*) Pluto heeft zijn naam van plutus, dat is : rijkdommnen,
en daarom wordt hij ook in 't Lotijn Dis genoemd, want
uit de ingewanden der aarde worden de metalen, kostelijlic
gesteenten en rijkdommen gehaald, en daarom heeft men
certijds, zooals Strabo betuigt, van dezen God gezegd, dat
hij onder in de aarde van Spanje woonde, vanwege de groote
menigte melalen, die daar zijn, Ook komen uit de aarde
de vruchten, cn de weiden der beesten, dic mede grocte
rijkdommen maken,

(4+) Janus had 2 vbédrhootden.

(§) Alle priesters van Tellus waren razend,

i1
!



VAN DE STAD GODS. 235

voeren noch teweegbrengen. Want hoe zij het
wenden en keeren, altijd vervallen zij in ver-
warring en verdwaaldheid. Laten zij dus al
hunne goden, zooveel hun oorsprong belangt,
veel liever brengen tot de afgestorven menschen
en tot de allerbooste duivelen, en dan zal er
geen geschil overblijven.

HOOFDSTUK XXIX.

Hoe al die dingen, welke de aanschouwwers
der natuur gebragt lhebben tot de wereld
en ol de deelen derzelve, bij hen behoor-
den gebragt geweest fe zijn lol den eeni-
gen waren God.

Want al die dingen, welke door hen vol-
gens die leer der Goden als door natuurlijke
redenen gebragt worden tot de wereld; al die
dingen, zeg ik, hoe wel en bekwamelijk zonder
perykel van eenig goddeloos gevoelen die kun-
nen toegeschreven worden aan God, die veel
meer de wereld gemaakt heeft, en die een Schep-
per is van alle zielen en alle ligchamen, laat
ons dat op deze wijze bemerken: vooreerst wij
eeren God, en niet den Hemel en de aarde, in
welke 2 deelen deze gansche wereld bestaat
(Genesis 1 vers 1); wij eeren ook niet de ziel
of de zielen, die door alle levende schepselen
verspreid zijn, maar God, die Hemel en aarde
gemaakt heeft en alles wat daarin is; die alle
zielen gemaakt heeft, hebbende haar leven op
allerlei wijze, hetzij, dat het is de groeijende
ziel, zijnde zonder zinnen en reden, hetzij dat
het is de vijfzinnige ziel, hetzij dat het is de
redelijke of verstandige ziel. - En opdat ik een-
maal mag beginnen te doorloopen de werken
van den eenigen en waren God, om wiens wer-
ken wille zijlieden, wanneer zij hunne schande-
lijkste en oneerlijkste godsdiensten eerlijk po-
gen te verklaren, zich zelven vele valsche Go-
den gemaakt hebben: zoo zeggen wij, dat wij dien
God eeren, die de naturen, door Hem gescha-
pen, gegeven heeflt hare beginselen en einden
van slilstaan en bewegen; die de oorzaken al-
ler dingen heeft, weet en schikt, die de kracht
der zaden geschapen heeft; die den redelijken
adem, welke eigenlijk de ziel genaamd wordt,
ingedrukt heeft alle levende schepselen die Hij
gewild heeft; die de magt en het gebruik van

de spraak gegeven heeft; die de magt van toe-
komende dingen te voorzeggen aan zoodanige
geesten medegedeeeld heeft als Hem belicfde,
en die toekomende dingen voorzegt door den-
genen, dien Hij daartoe gebruiken wil, en die
ook de kwade zickten verdrijlt door dengenen,
dien Hij daartoe verkiest; die verder ook over
de oorlogen, wanneer het menschelijk geslacht
daardoor moet verbeterd en gekastijd worden,
het gezag heeflt, en hunne beginselen, voortgan-
gen en einden bestuurt; die ook het allerhel-
tigste en geweldigste vuur dezer wereld, naar
den behoorlijken eisch der allergrootste natuur,
geschapen heell en regeert; die de Schepper
en Bestuurder is van alle wateren; die de zon
gemaakt heeft, het allerklaarste licht van alle
ligchamelijke lichten, en dezelve gegeven heeft
hare behoorlijke werking, kracht en beweging
naar den eisch; ja die, welke zelfs over de hel
en over het benedenste deel der aarde Zijne
heerschappij en magt niet onttrekt; die de zaden
en het voedsel der dieren geschapen heeft, en
droog of vochtig zijnde, elk naar zijne natuur;
die de vruchten der aarde aan dieren en men-
schen geeft; die niet alleen de voornaamste oor-
zaken, maar ook de volgende weet, schikt en
ordineert ; die de maan gesteld heeft hare be-
weging, die voorts Hemelsche en aardsche we-
gen geeft voor de veranderingen der plaatsen:
die aan de menschelijke verstanden, welke Hij
geschapen heeft, ook heeft gegeven wetenschap
van verscheiden kunsten, om daarmede het leven
en de natuur te helpen; die de zamenvoeging
van man en vrouw tot behulp van vermeerde-
ring. des geslachts ingesteld heeft; die de ver-
gaderingen der menschen gegund heeft de licllijke
weldaad van het aardsche vuur, om dat op de
haardsteden en in de lichten te gebruiken tot
eenc zeer goedertieren dienst. Gewis, al deze
dingen zijn die, welke Varro, die allerscherp-
zinnigste en allergeleerdste man, van de uitge-
lezen Goden, ik weet niet door welke natuurlijke
uitleggingen, die hij of elders ontvangen, of zelf
bedacht en gepoogd heeft te verdeelen en te
verklaren.




236 AUGUSTINUS ZEVENDE BORK

HOOEDSTUK XXX.

Op welke godvruchtige wijze de Schepper van
de schepselen onderscheiden han worden,
opdat in plaats van den eenigen God
niet geéerd worden zd6 vele Goden als er
werken zijn van één Werkmeester.

Maar dit alles doet en werkt de eenige en
waarachtige God. Derhalve, gelijk Hij God is,
overal geheel, in geene plaatsen gesloten, aan
geene banden gebonden, in geene deelen deel-
baar, op geenerlei wijze veranderlijk, vervullende
Hemel en aarde met Zijne bijzijnde magt, en
met geene afwezende natuur; alzoo is het ook,
dat Hij alles bestuurt en onderhoudt wat Hij
geschapen heeft, doch alzdo, dat hij dezelve
mede toelaat te oefenen en te werken hunne
eigene bewegingen. En hoewel er niets kan
zijn zonder Hem, nogtans zijn er geene dingen,
die kunnen zijn, wat Hij is. Hij doet wel vele
dingen door de Engelen, maar die Engelen maakt
Hij alleen gelukzalig van zich zelf. Daarom, al
is 't, dat Hij om eenige oorzaak aan de menschen
de Engelen toezendt, nogtans maakt Hij de men-
schen niet gelukzalig van de Engelen, maar van
zich zelf, even gelijk Hij de Engelen doet. Laat
ons dus van dezen eenigen en waren God het
eeuwige leven hopen en verwachten.

HOOFDSTUK XXXIL

Welke weldaden Gods (uitgezonderd de alge-
meene weldadigheid) eigenlijk de bemin-
naars en belrachters der waarkeid ge-
nieten.

Want wij hcbben van Hem, behalve die wel-
daden welke Hij (door de bestiering en cnder-
houding der natuur, waarvan wij nu wat ge-
sproken hebben) goeden en kwaden geeft, een
zeer groot bewijs van eene zeer groote liefde,
eigen zijnde alleen den goeden. Want hoewel
wij nimmermeer vanwege deze weldaden, dat
wij zijn, dat wij leven, dat wij Hemel en aarde
aanschouwen, dat wij verstand en rede hebben,
waarmede wij Hem, die dit alles geschapen heeft,
onderzoekem, hoewel wij, zeg ik, voor al deze
weldaden Hem nimmer ten volle kunnen danken :
nogtans bovenal dat Hij die is, welke ons, be-
last en beladen zijnde met zonden en vervreemd

van de aanschouwing Zijns lichts, en verblind
met de liefde der duisternis, dat is, der boos-
heid, ons zeg ik, dus gesteld zijnde, niet geheel
verlaten heeft, en dat hij ons gezonden heeft
Zijn Woord, hetwelk is Zijn eeniggeboren Zoon,
die in het aangenomen vleesch voor ons gebo-
ren is en ook voor ons geleden heeft, teneinde
wij daaruit zouden bekennen, in hoe groote
waarde God den mensch houdt, en opdat wij
door Zijne bijzondere offerande van al onze zon-
den zouden gereinigd worden, en opdat Zijne
liefde door Zijnen Geest in onze harte verspreid
zijnde, wij ten laatste, nadat wij alle zwarig-
heden zullen overwonnen hebben, zouden mogen
komen in de eeuwige ruste en in de onuitspre-
kelijke zoetigheid van zijne aanschouwing. Welke
harten, welke tongen zullen daar zijn, die ooit
zoo ver pogen en arbeiden zullen, dat ze ge-
noegzaam zullen kunnen zijn om God den Heere
hiervoor behoorlijk te danken. '

HOOFDSTUK XXXII.

Hoe de verborgenheid van de verlossing door
Christus in geene lijden wvoorheen onl-
broken heeft, en dat dezelve allijd door
verscheiden verklaringen gepredikt en ver-
kondigd is.

Deze verborgenheid des eeuwigen levens is
van den beginne des menschelijken geslachts
door zekere teekenen en Sacramenten, naar ge-
legenheid der tijden gevoegelijk zijnde, door de
Engelen verkondigd en gepredikt aan degenen,
die het behoorde. Daarna is het Hebreeuwsche
volk vergaderd in eene zekere Republiek, welk
volk deze verborgenheid zou onderhouden, en
in hetwelk hij wilde, dat alles, wat van de komst
van Christus tot nu toe en vervolgens zou ge-
schieden en komen, dat datzelfde zou voorzegd
worden door sommige menschen (*), eensdeels
met wetenschap en kennis, eensdeels ook, zonder

(*) De Propheten spraken, wat de geest Gods hun gaf
te spreken, en verstonden somtijds ook zelf niet, wat zij
spraken. Het is wel waar, het algemeene oogmerk der pro-
pheten, ziende op Christus, verstonden zij wel, maar niet-
temin werden daaronder vermengd eenige bijzondere din-
gen, die zij niet verstonden, en die met de komst van Je-
zus Christus nog niet volbragt waren, gelijk bij verscheide-
nen van de overblijfselen Isragls is voorzegd, die in het
einde der wereld zullen behouden worden. Zie met name
Rom, 11 vs, 25.




VAN DE STAD GODS 237

kennis en wetenschap te hebben van hetgeen
zij voorzeiden. Voorts is ditzelfde volk door
alle volkeren ook verstrooid uit oorzaak en van-
wege het petuigenis der schrifturen, in welke
voorzegd is de toekomslige eeuwige zaligheid
in Christus; want niet alleen al de profetieén,
welke door woorden uitgesproken zijn, en ook
mede niet alleen al de onderwijzingen des levens,
die de manieren en de godvruchtigheid verbe-
teren, begrepen zijnde in dezelfde schrifturen ;
maar ook zelfs hunne heilige diensten, de pries-
terschappen, de tabernakel of tempel, de alta-
ren, de offeranden, de ceremonién, de feestda-
gen en wat er meer behoort tot die dienst,
welke men God schuldig is, en in ’t Grieksch
eigenlijk latria genaamd wordt, dit alles strekt
om ons te onderwijzen, hoe al zulke dingen
daarmede beduid en tevoren voorzegd zijn,
welke wij gelooven in Christus vervuld te zijn
om het eeuwige leven der geloovigen, en die
wij dagelijks zien vervuld worden, en welke
wij ook vertrouwen, dat nog zullen vervuld
worden.

HOOFDSTUK XXXIII

Dat de hedriegerij der booze geesten, zich
verheugende in de dwaling der menschen,
alleen door de christelijke religie kon
ontdekt worden.

Zoo dan, door deze eenige en ware religie
alleen kon ontdekt worden, hoe de Goden der
Heidenen anders niet zijn dan de alleronrein-
ste duivelen, die bij gelegenheid en onder het
deksel van de verstorvene zielen, en onder
den schijn en de gedaante van wereldsche schep-
selen willen, dat ze voor Goden zullen gehou-
den worden, en daarenboven, welke quansuis
als in Goddelijke eere van allerschandelijkste
dingen met eene hoovaardige onreinheid zich
verheugen, benijdende alzoo mitsdien aan de
menschelijke gemoederen hunne bekeering tot
den waren God. Uit de allergruwelijkste en
allergoddelooste heerschappij dezer duivelen
wordt de mensch verlost als hij in Dien ge-
looft, welke, om weder op te staan, een voor-
beeld van zoo groote nederigheid gegeven heeft
als hunne_hoovaardigheid is, door welke zij ge-
vallen zijn. Alzoo zijn niet alleen deze Goden,

vanwelke wij nu vele genoemd hebben, milsga-
ders andere hunner Goden en ook andere, aan
hun gelijk, van alle andere volken en landen,
maar ook deze, vanwelke wij nu handelen, even-
als in den Raad der Goden uilgelezen; doch
206 uitgelezen, dat ze geheel uitgelezen zijn in
uitnemendheid der boosheden en boeverijen, maar
niet in waardigheid der deugden. Varro, die
hunne godsdiensten als tot natuurlijke redenen
wil duiden, zoekt schandelijke zaken goed te
maken en kan niet vinden, hoe het met dezelfde
natuurlijke dingen zal sluiten en goed overeen-
komen; want het zijn de oorzaken van die gods-
diensten niet, die hij meent dat de oorzaken
zijn, of veel liever die hij wil, dat men voor de
oorzaken zal houden. Want nict alleen indien
dat de oorzaken waren, maar zelfs indien het
eenige andere manieren van oorzaken waren,
al is ’t, dat ze ook niet behoorden tot den wa-
ren God en tot het eeuwige leven, dat men alleen
in de godsdienst heeft te zoeken, nogtans eenige
reden en eenig bescheid van hare dingen gevende,
hoedanig het was, zoo zouden zij nogtans eenig-
zins den aansloot kunnen verzachten, welke eenige
quansuis schandelijkheid en ongeschiktheid in
hunne godsdiensten veroorzaakt had, zooals dat
dezelfde Varro gepoogd heeft te doen in som-
mige fabelen der schouwhoven, of ook in som-
mige verborgenheden der tempelen en godsdien-
sten, alwaar hij de schouwhoven door de ge-
lijkenis met de tempelen en godsdiensten niet
goed gemaakt heeft, maar heeft veelmeer de
tempelen en godsdiensten verooordeeld door de
gelijkenis der schouwhoven. En evenwel heeft
hij tamelijk zijn best gedaan om den ongeschik-
ten en harden zin dier dingen (zijnde zeer aan-
stootelijk vanwege de gruwelijke zaken, die daar-
in begrepen waren) door verklaring en aanwij-
zing quansuis van natuurlijke oorzaken, te ver-
zachten.

HOOFDSTUK XXXIV.

Van de boeken van Numa Pompilius, welke
de Raad heeft doen verbranden, opdat
de oorzaken en redenen der godsdiensten,
welke daarin begrepen waren, niet verder
bekend zouden worden.

Hiertegen nogtans bevinden wij, dat de aan-
wijzingen van de oorzaken der godsdiensten,




238 AUGUSTINUS ZEVENDE BOEE

gelijk die allergeleerdste man zelf betuigt van
de boeken van Numa Pompilius, geenzins heb-
ben kunnen geleden worden, ja! dat zij gehouden
zijn, niet alleen als zoodanige, welke niet waardig
waren gelezen te worden door de priesters,
maar als zoodanige, die zells niet waardig wa-
ren om in heimelijk geschrift te zijn, en in een
duisteren hoek stil verborgen te blijven liggen ;
want ik zal nu zeggen, wat ik in het 3e boek
van dit mijn werk beloofd heb te zullen zeggen,
want gelijk bij denzelfden Varro gelezen wordt

zijn boek over de dienst der Goden: Er is
een Terentius geweesl, die, alzoo hij een hofhad
bij de stad Januculum, en zijn koeherder om-
trent het graf van Numa Pompilius ploegde, en
in het ploegen uit de aarde geroeid had zekere
van zijne boeken, in welke geschreven waren
de oorzaken van zjne ingestelde godsdiensten,
zoo is het, dat diezelfde Terentius, deze boeken
ziende, die in de stad gebracht heeft bij den
Schout, maar zoodra de Schout het begin van
de boeken doorgezien had, heeft deze de zaak,
als van groot gewigt zijnde, aan den Raad te
kennen gegeven, middelerwijl de voornaamsten
der stad, als zij eenige oorzaken hadden, be-
gonnen waren te lezen, n.l. waarom in de gods-
diensten iedere zaak in ’ bijzonder gesteld was,
zoo is het daarover geschied, dat de Raad zulks
met den overledenen Numa wel toestond, maar
evenwel hebben de heeren Vaderen, bezorgd
zijnde voor hunne religie, besloten en goedge-
vonden, dat de Schout die boeken zou verbran-
den. Een iegelijk bedenke hiervan zoodanige
reden als hem goeddunkt, ja ieder voortreffelijk
voorstander van zulke goddeloosheid, zegge hier-
van, wat hem de uitzinnige kakeling inblaast om
te zeggen. Het is mij genoeg te vermanen, dat
de oorzaken der godsdiensten van koning Pom-
pilius, insteller der Romeinsche godsdiensten,
beschreven zijn geweest, en dat ze niet heb-
ben moeten bekend worden, noch aan het volk,
noch bij den Raad, ja zelfs niet aan de Pries-
ters. En daarenboven zien wij hier, dat zelfs
Numa Pompilius, door onbehoorlijke curieusheid
en naauwkeurig onderzoek, gekomen is tot zulke
verborgen geheimenissen der duivelen, welke hij
zelfs wel voor zich zelven beschreef, opdat hij
alzoo iets zou hebben, door welks lezing hij
van zijne dingen indachtig gemaakt zou worden.
Maar dezelfde geheimenissen, niellegenstaande

hij een koning was, die geenzins iemand vreesde,
heelt hij evenwel niemand durven leeren, noch
dezelve ook, Of met te niet te doen, Of met
eenigzins te bederven, durven schenden en be-
schadigen, zoodat hij niet gewild heeft, dat deze
dingen aan iemand bekend werden, opdat hij
den menschen geene ongeoorloofde dingen zou
leeren, en daarbenevens, dat hij ook gevreesd
heeft deze dingen te schenden en te beschadi-
gen, opdat hij de duivelen niet tegen zich ver-
stoord en vergramd zou maken; derhalve heeft
hij dezelve verborgen in zijn graf, waar hij
meende, dat ze wel bewaard waren, niet eens
bedenkende, dat de ploeg aan zijn graf zou kun-
nen genaken (¥). Ondertusschen de Raad, de-
wijl die vreesde de godsdiensten der voorou-
ders te veroordeelen en dieshalve genoodzaakt
werd aan Numa toestemming te geven, heeft
evenwel die boeken zd6 verderfelijk en schade-
lijk geoordeeld, dat hij niet gelast heeft ze weder
in de aarde te verbergen, opdat de menschelijke
curieusheid niet des te heftiger de ontdekie za-
ken zou onderzoeken, maar heeft belast, dat
men die ondienstige gedenkschriften zou ver-
branden, omdat zij het voor noodwendig hielden,
de godsdiensten, die zij hadden, te blijven oele-
nen, zoodat men verdragelijker dwaalde met de
oorzaken daarvan niet te weten, dan dat de
stad zou beroerd worden met de oorzaken daar-
van te bekennen.

HOOFDSTUK XXXV.

Van Hydromantia, dat is: van de voorzeg-
ging wt het waler, door welle Numa,
zignde eenige svhijnselen der duivelen,
van dezelve hegoocheld werd.

Want zelfs ook Numa, tot wien geen profeei
Gods, noch eenige Lngel gezonden werd, is
bewogen geweest te oefenen Hydromantia, dat
is de duivelsche voorzegging uit het water, in
welk water. hij zag de schijnselen en beelden
der Goden, of veelmeer de goochelarijen der
duivelen, teneinde hij alzoo van hen zou mogen
hooren en verstaan, wat hij in de godsdiensten
moest instellen en waarnemen, welke manier
van voorzegging Varro zegt van de Perzen over-
gebragt te zijn, en dat zij allereerst van Numa,

en daarna van den philosoof Pythagoras gebruikt

(") De graven heeft men van ouds altijd eerbiedwaardig
geacht; daarom staat er in de wet der 12 tafelen, dat nie-
mand eenig graf zou schenden, nederwerpen,of verbreken




VAN DE STAD GODS. 239

is, alwaar hij ook verhaalt, dat men den hel-
schen Goden raad vraagt niet zonder bijgevoegd
bloed, en zegt verder, dat zulks in ’t Grieksch
Necromentia, dat is: voorzegging uit de.doo-
den, welke voorzegging, hetzij dat ze hydro-
mentia of necromentia genaamd wordt, hetzelve
even. is, alwaar de dooden schijnen raad (e
Door welke
middelen en kunsten zulks geschiedt, daar laat

geven en 1efs te voorzeggen.

ik hen voor zorgen en daarin mogen zij toe-
zien, lk wil hier niet eens zeggen, dat deze
kunsten ook voor de komst onzes Zaligmakers,
zelfs in de steden der Heidenen, door uilge-
drukte wetten plagten verboden te worden, en
door allerstrengste straffen plagten gestraft en
gewroken te worden. Zulks, zeg ik, wil ik te-
genwoordig niet  zeggen, want mogelijk waren
toen zoodanige dingen bij hen geoorloofd. Nog-
tans door deze kunsten is Pompilius in de gods-
diensten onderwezen, van welke godsdiensten hij
de daden wel in 't licht gebragt heeft, maar de
de oorzaken daarvan heeft hij verborgen gehou-
den. Alzoo heeft hij zell gevreesd datgene,
waarin hij onderwezen werd, en daar benevens
zijne boeken, bevattende de redenen der Ro-
meinsche godsdiensten, in ’t licht gebragt zijnde,
zijn door den Raad verbrand. Ondertusschen,
wat heeft het te beduiden, dat Varro van de
godsdiensten, ik weet niet welke andere, quansuis
natuurlijke oorzaken aanwijst en verklaart, vanwe-
ge welke namelijk deze boeken niet verbrand zon-
den worden, indien zij dezelve bevat hadden, ten
ware, dat wij wilden meenen, dat de zamengeroe-
pen Vaderen, deze boeken, van Varro geschreven
en uvitgegeven zijnde aan den Opperpriester Cesar,
van gelijken zouden verbrand hebben. Wijders,
overmits Numa Pompilius het water weggedaan, d.i.
uitgedragen heeft, opdat hij daarmede zijne hydro-
mantia, d.i, zijne voorzegging, uit het water zou
mogen oefenen, zoo is het, dat daarom gezegd
wordt, dat hij de Watergodin Egeria tot eene
huisvrouw gehad heeft, gelijk in het voornoemde
boek van Varro gezegd wordt; want op zoo-
danige wijze plagten waarachtig geschiede za-
ken door besprenging van leugens in fabelen
veranderd te worden. Deze Romeinsche koning
zeer c¢urieus zijnde in de kunst van hydroman-
tia, heeft uit dezelve de godsdiensten verstaan
en geleerd, welke de Priesters in hunne bocken
hebben, nogtans derzelver redenen heeft hij niet

gewild, dat iemand behalve hij zelf zou weten.
Derhalve, deze zelfde redenen afgezonderd, op
zich zelf geschreven zijnde, heeft hij gemaakt,
dat zij eenigzins met hem zouden sterven, zoo
wanneer hij besteld heeft, dat zij, als vit de
kennis der menschen getrokken en in ecuwig-
heid met hem begraven werden. Zoodan, in
die zelfde boeken waren, Of de vuile en kwade
begeerlijkheden der duivelen beschreven, zoodat
het bleck, dat die gansche burgerlijke leer der
Goden, zelfs bij die menschen verdoemelijk scheen
te zijn, welke zoo vele schandelijke dingen in
hunne godsdiensten opgenomen hadden, of -an-
ders in dezelve zijn verhaald geweest zulke, die
tezamen anders niet waren dan doode menschen,
welke door de langdurige oudheid des tijds
schier alle volkeren der Heidenen geloofden on-
sterfelijke Goden te zijn, want de duivelen heb-
ben ook vermaak in zulke godsdiensten, zoo-
dat zij ook zich zelven, in plaats van de
dooden, welke zij gemaakt hebben, dat voor
goden geacht worden, door betuiging van de
bedriegelijke mirakelen stellen, en laten zich, in
plaats van die, eeren en aanbidden. Middelerwijl
zoo is het door eene verborgene voorzienigheid des
waren Gods geschied, dat de duivelen voor die
verhaalde kunsten, door welke hydromantia kon
geoefend worden, vereenigd zijnde met haren
vriend Pompilius, toegelaten zijn, dat ze aan
hem al die dingen zouden belijden en bekend
maken, en evenwel, dat ze niet toegelaten zijn
hem te vermanen, dat hij toch toezien zou, wan-
neer hij stierf, dat hij alles, wat hij daarvan in
schrift aangeteekend had, veel liever zou ver-
branden dan onder de aarde begraven. En om
te beletten, dat zij niet zouden bekend en open-
baar worden, hebben zij niet kunnen wederstaan
noch den ploeg, waardoor zij opgeaard zijn,
noch den schrijfpriem van Varro, waardoor al
die dingen, die hiervan verhandeld zijn, tot anze
kennis gekomen =zijn, want hetgeen hun niet
toegelaten wordt, dat kunnen zij niet doen. Nu,
dat zij soms toelating krijgen, geschiedt door een
hoog en regtvaardig oordeel Gods, naar gele-
genheid van de verdiensten der menschen, welke
of betamelijk is dat ze van hen of alleen gekas-
tijd . worden, of ook bhillijk en regtvaardig is,
dat ze daarbenevens ook van hen onderworpen
gemaakt en bedrogen worden. Ondertusschen
hoe schadelijk en hoe verre vervreemd van de




240 AUGUSTINUS

dienst der ware Goddelijkheid die schriften ge-
oordeeld zijn, zulks kan daaruit verstaanworden,
overmils de Raad die schriften liever heelt willen
verbranden, die Pompilius verborgen had, dan
te vreezen wal hij gevreesd heell (*), die zulks

nogtans niet kon vreezen. Derhalve ieder, die

(") Numa durfde die bocken niel verbranden, omdat hij
bevreesd was, dat hij zich de gramschap der duivelen op
den hals zou nalen,

ZEYENDE BOEK

in de toekomst geen gelukkigzalig leven wil
hebben en hier thans ook geen godvruchtig leven
begeert te leiden, deze zoeke door middel van
deze godsdiensten den eeuwigen dood : maar hij,
die met de booze duivelen geene gemeenschap
wil hebben, laat die niet vreezen de booze su-
perstitie, door welke zij geéerd worden, maar
laat hij bekennen de ware religie, door welke
zij ontdek( ¢n overwonnen worden.

AR A




AURELIUS AUGUSTINUS,

VAN

DE STAD GODS

TEGEN DE HEIDENEN.

ACHTSTE BOEK.

AAN MARCELLINUS,.

HOOFDSTUK I

Hoe ket stule van de natuurlijke leer der Go-
den te overleggen staat met de philoso-
phen, die manzen zijn van heerlijker en
beler wetenschap.

Tegenwoordig hebben wij van noode een veel
aandachtiger en omzigtiger gemoed dan ons ooit
tevoren van noode geweest is in de beantwoor-
ding van de voorgaande vraagstukken en in de
verklaring der voorgaande Boeken; want ik zal
in gesprek komen aangaande de leer der Goden,
welke zij de natuurlijke noemen, niet met ge-
meene slechte menschen, want het belangt niet
de fabelachtige leer der Goden, of de burger-
lijke leer der Goden, dat is, of des schouw-
hofs, of der stad, waarvan de eene openbaar
verhaalt de boeverijen der Goden en de andere
te kennen geeft hunne booze willen en begeer-
ten, en alzoo dat zij meer zijn booze duivelen
dan Goden; maar ik zal in reden en gesprek
treden met de philosophen, wier naam anders
niel meebrengt dan: liefde der wijsheid. Indien
de wijsheid zelve God is door Wien allle din-
gen gemaakt zijn, gelijk de Goddelijke schrift
en waarheid ons aanwijst, volgt daaruit, dat
cen waar en opregt pbilosoof zij een licfhebber
Gods.  Maar aangezien de zaak en dzad, welke

deze naam medebrengt, niet dadelijk is bij allen,
welke met dezen naam roemen, want niet allen,
die philosophen genaamd worden zijn daarom
liefhebbers der ware wijsheid ; daarom van allen,
wier gevoelen wij uit hunne schriften hebben
kunnen kennen, moeten wij die bijronder uitkie-
zen, met wie wij deze onze onderhandeling vooral
stichtelijk en niet zonder vrucht mogen doen.
Want ik heb in dit werk niet voorgenomen alle
ijdele gevoelens van alle philosophen te weder-
leggen, maar alleen zulke bedenkingen, die be-
hooren tot do theologie, met welk Grieksch
woord wij verstaan, dat te kennen gegeven wordt
.,de onderhandeling, reden, of leer van de God-
delijkheid.” alle zulke mee-
ningen, de leer der Goddelijkheid aangaande,
zal ik ook niet aanroeren, maar alleen de mee-

En evenwel ook

ningen van hen, die, hoewel zij met ons over-
eenkomen, dat er eene Goddelijkheid is, die

4 ?
zorg draagt voor

s menschen zaken, nogtans
meenen, dat de dienst van den onveranderlijken
God niet genoeg is om te verkrijgen het geluk-
zalige leven zelfs ook na den dood: daarom
zeggen zij, dat er van Dien éénen God vele
Goden geschapen en ingesteld zijn, en diensvol-
gens dat men dezelve daarom behoort te ceren.
Deze lieden gaan het gevoelen van Varro door
nadering van de waarheid te hoven, want Varro

31




heeft de gansche natuurlijke leer van de-God-
delijkheid zoo ver kunnen brengen, dat hij die
uitgestrekt heeft tot deze wereld of tot de ziel
dezer wereld; maar deze philosophen belijden
boven alle naturen der zielen één God, die niet
alleen geschapen heeft deze zigtbare wereld, die
dikwijls met den naam van Hemel en aarde ge-
noemd wordt, maar die ook alle zielen gemaakt
heeft, en die daarenboven de redelijke en ver-
standelijke ziel, zooals daar is de menschelijke
ziel, door mededeeling van Zijn onveranderlijk
en onligchamelijk licht gelukzalig maakt, welke
philosophen (die Platonischgezinden genaamd zijn,
ontvangende hun naam van hunnen leeraar en
meester Plato) meen ik, niemand onbekend kun-
nen zijn van hen, die daar een weinig van ge-
hoord hebben.

HOOFDSTUK 11

Van tweederlei philosophen, nl. van de lta-
liaansche en Jonische, en van hunne eerste
meesters.

Van dezen Plato zal ik kortelijk aanroeren,
wat ik noodig acht tot deze tegenwoordige on-
derhandeling, verhalende ecerst diegene, welke
ten aanzien van den tijd in dezelfde wijze van
leeren voor hem geweest zijn. Zoodan, zooveel
belangt de geleerdheden in de Gricksche taal,
welke taal onder alle andere spraken der vol-
keren de vermaardste geacht wordt, daar wor-
den gezegd tweederlei soort van philosophen te
zijn, van welke de ecne genaamd worden de
Italiaansche, gesproten zijnde uit dat gedeelte
van ltalié, dat eertijds groot Griekenland heette,
en de andere zijn genaamd de Jonische, die
zich ophielden in die landen, welke nu Grieken-
land heeten. De ltaliaansche philosophen hebben
tot hunnen eersten mecster gehad den Zammi-
schen Pythogoras (*) vanwien zij ook zeggen,
dat de naam philosophie het eerst opgekomen
is; want naardien zij tevoren sophi, dat is, wij-
zen, genaamd werden, omdat zij in een prijselijk
leven enin een’ loffelijken wandel boven anderen
“uitstaken, en hij hierover gevraagd werd waarvoor
hij uitging en wie hij zich zelven beleed te zijn,

(") Cicero prijst Pythagoras om zijne nederigheid, en
geell te kennen, dat geen sterfelijk mensch wijs kan genoemd
worden, omdat God alleen dien naam toekomt.

242 AUGUSTINUS ACHTSTE BOEK

heeft hij geantwoord, dat hij was een philosoof,
dat is, een onderzoeker en liefhebber der wijs-
heid, want voor een wijze door te gaan, zulks
dacht hem al te grootsch en laatdunkend te zijn.
De cerste en voornaamste meester der Jonische
philosophen is geweest Thales, zijnde een van
die 7, welke genaamd worden de 7 wijzen (*).
Doch die andere 6 waren van hem onderschei-
den in manier van leven en in zekere leeringen,
dienende om wel te leven. Maar deze Thales,
opdat hij eene menigte navolgers en aanhangers
zou mogen maken, heeft de natuur der dingen
onderzocht, en zijne onderzoekingen en onder-
handelingen in geschrift stellende, heeft hij boven
anderen uitgestoken, en daarin is het, dat hij
bijzonder bij de menschen in bewondering ge-
weest is, dat hij met zijn verstand begrijpende
de getallen en bewegingen der sterren, zells de
verduisteringen van zon ‘en maan zeker heeft
kunnen voorzeggen. Ondertusschen het water
heeft hij geacht te zijn het beginsel van alle
dingen, zeggende dat daarvan al de elementen
der wereld, ja zelfs de wereld en al wat er in
geteeld wordt, zijn oorsprong heeft. Doch over
dit werk, dat wij aanschouwen zoo wonder te
zijn, wanneer wij de wereld bemerken, heeft hij
geene Goddelijke ziel gesteld. Na dezen Tha-
les (1) is gevolgd zijn dagelijkschen toehoorder
Anaximander (§), die een ander gevoelen van
de natuur der dingen heeft voorgesteld, want
hij heeft gemeend, dat alle zaken voortkwamen
niet uit één ding alleen, (gelijk Thales, welke

(+) Het is op zekeren tijd geshied, dat eenige jonge-
lingen van Miletische visschers een zekeren uitwerp koch-
ten. Bij het ophalen van dien uitwerp kwam een gouden
tafel te voorschijn; hierover kregen de jongelingen en de
visschers twist, daar ieder zich die gouden tafel toedizende.
Inmidddels hebben zij Apollo over deze zazk geraadpleegd,
die gelast heeft, dat men dezelve zou geven aan den wij-
zen. Alzoo heeft men die eerst aan Thales gegeven, die
bij het volk van Jonié voor een wijs man gehouden werd :
deze heeft die aan een ander van de 7 wijzen gezonden,
die haar weder voortgezonden heelt, tot dat men eindelijk
gekomen is tot Solon, die gelast heeft, de tafel te geven aan
Apollo, als zijnde de waarlijk wijze, Deze 7 zijn om
hunne wijsheid zeer vermaard geweest bij de nakomelin-
gen en in 't gemeen genaamd geweest: de 7 wijzen, n.l
Thales, Chilo, Pitthacus, Bias, Cleobulus, Periander en Solon.

(§) Thales zeide, dat zelfs onze gedachten niet voor de
Goden verborgen waren. ‘

(") Anaximander stelde cen oneindig element als het be-
gin der dingen, doch zei miet van welke natuur dat was,
of vuur, ot water, of lucht. Ln aangaande de deelen van
dat oneindig clement zeide hij, dat die veranderlijk waren,
maar geenzins het geheel.




YAN DE STAD GODS 243

meende, dat alles uit de vochtigheid voortkwam)
maar dat iedere zaak voortkwam uit haar eigen
beginselen, welke beginselen van iedere zaak in
"t bijzonder hij gemeend heeft, dat oneindig en
zonder getal waren, en alzoo, dat zij ook on-
tallijke werelden voortbragten, gelijk ook ontal-
lijke zulke dingen, die daarin voortkomen, en
voorts, dat dezelfde werelden nu vergingen, dan
weder op nieuw voortgebragt werden, naar dat
iedere wereld in haar tijd en ouderdom had
kunnen blijven bestaan: ondertusschen al deze
werken heeft hij de Goddelijke ziel mede niet
toegeschreven. Deze zelfde heeft tot zijnen dis-
cipel en navolger achtergelaten Anaximenes, welke
al de oorzaken der dingen toegeéigend heeft
aan de oneindige lucht (*); die ook de Goden
niet geloochend noch verzwegen heeft, maar
evenwel niet geloofd heeft, dat de lucht door
hen gemaakt was, maar die meende, dat zij uit
de lucht voortgesproten waren. Maar zijn toe-
hoorder Anaxagoras was van gevoelen, dat de
Goddelijke ziel van al de dingen, die wij zien,
de werkmeester was, en zei, dat alle geslachten
der dingen voortkwamen elk naar zijn eigen ge-
legenheden en soorten uit eene oneindige stof,
bestaande uit gelijknamige deelen (), doch dat
zulks werkte de Goddelijke ziel (§). Insgelijks
Diogenes (**), een andere toehoorder van Anaxi-
menes, heeft wel gezegd, dat lucht de stof was
der dingen, en dat uit die stof alles voortkwam,
maar deze lucht, zeide hij, was deelachtig de
Goddelijke reden, zonder welke hij zeide, dat
niets van dezelve kon gemaakt worden. Na
Anaxagoras is gevolgd zijn toehoorder Archelaus,
die ook gemeend heeft, dat alles bestond uit

(*) Anaximenes meende, dat door de verdikking en
verduniing der lucht alle dingen voortgebragt worden. Hij
acht de lucht God te zijn, en dat dezelve voortkomt, on-
eindig is en altijd in beweging. Oock mcent hij, dat de ster-
ren, de zon en maan van de aarde gesproten zijn.

() Gelijknamige deelen zijn die, alwaar de deelen den-
zelfden nzam hebben als het geheel b.v. water, vaur, vleesch,
been, bloed, enz. Deze worden genoemd partes similares.
Ongelijknamige declen: zooals mensch, paard, beeld, boek,
enz, worden genaamd partes dissimilares. leder gedeelte
van water is water, maar niet ieder gedeclte van menseh

is mensch, want het ééne gedeclte heet been, en het an-
dere bloed, enz.

(§) Anaxagoras begint zijn werk aldus: in het corst was
er een gemeen ding, maar daarna is de Goddelijke ziel ge-
lkomen en heelt het van de anderen algezonderd cn ook te-
zamen gevoegd.

() Archelaus, de toehoorder van Anaxagoras, werd bij-
genaamd Physicus,

‘.

gelijknamige deelen, doch dat ieder daaruit
260 bestond, dat hij meteen zeide, dat daarin
ook vervat was eene Goddelijke ziel, die met
tezamenvoeging en afscheiding wrocht en bewoog
al die gelijknamige ligchamen, n.l. die deelkens.
Van dezen wordt gezegd, dat zijn discipel is
geweest Socrates (%), de meester van Plato, om
wiens wil iic dit alles kortelijk verhaald heb.

HOOFDSTUK 111,
Van de leer en het onderwijs van Socrates.

Deze Socrates is de eerste geweest, die, naar
men zegt, de gansche philosophie geleid en ge-
bragt heelt tot de verbetering en schikking van
goede manieren, dewijl zij alle véor zijnen. tijd
meest hun uiterste best deden in het onderzoe-
ken van de physische, dat is, van de natuurlijke
zaken. Doch ik kan niet zeker zeggen, of n.l.
Socrates dit deed uit een mishagen .van die
duistere en onzekere dingen, zoodat hij daarom
zijn best deed om iets zekers te vinden, te we-
ten zulks, dat noodwendig en dienstig zou zijn
voor het gelukzalig leven, om welks wil alleen
al de vlijt der philosophen schijnt gewaakt en
gearbeid (e hebben; dan of hij zulks gedaan
heeft, gelijk sommigen ten beste van hem ver-
moeden, vermits hij niet wilde, dat de gemoe-
deren, onrein zijnde door aardsche begeerlijk-
heden, zich zouden vervorderen om zich zelven
op zulke wijze te begeven tot Goddelijke zaken,
want hij zag, dat bij hen de oorzaken der din-
gen onderzocht werden, n.l. die, welke de eer-
ste en vcornaamste waren, cn die hij geloofde
alleen aan den wil des cenigen waren Gods te
bestaan- waarom hij ook aangaande dezelve
meende, dat ze niet konden begrepen worden
dan alleen door een gezuiverd gemoed. En al-
zoo achtte hij, dat men bijzonder behoorde te
arbeiden om zijn leven te zuiveren door goede

(") Socrates is diegene geweest, van wien nimmer genoey
naar zijng waardigheid kan gesproken worden, dien men
teregt houdt voor de allerwijste van alle Heidenen; ook is
hij van allen der Cbristelijke wijsheid het naast gekomen.
Hij is geboren binnen Athene, hebbende tot vader Sophro-
niscus, cen marmerwerker of steenhouwer en tot zijne moeder
eene vroedvrouw. Socrates was matig, kuisch, regtvaardig,
zedig, geduldig, niet begeerig naar rijkdommen, noch naar
eer; want het is zeker, dat hij niets geschreven heeft, Hij heeft
allereerst gezegd, alzoo al de anderen zeiden, dat hun niets
onbekend was, dat 2jj daarentegen niels wist,




244 AUGUSTINUS

manieren, opdat het gemoed, dat overladen is
door de nederdrukkende kwade genegenheden,
door zijne eigene natuurlijke wakkerheid en ge-
willigheid zich omhoog tot het eeuwige zou mo-
gen verheffen, en alzoo met de zuiverheid zijns
verstands (*) teregl zou mogen aanschouwen
de natuur en eigenschappen van het onligcha-
melijke en onveranderlijke licht, in hetwelk ge-
stadig de oorzaken van alle geschapen naturen
leven. Ook is het bekend, hoe naarstig hij be-
straft de dwaasheid van die onwijzen, welke
meenden, dat zij iels wisten () en met name
heeft hij zoodanige meening in zijne vraagstuk-
ken, aangaande de zeden des levens, waarheen
hij zijn gansche gemoed scheen gestrekt te heb-
ben, met coie wondeilijk fraaije maaier van on-
derhandeling, en met eene allerscherpzinnigste
beleefdheid aangeroerd en overgehaald, spre-
kende quansuis van zich zelven, n.l. eensdeels
of belijdende zijne eigen onwetendheid, df ont-
kennende anderdeels zijne groote wetenschap en
geleerdheid, waarover hij ook verscheiden ha-
telijke vijandschappen (§) tegen zich verwekt
heeft, zoodat hij door eene valsche en lasterlij-
ke beschuldiging (**) veroordeeld is en met den
dood gestraft, Maar daarna heeft dezelfde stad
Athene, (1) die hem openbaar veroordeeld had,
zulk eene openbare en algemeene droefheid en
rouw over hem betoond, dat de gramschap des

(*) Augustinus verhaalt hier cens anders gevoclen en
geeft nict te kennen zijn gevoelen, maar wat Socrates
zeide.

(+) Sommige philosophen meenden, dat zij alles wisten,
maar Socrates zeide di¢ alleen te weten, n.l, dat hij niets
wist.

(§) Er zijn 3 bijzondere vijanden allercersi tegen Socra-
tes geweest, nJ. Anytus, Melitius en Lycon talman. De
cerste spralt voor de kooplieden, en de anderen voor de
poéten, wier ijdelheden beide Socrates bespot had; ja
Socrates had de poéten veroordeeld, zeggende, dat men
die uit de steden behoorde te verbannen. Lycon voerde
voor hen het woord.

(*") Sucrates zeide, »mij zullen niet dooden, noch de
beschuldigers, noch cenige misdaden, maar alleen zal mij
dooden de eenige nijdigheid, door welke alleen vele heer-
lijke mannen om het leven gebragt zijn en nog gebragt
zullen worden,”

(4+) Die van Athene hadden straks, nadat zij Socrates
veroordeeld hadden, zulle een leedwezen, dat zij daarover
weinig tijds daarna al hunne scholen gesloten hebben, zoo-
dat gedaante der stad even was, alsof daar stilstand van
alle zaken geweest ware. Daarbenevens hebben zij Meli-
ting gedood en en Anytus hebben zij gesvtaft met balling-
schap, en ler ecere van Socrates hebben zij cen Koperen
Liveld gemaakt en bij Lysippus opgerigt.

ACHTSTE BOEK

volks zich geheel tot 2 van zijne beschuldigers
z00zeer gekeerd heeft, dat daarover de ééne
door de menigte van het aandringende volk
dood gedrongen is, en de andere zich zelven in
eene gewillige en ecuwige ballingschap begeven
heeft, waardoor hij gelijke straf ontging. Zoo-
dan, Socrates, zijnde van zulk een vermaarden
naam, beide in zijn leven en na zijn dood, heeft
zeer vele aanhangers en navolgers van zijne
philosophie en leer nagelaten, (§§) wier arbeid
elk om strijd bijzonder bestond in het onder-
zoeken van zulke vraagstukken, die het leven
en de manieren aangingen, alwaar men n.l, ver-
handelt van het opperste goed, zonder hetwelk
de mensch niet gelukzalig kan zijn. En naar-
dien in de onderhandelingen van Socrates zulks
niet klaar genoeg uitgedrukt was, (¥) dewijl hij
alles vraagt, alles zegt, alles tegenspreekt zon-
der zelf zijn gevoelen uit te drukken, zoo heeft
elk uit zijne schriften genomen, wat hem be-
haagde, en heeft in zulks, naar dat het hem
goeddacht, het einde des goeds gesteld. Nu,
zulks wordt het einde des goeds genaamd n.l.
wanneer men daartoe gekomen is, dat men dan
met eer gelukzalig is. Ondertusschen, deze So-
cratische discipelen hebben onder elkander zod
verschillende gevoelens van dit einde gehad, da;
het naauwelijks te gelooven is, datde discipelen
van ¢én meester zulke verschillende gevoelens
over dezelfde zaak zouden kunnen hebben, en
bijzonder, dat eenige (hetwelk schier onmogelijk
schijnt te zijn) het opperste goed gezegd hebben
te zijn de wellust, gelijk Aristippus, (}) en we-
derom andere gezegd hebben, dat het opperste
goed de deugd is, gelijk Antisthenes. (§) En
alzoo al de anderen hebben elk hun bijzonder
gevoelen gehad.

(") Bijna al de gezindheden der philosphen hebben het
beginsel hunner leering van Socrates genomen, gelijk de
Platonischer, Academischen, Cyrenaischen, Cynischen, Pe-
ripatetischen, Megavensischen en Stowschen, welke gezin-
heden alle te zamen door het verschillende gevoelen van
het opperste goed en kwaad onderscheiden werden.

(1) Socrates had zoodanige manier van onderwijzing,
dat hij meer eens anders gevoelen, met wien hij handelde,
zocht uit te lokken en te wederleggen, dan dat hij zelf
iets zou gezegd hebben; want hij meende, dat het hem
niet toekwam, iets te zeggen of ie slellen, omdat hij zeide,
dat hij niefs wist.

(§) Aristippus was van Cyrene, waarom zijne gezindheid
de Cyrenuische genanmd werd. Deze Aristippus was de
eerste discipel van Socrates, die om geld geloerd heelt,

(") Antisthenus was de insteller van de Cynische, dat is
van de Hondsche gezindheid.




VAN DE SFTAD GODS. 245

HOOFDSTUK 1V.

Van Plato, de uilnemendsle onder de disci-
pelen van Socrales, die de gansche philo-
sophie door driederlei afdeeling onder-
scheiden leeft.

Onder de discipelen van Socrates is Plato (*)
niet ten onregte vermaard geweest, zoodat hij
door zijn grooten naam al de anderen verduis-
terd heeft. Daar hij van Athene was, van eer-
ljken huize onder de zijnen geboren, en daar
hij door zijn wonderlijk groot verstand allen,
die met hem discipelen waren, verre te boven
ging, zoo is het, omdat hij zich zelven noch de
Socratische onderwijzing, achtte niet genoeg te
zijn tot de vertrekking van de philosophie, dat
hij wijd en breed, overal zoo ver ’t hem moge-
lijk was, buiten ‘s lands gereisd heeft, trekkende
overal heen, waar het gerucht hem uitlokte om
eenige vermaarde wetenschap te verkrijgen. Alzoo
is hij ook in Egypte geweest en van daar is hij
gekomen in de gewesten van ltalié, waar de
naam van de Pythagorischen in groote achting
was, en heeft met kleine moeite aldaar geleerd
de geheele Italiaansche philosophie, die toen in
wezen was, hoorende ten zellden tijde de uit-
nemendste en beste leeraars. En daar hij zjn
meester Socrates bovenal beminde, doet hij hem
in bijna al zijne redenen spreken, zoodat hij zelfs
die dingen, welke hij van anderen geleerd had (1),
door zijn eigen verstand gezien had, tezamen
met zijne fraaijigheden en onderhandelingen der

(") De ouders van Plato waren Aristo en Perictione.
Van vaderszijde was hij afkomstiy van Codrus, die de
laatste koning van Athene gewecst 1s, en van moeders zijde
was hij afkomstig van Solon, een van de 7 wijzen, die
daarhenevens zeer vermaard was vanwege zijne wetten,
gegeven aan Athene. Beide deze geslachten naracn den
oorsprong hunner edelheid van Neptanus, zeggende van
hem gesproten te zijn. Het leven van dezen Plato, en al
zijne heerlijke daden hebben velen beschreven; colk heb-
ben velen, ten aanzien van zijn leven en zijne wijsheid,
hem boven alle menschelijke hoogheid verheven. Tn ver-
re is het er van af, dat ik het er voor houd, dat zij door
liefde al te ver met hem geloopen zijn, maar daarentegen,
tenware dat ik wist, dat zij zijne bijzondere vrienden
waren gewenst, ik zou achten en vermoeden, dat zij zijnen
lof benijd en veel te weinig beschreven hadden, want mij
dunkt, dat 2ij grootelijks bedrogen wordt, die Plato njet
aanziet voor een van de alleruitnemendste, allerbeste en
zeldzaamste menschen onder de Heidenen,

(f) Alles wat Plato schrijlt, zegt hij, dat het gevoclen
van Socrates is, en niet alleen schrijit hij Socrates toe die
dingen, welke de zeden aangann, maar zelfs ook eenige
aalwinrlife dingen,

goede zeden gepast en gevoegelijk onder de
anderen mengt. Middelerwijl, daar de beoefening
der wijsheid bestaat of in werking, of in aanschou-
wing, zoodat het ééne deel er van genaamd mag
worden de werkende philosophie en het andere
deel de aanschouwende philosophie, vanwelke
de werkende behoort tot de werking en ver-
handeling des levens, dat is, tot de onderwijzing
der zeden en schuldige pligten, en de aanschou-
wende behoort tot het aanschouwen van de oorza-
ken der natuur en tot het inzien en bemerken van
de allerzuiverste en alleropregtste waarheid 3 zoo
is het, dat van Socrates verhaald wordt, hoe
hij bijzonder uitstak in de werkende philosophie
maar van Pithagoras zegt men, dat hij met al
de magt van ziju verstand zooveel hij kon, ar-
beidde in de aanschowwende philosophie. Maar
Plato heeft deze beide deelen der philosophie
zamen gevoegd en wordt derhalve geprezen als
iemand, die de philosophie volkomen gemaakt
en in 3 deelen verdeeld heeft, waarvan het eer-
is: de zeden en schuldige pligten, die in het bij-
zonder bestaan in doen en werken. Het twee-
de is de natuurlijke, welke toegeéigend is tot
aanschowwing. Het derde is de redensheiting,
waardoor de waarheid van de valschheid onder-
scheiden wordt. Dit laatste deel, hoewel het
tot beide, n,l. tot de werking en aanschouwing
noodig is, zoo is het nogtans, dat de aanschou-
wing zich zelve allermeest toegesigend heelt de
doorgronding en bemerking der waarheid. Deze
afdeeling in drieén alzoo strijdt nict tegen die
afdeeling, door welke gezegd wordt, dat de
geheele oefening der wijsheid bestaat of in de
werking, of in de aanschouwing. Ondertusschen,
wat Plato in deze deelen, of vanwege deze dee-
len elk in ’t bijzender gevoeld heeft, n.l. waarin
hij bekend en geloofd heeft, dat van alle wer-
kingen een einde bestaat, waar ook is de oor-
zaak van alle naturen, en daarbenevens, waar
ook is het regte licht van alle redekaveling ; dit
alles nu te verklaren, acht ik overbodig, en iets
ligtvaardig daarvan te zeggen, meen ik onbehoor-
lijk te zijn. Want omdat hij arbeidt om zijn
meester Socrates na te volgen, die hij in zijne
bocken gewoonlijk laat spreken, en vooral om-
dat hij overal zockt te behouden zijne bekende
gewoonte van zijne eigene kennis en meening
te verbergen (want in zulke manicren had hij

ook een behagen), zoo is liet daarover geschied,




246

dal, aangaande de allergewigligste zaken, het
eigen gevoelen van Plato niet ligt heeft kunnen
bekend en onderscheiden worden- Nogtans
aangaande de dingen, die bij hem gelezen wor-
den, hetzij hij het zelf gezegd heeft, of dat hij
verhaalt en beschrijft, wat anderen gezegd heb-
ben, en dat hem behagelijk toeschecn, moelen
door ons eenige dingen verhaald en in dit werk
gevoegd worden, n.l. zulke dingen, in welke hij
of overeenkomt met de ware religie, of tegen
dezelve schijnt te strijden, n.l. zooveel de vraag
betreft, aangaande den éénen God of vele Go-
den. De leer van onze algemeene religie ver-
klaart, dat men behoort te eeren den eenigen
God en het waarachtig gelukzalig leven, dat na
den dood zal zijn. Sommigen hebben Plato
verre verheven boven alle philosophen der Hei-
denen, omdat hij alles veel scherpzinniger ver.
staan heelt. Mogelijk, zeg ik, gevoelen dezen
in zooverre iels van God, dat in Hem gevonden
wordt de oorzaak om te bestaan, het vernuft
om te verstaan en de orde om te leven, van-
welke 3 men ligt verslaat, dat het eerste be-
hoort tot het deel natuur, het tweede tot de
reden en het vernuft, en het derde lot de ze-
den en geschiktheden des levens. Want indien
de mensch z66 geschapen is, dat hij door het-
geen wat in hem het heerlijkst is, nadert en
bestaat wat boven allen het heerlijkst is, n.l
den eenigen waren en allerbesten God, zonder
Wien geene natuur bestaat, geene leering on-
derwijst en geen gebruik van zeden dienslig
is; laat deze God, in wien alle dingen voor ons
zeker bestaan, dan gezocht worden, laat deze
God, in Wien alle dingen vast en waarachtig
zijn, dan gezien worden; laat deze God, in wien
alle dingen opregt en regtvaardig zijn, dan be-
mind worden.

HOOFDSTUK V.

lloe men, aangaande de leer der goddelijk-
heid, bijzonder hecft te handelen met de
Platonisch-gezinden, alxoo lun gevoelen
verre overtreft al de leeringen van alle
andere Philosoplen.

nndien dan Plato gezegd heelt, dat een wijs
man is een navolger, een kenner en een liel-
hebber dezes Gods, door wicns mededeeling hij

AUGUTTINUS ACHTSTE BOEK

gelukzalig is; wat is het dan noodig de andere
Philosophen te bemoeijen, dewijl er geen van
die allen ons nader gekomen zijn dan dezen?
Laat hen dan wijken, niet alleen de fabelachtige
leer der Goddelijkheid, welke de gemoederen
der goddeloozen verheugt met de boeverijen
hunner Goden, ook niet alleen die burgerlijke
leer der Godelijkheid, in welke de onreine dui-
velen, onder den naam van Goden, de volken
genegen zijnde, tot aardsche blijdschap verleiden
en in welke die zelfde duivelen de menschelijke
dwalingen willen houden, even als hunne God-
delijke leer; in welke zij ook hunne dienaars
houden, even als bedienaars van hunne ijdelheid,

.om r.l. te aanschouwen de spelen van hunne

boeverijen, verwekkende met hunne alleronreinste
oefeningen, door middel van deze hunne dienaars
ook anderen tot dezen hunnen dienst, en mits-
dien door al deze blinde aanschouwers hun zelven
de allervermakelijkste spelen vertoonende; ja in
welke, indien daar eenige eerlijke dingen ver-
handeld worden in de tempelen, dezelve door
zamenvoeging van de vuilheid der schouwhoven
straks verontreinigd worden, en daarentegen,
indien daar eenige schandelijke dingen verhan-
deld worden op de schouwhoven, zij door ver.
gelijking zells van de vuilheid der tempelen ge-
prezen worden. En die dingen, welke Varro
uit deze godsdiensten getrokken en geduid heeft,
quansuis op den Hemel en de aarde, en op de
zaden en werking der sterfelijke dingen, zulke
dingen, zeg ik, als hij daar poogt te beweren,
worden door deze godsdiensten niet beduid, en
derhalve is al zijn pogen ijdel en maakt met
hetzelve, dat hem de waarheid niet volgt. Ln
ofschoon zoodanige dingen zulks beduidden, be-
hoorde nogtans de redelijke ziel die dingen,
welke in orde der natuur verre beneden haar
gesteld zijn, voor haren God niet te eeren, en
behoort boven zich zelve niet te verheffen, even
als Goden, die dingen, boven welke de ware
God haar verre verheven heeft, die dingen, zeg
ik, welke Numa Pompilius te zamen met al wat
tot deze godsdienst behoorde, belast heeft, te-
gelijk met Hem, toen hij gestorven was, te be-
graven en te verbergen, en welke de Raad, toen
zij daarna door een ploeg opgeaard waren, belast
heeft te verbranden.
ook dic dingen, om wat zachter van Numa te
gevoelen, welke de Macedonische Alexander aan

Van de zelfde soort zijn




VAN DE STAD GODS. 247

zijne moeder schrijft, dat hem van eenen Leo,
zijnde een zeer groot voorstander der Egypti-
sche godsdiensten, geopenbaard en ontdekt zijn ;
want aldaar wordt gezegd, niet alleen van Picus
en Faunus, en Eneas, en Romulus, of ook Her-
cules en Esculapius, en Liber, geboren van Semele,
en de Tindarische gebroeders, of van eenige
andere, welke, gesproten zijnde van sterfelijke
menschen, zij voor Goden houden, maar zelfs
van de uilgelezenste Goden, en die van de grootste
volken zijn, welke Cicero in zijne Tusculaansche
vragen met verzwijging van hunne namen schijnt
aan te roeren, gelijk Jupiter, Juno, Saturnus,
Vulkanus, Vesta, en veel meer andere, welke
Varro poogt te duiden op de deelen of op de
elementen der wereld van al deze Goden te
zamen, en tegelijk wordt aldaar gezegd, dat zij
anders niet dan menschen geweest zijn. Onder-
tusschen die hoogepriester, beducht zijnde, dat
zulke verborgenheden bij hem ontdekt waren,
heeft daarover met bidding Alexander vermaand,
dat, zoodra hij deze dingen in geschrifte zijne
moeder te verstaan gegeven heeft, hij die door
de vlammen des vuurs wil doen verbranden:
Ondertusschen laat niet alleen deze dingen, welke
deze tweederlei soorten van leeringen der God-
delijkheid, n.l. de fabelachtige en bugerlijke be-
grijpen, laat, zeg ik, niet alleen die leeringen de
Platonische Philosophen wijken, welke gezegd
hebben, dat de ware God de werkmeester en
oorsprong is van alle dingen, de verlichter der
waarheid en de gever der gelukzaligheid ; maar
laat zelfs ook haar wijken al de andere Philo-
sophen, welke, met hunne gemoederen al te zeer
toegedaan zijnde het ligchaam, niet anders ge-
loofd hebben dan ligechamelijke beginselen der
natuur, laat dezen wijken deze zoo groote man-
nen, die bekenners van zulk een groot God, gelijk
Thales, die het eerste begin stelde in de voch-
tigheid, Anaximenus in de lucht, de Stoisch-ge-
zinden in het vuur, Epicurus in ondeelbare stof-
kens, dat is in de allerkleinste en allerfijnste lucht-
stofkens, die z06 klein zijn, dat £ij niet kunnen
gekloofd of gedeeld worden, en ook niet kunnen
gevoeld worden, en al de andere, bij wier ver-
haal niet noodig is lang te blijven staan, welke
namelijk, of enkele Ofzamengevoegde ligchamen,
hetzij, dat zij levenloos zijn of leven hebben,
maar {och ligchamen, gesteld hebben tot eene
oorzaak en hegin der dingen; want sommige

van deze philosophen hebben gemeend, dat van
levenlooze dingen levende dingen konden voort-
komen, zooals de Epicuristen. En sommigen
meenden, dat van hetgeen, wat leven heeft, beide
levende en levenlooze dingen konden voortko-
men, maar evenwel alle te zamen ligchamelijke
dingen van datgene, wat zell een ligchaam is;
want de Stoisch-gezinden meenden, dat het vuur
leven heeft, en tevens dat het ook wijs is, en
verder, dat het ook de werkmeester is van de
geheele wereld en van alles, wat daar in is, en
eindelijk, dat het vuur gansch en geheel God
is. Deze en dergelijke mannen hebben zulks al
leen kunnen bedenken, wat hunne harten ge-
hecht zijnde aan de zinnen van het vleesch, te
zamen met dezelve verdicht en versierd hebben ;
want in zich zelven hadden zij, wat zij niet za-
gen, en zij beeldden zich in, wat zij buiten
zich zagen, zells ook, wanneer zij het nief za-
gen, maar bij zich zelven bedachten. Maar in
het aanschouwen van zoodanige bedenking is
geen ligchaam, maar eene gelijkenis des ligchaams
Maar datgene waarvandaan deze gelijkenis des lig-
chaams in het gemoed gezien wordt, is geen lig-
chaam en ook geene gelijkenis des ligchaams. En
datgene, van waar dat gezien en ook geoor-
deeld wordt, of de gelijkenis schoon of leelijk
is, dat is voorwaar veel beter dan die gelijke-
nis, welke geoordeeld wordt! Nu, zulks is het
gemoed des menschen en de natuur van de ver-
nufiige ziel, welke geen ligchaam is. En indien
het gebeurt, dat in de ziel van hem, die beden-
kelijk is over eenige gelijkenis des ligchaams,
zelfs te dien tijde wanneer in zijne ziel de ge.
lijkenis des ligchaams gezien en geoordeeld wordt,
evenwel de ziel daarom geen ligchaam is, zoo
volgt ook daaruit, dat onze ziel geene aarde is,
noch water, noch lucht, noch vuur, uit welke
4 elementen wij deze ligchamelijke wereld op-
gemaakt zien. Maar indien onze ziel dan geen
lihchaam is, hoe is dan God, de Schepper der
ziel, een ligchaam ? Laat dan dezen, gelijk ge-
zegd is, de Platonisch-gezinden wijken, en laat
hen ook wijken diegenen, welke zich wel ge-
schaamd hebben te zeggen, dat God een ligchaam
is, maar nogtans aangaande Illem hebben zij ge-
zegd, dat onze zielen van gelijke natuur zijn als
Hij. En alzoo met dit te zeggen, heeft hen niet
eens bewogen de groote veranderlijkheid der
ziel, welke immers onbehoorlijk is aan de natuur




248 AUGUSTINUS

Gods toe te eigenen. Maar zeggen zij, door
het ligchaam wordt de natuur der ziel veranderd,
want uit zich zelve is zij onveranderlijk. Maar
meteen konden zij mede zeggen: het is door
een zeker ligchaam, dat het vleesch gekwetst
wordt, want bij zich zelf is het onkwetsbaar;
maar wat gansch niet veranderd kan worden,
dat kan door geen ding veranderd worden. Alzoo
blijkt hieruit, dat, wat door eenig ligchaam ver-
anderd kan worden, dat hetzelve door een zeker
ding kan veranderd worden, en dat het alzoo niet
met regt gezegd kan worden onveranderlijk te zijn.

HOOFDSTUK VI.

Van het gevoelen der Plalonisch-gezinden in
dat deel der Phslosophie, hetwelle Plysica,
dat ds: onderwijzing in de nafuur der
dingen, genoemd wordt.

Deze Philosophen, welke niet te onregte bo-
ven de anderen in naam en heerlijkheid uitge-
stoken hebben, hebben gezien, dat God geen
ligchaam is, en derhalve God zoekende, zijn zij
boven alle ligchamen geklommen, want zij heb-
ben gezien, dat alles wat veranderlijk is, niet
kan zijn de opperste God, en Dien zoekende,
zijn zij boven alle zielen en veranderlijke geesten
geklommen. Daarna hebben zij ook gezien, hoe
alle onderscheidene vormen in ieder veranderlijk
ding zijn wat het is, hoe dezelve, op welke
wijze en van hoedanige natuur zij zijn, niet heh-
ben kunnen zijn dan van Hem, die waarlijk be-
staat, omdat hij onveranderlijk is. En diensvol-
gens, dat alles, hetzij dat gij aanmerkt het lig-
chaam der gansche wereld, de gedaante derzelve,
de hoedanigheden, de welgeordineerde beweging,
en de welzamengevoegde elementen van den
Hemel tot de aarde en de ligchamen die in de-
zelve zijn, of hetzij, dat gij aanmerkt allerlei
levens, gelijk het leven dat voedt, groeil en vast
tezamen houdt, zooals in de boomen, of hetgeen
dit voorgaande alles heeft en daarbenevens ook
door de zinnen gevoelt en bemerkt, zooals het
vee, of helgeen dit laatste alles tezamen heeft,
en daarenboven ook door de vernuftige rede
verslandig is, zoo als de mensch, of hetgeen
dat geene voedende hulp van spijs behoeft, maar
dat alleen dit heeft, dat het vasthoudt, gevoelt
en met vernuftige reden verstaaat, zooals de

ACHTSTE BOEK

Engelen; dit alles, zeg ik, kan van niemand zijn
dan van Hem, die enkel is in wezen, want bij
Hem is het geen onderscheiden ding wezen te
hebben en te leven, even quansuis alsof hij ook
wezen zou kunnen hebben zonder te leven, en
bij Hem is ’t ook niet wat anders leven te heb-
ben en verstand te hebben, even alsof wij het
leven zoudeu kunnen hebben zonder verstand
te hebben, en bij Hem is het ook niet wat
anders vernuftig verstand. te hebben, en ge-
lukzalig te zijn, even alsof hij vernuftig ver-
stand zou kunnen hebben zonder gelukzalig-
heid; maar wat in Hem is leven, verstaan, geluk-
zalig zijn, dat alles is in Hem ook wezen of zijn,
vanwege welke onveranderlijkheid en enkelheid
zijner natuur zij aangaande Hem verstaan hebben,
dat Hij al deze dingen gemaakt had, en dat hij zelf
uit niet één ding geworden was. Want zij heb-
ben bemerkt, dat alles wat er is, of ligchaam is,
of ziel, en ¢ dat de levende ziel iets beter is
dan het ligchaam, zoodat de gevoelige vorm is
aangaande het ligchaam, maar de verstandige
aangaande de ziel; alzoo hebben zij de verstan-
delijke vorm gesteld boven de gevoelige. Nu,
zulks noemen wij gevoelig te zijn, wat gevoeld
kan worden door het gezigt en door de aan-
raking des ligchaams; en dit noemen wij ver-
standelijk te zijn, wat door de aanschouwing
der ziel kan verstaan worden. En aangaande de
de ziel, zoo zij onveranderlijk was, zou de
een niet beter dan de ander van de gevoelijke
gedaante oordeelen, de kloekverstandige niet
beter dan de traagverstandige, de geleerde niet
beter dan de onkundige, de welgeoefende niet
beter dan de ongeoefende, enz. Derhalve, het-
geen meerderheid en minderheid ontvangt en
onderworpen is, dal is zonder twijlel verander-
ljk. Alzoo hebben de kloekverstandige mannen
en de geleerden, en die in deze dingen geoe-
fend waren, ligt hieruit besloten en bemerkt,
dat in die dingen niet kan zijn de allereerste
vorm, in welke bewezen wordt veranderlijkheid
te zijn. Zoodan, naardien in hunne aanschou-
wing ligchaam en ziel meerderheid en minder-
heid hadden in schoonheden, en indien zij alle
vorm en schoenheid konden missen, dat zij dan
gansch niets zouden zijn, zoo hebben zij daaruit
gezien, dal er iets was, waarin de allereerste
onveranderlijke vorm is, en dat alzoo met dezelve
piet te vergelijken is. En zoo hebben zij aan-




VAN DE STAD GODS, 249

gaande hetzelve teregt geloofd, dat het is het
eerste begin van alle dingen, dat door niemand
gemaakt is, en waardoor alle dingen gemaakt
zijn.  Alzoo, wat kennelijk is aan God, dat heeft
hij hen geopenbaard, dewijl van hen zijne on-
zienlijke dingen, door die dingen die van Hem
gemaakt zijn, doorgezien en verstaan zijn, n.l.
Zijne eeuwige mogendheid en Godheid, van welke
alle zigtbare en tijdelijke dingen geschapen zijn.
Daarover is genoeg gezegd van dat gedeelte,
dat zij noemen hef Physische, dat is: het na-
tuurlijk gedeelte.

HOOFDSTUK VILI.

Hoe de Platonisch-gezinden verre boven al
de anderen te houden zijn in het logische
gedeelte, dat 1s: in de Philosophie der
redenvinding.

Aangaande die leering, in welke het 2de deel
onzer afdeeling bestaat, welke door hen Logica,
dat is: de Philosophie der redensluiting, ge-
noemd wordt; verre is het van daar, dat eenige
philosophen bij hen vergeleken zouden kunnen
worden, dewijl zij het oordeel der waarheid ge-
steld hebben in de uiterlijke zinnen des ligehaams,
en geacht hebben, dat men alles, wat er genoemd
wordt, behoort te beoordeelen naar de onzekere
en bedriegelijke regelen derzelve, gelijk de
Epicuristen en Stoicijnen (®), die, naardien zij
groot behagen hadden in een kloek en verstan-
dig beleid van eene reden te sluiten en te ver-
handelen, gemeend hebben, dat men dezelve
behoorde te nemen alleen van de zinnen des
ligchaams, zeggende, dat ’s menschen gemoed of
ziel van dezelve ontving zekere algemeene ken-
nis van die dingen, n.l, welke zij met beschrij-
ving en verklaring breeder uitlegden; en dat
hier vandaan de gansche reden van te leeren
en geleerd te worden, haar corsprong nam en
daarbenevens zamengevoegd werd. Maar over

(") Epicurus zeide, dat de zon niet grooter was dan
men haar ziet, en meende, dat, z00 ’s menschen zinnen
¢énmaal bedriegen, men die dan nooit kan vertrouwen ot
gelooven; maar de Stoicijnen of Stoisch-gezinden volgden
het oordeel der zinnen in die dingen, welke hun cigen
bijzonder bewijs medebragten, maar verder niet, zoodat zij
zeiden, dat al de zinnen opregt waren, maar dat sommige
dingen, die zij zagen, werenlijk alzoo waren, doch andere
niet, Epicuris evenwel meende, dat alles, wat er gezien
werd, juist 200 was als men het zag. .

deze menschen plagt ik vaak verwonderd te zijn,
naardien zij zeggen, dat alleen de wijzen schoon
zijn, met welke zinnen des ligchaams zij toch
die schoonheid mogen gezien hebben, en met
welke oogen des vleesches zij de schoonheid en
de heerlijlheid der wijsheid kunnen aanschouwd
hebben. Maar dezen, die wij met regt boven
alle anderen stellen, hebben die dingen, welke
door het gemoed gezien worden, onderscheiden
van die dingen, welke met de zinnen aange-
roerd en genaderd worden, zoodat zij aan de
eene zijde den zinnen niet benamen, wat zij
vermogten, noch aan de andere zijde den zinnen
gaven boven hetgeen zij vermogten. Nu, het
licht (*) der zielen en gemoederen, dienende om
alles te leeren, hebben zij gezegd die zelfde God
te zijn, door wien dat alles gemaakt is.

HOOFDSTUK VIIL

Dat de Platonisten ook de voornaamsten zijn
in de philosophie der goede zeden en
manieren.

Nu is nog over daf deel, hetwelk de zeden
en geschiktheden des levens aangaat, dat zi]
met een Grieksch woord FEfhica noemen, al-
waar gevraagd en onderzocht wordt naar het
Opperste goed, tot hetwelk wij vrij alles mogen
strekken wat wij verhandelen, dat wij waarlijk
niet om iets anders, maar om zich zelf mogen
begeercn, en dat, zoo wij het verkregen hebben,
ons die gerustheid zal geven, dat wij niets hoo-
gers zocken om daardoor gelukzalig te zijn.
Daarom is dif goed ook genoemd het einde van
alles, want om dif willen wij alle andere din-
gen, en om niets anders willen wij dit dan om
zich zell. Dit gelukzaligmakende goed dan hebben
sommigen van do ligchamen, sommigen van de
zielen, sommigen van,beide gezegd in den mensch
te zijn. Want zij zagen, datde mensch bestond
uit ziel en ligchaam, en daarom van één van
deze 2, of van beide te zamen geloofden zij,
dat hunne gelukzaligheid kon komen, zoodat zij
daarmede het goed van hun voorgesteld einde

(*) De aanhangers van Plato (de Platonisten of Plato,
nisch-gezinden) zeiden, dat de zigtbare zon het licht was
des uiterzijken gezigls om te zien. Maar de Prins der we-
reld zeiden zij het iicht der ziclen en der gemoederen to
zijn, om alles te weten, te verstaan en te oordeelen, zoo-
dat zij hem noemden den Vader van alle licht, zoowel van
het innerlijke als van het witerlijke.

32




250 AUGUSTINUS ACHTSTE BOEK

hadden, weardoor zij als gelukzalig waren, en
tot hetwelk zij alles, dat zij verhandelden, strek-
ten, en wanneer zij het verkregen hadden, dat
zij dan verder niet zochten om iets hoogers te

* strekken. Derhalve ook zij, die gezegd worden

een derde soort van goed hier bijgevoegd te
hebben, n.l. zéddanig goed, dat het goed buiten
den mensch genoemd wordt, zooals: eer, heer-
lijkheid, geld en dergelijke meer; dezulken heb-
ben die daar niet bijgevoegd, opdat die het
uiterste einde zouden zijn, dat is: dat men die
om haar zelve zou begeeren, maar hebben
gewild, dal men die begeeren zou om eenig
ander goed, waardoor dit soort van buitengoed
den goeden goed, maar den kwaden kwaad zou
zijn. Zoodan, zij, die het goed des menschen
of van de ziel, of van het ligchaam, of van
beide gezocht hebben, dezen hebben niet anders
bij zich zelven bedacht dan dat het opperste
goed des menschen van den mensch zelven moest
begeerd worden, zoodat zij, die het begeerd
hebben van het ligchaam, het begeerd hebben
van het slechtste deel des menschen, en die het
begeerd hebben van de ziel, dat die zulks ge-
zocht hebben van het beste deel, en zij, die het
begeerd hebben van beide, dat die zulks gezocht
hebben van den geheelen mensch, hetzij, dat het
van eenig gedeelte des menschen df van den
geheelen mensch is, het is zeker, dat het ner-
gens anders vandaan is dan van den mensch.
En hoewel deze onderscheidingen 3 in getal
zijo, hebben zij daarom toch nog geene 3 on-
derscheidene gezindheden der philosophen ge-
maakt, maar de philosophen hebben verschillende
gevoelens gehad, zoowel van het goed des lig-
chaams als van het goed der ziel, als ook van
het goed van beide. Derhalve laat al deze ge-
leerden wijken, deze philosophen, welke niet
gezegd hebben, dat dic mensch gelukzalig is,
die daar geniet Of zijn ligchaam, of zijne ziel,
maar die God geniet, niet op zoodanige wijze
als de ziel het ligchaam of zich zelve geniet,
of zooals de eene vriend den anderen geniet,
maar zooals het oog (¥) het licht geniet. Onder-
tusschen, helgeen men uitvoeriger tot deze ge-
lijkenissen zou kunnen brengen, nl. wal en

e

(") Zonder licht bewijst het oog ons geene diensien;
evenzoo is het met ons verstand en met onze ziel, wanneer
zij hel licht der waarheid Gods niet hebben.

hoe zulks is, dat zal, indien God ons belieft

te helpen, op ecene andere plaats duidelijker
blijken.

HOOFDSTUK IX.

Van die philosophie, welle het naast geko-
men is tol de waarkeid van het Christelijk
geloof.

Laat het ons dan genoeg zjn voor het
tegenwoordige verhaald te hebben, dat Plato
aangaande het einde des goeds zoodanige be-
schrijving gedaan heeft, dat hij zegt, dat het
einde des goeds niets anders is, dan volgens de
deugd te leven, en dat het alleen verkregen
wordt door hem, die heeft de kennisse Gods en
Zijne navolging, en dat hij om geene andere
reden gelukzalig is.y' Daarom zegt hij ook, dat
het ambt van een philosoof of wijze is: God te
beminnen, Wiens natuur onligchamelijk is. Hier-
uit wordt dan vast besloten, dat de philosoof
of liefhehber der wijsheid gelukzalig zal zijn,
wanneer hij begint God te genieten; want hoe-
wel /#j niet straks gelukzalig is, die geniet, wat
hij bemint, (want velen, die beminnen, wat zij
niet behooren te beminnen, zijn ellendig, en nog
veel ellendiger zijn zij, wanneer zij dat genieten)
nogtans die niet geniet, wat hij bemint, is ook
niet gelukzalig; want zij, die dingen beminnen,
welke zij niet behooren te beminnen, meenen dat zij
gelukzalig zijn, niet door het beminnen, maar door
het genieten. Derhalve, die geniet, wat hij bemint,
en voorts het ware en opperste goed bemint, wie
anders dan de aller ellendigste zal durven looche-
nen, dat zoo iemand gelukzalig is? Nu, het ware
en Opperste goed, zegt Plato, is God, waarom
hij ook wil, dat een philosooph zij een liefheb-
ber Gods, opdat alzoo, aangezien de philoso-
phie haar oogmerk heeft op het gelukzalig leven,
hij, die God bemint, gelukzalig zij, genietende
God. Zoodan, al die philosophen, die van den
oppersten en waren God deze dingen gevoeld
hebben, n.l. dat Hij de Werkmeester is van alle
geschapen dingen en het licht van alles, wat
men kan kennen en weten, en het goed van
alles, dat men kan doen en werken, en daar-
benevens, dat Hij diegene is, van Wien wij heb-
ben het eerste begin onzer natuur en de waar-

heid onzer leer, en de gelukzaligheid onzes le-




VAN DE STAD GODS. 251

vens, hetzij dat zij gepast Platonisch-gezinden
genoemd worden, of dat zij een anderen naam
hunne gezindheid geven; of hetzij, dat de
Jonisch-gezinden, n.l. zij, die onder hen de
voornaamste geweest zijn, alleen deze voorgaan-
de dingen gevoeld hebben, gelijk die zelfde Plato
en zij, die hem wel verstaan hebben ; of het zij,
dat ze genoemd zijn de Italiaansche philosophen
van wege Pijlthagoras, en de Pijthagoristen, en
van wege eenige anderen, die mogelijk onder
de zelve geweest zijn; of het zij, dat er eenigen
geweest zijn van andere volken, welke voor wij-
zen of philosophen (¥) geacht zijn, welke zulks
of gezien, of geleerd hebben, die allen stellen
wij boven alle andere philosophen, en belijden
gaarne, dat zij ons zeer na zijn; want hoewel
een Christen alleen onderwezen is in de Ker-
kelijke schriften en mogelijk geen kennis heeft
van den naam der Platonisten, en ook niet
weet of er tweederlei soort van philosophen ge-
weest zijn, do Grieksche taal, n.l. de Jonische
en de ltaliaansche; evenwel is hij niet zoo dom
en onwelend in menschelijke zaken, dat hij niet
zou weten, dat de philosophen belijdenis doen
of van de liefde der wijsheid, of van de wijs-
heid zelve.j Ondertusschen wacht hij zich voor
hen, die wijs zijn naar de elementen dezer we-
reld, en niet naar God, van wien de wereld
zelve geschapen is. Want een Christen wordt
dieshalve vermaand door het bevel des Apostels,
zoodat hij ook gaarne en getrouwelijk hiervan
hoort, wat hem gezegd is, n.l.: Ziet toe, dat
daar niemand zij, die u roove door philosophie
en ijdele verleiding naar de elementen der we-
reld. Maar opdat een Christen verder niet meene,
dat al de' philosophen 266 zijn, zoo hoort hij
wederom op eene andere plaats, dat van den
zellden Apostel aangaande sommige philosophen
gezegd wordt ,,Dat hetgeen kennelijk is aan God,
in hen openbaar is, want God heeft het hen
geopenbaard; want dat in Hem onzigtbaar is,
nl. Zijne eeuwige mogendheid en Godheid, wordt
uit de schepping der wereld doorzien, dewijl
het door de geschapen creaturen verstaan wordt.”
En insgelijks op eene andere plaats, daar hij
tot die van Athene spreekt, want alzoo hij 1ot

(*) De philosophien der oude Perzen noemde men Magi;
hun eerste leermeester was Zoroaster. De Chaldeeuwsche
philosophen waren vermaarde sterrekijkers en ook priestors,

hen eenc zeer groote zaak van God gezegd had,
die door weinigen kon verstaan worden, n.l, dat
wij in Hem leven, ons bewegen en zijn, zoo
heeft hij daar bijgevoegd en gezegd : gelijk ook
sommigen onder u gezegd hebben. En gewis,
hij wist ondertusschen zich zelven voor hen te
wachten in die dingen, waarin zij dwaalden;
want waar door hem gezegd is,, dat God hen
door de geschapen creaturen geopenbaard heeft
Zijne onzienlijke dingen,” welke alleen zigtbaar
zijn met het verstand, aldaar is ook gezegd ,,dat
zij den zelfden God niet teregt geéerd hebben,
dewijl zij ook de goddelijke eer, dezen eenigen
God toekomende, aan andere dingen, welke zulks
niet toekwam, betoond en bewezen hebben. ,,0m-
dat zij, God God kennende, Hem als God niet
hebben verheerlijkt of gedankt; maar zijn ver-
jjdeld geworden in hunne overleggingen, en hun
onverstandig hart is verduisterd geworden. Zich
uitgevende voor wijzen, zijn zij dwaas gewor-
den, en hebben de heerlijkheid van den onver-
derfelijken God veranderd in de gelijkenis van
een beeld van een verderfelijk mensch, en van
gevogelte, en van viervoetige en kruipende ge-
dierten.”  (Rom. I vs. 21, 22 en 23). Met
deze woorden geeft hij ons kennelijk te verstaan
de Romeinen, Grieken en Egyptenaren (¥), die
vanwege hunne wijsheid overal zeer beroemd
waren. Maar hierover zullen wij later met hen
handelen. Maar in zulks, waarin zij met ons
overeenkomen, aangaande dezen eenigen God,
den Werkmeester. van de gansche wereld, dat
Hij n.l. niet alleen boven alle ligchamen onlig-
chamelijk is, maar ook boven alle zielen onver-
derfelijk is, insgelijks ons eerste begin en onze
oorsprong, ons licht en ons goed; in dit alles
stellen wij hen met regt boven alle andere
philosophen.

HOOFDSTUK X.

Hoe groot de uilnemendheid is van een god-
zalig  Christen onder de philosophische
kunsten en welenschapyen.

En hoewel een Christen, geene kennis heb-
bende van hunne geleerdheid, juist niet gebruikt
zulke woorden, welke hij in onderhandeling en

(*) De Romeinen en Gricken eerden de beclden der

menschen voor Goden; de Egyptenaars bewezen goddelijke
eer aan sommige dieren.




252 AUGUSTINUS ACHTSTE BOEK

omgang met hen niet geleerd heeft, zoodat hij
dat deel der philosophie, waarin gehandeld wordt
van het onderzoek der natuur; niet noemt in
het Grieksch Physica, dat is: de philosophie
aangaande ‘de natuur der dingen; en ook dat
deel, waarin onderzocht wordt hoe men de waar-
heid kan bekomen, niet noemt Logica, dat is:
Redeneerkunde, en daarenboven ook dat deel,
waarin van de zeden en geschiktheden des le-
vens gehandeld wordt, alsmede van het goede
te begeeren en het kwade te schuwen, niet noemt
Ethica, dat is: de philosophie aangaande de
zeden; al is 't zeg ik, dat hij juist zulke woor-
den niet gebruikt, toch is hij daarom niet on-
wetend, dat wij van den eenigen waren God
die natuur hebben, in welke wij gemaakt zijn
naar Zijn beeld; dat wij ook van Hem dic lee-
ring hebben, door welke wij Hem en ons zelven
kennen; dat wij ook van Hem dic genade heb-
ben, door welke wij, met Hem vereenigd zijnde,
gelukzalig worden. Dit is dan ook de reden,
waarom wij de Christenen boven alle anderen
stellen; want naardien alle andere philosophen
hun verstand en arbeid gesleten hebben in het
onderzocken van de oorzaken der dingen, en
welke orde van leer en leven men behoort te
houden, zoo is het, dat dezen daarentegen God
hebben bekend, en nadat zij Hem bekend heb-
ben, Hem ook hebben gevonden die de oorzaak
is van al het geschapene en die het licht is om
de waarheid te verkrijgen, en die de springader
18 om de gelukzaligheid in te drinken, Zoodan,
zij die van God zulks gevoelen, het zij dat zij
zijn Platonisten of andere philosophen van an-
dere volken, zulken, zeg ik, gevoelen met ons
en komen met ons overeen. Maar ondertusschen
heeft mij het best gedacht, deze zaken met de
Platonisten te verhandelen, omdat hunne geschrif-
ten meest bekend zijn, want de Grieken, wier
spraak de uitnemendste is onder alle volken, heb-
ben deze geschriften met grooten lof geprezen,
en evenzoo de Latijnschen, bewogen zijnde of
door de uitnemendheid of door de heerlijkheid
derzelve, hebben die ook allerliefst geleerd, zoo-
dat zij dezelve, in de Latijnsche taal overzettende,
veel heerlijker en vermaarder gemaakt hebben,

HOOFDSTUK XI. ;

Van waar Plato die wetenschap en dat ver-
stand heeft kunnen krijgen, waardoor hij
onze Christelijke welenschap zoo nabij ge-
komen is.

Maar sommige menschen met ons vergezel-
schapt zijnde in de genade van Christus, ver-
wonderen zich wanneer zij hooren of lezen, dat
Plato aangaande God zulke dingen gevoeld heeft,
welke zij zelve bekennen zeer wel overeen te
komen met de waarheid van onze religie. Alzoo
is het, dat eenigen gemeend hebben dat hij de
profeet Jeremia gehoord heeft en dat hij ook de
profetische schriften gelezen heeft. Maar wan-
neer nauwkeurig acht gegeven wordt op de jaar-
tallen, welke in de historie voorkomen, zal men

bevinden, dat Plato, van dien tijd af te rekenen .

dat Jeremia geprofeteerd heeft, omtrent 100 jaar
daarna geboren is. En daar deze Plato 81 ja-
ren geleeld heeft, zal men verder bevinden, dat
er omtrent 60 jaren gevonden worden te reke-
nen n.. van zijn sterfjaar af tot dien tijd, waarop
Ptolemeus, Koning van Egypte, de profetische
schriften van het Hebreeuwsche volk uit het
Joodscheland verzocht heeft, ten einde hij de-
zelve in zijn land zou mogen hebben, bestellende
en belastende daarenboven, dat zij door de 70
Hebreeuwsche mannen, die ook de Grieksche taal
verstonden, zouden overgezet worden. Alzoo
volgt hieruit, dat Plato op zijne buitenlandsche
reis in Eypte Jeremia niet heeft kunnen zien,
daar hij toen reeds lang gestorven was, alsmede,
dat hij ook die profetische schriften niet heeft
kunnen lezen, omdat zij nog niet overgezet wa-
ren in de Gricksche taal, die zijne taal was, ten-
ware dat hij, alzoo hij een man was van uitne-
mede naarstigheid en dapper onderzoek, door
een vertolker, gelijk hij de Egyptische geleerd-
heden geleerd heeft, alzoo mede ook de H. S. (¥)
gelezen had, niet om met naschrijven dezelve
over te zetten, hetwelk Ptolemeus (die door zijne

(") Sommigen zeggen, dat Plato vele dingen uit de He-
breeuwsche boeken onder zijne geschriften gesteld heeft.
De philosoof Numenius zegt, dat Plato anders niet is dan
een Aftische of Grieksche Mozes. De Jood Aristobulus zegt
bij Eusebwus: Plato heeft onze wet in vele dingen nage-
volgd; want in vele zaken schijnt hij kennelijk alles onder-
zocht te hebben, want de boeken van Mozes zijn voor het
Rijk van Alexander en voor het Rijk der Perzen overge-
bragt geweest, uit welke hij zcer vele dingen, gelijk ook
de philosooph Pythagoras, ontvargen heeft.

K¢
de
da
ki

_—

e NN

~~




YAN DE STAD 60DS 253

Koninklijke magt kon gevreesd en ontzien wor-
den) gezegd wordt als eene groote weldaad ge-
daan te hebben, maar opdat hij door zamenspre-
king der Joden zou leeren zoo veel als hij.kon
begrijpen, wat dezelve waren bevaitende. En
om zulks te vermoeden, daartoe schijnen ons
deze teekenen te bewegen, daar het boek der
schepping aldus begint: in den beginne schiep
God Hemel en aarde. En de aarde was woest
en ledig en het was duister op den afgrond, en
de Geest Gods zweefde op de wateren. Nu,
Plato zegt in zijn boek, genaamd Tinneus, dat
hij beschreven heeft van de zamenvoeging en
making der wereld, aldus: dat God in dit zelfde
werk eerst aarde en vuur zamengevoegd heefl.
Nu, het is kennelijk, dat hij de plaats des He-
mels (¥) het vuur toeéigent. Zoodan, deze re-
den heeft eene gelijkenis van zulks, waarin ge-
gezegd is: in den beginne schiep God Hemel en
aarde. Daarna stelt hij 2 middelen, waardoor
deze alleruiterste elementen met elkander ver-
eenigd worden, n.. water en lucht, waarmede
men meent, dat hij verstaan heeft, hetgeen er ge-
schreven is, n.l. en de Geest Gods zweelde op
de wateren; zoodat hij weinig aanmerking er
op nam, op welke wijze de Schrift den Geest
Gods plagt te noemen, des te meer, omdat de
lucht ook Geest genoemd wordt, zoodat het kan
schijnen, dat hij gemeend heeft, dat in die
zelfde plaats de 4 elementen verhaald werden.
Voorts dat Plato zegt, dat een philosooph is
een liefhebber Gods, daar is niets, dat dien-
aangaande meer op de H. S. past, en bijzonder
dit nog, hetwelk mij ook grootelijks beweegt,
dat ik schier toestem, dat Plato niet geweest
is zonder kennis van deze bocken, n.l. als tot
den heiligen Mozes aldus de woorden Geds door
den Engel gebracht werden, indien men vroeg,
welke de naam is desgenen, die hem gelastte
heen te gaan, om het Hebreeuwsche volk uit
Lgypte te verlossen, dat men dan zou antwoor-
den, ik ben, die ik ben, alzoo zult gij tot de
Kinderen Israéls zeggen; die daar is, heeft mij
tot u gezonden, als in vergelijking n.l., dat hij
waarlijk is, omdat hij onveranderlijk is; en dat
die dingen, die veranderlijk gemaakt zijn, daar.

—————

(*) Plato meende, dat de hemel uit vuur bestond, en
dat de sterren bestonden uit de 4 elernenten, omdat die
dikker en grover waren.

entegen niet zijn. Deze spreuk (¥) heeft Plato
dapper vastgehouden, en heeft die altijd zeer
naarslig aangeprezen. En ik weet niet of zulks
ook ergens gevonden wordt in de boeken van
hen, dic voor Plato geweest zijn, dan alleen in
die boeken, waarin gezegd is; ik ben, die ik
ben, en alzoo zult gij zeggen: die daar is, heeft
mij tot u gezonden. Maar hetzij, dat hij deze
dingen geleerd heeft, of uit de hocken der ou-
den, die v66r hem geweest zijn, of veelmeer op
zulke wijze, gelijk de Apostel zogt: overmits
hetgene dat kennelijk is aan God, in hen open-
baar is; want God heeft hen geopenbaard, want
dat in Hem onzienlijk is, (n.l. zijne ceuwige
mogendheid en Godheid) wordt uit de schepping
der wereld doorzien, dewijl het door de ge-
schapen creaturen verstaan wordt. Hetzij, zeg
i, door wat middel hij dit bekomen heeft, zoo
is 't evenwel alzoo, dat ik niet zonder reden
tegenwoordig de Platonisch-gezinde philosophen
verkozen heb om met hen te handelen, omdat
in deze tegenwoordige vraag, die wij voorge-
nomen hebben te onderzoeken, gesproken wordt
van de natuurlijke leer der Godheid, en uit de-
zelve gevraagd wordt ..of men namelijk vanwege
de gelukzaligheid, welke na den dood wezen
zal, godsdienstigheid behoort te oefenen aan
éénen God, of aan mecr Goden.” Want aan-
gaande de vraag, of men n.l. vanwege de goe-
deren dezes tegenwoordigen levens éénen God
hehoort te eeren of meer, daarvan beb ik reeds
vroeger, naar ik meen, genoegzame verklaring
gegeven.

(1) Plato noemt God in 't gemeen met het woordje on,
dat is: de wezende, of die ds; want God is dicgene, dieis;
want alle andere dingen zijn z60, dat ze waarlijk niet zijn.
Daarom staat hij Job, dat God alleen is, want andere din-
gen, gelijk Sencca zegt. blijven niet omdat ze ecuwig zijn,
maar omdat ze bewaard worden door de zorg van Hom,
die alles regeert, en welke dingen niets zouden zijn, in-
dien Mij Zijne band van hen trok. Daaram zegt I'lato in
Parmenide, dat God eenig is en dat van Hem alle andere
dingen zijn, en dat er geen naam voor die onbegrijpelijke
natuur gevonden wordt, waardoor 1Iij gepasi zou mogen
genoemd worden; voorts, dat ITij ook in geene beschrijving
besloten of in gedachten grooter wordt, en dat Hij ook met
geene kennis of woorden begrepen kan worden. et een-
parig gevoelen van alle Platonisten is dan ook, dat God
het begin en de ocorsprong is van alle dingen.




254 AUGUSTINUS ACHTSTE BOEK

HOOFDSTUK XII. =

Hoe de Platonisten, nicttegenstaande zif van
den eenigen en waren God wil gevoeld
lebhen, evenwel geoordeeld lebben, dat
men aan vele goden zijne godsdiensien
behoort te doen.

Bijzonder heb ik hen verkozen, omdat zij zoo-
veel te heerlijker en vermaarder gehouden zijn,
naarmate zij van den eenigen God, die hemel
en aarde gemaakt heeft, te beter gevoeld hebben;
want zoozeer zijn zij door het oordeel der na-
komelingen boven alle anderen geacht, dat, daar
aan de eene zijde Aristoteles (), de discipel
van Plato, een man zan zeer uilnemend verstand,
die in welsprekendheid (1) minder was dan Plato,

maar vele anderen evenwel te boven ging, dat

)

aan de eene zijde, zeg ik, hij opgericht heelt de
gezindheid der Peripatetischen, dat is : wandelende
plagt te leeren, en alzoo der wandelaars, over-

mits hij wandelende zelfs bij het leven van zijn

meester, (§) vele discipelen van zeer heerlijken -

(") Aristoteles is bij Plato gekomen toen hij 15 jaar
oud was, en is in diens school gebleven 20 jaren, nl. tot
aan den dood van Plato. En van dien tijd af is hij be-
gonnen discipelen aan te nemen, wandelende in de plaats,
genaamd Lycium, waarom zij, die hem gehoord lebben,
Peripaletischen of wandelaars genoemd werden. Hij was
een groot en wonderlijk uitnemend man, dic met zijn ver-
stand en zijne naarstigheid velen te boven ging, hebbende
riemand zijns gelijk; ja in wetenschap van verscheiden
dingen is hij hooger geweest dan zijn meester Plato, en
in vernuft en kunst heeft hij allen, dic de menschelijke
wetenschap verhandeld hebben, verre overtroffen, Het is
wel is waar, dat bij wat te eergierig is geweest en wat te
genegen om anderen te berispen, en daarbenevens ook
niet geheel een versmader van geld; maar evenwel is er
niemand ooit geweest, die zulke fraaiheid en bekwaamheid
had om de wetenschappen en kunsten aan anderen {e leeren.

(+) Het is hatelijk eene vergelijking te malken tusschen
Plato en Aristoteles, want beide hebbon zij een’ grooten
aanhang geliad, en beide zijn zij uitnemend heerlijk geweest
en wamrdig, dat de nakomelingen zich verwonderen over
hunne geleerdheid. De Grieken noemden Plato Theios, dat
is: de goddelijke Plato, en Aristoteles ncemden zij Daimon,
dat is: de wetende Aristoteles. Plato was 2060 wélsprekend,
dat men oudtijds plagt te zeggen, indien Jupiter Grieksch
wilde spreken, dat hij niet anders zou spreken dan Plato.
Maar in de wetenschap van de kunst van spreken zou ik
bijna zeggen, dat Plato door Aristoteles overtrofien werd,
ook heeft Aristoteles altijd bemind de kortheid van zinen
woorden, opdat de regelen van de lunst des te beter zou-
den gevat worden. Daarom heeft hij altijd daartoe gear-
beid, dat hij geen woord of reden te vergeefs zou spreken,
waardoor hij zd6 ver gekomen is, dat er niemand belowa-
mer en met beter eigenschap de woorden en de figuurlijke
bloemkens der Grieksche sprake gebruikt heelt.

(§) Som:migen zeggen, dat Aristoteles bij het leven van
Plato geene school opgerigt heeft, anderen echter zeggen,

naam tot zijne gezindheid getrokken en verga-
derd had; en dat aan de andere zijde na den
dood van Plato Speusippus (*), de zoon zijner
zuster, en Xenocrates, zijn lieve discipel, in zijne
school, welke de academie () genoemd werd,
als in zijne plants nagevolgd waren, zoodat zij
en alle andere navolgers daarom de de Acade-
mischen genoemd werden; dat evenwel de ver-
maardste onder de jongste en laatste philosophen
die een behagen gehad hebben om Plato na te
volgen, 'nooit gewild hebben, dat zij genoemd
zouden worden of Peripatetischen of Academi-
schen, maar zij wilden Platonisch-gezinden of
Platonisten genoemd worden, van wie onder de
Gricken zeer vermaard zijn Plotinus, Jamblichus
en Prophyrius in beide spraken, n.l.inde Griek-
sche en in de Latijnsche ; ook Apulejus van Afrika
is een vermaard Platonist geweest. Al deze
mannen en meer anderen van gelijke soort, en
zelfs Plato, hebben gemeend, dat men aan vele
goden zijne godsdiensten behoort te doen.

HOOFDSTUK XIII

Van de spreuk van Plato, door welke hij
kij gezegd heeft, dat de Goden niel an-
ders dan goed hunnen zijn en de deugd
heminnen.

Hoewel deze Platonisten in vele andere zeer
groote dingen van ons verschillen, nogtans in
die zaak, welke ik tevoven gesteld heb, vraag

dat hijj dit wel gedaan heeft en dat Plato daarom zou ge-
zegd hebben »Aristoteles heelt ons met de hielen geschopt,
evenals de veulens hunne moeder doen.

(") Speusippus is in de sehool van Plato gevolgd en heeft
aldaar 8 jaren, doch om loon, geleerd, hetwetk Dionysius
hem verweten heeft, ja in Macedonié liep hij, op hoop van
loon, om op de bruiloft van Cassander een zeker bruilofts-
gedicht voor te lezen. Bij zijn leven is op zijn eigen be-
geerle hem gevolgd Xenocrates, een zeer lieve discipel van
Plato, zijnde dom van verstand, rnaar vroom en geschikt
van leven. Plato zeide, dat deze de sporen en dat Aristo-
teles den toom gebrek had. Dezen hebben de regters in
zijn getuigeniz geen ced willen afnemen, omdat zij cordeel,
den, dat het onbehoorlijk was, dat men zonder ced zulk
cen vroom en deugdzaam man niet zou gelooven.

(+) Academia was eene zckere hoeve, alzoo genoemd,
liggende zeer nabij Athene in eene boschachtige moerassige
en ongezonde plaats, welke hoeve eertijks toebehcord had
aan eenen hald, Academus gehecten. Alhier zegt men, dat
Plato zeer eerlijk begraven is, en dat Koning Mithridates,
toen hij Athene ingenomen had, het beeld van Plato aldaar
geheiligd heelt ter eere van de Muscn, datis: van de Godin-
nen der geleerdheid.

Al pe= =t = e




VAN DE

ik vooreerst van hen, alzoo het geene kleine
zaak is en alzoo daar van daan nu tegenwoor-
dig ons verschil komt, aan welke en hoedanige
Goden zij meenen, dat men deze godsdienst be-
hoort te betoonen, 0f aan de goeden, 0f aan de
kwaden, of aan de goeden en kwaden beide?
Doch hiervan hebben wij de klare uitgedrukte
meening van Plato (%), die zegt, dat al de Goden
goed zijn, waaruit volgt, dat men moet ver-
staan, dat men de godsdiensten aan de goeden
heeft te doen; want dan, wanneer zij goed zijn,
doet men zijne godsdiensten aan de Goden, want
zoo zij niet goed zijn, zullen zij ook geene Go-
den zijn, en naardien dit zoo is, (want wat be-
hoort men anders van de Goden te gelooven?)
wordt dan zeker te niet gedaan () die meening,
volgens welke sommigen gelooven, dat men de
kwade Goden met offeranden en diensten moet
verzoenen, opdat zij niet schaden, en dat men
de goede Goden moet aanroepen, opdat zij ons
helpen. Nu, de kwaden zijn geene Goden,
daarom moet men, zooals zij zeggen, de behoor-
lijke eer der godsdiensten aan de goeden doen.
Maar welke en hoe zijn dan die Goden, die een
behagen hebben in de toneelspelen, welke daar-
enboven vereischen, dat men dis spelen bij de
godsdiensten en de Goddelijke zaken zal voegen,
en die eindelijk vereischen, dat men tot hunne
eer dezelve zal vertoonen? Voorwaar! hunne
magt in dit opzigt betuigt niet dat zij niets zijn,
maar hunne genegenheid en begeerlijkheid be-
tuigt, dat zij boos zijn; want wat Plato van de
tooneel- en kamerspelen gevoeld heeft, is kennelijk
genoeg, dewijl hij zelfs oordeelt, dat men poé-
ten en speldichters uit eene stad behoort te
verjagen en te verbannen, omdat zij in ’t alge-
meen zoo onbetamelijk en belagchelijk dichten,
en zoo ongevoegelik zijn voor de hooge maje-

(") In zijn »maaltijd” zegt Plato, dat de licfde geen
God kan eijn, overmits alle goden goed zijn, maar alzoo
niet de liefde. Ook zegt hij, dat de Prins der natour eigen-
lijk goed iz, en dat al de anderen uit dic fontein hunne
goedheid halen, die zij bebben; zulks geveelden ook de
Stoieijnen.

(1) Hpulejus zegt, dat sommige geesten behagen hebben
in dagdicnsten, sommigen in nachtdiensten, sommigen in
genoeglijke diensten en weder anderen in ongenoeglijke cn
droevige diensten. Plutarchus schrijft, dat de kwade gees-
ten door de Koningen met offeranden ecertijds gegerd zijn,
om hunne gramschap af te weren. De philosooph DPor-
phyrius zegt, dat het somtijds noodig is dén kwaden mede

diensten te doen, opdat zij geenc schade doen aan leoren,
veld, stad, enz,

STAD GODS. 255

steit en goedheid der Goden. Welke en hoe
ziju dan die Goden, die vanwege de tooneelspe-
len van Plato verschillen, en dieshalve met hem
twisten en oneenig zijn? Want Plato wil niet
gehengen, dat de Goden met valschverdichte
schandelijkheden en oneerlijke boeverijen zullen
onteerd worden; en zij daarentegen gelasten,
dat met zoodanige schandelijkheden en boeverijen
hunne eer zal verheerlijkt worden. Daarenbo-
ven zij op zekeren tijd gelastende, dat hunne
spelen zouden vernieuwd worden, hebben niet
alleen schandelijke dingen begeerd, maar daaren-
boven ook booze en kwade dingen bedreven,
want cenen Tito Latino hebben zij zijnen zoon
onthaald, en hebben hem daarenboven ook eene
ziekle gezonden, overmits hij hun bevel niet
nagekomen was; deze zickte hebben zij daarna
teruggetrokken, n.l. toen hij hun bevel volbragt
had. Maar Plato meent, dat men dezulken, en
die boos zijn niet, heeft te vreezen, en houdt
de vastheid van zijne voorgaande reden gansch
stijf en vast , zoodat hij niet schroomt ronduit
te zeggen, dat men al die gruwelijke, heilig-
schendige en lasterlijke beuzelingen der poéten
en speldichters, in welke zij vanwege hunne
mededeelende gemeenschap en lust der onrein-
heid een behagen hebben, van ieder welgeschikt
volk behoort te verjagen en te verbannen. Nu,
deze Plato, hetwelk ik in het 2de boek verhaald
heb, wordt van Lubeo onder de halve Goden
gesteld, welke Lubeo (%) nogtans meent, dat de
fwade Goden met bloedige offeranden en met
dergelijke godsdiensten verzoend worden, en dat
de  goede CGoden daarentegen tevreden gesteld
worden wet spelen en dergelijke dingen, die tot
blijdschap en vermaak dienen. Maar wat reden
is er dan, dat deze halfgod Plato zoodanige
vermakelijkheden, daar hij ze schandelijk oor-
deelt te zijn, zoo standvastiz durft benemen en
onttrekken niet den halfroden, maar den Goden

(§) Porphyriug, in zijn tweede boek van hel onthouden
der levende dieren, meent dat het ongeoorloold ig; den he-
melschen goden eenig levend gedierte te ofteren, maar
wilde, dat men hun alleen zou offeren de vruchten der
aarde, bloemen en honing, zells meel; 206 hebben de oude
en cerste priesters gedaan; 200, zegt hij, heeft ook The-
ophrastus geleerd; dat men behoort te doen, z00 ook
Pythagoras, dic nooit tocgelaten hecft, ecnige ofleranden
te ofleren, maar den luchtgeesten offert men met slag-
ten der dieren en met bloed. En op cene andere plaats
zegt hij, dat naarmate de goden lager zijn, 2ij ook meor
lust hebben in droevige offeranden.




18 N i
T il
gt

i

256 AUGUTTINUS ACHTSTE BOEK

zells, en diensvolgens zelfs den goeden Goden?
Voorwasr, deze Goden zelfs wederleggen het
gevoelen van Labeo, dewijl deze Goden in den
voorgaanden Latino zich zelven betoond hebben
niet alleen onkuisch en dartel, en genegen tot
spelen te zijn, maar daarenboven ook wreed en
schrikkelijk. Derhalve laat dan de Platonisten
ons dit alles uitleggen en verklaren, dewijl zij
meenen, volgens het gevoelen van hunnen leer-
meester, dat a/le Goden goed en cerlijk zijn, en
daarbenevens medegezellen en vrienden van de
deugden der wijzen, zoodat zij het voor onbe-
hoorlijk achten, dat men eenig ander gevoelen
van iemand van de Goden zou hebben. Maar,
zeggen zij, wij zullen zulks uitleggen en ver-
klaren. Welaan dan, laat ons aandachtig luis-
teren en toehooren.

s

HOOFDSTUK XIV.

Van het gevoelen van hen, die geregd heb-
ben, dat de verstandelijke en vernuflige
zielen driederlei zijn, namelijk : der hemel-
sele Goden, der luchigeesten en der aard-
sche menschen. :

Zij zeggen van alle levende dieren, dic eene
redelijke en vernuftige zel hebben, driederlei
onderscheiding (*), n.l. der Goden, der men-
schen en dergenen, die Daemons of luchtgees-
ten genoemd worden. De Goden, zeggen zij,
bewaren de allerhoogste plaats; de menschen de
allerlaagste, en de luchtgeesten de middelste
tusschen beiden; want de zitstoel der Goden is
in den Hemel, die der menschen op aarde en
die der luchtgeesten in de lucht. En gelijk zij
ieder verscheiden waardigheden van plaatsen heb-
ben, alzoo hebben zij ook ieder hunne verschei-
den waardigheden der naturen, Alzoo zijn de
Goden waardiger dan de menschen en lucht-

(") Plato stelde 3 ordinatién der Goden, n.l GOIjDIl'
luchtgeesten en helden, welke laatsten tot de menschen
schijnen te behooren, wit welke zij voortkomen. Plutar-
chus prijst hen, die de luchtgeesten tusschen de Goden en
de mensehen gesteld hebben; want de zoodanigen, hetzij
dat het Orpheus of iemand anders geweest is, hebben een
middel bedacht, zegt hij, waardoor het mensehelijl geslacht
met God vereenigd kan worden. . Hesiodus stelt ordinatién
van de redelijke en verstandelijke natuur, n.l.: Goden,
luchtgeesten, helden en de allerlaagste menschen, van
welke menschen, indien zij welleven, naar zijn zeggen, de
|uchtgeesten en helden komen,

geesten, en de menschen zijn beneden de Goden
en luchtgeesten gesteld, niet alleen ten aanzien
van de orde der elementen, maar ook ten aan-
zien van eene merkelijke onderscheidiug in waar~
digheden en heerlijkheden- Zoodan, gelijk de
luchtgeesten, die in ’t midden staan, minder zijn
te achten dan de Goden, beneden wie zij wonen,
alzoo zijn zij ook meer te achten dan de men-
schen, boven wie zij zijn; want eensdeels heb-
ben zij de onsterfelijkkheid hunner ligchamen met
de Goden gemeen, en anderdeels hebben zij de
bewegingen en beroeringen hunner zielen met
de menschen gemeen; daarom, zeggen zij, is het
geen wonder, dat zij ook vermaak hebben in de
vuilheid en de schandelijkheid der spelen en in
de gedichtselen der poéten of speldichters; want
zij zijn ook aan menschelijlke bewegingen onder-
worpen, van welke de Goden zeer verre ver-
schillen, en van welke zij in alle opziglen zeer
vreemd zijn, waaruit dan besloten wordt, dat
Plato, door de poétische spelen te verfoeijen,
en door hunne gedichtselen te verbieden, niet
de goden, die allen goed en in de hoogste heer-
lijkheid verheven zijn, beroofd heelt van het
vermaak der tooneelspelen, maar de luc/igeesten.
Indien dit alles zoo is, in wat aanzien heeft dan
Plato durven bestaan met het verjagen der po-
éten en speldichters uit iedere stad, te ontirek-
ken deze scbouwhofsche vermakelijkheden, ik wil
niet zeggen den goden, die hij afgescheiden heeft
van alle menschelijke besmelling, maar ik zeg
te gaan ontirekken den luchtgeesten; in wal
aanzien heelt hij zulks durven doen? Omdat
hij op deze wijze 's menschen gemoed heeft wil-
len vermanen, onaangezien het hier tegenwoor-
dig nog in het stervend ligchaam gesloten is,
dat het nogtans vanwege den schoonen glans
der eerbaarheid behoort te verwerpen die on-
zuivere en oneerlijke bevelen der luchtgeesten,
en dat zij hunne onreinheid behooren te verfoeijen.
Want indien Plato dit alles met eene beweging
van de allerhoogste eerbaarheid bestraft en ver-
biedt, zoo is het daarentegen waar, dat de lucht-
geesten met eene beweging van de allerhoogste
oneerlijkheid zullen eischen en bevelen. Alzoo
moet een van allen zijn, OF Apulejus is mis en
wordt bedrogen, zoodat Socrates van dat ge-
slacht der Goden geen zoodanigen god (ot een
medgezel en vriend gehad heeft, of Plato moet
(weederlei gevoelen gehad hebben, in strijd




len

VAN DE STAD GODS. 257

met elkander, n.. nz de luchigeesten eerende,
dan hunne vermakelijkheden van eene welge-
schikte en gemanierde stad verbannende, of men
moet het aan Socrates tot geene vereering en
heerlijkheid rekenen, dat hij de vriendschap van
cen luchtgeest gehad heeft, waarvan verre van-
daan is, dat Apulejes dieshalve eenige schaamte
zou gehad hebben, dewijl hij zells zijn boek het
opschrift gegeven heeft ,,van den God van So-
crates’, hetwelk hij, naar zijne eigene leering,
met welke hij zoo naarstig en met zoo over-
vloedige redenen de goden van de luchtgeesten
onderscheidt, tot opschrift behoorde gegeven te
hebben, niet ,van den God,” maar ,van den
luchtgeest van Socrates.” Maar zulks heeft hij
liever willen stellen binnen in zijn boek; want
door de gezonde leer (*), welke den menschen
verschenen is, hebben alle of bijna alle men-
schen zulk een grooten afschrik gekregen van
den naam der Daemons of luchtgeesten, dat
ieder, die voorheen het opschrift des boeks van
den Daemon of luchtgeest van Socrates kwam
te lezen eer hij binnen in het boek de verhan-
deling van Apulejus, met welke de waardigheid
der luchtgeesten geprezen wordt, gelezen had,
siraks daarop bij zich zelven zou bedenken, dat
die man geenzins teregl wijs geweest was. Ln
wat heeft ook Apulejus bijzonders in de lucht-
geeslen gevonden omdat in hen te prijzen? Voor-
waar, anders niet dan de fijnheid en sterkte
hunner ligchamen en de hoogere plaats van
woning ; want aangaande hunne zeden en ma-
nieren, wanneer hij in ’t gemeen van hen allen
spreekt, heeft hij niet alleen niets gezegd dat
goed is, maar hij heeft daarenboven veel kwaads
van hen gesproken. Ja eindelijl, niemand die
dit boek leest, zal zich verwonderen over deze
luchtgeesten, dat zij ook de tooneelsche schan-
delijkheid in hunne godsdienstige zaken begeerd
hebben, en daarenboven, alzoo zij voor Goden
willen geacht worden, zal niemand zich ook ver-
wonderen, dat zij hun vermaak en genot hebben
kunnen scheppen in de schandelijkheid en boe-
verijen der Goden; ja, inziende hunne gelegen-
heden, zal niemand zich verwonderen, dat al die
dingen, welke in hunne godsdiensten 6f met

(*) Demon beteekent luchtgeest, Allen, die van Demons
of luchtgeesten gedreven werden, werden onder de heidenen
algemeen gehouden voor razende en uilzinnige menschen,
en boschouwd als van de dnivelen gedreven,

vuile jaaalijksche schandelijkheden belagchen wer-
den, of met onbetamelijke en schrikkelijke wreed-
heden vergruweld werden, zoowel met hunne
bewegendheden en geneigdheden overeenkomen.

HOOFDSTUK XV,

Hoe deze luchtgeesten geenszins meer zijn
dan de menschen, noch ter oorzake dat
hunne ligchamen wil de lucht bestaan,
nock ter oorzake van hunne woningen,
die hooger zijn dan de woningen der
menschen.

Derhalve, wanneer een waar godsdienstig ge-
moed, dat den waren God onderdanig is, dit
alles zal bemerken, verre moet het vandaar zijn,
dat hij zou meenen dat de luchigeesten beter
zijn dan hij, omdat zij beter ligchaam hebben.
Want indien zulks zoo was, moest de mensch
ook vele dieren boven zich stellen, omdat vele
dieren ons te boven gaan in scherpte van zin-
nen, in