
DIE RELIGION 
ALS 

W I L L E  Z U M  E W I G E N  L E B E N .  

E I N  V O R T R A G  

VON 

Prof. Dr. ALFRED WEBER.  

•in1? mrr nsT 
Prov. 19, -ia. 

STRASSBURG 

.), 11. ED. HEITZ (11KIT/ & MÜNDEL) 

1S88. 





UN SERE M GYMNASIUM 

1538—1888. 



— 

• 

. .  



Inhaltsverzeiclniis. 

Seite 

Vorwort IX 

1. Religion im Allgemeinen 1 

2. Wesentliches und Secundares im Begriff der Religion ... 1 

3. Quelle der Religion 2 

4. Religion und ünsterblichkeitsglaube 3 

5. Anfange der Religion 3 

6. Religion, Metaphysik und Moral 5 

5. Einwürfe und Abwehr 7 

8. Weitere Einwürfe 1 

9. Religion und Religionen 9 

10. Die religiose Entwickelung der Menschheit 10 

11. Religion und Volkstum 11 

12. Die Entwickelung des religiösen Vorstellens und Handelns: 
Erste Stufe 12 

13. Zweite Stufe 12 

14. Dritfe Stufe l'i 

15. Die Relativitilt der Begriffe Polytheisraus und Monotheismus 17 

16. Das perenirende Wesen der Religion 18 

Erlauterungen und Citate 23 

I. Zn § 2 25 

II. Zn § 5 20 

III. Zu § 12 . • 28 

IV. Zu § 13 32 

V. Zu § 14 44 



j 
1 

• 

• 

• •* 



VORWORÏ. 

Folgender Vort rag wurde zuerst im November 
IiST'i, zuin zweiten mid lotzten male mil unweseut-

lichea Abanderungen im Mai 1880 gehalten. Letzteres 

Datum mag darüber entseheideu iawieweit derselbe 

von der einsehliigigen Litteratur der letzten Jahr-
zehnte beeinflusst res]), unabhangig ist. 

Zur Verstandigung mit denjenigen die, den 
Reichtum cliristliclien Glaubenslcljens und ehrist-
lieher Liebesthatigkeit erwagend, unsoru Roligions-

begriiï als einseitig und dürftig eracbten werden, sei 

bemerkt, dass es sieh bier um Feststellung eines 

Rabmens bandelte, worin die niedrigsteu und elen-
desten sowobl als die böebsten und reiebsten Reli-
gionsformen,» sowobl der «wildwachsende» Feti-

scbismus als das dureb jabrtausendelange «Erziebung 

des Menscbengescblecbts» gezüehteto Cbristentum 
Platz finden, und dass der Inhalt eines solcben 

Allgemeinbegrilïs stets im umgekebrten Verbaltnis 

zu dessen Umfang stebt. Wir wollten eben uur 



zeigen was alle Religionen ohne Ausnahrne sind, 
und dass dieses ihnen gemeinsame Wesen nicht 

intellectueller^ sondern affectiver Nalur, nicht Vor-
stellung, nicht Idee — aucli nicht, wie Max Müller 

annirnnit, die Idee des Unendlichen — sondern 

Wille ist. Wir wollten den Causalznsainmenhang 

nachweisen, der zwischen aller Religion und der 
Thatsache des Todes besteht, den Beweis führen, 

dass alle Religion — auch wo der Schein wider 

uns zengt — ein Protest gegen den Tod ist. 

April 1888. A.. W. 



R e l i g i o n  i s t ,  i m  s u b j e c l i v c n  S i n n e ,  d i e  d e n  M e n s c h e n  i . Religion 

als Gallung charakterisirende Scheu vor eingebildelen gcmeinen, 

oder aber wirklich exislirenden «Machten», von denen er 
annimmt, dass sie einen entscheidenden Einlluss anf sein 
Schicksal ansüben, nnd dnrch ein beslimmles Verhallen 
von seiner Seilo giinstig geslimmt oder wcnigstens nn-
schiidlich gemachl werden konnen; objectiv, das Ganze 
der Vorstellnngen, Gebrtiuche nnd Institulionen, welche 
nus dieser «froinmen Scheu» hervorgegangen. 

Religion ist Schen, also znnachst Gefiihl, Trieb 2-. wesent-

(\\ ille nnd Widerwille), eine Erscheinune: aflectiv-pas- secundiires 
n • i • ii im Begriff 

sioneller, mcht inlelleclueller, Natur. Sie ist, populiirer ReS l
igJon 

ansgedriickt, zuniichst nnd in ersler Linie, Sache des 
llerzens, nicht des Verstandes. Daher ihre Macht mul 
ungehenere Rolle in der Weltgeschichte. 

Sie ist 2) Scheu vor imaginfiren oder wirklich exis­
lirenden (in einem Worte vorgestellten) Wesen. 
Dainit ist als zweites nnd secundiires Element des reli-
giosen Phanomens die Vorstel lung ausgesprochen 
(welche Hegel in systeinalischem Interesse nnd init Un. 
recht als das wesenlliche in demselben bezeichnel . Reli­
gion ist in ersler Linie Affect, Trieh, Wille, in 
zweiter: Vorslellung. 

Und zwar 3) Vorslellung von Machten, von denen 
angenommen wird, dass sie . . . dnrch ein beslimmles 
Verhallen von unserer Seile giinstig geslimmt, bzw. 



2 — 

unschadlich gemacht werden können. Hiermit ist eiu 
drilles im Begriff der Religion enthallenes Element nam-
haft gemacht; die Religion, die in ersler und zweiter 
Linie ein Empfinden und Vorstellen, ist drittens ein 
Thun, ein praktisches Verhallen, worin jene Scheu zum 
Ausdruck, jene Vorstellungen zur Darstellung gelangen 
(Cultus: Opfer, Gebet, fromme Sitte). 

y. Quelle Ist Religion wesentlich der aus Zu- und Abneigung 
(Ier 

Religion, gemischte Afl'ect der Scheu, den wir der Macht gegen-
über empfinden, der wir entscheidenden Eintluss auf 
unser Schicksal zuschreiben, so ist dainit die Antwort 
gegeben auf die vielventilirie Frage nach ihrem Quell 
und Ursprung. 

Sie lautet: 
ürquell der Religion ist der Selbsterhaltungstrieb 

im Bnnde mit der dichtenden Phantasie und deutenden 

Reflexion. Aus Wille und Einbildungskraft ist die Tochter 
«Religion», aus dem Widerwillen vor Tod und Ver-
nichtung (horror nihili) ist die Scheu vor deren ver-
meintlichen oder wirklichen Ursachen, aus der Todesfurcht 
die Gottesf'urchl erzeugt. Primus in orbe deos fecit timor 
ist, in diesem Sinne, ein wahres Wort, so wie audi 
jenes andere dass, wenn der Mensch nicht stürbe, er auch 
keine Religion hiilte, und jenes drilte ; Der grosse Lehr-
meister der Religion ist der Tod.1 Dies ist er, in 

1 Am allerwenigsten werden dicsciu Satzo unsere Charfrcitags-
und Osterpredigcr widersprechen, auch diejenigen nicht, die an einem 
1. oder 2. November den Père-Lachaise oder den Montmartre-Friedhof 
besucht haben. Es gibt Leute, die kaum jo einen Sonntagsgottesdienst 
besuclien, bei keiner Leichenfeier aber in ihrer Njihe febleu. Am 
gahnenden Grabe wird auch der Irreligiösesto religiös, auch der 
Ungliiubigste glilubig. Legion sind übrigens die Bibelstellen — um 
nur vom Christentum zu reden — worin die hier betonte innige Be-
ziehung zwischen Religion und Tod resp. Lebeu mit unverkennbarster 
Deutlichkeit an den Tag tritt. Vgl. § 15. 



— 3 ~ 

der That, von Anfang an gcwesen; dcnn wer ihn fiirchlet, 
das Leben unbedingl will, fiirchlet eo ipso die Macht, die 
über beide verfiigt, hat eo ipso Religion. Den Tod aber 
fiirchlen wir alle: daher die ansnahmslose Universaliliil 
der Religion. Hiitte das Tier die schöpferische Pbantasie 
nnd abstrahirende Intelligenz des Menschen, and wiisste 
es vom Tode, so hatte anch das Tier Religion, demi es 
hat mit dem Menschen den Willen zum Leben, den 
«Urheber» der Religion, geinein.1 Im Menschen aber 
])rovocirt dcrselbe (negativ ausgedrückt; der horror nihili) 
die Einbildungskraft, er reizt sie, erregt sic, gibt sie sich 
zur Helferin. Alle Angst belliigelt ja die Phantasie, er-
blickt, znmal im Dunkeln nnd Riitselhaften, Gespenster, 
verderbendrohende Erscheinungen, und dies gilt y.aT' 

von der «religiosen» Angst, die nns des Todes 
Riitsel einflossen. 

Dass alle Religion aus dem Selbsterhaltnncslriebe i. Heiigion 
1 • 1 Un< ' (hesst nnd nn letzten Grimde nichls anderes ist als dicser ui^tcrb-

lichkcits-
Trieb von der Kehrseite angesehn(das Nichtsterbenwollen), [ e luub(-'-
zeigt sich in möglicbst durchsichtiger nnd iinverkenn- j 
barer Weise im Unsterblichkeitsglauben nnd Ahnencult, 
der fast überall anfs innigste mit ihr verbunden, ja mit 
ihr identisch erscheint. Ist doch dieser Glaube nichls 
anderes als der sich bis in den Tod nnd über den Tod 
hinaus behauplende nnd bejahende Wille zum Dasein.2 

Vermoge aber der Neigung, die der Nalurmensch mit 5. Anfango 

dem Kinde gemein hat, sich selbst mit seinem Vorstellen, Religion. 

Empfmden und Wollen in die Nalnr hinein zu dichten 
(Anthropopathismus), slelll er sich die Ursachen von 
Krankheit und Tod, Freude nnd Leid, als willkürlich 

1 Auch finden wir dieselbe, wenigstens schon vovgebildet, z. B. 
im Verhiiltnis des Hundes zi; seinem Herren. 2 Vgl. § 15. 



handelnde Wesen vor, die, je uachdem sie ilim wohl 
oder übel wollen, Glück oder Uuglück, Slerben oder 
Leben iiber ihn verhangen. Der Unlerscbied zwiscben 
denjenigen Schicksalsberren, von denen überwiegend gutes 
komml (den eigenllicben «Götleru» des Polylheismus) 
und den syslemalisch neckiscben und scbadlicben (den 
« Dümonen ») ist in den Anfangen religiöser Enlwickelung 
ein durcbans scbwankender. Jene zeigen sicb ja nicbt 
ausscbliesslicb Leben und Segen spendend, diese nicbt 
unbedingt scbadigend nnd verderbend. Von der Sonne 
z. B., also von demjenigen nnler den « bübern Wesen» 
welcbes nachst Blilz, Donner und Gewillerstunn, den 
allernulcbligslen Eindruck auf' den Nalunnenschen her-
vorbringt, einen so überwiilligenden Eindruck, dass nicht 
wenige Mythologen alle lleligionen auf' den Sonnencullus 
zuriickzufübren geneigt sind, von der Sonne gehl beides 
aus, befruchlende Warme und verderbende Glut, Leben 
und Tod. Derselbe Wassergoll, der beute in wilder Flut 
verbeert und verdirbt, ist morgen wieder ein Quell der 
Labung und des Lebens. Der Gott, so schliesst der 
Naturmensch, ist also weder unbedingt gnt nnd menschen-
freundlich noch unbedingt bösarlig, sondern nur über­
wiegend das eine oder das andere. 

Das dieser Anflassung entsprechende « religiose Ge-
fühl» ist weder Liebc noch Ilass, weder unbedingte 
Achtung und Verehrung, noch schlechthinige , wenn 
auch verdeckte, Abneigung, sondern jene zwiscben amor 
und horror oscillirende Empfindung, die wir nicht hesser 
als mit dein Worte Sc beu bezeicbnen konnen. Geliebt 
wird der Gott nur insofern er sich gütig erweist, die 
Wünsche des Menschen erfiillt; gehasst nur insofern er 
ihn schiidigt Es kommt am Ende alles darauf an, dass 
er, gleichviel ob an sicb gut oder bösarlig, dem Menschen 
gunstig g e s t i m m t, oder doch , falls dies nicht 

möglich und seine Macht als eine verhaltnismassig ge-



Huge gedacht wird, unschadlich gemachl werde. 
Dies aber geschiehl im Callus, beziehenllich im 
Zauberwesen (praktische Religion). 

Wahrend also der religiose Trieb (der Wille zum e. ueiigion, 
ewigen Leben) einerseits die Phantasie, überhaupt die "un'fÏÏJrai!' 
theoretischen Geisteskriifte erregt, und vennittelst derselben 
eiue Mythologie, Theologie, Metaphysik schali'i, bestiinmt 
er auf der anderen Seite das praktische Verhalten des 
Menschen. ünd gleichwie jenes religiose Phanlasiren und 
T h e o r e t i s i r e n  d i e  U r f o r m  a l l e s  P h i  1  o s o p h  i  r e n s  
ist, so ist dieses praktische Verhalten des Menschen 
gegen seine Gotter (im weitesten Sinne, also gegen die 
Vater, Ahnengeister, Fetische, gegen den vergötterten 
König, den vergötterten Slaat u. s. \v., u. s. w.), welches 
w i r  s c h l e c h t w e g  a l s  C u l t u s  b e z e i c h n e n ,  d i e  U r f o r m  
d e s  s i t t l i c h e n  I I  a n  d e i n s ,  d i e  e l e m e n t  a  r e  
S i 111 i c h k e i t. 

Religion, Philosophic und Moral sind denmach in 
ihrem Ursprunge identisch. üem Baume und seinen 
Teilen gleich, bilden sie in ihren Anfangen ein innig 
zusammengehörendes Ganzes worin der Selbslerhaltungs-
trieb die gemeinsame verborgene Wurzel, Religion den 
machtigen Stamm, Theologie und Philosophic Aestc mul 
Zweige, der Cultus oder die religiose Sitle Moral Blüten 
und Friichte darstellt. Zwar, wie die x\este und Zweige 
mil ihren Blüten und Früchten vom Stamme sich zu 
entfernen streben, so audi die Philosophic und Moral in 
ihrer Entwickelung. Aber sie sind nichtsdestoweniger 
eines Wesens mil ihrem Stamme, der Religion. Es ist 
der eine und universelle Selbsterhallungstrieb, der sich 

auf verschiedcnen Wegen, in der Religion und Moral 
durch FrOmmigkeit und Tugend, in der Theologie und 
Philosophic als denkende Belrachlung mid Erkenntnis 
befriedigl. 



— 0 — 

. Einwürfe Allcrdings bilden die Geschichte der Religion und 
Abwehr, die Geschichte dor Philosophie vielfach einen scharfen 

Gegensalz : eine ernstliche Iiislanz aber gegen ihre 
Wcsenseinheit liissl sich aus dieser Thatsache nicht her-
leiten. Denn wie schroff audi immer die griechischc 
Philosophie gegen die homerischen Goiter, die moderne 
gegen die kirchliche Scholastik auftreten mag, sie sind 
nichtsdestoweniger beide aus der 1 heologie, als ihrcr 
historischen Voraussetzung hervorgegangen, so gut wie 
die atheistischc indische Metaphysik cines Buddha und 

Kapila aus dem Brahmanismus. 
Religion, so ontgegnet man uns, ist Glaube; Philo­

sophie ist Zweifel. Weit entfernt also identisch zu sein, 
bilden sie in Wahrheit contrar entgegengcsetzte Begride 
and Machte. Wir antworten: Religion ist Wille zum 
Leben, Philosophie ist Wille zum Wissen, Wissbegierde.1 

Was ist aber Wissbegierde im letzten Grande 
w e n n  n i c h t  d e r  W u n s c h  ü b e r  d i e  D i n g o  z u  h e r r s c h e n ,  
sie uns dienstbar resp. unscluidlich zu machen (F. Bacon),2 

was ist sie anderes als Wille zum Da sein? Aus 
diesem ist die Magic und Mantik (Machtgewinnung über 
die das Dasein bedingenden Machte), aus Zauberci und 
Wahrsagerei das Priestcrtum, aus dem Prieslertum die 
Theologie, aus der Theologie die Philosophie und Natur-
wissenschaft hervorgegangen; ursprnnglich sind der Zau-
berer und Wahrsager, der Priester, der Theologe, der 
Weltweise und Naturkenner ein und dieselhe Person, 
und heute noch, ja innerhalb des Ghristentums, gibt es 
sowohl Einzelne ais Gemeinschaften, denen der Priester 
eo ipso als der Gelehrle und Naturkundige, als der Zau-

i Aristoteles, Metaphysik 1,1. 2 Aristoteles freihch belobt in 
beredten Worten die Interesselosigkeit der Philosophie im Unter-
schiede von den übvigen Wissenschaften, verwechselt abei- m diesem 

Punkte die Metaphysik mit der Kunst. 



berer mid Ar/,l x.aT' ê^o/rv erscheint, ganz wie im allen 
Aegypten, Indien, Gallien. In der naiven Vermischung 
dieser Funclionen und Ferligkeiten hat sich die Erinne-
rung ihrer einsligen Idenlitat bis auf unsre Tage erliallen. 

Niclit minder hinfallig isl der eegen nnseren anderen s. weitere 
. b b Einwürfe. 

Satz (Idenlitat von Religion und Moral nacb Ursprnng 
und Wesenj erhobene Einwand, class die meisten tiefer 
stellenden (sog. heidnischen) Gulle nicbl imr mil der 
Silllicbkeit nichls zu thun haben, sondern in direclem 
Gegensalze zu ibr slehn, ja dem silllicben Gefiible gera-
dezu llohn sprechen, dass Ellernmord r Selbslmord, 
Selbstverslümmelung, Proslilulion, ja der Genuss von 
Menschenileiscli u. s. w. vielfacli als gollesdicnstliche 
Handlungen geilen, dass, selbst in den höchslen 
lleligionsformen, Religiosilal und Moralilal keineswegs 
Hand in Hand gelien, dass der cifrigsle Kircb-
giinger ein ganz immoralischer Mensch sein kann 
u. s. w. Immoralisch sind jene Gulthandlungen, und 
im höchslen Grade, wenn wir sie von der Ilöhe 
u n s e r e r  B i l d u n g  u n d  l e d i g l i c h  n a c b  i h r e r  m a t e r i a l e n  
Seile betrachten. Nacb Massgabe abcr des religiösen 
S l a n d p u n k l s ,  d e m  s i e  e n t s l a m m e n ,  u n d  i n  r e i n  f o r -
maler Beziehung betrachlet, sind sie es keineswegs. Es 
isl vielmehr derselbe silllich-religiöse «Imperaliv», der 
die Ilelare des Aphrodiletempels zur Proslilulion um 
ilirer Gotllieil willen und die Nonne zur Entsagung, die 
Ilinduwittwe zum Selbslmord und die barmherzige 
Schwesler zur Selbst opfe ru n g bestimmt.1 Allgemein 
und unwandelbar isl das Sillliche nur nach seiner for-

1 Unserm Satze, dass alle Religion aus dem Willen zum Leben 
entspringt, Wille zum ewigen Leben ist, widersprechen diese Cult-
handlungen (Selbstopfening, Entsagung u. s. w.) nur scheinbar, denn 
i h r  l e t z t e r  Z w e c k  i s t  j a  g e r a d e  G e w i n n u n g  d e s  e w i g e n  L e b  e n s .  
Vgl. § 15. 

2 



malen Seite, namlich als Gesetz, als Befehl («Du sollsl»), 
aber veranderlich untl nach Massgabe der menschheit-
lichen Gesamtentwickelung perfectibel ist es in seinem 
Inhalle, in seinem Objecte, in seiner Materie («Was 
solist du?»).1 Es gibt, in mater i ale r Ilinsicht, weder 
eine absolute Sittlichkeit, noch eine absolute Reli­
gion und Pliilosophie, sondern eine werd en de, und 
vieles, was uns heute sittlicb und fromm diinkt, dürfte 
spiitern Gescblechtern ebenso unsittlich erscheinen, wie 
uns elwa die altbabylonische Prostitution und der pliry-
gische Pballusdienst. Unveriinderl durch alle Zeit blcii)t 
lediglich der in den verschiedensten Graden, aber von allen 
e m p f u n d e n e  s i t t l i c h e  T r i e b  :  u n d  d i e s  e r  i s t  i d e n t i s c h  
m i t  d o m  r e l i g i o s e n ,  d e m i  e r  g e b t  a u f  S e l b s l e r -
haltung durch Erfüllung des im Gewissen sich kund-
gebcnden Willens zum Guten. Die heidnische Sittlichkeit 
verhalt sich genau zur heidnischen Gottesidee wie unsere 
Sittlichkeit zu unserem theologischen Standpunkt. Der 
Christ aber, der allen seinen «religiösen» Pllichten nach-
k o m n i t ,  j e d o c h  a l l e r  « M o n d »  z u w i d e r h a n d e l t ,  i s t  e n t -
we der ehrlich, d. h. er glaubt wirklich seinen Gott 
liiusclien oder doch zu seinen Gunsten überredcn zu 
können, und in diesem Falie steht er auf dem Standpunkte 
des naivsten Fetischismus, — odcr er verrichtet seine 
«religiösen» Pllichten lediglich urn der Welt und seines 
wcltlichen Interesses willen, und in diesem Falie ist er 
eben nur nominell ein Christ. In keinem aber von beiden 
Fiillen kann von einem i n n e r e n \\ iderspruch zwischen 

Religion und Moral die Rede sein, denn ein w i r k -
licher Christ, d. h. ein auf der llöhe des Christen-
tums stehender Mensch ist unser «Immoralischer» weder 

so noch so. 

1 Als unwandelbarer formal-materialor Satz der Moral kann 
blos das Princip gelten: Handle gewissenhaft (deinem Gewissen 
gemiiss). 



— !) — 

Audi die Kanlischerseils erfolglen Schilderhebungen 
' /AI Gunsten eiuer «unabhangigen Moral» diirfen uns 
nichl irrc raachen. Moral kann sich wolil von dieser 
oder jener positiven Religionsforrn lossagen, nichl aber 
von der Religion nberliaupl emancipiren. Alle Moral 
isL im tiefsten drunde religiose Praxis, Gollesdienst. 
su wie alle Philosophie wesenilich religiose Theorie, 
Theologie ist. Umgekehrl miindet jede Religion in eine 
Moral. Audi die « unabhiingige Moral» ist eine Religion, 
ein Cultus. Moral ohne allen und jeden religiösen 
Untergrund ist Selbsttauschung oder Schwindel. 

Eine allgemein menschliche Erscheinung, besonderl si. uoiigion 
sich die Religion, wie der menschliche Galtungstypus Reiigiouen. 
selhst, in mannigfalligsler Weise. Mil andern Worlen : 
e s  g i b  I  v i e l e  R e l i g i o n e n ,  d e r e n  U n t e r s c h i e d  d u r c h  
den Unterschied ihrer Trager, Individuen, Völker, Rassen, 
bestimmt wird. 

Dieser Salz erscheint zwar in unsern Tagen beinahe 
allgemein als selbstverslandlich, isl es jedoch noch nicht 
so lange her. Vielmehr galt im Mitlelalter und bis in die 
neuere Zeil als die einzige Religion das Chrislenlurn 
und wurde den anderen Gulten diese Bezeichnung abge-
sprochen. Die grossen Religionen Asiens, Brahmanismus, 
Buddhismus, Mazdiiismus u. s. w. waren eben noch fast 
giinzlich unbekannl. In Folge aber des Bekannlwerdens 
des Veda, des Tripilaka, des Zendavesta, ging eine neue 
Welt auf, in deren Licht das Chrislenlurn auch jetzt 
noch als die höchste und vollkommenste Religion, aber 
nicht mehr als die einzige erscheint. Es ist, unler den 
Religionen, nur prima inler jiares, und jene sind \'or-
stufen zu ilun.' Als eine solche Vorstufe galt ehedem 
bocbstens die Religion des Allen Testaments, das Juden-

1 Max Muller, Essays, Vorrede. 



— 10 — 

turn, wenn audi sehon im 12. Jahrliunderl der grosse 
Scliolasliker Abélard den Aussprucli zu limn wagl, dass 

die Sysleme eines Sokrales und anderer «Heiden » dein 
Christenlura eben so nahe, ja niiher stelin als das Juden-
tum. Hente aber erscheinl uns die Religion, wie alles 

i i b r i g e  i m  G e b i e l e  d e s  G e i s l e s  n n d  d e r  N a l u r ,  a l s  G e -
schichte, nnd die Geschichle als ein Enlwickelungspro-
cess, der mil den nnvollkommenslen Formen beginnt und 
in den vollkommenslen gipfelt, so dass der Unlerschied 
zwischen den Religionen nnr ein gradueller ist.1 

10. pie Die religiose Entwickelung der Menscliheil haben wir 
Eniwicke- indcss nicht mil lle"el mul anderen übereifrigen Sysle-

lung der 0 -in 
Menschheit. matikem als cine durchaus stelige, von Slufe zu Stute 

gleichmilssig fortschreilende zu denken; von jedweder 
voreiligen Geschiclilsconstruclion haben wir daher abzu-
sehen, den Boden der Empirie unentwegi inne zu halten. 
Wie die Natur, so hat audi der menschliche Geisl 
— der ja auch ein Sliick Natur ist — neben seinen 
Fortschritlen seine Riickbildungen und Verkiimmerun-
gen, neben der lebensvollen Evolution die todnhnlichc 
Involution und Stagnation. Auch darin ist die Sphiire 
des Geistigen, speziell des Religiosen, der Nalur ahnlidi, 
dass hier wie dort, neben den hoheren und hocbsten 
Formen die niederslen und rohesten Rudimente fortbe-
stelin, neben dem Chrislenlum, ja innerhalb des-
selben, dcr Pandiimonismus und Felischiamus, wie neben 
dem Mensclien der Wurm und Polyp. Es gilt hier, wie 

1 Dies ist, wie Max Muller (a. a. O.) sehr richtig bemerkt, im 
Grunde auch die Ansicht des grossen Heidenapostels wenn er sagt, 
Gott habe sich nicht unbezeugt gelassen, so wie diejenigen des Hei­
ligen Augustinus, wie sie in folgenden merkwürdigen Worten der 
Retractationes (I, 13) zum Ausdrucke kommt: « Res ipsa quae nunc 
religio Christiana nuncupatur, erat apud antiques, nec defuit ab 
initio generis huinani, quousque Christus veniret in carnem, unde 
vera religio, quae jam erat, coepit appellari Christiana 



— -11 — 

in Nalur und Weltgeschichle überhaupt: Rückschritle im 
Einzelnen, im Ganzen Forlschrilt. 

Enlsprechend den Eulwickelungsslufen menscltlicher n. Religion 
Gesellscliaft, deren Urfbnn, die Familie, zum Slamm voikstum. 
(fAri, tribus), zum Volk und zum Vulkercomplex sich 
enveiterl, erscheint uns die Religion zuniiehst als Privat-
angelegenheit, Familieucult, Verelirung der Goiter des 
Jlerdes init dem Familieuoberhaupt als Priester (indivi-

duelle und particulare Religion), sodann in zweiter 
und in dritter Linie als Stammes- und als Volksreligion 
(generello Religion). Ueber die Hausgotter erheben sich, 
ohne sie überall zu verdriingen, die Stammes- und Volks-
göttcr, tiber den Privatcult der offentliche Gottesdienst 
und das Priesterlum als staalliche Institution. 

Es entsprechen denn audi die meisten bedeutenden 
Religionen, in gewisser Reziehung alle, den hervorragen-
den Vólkern und Völkercomplexen alter und neuer Zeit. 
Sie sind siiintlich V o 1 k s r e 1 i g i o n e n , und zwar teils 
solche, die sich zu nomistischen Religionen ent-
wickelten, d. h. aut' ein geschriebenes Gesetz (heilige 
Schriften) sicli griinden (Brahmanismus, Mazdaismus, Gon-
f'ucianismus, Judenlum u. s. \v.), teils solche, die der 
heiligen Riicher entbehren (altgriechische, allromische, 
altgcrmanische Religion u. s. \v.). 

Endlich 4) gibl es universalistische Religionen, 
d. h. solche, die, wie das Ghristenthum, der Islam und 
derBuddhismus, init dem nationalenParticularismusbrechen 
und den Ansprueh erheben, Weltrel igionen zu werden. 
Namentlich will das Ghristentum ausdriicklich nicht Re­
ligion irgend eines Volkes, sondern die Religion Aller 
sein, seine Bekenner von Morgen und Abend, von Mittag 
und Mitternacht herbeiziehen, ohne Unterschied von Jude 
und Grieche, Romer und Germane. 

Indess sind audi die universalistischen Religionen, 



in ilirein Ursprung sowohl als in ihren hislorischen Be-
sonderungen national bedingt. Selbsl das Christenlum 
vermag es nicht, «sicli dein Einfluss der particularen 
Volksgeister zu entziehen, bei denen es Eingang gefun-
den».1 Es hat sich den Formen dieser Volksgeister an-
b e q u e m e n ,  s i c h  b e i  i h n e n  s o z u s a g e n  n a t u r a l i s i r e n  
miissen. Es ist bei den Vólkern lateinischer Abkunft 
romischer oder lateinischer Katholicismus, bei den Griechen 
und denslavischen Vólkern griechischer (orthodoxer) Katho­
licismus, bei den Germanen (Deutschen, besonders Nord-
deutschen, Danen, Skandinaviern, Niederliindern, Englan-
dernj Protestantismus geworden, und es ist gewiss nicht 
Zufall, dass die kirchliche Karte von Europa und America 
so auffallend und mil so wenigen Ausnahmen den ethno-
graphischeu Verhaltnissen beider Wcltteile entspriclit. 

12 Die Fortgange des Religionswesens vom Privat-
luugsstilira und Hauscult zum Stammescult und von diesem zur 

reiisfüse» Volksreligiou und Weltreligion eiitsi)riciil eine Entwicke-
V"r^r" lung des religiösen Vorstellens und Ilandelns, deren Ilaupt-

Krste momenta als Polydtimonismus, Polytheismus und Mono-
Stufe. 

theismus bezeichnet worden sind, docli richtiger vielleicht 
n a i v e r  P a n t h e i s m u s ,  O l i g o t h e i  s m u s  u n d  M o n o ­
theism us heissen sollten. 

Auf ilin^r niedrigsten Stufe (Kindheit der Theologie) 
ist die religiose «Metaphysik» eine naive Allgölterei 
oder vielmehr — denn Gutter mit festen Eigennamen und 
eine Gutter h i e r a rch i e, wie siedem Polytheismus cignen, 
k e n n t  s i e  n o c h  k e i n e  —  A l l g e i s t e r e i  ( P a n d t i m o n i s -
mus). Nicht als ob ihr das All als solchcs die höchste 
Goltheit ware (philosophischer Pantheismus), sondern in 
dem Sinne, dass ihr alles Mogliche Gott ist oder 
doch sein kann: das erste beste Stück 1 lolz so gnt wie 

1 Max Müller a. a. 0. 



— i;i — 

Jas lebendige Tier, eiu auffallend geformter Slein so 
gul wie Sonne, Mond und ilimmel. Dein Kinde isl eben 
alles neu, ralselhaft, interessant, imposant, dern kin-
dischen Menschen alles göttlich ; aber gerade weil ihm 
alles imponirl, imponirt ihm nicbls nn be d i n g t, nicbts 
in ahsoluter nnd ausschliesslicber Weise, und sein Ver-
luillnis zu den «Gottern« ist eiu naiv familiiires, so 
f'amiliiir, dass er sie schmiiht, züchtigt und dnreb andere 
ersetzt, sofern sie ibm nicht zu Willen sind.1 Aber 
aucb diese sind noch lange keine «Götter», keine 
«gute», geschweige «heilige», sondern weitmehr launige, 
ncckische, zerstörungssüchtige Wesen, in einern Wort 
Kinder wie ihre Verehrer selhst, denn: in seinen (iöttern 
malt sich der Mensch, in seinen Fetischen und Spuck-
geistern der kindische Mensch. 

So wie er aber in der Erkenntnis der Natur fort- 13, zweite 
schreitet und sein Bewusstsein von Out und Büse sich 
verlieft, gewinnen seine Götter, die erst individualitats-
lose Gespenster waren, mehr und mehr persönliche Urn-
risse und einen hoheren ideal sittlichen Gharakter. ibm 
gilt jetzt nicht alles mehr als gleich wichtig und göttlich, 
er ist wahleriseh geworden. Xur eine bescbriinkte Anzahl 
von Xaturerscheinungen würdigt er des Götternamens, 
und vorzugsweise solche, die eine gewisse Regelmassig-
keit and Gesetzmassigkeit, somit eine Analogie mit der 
Sittlichkeit dai'bieten. 

W e l c h e  N a t u r o b j e c t e  a l s  G ö t t e r  g e l t e n ,  h i i n g t  z u -

1 Um solche uud andere im Anhang erwiihnte «Praktikcn» der 
«kindischen Religion » zn verstehn, betrachte man nur das Troiben 
unserev Kinder, sehe zu, wie die gniidige Frau per Du tractirt wird 
so gut wie Babette uud Lisette, und zum Mitspielen genötigt wird 
so gut wie ihr kleiner Eduard. Jedcnfalls ist vom Schleiermacher'-
sclien «schlechthinigen Abhilngigkeitsgefühl», wie bei dein Kinde 
aller Zeiten so bei dein Fetischdiener kaum eine Spur nachzuweisen. 



— 14 — 

michsl vou den geographischen und wirtschaftlichen 
Verhaltnissen der Völker ab: Wüstensöhne werden vor-
zugsweise Sonne, Mond, Slerne (Sabaismus), llirlen das 
sie erniihrende Tier (Zoolalrie), Ackerbaulreibende Völker 
die Mutter Erde und ihren Gallen , den leuchtenden 
llimmel, den allesüberslrablenden Sonnengoll, den üonnerer 
im Kampfe mil den Machten der Finsternis u. s. w. 
verehren. 

Diesen wenigen «Auserwahlten» werden Eigen­

namen beigelegt und die übrigen «Geister» als dienen­
des, beziehentlicli rebellirendes lieer untcrgeordnet. Und 
wie über die «Geister» der «Golt» sieb erhebt, so unter-
sclieidel sich je mehr und mebr vom Zauberer der Priester, 
von der spielenden Magie der eigentliche und ernsthafte, 
aus Opfer und Gebet bestellende Gottesdienst, wenti auch 
lelzterer den Cbarakter des Magischen nicbl vollstiindig 
abzuslreifen vermag. 1 Au die Stelle der kindisehen All-
güllerei und spielenden Ilalbreligion isl der sogenannte 
Polylbeisnms (ricliliger Oligotbeismus), mil einem nacb dem 
Vorbilde menschlicher Zustande bierarchiscb gegliederten 

und inonarchisch zugespitzten Guller system, gelreten. 
Mil ibm stebl die Theologie in ihrem kraftig aufslrebenden 
Jugendalter, reich an Phanlasie und antbropomorphisiren-
der Mylhendichlung. 

14. Dri t te  Wie der ursprüngliohe Panlbeismus von der unmillel-
's,ufe ' baren Vergöltlicbung des sinulicheu Gegenstands zurn 

« Spirilualismus» fortsclireilel, welcher den Gegenstand 
und den in ibm bausenden xGeist» mehr oder minder 
zu unterscheiden weiss, so hal auch der Polylbeismus 
seine Abstufungen und Enlwickelungsfonnen. Ausgehend 
von einem Naturalism us (Verehrnng der personificir-
ten Naturkrafte;, der noch ganz und gar hu Felischismus 

1 Vgl. das opus opcrat.ura der katliolisclien Messe. 



wurzelt, erhebt er sicli, in allmahligem Fortschrille, zu 
slots höherer Idealisirung rmd Verabsolutimiig der vor-
gestelllen Golllieil, l)is schliesslich, mit der Erkennlnis 
Gotles als des ah solui gulen, die höclisle Slufe 
tlieologisclier Enlwickelung erreiclil isl. 

Letztere bezeichnen wir, dein Usus gemass, als Mo-
notheismus, bemerken jedocb, dass Monolheismus eine 
höhere und höcbste Slufe religiöser Evolulion nur insofern 
bildel, als dem quanlilaliven Unlerscbiede zvviscben 
ilnn und dom Polylheisnius ein qualilaliver Unler-
schied in der AuHassuug des Gülllichen enlsprichl. Isl 
es doch am Knde gleichgüllig, ob wir eine oder mehrore 
(jollheilen verehren, wenn der Inbalt unseror \'erehrnugs-
objecle derselbe und jedes gewissermassen nur ein Exem­

plar, eine Besonderling eines und desselben Gnuulwesens 
isl,1 wie dies elwa bei den «Hypostasen» der cbrisl-
liclien Trinilal dor Fall, so dass jedes das Absolute und 
Allvollkommene in besonderer Woise darslelll, und keiner-
lei Wesens- und Willenszwiespall zwischen ilinen slall-
iinden kann. Enlsehieden gilt dies vom nachliomeriscbeu 
liocbentwickelten 1'olylhoisinus derGriechen, dessen Götler 
ja nur die einer überreichen Phanlasie entsprungeneii Per-
sonificalionen der melaphysischen und moraliscben At­

tribute des Zeus bedeulen, der thalsiicblich der Einzige 
und Alles in Allen isl, Umgekehrl kann der Monolheis­
mus , wie boispielsweise hei einzelnen semilischen Sliim-
men, in eincm Mangel au schaffender Phanlasie seinen 
Entslehungsgrund haben, und, seinem elhischen Gehalte 

nach, lief unler dein Polylheismus eines Kleanthes oder 
Plularchos stehen. Also nicht jeder Monolheismus isl 
eo ipso eine dem Polylheismus überlegone Religionsform ; 
es komml violmehr auf den Inhalt der Gotlesidee, nicht 

1 Henotheismus nach Max Müllers Bezeichnung. 



auf die Zalil der gölllichen PersGnlichkeiten an. Wiïre 
der Monotheismus als soldier sclion und abgesehen von 
seinem elhisclien Inlialle, die höchste Form der Religion, 
so ware — was lliatsaclilich nicht der Fall — das Juden-
lum und der Islam dem Christenlum nichl nur eben-
bürlig, sondern sogar überlegen, da ja die christliche Tri-
nitalslehre keineswegs abstracter Monotheismus, sondern 
ein Compromiss zwischen diesem «semitischen» Stand-
punkte und dem indogermanischen Poly theism us, nicht 
Monotheismus im semitischen Sinne, sondern, um in Ma\ 
Müllers Sprache zu reden, Ileno theism us ist. 

Alleiu es liegt in der Natur der Sache, dass neben 
einem hochentwickelten Gottesbegritf ein ernsthafier Poly-
theismus nicht bestehen kann, dass wo die höchste Macht, 
von der wir abhangen, als unbedingte Beherrscherin 
v o n  N a t u r  u n d  G e i s t e s w e l t ,  i .  e .  W .  a l s  d a s  A b s o l u t e  
anerkannt ist, eo ipso audi ihre Einzigkeit zur Orund-
lebre erhoben ist. Schon im civilisirten Meidentum sebn 
wir den polytheistischen Trieb in dem Masse schwinden 
und erloschen, als die Gottesvorstellung eine idealere 
und in höberm Grade ehrfurchtgebietende wird. Wo end-
lich Gott als das allvollkommene Wesen ohne alle und 
jede Einschriinkung gilt, da ergibt sich der Monotheismus 
als unvermeidliche logische Folgerung. 

Der Macbtvollkommenheit und Ileiligkeit des (aóvo; 
aAr/Jivfj? Oso? entspricht denn audi ein innerer und iiusserer 
Cultus der, obgleich die Spuren früherer Anschauungen 
noch an sieb tragend, von einem Geiste der EhrCurcht 
und des sittlichen Ernstes durchdrungen erscheint, der 
dem Pandamonismus und dem Polytheismus in seinen 
Anfangen durchaus fremd ist. Jetzt erst, in ibrer vollen 
Reife, ist die Religion das geworden, als was sie Schleier-
inacher bezeichnet, namlich schlecbthiniges Abhangig-
keitsgefühl, denn jetzt erst ist ibr Object als das Absolute 
e r k a n n t ;  j e t z t  e r s t  i s t  d e r  C u l t u s  w i r k l i c h e  A n b e t u n g  



(adoralio); demi jelzl orsl isl Gotl der Anbelungs-
w ü r  d i g e .  

Dass cs drei llauplslufen llieologisoher Enlwickelung 
und dicsen entsprechend dreierlei Religionen, ntimlicli 
pandümonislisclie, polythcislische (oligotlieislisclic) und "'und"3 

monollieistische gibl, ist nicht so zu verslehn als ob jede theumüs. 
Religion ausschlicsslich nur i li ren Typus reprasenlirle, 
die andern dagegen absolul ausschlösse. Jede Religion 
vielmelir, jetle bedeutendere Volksrcligion wenigslens, gehl 
durch die nacbgewiesenen Sladien hindurch. Anch der 
von elhischem Idealismus durchlranklc Polytheismus, wie 
er uns in den Dicblern und Philosopben Griecbenlands 
enlgegenlrill, ist aus kindischer Allgölterei bervorgewach-
sen; auch die Religionen, die als Urbilder des abslraclen 
Monotheismus gelten, Judentuin und Islam, entstammen 
dein Polytheismus; m. a. W. es gab cine Zcit, wo lie-
briier und Araber Polytheisten waren. Jede bedeutendere 
Volksrcligion bat den Fetischismus und Pandamonismus, 
den Polytheismus und einen mehr oder minder ausge-

pragten Monotheismus ills Hire eigenen Entwickelungs-
stadien an und in sieh aclbst erlebt, so dass tliese in ihr 
(um liegelisch zu reden) als aufgehobcne— und zwar 
vielfach im Sinne von aufbewahrten — Momenten vor-
lianden sind. Der Glaube an göttliche Verkörperungen ist 
bcute noch, in den hochsten Religionsformcn, ein nicht 
ganz überwundener Standpunkt. Im Messopfer ist der 
Ooit wirklich und substanticll gegenwartig; in den Reli-
quien Jesu und der Heiligen sind göttliche Krafte wirksam; 
die Kirche sogar, der Tempel ist dcm frommeu Katho-

liken nicht blosscs Relhaus, sondern wirklich mul wörllich 
dor Ort, wo «Gottcs Khrc wohnt,« Umgekehrt finden 

wir bereits im Heidenlum, neben den kindischen Vor-
stellungen, Ansiitze zu hoheren, edlercn Anschauungen 
und Glaubenslehren, wie die Giite Gottcs, die Vergeltung 



— IS — 

iin Jenseils u. s. w. Desgleichcn isl dcr Polylheisrnus, 
welclier den Uebcrgang voin Pandiimonismus zum Mono-
Iheismus bildct, nocli in diesem als ungeloster Rest 

enlhallen. Sclbsl im Ghrislenlum isl ein soldier 
polylbeisliscber llesl vorbanden. Man kann kübn be-
baupten, dass es im Volke nic und nirgends zum 
slriclen Monolbeismus gekommen isl. Wo überall der 
Monolheismus officielle Religion, isl das Volk in seinen 

niedrigslen Scbicbten polylbeisliscb, ja feliscbistiscb. Der 
Ilaliener, dem seine Madonna, sein S. Carlo und S. An­
tonio holier slebl als selbsl Gbrislus, isl nicbl weniger 
Ibalsticlilicb ein Polylbeisl als der alle Romer und 
üriecbe; sein Rilder- Amulellen- und Medaillenwesen isl 

der reinsle Feliscbismus. Umgekebrl sebn wir aber in 
jedem Polylbeismus die bocbslgebildelen und besten 
einem relativen Monolbeismus huldigen (Xenopbanes, 

Anaxagoras, Aristoteles). 
Polylbeismus und Monolbeismus sind sonacb ganz 

und gar relative BegrifTe, vind die Kalegorie dcr Quantitiil 

als Einleilungsprincip zur Classification der Religionen 
n u r  m i l  V o r s i c b l  z u  g e b r a u c h e n .  E s  s i n d  e b e n  t h e o ­
logische BegrifTe, d. h. solche, die das Secundiire im 

religiüsen Phanomen, die Vorstellung, nicht das primiire 
und subslantielle Element desselben belreffen. 

1«. nas Dieses primiire, fundamenlale und in der Slnfcnfolge 
mi-endc der Goltosvorstelliinsen und Cultformen bebarrende Wesen 
Weseu 

iier der Religionen isl der Wille zum Leben und dessen 
Religion. 0 i i m i 

Kehrseile, die Furcht des Herrn über Leben und lod. 
In dieser Hinsicht gibl es, unbcscbadct der Ricbligkeil 
des § 9 gesaglen, nur eine Religion. Den ausfiibr-
licberen Beweis dieses Salzes haben die folgenden \ or-
Irage über die Einzelculte zu erbringen. Vom allagypli-
schen Tolendiensl bis zu den Religionen neueslen Datums, 
sie werden sich allzmnal ausweisen als Prolesle gegen den 



— 19 — 

Tod, sei es, iin Namen der Einzelseele, gegen don Tod 
des Individuums, sei es, im Namen dor Volksseele, gogen 
den Untergang dos Stammes und Volkslums. Dor Un-
slerblichkoilsglanbe, dieso Snbslanz aller Religion, isl oin 
allgemoiner. J)ass er, sofern er das Individunm bolrifl'l, 
schüchtornor und ssliwiichlicher orscheinl, \vo , wie bei 
don Hebraern, den Griechen, das Individualbowusslsoin 
mehr binler dein nalionalen zuriicktrilt, mehr ein modales 
als ein substanlielles ist, anderl nichls an der Sache, da 
in solclien Fiillon der collective Unslerblichkeitsglaube, 
beispiolsweiso der Glanbo an die Zukunft Israels im alten 
Teslamente, um so scluirfor horvorlrilt. Anch der por-
sische Dualismus lasst den Gott des Lichtes und des Le­
bons schliesslich llerr werden über den dos Todos und 

dor Vernichtuug. Das semitische und anch sonsl allont-
balbon verbroitete gottosdiensllicbe Menscbenopfor, das 
gogen nns 7M zeugen scbeint, ist, niiher betrachtot, nnr 
eine Beförderung des Individuums in's « bessero Jensoits», 
ein « bomoopalbischos » Bannen des Todos dnrch den Tod. 

Eine Ausnalimo bildet zwar der ursprüngliclio Buddbis-
mus, aber eine solche , die, weit entfornt unsero These 
zu ontkraften, derselben vielmohr zum Belege dient. Der 
ursprüngliche Buddhismus namlich orscheinl allordings 
ober als Wille zum Sterbon und Verschwobon (Nirvana), 
denn als Wille zur Forldauer, eher als Goringschiitzung 
und Verachtung denn als Furcht der Gottheit, isl aber 
noch keine Religion im eigenllichen Sinno, vielmehr oin 
Protest gogen dioselbe, und muss, sobald er selbst Re­
ligion wird, sein Nirvana milsamt dom vergotterton 
Buddha znrn positiven Jensoits nmgcslallon. Oder rich-
tiger gesagt: or wird erst dadurch zur Religion, dass er 
sich einen Gott gibt und oin Paradies zurochl uiaclit, so 
gul wie Ghrislentnm und Islam. 1 

1 Ebensowenig vermag die «Ausnahme» des Skepticisraus die That-
saclie umzustossen, dass alle Metaphysik ans dem Wissenstriebe fliesst. 



— 20 — 

Besonders miichlig dagegen, ja mil typischer Energie, 
trilt der Wille zur Fortdauer—uud zwar zur individuellen 
Fortdauer — hu Ghrislenlum auf, und Legion sind die 
ueuleslamenllichen Stellen, welehe ilm als den «Valer» 
der Religion erscheinen lassen. Als den lelzlen Zweck 
s e i n e r  N a c h f o l g e  e r k l i i r l  J e s u s  a u s d r ü c k l i c h  d a s  « E r -
er hen des ewigen Leb ens».1 Wir sollen ilim uach-
f o l g e n ,  i l i n  l i e h e n ,  i l u n  v e r l r a u e n ,  w e i l  e r  « d i e  A u f -
e r s t e h u n g  u n d  d a s  L e b e n » , 2  « d a s  e w i g e  L e h e n » , 3  

isl, auf dass auch wir das ewige Lehen hahen.4 Wer 
sein Wort hort, hal das ewige Lehen und isl vom 
Tode zum l.ehen hindurchgedrungen.0 Wer sein Fleisch 
i s s t  u n d  t r i n k e t  s e i n  B l u t ,  d e r  h a l  d a s  e w i g e  L e h e n . "  
Er hal Worle des ewigen Lehen s.7 Sein Gehol isl 
das ewige Leben8 und wer den Willen Holles thul, 
« bleihet in Ewigkeil».9 Unsere nachslen Verwaudten 
u n d  l e u e r s t e n  G ü t e r  s o l l e n  w i r  v e r l a s s e n  u  m  J e s u  
Willen,10 d. h. doch wohl (da Jesus = die Aufer-
slebung und das Leben) um des ewigen Lehens willen, 
das er uns gewiihrl, zusicherl, verhürgt. Dein Christen 
i s l  s o n a c h  C h r i s t u s  u n d  e w i g e  s  L e b e n  e i n s  u n d  
dasselbe. Seine Liebe zu Christus, sein Trachten und 
Ilehnweh nach ibm isl eben seine Sehnsuchl nach 
U n s l e r b l i c h k e i t ,  s e i n  W i l l e  z u m  u n v e r g a n g l i c h e n  
Lehen. Ja, dein Apostel Paulus ist Auferslehung und 
Unslerblichkeit so sehr Kern und Stern des Chrislen-
glauhens, die Kunde vom auferstandenen Messias so selir 
das ganze Chrislentum, dass ibm die Bezweiflung des-
selhen der Leugnung des Chrislenlums selbsl gieich-
komml. Isl doch Jesus der Christ und Erlöser und Goll 
uur wcil und in so fern er «dem Tod die Macht ge-

i Matth. 19, 29 u. parall. 2 Joh. 11, 25. 3 1 Joli. 5, 20. 
•l Joh 4, 14. » Ib. 5, 24. 6 Ib. 6, 54. 7 II). (i, ()8.. 8 Ib 
12, 10. 9 Ib. 2, 17. 10 Matth. 19, 29 u. parall. 



— 21 -

nommeu, Leben und unvergangliche Weseu ans Licht ge­
bracht hal durch seine Auferstehung» (d. h. uns durch 
seine Auferstehung uns ere Auferstehung ad oculos 
demonstrirt hat), so dass «wenn Giiristus nicht aufer-
slanden » (d. h., in der Sprache der Bibel, nicht unsterb-
lich) und soinil unsere eigene Unsterblichkeit unverbürgt 
i s t ,  «  w i r  d i e  e  1  e  n  d  e  s t e  n  u  n  t  e  r  a l l e  n  M e n s  c  h  e  n  

si nd».1 Demi das Ende, dem wir zustreben, ist das 
ewige Leben.2 Der Siinde Sold ist der Tod, die 
ünadengabe Gottes aber das ewige Leben.3 Man ver-
gleiche mil dicsen Aeusserungen: 1 Cor. 5, 53—55; 
Galaler 0, 8; 1 Timoth. 1, 1(5 (Zum Vorbilde f'iir die, 
s o  a n  i h n  g l a u b e n  s o l l l e n ,  z u m  e  w i g  e n  L e b e n ) ,  
T i l .  1 ,  1 2  ( A u f  H o l T n u n g  d e s  e w i g e  n  L e b e n s ) ;  3 ,  7  
(Auf dass wir Erben seien des ewige n L eh ens); 1 Tim. 
( i ,  1 2  ( K a i n p f e  d e n  g u l e n  K a m p f  d e s  G l a u h e n s ;  e r g r e i f e  
das ewige Leben!) Als Beleg dafür, dass Religion — 
die christliche so gul als ihre Vorstufen und in noch 
hoherem Grade — Wille zum ewigen Leben ist, lassl doch 
wohl letzlere Stelle an Deutliclikeil nichls zu wiinschen 
iibrig. 

Dem inlensiven Unslerblichkeitslriebe enlsprechend, 
der sich im Evangelium vom auferslandenen Menschen-
und Goltessohne kundgibl, ist denn audi das Grundgefühl 
des Jesusjüngers seinem Gotle gegenüber wesenllich noch 
Furchl ((pópo;), 1 wenn audi nicht die sklavische Furclil 
des Knechts, sondern die liebeverkliirle des Kindes und 
Erben.5 Denn wie sollle er nichl vor Dem erbehen. der 
«allein Unsterbliclikeit hat»,0 diese also als Gnadengabe 
ihm gewahren, aber audi im heiligen Zorne uber die 
Siinde verweigern kann; der seinen sehnlichslen llerzens-

1 1 Cor. 15 16-19. 2 Röm. (i, 2. 3 Röm. 0, 23. ^ 2 Cor, 
5, 17; 7, 1. Ephes. 5, 21. Col. 3, 22. Hebr. 12, 28. 5 Gal. 4, 7. 
c 1 Tim. 0. 16. 



wunsch zu crfüllcn, aber audi auf ewig zu vereiteln die 
Macht besilzt? Charakteristisch ist, dass dasselbe Neue 
Testament, wclches erkliirt, Furcht sei nicht in der 
L i e b e  1  u n s  u i i s c r e  S e l i g k e i t  s c h a f T e n  l i i s s t  m i t  F u r c h t  
und Zit tern.2 Jenes, die TSAEia ayaTr/i, ist ebon das 
Ideal, das vom Christen erstrebt, diesseits aber der 1 odes-
])furlc nicht voll und ganz erreicht wird.3 Re a le Re­
ligion — und diescr allein gilt unsere Untersuchung 

ist auch auf neutestamentlichem Standpunkte: heilige 
Scheu vor dem, der Leil) und Seelo verderben kann in 

der Holle,4 also genau dasjenige als was sie §§ 1—3 

beschreiben. 

1 1 Joh, 4, 18. 2 Phil. 2,  12. 3 i Cor. 13, 10-12. 
10, 28. 

* Matth. 



ERLAüTERüNüEN UND CITATE. 



ÉN 
• 

M 

HH : 

1 'w* 
. •  ' •  '  
' WÈMUSGUM M • 

M 

-• M 
• 

''•KV M$IAËMI • • • 

• • • • 
• -alii ..aW'S.f'r. 

" 
• 

.  •  , . . . .  ,  - - . , •  :  •  - :  —  . - •  
' V '  

M 
. 

. 

•  • • •  

• • 
'5'; 

. - : 

. 
• -  •  -

•  

. 



I .  Zu § 2 .  

Dass alle Religion praktisch, ist niclil so zu ver-
slehn als ob Religion ohne iivissere Manifestation rein 
mimoglich sei. Es hat Religionen gegeben, sagl Max 
Muller (Ueber die Wahrnehmung des Unendlichen, Deut­
sche Rundschau, Mai 1878), es gibt sie noch, in denen 
wir auch keine Spur eines ansseren Goltesdienstes finden. 
M. bcruft sich n. a. anf einen Artikel in der Februar-
nummer 1878 des Journals des anthropologischen Insti-
tuls, beschreibend eine Mission, welche von Benedictinern 
in Nen-Nursia im wesllichen Australien, nordlich von 
Swan River, als zur Diocese des katholischen Bischofs 
von Perth gehorig, gesliftet worden ist. «Diese Benedic-
tiner Möncho gabon sich grosse Mühe die religiösen An­
sichten der Eingeborenen zu erforschen. Eine Zeit lang 
hiudurch fanden sie auch nicht die geringste Spur von 
irgend etwas, was den Namen Religion zu verdienen 
schien. Nach dreijiihriger Missionsarbeit, erkliirt Monsi-
gnore Salvado, dass die Eingeborenen keinen Gott anbeten, 
weder einen wahren noch einen falschen. Nichtsdesto-
weniger glaubten sie, so fiihrt er lort, an ein allmach-
tiges Wesen, den Schöpfer Ilimmels und der Erde. Sie 
nennen ihn Motogon, und meinen er sei etwa wie ein 



sehr grosser, starker und weiser Mann, ihrer Farbe und 
ihres Landes. Der Akt seiner Schüpfung bestand in einem 
Ilauclie. Um die Erdc 7.n schaffen, sagle er: Erde komm ! 
er hauclite, die Erde war geschaffen. Ebenso that er mil 
Sonne, Baumen, Kanguru. Dieser Motogon, der Urheber 
alles Gulen, ist im Slreile mil Gienga, dem Urheber alles 
Bösen. Dieser enlfesselt Wirbelwind, Gewiller, er isl der 
immittelbare Verursacher des Todes ihrer Kinder, des-
halb fürchlen ilui die Eingeborenen. Motogon, meinen 
sie, sei liingsl allersschwaeh und lot, und sie bezeugen 
ihm daher keine Art von Verehrung. Aber auch Gienga, 
obgleich er noch immer die Kraft besitze den Menschen 
alles rnögliche Uebel zuzufiigen, wird nie durch irgend 
welche Handlung versöhnt. Niemals, so schliesst der Bi-
schof, babe ich irgend einen Akt ausseren Gottesdiensles 
bei ihnen bemerkt, noch sah ich irgend etwas, was 
auf irgend welche innerliche Goltesverehrung hindeulen 
konnle. » 

II .  Zu § 5 .  

Ueber den Anthropopathismns sag! Leopold Einstein 

(Ausland, 3. Mai 1880): 
Der Mensch erblickle wirklich (und nocli heute ist 

es so) allenlbalben sein eigcnes Ich. . . . Die Nalur spie-
gelte ihm übcrall sein eigenes Wesen. So erblickle er 
im grünenden Lenze den lachenden Jüngling, im wolken­
den Herbste den hinsterbenden Greis. So sah er in der 
Sonne den feurigen Sounenberren (Baal), den Konig dor 
Well (Melech, Moloch), im Monde des Sounenmanns 
Gemaldin, die llimmelskonigin (Melechelh-Haschamaim, 
Jerem. -14, 18), und so dachle er sich alle Dinge von 
einem menschlichen Geisle belebl und bewegt, wie dies 
noch heute die Denkweise des Kindes und des ungebil-
delen Menschen ist. So vernahmen unsere alien Deulschen 
in dom Donner des Gewitters das Briillen eines Stiers und 



sic sahen in dein Hlilze sein blilzendes Horn. Deslialb 
war Thor, der IJonnergoU, slierköpfig gedachl und abge-
bildet. Die Furcbl vor dein Blitze, der in Begleitung des 
grollenden Donners liernieder fiel, erzeugie liier die Idee, 
dass er ein wilder Ur sei, der ja gleicbfalls mil blilzen-
den llörnern mul donnerndem Gebrüll über die erschreek-
ten Menschen der Urzeit berliel. Deshalb beisst tinch der 
Sonnenstrabl im Ilebriiisclien keren, daber karan, slrablen 
und coronare, kronen. Und so steilten sicb die Alten den 
Donnergott vor, als Menscben mil dem Slierkopfe, und 
ebenso dacblen sie sicb audi die Slenie als inenscbliebe 
Wesen u. s. w. 

Und O. Scbrader: Eine neue und bedeutungsvolle 
Seile nimml die Nalurerscbeinung an durcli die scbon in 

der Urspracbe der Ariër vollzogene Unterscbeidung der 
Gescblecbler. Es gibt nun milnnlicbe und es gibl weib-
licbc Naturgoltbeilen. Dvans und Agni sclieinen dem 
Ariër miinnliob, Usbas isl ihm ein Weib. Dainit isl die 
Vergleicbnng der Vorgiinge in der Nalur der meuscb-

licben Phantasie wesentlicb niiber gerückt. Eine Fülle 
neuer Vorstellungen springt nun bervor. Die Usbas er-
seiieint als die festlicb gescluniickte Braut, welcbe der 
feurige Sonnengott verfolgt, oder als die junge Mutter, 
die die knnftige Sonne unter iiirem Horzen tragt, oder 
als die gescbaftige Hausfrau, die mil dem frübesten von 
ilirein Lager sicb erbebt, so werden die allesten Ariër 
gedacbl und — getrüumt baben. Und nacb dem Bilde 
der irdiscben 1'aniilie, wo der Einlluss des Eiuzelnen 
dem Willen des Ilerrn gegenüber versclnvindel, regl 
sicb allmablieb leise das Bestreben, audi die Macbl der 
Naturgewalten gegeneinander abzustufen . . . die Farben-
pracbt des jungen Frührol loten die Slrablen der böber 
sleigenden Sonne, die Sonne selbsl verbirgl sicb binter 
finslere Gewillerwolken, ewig unveranderl scbaul nur der 
Himmel auf die Erde berab : er isl also der Erzenger, 



— 28 — 

Vater und llerr (Ci'k Dyaus-pitar, Ju-piter) und 
s i e  d i e  K i n d e r ,  d i e  H i m m e l s e r z e u g t e n  u n d  H i m m l i s c h e n  
(deva, deus, von div, strahlen, wie dyaus). Doch der 
Geist der Ariër begnügt sicli nicht mil der Vorstellung, 
er will audi begreifen und denion. Wie mag es kommen, 
wird man sich schon in der Urzeil gefragt haben, dass 
Sonne und Mond durch so ewigen Wechsel verhuilden 
am Uimmel erscbeinen? Sic werden wohl in einem Ver-
ballnis zu einander slchen, sie werden wahrscheinlicb 
Mann und Frau sein. Allein wie kommt's, dass sie nie 
zusammen erscheinen, sondern dass eincs üiehl, wenn 
sich das andere erbebl. Aucli darauf anlwortel das kitul-
licbe Gemül der Ariër: Mond und Sonne müssen eben 
schlechlc Ehegallen sein. Und so weiier, und so weiier. 
Wir sind hier an dem Quell angekommen aus dem die 
wogenreicbe Flul der ariscben Marchen und Mythen 

enlspringl. 

III .  Zu § 12.  

Fetiscb (porlugiesisch feilico, faolilium quid, von 
f'acere im Sinne von anlhun, bezaubern, also ein Zauber-
übeudes) isl ein bcliebiger, der organiscben oder anorga-
niscben Natur angebörender Gegensland, der cnlweder als 
boheres Wesen oder als Wohnsilz, Hülle , Verkorperung 
eines solchen betrachtel wird. Felischismus oder die Ver-
ebrung von Feliscben («Verebrung» cum grano salis zu 
verslehn!), gleicbbedeulend mil Pandamonismus, isl die 
allerniedersle Form der Religion, die Religion der noch im 
Stadium der Kindheil stebenden Menschheil. Zwar, einer 
von Max Müller und anderen verlretenen Ansicht zufolge, 
ware er nicht sowohl Anfang, als viehnebr cine Corrup­
tion der Religion ̂  die kindisch g e w o r dene Religion. 

M.'s Theorie entbebrt je doch des durchschlagenden Ho-
weises. Unserer Ansicht nach kann Felischismus beides 
zugleich, hier Rudiment, dort Verkümmerung der Gollcs-



verehning sein. Tliatsiichlich linden wir iiin heute noch, 
nicht elwa nur bei den auf der niedrigsten Stufe der Cul-
lur znriickgebliebenen Vólkern Nordasiens, Africas, Ame­
ricas und Auslraliens, sondern als Zauberei vielfach aucli 
in der Landbevölkerung der gebildetslen Staaten Europas. 
Als die niederste und altesle Form des religiösen Bewusst-
seins lebl sie hier fort neben den hochsten und vollendet-
sten Formen der Religion, ja innerhalb derselijen, gleichwie 
im Bereiche der organischen Nalur die elemenlarischsten 
Pflanzen- und Tierarten neben den höcbslentwickellen 
fbrtbestehen. 

Der Felischismus niederster Art (unmiltelbare Ver­
ehning des sinnlichen (jegenstandes) beruhl auf der kintli-
schen Selbstspiegelung, vermöge welcher der Urmensch, 
wie das Kind in seinem Si)iolzeug, iiberall in der Natur 
ein ihm iilinliches Lebendiges lindet, derjenige zweiter 
Stufe (eigentlicher Fetischismus) auf dein allen Urvolkern 
gemeinsamen Geisterglauben (Spiritualismus, Animismus,1 

welclier selhst aus der Reflexion über die Ersclieinungen 
des Schlafes und des Todes entsprungen ist. Der bisher 
sich selbsl bewegende Körpcr liegt jetzt als starre regungs-
lose Leiche da. Es muss also vorher et was in ihm 
gewesen sein, was ibn bewegte, eine l rsache seiner 
Lebendigkeit, und dass er starr und regungslos, ist die 
Folge davon, dass jenes Etwas mit der letzten Ausatmung, 
und als solche (Atem, Odem, Hauch, nefesch, ru'ch, 
anemos, psyche, spiritus, anima) aus ihm entllohen ist. 
Bekraftigt in diesciu Schlusse wird der Xaturmensch durcli 
die Thatsachen des Schlafs und (h-s Traums. Rubig und 
regungslos liegt der Schlafende da, wiihrend er doch, 
nachdem er wieder erwachl, zn erzahlen weiss, wie er 

1 A n i in i s in ns mul Spiritualismus werden von don Reli-
gionsforschern so untcrscliieden, dass Animismus einfnch dou Glauben 
an Geister, Spiritualismus dagegen oder Spiritismus den Glauben 
an die Mügliohkeit diese durch Zaubennaclit, zu beherrschen bedeutet. 



frci iin Raume sicli bewegt, draussen in Wald und Flur 
hemmgeschweif'l, die bekanuten Toten (d. b. eben jeues 
aus iluien gowicbene und sie überlebende Elwas) wieder 
gelroffen und mil ibnen verkelui babe u. s. \v., u. s. w. 
Der so Herumscbweifende und der ruhig Daliegende kön-
nen doch niclil ein und dasselbe Wcsen sein. Jener isl 
vielmebr ein anderer als dieser : er komint und gebl, er 
liiiU sicli in diesem anf und bewegt ibn, er entweicbl ans 
ilun und liissl iim regungslos. Wir alle baben so unsern 
Üoppelgiingcr, in uns allen, sofern wir leben, wobnl ein 
soldier unsicblbarer Beweger, Lebenshaucb , Geisl oder 
Seele, und desgleicben ausser uns, in allem Lebendigen. 
Lnfl und Wasser, Berg und Thai, Wald und Steppe, 
Wolke nnd Abgrund, was saust und braust, was llutet 
und rauscbt, was stoluit und drohnt, was acbzet und 
jubelt, was grünt und blüht, was kreucht und lleucbt, 
was kommt und gebt, entstebt und vergebt, es ist alles 
bes eelt, alles von Ge is tern erfiilll. Diese sebweben 
f'rei berum oder nebmen Wohnung in bestiinmten Gegen-
standen, gleicbgültig ob diese dem Tier-, Pilanzen- oder 
Sleinreicbe angebören, und solebe Gegenstiinde 1 werden 
dann als Fe t is c be,2 d. b. als göttlicbe Dinge verebrt. 
Mit liöberer Macbt ausgestattet, werden sie als Selmtz-
mittel gebraucbt, teils von Einzelnen, teils von Fami-
lien, Stammen, Volkerscbaften. Es gibt Privatfetiscbe 
(z. B. ein Slück llolz, an welches ein Neger den Fuss 
stosst, wird ilun zum Fetisch) und Volksfetiscbe (Tiger, 
Schlange, Biir u. s. w.); es gibt künstliche und natiirliche 
Fetische, wovon Sammlnngen im British Museum und 
anderwarts sicli befinden. Üie kindische Phantasie bal 
bier einen unhegrenzten Spielranm. 

1 Baura, Stern, Stück Holz, Tiers oder blos Horn, Klaue, Büschel 
Haare u. s \v. 2 Der Ausdruck flndet sicli augeblich zuerst bei 
De Brosses : Du culte des dieux fetiches, 1760. 



Vom Fetische und deiu Verhaltnisse des Gliiubiaen O 
zu ihm gilt natürlicli, was von den «Geistern» überhaupt 
gesagl worden ist, als deren Verkörperung sie betrachtet 
werden. Es ist im Bereiclie des Fetiscbismus weder ob-
jectiv von ebrfurchtgebietenden eigentlichen Gottern, nocb 
subjectiv von «scblechthinigem Abbiingigkeitsgefiilil » die 
Rede; ja der Fetisobdiener fiihlt sieb seinen Feliscben 
gegenüber so wenig abluingig, er bal vor ibnen so wenig 
Khrfurcbl, dass er sie missbandelt, zerbricbt, in's Wasser 
wirft, also straft, und gcgen andere vertauscbt, wenn 
sie seinen Wünscben zuwiderbandeln, seinen \\'illen nicht 
erfüllen. Der eigentliebe Untergebene, bal man richlig 
gesagl, ist bier nicht der Menscb, sondern die Gottbeit. 
Der Feliscb oder sein «Geisl» verbiilt sieb zmn Golle des 
l'olylbeismus und Monolbeismus, wie die Puppe, womit 
das Kind spiell, zu den liealiliiten des Mannesalters. 

Spuren, und recht deullicbe Spnren, dieses kindlich 
familiüren Verhallnisses zwiscben Gotl und Menscb, dieser 
«noch spielenden Religion» finden sich audi in den höberen 
Formen des Polylbeismus und Monolbeismus. Es ist richtie v O 
bemerkt worden, dass wenn •/.. B. Xerxes das Meer peit-
schen liisst, um es zu bestrafen, dies eine echl feliscbis-
tiscbc Praxis ist. Desgleicben wenn. wie Livius berichtel. 
ein rümiscber Feldherr, vor einem Treilen mit den Kartha-
gern, die heiligen Ilübner in's Meer werfen liisst, weil sie 
nicht fressen wollen, «damil sie doch wenigstens saufen». 
Ja bis in's Cbristenlum binein liisst sich die Spur feti-
schistiscben Religionswesens verfolgen. Ilierher gehort: 
jener süddeutsche Bauer, welcher den heiligen Floriau, 
der den Dorfbrunnen ziert, in's Wasser wirl'l, weil er bei 
einer Feuersbmnsl nicht helfen will, und der entrüslel 
ausruft: enn du nicht löscben willst, so sauf! — jene 
Tyrolerin, welche, bei der Nacbricht vom Tode ihres 
Kindes, um dessen Leben sie lange mil der Madonna 
gerungen halte, dieser das lose befestigte Christuskind 



aus dem Arme reisst, und es in den nahen Bach wirft, 
mil den Worlen : So solist aucli du spüren wie es that, 
ein Kind verlieren, u. s. w., n. s. \v.1 

In der niedrigsten nnd kindischslen Form finden wir 
noch heule den Felischismus bei den noch vorhandenen 
Wilden Auslraliens, bei den Maoris auf Nenseeland, über-
haupl in Polynesien sowie audi in Africa, besonders in 
der sogenannlen grossen Negerrasse.3 Eine hohere Stufe 
nirnml er bei den «Indianern» America's ein, \vo sogar 
ein monolheislischer Zug sich kundgibt, insofern üijer 
allen Geistera der eine «grosse Geist» (Maniluj herrschen 
soil. 3 Auch werden hier die Gulter mil Namen uuler-
schieden: was bereits ein Charakterislicum des über den 
Felischismus sich erhebenden Polylheismus isl. 

Auf allen Stufen des Felischismus linden wir übrigens 

1 Vgl. Erliiutorung V. 2 Dieselbe zerfallt, nach Pott's gi'ünd-
lichen Untersuchnngen, in 4 sehr verschiedene Rassen, nilmlich 
1. die Bantu Leute), von Kongo- nnd Nigermündung bis zum 
Oranjefluss, begreifend : die Kaffevn, Zulu, Sambesi- und San-
sibaibewohner im Osten, die Betsclmanen, Matabele unci zabl-
veiche Stamme im Centrum und Westen Africas; 2. die eigent-
lichen Neger (Senegambier, Sudanesen , Gallavölker); !i. die 
Hottentoten und Buschmiinn er, die tiefste aller Rassen 
(südlich der Qalla); 4. Die Nu bi er, mit Aussehluss der vielfach 
gekreuzten Abessinier: die kleinste aber entwickeltste Gruppe in 
dem frtther mit dem Namen « Neger » bezeichneten Völkercomplex. 

3 Die Hidatias oder Grosventres am Missuri nennen ihn den 
alten unsterblichen Mann, den grossen Geist, das grosse Geheimnis. 
Uebrigens verehren audi s i e, ausser ihm, alles was es in der 
Natur gibt. Nicht nur der Mensch, sondern Sonne, Mond, Sterne, 
allo niedern Tiere, alle Biiume und Pflanzen, Flüsse und Seen, viele 
verschlagene Steine und losgei'issene Felsen, selbst Hügel, Vorsprünge 
die allein stehn, ja alles was nicht von Menschenhilnden gemacht 
ist und ein unabhiingiges Wesen hat, oder individualisirt werden 
kann, besitzt einen Geist, oder richtiger einen Schatten. Diesen 
Schatten gebührt ein gewisser Respekt und Verehrung. obgleich 
nicht allen in demselben Masse . . . Die Sonne winl hochverehrt und 
man bringt ihr viel kostbare Opfer.» (Ethnography and Philology of 
the Hidatsa Indians by Washington Matthews, Washington 1877, 
citirt von Max Muller, Ueber die Wahrnehmung des Unendlichen.) 



— :):]  — 

den ünslerbliclikeilsglauben, in welchem das innersle 
Wesen aller Religion, das Nichtslerbenwollen, znm ])e-
redten Ansdruck konnnt. Bei den Maoris herrschl dieser 
Glaube sogut, ja fast nocli entsciüedener als in den höch-
slen Religionsformen. Nnr denkt sich der Wilde das Jen-
seits als einfache Fortsetzung des Diesscits. Wer hier 
Skiave war, wird dort einfach wieder Skiave sein, wer 
hier Ilanptling war, isl es auch dort. Hei der Bestattung 

eines Hfiuptlings wird nnr deshalb eine Anzabl Sklaven 
getölet, damit sie ilnn iu"s Jenseils folgen nnd ihn dort 
bedienen; desgleichen seine Gattinnen, damit er im Jen-
seits nicht nnbeweibt sei. Üie uus befreindende Resigna­
tion dieser Menschen dein Tode gegenüber erklilrt sicb 
gerade aus der Znversichllichkeit ihres Glanbens an die 
individuelle Fortdaner als einfache Fortsetzung des dies-
seitigen Lebens ohne Vergeltnng. 

üebrigens versichern einzelne Missionare, dass eia 
im höhern Sinne etliisches Moment dabei nicht ganz-
lich fehlt. Beim Eidschwure der Neger werden ine nnd 
da Fetische berührt nnd /,u Zeugen genommen. Anch 
findet sich bei den Negern der Glaube, dass sie im Jen-

seits ibren Fetischen Rechenschaft von ihreni Leben ab-
legen müssen. 

Den kindischen Vorstellungen von den «hoheren 
Machten», wie sie dein Fetiscbisnms eignen, entspricht 
selbstverstandlich noch kein eigen tlicher Cultus, 
sondern vorerst uur ein kindisches Vorspiel zu dem was 
wir als Gottesdienst zu bezeiclinen pflegen. 1 Es bestebt 
dassolbc beinahe ausschliesslich in Zauberei, d. b. An-

wendung von Formeln nnd llandlungen wodurch die 
boheren Machte beschworen werden sollen. Der Priester 
ist vorerst identisch rnit dein Zauberer nnd Wabrsager, 
der initlelst gewisser \'errichtungen Macht iiber die Geister 

1 Vgl. übi'igens Erlautevung I. 



zit gewinnen und so ilire Macht zu breohen suclil. Dabei 
zeigl er des ('jflerii, zumal l)ei den sogenannten turanischen 
Vólkern Nordasiens1, die unter dem Namen Schainanis-

mus2 bekannte Tendenz sich tuis dem gewobnliclien Lebeu 
nnd nücblernen besonnenen Zuslande in einen solchen 
der nervösen Erreglheit, der Begeisterung und schliesslicli 
der Ekstase zu verselzen, znm Behuf des Erkennens des 
goltliclien Willens und der Zukunft. Die Millel dazu sind 
Enthaltung von Speise fasl bis zum Hungerlode, berau-
scbende Getriinke. rauschende und berauscliende Musik, 
wirbelnder Tanz u. s. w. Indem der Geisterglaubige sich 
berauscht, macht er sich Mul zum Kampfe mil den 
zahllosen Gespenslern und Dilmoneu, die ibm nachstcllen 
und die er bannen zu können glaubt, sobald der Geist 
miichlig in ihm erregt isl, wahrend er sich im nücb­
lernen Slande ihnen nichl gewacbsen fübll, sicb überall 
und auf jedem Scbrill dem Zauber ausgeselzl wahnl. 

^'ie der Felischistnus so halll auch der mil ihm 
verbundene Schamanismus in den holier enlwickellen 
Religionen nach. Der berauscliende Maoma- oder Soma-
Trank (Gerslenspirilus), der den Turaniern südlich benach-
barten und geislig holier slehenden Irianer und Inder, 
die Orgiën des semilisch - griecliischcn Baal-Dionysos-
diensles, die orgiasliscben Zauberer des spaleren Vedis-
mus und Mazdaismus, die rasende Pylhia im delphischen 
Apollocull, die ekslalischen Vorkommnisse in alleren und 
neueren Seclen, das Flagellanlenlum im kalholischen 

1 Mongolische Hasse (Tschuktschen, Jakuten, Tunguscn, Kirgisen, 
Buriltcn). In Nordamerica ist der Schamanismus bosonders staik 
ausgepragt bei den Koloschen. (S. den Artikel von Dr. Berghaus im 
Magazin für die Lit. des In- und Auslands, 1887, Nr. 33.) 2 Das 
Wort « Saman» soweit es Geistbescluvörer heisst. kommt eigentlich 
nur bei den Tungusen vor. Die Ableitung vom indischen «jamana» 
ist höchst zweifelhaft. S. einen Artikel von Schott in den Philol. 
Abhandlungen der Berliner Akademio der Wissenschaften: Uebcr 
den Doppolsinn des Wortes «Schamanc». 



Miltelaller, ja, die mil klingendem Spiele einherziehende 
Salvation army, dies alles — um nur einige wenige 15ei-
spiele zu erwiilinen — sind Erscheinuugcn schamanis-
tischer Art : atavistische Nachklüngc aus der Kindheit 
des Menschengeistes. 

IV.  Zu § 13.  

In den «Göttern» wie in den «Geistern» bildel sich 
der Mensch ab, in den Geistern der kindische, in den 
Göttern der jugendlich aufstrebende und geislig erstarkle 
Menscli. Waren die Fetische Kinder und Puppen, so 

sind die Gutter des 1'olytheisinus kraft- und lebensvulle 
Persönlichkeiten, und wie in der Jugend der Geschlechts-
trieb eine Ilauptrolle spielt, so audi bei ihnen. Man 
denkt sie sich miinnlich oder weiblich, durcii das Band 
derEhe verhuilden, Kinder zeugend u. s. w. .Ieder Gott hal 

seine Gharaktereigentümlichkeit, seine Erlebnisse, seine 
Geschichte. Eine solche Geschichte, Erziihlung, Götter-

sage, aus der dichtenden Volkerphantasie entsprungen, 
isl ein My thus, das gauze desselben, sofern es durch 
T r a d i t i o n  l i x i r t  w i r d ,  d i e  M y t h o l o g i e .  

Um das mil diesem Worte bezeichnete «buute Ge-
misch von Sinn und Unsinn» riclilig zu verstellen und 
anderes darin zu linden als Albenihcit und Unwissen-
heil, muss man sich auf den naiven Standpunkt ihrcr ür-
heber zu versetzen wissen. Dein Kinde, sagten wir, isl 
alles lebendig, es redet mit seiner Puppe als mil seinein 
alter ego; und der Jüngling isl. noch ein halbes Kind. 
Die früheren Jahrlmuderte konnten sich nicht auf diesen 
naiven Standpunkt zuriickversetzen. Daher ihre Gering-
schatzung der Mythologie. Schon den Philosophen und 
Forschern des spütern Altertums fehlte der richtige Sinn 



— 36 — 

f u r  d i e s e l b e .  S i e  w a r e n ,  w o  e s  d i e  M y t h o l o g i e  z u  d e u t e n  
gall, in nicht geringer Verlegenheit. Entweder lliichteteii 
sic, wie die Stoiker, zur Allegoric, oder sie erblicklen 
im Mylhus idcalisirte wirkliche Geschichte. So Euhemerus 

(30Ü v. Chr.) mid seine Schule. 
Gründlicher isl Wesen und Ursprung der Mythologie 

ersl scil der zweilen Uiilflc des vorigen Jahrhunderts 
(I). Hume, Natural history of religion, und Chr. G. Heyne, 
Creuzcr's Vorlaufer) und besouders in unsenn Jahrhunderl 
sciteus der Philosophic und naincntlich der Philologie 
imtersucht worden. Unter den Philosophen hat sich, nach 
Hume, vornelnnlich Schelling, ualer den Philologen, 
Goltfried Hermann, Grcuzer, Otfried Miiller und Max 
Miiller um die Wissenschaft der Mythologie verdient 

gemacht. 
Wahrend man diese ehedem als ein Gewirr poetischer 

oder altweibischer Faseleien oder gar als Carricatur der 
heiligen Schrift alten Testaments gering schatzte, isl sie 
für Schelling ein logischer Process und zwar ein realer 
Process des Gottesbewusstseins im menschlichen Bewusst-
sein. Die Götter in ihrer historischen Anfeinanderfolge 
siiul ihm die Etapen des Selbslbewusslwerdens Gottes in 
der Geschichte. Audi He r m a n n (Mythologia Graecorum 
anliqua, 1807) erblickt in aller Mythologie Philosophic, in 
allen Mythen im letzten Grundc philosophische Wahrheit. 
Schelling's und Hermann's Systcme vertreten also das 
der früheren geringschatzenden Auffassung entgegenge-
setzte Extrem, sind aber deshalb einseitig. Die der My­
thologie zu Grnnde liegenden Wahrheiten sind zumeist 
schlichte, einfache Siitze aus der tagtaglichen Erfahrung 
des Ackerbauers oder des Hirten, in die Form anthropo-
morphisirender Dichtung eingekleidet. Bei den Liebes-
abenteuern des Zeus, bei den Leistungen des Herakles, 
bei den Gewittermythen der Inder und Griechen liegt dies 
klar zuTage: jene Abenteuer drücken die einfache Wahr-



heit aus, class der reguende lliininel die B^rde befruchlet; 
die Arhöilen des Herakles sind die W'irkungen und astro-
noraischen Bezieliungen der Sonne u. s. \v. Es sind die 
verschiedensten Xatnrerscheinungen in der Geslalt mensch-
liclier Erlebnisse, also noch lange keine Pliilosopliie. Es 
gibt zwar allerdings philosophisehe Mythen, womit aber 
noch nicht gesagt ist, dass alle Mythen Philosophic 
enthalten. Richtig ist indess die Ansicht Hermann's, dass 
die Mythologie etwas besseres und im letzten Grunde 
vernünftigeres ist, als das, wofür man sie wollte gelten 
lassen. 

Im Unterschiede von Hermann's System fancl Greuzer 
(Symbolik und Mythologie der alten Volker, (5 Handc, 
in der Mythologie überall Religion. Ihm ist sie wesent-
lich ein Erzeugnis des religiösen GemiUs und der 

Phantasie, welehe darauf ausgeht, Ideen, Vorstellungen, 
]?ilder zu entwerfen von den «höheren Wesen, die wir 
ahnen». Indem er aber diese Vorstellungen, Rilder und 
Sagen, wie sie bei den verschiedensten Vul kern und 
Stammen sich ihm zeigen, vergleichl und einander sehr 

ahnlich findet, drangtsich ihm — und dies ist das Haupt-
characteristicnm seines Systems — die Vermutung auf, 
dass alle Mythologien und Religionen wesentlich mit 
einander verwandt1 und sümtlich von einer Urreligion 
abstammen, welehe Monotheismus gewesen, durch die 
Vervielfaltiguag aber der Stiimine und Volker zum Poly-
theismus geworden sei. Einen Teil dieser Ansicht 
freilioh nur einen Teil, hal die vergleichende Philulogie 
dadurch bekrüftigt, dass sie den gemeinsainen Ürsprung 
der meisten europaischen Volker und der südasialischen 

1 Ev liat dies mit besouderem Erfolg für die Sago vom babylo-
nischen Turme uachgewiesen S. die Bolege zu Creuzer's Ansicht in 
der Deutschen Rundschau, 188(5, X (Das geographische Bild der 
Menschheit von Friedrich Ratzel, p. 57-59). 



— 38 — 

Ariër1 darlhul. Zend, Sanskrit, Griechisch, Lateinisch, 
Deutsch, die slavischen Sprachen, sind alle Abkommlinge, 
Varietiiten, Dialekte einer gemeinsamen Ursprache, wie 
heutzutage Frauzösisch, Ilalienisch, Spanisch und Porlu-
giesisch Abkommlinge des Laleinischen sind. Und wie 
die Verwandlschafl der Sprachen, so hat sich, millclst 

Vergleichung der Gottornamen, auch die Verwandtschaft 
der Religionen und Mylhologien aller dieser Völker nach-
gewiesen , so dass diese verschiedenen Mylhologien ge-
wissermassen nur verschiedene Dialekte der einen Ur-
religion der Ariër zu betrachten sind: Der griechische 
Uranos, z. B., ist der indische Varuna, der griechische 
Zeus der indische Dyaus (der heitere Ilimmel, auf den 

der Genetiv Aio; noch deullicher hinweist), der lateinische 
.lo oder Ju-piter, der germanische Zio oder Tin (der im 
englischen Tuesday und im süddeutschen Zisdy fortlebt). 
Auch dies ist im Creuzer'schen Systeme richtig, dass die 
ursprünglichen raythologischen Vorstellungen, aus welchen 
die weiteren sich entspannen, sehr einfach waren. \\'o 
spater drei, vier, ja zehn verschiedene Gottheiten sich 
Itreil machten, war ursprünglich nur eine. Aus dein 
einen Sonnengott ist Baal, Bel, Apollo, Moloch, llerakles 
und eine ganze Menge von besonderen Göttern geworden. 
Soweit ist Creuzer's Hypothese von einem ursprünglichen 
Monotheismus zutrcffend. Allein diese eine Gottheit, die 
s i c h  i n  m e h r e r e  z e r t e i l t e ,  w a r  d e s w e g e n  n i c h t  d i e  e i n -
zige, es gab neben ilir noch andere, die sich ebenfalls 
in der Volksphantasie vervielfaltigt haben (der Mond, die 
E r d e  u .  s .  w . ,  u .  s .  w . ) .  E s  k a n n  d a h e r  w o h l  v o n  I l e n o -

1 Der Ausdruck Indo-Germanen, womit man ehedem und jetzt 
wieder vielfach die arische Völkerfamilie zu bezeichnen pflegt, weist 
auf ilire beiden extremen Vertreter hin im aussersten Osten und im 
aussersten Westen. Er ist, richtiger als der gleichfalls beliebte «Indo-
Europaer», insofern auch die grosse Mehrzahl der Nord- und Süd-
americaner besagter Rasse angehört. 



— :?() — 

t h e i s m u s  i m  S i n n e  v o n  ^ ^ a x  M u l l e r ,  n i c h t  a b e r  v o n  u r -
spriinglichctn Monolheismtis ira eigenllicheii Sinnc die 
Rede sein. Auch das ist nicht richtig, dass die Mytho­
logie n u r Religion enthalten soil. M\rthologie ist, wie 
M. Muller treffend sagl, weder Philosophie allein, noch 
Religion allein, noch allein Naturbeschreibungin poelischer 
Form, sie ist viehnelir eine eigenlümliche Art und 
Weise, die üinge vorzustellen und auszusprechen, eine 
poelische Auffassungsweise, die auf allen inöglichen In-
hall Anwendung gefunden. 

Nachdem Creuzer's grosser und der Wissenschaft 
z u  f r ü h  e n t r i s s e n e r  N a c h f o l g e r  O l l r i e d  M ü l l e r  ( P r o l e ­
gomena zu eiaer wissenschaftlichen Mythologie, 1825) 
unter teilweiser Anlebnung an den Euhemerismus wieder 
hesonders auf die historisch ea Elemente des Mythus 
hingewiesen, hat in unseren Tagcn der Oxforder Gelehrte 
deutschen Ursprungs Max Müller eiu Erkltirungssystem 
aufgestellt, das wir, seiner OriginaliUit wegen, ausfiibr-

licher erörtern wollen. Wir lassen dabei, wo immer 
möglich, ihm selbsl das Wort. 

Zu der dichtenden Phantasie, die bei Hermann eine 
mehr philosophirende, bei Creuzer eine mehr religiose 

ist, fügt Müller einen zwei ten Factor der Entstehung der 
Mythologie hinzu: niimlich den philologischen, den 

slcls fliessenden und sich veriinderndeu Einduss der 
Sprache, naher, das Nicbtmebrverslelin und Missverstebn 
der Sprache der Vorfahren. Er bemerkt, dass, «wenn 
die Sprache der Ausdruck des Gedankens, auch umge-

kebrt der Gedanke ein Erzeugnis der Sprache ist, und 
d e f i n i r t  d i e  M y t h o l o g i e :  e i n e  f i g ü r l i c h e  R e d e w e i s e ,  
die spil ter fur bare Miinze galt, oder aucii, eine 
olte Form der Sprache, einen unversliindlich gewordenen 
Dialekt. 

Sehn wir an einer Reihe von concreten Beispielen, 
was er mit diesem Satze meint. 

4 



— iO — 

Die meislen Völker verehrlen ursprünglich als Haupt-
golt den Himrael und dessen Galtin, die Erde. Dieser 
Goll ist ursprünglich einer, aber er hat die verschieden-
slen Attribute, er erscheint in den verschiedensten Zu­
standen, einmal licht, dann wolkig und stürmisch, don-
nernd, blitzend und regnend. Der Fromme ruft ihn 
an, der Dichter besingt ihn, einmal als hei teren, lachen­
den, dann als den Zürnenden, und wiederum als den 
S e g e n s p e n d e n d e n ,  d .  h .  e r  r u f t  e i n m a l  d e n  I l e i t e r e n ,  
das andere mal den Donnerer, das dritte mal den 

Segenspender an. Diese Appellative, die ursprünglich 
einen und denselben Gott bezeichneten, werden alhnahlich 
zu festen Eigennamen, deren Bedeutung in Vergessenheit 
gerat und die man fortan auf verschiedene Subjecte 
(Götter) bezieht. Statt eines Himmelsgottes halte man 
dann einen Leuchtenden (Diu), einen Donnerer (Thor, Ur, 
Itar), einen Sturmbewegten (Indra) u. s. w. Statt des 
einen Sonnengottes Helios oder Surya, batte man den 
Phcebus Apollo (Bal, Bel), den Ilerakles — Daphnepboros 
— Mantis — Idaios — Olympios — Pangenetor — Endy-
mion 1 u. s. w., u. s. w. Ursprünglich war mil allen 
diescn Ausdrücken Helios, Phoebos, Apollo, Ilerakles, 
Endymion, dieselbe Sonne in verschiedenen Beziehungen 
gemeinl, spiiter ging der Sinn dieser Bezcichnungen ver­
loren, und es entsland die Meinung, dass es sich um 
viele handle; der relative Monotheismus ging in 1'oly-
t h e i s i n u s  ü b e r ,  u n d  z w a r  d u r c h  e i n f a c h e s  M i s s v e r -

s  t a n d n  i  s .  
Und wie die Vervielfaltigung der Götter, so erklart 

sich auch die Bildung der Mythen, d. h. der an die Goiter 
geknüpften Sagen, vielfach durch solches Nichtmebrver-
stehen dor Sprache der ^ titer. Die jugendliche Mensch-

i Endymion (ivï'jw, eintauchen) ist die in's Meer eintauchende, 

also nntergehende Sonne. 



heil hatle jedenfalls cine poelischere l)ilderreicliere Spraclie 
als die spalere. Wir, die spiilern, sagen v.. B. es wird 
dunkel, oder auch : die Sonne gehl unler nnd der Mond 
geht auf, oder über der unlergehenden Sonne gelit der 
Mond auf. Slutl dessen saglen die Vorfaliren: Selene 
(der Mond) wacht über Kndvmion, Selene folgl Kudvmion, 
li('l)l Endyniion, küssl Endymion und vcrlierl ihn. Diese 
Ausdrücke erliielten sicii, man nahm sie am Ende würt-
lich nnd es enlstand das Marchen, Endymion sei ein 
junger Bursche gewesen, den ein Miidchen namens Selene 
geliebl und verloren habe. «Und waren die Kinder, fiigt 
M. liinzu, neugierig, noch mehr zu boren, so gab es 
jederzeil eine ürossmulter, der es Freude niacble zu er-
ziililen, dieser Endymion sei der Sohu der Protogeneia 
oder Morgendammerung, oder der Kalyke (Nacht) gewesen, 
und so rollt der Mythus, einmal in Bewegnng gesetzl, 
fort und schwillt an in's Unabsebbare; seine Eltern 
h e i s s e n :  P h a n t a s i e  u n d  M i s s v e r s t i i n d n i s . »  

Ein anderes Beispiel aus der griechischen Mythologie. 
Die Vorfaliren redeten von Apollo delios (^vTXio?), dem 
hellen, leuchtenden Sonnengott. Allnuihlich ging 
die Beden tung von als heil verloren ; man deutete 
delios: von oder aus Delos, und so enlstand die Mythe 
der Geburt Apollos auf Delos: sie entstand, m. a. W., 
aus einem Missverslandnis. 

Ein drittes und lelztes aber sprechendes Beispiel, 
wiederum aus der griechischen Mythologie: Die Vorfaliren 
schon verehrlen als höchsten Gotl den Zeus. Sic nannten 
ihn den Golt der Zeiten, d. h. der ewige Gotl, Zeus 
xpoviwv oder xpovt^vi;, Ableitungen auf iwv und batten 
ursprünglich nicht ausschliesslich palronymische Bedeu-
tung nnd drückten eine Xbeliebigc Beziehnng aus. Zeus 
Icronion hiess also nicht Zeus, Sohu des Kronos, sondern 
im Gegenleil: Zeus, Herr des Kronos, d. h. ewiger. 
Als aber spaier diese Endungen nur noch als Palronyme 



gcdeulel warden, erklörle man im Gegeusatze zum wahreu 
ursprünglichen Sinne: Zeus, Sohn des Kronos, uud ergab 
sich so die bekannle Kronosmylhe, die also wiederum 

eine Tochler der Phanlasie und — des Missverstand-

nisses ist. 
Auch wir, erinuerl Müller, verslelm in unsern mo­

dernen Spraclien vieles nicht mehr, was sieli zwar formal 
darin erhalten, ursprünglich aber einen arndern Sinn lialle. 
Wer weiss wobl noch, dass Tochler eigenllich und 
u r s p r ü n g l i c h  M e l k  e r  i n  ( s a n s k r .  D u h i l a r ) ,  p e c u n i a r  
eigenllich auf den Viehsland ('peculium, pecunia, pecus) 
bezüglich heissl, dass Klei nod einsl die mindesl werl-
vollen Slücke, namenllich Eingeweide des geschlachlelen 
Viebs, die der Melzger zuwog, bedeulelhal? Eine Mythe 
aber gab die andere und aus allen mil einander enlwickelle 
sich an der Hand der dichtenden Volksphantasie ein ganzer 
Cyclus von Mythen. Müller schliesst aus alledem: Die 
Entstebung der Mythen bat zwei Hauptfactoren : einen 
pos i liven und einen negativen. Der positive isl die 

anthropomorphisirende Phanlasie, der negative die sich 
von Geschlecht zu Geschlechl umbildende und veriindernde 
Sprache und in Eolge davon das nicht mehr verstehn 
oder auch das wörllicb nebmen alter poetischer Redens-
arten. Also kurz gesagt: Die Mythologie isl hervor-
gegangen aus Phanlasie und M i s s v e r s t a nd n i s. 

Fragen wir noch : wie hal sie sich befestigt und 
erhalten? so antworlct derselbe Gelchrle : «Befestigt und 
erhalten bat sie der angeborene Uespekl der Menschen 
(ihre religiose Pietat) vor dein Allen, Ueberlieferten. Die 
Ueberlieferungen sind ofl seltsam, wnnderlich, ja nach 
Massgabe der zeitgenössischen Ideen immoralisch, und 
doch niminl sie jede Generation an und gcstaltel sie so, 
dass sie erlraglich werden, oder gar einen liefern Sinn 
erhalten. Wir wissen, dureb Missionare, von vielen Hin­
dus, die nicht den mindesten Glauben mehr haben, und 



— 43 — 

doch die Knie beugen vor den Bildern Wishnus mui 
Shivas. Die Tradition hal sie eben gelieiligt. Aehnlich 
isl die Elirerhielung die ein Socrates, ein Plato, den 
Volksgöttern zolll. Das Unertragliche in der mythologi-
schen Tradition suchen sie mittelst der Allegorie um-
zudeuten, ihm einen liefern Sinn unterzulegen. Andere, 
wie Pindar, andern sie geradezu . . . dabei bleiben nber 
doch die Namen: Manner, die die liücliste, reinste Vor-

stellung von der Gottheit batten, nenneu sie immer noch 
Zeus. Also die Macht der Tradition, die Pietüt gegen das 
von den Viitern nberkommcne, das ist der Ilauptfactor, 
der die Mythen befesligct, erbalten hat. Dazu kommt 
«her wiederum die Sprache, die der religiösen Tradition 
machtig unter die Arme greift. Sagen wir doeli jetzt 
noch: die Sonne geht auf, geht unter. Regenbogen, 
Donnerkeile, ohne auch nur entfernt an die Richtigkeit 
dieser Ausdrücke zn glauben. Sprechen doch die «libe­
ralen» Geistlichen von Evangelium, Heiland, AN'ort Gottes, 
und denken sich dabei ctwas ganz anderes als die Vüter. 
Die Sprache bal eben diese Ausdrücke sanctionirl; wir 
gebrauchen sie auch dann, wenn ihr ursprünglicher Sinn 
uns f'remd geworden isl. » 1 

So weit Max Müller, der, wie sie sehen, die relative 
Wahrheit früherer Ansichten in sein System aufgenommen 
bat, somit allseiliger ist als seine Vorgiinger. Worin auch 
er wiederum einseitig wird, das ist seine allzuslarke Be-
lonung und offenbare Ueberschatzung des philologiscbeu 
Factors. Wie gross und bedeutend auch die Bolle dieses 
negativen Factors der Mythologie gewesen sein mag, ihr 
Ilauptfactor bleibt, unserer Ansicht nach, der positive: 
die anthropomorphisirende (das Menschliche und die 
menschlichen Veriiiillnissc in die Natur hineintragende 
P h a n t a s i e  i m  D i e n s t e  d e s  r e l i g i ö s e n  G e f ü h l s .  

1 Essays II, 12 



Audi darin niöchlen wir Max Miillcr kaum bei-
pflichlen, dass er die Mythologie eine figiirliclie Rede-
weise nennt, die spiiter wörtlicli genommen, also miss­
verstanden wurde. Weun die Vorfahren gesagl halten : 
Selene liebt Endymion, folgt ihm, kiisst ihn, verliert ihn, 
Helios schaut, Helios sendet seine Pi'eile, so waren dies 
in ihrem Munde durchaus keine Tropen, Bilder, Gleich-
nisse, sondern eigen tlich gemeinte Anthropomor-

phismen. 
Mythologie ist eintach : ein natürliches Spiel der dich­

tenden Volksphantasie, sie ist (nach Simroeks treffender 
D e f i n i t i o n )  P o  e s i e  u n d  z w a r  d i e  a l t e s t e P o e s i e  d e r  
Völker. «Sie hat sich aber — und dies ist die Wahr-
heit des Müller'schen Systems — entwiekelt nnter wesent-
licher Mitwirkung der Sprache und erhalten Dank dein 
angebornen Respekt der Menschen vor dem Altherkömm-
lichen. Denn : was grau vor Alter ist, das ist ihm heilig.» 

V. Zu § 14.  

Zur Gharakteristik des modernen Polytheismus oder 
vielmehr Polydiimonismus bringt die « Gartenlaube» (1886, 
Heft 10) folgende kostliche Illustration : «Unter den Dorf-
bewohnern Siulitaliens herrschen noch hcute die wunder-
lichsten Ansichten über die Macht und das Ansehen der 
«Heiligen». Dieselben sind in förmliche Rangstufen ein-
geteilt, deren Grenzen allerdings so locker gezogen sind, 
dass sich über die Macht des einen Heiligen zu der eines 
andern wohl streiten lasst. Naraentlich gilt dies von vielen 
Schutzheiligen der einzelnen Dürfer . . . Eine Ortschaft 
verachtet den Schutzpatron der andern und verspottet ihn 
auf alle mögliche Weise. Wie weiland die Guelfen und 
Ghibellineu fallen die Anhiinger oder richtiger Parteigiinger 
über einander her, und der Streit über die Heiligen spal-
tet selbst die Familien, wenn die Frau mit den Töchtern 



— 45 — 

vielleichl zufüllig S. Giovanni, der Vater mit den Soluien 
S. Anionic anhüngt. Namenllieh bei den Festen komnil 
der lleiligenstreil zum Ausbrueh. In einem sizilianiscben 
Orle, Medica, giht es die Parteien der S. Georgianer und 
der S. Peterianer; die Letzterea Ihun dem Heiligen der 
Ersleren allen Schabernack an und umgekebrt. Die S. 
Georgianer löscbten einmal am S. Petertage alle in der 
Kirche angezündelen Kerzen dadurch, dass sic Ilunderte 
von Fledermiiusen losliessen. Am S. Georgstage kam daim 
die Rache der Pelrusmanner: sie nahraen den Ziind-
scliwamm aus allen Morsern heraus und schlugen Nagel 
liineiii, so dass das Fest in der Stille gefeiert und der 
KnallefFekt verloren gehen musste . . . Der Ilass steigert 
sicb bis zur Schandung des Heiligtums, bis zum Ein-
brucli in dieKirchen: zur Unscbadlicbmachung des feind-
licben Heiligen . . . Wer Heidentum kennen lernen will, 
braucht vvahrhaftig niebt nacb Inner-Africa zu reisen.» 



Buchdruckerei von J. H. Ed. Heitz (Heitz u. MUmlel), Strassburi 


