Utrecht University Library

In epistolam apostoli Pauli ad Romanos, commentarii

https://hdl.handle.net/1874/428606



https://hdl.handle.net/1874/428606

IN ERPISTOL &M
‘Apoﬂ:oh Pauli ad Ro.

Mmanos:

COMMENTARII’ PER VVOLE-
GANGYVM MVSCVLVM DYV.
fanum,

Cum Indice rerum & uerborum lo-
cuplcti{éimo.

3451, EAE, PER J1OANNES HE Re
Hags, Ao . D, I U Jenn
Je Martro,







ILLZUSTRISSINO PRINCIPI? GEO R-
g0 Comuti Unirtenperg, ¢ monte Be{garc{o, Zomz}zo  foho cum pri-
mis objfernando, Uﬂa_l,g. r%uﬁqu gratiam optat,ac

pacenm a Domino,

B 1 decurfu praefentium temporum co.
gito, Princeps illuftrifsime,gemina mihi
rerum faciés, in caufa religionis noftra,
plurimum inter {e diuerfa occurrit: leta
una, triftis altera. Lata folari {plendo-
re illuftrior,ac coelitiis maximo piarum
confcientiarum folatio allata,iucundifsi
mam offert terna ac ueré beata uitae
- promifsionem,ac blando fefe alpetu om
nlb.cuiufcunq; ordinis hominib. infinuare {atagit. Alacriter accipit
libi credentes , moeftos ac deietos placidis uerbis folatur & erigit,
Infirmos confortat, cum hofte antiquo luctantes fideliter adiuuat,
frrantes comiter inftruit,fegnes ac torpidos uigilanter excitat, pec-
Qantes indefinenter ad uiam iuftitiae reuocat:contradicentibus man
fuere quide, uerum fuxta fortiter ref[podettincredulos acfe prorfus
auerfantes, tan quam ®terno exitio deuotos, cum lachrymis deplo.
rat, Circuit paflsim , lucem oeftans & offerens omnibus, ac uniuer-
um hoctenebrarum chaos dilpellere contendens, Vide me uera-
Citerin confpe@u Domini & ingenue fatear , cum mihi in tenebris
€atholicis cum alijs erranti primumanno M, D, X VIIL uifenda

Aaretur,confpectam in fronte illius ueritatem inftinéu divinz gra
U2 cupide fum amplexus , necab illa me ulla ratione abftrahi pallus
eft Seruator Chriftus, cuihonor fit, & gloriain {empiternir: quem
Oro quotidie,ut inillame ad finem ulque fan&ificer,confirmer ac fer
llt_?t,ncc permittat urlatumab eaunguem uelad dexteram uel ad fi-
Niftram declinem. Facies hac Euangelium eft Chriftifilfj Dei, lux
“rantium, folamen triftium,robur infirmorum,excitatio defidum,
COngiliatio difsidentium ,uirtus Deidaluari cupientibus:in fumma,
Uta morientium,falus pereuntium.Huiusrefpedtu noftrahactem
Porain coelos ufp extollo ,acbeatos pradico oculos,quibus uide-
Ye,& aures,quibus audire datum elt,qua diuina prouidentiaad ¢3-
olationem eletorum in caligine Babylonicafedentium,tam eft cle.
Mentiad nos miferatione coﬁitﬁs demittere dignata.

Poft elegantem uerd hanc,& exofculandam diuine ueritatis faci-
fm,' eucﬁigid fubféquitur monftrum horrendum,ab ipfis inferis ad
Xtinguendum Euangelica ueritatis lucé immiflum. Afpectus hu,
tus trifarius eft, ut putes re Cerberum uidere tricipitem. Primim
ooncitur in illo Superfiitio,malum inueterati & infuperabile.Hzc
Um ufque aded it infana,ut quos colituiolet:quodcp amare & am-
Plecti debebat, timeat & fugiat; errores tamen fuos,quod publici

&« 2 fiat,

-

e

St




EPISTOLA
fint,nomineueteris 8 Catholica fidei ornat, & hoc pacto inemen”
dabiles reddit, Aduerfus hanclaruam pugnatum eft non modo no‘
ftris temporibus fortiter, fed & indeab initionafcentis Ecclefiz 4
multis pijs & fidelibus Chrifti miniftris : uertim nihilo fecius uires
nacta,falfis'que opinionibus inflata,Ecclefiam confpurcarein hun¢
ufque diem pergit. :

Secundus afpectus admodum hotribilis, adhzret huic aliquan”
to propius,fic,utuelutex illo natus efle uideatur.Eft hic cruentus t0
cus, trucibus oculis , fronte minaci, dentibus ad uorandum acutiss
terribiliter frendens;ac nihil aliud quam carceres,torturas,laqueos
gladium & ignes [pirans. Perfequutio eft fidelium Chrifti,feeutens
inomnes cos qui fuperftitionem catholicam auerfantur,& impu”
gnant.Horrenda plané facies  inueterata & ipfa, ac perpetuis odiis
ueritatem Dei impugnans, nunquam tamen expugnans. Alios
profcribit, & in exilium expellit, alios facultatibus {poliat , alios
fqualidis carceribus includit , alios hareleos a fanctis patribus das
mnatos uel truncat, uel laqueo fufpendit,uel igniinftar holocaufti
comburendos tradir,

Tertius cﬁ,uanus,lcuis,diﬂolutus,irrcligiorus,:’mpurus ac puti'
dus lle Epicurifmus, quem hodie paflim inualefcere, & omnes 0t
dines a fupremis ad infimosufquc corripuifle uidemus, Myfta v
ius funt1101ninesirreh’gioﬁ,ﬁne fide,omnem religionemin corde i
dcnt‘es,adiaphori,ucrtumm’,ﬁmulamrcs ac d1'[T1'1nul.=:tt01'cs,crapuIaz
& ebrictati dediti,uentris ferui,impudici,fcortatores & adulteri, ¥
{uris inhiantes,raptores,ac Martis magis quam Chrifti miliciam fer
Gantes. Horum colluuies in Ecclefiaomnino uiam parat Orienta”
i Antichifto,quemadmodum picturata fuperftitio Occidentaliprt
mum praelufit,deinde tota feruire cepit, Quemautem {acrarumicri
pturarum imperitii Cerberus hictriplex afpectu tam tetro non ter
reat, ac breui ruituri Chriftianifimi metuanxiti reddat'Verim Deo
optimo maximo fit gloria,per Chriftum lefum Dominum acSerud
torem noftrum , qui pufillum gregem fuum tot modis afflictum,
inmedio infernalium horum fpectrorum uverfantem,luce ueritatis
fux , & omnium iucundiflima Euangelfj fuifacie non deftituit. 12
hanc oculos mentis noftra,ab horribili tricipitis Cerberi afpeci
auerfos intendamus , in hac uniuerfos prafentis uita labores {ole-
mut,in hac toti conquiefcamus.Si quem improba fuperftitio {ollict
tat,ad hanc fefe uertat,ut cunctas illius tentationes doctrina peritas
tis inftructus fuperet, Si quem {@2ua & cruenta perfecutio terrct,
hanc propere confugiat,illudip Chrifti {onantem audiat; Nolite i
mere €os qui corpus occidunt, animam uero occidere non pofﬁl"‘:
{ed eum potius timete,quiubi corpus occidit, & animamin gd‘lm'
nam abijcere poteft. Etillud:Non eft difcipulus fuper magiftrume

Sime perfequutifunt,& uos perfequentur.lrem:Beati eftis cum ma
fedis




NVNCVPATORIA,
ledixerint uobis homines, & perfecutiuos fuerint,ac dixerint omne
malum aduerfum uos,mentientes propter me.Gaudete & exultate,
Quonid merces ueftra copiofaeft incoelis.Sicenim perfequutifune
Frophetas,qui fuerutante uos.Haecaudiens pius & fidelis animus,
nyeritate Chrifti confirmabitur , & non modo minas,fed & ipfam
Mortem pro uoluntate Domini patienter conftanticg fide fubibit:
€ogitabitcp, non efle practer rationem falutis noftra,quddad hunc
Modum fuos exercet Dominus, cuinon placet ut torpefcamusac
difffuamus, patiamurép longz pacis mala, Certum eft autem quod
ille dicit, uirtuté fine aduerfarijs marceflere, Porrd fi cui offendicu-
loeft noftri feculi Epicurifmus, auertat{fe ad lucem Euangelij, in-
des uelut exipfo ore Chrifti audiat: Necefle eft ut ueniant offendi.
Culatitem, futurum ut refiliant ab ipfius regno acdifcipulatu multi,
'des'q; ufqueadeo rarefcat in terris , ut cum uenerit,egre ficilliusa-
l'quidix1uentllrtls : deniquecharitasrefrigefcat, & iniquitas abun.
det.adhuc & illud: Multi uocati,pauci electi.& quaalia funt huiufs
Modimulta , Horum confideratione agnofcat ueritatem uerbi Do-
Minici,quam luculenter noftro hocfeculo impleri uidemus. A' uer-
bis Chrifti tranfeat ad uerba Apoftolorum, pracipué Pauli,cuius
Piftole,maximé quam ad Romanos, Romanis tam prifcis qudm
Pofteris egregi¢ competentem {cripfit,triplici huic fpe&ro abundé
Occurrunt, Exea qua Romanis infcripta eft,quam hicin lucem ut-
SUnque expofitam damus, petere licebit fortiflimum antidotum ¢5-
U fuperftitiones tam ueterum quam noftrorum, contra metum
Perfecutionis, & aduerfus offendiculum exuperantis Epicurifmi,
Quur autem ifta ad Celieudinem tud, Princepsilluftriflime,fcri-
ba‘m,[_)aucis accipe. Primum,{cio me hifce de rebus loquinon mo.
O principiiuxta {eculum, fed imul pio ac fideli,ad quem potiflimix
©mpetitillarum confideratio,& decuius fideac religione Chrifti
Certa extantexperimenta, Deinde,ab eo tempore quo diuina proui
ehtia quiectemac tranquillitatem noftram non fine graui ratione
tul'l?au:’t, haud modicum ex eofolatij accepi,quod incidiin notici-
AMinfignium aliquot uirorum, pro Euangelio Chrifti fideliter &
con_ﬁanter decertantium:in quorum album generofam illam Celfi.
tudinen, tuam, cum propter fingularem beneuolentiam,quam illa
ff‘ga.me,cum anno quadragcﬁmo octauo Bafileam ueniflem.ac po-
caininclyea hac Bernenfium cinitate declarauit,ti propter infra-
AMin veritate Chrifti conftantiam,non immeritd primo loco re-
Potui, deqp celebrandailla,ac pofteris pro ingenij mei tenuitate ¢5.
:::i;l}d? follicite cogitare coepi. Dum autem eam cogitationem
S A}é Ie uoluoac rcuoluo,perqpportune accidit,ut I0OANNES
Sl ma?V S tYPOgraphus Baﬁhenrﬁs,uetus meus amicus,ac Cel-
, 1 tu@apprime notus,lucubrationes halce meas in Epiftolam
auliad Romanosad pralum fuuin lucem edendas poiceret: quas
E 3 illi




EPIST. NVNCVPAT,
iti hoc facilius tradidi, quod paratam mihi hac inre occafionem
offerri cernerem, qua memoriam eorum ,qux inter nos in pr’
{entihac tribulatione interceflerunt, Celfitudini tug refricarem,ac
qualemcund animimei gratitudinem declararem. Mitto itaque
ad te,illuftrifl; Princeps,lucubrationes measin diGtamEpiftolama
Rom.quamnorunt omnes pi¢ docii pulcherrimam efle,& expedi’
tam Chriftiang religionis Epitomen:fore fperans,ut {epofito tenui’
tatismez refpetu‘ad Apoftolum ipfum magis quam ad me relpi-
cias:& hunc laborem meum nomini Cellitudinis tua nuncupatum
nonmodo boni confulas,fed & pro Chriftiani Principis beneuolen
tia cum gratia fufcipias, Tug me Celfitudini,Princeps illuftrifl. humi
liter commendo, quam ego uiciflim Deo optimo maximo ini tur”
bulentiflimis hifce rerum tempeftatibus,commendarenon
definam. Berna Heluetiorum,Annofalu-
tisnoftrae 1555,




PRAEFATIO IN EPISTOLAM APO:
{toli Pauliad Romanos.

) RAZEAT 1 [ty & Commentati quogue,inhanc sere Apos
Nl Holicam Epiflolam,multinfignes & erseclots wiss quornms dils-
218l gentia pio & cordato lectors plurimum poteft adferre emolu~
menti. Necmeipropofitseft,post illorum labores operofins als-
XS quid commentando moliri: fed guoniam mediocritati mee ex
S ] qﬂ‘fa'a mcumbit ut que J}aoﬂa lus ad eos /Erz)vﬁr,qm'mm Ro-
Main Chyristum utcungue credebant, Ecclefie Des exXponam,qua potero tam bre-
Hitate quim perSpicsitare eain medinm A?Emm, quee ad uernm & germantim fen
Jim explicandum meo indicio facere widebuntur. Avbitror antem inter eos quisie-
" funt Chriffran, fm#dqmgudm optls efSesut humano move landenins <o cemende-
s _Aposiolum,quem pfe Dominms teflimontofuo ot wier aciffimo [latim initio
Conster 1onss illins cammmz[mﬁtﬁmtafﬂan 9.1@g;ﬁ¢f: Cade, z}zqm't ad Ananiam
Dominys , quoniam organum elellum est mihiiste , ut portet nomen mesnm coram

Gentibys et Regibus, ac filis [ael. Ego enim oflendamlli, guanta oporteat enm pro

Romine me pati. Etipla Apoft olagus il bszarz}z,c]ﬂam Lwicasin AEs bona fi-
de tanquam indiniduns illiss comes o oculatws tesiss conﬁrzl'aﬂt, lus meretur ﬁdez',
Gam ut & maleyolis, el sufticiarys, uel rurfuk westus ﬁéi’aronﬁfa conue[liqumz:
Poriurm hoc noflra feculo,contra Apoflolicam Zm organi Dei autoritatem aper-
tim ef] o5 0mn,i&'z'mpzm'emz)}f’z'-mum. Ex}bfriﬂ}m Jpoﬁoftbee doring mergidm ¢
bbcem, unde mala ipfarum fludiamanifeflantur & vedarguuntur. Et quemadmon
4 Chyriftus Seruator mosler loc hommum genus perfirinxat, qzﬁam}:m male zcg:f;t,
odinnt lycem: o quam odiunt, i extinguere nequeant,infarmen [altem veddere mo
“ntur. Et ned proprif indiciy temerstate facere nideantur , nequifSime wfirpant
Apoflols Petri teftmoninm, unde incantiorsbus perfuadeant, Epiftolas Panlieffe
wire H‘?é?“ difficiles ¢ obfcuras: ﬁc:i comparatas,ut imperirioribm canfas ervorum
fulzmzniﬂreﬁz‘.c]udn non efse permittendum,nt unlgs kgdmm‘,ﬁd abdendus potius,
O'P remendas. Habet antem locus Petri, qm'in Paﬂerz'are tllues Eptﬂa!«! cap. ultimo
legivur, ad huntcmodum: Oudprapter dileéts, hec expeclantes date operam ut imma
Ctlati g sncomtaminats abillo reperiamini in che:iDamim}sj} noflri [mtz}?mz}tm,ﬁly
%em arbisyemini:quemadmodum & dileétus frater nofter Panlus,ixta [ibr datam
ﬁzpzentiam_ﬁ'np it obis, etiam 1nommibus fere Epistolis, loquens de bhis:nter que
Junt nonpyl, d:ﬁcﬂm intelletn, qut indocls Fnrmj? firmi dmrqum;,ﬁmf o Ct
eras [Cripturas,ad ffiam sporum perniciem. Hiec thisqua wfgueadeo ad commenda-
tonem Epifiolarum Pan [}ﬁaﬂm,m impmfmrﬁmas & infigni malicia excecatos
effe Oporteat ommes eos, quitam egregzﬁm r:j?imomézm in dier[um a’ezarqmmes,ad
obfeurandyum dolrinam Panls ufurpant, quod ad tllsns eff commendationem prola-
tim., Tribuir enimall Japientiam non humanitus acquifitam, Jed dinimitsss datam:
4“,”‘{5 testatsr, eum fecundum datam [ibi Japientiam Epftolas fzs conferipfifSe:
i, de i e rebus, de quibus ipfé admonebas: & syfdem fdelibus, quibus ipfe feribes
4. Sed addit, Inter quce fimt ponnslla dificilia intelle&ls. Uernm. Sunt etiam in is
Plis Apofioli Petr fcriptis nonnullainselleélu difficillima,ficuti legere licet im priore
: & 4 tllius




PRAEFATIO. o
illins Epiftolacap. 3. 4. inpofleriorecap.2. St quorundam obfcuritasin Ep~
fholss Panls meretur,ut ommiaillins [cripta ‘popula ¢ Ecclefie Dere smanthus abri-

pranturs eademratione anferasur &~ Epiflole Petrt. Qyin potins que obfenrafunts
commode exponunt doédt 1lli homimes,ut ab z'mperirioﬁn‘e queant mtelligr? Sﬁ'{,{ﬂ.
7m}mt,dmr7ummr abindoélis ¢ inflabilibus. Onare fatus eff , ut 44:»1477;:4;" n-
doFis, o referuentur lelioni doClorum. Eademratione adimatny e medio ommis [
craferiptura, Nam & dellateffarnr ?en-'w,qu‘m’ ab indo&bis ¢ inStabilibms c{eta?‘
quearwr. Et hocipfum homines ifti iam palim editss etsam libres aguntsac Princte
pes urgent,ut populus Chriflia lectione facrarum [eriptsirarum arceatnr-ut impled=

Matth.2a, 24 dllud Chriffs, Ervatis nefcientes Cripturas. S cripﬁt./{lwﬂofm non folum EfJf co-

}71:5 o re[igui; C far;ﬂimizeiﬁ’n&, ﬁ(f o Ecc[tjéfx dc ﬁd'elzbm Romants, € brz'rzzhéf!; §4
latss, Eﬁb'tﬁ.f, Col[qﬁnﬁém . ?/atz'/zpperfﬁ!am, Y'ﬂjcj];danz'cmﬁ.{w & Elﬁ":ﬂ{.‘ g, de
rebus fidesnofire, quarim cogmitio pertinet ad omnes, ¢ oxmmili concernit [aluren
Er ﬁrz/) Gt coum adbuc effet copmtio C hriflivecens ac rudis. Nunc qwadﬁ: peum

ﬁ:/e&iw Christt , adhue rudibus (:)mop/fzym it fm/(}m ac quf-;b'c‘e legeretir s f?ﬂ
tot [ecula tama, dintwrnamreligionss Chrifliand confirmationem C briffsanis o
minibus legendum negatnr :1dq poffremisisiss temporibus,que [ic funt compardtés

#t Jlf[igfﬂ!ﬂfﬁ?ﬁ?ﬂm Jffwmwm ﬁr;/)zummm lettonem requirant. Lang'éahwmm-

matus evat Chryfoftomsus, zm Juper Natth. expofitione fecundascap. 2.4 Homilid
4.9. ad lunc modum feribi: Quiaintempore hoc ex quo occupait harefis Eccle?

ﬁﬂ,n#ﬂd Fra/mzio poteft efe era C briftianstatss: neq, refiugitim C hriﬂz}mor; als
est wolentium cog;z-qﬁ"ere ﬁde;' um'mtfm,mﬁ[frz;amrfe disiine. Anteaenim multh
modss oftendebatnr,que efSet Ecclefia Christs, e guuee ;;E}i.’zl'd;:nmc aive masllo mode
cognofcitnr, uofemiz. cognofcere quee fit uera Ecclefiea Chrifl, mﬁmmif-’modo per
feriptiras. Quarel Quia omma e qua funt proprie Christiin uerstate,habent &
harefésille in [chifmate, ﬂmzfz'reil* eccle[f}u &~ ipfas feripturas disiinas, [imliter Epr
[eoposcareros], ordimes clericoris,fimiliter Baptsfimissfimiliter Enchariflia,et cate®
omnid, dem'% ipfiim € hrastu, Cholens ergo quss cognofcere, quet fizuera Ecclefia Chrt
fi:unde cognofcet n tantd COﬂﬁﬁﬁom‘ ﬁmzktudxw,mﬂmnmmmoc{o ;:cr]é‘nyt oy 4
Tremyexcmorib. spfis prins inteligebarnr Ecclefsa Cbrzﬂt',:j:mrzdo conerfatio Chrishiae
noTHIR At 0mnin awt multorizerat Jandta,que apmz’ npios noerat, INunc ants i
m!f; ant peiores fact funt Cfﬂriﬂi:zm',zimtles funt haretici ant getiles. Adbuc &
maror continentia apud illos inuenitnr ;quasnss n fchifnate, qLu):m apud Chrishanos
Oui ergounlt cognofcere,qua [it uera Ecclefia Christ, unde cognofcar,mifs L antim-
| ds per feripturas? Sciens exgo Domunus tanta confufionem reruin nam'uméftﬂ; e
bus furnram,ideo mandat,ut Coristant qui funt in Chrishanitate,uolentes ﬁ"mjf o
tem accipere fidei uer e,ad nullam rem confugiant, nifiad [eripturas. Jb’aqyi ﬁ d
alias vespexcerint, CandaliXabuntur &~ pertbunt,non mrelligentes quse frewera E°
ﬁpg. Hecille, Et Super E;}z}?oldm ad Cbloﬂ' Homilia o. ”;dgﬂopfr' ¢ hortatur Chree
Stanos omfffs,pmczpm} fecularesut comparent [ibi facra Biblia, wel faltem nown
Teflamentis. At nerba ess ‘ﬁ'gmbo,qme fichabent: Awdlerew “fmay\(s A ON
7dls of Puwrrilior, wei lrise pihice, Qapuang ) Jvyie* & undey T
eop BAeode, Tl }0&5 baurnlis brsionedds s PP RTTOSOAIY, TRS APafeios T
%U“:W {]\lﬂ:




PRAEFATIO,

tga:”i?ux, Adaoliodrove Mewessic, e worrewp oiiriop T baxiap,p wst
sidlion Tae ypaols. Hac tbi. Conferantur ifta ad fludia eovie qui nofris tempo-
flém facris ﬁripmris, prefertim é};i[z’a lss ?Aﬂlz',fimt #fq, adeb iniquisut malnt decies
i Eeclefia Chrasty &gz'cimrié!../lrzﬂatefem, gw‘:m ?’dﬂfum:quarﬁkt& NXonachorum
Jormmia, ¢ male confilsa Pontificum decreta, qu)zm  fdcy a ﬁrz}:mr:a:m’dmzméj ex
Hitsfmads indubitatis indicys & argum entts qudmnon Chrishs gloviam & Eccle-
fict illjpes falutem,fed potius many‘éﬂx ueritatss oppre(Sonem ad hoc quarant, wt fe-
Clire pofnt 4% llo negocio,patrimonio Chrisis ad inanem fliam gloriam,ocium, lu-
Xtin, ¢ wentrem,im mediaimperite plebis caligine abuts, Onare per fanguine Chri-
S ompisi fidelswm,maccime potentinm operam & ftudium mploro,ut condsib.tam
“pifs,tam z'mpmfemz'ém,mm peflilentibus,pro wiribus occuyrant: & fdcras [Criptit-
Tassprafertim Enangelicas inufumplebi Chrishi, [iunquam bifce falem poftremis
“erisporsbus quacung, poterunt ratione,alius ordinando, alins imprimendo,alius wen-
ndo ac distyahendo, i quiinmagifiratu funt,potestate [a hanc libertatem & co-
odst atems z{eﬁrzdmda afferant & sindicent: guandoguidem wix alia mansfefliore
S impudentiore nota deprebends lices,guam hoc hommum genus natum fit & $i-
"n Satane impellatur, ad obfcuranda e~ fitbuertendaomma promonende nerita-
ts Mrm}zicula.L/[[iag,zz' [/ quarnnt [alutem moytalium , & weritatis many?ﬁzztia-
Bem, ?tf-wﬁém attinet c]ﬂbd lucem dollrine ./{Paﬁ'ofz'c;c Ffeh' Christi erzl'vz'mzt, & Ja
arum il cripturaruwm lelionem denegant? Quare nonurgent cum Apoflolo,ut
werbiy Dei habirer inter fideles luculenter? Quarenon admonet cum O:)r)ﬁ flomo, ut
feculayes ¢ %riﬁt&m’,qum uocitfacra [ibi Biblia, uelnonnm [aliem Teslamentii com
Parent, oo ﬂm[ioﬁs’ legant? Hinc exratis,imquit Chriftus, gmb dfcriptur s ignoratis. Et
C}’U’ﬁ’ﬂ- Hine C‘dﬁ[d eft ommium malari;,qubcf [eriptur . facra ignorantur iz, bhinc
rantsinguiynttor Ecclefi,quod feriptsir as legunt:hinc omminm prafentium ma-
Otums ac difSidsornm canfacft, guod fcriptur &, prafertim Panling,in manus homi-
Bt fecularinm, laicorum ac p[ebeiomm uenerunt. Ex hac dinerfieate quss no i
‘Ift,fjm‘zm fint dierfa Corifti & Chryfoftoms wata abistorum hommnum ftudio? Na-
t‘ffﬂiir noftro ec”[g ;o;;;enfiaﬁg; ac ?lh{ﬂiﬂﬂﬁ dt’ﬁdf, Teb;glbﬂf, e Herd Cki’_l'ﬂil &"'
clefia, Nute Junt in quam canflillariones acres & nehementes inmedia calsgine. Nos
d.f:mdm,ﬁ, Dentyr lumina nerbs Det,legantur facr« ﬁrt‘bmm, inSpiciamtur teflimo

" prophetarum Christz, ¢ ‘/!Fcy?olamm « s contranoct eranmr,Neq:mqmm,
Jed claudany gy oftia, ne quid lucis imferatur: mifi adferatnr in noflyas manus, ad ex-
tmgsendum uidelicet me qum’agdmr:‘t ulgo cognofcarnr. Et kZﬁlﬂ_t, qus Epif folis
?4_141: sehementer funt inigui,prafertim il que ad Romanos 51 [eripta:quoris ma-
[‘fidf?z'abz'ter perflringere nolus, d{gnam quet dcerrime impugnetnr, & pubhm quoq,

riflianorum populorum poteflate coerceatsur.

 Somul conuenis gor commonefacio omnes eos qui ad hoc fiint wocats, wt Evange-
lmmf alutis ac uitee plebi Chnti proponant - ut quo magss falforum Pontificum fa-
tellices 1y opprefSionem facrarum [cripturarumincumbere wident, hoc 1pfi masore
Jedulizate cunélos fideles P“b lice hortentur, ut ﬂcmrﬂﬁn}vmmrﬁ leétioms u{gifamef
mt‘?fs ac dres z}ztem[am:meminerimé s binc natoseffein Euclefiaerrores contra guos
hdie pugnamies, quid facre feriptura masorib. noftris fuere partim deﬁdmf Epi-
. copo-




PRAEFATIO.
feoporsm, partim malicia Xonachorum ignote. Neque fatis officio fuo fallum phe
tent, i hac deve pro fig geftn populum admoneant, ni/?certo ordime [acrarum [cript#
varnm leSlionem in publica Ecclefia fidelibus dispenfent: cim propterea,quod mé-
gnamolenit defidia eorum , qut copiam & facultatem feripturas dom legends me-
gligunt: tum propter cos, g legeve nefciunt , quortim multitndo ﬁmﬁer & whight
eft maxima. Quamoneo, wtcunque caprantur teflabuntur tamen in die Do
wiynon efSe e ufim ﬁmﬂro,ﬁd conmensentifSimo confilio:quo Ecclefys Chrishs mﬂ_’
tomelus ac fidelsus confuli poteret qui quo wiwnIHY hedse Ecclefiarum Fnefdﬁ"
Sed hactenus de ve manifestifsima plmf Jatss. _
Deordine Eptflolarum Panli anxie nommnlls guarunt. Quammuss ea cira nonny’
bil ad illarum facit intelleum , nolim tamen in illam curiofins a quoqram ncHm”
bi. Omnesfereineo confentiunt, hanc que ad Romanos eft;non deo primo locopo*
ni,quvd ordine fic & temporeprima: fedquod preflantior fic caterss;maiestate dc
d{gnimte verum qusinea traclantur, pr.eﬁmm proprer doltyinam gratie & Nfﬂ “'
frcationss:qua tam dilucide ac dilsgenter aliguot hic capivibus explicarnr , ut dign4
[it tota Epiftolaque memoriter a fidelsbus edifcatur , & nullo non die woluatnr 4
resoluarnr. Referum ﬁ rfan Romans Fipictole busus prerogatinam ad ce[ﬁmdl?fi”
dcprimatus [ commiendationem : qzmﬁ proptereaprimmum fit ante relz’qm; fortith
locum ,quod Ecclefia Romana fupra cateras omnes emineat , & principatum o
weat. Uerssn ferantur ills fuo [birien, et wperciliis attollant fipra omnes C brist Ec
clefruas:ut quo altins artolluntur, hoc grawore vuinain praceps delabantur. Nos mte*
vim [alutis noflr & memores, maieflatem, & nunquam fatss &Shimatam Epiflole Z
s utilitatem pia fédalimte 4mflef?4mur ¢ exofculemur.
Primarsus illius Status eft , qua in ve firafit falus & inflitianoSlracoram Peos
Zua& nobis queflio ommisim prima, & fumme necefSariawideri debet,de quatotws
is difCeptar. Nam ommina fic comparai fiimus ommnes, ut nemo [it qusnon cuprat ¢
bus fwis €S quam optime confultum . Carnales homines,quiain bonss tervenss ﬁlf'ﬂ"
tatem [itam eﬁﬂ indscant,feltanturilla impmfﬁ}nhﬁpiemiam alia Pe;ﬁgwﬂ#j’ ’
wnde confCientias s pacatas veddant. Quiex gentibus nomine philofiphia thg? b
finem bonorum i fludimim collocant ﬁpiemzle, lndei propric [uc mStitic, gud ﬁf ex
obferuantia operumlegalium , tott & mordicus innituntar. Atg,ita Sarantot i
orbem qurim terrendrumyerum proSpevitate , partinm inanis [apientie Fmﬁmﬁﬂ”’_ ’
& partimpropriz wflitre fiducianebriar ac dementat . Carnalium hominnm[6F
Citas Guam it inanis ac fluxa,tot feculorum expertentia admodum eft manﬁﬂ} £
claratwm. Et philofophorum [criptaanitatem hanc Epicureorum abunde ﬁ”’" res
ddrgmmm . Quare minus ex illapericuli caufe C hriftiac uere pietatis obijcntn
At geminnm tllud 'mafﬂm,quod ex mundana cum fdpiemix tum uflitie fﬂﬁ‘d 1
me nafcitny, c]zmﬁ communttss copys do&yinam gratig acuere wnflaficationss md {ﬁﬂ”‘
ter impugnat, &~ tam Gentes quam fudaos aduerfis ueritatem Chrishs hoshilieer &
mat. ngzprapter apemprecium ﬂgﬁém eft ../{Pafin/a > Ut ﬁngr:larz' qﬂd(l’dm ,{dggeﬂ'
tid, o inHilaueritatss potentia tranque, ¢ mundana fapientic Fﬂﬁ{({ﬁoﬂ&ms
& propric iuflitie fiducram retundat , conmincard, & Gentes & ludwos effe peecs”
sores &~ amstos:nec fiers pofse,ut wel philofsphi [indio wel operibus legis weram””
' A

I T T M R R ———

]




r—

=

PRAEFATIO.

 Yam D iuStitiam confequantur : fed necefSarinm efie mortalibus ommibus , ut per

gratiam Christ fide inflificentsr,ac fernentur. Dum Arguit in umiser um,omnes ef-
Jeminstos ac Feccamres,z'd quod tribus primis mpitilam [facit fimulewncit,neminem
pofSein tudicio Deitanguam iush tndicss [ernart:eo quba’ ille wnscrng, veddat fecun-

Wm f&ﬁdfud, fiste fit Iudans,fine Gracus. Confequentuy tranfith facit ad do&lyinam
Lratie, Etemm,quaniamgmm Detopus babent qua ﬁm?rur, qm'czm% ittt funt
& peccatores:funt autem mortales unier(i peccatores, & iminfi: confequittr ﬁc efie
gratiam Dei ad falutem wmortalthus omntbus mceﬂdridm, ut fme illa prories ferue-
tur nemo, Porro :}uom'amgmrid _‘Dﬂﬂjermda eft e 4c5efmmld ad noyman &
Propoficsim miferentis Dei ( neq enim conienit, vt qut condemnationss rews 5t Jor-
Mitlas grarie praferibar es.aquo tufle poteft co ndemmart: fedrvequiritsir,ut prafers-
Ptum gratie abillo dml'ﬁi;zr, & animo grato campln‘?dmr.) Dews autem [ic ab ater-
%0 conslatat, ut 1 gratiam recpiat c [erset omnes €os qm' in Christum filim funm
Credunt, incredulos uero movs zterna [ubyciat,quam weluti mmorem Jpoﬂolm
€4p.3.4.5. ¢ re/zqtf,if capitib. ad undecimum ufque Fro!w, declarat ¢ mumit. Se-
Quitur;folagratia Dev in Christum credentes faluars,incredulos uero perive , quan-
thimsis nel th’!oﬁphi,c Studio, el opernm legss fiducia turgeat. Hunfmods argumen
% ApoSolus colligit,probar & confirmat hanc propofitionem: Sola fide in Chriftum
conflare mortalibus inflitiam &~ falutem coram Domino.quiam intolerabilem iudi=
Cant damnant ¢ impugnant , quicung, in mundo wel ﬁpz}mrix el iusintie profrz}e
nomine reliquis prastantiores habetnr, quamcung, tandem relgionem ant hare[im
Profiteantur,

Neg prater rationem eft, quod ad Romanos potifimum de dotrina hac gratie
Deisfidesin Chriftums, & wera uflificationss tanta copias & tam wygenter feribere
Wolst. Primmpm mim,qm'cqwdkabfbdm de doflrina Christinon /aaffbdmf finceris
% piirum, fed tanquam a Fj’é:m’dpoﬁa!&: acceptum, corruptum & adulrerinum: id
God ¢ ueteres danouemm,q.fmf! ar gHmentum bhuse ?ﬁalx a Hieronymo,ut pi-
“atur, pramifSum manifefte teflatur. Evant antem pfendopoftols duplicss generss. A-
bj ex genri{:m conuerfi, })/ﬂ[;;/o lnam ,{}‘!r:zb‘-mt werius qu&m finceram Chrifs doélri
”“’”'vfl%fjui ¢ Synagoga ludeorsim pro dievant, adbuc [egis emulatione teneban-
thy, & Nofen cum Chrifto commifcentes,non purum Chrristanifmum docebant,ﬁd
et santiq legalsum rituum infeclum. Exifts glorsabantur plurimum de autoritate
Petrs, lucobi <o loannis,tanquam capitum inter Apoftolos: ¢ de Ecclefta Hiero-
Oéimz'mm,in alegis Mofaice objernantia imn'ala[;bter cuftodretnr. Utrunque
ait pﬁnd:?aoﬂo lorsm genus infenifim i evat huic Apoflolo,fummag, [ludio cierfum

"_&rfmei lines z'mpedzre mname;,rquaﬁ non irrepebanr, st wel tacla puriorss Chri=
Shanifmi femina zizanss futs m‘mm(qmd patetin gdlatis) uel prec ccupmda a-
Zrtom [ations destinatum doFrina fia primiﬁc inficerent; ut ﬁ;b ﬁqusm doétrina ord
lit parum loci ac [uccefSus confequeretnr: gtod accidit Romants. Hos Satan transfor
ity & perfonam illss indsdse ministrors ¢ Apoft olorum O'ﬂrg?z,:'zl qmd Apo-
ﬁal"’f 2. Cf"”- LY. queritur: quo & ﬁzafim rea}aereﬁmr, & Pmitiws fefe infmuantes
Ch rislianimi puritatem wiciavent ¢ corrumperent. Horum maliciam cum [&pe-
whmero expertus effet Apoflolus, cirerd, Romanos abillis occupatos tenert, id quod
& c:zpm




PRAEFATIO, ;
& capt ¢St dollying Chrifliana, ¢ were falutis ﬁnddmentum:per hanc illis Epiffe
lam operofins ¢ urgentius explicat, probat ¢ confirmat: quonsam [ciebar eos prt=
orss huins doctyinge Cfarzﬂ:fro rfits efSe ignaros,immo in diner(um inflitutos.
Deinde erat urbs Romanorum propeer Impery eminentiam ueluts caput qﬂW{’
dam, unde quscquid illa recepsfSet, amm;ﬁtaﬂ;}n} ac mdgno damno, i malum, e
s infigni emolumento, ftbonum efSet,in omnes ﬂh% terrarumregiones ¢ cimtares
seluts membra quadam devinaretny, Quare 1am tum prauidens pradenfiimus A
poftolus, qwdmirtﬁrret, quamm’o infide Chrafls urbs fiamfluneretur, & quantnm
exlla malum,figuidem mfincerum pleudapoftolornm fermentum, quo imbuta erdls
retineret,in religuum efec orbem immedicabiliter vedundaturum ( quod mos fant
mijerrime & maximo Ecclefiarit Ohrifli malo experts fiimus ) necefCurium ¢ ope-
raprecium mdicanit, ut tanguam fidels Chrsst mmifler ad Romanos falfa dollrma
sam infellos accuratins Criberet : ¢ quantsimin [¢ efSet, futsrorum malorum vads-
cessantequam altius agerentur, amputaret. Uerum quid profecerit, pofleriora ﬁfﬂ[f‘
wimim dilncide declararunr.  Haenus prafarilibut, quantum fr}ﬁare widetwr
o5 qm'ém i aliorum feriptis legere licer, g Wi de peccato,lege, 07 dtta,uShitia, fide,
carne ¢ Spiritu fu[:zjcé porerant: guibus uocibus in hac Epiftola ﬁc’zjumtrr
stitwr Apostolus. Nos commodius arbitramur, ur [ingulafusslocis
potms,quim i Prafatione declaremus,




COMMENTARII VVOLE
gangi Mufculi Dufani,in Diui

Pauli Apoftoli Epiftolam ad Romanos.
CAPVT PRIMVA,

g A v LV s feruus Iefu Chrifti nocatus ad munas Apoy
| (tolicum fegregatus in Euangeliti Dei, quod ante pros
: ¢ miferat per Prophetas fuos in {criptaris fanctis de filio
I fuo,qui genitus eft ex femine Dauid fecundum carné,

]‘ ' qui declaratus eft filius Dei cam potentia, fecanda fpir
R, | ritum fanctificationis; ex eo quod refurrexit ¢ mortuis
I_efus Chriftus dominus nofter; per querh accepimas gratiam ac mune=
tis Apoftolici functionem, ut obediatar fidei inter omnes gentes fuper
Ipfius nomine,quoram de nermero eftis & uos uocati Iefis Ch rifti:omani

us qui Romeg eftis dilectis dei,tocatis fanctis,gratia uobis & pax a deo
Patre noftre & dornino lefu Chrifto.

|| ABENT hoc Apoftoli Paulus Petrus 8 Jacobus peculiare,ut fta
3 §i tim initio Epiftolarum nomina fua pramittant, quasres non eft
§ §| Apoftolicz inconueniens authoritati. Imitantur illorum exemy

¥

- 3 plum qui fefuccefiores Apofiolorum iaditant, quibus oprarim,
Uthon folum hoc feribendi genere.fed & docirine Chrifti cum puritate tif
fedulitare Apoftolici muneris fidem & authoritatem declarent.De nomine
~auliarbirror haud effe qugrendum curiofius,quomodo & quando ufurpa
iceptum {it ab Apoftolo,cum conftet eumin indaifimo wocati fuiffe Sau,
um.llud potius dignum eft quod admiremur, quod ex Saulo ueri Dauidis
hrifti perfequutore faus eft tam fubito Paulus, eiufdem feruas & Apor
olus,quem paulo ante tam fueratacerbe perfequutus.

Paylasinquit, feruns Iefu Chrifti.) Pertinent ifta ad uocationem Apoftolis
Quam non fine caufa pramittit. Pleudapoitoli apoftolatum Pauli obfcu,
tate conantes, ingerebant fe paffim hoc nomine, quod effent difeipuli pris
Morum Apoftolorum, & abillis ad predicandi munus mifli. Paulum gerd
Mllus nec Chrifti nec Apoftolorum authoritate cdmendatum propria tes
Meritate pracdicandi munus ufurpafle. Contra illorum nequitiam quemad,.
Modum in omnibus alijs,ita inhac quogs epiltola profitetur fe elle feruum
Nonalicuius Apoltolifed ipfius Chrifti, & quoniam uaria funt feruoriiger
Nera; (pecificandi gratia fubijcit,dicens: : ‘

] Voeatus ad munus Apoﬁo[frum, uel ut in Graco eft; nocatus Ptpoﬁolus.) Non ﬁm/
Pliciter dicqt ; Seruus Iefu.Chrifti & Apoftolus, predicans Evangelium

el fed ut teftetur fenon ultro abfque authentica uocatione Apoftolas.
tum Buangelicum ufurpaffe: Vocatus, inguit, Apoftolus , & fegregatus
in Euange!ium Dei: quibus uerbis fignificat fe haudquaquam calumniam
Wnofcere pleudapoftolorum, quai p%ius Apoftolatumin {imulatione pros
Pite temeritatis & prefumptionis infamem,fufpecium,& contemptumred
dere conabantur, AR .

Segregatus in Euangelium Dei.) Apoftolus generaliter fonat nuncium &les
stum. Ve Apoftolatus fii [pecificationem exprimat, dicit fein Euanges
tim Dej effe fegregatum, é]’a‘c-c eft s kpupicugas , id eft peculiariterfeles
s, quafiab alfis uel hominibus uel fidelibus, uel uitz {tudijs ad hoc fer

Patatus & fandtificatas,ut Evangelium Dei praedicet. Quomodo it & guag
a oa




3 COMMENTARII

do ad Apoftolatum tocatus, uiderelicet Adorum 9.8 24, & ad Galafas ™
Segregatum fuiffe ex utero matris, ex eo liquet,quod Galatas l.q:'c{t:_(a'-““
autem placuit ei, quinie {egregauit ex ugero matris mea, Significat (enof
fuifle per occaliotiem & fortuito ad Euangelicum Apoftolatum uocafufls
{ed ingulari confilio Dei ad id muneris inde ab utero materno felectii acdc
{tinatim,nd minus quam reliquos Dei miniftros, prophetas & Apoftolos-
Quod ante promiferat per prophetas fuos in fcripturis fanciis de filio
{uo, X¢. Poterat fimpliciter dicere : Paulus feruus Iefu Chrifti, wocatus al
munus Apoltolicum,fegregatus in Euangelium Dei, omnibus qui funt &2
mze diletis Dei,gratia & pace,&c. Veri quoniam ad comendatione Ape’
{tolatus (ui dixerat fe effe iri Euangeliit Dei fegregat,ut & Euangelii quo*
pradicaliat moxinitio ornaret,comendaret,ac declararet:uoluit iftaper pa
renthefim inducefe,ad ecum uley loct quo dicit: Omnibus qui Roma efit
&c.Commendat aiit Euangelium quod docebat prim@ ab authoritate diut
na.cum vocatillud Euangelia Dei.Sic do@rinam firam nd humano aliqi?
ftudio & cogitatu inuentd, feda Deo traditam,adeogs & diuinanon ham/
nam efle monet. Deinde uindicat Euangelicam doctrind ab infamia nazvd7
wigs,cum dicit:quod ante promiferat per prophetas {uos. Sic comendat ea®
3 uetuftateseagg non qualibet fed prophetica. Tertio magnam illi exi (tim3
tionem perid conciliat, quod dicit cam olima Deo promiffam per fceipf
prophetica.Magna eft fcripturarum propheticarunt authoritas, praferti™
apud Iudzos. Vnde & Agripp regiillam obijciebat,dicens * Credis 1€¥
Agrippa prophetiss Scio quod credas.Huc etiam facit,quod{cripturas pi?
pheticas uocat fantas. Sic fidem docirina Euangelf conciliat ex authoti®
te {criptura prophetica ac fan&z. Quarto,ornat Euangelium Dei fingul2
?uoque dignitate,cum dicits de filio fuo. Multa funtac differentia promtV/
ionum Dei genera,uerum Evangelio tribuit haud uulgarem aliquam pro/
miflionem,fed omnii auguftiflimam acfeleillimam, nempede filio Detr
Qui genitus fuit ex femine Dauid [ecundum carnens qui declaratus fuit filius Dei cum potenttdy
creetera.) Quoniam dixerat Evangeliim fuum quod predicabata Do
per prophetas fuillein {cripturis fanctisde filio ipfius promiffum, confe’
quenter etiam hoc exprimit, quem filium hunc Dei intelligat. Quand‘)’
quidem in fcripturis {acris quoque alij atque alfj filfj Dei uocantur, que
admodum & Iirael primogenitus Dei uocatur infcriptis Ofea prophetgay
pij qitogp fubinde filij Dei nominantur. Dicit itags (pecificandi gratia 39?1
genitus fuit ex femine Dauid fecundum carnem,& ¢, Ne de quolibcthl,“’
Dei intelligatut,defcribic eum de quo loquitur certis ac talibus raedicatt
qua competere non poffunt,nifiei qui {icfimul & filius Dei & filius hom!/
nis;hoc eft; & uerus Deus & uerus homo. Ad humanitatem eius pertin€s
quod dicit:Qui genitus eft ex femine Dauid fecundum carnem.Non fimP: b
citer dicit:qui genitus eft fecundum carnem,fed addit, ex femine Dauid> ut
admoneat, Chriftum quem pradicabat, eum ipfum efle, quem prophﬂﬂc-x
fcri&turx de femine Dauidis proditurum iam olim promiferunt, qu® e
mifliones aded inter ludaos nota ac celebres fuerunt,ut dominus uulgo ﬁ
lius Dauidis ab illis uocaretur,aquibus Chriftus elfe credebatur. Ad diu/
nitatem Chrifti pertinet,quod fubijcit: Qui declaratus eft filius Det cum PO
tentia. Poterataliquis obijcere, quomodo uocas eum filium Dei, quem de
femine Dauidis genitum efle fatcris:’%.lare ftatim {ubiecit : qui declaratts
eft filius Dei: quafi diceret : Quamuis fecundum carnem natus fit de {emin€
Dauidis,adeocs & uerus homo exiftat,declaratus tamen elt filius Dei. L%
cus habet. 78 de:gvros 45 83, id efty qui determinatus, uel finitus eft filius
Dei.Non dicit wesoe:®d o : quare uulgatus interpres male & incallte e
it, qui pradeftinatus eft filius Dei. Eft autem quemadmodum ,&Eraﬁuus'
annotat,éeilay aliquid determinare ac quafi certa fententia pronunciared¢

declarare,ut nequeat melius hc uocula reddi hocloco, quam per ueéb‘}m
‘ e




AD ROMANOS. 3

X declarandi.Dicit enim Apoftolus Chriftum filium Dauidis certo & eniden

ter efle filium Dei declararum.

Cum potentic, fecundum [piritum fanGificationissere.) Exponit quomodo fit Chri,
ﬁm filius Dei declaratus. Cum potentia,inquit.uel utuulgara uerfio habet,
M uirtute. Clarius eft,ut quod in Graeco eft v flwawd, id eits in potentia, les
gatur,cum potentia : ueladuerbialiterspotenter. Loquitur enim Apoftolus
Promore lingue Ebraa frequenter; licet {cribat Greece. Ebrat, dicturi pos
tenter, dicunt ™22 uel NVI2X2 id eftyin uirtute,in potentia.lrgo dicit Apo

olus,potemcr effe declaratum,quod filius Deifit Chriftus. Quod fi mauis
€gere,in potentia,uel cum potentia,intellige de potentia & uirtute miracu
Orutn,per quam declarata eft ifta gloria Chriftiquod{it filius Def, ** . .
" Secundum fpiritum fan@ificationis,inquit. Loquitur de {piritu Dei, uo,
€t eum fpiritum fan&ificationis,more Fbraico,id eft fpiricum non fan&is
Catum,fed fanctificantem, €6 quod illefilios Deéiac credentes fanclificars
taddit, e refurrectione mortuorum.Sic habet Grazcus. Hec particula aliter
e aliter exponi poteft. Primums,utintelligamus Chriftum uirtutefpiritus
anct e mortuis excitatum,coqs pacio filium Dei efle per huiufmodi diuin
Potentiam declaratumsunde & Thomas comprobata illius reflurrectione ex
damaba‘r,df'céhs:Dc)quus meus & Deus meus.Er hanc potentiam Apofto
lus Ephefiorum primo pradicat,cam dicit: Secundum operationem poten,
YU eius quam operatus eft in Chrifto Tefu fufcitans illum dmortuis, 8 con/
ftituens ad dexteram fuam. Deinde ut qua hic dicuntur, referamus non fos.
Um ad eam potenitiam qua filiom fuum Deus e mortuis excitavity fed & ad
“.‘magg’% polt illius relurrectionem difcipuli miffo {piritu fancto induti fuez
e, & ad miraculorym patrationem Euangelijdy pradicationem infiruci,
Qua de Chiriftus ipfe loquutus eft dicens Luce ultimo: Vos autem fedete in
Chtitate quoadiifg induamini uirtute ex alto. Er AGorum primo : Sed accir
Pletis, inquit, uirtutem {piritus fanci fuperuenientis in uos, & eritis milii te
tes,&c. Bt hac expofitio uidetur eflfe commodior. Loquitur enim Apoftos
lusnon fimpliciter de potenitia Dei qua excitatus eft Chriftus & mortuis,fed
€ eaquy eft polt refurrectionem declaratus quiod fit filius Dei. Potentig re,
Utrectionis occultior erat,quam utunigeniti Dei declararet, quare necefla
Hum erat ueper (piritum fan&ificantem exoriretur uirtus ac potentia Dei
tam manifeffs, ut poflet fublato crucis feandalo. comprobare ac declarare,
eife eum quicrucifixus fueratnon modo {uftum & innocentem hominem,
cc_l X filium Dei. Fadum autem hoc eft ubi miflo poft alcenfionem domini
Pirity fanQo,uirtute c celefti funt induri & inftructi, quinominfs illius fidg
Prdﬁt’ehamur,eamcf; uirtutem fignis ac portentis omnium clariffimis decla i
¥arung, 8 hunc fenfum recipimus,quod in Ebraro eft, % avasdows verecp, id
d.*’?_ tefurrectione mortuorum, idem erit quod ex eo tempore quo reflrre’
X1t mortufs, @ 7 wvasdoens vixedy, a refurrectione, id eft, poft reflirrelione
Mortuoriim. Cordato leGori fit iudicium. IMud,quod dicendum fuifle uide,
Ur &% oy astorime tx vexedy,id eft, e refurrectione ex mortufs, ubi dicit iy

SRetwe veredy, b refurre@ione mortuorum, cum loquattir tarfien non dealfos
9 MOrtuot tefurrectione, fed de caqua Chriftus ¢x mortuis refurrexit,
13Ud oper@precium eft, ut accuratit's admoneam, prafertim cum id antea
fitab Erafino facum. ed Y 4y
fi i Chriftus Domiinus icfter.) - Videtur haec particula oci ofe ac ﬁrpe.rﬂv:z'e po-s
l_ta.yemm uolixit Apoftolus ipfum nomen Te(u Chrifti repérere, idg cum

€b1tx feverentiz confellione,ubi declaratum eum filiti Dei reftatur. Negg -
;in“?"' fatis eratad propofitum, quod dixerat initfo, cife fe feruum Teft Chri
h.'=ff‘i_$1bi fe ib Eiangelium Dei fegrégatum effe dixit,quod de filio fuo pro
Siferit olim per prophetas in fcripturis (andis, illivsdgy & humanitaté e fe,
210e Dauids, & diuinz generationis gloriam ¥xpreflit, ne qua relinquere
tr obfcuritas,de quo filio Dei loqueretur, nomg illius clare ac diferte repe
: a 2 tere




4 COMMENTARIT

tere uoluit.Incommoditaté atit quam hyperbaton admiflum gignit,n poté A
ris comodius tollere,§ fi ex admonitione Vallz cdiungas & ordines qu¢ di
cuntur ad hunc modum. Segregatus in Euangelit Dei,quod ante promi’e/

rat per prophetas (os in fcripturis fanciis defilio fuo (qui genitus elt exfes
mine Dauid fecundum carnem,qui declaratus eft filius Dei cum potztia fes
cundum fpiritd fan&ificationis,ex eo quod refurrexit e mmtu:’s)fefu uideli
cet Chrilto domino noftrosper qué accepimus, & ¢.Et hancle@tiong Gred
n6 impediunt. Ad id enim quod legitur, =& 78 & a7, fine ullo impedime/
to poltabfolutam paréthefim cgnedii poteft, quod dicit, 1no3 Xess 78 xues3
Juaiys id eft, de filio fuo lefu Chrifto domino nofiro. Poteratad hunc modi
dicere,quod promiferat per prophetas fuios, X ¢.de filio fuo Iefu Chriftodo
mino noftro,qui genitus eft ex femine Dauid, &c. Verimox atg dixerab
de filio fuo, declarationg eius {ubiecit, qua comprobatus eft effe filius Dets

riufquam nomen in carneacceptii exprimeret. Ea fuit Apoftolo cura cotv/
E.-ﬂim fis occurrendi,qua uel in fpeciem offenfura uidebantur.

Per quem accepimus gratiam ac muneris Apoftolici functionem, ut
obediatut fdei inter omnes Gentes,fuper ipfius nomine.

R cditad comendationem ac declarationé Apoftolatus fui, ad reprimef/
dum pfeudapoftolori® nequitiam. Quoniam dixerat, effe fe uocati ad mit/
nus Apoftolicii,uocationéhdc Apoltolatus fui uindicata calumnia pfev
apoftolorii,qui [ic de uocatione Petri ac reliquori Apoftolord,quod abiplo
ellent Chrifto electi & lncati,gl’oriabanmr,ut fidelibus perfuadcrét,nd € €
Paulii uera Apoftoli Chrifti, propterea quod ng effet ab ipfo Chrifto per’
inde atqs ceteri uocatus. Dicititags,per qué;uidelicer Tefum Chrifti domV/
num noflrilaccepimus gratiam & muneris Apoftolici fundioné: q.d.Gloz
riantur pfeudapoftoli uocatos efle fe & millos ab illis,qui ueri fint Apoﬁod
li,ab ipfo Chrifto uocati,quafi Apoltolatus meus hoc fitnomine reprobatV
dus,quod nd fum eodem tempore & modo uocatus 3 Chrifto,quouocatia
illo funt Petrus,Jacobus,loannes,& ¢. Veriim Apoftolatus meus nihilo €
inferior & it reliquorii,de quibus non fyncere gloriantur, Sum enim hat /
juaquam per alium quempid uocatus, G per eundem ipfum Chrifti Jefut

lominil noftri;per qué accepi gratl’amg Apoftolatii. Hoc dicens, nd det?
gat reliqueti Apoltolorii uocationi, fed Apoftolatifud a calumnia pfeucs
apoftolori uindicat.Perinde erant & illi & ipfe’a domino uocati, nifi quU&
illi mox initio dominica praedicationis,ipfe uero demi poft illius alcenfiv?
nem,quod tempus attinet, deinde quod modii uocationis cécerm't,illliﬁl o’
minoin terra circumeunte,ipfe auté ab exaltato iam ad cceleftia coelitus ¢/
rat nouo quodam & fingulari medo vocatus. :

Quod autemnd {impliciter dicit:Per que accepimus Apoftolatd, {ed, per
que accepimus gratiam & Apoltolatii,diuerfimode exponitur. Acccpl‘“q./
poftolusaDeo per Chriftd gratiam cum mifericordiam adeptus ad cognl’
tion¢ ac fidem ueritatis cOuerteretur,quadere 1. Tim.r.dicit: Sed mifericof
diam confequutus fum,quiaignorans feciin increduh’rate.Superabundzul’t
auté gratia domini noftri cum fide & dilectione, qua eft in Chrifto Jefu. 1€
gratiam accepit 3 domino cif uocaretur ad Apoftolati. Sic Gal.r, Cum pia-
cuit ei, inquit, qui me fegregauit ex utero marris, & uocauit per gratia ud
ut reuclarct filium (U@ per me. Adhuc gratiamaccepit,cum per fp:’ritﬁ fan/
Gum tansii elt eficaciz ad praedicationé Euangelij adeptus,ut omniad Ii
Iyricos ufcy repleret l;uangeh'd Dei,& plus omnibuslaborando,plus etid
frucius adferret,ut nd immetito dictus {it organi eleGit. Dehac gratia =
vinas.fic fcribit: Gratia eius erga me inanis nd fuit, fed plus omnibus ilhs!fl_
boraui.Non ego afit,fed gratia Dei que meci eft, Praterea gratiam accep’:
etiam hoc ipfo, quod munug Apoftolicli acecepit, quod fane refpeciy eofth

quibus Chriftus anniiciatur,recte gratia uocatur, no minus g quod Eph-#

ciufmodt




& eiufmodifunciones kxelopara Dei uocantur quae data fint Beclefiz. Quo-

AD ROMANOS. 5

cungg fenfu dictum Apoftoli intellexerimus,comodifiime gratiam & Apo-
olatum coniunxit,quz utragy inipfa quogs funt uocatione illius coiunda,.
Vitobediatur fidei inter omnes gentes fuper ipfius nomine.) - Graece eft gesmaxolw wis
Stweyid eftyad obedientia fidei. Intelligitur tratie, Alfj,ut idem {it;atgs,ad obe
fendii fidei,uel,ut obediatur fidei,hoc eft,ut omnis ratiocinatio fapietitice,
omnis fiducia fuftitiar humane captivetur, X corda fidei fubrjeiatar. Alij{ic;
Utfideaccepta obediatur Deo. Nam & ipfa fides ueriflima eft obedientia
'ei. Quauis neuter fenfus aliquid habet periculi; im0 pari inter utrung eft
Heriminisspofterior tamen, meo fudicio, prafenti loco uidetur efle accd -
Modatior. Expreflit hac particula duos fines. Predicationis Euangelice ge
Neralem unif, Apoftolatus fui {pecialem alterii. Generalis finis Euangelice
Praedicationis,eft credere in nomée Chrifti, & Eudgelio illius credendo obe,
ire.Specialis Apoftolatus Paulini finis erat, ut obedientia fidei in nomen
»Arifti obtineret inter omnes Gentes. Narm huic Apoltolo eam pracipue
OB caufam cOcredirus erat Apoftolatus,ut Eua ngelia Chrilti praedicaret ins
ser Gentes. Sic Galat.».dicie: Cum uidifTent elfe mihi concreditum Euange/
um praputi,licut & Petro circumcifioniss&c. Vnde fe Doctorem & Apo
olum Gentium uocar. Hac autem dicendo,uiam parat, qua officium fui
“Omanis quodq probet & accommodet.Quare ftatim fubijcit: .
Quorum de numero eftis <o uos uocati Tefi Chrifti.)  Sic rationg reddit, quare aufit
ad urbem tam celebré fcribere. Ne quam temeritaté ac prefumptioné adsiit
tere uideatur, fignificat accepifle fe hoc muneris ab ipfo Chrilto domino, ut
Hangelium fut pradicet gentibus omnibuss ideoqs g & ipfi funt de nu,
mero gentiit,quibus deftinatd eft Euan gelit,quotquot funt uocati IefuChri
ﬁ!'acon_f’rringi fe Apoftolatus fui fun@ione, utad ipfos fcribat, & de fis quae
Wueram Chrifti fidem ac falutem ipforum neceflaria uidentur admoneat.
, Omnibus qui Rome cftis dile s Deiyuocatis fanctis.) Implentifta locum epigraphe.
Ignificantenim quibus hec{cribatur Epiltola.Ratio,cur hic ponantur eff,
u0d cum dixiffet: quor de numero eftis & uos uocati Lefir Chriftistesipfa
Poftulabat,ut certo exprimeret,quinam illi effent. Quareinloco exprefle di
¥ Omnibus qui Romza eftis, & c. ut fimul fatisfaceret pra-cedéribus, & Epi
ol competcnt? & neceflaria tandem praemitteret epigraphen. Dicit auté
ho ﬁmpliciter:Omnibus qui Romz eftis.fed addic:dileciis Dei,uocatis fan
tis, ne uideatur cundtis Romane ciuitatis ciuibus & incolis indifcriminas
tm fcribere,fed fidelibus tantii, qui in Chrifti erantfidem qualitercungs in/
Gucti. Hos uocatdile@os Dei & uocatos fanctos,propter fidem in Chrifti.
foqui gentes & alienz funt Deo & prophana,donecaliena funta Chri
O-Eph.z.Quod eos uocatos fanctos appellat,na fic eft diGum, quod fanct
Jerint antedy ad fidem Chrifti uocarétur,fed quod cum prophani effent per
€M in Chriftum,ad quam erant wocati,fact fint fancti, id elt de mundo in
opuli & peculium Dei ele@i.Pulchre auté duobus iftis elogijs non folum
riftiance fidej dignitaté,qua fanctos ac Deo dilectos homines reddit, fed
- iYauitatem animy (i ergaillos,& preclaram cxiﬁimatfon’em exprimit,et
ANUMos eorum ad ea qua fcriptutus elt placide ac candide legenda, quanti
ipfo eftparar ac fleciit. - ks’

Gratis yobis g paxd Deo patre noftro,¢ Domino 1efu Chrifto.) Haxcef} falutatio Apo-
olo confueta, Non folum ciuile eft falutandi officium pramitteres quotiel,
QNG amicos yel oreuel [cripto couenimus,fed plurimii etiam facit ad cons
¢liandi illorg beneuolentiam. Quid enim aliud agimus falutando amicos,

quod omnia {]|js profpera non optamus tantii corde,{ed & uerbis adillo,
tum confcientiam diferte apprecamur,atq ita animii erga cos amicitac be,
'n‘fiﬂolu proﬁ'tcmurrA_pprecamr aut€illisgratiam ac pacéa Deo patre & do
no t}oﬁro lefu Chrifto.Facit hoctand Apoftolus Chrifti,& grati¢ huius
acpacis minifter, By Chriftus fic fuos inftituit,cum eos ad pradicandii emits

a 3 teret




OBSER, I

OBSER. I

P COMMENTARII _

teretut pacem hanc hominibus Glutando offerrét. Gratia uero nihil efthi€ A

aliud quam ingularis beneuolentia Dei & fauoris propenfio, quo acceptos
habet credentes in Chriitum.Pax ¢ft & animi & rerum optata tranquillitas
fuccelus & profperitas, Cum Deum patr & domini noftrum [e/um Chriz
frum nominat,fignificat fe & patris & filij effe miniftrum, X hoc fe nominé
ad eos feribere, quo omniaillis felicia ac profpera hoc falutandi officio ap#
precat. Nec fimpliciter dicitaDeo patre & domino lefu Chrifto, fed, 1 Ded
patre noftro & domino lefu Chrifto, ut admoneat (e non ad alienos, fed 2
cos fcribere,qui & ipfi eundem patrem ac dominum Chriftum fecum agno’
fcant.Sed hactenus obiter abfq ulla curiofiore prafentis cotextus infpcctio
fie principium huius Epiftole quantum prolectore fufficere uidcturse -plas
nauimus. Si quis exquifitiora defiderat,uideat etiam aliorum praefertim £/
firi (eculi eruditorum hominum commentarios, [am more nofiro uideami®
qua feorfim confyderanda ueniant. : e} '
Paulus feruns 1efu Chrifii.) Quod nomen Panli concernit,quamuis nd liqueat
certo,quomodo pro Saulo uocatus fit Paulus,confyderandum tamen eit,n0
efle hoc fine fingulari confilio Dei fatum, quod tam inlignis Apofiolus
ofganum eletum hoc nominis accepit,ut Paulus,id eft modicus ac paruis
uocaretur,cum antea in lege & iufticiis carnis dicus eflet Saulus,id eft; P&/
titus,pofiulatus,opratus ac defideratus,quales haberi folentuiri magni, Pre
cipuisac rch'c%uis prafiantiores, Sic qui magnus fueratin {tudio legis 8l ivs
fticiis carnis faus eft exiguus ac paruus in fide & Apoftolatu Chrift. M
tatio ifta admodi fa&a eft conuenienter. Nifi enim ex Saulis flamus Pauliy
nd poterimus humilis Chrifti fieri difcipuli ac feruf;cuius hec uox efts (Nl
conuerfi fueritis, X efficiamini ficut paruuli.nd intrabitis in regnG ccelorits
Non intellexerit iftam regni Chrifti conditioné Apoftoli, cum inter {econ
tenderent, quis ex ipfis furarus effer maior. Vtinam intelligant eam hodie
qui (e fucceflores Apoftclorum non prafiant fed iactant. Titulotenus {unt
ferui feruorum Deisreipfa omnium domini,Pontifices,primates, utrundg v
bi & coeleftis & terreni Imperi) gladium vindicantes.  Videautem quanm
conuenienter ifta cdiungantur : Paulus.inquit, feruus Iefu Chrifti. Seruut

effe, quid aliud eft guam cuid; {eruires Nufiin Ecclefia Romana forfan fdem’

eft efle feruum & effe Domin, ubi feruus feruorum Domini fignificat D8
minantium.Atin Eeclefia Chrifti, ubi fcapha {capham fonatidem eft ferutt
elfe quod feruire. Seruire auté legitime non potertit,nifi qui yere funt inat?
mis ﬁ:isLPau]r',modig:i ac parui.Eft enim {eruire, & animo & aure & totisut
ribus efus efleuoluntati prorfus addictum,cui feruitur, Hocnemo pre 3
bitnilifpirita humilitatis praeditus feipfum cii primis abnegauerit, & € au
lo Paulus fit factus, prafertim {iDominum huncm[bicfas?cuius {e Paulus
{eruum profitetur. Seruus, inquit,lefi Chrifti. Is Iefus Chriftus quam eft 10
ccelo magnus & excelfus,tam eft in terra bumilis & cotemptus, Quare fierd
nd poteft, ut quifquis iili in terra pro ipfius uolatate legitime feruit,nd3 10
atur omnis generis probris.ing mille re:f dilcrimina rapiatur,qua ignomi“
nid pro nomine ipfius nd ferétnili Pauli;humiles,modici,& abiecti.De dlia
bus iftis uocibus,lefu Chrifli, quid in illis it Chrifiiano homini cogitan® "
diGum eft alids.Nemo fatis expenderit;nd modo quantus in illis myfterio’
rum Dei thefaurus,{ed & quanta diuinz confolationis fuauitas {it recon
ta,cuius guftum non experiuntursnifiveri ac fynceri Chriftiani.

Vocatus Apoftolus,fegregatus in Euangelivm Dei.) Confyderandum eft, quo d ubf';r‘

feruum Iefu Chrifti vocauit, cofeftim addit, uocatus Apoﬂolus,&(c-qlﬁb"’

uerbis no folum miniftertj fui {peciem exprimit, fed & abomni illid teme’

ritate uindicat,non fimpliciter Apoftolum fe.fed uocatum Apoltolum uo/

cans,Locushic diligéter eft de uocatione notandus, propter €08 potl' im

qui ubireligio Deiuiger, aclocus eft honori paritc} & quaeftui accommo/

dus,ultro non uocati accurrunt,& quibus polluntartibus Ecclefiafticis g:
1

BJ




AD ROMANOS, ‘ b=

A - Monminifterfs fed dignitatibus infinuantféruosg Dei &"Apoﬁelés'fmpu,'

entiflimeuocant. Contra horum temeritaté uide quan pugnet qaod Apo,
olus he duo {tatim initio Epiftola huius pramitrit. Voum quod fit wocas
tus fetuus lefu Chriftisaltert ad quid it wocatus. Ad Apoftolatum uidelicet.
eddant ratfonem Apoftclatus fui Romani Pontifices. Gleridtur fe feruos
effe Dej, & Apoftolica fungiauthoritate, quare & fedem fuam tvocant non
Epifccpalemgfed Apoftolicam.Si ferui Dei funt,dogcantnos primum 2 quo
Mtuocari, deinde qua in re Deo ferujant, Qui non feruis, falo yocatur lexs
s, Qui fertiit non uocatus, falfb uocat fe feruum cius quo non eft uccar
Ws. 8i fune Aovoftoli; utics unemifli. Nam Apoftolus fonat miflum ac nun,
Ctum. §i mifli funt.doceant s quo & ad quid.Deinde quare non exequantur
Ofticium mifiionss. Si mifli non funt,quare ufurpant {ibi ticulum Apoftola,
ts: Quis farfs expenderit,quam {ific uehementer culpabiles, qui uel non im
blent minifterii Apoftolaits, cum adillud wocatifine & mifli, uel fa&irant
Apoftolicam autloritatem, cum ad Apoftolatum nec vocati fintnec mifli¢
cinde confyderanda funt praecipua in regno Chrifti uotationis genera,
Quorum uhum generale eft,alterum Ipeciale. Generalis uocatio eft, qua ad
Sratiam Def & uitam aternam pet fidem in Chriftum hareditandam omng
8nus mortalium wocatur. Ad hane pertinecquod Chriftus dicic: Ire in orbe
Uniuerfim, & predicate Euangelia omni creaturz. Bt Doceré omnes geh,

' t.es. Et Match, i, Venite ad'me omhes, &c. Ec quod Apoftolus 1. Tim,2. dis

e Quiunlt omnes homines faluos fieri,& c.Hinc eft quod credeétesin Chri
tum appellatuocatos fantos.Speeialis uocatio eft, qua feletiac fegregati
Omines ad minifteria regni Dei obetinda uocantur, de quibus uidere eft B/

Phel 4 ubi fic legimus: Et ipfe dedit quo/dam Apof‘roldszgiw‘fdam Prophe,

3Squofiam Euangeliftas,quofdam paftores & docteres Generalis uocatio

10N cenere tantum, fed & ordin: prior'eft. Prius eft eflc Chriftianum quim
1€ Apoftolum. Apoftoli pritum ad fidem in Chriftum,deinde ad Apofltor
At funt uocati. Praeterea potior etiam eft generalis uocatio ad fidem, quam
Pecialis ad minifieriorum fun@ionem.Etenim maioris dignitatis eft efle fis
m Def quiim efle feruum Dei, Sunt autem il Dei,quotquot in Chriftum
ltum Dy credunt.loh.r.Denigs effe miniftri Dei,non eft caufa falutis;neq

per quam,neq; fine quanon, eft autem fides in Chriftum. Etenim fine gene,’

tali hae uocatione nemo.fine fpeciali iero innumeri {aluantur.Ideo ad illam
mnes,ad iftam ucro pauci, idg no nifi ex generaliter uocatis, hoc eftyex fis

eibus & Ch iltianis uocantur. Ad hecsetiam hoc nomine porior eft genes
falis uocatio quam (pecialissquod nd propter miniftros uocamur ad fidem, .

i m“’iﬁ"fpf'()ptcr eas quiad fidém funtuocandi,ad munus Euang_elfcﬁ uo
Canmr.DIgnum eft omnino,utin honore fint mindtri Ch riftis obfccro aute
4to dignius eft, ut in precio maximo fing filij Dei & fratres Chrifti unis
8eNiti [ejz Tertioscogitemus etiam quam tuperida {it bonitatis Dei ar/
gumcr”u*'“:quod non folum paratus eft r=cipere ad fe uenientes peccatores
~ Statiam émbfentcs,quos omnium fuftiflime damnare poterat,{ed ultro e/
am quofuis ad thronum oratiz flizuocar, & ex numero fidelium quoldam
Cculiariter deligit,quos ad uocationem alioriim emitiar. Quis inquam fa{
ot *xpendir,quam fit diuina ha@c bohitas ad falutem huntani gen eris procli
i Propen(a,que revera & omnium meritiflime dicere porelt : filf) homi
¢ = quidnam ad falutem uefiram facere debui, quod nen fecerimeprafertim
€ogitemus, quod non folum prophetas & Apoftolos,{cd ipfum quog unis
%"nlmm A uocandii perditos milerit. Quarto,etiam hoc confyderemus.
Qcatus;inquit, Apoftolus. Vocatus quomodos Viigs ad Dominum.Apo
ﬁolu‘s X miflush quo ¢ plane A Domino. Sic Dominus uocans ad fe,& mits
ensafefaluté humani generis difpenfic. Nemo poteft efle Apoftolus Doy
Mindsid eft,miffus 3 Domino,nifi tocatus priniii wenerit ad Domind. ADno
AUtnecefle eft mirtarur, quilquis futurus elt uerus humanz falutis minifter.

a 4 (g_ui




% COMMENTARII
Qui currunt iec tiocati nec mifli 3 domino, neqg glotiam d. uoluntatis ne

minoe

noftram faltitem, fed quae fua {unt quzrunt. Oportet ut accipiaca do u’.
em

feruus,minifter, Apoftolus,primum thinifters poteftaté;qua in nomin
tentis fafigatur, deinde mandati gratig,quod annuncict mundo. Quare !
fit uocatus ad dominum, & ab illo accepra legatione miflts, quocun<g loco
habyeatut iti mundo,impoftor eft;& non modo inutilis fed & noxius. - < -
Quiinto,& illud expende: Vocatus,inquit, Apoftolus. Vocationg & Az
poftolatum coniungit. Non fint hac duo dirimenda. Apoftolatus no eft2
alium quhm ad uocantem referendus. Vocatio autem Dei eft; ergo & Apo’
ftolatus. Qui ttocat, idem & mittit, & qui mittitur, eius eft nuncius & 1683/
tus 4 quo wocatus eft 8 miflus. In regno Dei unius Chrifti hac elt authorls,
tas,utficuocans & mittens nuncios, & Apoftolinon funt nifi Chrifti nun/
cif. Nemo Apoftolorum Chrifti alterius cuiulpid uocatus eft Apoftoli leg2
tus & niicius. Vius eft Paulus multoriidifcipulorii opera,quorit tamé nemo
illius eft Apoftolus ac legarus dicus. Vinde ergo funt Apoltoliilli,qui aRo
mano Pontifice ad aulas Caefarfi ac Regir mifgnﬁcij ac legati uocatur AP
ftolicirPapa fedet Roma ufurpas fibiloci & authoritaté n6 id Apoltolorths
fed ipfius Chrilt,& uocat ad fe;creat & mittit Apoftolos, quod nemo un
Apoftoloti tétaflet. Tanta uidelicet eft impud@tia fedis huius Apofatic®s
Sextosobferuanditm etiam eft,quod dicit:Segregatus in Buangelit Det
Videmus hic miniftrum & Apoftolum Chrifti hominé effe (egregatum it
Euangelium Dei. Vis cognofcere erum Chrifti miniftrumy Videan {itad
omibus alijs negoctis ulqueaded fegregatus, ut nihil prot{us aliud medite/
tur,agat,& uiuat,quam ut Euanﬁ:h‘o Chrifti praedicando & illuftrando to?
tus quantus quantus eft feruiat. Hoc uelut indicio deprahendes'ei effe 10/
minem haud uulgarem, haud fecularé, fed uere fegregatum in Euaﬁ'geﬁ'ﬂ.m
Dei,ideod & uerum Chrifti minifirum. Contrl, {iuideris eos qui fe iaciitat
Epifcopos, fefios Dei, Apoftolos Chrilti, fic efle rebus & négocijs huits
mundi addicos,ut interim Euangelfj Dei praedicationem ne pili quidem
ciant,immond ad fe,fed ad fordidulos monachos pertinere iudicent:agno’
fce homines nG in Euangelium Dei fegregatos,fed ad mundum hunc pert
nentes, & hactenus mendaces & impoftores, quod fe pro Chrifti uenditant
miniftris, cum nemini minus quam Chrifto feruiant. Hos ita uidemus ali€’
nos effe ab Euangelio Dei,ut infanus fit oportet, quifquis eos putat fegres?
tos elle in Euangelium Dei, & non magis &gueicuqss 7o 78 svayy i Ser's
it eft fegregatos & alienos ab Euangelio Dei. Quid autem de illis fenti€/,
dum elt,quibus parum eft quod fegregari & alieni funt ab Euangelio D¢
nifi etiam hoftes, aduerfarij, & perfequutores fint Euangelij Dei, cuius 9¢/
bebant effe precones & minifiri¢ \ C enils
Septimosarbitror & illud effe confyderandum. Dicit fe Paulus uocatd™.
efle & fegregatumin Euangelium Dei. Segregatus fueraf ex uterg matris

uocatus polteademum cum iret Damafcum,ad perfequendum Chrifti fides.
Tes.Infpiceuitd illius,queinter feparationé &uocationé interceflit,quaiPe:

Gal.r.paucis perftringit,dicés: Audiftis couerfationé med que mihi aliqud’
do fuit in Iudaifmo,quomodo fupra modi perfequutus fim Ecclefia Df’:’n&!
oppugnarim ill4, profecerimes in Iudaifimo fupra multos coxtaneos MO
in genere meo, abundantius @mulator exiftens paternarum mearum trad”
tionum, Cum autem placuit ef qui me fegregauerat ex utero matris, ULuo’
caret me per gratiam fuam & reuelaret filium fuum per me,&c. Videa mi/
rabilem diuinz prouidentiz difpenfationem. Homo ex utero matris i W
angelium Dei fegregatus, nd modoignarus erat eius ref,ad quam erat fe
gatus ac fandificatus,& effe potuit quod hd intelligebat, & cirius etiam nul
lo protfus fenfir afficiebatur, fed & pre alijs ludais illam fummo zeloac lic
perfequebatur,ut hatus ad perfequendii Euangelium Dei uideretur erits
quam ad illius pradicationé [egregatus, donec tandem uocatus & %ﬁucrglg
gang*.




A

™
T

AD ROMANOS. 9

Eugelium ad quod fuerat fegregatus intelligeret & praedicaret. Quod Deii
Uocantem ac fegregantem concernirsuidemus hoc exemplo,quam nd fegre,
g€tac uocer miniftros fuios fortuito,aut per occalionem,uel aliquo ilforii e,
Peciu,proprerea quod fint docti & ad minifterii ad quod eligiitut accdmo-
blicuti principes hyius mundi facere cogiitur,fed eligat fibi, fegregetds ad
Uc in utero matris conftitutos.ne qua (ibi gloriam hac inre uindicetulla ca
Y0>{ed ompnis fegregationis huiuslibertas & gloriain fola divina prouiden
Hedifpoliione permaneat. Quod autem fegregatum & poftea uocari Apo
olum astinet. Videmus hic;quam non debeamus ftatim defperare de falute
forum, qui ueritatiad tempus aduer{antur,quali nunquam illi fint adhzfuri,
Crigs nequeat,ut qui ad uitam xternd ex utero matris eft el ectus,gratia Dei
Aliquandg refiffar, Multum difcriminis eft inter fegregationem & yocatio/
Bem,Segregatio locum habetif ignoraritibus quogs, nec demit ea girr igno
fatiam comitaniur,ut funt, fliperftitio loco religionis, Zclus aduerfus veris
1atem Dei pro errore; perfequutio fidelium Chrifti, & Guae huiufmodi fune
alia. Vocatio uerosnebulasignorantiz,crrorum, & prapofteri zeli tollit, &
€ hofte ueritatis fyncerum reddic Chrifti miniftrum. Verag inmanu Dei
eft,qui & fegregat quem uult;& uocat fegregatum quando uulr,ficut & Pau
lus teftarur, dicens: Cum autem placuit cizqui mefegregatierat ex utero ma
tris,ut uocaret meper gratigm fuam,&c.”. © . s, i o
Octauo.In Euangelium Dei,inquit. An non & alfa pr=di canda erant A,
Poftolospraeter Euangelium Deiy Erant & alia pradicanda,fed nd alfcr;a ab
nangelio Dei, AQa7.fignificat pradicandam {ibi fuiffe & pcenitentiam,&
em quogp iudicij qua iudicabitur orbis, & Chriftus difcipulis fuis praeces

Pit.ut docerent omnes gentés,quo qu# ipfis praceperat feruarént. Verim:

ifta non funt aliena {copo Euangelij,fed annexaac fubferuientia.Et tamen

londicit fead pradicationem pcenitentiz,aut obferuantiam praceptorum-

¢iucl denunciationem futuriiudicti;fed in Euangelium Dei fegregatum,

Jocenim caputeft,quo referenda funt reliqua,& quododrina elt Apoftos-

i€a cenfenda. Inuenias qui & ipfipcenitentiam & oBferuantiam pracepto*
tum De; fidelibus proponant,deds extrems fudicij die fortiter intonent, uer
Yum ifta non ad fcopum Euangelij Dei,{ed alib,uelad queftum el ad dociri
Nam operum ac meritorum dirigant. De iftis dici non porteit, quod fegregas
tifintin Euangel{um Dei. ' > I ‘ : ;.
- Quod ante promiferat per propbetas [uos in [cripturis fangts de filio fuo.) Admonet hie
IGC_LIS,qufd potiflimum fpectandum it in propheticis fcrip:ur_is.l_—iabcnt qui

em ifle redargutionis populi peccantis,& panas impenitentiiim minan,
t“Y-_Ve?r*‘mn no erat in eo {copus primarius 2d qué collimabat prophete, fed
Pll‘gtu uaticiniorum profpiciebant ad uenturum miandi Seruatorem.Et hoc

- Potiflimyum nomine pijs hominibus uaticiniaillorii femper in maximo fues

Y€Precio. Sentiebant enim effe in illis Euangelij Dei de Chrifto promiffio,

£8quem ardentifTimis uotis expectabant.Poftreuelationem quog Chriy -

Lqua in mundo eft per Euangelyj facta praedicationem, magna eft utilitas

prophe{icse_lc(‘iionis, ad hoc faciens.uf promifliones D i de Chrilto filio i,

"8 cum Eyangelio conferentes,liquido deprahendamus doGinam Euan

8elicam nihil effe minus quam nouam & humanitus excogitatam; fed diui,

YIS vaticiniis iam olim 3 Deo perprophetas ipfius promifiam.

Mbeingepbr&uaa quod uaticinia prophetarum promiffiones Dei uocat. -

: Ellrum difcriminis eft inter uaticinia,quibus ?ua:' futura funt predic@itur,
nter promiffiones. Promiffio fiquidem non {impliciter futurum aliquid

Predicit, fed obligationem quoqs habet promittentis, quatenusin debitum:

:’ier.gl:'F quodcungs promiffum.Eft quiderh indubitata certitudo etiam inua,
£ANgs prophetart,uerd illahoc tanti habent, ut quid futur fit prznaciér,

OBSER.,

111+

Promif3 uets Dej & degratia ac uoliitate quog Dei teftant,quid nobis, ne
B0 bono, facere uelit,& ex gratia, dono,ac gratuita beneuolétiafacitrdes *

bi




ORBSER.
1111,

L] COMMENTARII

biti obligationg. Obftringfitenim promiteenté.Hec duo dili gentiflt i
in promiilionibus Def condideranda.Nemo recte dicitur promittere poenid

pefunt A

& exitium,fed qua huiufmodi funt minari {olemus. Quzbona funt,gratet/

tamds beneuolentiam & donum habent,rece promitruntur. Sic Apoltolus
Galatas 3. dicit : Abraha per promiflionem donauit Deus. Quare doctrind
operlim, ac meritorum ex diametro pugnatcum ratione & natura pro®!
{ionuin Dei. Vnde rurfus Paulus eodem loco dicit: Siexlege (id eftrex ope
ribus & iuftitialegis) eft haereditas,fam non ex promifﬁ'on-e.Et quauis qUE/
libet promiffio adiunctam habet obligationem,¢a ramen nobis no ficeft IP€
&anda,ut libertatem ac beneuolentiam gratiz Dei in promiffis illius exttiZ
guamus.Nam & hocipfum frupendze gratie Dei argumentum eft;quo
odo ab aterno falutis noftre confilium ccepit,& libera nos gratia faluat®
conftituit; fed & eam gratiz fux libertatem, per prophetas {uos diu antcd
promifit; & in obligationem promittendo comutauit. Sic uidelicet patrt™
fidei fuccurrere uoluit, qui Chrifti aduentum eculis aliquot praceflerunt
Atgita quod polt abfolutam humanigeneris redemptionem Euangcﬁ}?"ﬁ
dicatio facit in mundo,id faciebantin cordibus patrumac piorum tem po
bus pracedetibus diuinz promifliones de futuro Chrifti redéptoris aduft®
Tertio confiderandum & illud eft,quod dicit:in fcripturis fanciis. Cogt
temus hic de prouidentia Dei,qua promiffiones firas non folum ore prop
tarum proferri,fed & literis mandari uoluit. Sic effecit, ut & memorix ™
darentur,& fideliter ad pofteros tranf{mitrerentur. Poterant per tradition<s
conferuari, & Amaioribus minorum cognitioni uelut infingari, VerumB€
qua temeritate uel negligentia corrumperen cur,hac voluit uti prouidetiti®
it literis concrederentur,& integre cuftodirentur. Oportet itacs magnac
ingratitudin€ eorum.qui {cripturas facras fusds deds faciunt,ac dedllis faud
{udicant aliter, quim quafi humanitus {int excogitatx. Deus,inquit AP g
ftolus,promifit per propheras fuos in fcripturis {ancis.Et 2.Pet.r, Hocptt’
mum intelligentes,inquit, quod omnis prophetica {criptura propria inte’
pretatione no fit. Non enim uoluntate humana allara eft aliquando prophe’
riasfed fpiritu fancto infpirati loquuti funt fanci Deihomines. Deinde®
gna ac dereftarida eft cord malitia,quiafide ac certitudine facrarum fcript
rarum deflectentes inania nugaméta,qua uocant agrapha, fidelibus hoc
mine proponunt,quod tradita{intab Apoftolis,& paré cum facris fcript”
ris mercantur authoritatem,quafi mox manifeftum fitefle ea ex traditio™
bus Apoftolorum, ferigs potuerit, ut diuerfa traderent Apoftoliab ﬁS‘Hf‘
in facris feripturis leguntur. Ad facras feripturas miferuntnos & Chri
& Apoftoli,nd ad incertas traditiones, qua uel mentiuntur Apoftolos
thores; uel fuperfHtiofe funt,& plerungs {eripturis facris pugnant.
Quarto,nec illud tranfeundum eft,quod dicit,de filio fuo. Promilit DF“’
Fuangelium de filio firo , quod nihil eft aliud, quam quod promifit orbt
lium fui. Admonet ha¢ particula,ut cogitemus de ftupendailla & immed
fa philanthropia Dei qua mundum f{ic dilexit,ut unigenitum fuum dedert®
quo quifquis in illum crediderit;non pereat,fed habeat uitam wternd,qud
dilectionem patris fui Chriftus ipfe Ioannis tertio pradicat. Vide comm
tarios noftros fuper Ioannem. <
Qui genitus fuit ex femine Dauid fecundum carnem.) Primum illud obfcrua,quod nod
fimpliciter dicit: Qui genitus fuit ex femine Dauid,fed addit,{'c:c:unduﬂ}_“l
nem.Hac fpecificatione admonet Apoftolus,non effe Chrifti natiuitat® fes
cundum carnem tantum confiderandam, quandoquidem n homo fancd™
fit, fed & Deus, n0 carnaliter duntaxar genitus {it, & filius hominis fa‘?us’
fed & filius Dei ab zterno ex illo genitus exiftat. Alioqui quorfum attin/
bat fpecificatio ifta,ut cum dixifler,qui genitus fuit ex {emine Dauid> €O

feltim fubficeret,fecundum carnem ¢ Potefi'ne quifquam ex femin¢ “ﬁ.ﬂy
it

nis aliter nafci, quam fecundum carnem ¢ Nequaquam, Carnalis 12

gas €1ty




AD ROMANOS,. . e

L taseft, quacunque eftex femine carnis. Quaréquod attinebat ipfumDa,
Uidis (emen, & qua ex illo eft generationein; non erat nec elfe ut adnjcererts
ecundum carnem. Relinquitur ergo pofitam efie hanc fpecificationé pros
Pterip{um Chriftum,ut dﬂ'iingucrémr inter duas illius naturas, humanam
“diuinamsne quis ex eo quod dixit: Quigenitus fuirex femine Dauidiss
ithil aliud effe Chriftum opinetur, quam nudum hominem,& carnem de
€arne Dauidis. Perinde ac {ide morte Chrifti dicturys;ne quis exiftimer il
Um fecundum diuinitatem quogs mortuum effeincruce, ipeeiticandigras
Madicas. Mortuus eft Chriftus fecundum carnemsuel fecundum hominems;
Utdiuinitatem illius excludas,& ab omni paflione fepares.. 0t atv
Deinde confiderandum eft,quod non dicit: Quiinuétus eft,uel: Qiii con
Uerfatus eft ut homo,fed utueritatem humana naturz in Chriffo exprimats
Matiuitatem carnis illius ponit, dices: Qui genitus fuit ex femine Dauid (e/
Undum carnem. Quod genitum eft ex femine humano; homo utic eft na-
turalis ac uerus,ficuti equus eft quod ex femine nafcitur equino. Sicretun,
it Apoftolus errorem eorum; qui Chriftum afferunt carnem non ex utéro
frginis fumpfille,fed coelitus fecum detuliffe. Non {impliciter dicit: Qui
8enitus fuit, {ed addit ex femine Dauid. Non potelt uere ex femine Dauid
Natus dici,(ind ex carne llius genitus noftra factus elt carnis particeps, {ed
@rnem fuam ccelitus in uterum Virginis attulit.
L ertio, & illud perpendamus,quod non {impliciter dicitsqui genitus fuie
¢x {femine humano,fed,ex femine Dauidis. Homo fuit & Dauid, & femen il
livs hum anum uticp femen‘eltatcp ita Chriftus ex femine humano uerusho
Mo natus, uerim non fuit Apoftolo fatis, ut Chriftum uerum hominem ex
femine humano diceret efle natum,fed id agebat hoc loco, uradmoneret &
Confitererur eum hominem efle Chriftum,qui promiflus fuerat Dauidi,qué
8 Omnes pij fecundum uaticinia prophetarum werum Meffiah uenturum ex,
PeQauerant.Iracgy notanter dixit:Qui genitus fuit ex femine Dauidis fecun
UM carnem. . Simulobferua,quod non dicit:ex femine lofeph, fed; ex fes
Mine Dayidis,Erat quidem & Iofeph de femine Dauidis,utpote ad domum
amiliam Dauidis pertiiens, fic ut reuera ex femine Dauidis natus dici
Poffet, {j quis ex illius effet femine natus, uerum ne lofepho Chrilti tribue,
tet nan'uitatem,qul' non ex illius eft femine, fed de fpiritu fan&o conceptus
X utero-Virginis natussuigilanter non lofephi fed Dauidis fem@ pofuxit,
4 quod nd folyus lofeph,fed & Mariamater Domini pertinet, de cuius cars ,
e carnem filiys Dej allumpfir,& hanc ob caufam uere filius Dauidis in fcri
Pturis nominatyr, .. -, | : £
Quare autem filius Deifactus fit filius hominis,uidere licet Ebr.ri.. « .

. Qui declatatus fuit filius Dei cum potentia fecutidum fpirituin (a0 ozszr, v
@tlﬁcationis,ex eo quod refurrexit € mortuis.) : '

* Animaduette quod ron dicit: Qui facdtus fuit filius Dei, {ed, qui declaras
ts fuit filjus Det. Aliud eft fieri filium Dei, & aliud declarari filium Dei.De
Stedentibus in Chriftum Ioannis r.legimus: Dedininquit,poteltatem filios

<ineri his qui credunt in nomen eius. Per adoptionem ad dignitate iftam
Aumimur, ye famus filij Dei. Chriftus uero non eft facus (ed natus filius
thgeneratione nd téporaria fed fempiterna. Duorum igitur admonemur

10¢ Ipco.\z’num elt,diuinitatem Chrifti, fecundum quam filius eft Dei,non
SEPifle primum, cum nafceretur ex femine Dauidis, fed declarari ceepiffe.
terd, effe fllam {jc abfconditam ab oculis carnis,ut opus habueritdectara
IOI_le,c]ug cOgnﬂ'i’ceretur. Cogitcmus hi'c,.qu’am non d_ebcat miruom ufderi‘,—
'8hitas adoptionis noftre fic eft in oculis mundi obfcura,ut haudquaqua
Pro filijs Deihabeamur,quando unigenitus Dei tam illuftri declaratione os
'F:;Snf:iatgzg:;icguis eli:fe't cognofceretur- Nunc qgidem [@:rpqs{:ﬂij’{)’eg?e[ﬁ
gnolcitnos,quia non nouit patrem noftrd, ideog ludibris

acprog

t1




(43 COMMENTARIIL

ac probris impune ac temere afficimur. Sed hec eft fors filiorum Dei int ho¢
feculo,quam communem habent cum Chrilto unigenito Dei. _

Simul & illud cogitemus.Qui declaratus,inquit, fuit filius Dei. Declars
tiis & manifeftatus eft filius Dei in hoc mundo,& tamen reprobatus.ln pro
pria uenit,& {iri eum non receperunt. Bt mundus eum noti cognourit. Ergo
nullam habent excufationé quotquot ineumfion credunt, quandoquidem™
nonfimpliciter uenitin mundumsfed cum declaratione. Si opera,inquit; 9O
feciffem,qua nemo aliys fecit;peccatum non haberent. Quare friuolum €
quod ludzi ad excufandum incredulitatem fuam dicunt, haudquaqua¢ -
uero fimile,uoluiflfe Deum promiffiones patribus factas tam obfcuro ac des
fpicabili modo & fic adimplere,ut nihil palam apparetetomtifum eorii qué
fuerant tam luculentis uaticinijs magnitice promifla. Nec fcripturas facre®
fideliter infpexerunt, neq declarationem filij Dei malicia cordis excaca?
obferuarunt. Quim enim humilis erat ac defpicabilis Chrifti aduentus
alpedtus,tam erat illufiris ac ffupendus operum illius {plendor. !

Deinde obferua quod dicitscum potentia. Conuenienter potentia® tribf—".
tur,quod per hanc declaratus it filius Dei.Infirmitas catnis,que in Chril:0
filio hominis apparebat,prafertim cum pateretur in cruce ac moreretut;di/
uinitatem illius obfcurabat, & fidem in ip{fum tanquam filium Dei impedie
bat. Omnitim itacg conuenientiflime difpofitd erat,ut diuiniras filij Dei p¢ef
carnis infirmitaté & humilitatem obfcurata. Maieftate ac {plendore poten/
tiznd humana fed prorfus diuinz declararetury de qua feribit Euangelifias
cum dicit:Etuireus de illo exibat,& fanabat omnes. Talis erat ea declarat®
qua poftillius afcenfionem omnis generis miracula & portenta per Apoti®
los fub nomine eius @debantur. R egia maieftas declaratur {ingulari poten/
tia.Sic diuina filij Dei maieftas fplendore coelefitis potentiz declarabattif=
Omnino diuinum quiddam eft effe potentem,ficuti humanum eft; effe infif
mum & impotentem. Vnde & Deus propter infinitam potentiam 9 dici/
tur,id eft,fortis & potens,quemadmodum & ©T5K quo nomine & princi
pes & magiltratus wocanturin feripturis, propterea quod potentes {unt in
hoc feculo.Quis fatis perpenderit,quanta in uerbis Chrift{ fapientia, quat”
ta infackis bonitas reluxeritrd tamen uifum eft Apoftolo contienientius
ut filium Dei cum potentia,quiam cum fapientia & bonitate declaratum di-
ceret,propterea quod carnis illius mention@ fecerat, Habet etiam particula
ifta plurimii confolationis,ad erigendum fidelium animos,qui potentia ady,
uvetfaria Satana & mundi infeltantur. Etenim fide potétize Chrifti,quamun
dum uicit & Satanam, uitredqs ac necis fe declarauit effe Dominum, in cuV/
&is aduerlis eriguntur & confirmantur. '

Tertio, conliderandi & illud eft,quod dicie:ecundi fpiritd fanQificario’
nis. Vide quomodo utriqp naturae Chrifts {ua affignet attributa. Humaniatt
tribuit carné:dininitati {pirind. Carnis eft infiemitas, fecundiiqua crucifixu$
eft & mortuus. 2.Cor, Spiritus eff potentia, qua declaratus eft filius Det:
Efasr, cum uellet Propheta infirmitaté Acgyptiorid tam hominii G equor
exprimere,dixit: Aegyptus homo & nd Deus, & equi eorii caro & nd Ipiri”
tus. Sic tribuit infirmitacé carni, & potentii fpiritui,qui Deus eft.Itagp qué/
admodum de diuina Chirilti natura dixit:Qui declaratus fuit filius Dei cut™
potentia fecundum fpivisii fan@ificationis,ex eo quod refurrexit e mortuis
ita de humanitate illius dicere potuifiet : Qui declaratus fuit filius hominis
cum infirmitate fecundum carnem ex eo quod crucifixus eft & mortuus:

Simul obferua,quod nd fimpliciter dicit:fecundum fpiritd, fed addit, fan/
Gificationis.L oquitur aiit de fpiritu Dei,quo Chriftus fecundi humanitat®
fanctificatus eft, & in mundi hunc miffus,ficuti Ioh.re.dicit: Qué pater an
Gificauit & in mundit milit,{ecundid dininitaré vero credéres & electos fE!‘
fgndh’ﬁcat. Ergo idé fpiritus Dei,qué hic uocat Apoftolus fpiritii fandiificd
tionis,& Chriftd fanctificauit,iuxta uaticinit Efaiz cap.s1. Spiritus Dl?mi;

ni {up¢




AD ROMANO S. 13

£ Nifuper me,eh quod unxit me, & c.&apparitions [piritus S.infpecie coliibe

\ i . g : £ .
Cumaloanne baptizaretur fupra ipfum defcendentis, & credentesin eum

.fanc?iﬁcac, quo refpexit idem hic Apoftolus Ebre. 2. cum dicic: Quienim

AnCificat & qui fanicificanttir ex uno ommnes, Deo uidelicet patre qui fili,
Y {uum fpirita fan@ificat(ois inaugurauit, fandificauit, ¥ in mundum ad
‘oc mifit,ut eletos & ¢redentes in ipium eodem (piritu fanctificaret & im,
bueret. Hic fpiritus fanctificationis declaratur ac manifeitaror eft filiorum
ei.Etenim {ine illo nihil fumus aliud quam caro infirma & prophana.Qui
Cinque autem illo aguntur,hidemum funt 5 Dei Rom. s.
. rxyarto,Eriam hoc confydera quod dicit. Ex eb quod refurrexit & mortu,
is Refurre@ionids & mortuis meminit, ut occurratoffendiculo erucis & mor
tis.Diligentereft ob oculos habenda utragg & mortis & refurre@ionis Chri
limago. Etenim fic eft diuinitus conftitutums,ut quemadmodum perinfir
Mitatem carnis imaginem portamus crucifixi ac mortui pro nobis Domini,
M tandem per potentiam fpiritus excitati imagin€ geramus filij Dei e mor,
tis refufcitati. Inameena ac triftis eft mortis imagos Confidamus, eritbre/
Ubut illa abolita feelicifsimam regnantis in ccelo filfj Dei induamus imagi
fem, illigs conformemur in fempiternum,
er quem accepimus gratiam & Apoftolatum , ut obediatur fidei in-
fet omnes gentes fuper ipfius nomine, quorum de numero eftis & uos
bocati Iefu Chrifti.) Ineoquod Apoftolus ad retundendum pfeudapofto
orum calumniam per ipfum Chriftum gratiam (e & Apoftolatum accepify
elcribit,admonemur deimprobitate & malitia eorum,qui cum non fint ue
1 Chrifti miniftri,perpetuo tamen de Apoftolis gloriantur; quod illorum
int {ucceflores,& hac fe [pecie uenditantes eris Chrifti miniftris,ipfo (pi=
ttr Chrifti imbueis & ad pradicandum Euangelium Dei mifsis negocium
aceflunt, quafi non fint legitime ad id muneris uocati. Hac improbitate
Curfum docirinze Euangclica: remorari conantur,ne{iis obrineat manifelta
rtipforum impoftura. Odiunt enim lucem,quia mala funt {plorumopera.
Orum nequitiam expertus eft Apoftolus, & noftro quoque fxculo multi
Praclari miniftri Chrifti funt experti, Sicut autem Apofiolus confcientiz
U2 teftimonio fretus confidenter illorum reprefsitimpudentiam, quod fci
tetiead pradicationé Euangelij non fuapte fponte cucurrifse,fed pet Chris
um effe miffum, ita faciendum eft omnibus ueris Chrifti m iniftris, curan,
dumd; Neimpro bitati pleudapoftolorit & pleudoepifcoporit uel latum uns
guem cedant, Glorfanrur illi de nefcio qua,nihil minus quam canonica, ele
foneac fhcce&ionc,opponantipﬁ ueram & efficacem uocationem quam
acceperunt non i pleudoepifcopo aliquo uel confpiratione malignantium
cd aly ipfo Chrifto, cuius {piritu {egregati funt, & ad predicandum milsi.
is erat & prophetarum conditio,qui & iplinequilsime afcribis, pharis
SSacerdotibus, Pontificibus a¢ fenioribus populi infeltabantur,
¢inde oblerua, quod gratiam & Apoftolatum coniungit. Non dicit
Fantumjpcr quem accepimus Apoftolatum,fed pramittitiratiam. Per qué
NQuit,oratiam & Apoiftolatumaccepimus. Vbiilta non funt coniun@a,a

[

Bnolcere licet Apoftolatum nonuerum fed falfum. Vbicung; uideris eiuf,

mod Apnﬁolos-,Epiftopos,ac paftores,de quibus fudicare nG potes,quod
gratiam acceperint 3 Deo Apoftolatui & Epifcoparui conuenientem, ne

Ibites non effe ueros fed fallos ac fiditios Chrifti miniftros,quantumuis
Htulotens ac ompa feculari{intillufires. Nequit enim ficri, ut Apoftolati
dccipianta Cliwriﬁ'o (ine gratia,ad id muneris neceffaria, quicunque ueracis
terab illo wocaneyr & mittuntur, Secundum hanc normam prorfus infallibi
ém.iudicent pij de R omana Ecclefiz Apoficlis, Pontificibus, Epifcopis,
p,aﬂorfbusaac'prael atis.facile uidere eft, {it ne minifterium illorum cum gra
Y3 Chrifti coniun@um uel fecus. 5

OBSER,
Vi,




14 COMMENTARII

Tettio notandum & illud eft;quod fubijeit: ut obediatur fidei, uides hics
quis fit finis & {gopus Evangelice & Apoltolicz praedicationis.Haud alius
quam ut fides obtineat in mundo.Sic & Chriftus dicebat, cum Apoftolos
{uos in cunctos totius orbis fines emitreret. Ite {n orbem uniuer{um,& pre?
dicate Euangelium omni creaturae, Qui crediderit & baptizatus fuerit, fal’
uus erit, Bt Apoftolus Ephef.4.cum miniftrorum Chrifti genera Ecclefigda
ta recenfuiflet, finem minifterij illorum pofuit unitatem fidei in Chriftume.
Quarequicung alio fine praedicant & docent in Ecclefia, alien{ funt a ueris
Chrifti minifttis,quemadmodum & fecopus dodirinz illorum alienus & diz
uerfus eft i fcopo Apoftolicos Quod autem nonfimpliciter dicit, ad fidems
uel ad credendums,fed ad obedientiam fidei;admonetnos,quo loco fit habe’
da nobis fides. Non eft libertati noftra permiflum, ut Euangelio Dei credas
mﬁé uel fecus, fed iure obedientiz requiritur fides. Sic 1. Iohan.s. Hocelbs
mandatum eius, inquit, ut credamus in nomine filfj eius efu Chrifti Efter-
go fides obedientia, Obedientis autem non elt, ut de praeceptis inquirat, &
ratiocinetut, fedut {impliciter obediat. Sic credentis non eftsut qua crede’
da proponuntur curiolius inueftiget, & acumine rationis fcrutetur, Sapien”
tes huius mundi omnium arbitrantur efle ftultifsimum; quod uerbo Deili
ne diligenti inquifitione credimus.Judicant gnim fapientis effe non credere
fed {cire quee {intamplexanda. Nam fides illis nihil eft aliud quam incer@
quaedam & in confulta opinfo.Nos uerd {cimus fummam effe fapientiam
dem habere uerbo & Euagelio Dei,quantumuis ratione noftra reclamantes
quaein caufa Dei ac falutis noftra prorfus eft caeca, ac rurlus incredulitatem
illam rationis noftrz non falum cfle deteftabilem diffidentiam, fed & impi/
am inobedientiam iufto Dei iudicio damnandain, ut non fruftra dictum {it
% Domino loan.s. Qui noncredit fam iudicarus eft.Er2. Theflal..quf fum<t
uindictam de his qui non nouerunt Deum, & non obediunt Evangelio Do/
mini noftri Iefu Chrifti,

. 'Quarto. In eo quod dicit: Inter omnes gentes, duo funt confyderanda:
Vium eft, gratiam Chrifti,qua per Euangelium annunciatur; omnibus ¢ /
fe gentibus deftinatam. Alrerum,requiri ab omnibus gentibus obedienta™
fidei Euangelicze. Ad primum pertnet quod Chriftus dicit, docete omnes
gentes. Ad alterum referendum eft, quod Pfalm, 2. legimus, Poftulaame
dabotibi gentes hareditatem tuam, & poffeflionem tuam termings tert®
Tiaque rebellionis rei {unt omnes illi; qui obedientiam hanc fidei Euang®”’
licze in Ecclefijs Chrifti interuertunt, & ad (was traditiones transferunt,quad/
(i conftituti lint fidei noftra Domini & Magiftri. )

Quinto.Obiter & illud obferua,quod addit,fuper iplius nomine. 2. Cor
rinth.s.dicit Apoftolus. Nomine Chriftilegatione fungimur,tanquam Deo
uos obfecrante per nos,rogamus pro Chrifto reconciliemini Deo. Et Luc®

altimo. Chriftus dicit: quod oporteat preedicari in nomine ipfius poenit€’”

tiam & remiflionem peccatorum in omnes gentes.Hic audimus ex Apotto

lo, eius fidei o}ag:di‘cmiam requiri 4 gentibus omnibus, quz {it in nome? .

Chrifti.Iraqueficuti pradicatio Euangelij inorbem eftChrifti fub notnine
mifTa,quem pater Dominum ac Seruatorem omnium conftituit, ita & o
Fuangelicanon tenditin aliud nomen quam eiufdem Chrifti. Neque enim
aliud nomen fub ccelo datum eft hominibussin quo oporteatnos faluos 4
ri»Acorum 4. Valeant igitur,qui caufam fidei ac (alutis noftrae ad alios m¢’
diatores ac Seruatores transferunt,id quod improbiflime faciunt,qui 1’
ftianos homines ad quaftiones & torturas uiolenter rapiunt, & fidema il
lis exigunt, non in Chriftum, fed in beatam uirginem, & mortuos fancitos:
Non dicunt : Credis in Chriftum¢ fed: Credis ne in beatam uirginem:"Nf’,“
credis in fan@os ¢ Non credis in Papam¢ Vbi fidelis refpondet: Credo 18

Chriftum filium Dei unicum noftrum Seruatorem ac Dominum. In fan/
{9161

&os non credo. Sum enim Chriftianus, mox audit, hxreticus ¢s,ad ign¢€ d
@




AD ROMANG S, 18

adignem, Et quihoc faciunt, gloriantur {e efle Apoftolicos & catholicos
hrifti miniftros.
Sexto.Quorum de numero, inquit, eftis & wos uocati Iefu Chrifti.) Vide
'€ quomodo Apoftolus non extollat R omanos chriftianos fupra reliquas
¢htes,fed numerosforti;ac nocationi illarum cdiungat. Excellétiflima crat
Omana urbis Maieltas cumifta {criberet Apoftolus, propterea quod toti
ere dominaretur orbi. Verum non refpexit ad Maieftatem ‘& excellentid
urbis,fed ad gratiam Euangelica uocationis,cuitis erafit unitierfz totius or
'$ nationes diuina dignationis gratia particepssideods non fubiecit omni,
UM nationum fideles Ecclefiz R omatia, fed hanc reliquis tanquam partem
al}k}uam totius coniunxit. Amplius eft R egnum Chrifti, quam ut uniys ur,
18 poteftari fubijciatur, & ficuti Hieronymus alicubi dicit: Maior eft orbis
Utbe. 8 qui Chriftiani funt Romar, membra funt Ecclefiz ac Regni Chris
bton caput. Neque enim de mundo eft regnum Chrifti, ut aliqua fit muns
ani Imperij prarogatiua agnofcenda in Ecclefia, fed oportet eos quiRor
Mani (unt,ubi ad Chriftum ueniunt Romana excellentiz gibbos & fuper,
Ciliaponere, & ad humilitatem paruulorum cohuerti, tam abeft,ut pra ca/
teris chriltianis aliquid propter F{omanx urbis nomen debeant {ibi uindi,

Qre fingylaris excellentiz, ut de dominio taceam,quod in Ecclefias Chrifti -

Uarparunt. Et dubio procul huc refpexitipfe quoque Chryfoftomus,cum
Prfencem particulam exponens dicit. fwuaion yop diaeAeyouly G- mois dawrep v
Wevas Tim 5 oinxpung garicys xefuuliois sy whcoy wirroie did\wes T Aoimay -
f':*l-’.b"d't\ tTadls 757 ’.c'.ugo'c-rnau xolt ebaori Acvop, xguq'{’v 7080 TVeviLa kxois i L wAtop
0 o £y sy kM Baree Prs I8 Llveos wkos xHpU T ouRy s BT N Vi ps T oxulEy xotk
ey i o6 eerlfudy Exé: dun LC5AGS 08 dnAdaae 70Toy o 7 Gmdiv, o ois sk

&xay o o5 wefudy Eae dus L6y v s
K Gucie, Tl vt R mroie; neelaeediy cdstW % Podvipe,ugl nwiy 70 duanue Plidliowoics;
X Auscllzo oy wiseds ol 7B oFs amxgicolusiay,Jid SRy R dlr 7o TE 70 ALy sty Gig
“":(95& viéEs x A7l Iyos XOLSBL TETESISULT Y 5% ok UUCIC. KDL BX Qs 3 s &M 58
el Uiy M UES psrte S aMwp ixeAeogw, - Hacille, quanon grauabor red,
Srepropter eos qui Graece nefciunt.Ad Romanos inquitdiflerens, quiue
Utin quodam totius orbis uertice fedebant,nihil illis plus reliquis gentibus
ribuir,neque propterea quod tum dominabantur & regnabant, aliquid eos
Mpiritualibus pra caxteris habere dixit, (ed quemadmodum,in quit, omnis
us gentibus ira & uobis pradicamus, atqueita eos Scythis ac Thracibus’
connltmerar,All’oqui nifi hoc{ignificare uoluiflet,fupérfluum fuiflet dicere
i quibus eftis & uos facitautem hoc, ut fuperbiam ilforum deficiat & infla
tmn_em animi euyacuet, admoneatcs efle cosreliquis =quales. Quapropter
Ubiunxit hoc ipfum dicens, in quibus eftis & uosuocati fefu Chrifti, hoc
& cum quibus eftis & nos.Etpon dixit, alios uobifcum fed uos cum alfjs
Yocauit, faris opinor diligenti manifeftum eft lectori,uoluilfe Chryfofto,
Mum Romanae Ecclefiz faftum hifce uerbis perliringere & omnem illam
Prerogatiuam refellere, quam perpetua quadam improbitate in Ecclefia
Wtifti ambigerunt. Et Bafilius in Epiftola quadam ad Eufebium Samofate,
n“mEPffcopum fcribendum effe admoner. Occidentalium Epifcoporum
Ofypheo (. Romanum intelligens.) wafiwre xelvay \wepngaviay, hoc eft,
Ne arbitretyr dignitatem efle fuperbiam & elationem. Etad Epifcofposlta/
' S wepealy tovrse Pl aalons bonoias royidedesid eft,Siue uos ipficatho,
]chEcdeﬁ'a: caput effe putatis, fatis liquide fuperbiam illorum perftrin,
gens, quam fe pro capite omnium Ecclefiarum Chrifti iam tum uendita,

fe coeperant, d

i (])mmlms ?ui.Roma'rﬂr's dile&is Dei, uocatis [andis.) '()bf.f:‘rl:la hiF quibus elqgﬁs
cles Chrifti cohoneftet Apoftolus. Poterat {impliciter dicere: Omnibus
Qui Romz eftis Chriftiani. Neque enim alijs quam Chriftianis fcribit. Ve,
Yum pro Chriftianis uocat eos,delecios Dei, & uocatos fanctos. Confyde,
b 2z randum

cbryfoﬂomw4

OBSER,
VI




OBSER,
Vil

16 COMMENTARIL

randum fic principio eft, quomodo in illis qui credebant in Chrifium gra’
tiam diuinz dileGtionis commendet, atqueita fignificet, quo €os Joco has
beat. Omnino necefle eft, ut praeclare de illis fentiamus, quos Deo judica’
mus efle charos & dilectos . Alibi dicit: Honore inuicem prauenientcs
RMerito hoc faciunt, qui feiune Chriftianos efle amicos Dei. Solent inawiis
principum admodum haberi in precio,qui uidentur a principe {ingularicet
diligi. Nec temere leditur quisquis principi gratus & accepius habeturne
minimus quidem carellusz Quam conienit quafo,ut Chriftianus. de Chr#*
{tiano,dilectus Dei de dilecto Deishonorifice fentiat ¢ Quam eft :rquumall‘
diligantur in domo Dei quos Deus ipfe diligere dignatur?’

Obferuemus etiam hocloco pectus uere Chriflianum & Apoftolicum:
Non dicit: Omnibus qui Roma eftis dile@is filijs, fed : Omnibus qui Ro”
mz eftis dilectis Dei. Romanus Pontifex folet fuos, etiam Reges & prif’
cipes, uocare dilecios filios. Hoc enim agit, ut erfuadeat illis, (,uod?l €
diligantur, uthoc bladimento inefcatos decipiat. E) rantuli eft autem dilig?
ab homine {imulatore, etiam fi uere diligat? Quid quafo felicitatis €x 0
omnibus illis accedit, quibus 2 Romano Pontifice hoc feribitur elogio®
AthDeodiligi,omnem excedithuius fzculi felicitatem pariter & dignita”
tem, Romanuys Pontifex ad fe traliit quibus hoc pacto {cribit, Apoftolﬂs
Chrifti non ad fe, fed ad Deum ipfum animos fidelium erigit, dum €os diler
&os Dei & uocatos fanctos appellat. I.onge etiam alius {piritus in Apoftor
lo deprahenditur,quim in Dodoribus diffidentize, qui omnibus neruis H€
agunt,ut Chriftianus quifque de amore erga fe Dei dubitet ac fluGuet. Ap®
ftolus quippe dicit : Eltis dilecti Dei : Ponrificii contra, nefcit homo, utru
Deo it charus el minus. Sic illi omnium peflime tam de Deo quam deiV/
delibus Chrifti fentiunt,& coeleftem gratiam,cum omni fua efficacia,qua’
tum in ipfis eft, in cordibus Chrifiianorum eneruant, deinde gratiam dites
Qionis Dei nefcio quibus medijs promereri docent,que ipfi ad hoc confift”
werunt,ut inde queltum abanxijs dubijs & fluGuantibus animis emulgedt

Deinde obferua quam commode fubiungat, tocatis fanciis. Habethat
particula argumenium dininz dile@ionis. Etenim nifidiligerct Deusnoft
uocarct ad fe dileos. Deinde,cum non folum uocamut, fed & wocatiom
obedimus, & uocati [piritu gratiz fanctificamur, manifeftum fit, qued dilv/

amur a Deo. Etenim nec uocatio nec (an&ificatio fidelium alio citqua®
addifectionis Dei gratiam referenda. Non dixit : diligentibus Deuns 1€
dile@is Deis ne quid huius noftris tribuatur meritis. Cogitemus ergo,qu’
modo colligere debeamus effe nos Deo charos, ex eo quod nos de mund®
hocad gratiam {uam coeleftem & filiorum Dei communicationem uocd/
uit & fandificauit. Pretereanotemus,quod Chriftianos uocat fanctos 4
bus {cribebat, utique adhuc in carne uiuentibus & nondum perfeciis- £
Ecclefia Romanauocantur Chriftiani laici & faculares, & fan@itatis elo?
gium mortuis tantum tribuitur,quos Pontifex propter nefcio qua mird
la canonizauit,qua dereuidein commentariis noftris fuper Pfal. 16. Ver %
ibi erga fanctos qui funt in terra.8&c. Apoftolus hoc loco fanctitatem ne
deputat noftris meritis {ed uocationi Dei. Vocatis, inquit, fanciis. N
commendatur noftra iuftitia, quando fanci uocamur, fed uocantis DCS °
fandificantis Dei gratia, ;
Gratia uobis & pax i Deo patre noftro, & Domino Tefu Chrifto?)
Principio confyderandum eft hoc loco,qua fit ratio falutandi. Sede2 de
re uide in commentarijs noftris fuper Mattheum capite quinto, ibi, fﬁlw..:
taueritis, & capitedecimosibi.Salutate domum.Continet {alutandi ratio 41
lectionis affecums, quo praditus effe debet quifquis proximum (alutat; 0€
ille amicus fit, fiue inimicus. Deinde obferuandum eft genus alutation®s
uere Apoftolicum.Apprecatur Apoftolys nihil aliud,quam quod uoc atio/

ni [u®




AD ROMANOS, 19

a Niluz conuenit. Minifter Dei eft, idg nonira fed gratiz, non inimicitize

¢dreconciliationis & pacis. Oprat itaque [tatim initio gratiam & pacem
delibus Chrifti, quam & annunciabat & pradicabat, Sic cor Apoftoli
oc¢ipfum fpirat,quod ore annunciat.Id quod pradicat,ex animo fidelibus
€uenire cupit. Non folum praedicat gratiam & pacemsfed & efficaciampreg
fcationis fua fidelibus apprecatur. Rurfus non f{olam gratiam & pacem
PPrecatur, ficuti Romanus Pontifex nudis uerbis Apoftolicam benedi,
ofiem {uis optat.fed quod falutando apprecatur ex officio quoque Apos
ﬁolatug ful praedicat & annunciat. By
ertio notandum & hoc eft,quod pacem gratiz Dei fubiungit,id quod
Modum conuenienter facit. Admonemur, neming pofle contingere cers
fam fiue rerum fuarum fiue confcientiz pacem; nifi ex gratia Dei. Pacis &
anquillicatis, ficut & omnis felicitatis, fons eft, efle in gratia Dei. Nihil
Aciun hic rloftra merita, nihil noftr uires, nihil noftrai plorum qualis#
£10que juftitia, Sola gratia Dei & recipit nos in pacem ueram,& receptos
deliter conferuat. Contra,fenfus irz Dei omnium reddit turbatiflimos &
Nquictifimos, ut non fit praeter rationem, quod propheta tam obnixe
€precatur dicens : Domine ne in furore tuo arguas me, neque in ira
U2 Corripias me. |, : ; w
. duarto & illud eft obferuandum, quod non fimpliciter dicit.Gratia uo
bis & pax Deo, fed addit, patre noftro,& Domino Iefu Chrifto. Omni,
1M eft acedmodatiffimum quod Deum uocat patrem noftrum, facit enim
hoc plurimum ad fidutiam gratiaz Dei mente fideli concipiendam. Etenim
acile fidutiam gratiz Dei concipit animo, quifquis illtrm non folum De,
UM fed & patrem noftrum effe credit. Siquidem nihil eft animo paterno ad
8tatiam illam procliuius,qua quifquis pater eft, filios fios profequitur. Si/
Myl etjam declarat,quam illis gratiam precetur: Animi {cilicet paterni,quo
Bthil poteft effe fidelius & ad benefaciendum propenfius. _
thoc confydera, quod Chriftum uecat Dominum. facit hoc ubique

i omnibuys fuis literis. Admonet nos, omnem efle Chrifto poteftatem

ADeg patre datam, ut {ciamus a patre nobis nihil poffe contingere, nifi

Pet ipfum filium Chriftum Iefum, qui conftitutus eft Dominus omnium

U2 in ¢celo firnt & in terra. Sic ipfe de fe teftatus e diéneg Onupiatnihy,

radita func & patre meo Matthzi ur, &:Data eft mihi omnis poteftas in coe
X in terra. Matthei ultimo.

. Primum gratias ago Deo meo per lefum Chriftum fuper omnibus
Hobis,quod fides ueftra annunciatur in univetfo mundo.

—~

Habent ifta exordium gratulantis animi {ignificatione commendatum.
Gframlaturﬂlfs fidem tam praclaram & eximiam, ut paflim in toto depraes
d]cayetut’ orbe.Ethoc gratulationis generc beneuolentiam illorum ca ptat.
Tratulatur autem haud uulgariter, fed gratulatione tali qua affectum fpi,
Fetanimi non folum de bono fidelium lztantis,fed & donum Def agnofcen
> X gratiag agentis. Etfacit hoc non quolibet fed primo Epiftoleloco,
idgs Uerbis etiam exprimit, non {impliciter dicens: Gratias ago Deo meo

£5% Primum quidem gratias ago Deo meo per lefum Chriftam fuper om,,
Nibus uobis,quod fides ueftra annunciatur &fc.c}_uo {ingularis cuiufdam er
E.a-e?? €Xprimat amoris fignificationem. Occalio uerd erat Romanorum:
€411 univerfo mundo annuncianda, urbis celebritas & aduenarum ex

Qualibet natjone frequentia. 'l
.. __OBSERVANDA. _ e A

Confyderandlrm principio eft fanorum uirorum ingenium, in eo
Wodanimi gratinidinem erga Deum hac in re oftendir, qua tanquam plrzr/!
3 clara




1% COMMENTARII

clara & cximiaamanter & cum gaudio afficiebatur. Sic lolent pij,quotics A
aliquid nonin propti)s duntaxar, (ed & alienis rebus experiunrur, quod it
preftans & fingulare: confeltim ad confyderationem diuinz bonitatis

gratiarum arﬂionenﬂf rapiuntur. H hoc eft uere facrificium laudis, ]’)eo
multo acceptfusf\?‘lam {acrificiafinruftulorum, & hircorum oblationest€

argenti & auri. Nam hoc geilere facrificij adimitur carni omnis gloria a’
pientix,iuftitie, potentiz &c. & uni datur Deo, unde eft quicquid ufpam
praclari geritur. 1

Deinde perpende quod dicit: Ded meod. Singularis fidei affeftum
pirat, quod Detm tocat Deum fuum. Vius eft illo Dauid, cum effetia
magnis tentationibus & affliGionibus. facilius eft,& uulgaris fidei, f 10/
ces omnium creatorem Deum noftrum , & Deum omnium mortaliam.
At qui firma fide Deum agnofcit & colit, non folum ut communen 0™/
nium, fed ut ftum Deum , necefle eft, illi plus fidat maiore obferuall/
tia obediat ac feruiat, & in neceflitatibus firmiore fidutia opem ab ilz
lo pofcat. _ _ . ,

Tettio,obferua duod fion finipliciter méminit Dei furi, fed adijeit e/
tionem Chriftil e(uj\l
tias ago Deo meo per lefum Chriftum. Sic mediatorem Chriftum [élamt
agriofcebat, per qiiem & funt qua bonia dantur hominibus, & fenfus €
diviuze bonitatis, & affeus vera gtatitudinis. Agnouit Apoftolus has
bere fe per Chriftum ; quod Deus effet Deus fuus, & quod tanto gau/
dio propter fidem Romanorum afficeretur, illorimque nomine Deg U0
ageret gratias : Admofiemur, ut pari fide in mediatorem noftrum Che/
ftum Iefum refpiciamus,quoties fenfu aliquo beneficiorum Dei tangimub
& vel Deum noftrum inuocamus,aut colimuis.

Quartos Super omnibus vobis inquit. Duo obferua,pulcherritha uer B

’

charitatis fpecimifa. Vnumeft; quod pro fjs bonis, qua alijs alioru'm’
que minifterio dininitus contigerunt,Domino Deo fuo gratias agit. [Nof/
dum praedicaucrat Roma,nie {ufpiceris, quod de operis fui fructu (ficutt
folent artium pricceptores de difcipulorum fuoram profectu.)glorietur, 3%
que ita humani quicquam’patiatur.

Arbitratur Chryfoftomus uulgato deceptits errore, Petrum Apoﬁﬂi’
tum Romea initio praedicafle, primam’que R omanorum tidem ex illius ot/
tam fuille pradicationibus, id quod multispoteft argumentis refelli. Cotv
{tar tamen ex hocloco, fuiffea nonnullis Chriffum Roma pradicami®™
antequam ifta {criberet Paulus. Hi quicunque & qualefcunque fuerint?V
hil inuidetillis Apoftolus primitiarum iftarum gloriam, fed de operei 0’
yum & falute Romanorum fidelium, perinde Deo gra:'fas agit, ac i ptv/
mus ipfe Chriftum Roma pradicafler, & fructus huius gloria ad fe pfl’f"nc
ret. O mentem uere Apoftolicam,&nihil nifligloriam Chirifti & mortalium
falufent ubique {peGantem. Nos contra fic hddie fumus animati, ut xg
rime de fis agamus Deo gratias, qua nobis benefiunt, deinde {i quid pr&/
clari agatur ab alijs, operis huius glorfam inuidia potiws quam g‘ratuh“o’
ne profequamut. , : .

Alterum eft, quod non fimplicitet dicit: Gratias ago Deo meo prouo/
bis, fed s pro omnibus uobis. Sic omnes ex aquo. amianter compled®
batur, utnihil inter illos difcriminaret. Non quod omnes pari elfent T
de praditi,inque pietatis {tudio pariformiter animati. fed quod proptet
Chriftum eos omnes @qualiter diligeret.Sic folet uera Chrifti dilectio,ct?
Aos ex xquo fyncera charitate profequi, perinde atque facere {olent 3/
wari, qui omne pecuniz genus propter infatiabile lucri: ftudinin, ad ecw
pidiflime coaceruant.

Achor

ec dicit,gratias ago Deo meo & Iefu Chrifto,fed:gr -




A

AD ROMAROS. 19
Athodielonge diverfum fieri widemus. Leuillimis de caufis non folum
hriftianam amicitiam & unitatem (oluimus, fed & dcetbiflimi odj affe,
Qus indufmus. Sie qualifcung opinidbnum uarietas in caufim rapitur gra,
tiflimorum diflidicrum & fchifmati,qua infania ad fangtinis effufionem
tlque inualuie. Bt qui pra alfjs impotentids in (ecus fentientes quam ipfis
Placet fzeuiurit,ij demum optimos fe Chriftianos efle gloriantur, ciim ne mi
€am quidem habeant Chriftiani [pititus, | 3/ :
~ Quinto. Quod fides, inquit, keftra annunciatur in univetfo maundo.) . Vide, non
dicit,” quod urbss ueftra dominatur in univer(o mundo; fed quod fides
Uefita arinunciatur in uniuerfo mundo. Ne femel quidem in tota hac Epis
ftola Catholiea Romanorum poteltatis ac Maieftatis recordatur, qua
tum orbis erarit Domiriisfed fis immoratur potius, qux Regni Chtifti gra/
tiam ac felicitatem concernint, quamuis in oculis mundi uideantur fuper-
titiofa & ridicula. Iam uetd,qui de fede Apoftolicagloriantur, pluris faci,
tint cacholicum dominium & mundi hirius opes,gloriam.{plendorem & fas
UM, quam uniterfum Chrifti Regnum. : '
taterea obferua, quod fidei nominatim meminir, Huins potiflimamy
Ubiquerarionem habet.Neque immerito hoc facit.In ea liquidem firum eft
Non modo omnis uera pietatis,fed & felicitatis & falutis fundamentum pa
Yiter ac fiabilimentom, : ‘ :
Ad hae, &illud perpende. Dixit fe gratias agere Deo pro omnibus
fidelibus qui Romz erant. Et fubiunxit caufam: quod uidelicet fidesillo/
tum annuneiaretur in uniuetfo mundo. Qui gratias agit Deo pro alijs,
Utique pré magno aliquo befeficio Dei, quod contigeritillis, gratias agit,
i {as' egit Apoftolus pré Romariis,propterea quod fides eorum annuny
Clatetur in mundo.Ergo maghum & preclarum Diei donum ac beneficium
efiy i cui datur, credatin Chriftum, : At 2,
Nec illud tranifeundun eft, quod non fimpliciter dicit: quod fidetq con
fequuri eftis in Chriftum, fed, quod fides ueftra annunciatur in uniuetfo
mundo . Admonemur, quam nequeat latere fides. Qui were credunt, id
quod credunt loquuntury, fpirant & uiuunt, Non potefi fpiritus fidei late,
Tein pectore credentis, fed nititur in apertum. Sic qui Romain Chriftum
tredere caeperant,quod corde credebant ore & opere confitebantiir,qiiam
YIS ea fidei manifeftario infiumeris effer periculis obnoxia. Alioqui, {i fis
em fuam quafi in peciore fepultaim abfcondiffent, quomodo in tniuer/o
uitfet annuncrari mundo ¢ Hodie inueniuntur Chriftiani, quiabunde ad
fg] utem fatis effe putant, (i quam funt ueritatis cognitionem adepri.fibifo,
18in cotde reconditam feruent;& altiflime diffimulent eam fidem,qoam ui
'enta potentibus huius mundi reprobari.Ignorantilli quid fit fides, & quce
tillius natura & energia. . ) . 7
Confydercmus etiam hoc loco prudentiam Apoftoli. Celebrat & comy
mendatR omanorum fideém ex €0, quod paflimin toto annunciabatur or,
'€ La commendatio, {i penitius confyderetur, urgences habet {timulos
?ulbus in Chriftum credentes urget ac follicitat, ur rumori de fide iplorum
Patfo re(pondeant.R omani hodie, prodominatu magis quim pro Chrift
gloria & ®dificatione Ecclefiz dimicantes;ufurpant hunclocum pro ftabi,
tendo fedis iplorum primatu.. Ecce, inquiunt, encomium Romana ti,
¢, de qua pradicat Apoftolus, quod iam tum in vniverlo coeperit oty
€ annuncjarg,
. etaredigna eft,quz etiamnum ad finem ufque praedicerur & obtineat
M mido. Nolyn (3 homines obferuare fpiriti Apoltoli,fed ad uni hunc
alleredir Ecc[gﬁ‘g Romang primati torti rapfitur. NG agit hoe Apoftolus,ut
NOMANOri fidg fyypra reliquas Chrifti extollat Ecclefias.Neg hoc ipfa uers
Paconuincyrit queno excellentid fidei (ed anndciationé comendart. Primi
b 4 gauder




e COMMENTARII

gaudebatobid Apoftolus quod qualiacunque fidei Chriftiane iacta cffent A
primordia; in utbe refuini domina, deinde, quod rumor de illa in 107
cum {pargerétar ofberiis quem fperabat ad propagandum Euangelium
Chri ipﬁm’mum allagurum incrementi: Hic erat A poltolici pectoris atie/
Gus, quém & ad Philippen. capite primo exprimit, ubi dicit. Scireautem
uolo uos fratres ; quod qua circa me geruntur, magis ad profectum fact/
unt Buangelj, itautuinculamea manitelta fada fintin Chrifto in toto pre?
torio, & in cxteris omnibus, fic utplures e fratribiis in Domino confiden/
tes propter uiniculamea abundantius audeant {ine timoreuerbum Deilos
qui. Alfj quidem propter uidiam & coritenttionem, alf uerd propter
bonam wuoluntatem Chriftum pradicant, nonnulli ex charitate, {cientes
uod indefenflionem Euan‘gelii pofitus {um, aliqui autem ex contentione
hriftum annunciant non fyncere,exiftimantes (e preffuram fufcitare uins
culis meis. Quid enim ¢ Dum quouis modo {iue per occafionem fiue pef
ueritatem Chriftus annuncietur. Etin eo gaudeo, quin& gaudebo. Plan€
confimili modo afficiebatur erga fidem R omanorum, degg eo plurimu™
lztabatur, quod illic quocunque modo annunciatus effet Chriftus; {fuet
fyncere faGum effetfiue infyncere. Sperabat enim fore, ut huiufmodi pri/
mordia exurbetam celebri ueluti quodam uettice in reliqguum orbis ¢of”
pus ;’;‘ual:’tercun?uc fparfa plurimum acciperent incrementi. Quam aure™
incofyderantes funt, qui hinc arguere nituntar; fidem Romanam jam tum
fuprareliquos Chriftianos omnes eminere caepifle £ Si per miraculum hor
die fides in Chriftum Conftantinopoli eoufque obtin eretsuf ramor deill2
per totum orbem uulgaretur, quefo firmum ne eflet, {i colligeret ex €0
quifquam,fidem conftantinopolitarum reliquis omnibus efle praftantio’
rem¢ Nequaquam.Ettamen qui d prehiberet, quo minus pius homo idem
feriberet ad urbis illius fideles, quod Paulusad R omanos, nempe, Grat
as ago Deo meo, per Chriftum Iefum , quod fides ueftra annunciatéf
in toto mundo ¢ plane faceret hoc eadem rarione cum Apoftolo quo
inde futurum (peraret , ut incrementa Chriltiana fidei per totum Tut’
corunt propagarctur Imperium. Sed efto.fuerit tum Romana fides omni/
um excellentiffima. Quidinde commendationis ad praefentem Ecclefiam
g Romze efty & fedem illius Epifcopatus accedere poterit ¢ Prorfusni/
hil. Olim erant egregj Chriftiani Ephefi, Corinthi, Philippis, Theflaloni’
ca & c.quorii fides Apoftolico teftimonio plurimum eft cdmendata. Ve
riim mortui funt illorum temporum fideles & fiqua fuitin illislocis fidel.
Chriftianz integritas, iamdudum ceffauit. Quid iam pradicetur de fide
Romanorum Sole clariuseft; & plurimum deplorandum. Si ad illosiam’
(criberet Apoftolus, longealialegeremus, nempe ea ipfa; quae de faftu by’
pocrifi, auaricia, uerfutia; Simonia, & immundicia ipforum annunciaf/
tur in mundo. _ : _
Teftis mihi Deas eftsquem colo fpitita meo, in Evangelio filij ipf”
as quod indefinenter mefitionem weftri faciam femper in precibus ™€’
is orans; (i quomodo tandem aliquando profperum iter contingat ¥

lente Ded,utueniam ad uos.

Magne {tudio beneuolentiam eorum captat Apoftolus ad quos fcribite
Ad hoc facitsqiiod tantopere pradicat, quofit ergacos affectu pradituss
rmat {e in orationibus fufs 2

ius cuidentiam in eo'exprimit, quod affi

¢
perpetuam'ipforum facere mentionem, magnod teneri uidendi ipfos defy’
derio,qui utrich affetus flagrantis habentamoris ﬁgniﬁcationE.S'cicbaﬁ ¥,
iy Y ¥ ‘- ] »- -
ne,quati referat, quid fentidt de nobis quos doQuri fumus. Sic eniim ¢OPA:

tus eft hois anim¢ ut multo facili? difciplind eius {ubeat prgceptoris,df %‘L‘;




AD ROMANO S ] a1

fibi pollicetur,quod fyncerefitergaipfum affectus,quam eius de quo diver
fum experitur,trel fufpicatur faltem.

TedismibiTeus et.)  Habent harc uerba uim iuramentiscuius {ibi religio,
ne fidem apud Romanos de 2ffe@w quo erga eos flagrabat conciliat. Loz
quitur de re quee {ita eft in penecralibus 'cordis; adt’oc}; & inteftata. Proin,
de cundtorum cordium cognitorem Deum aduocat in teftem, faciebat
hoc Apoftoliiuramentum cum ad gloriam Dei tum ad Romanorum faius
tem. Obiter obferua contra errorem Anabaptiftarum, u{que adeo licitum
efle iufjurandum in caufa iufta ac feria, ucillo ufi fint & Apoftoli. Ver
tam de fureiurando uide qua commentarijs noitris in pfalmos adiecimus.

Cuiferuio inquit.) Quinullafacrorum religione tementuar frequenter ac
temere iurant, Deumd; fazpenumero dum mentiuntur mendacio (voteftem
Citant, Ne huic temeritari obnoxius effeuideatur, mox arque dixit: Teftis
mihi Deys eftsfubtungit cui feruio, Admonemur, illis demum tredendum
cfle iurantibus, qufﬁc ufiunt,ut certis argumentis timore cultuacreligios
teDei praediti déprahendantur. Athodie & adiurantur, & {urantibus cres
ditur,quorum uita palam eft impia & flagiciofa. ~ - N

Spiriti meoinquit.) Seruitar bifariam, Obiter,preter animi {(ententiam &
Perfunctorie,denique refpeu proprij emolumenti.Hoc genus feruitutis res
ptoborum eft;nec probatui. Deinde ex animo, corde recto; bonag fide. Sic
feruiuit Deo Apoftolus. Bthoc eft quod dicit: Spiritu meo. Longe fecus
Comparati erant pfeudapo‘ﬂoli, qﬁculmm Dei carnalibus & externis obfer
Uationibus meticbantur. Vide/Gata.z.ac Philip.s. -+

In Euengelio fljjiphus.)  Varia fant minifteriorum generas Quare fpeciem
expreflit cius miniftetii, quo Deo feruicbat: Prazdicabar Buangelium filij

ef.h quo (un@ionem hanc Apoftolaris acceperat. Hac pradicatione fer/
bichat Deo. Sunt ergo pradicatores Euangelfj de Chrifto filio Def, ueri
ferui Dei. Brutinam tales haberent Ecclefia, qui cum Apoftolo ueraciter
floriari ac dicere poflent, Teftis nobis Deus efts cui feruimus fpirituin
Luangelio filfj ipfius. Quales fint plerique; noneli noftram pronunciare.

uales habeanturs & quofint loco apud cos quog qui Euangelio Chriltd
Nomen dederunt, plus fatis eft manifeftum. : ;
_ Quod indeflinenter mentionem ueftri faciam, femper oransin pres

tibus mejg.) ‘ :

Hoc uidelicet erat, quod Romanis fidelibus de fe cupiebat effe per,
fuafum. Nodes acdies erat illorum memor non in pectore modo fed & in
Pracationibus fuis,quibus indefinenter ceeleftem opem curfui Euangelico
Pofcebat 3 Domino. Vides indefinens fuiffe Apoftolo orandi exercitiume”
Vides quam fedulo pro fidelium orauerit Ecclefijs;Habes exemplum fidelis
Apoftoli ac Chrifti miniftri.

Citatur hiclocus in Epiftola Anacleti Papa tertia,ad fiabiliendum Ro#
Mane fedis primatum; Veriim eadem ratione probaueris & Philippenfes &

Uhelfalonicenfes unc habuifle primarum, Nam & illis eadem hit iplefcri
Plit Apofiolus. Philip. 1. & Theflal. r. Achocnon uident Romana prxros
&ativz affercores. e |

Si quomodo tandetm aliquando profperum iter contingar.
' Quid orauerit ad Deum hifce uerbis exprimit. Cupiebat pro icifciRov
mam. Voti hujus nondum factus erat compos.Non dabatur commoda oc/
?aﬁ‘)’quaprofpero.poﬁ}t itinere proficifci. Sciebateam elle in manu Dei,
;‘deo. ad illam creberrime pro itineris huius profperitate precabatur. Pro.,.

Peritas ifta & modum & tempus opportunum requirebat. Vtrunginnuit
Cum dicits Si quomodo, idefts quocunquemodo, & aliquando profpérum

ltercontingat, Vocyla tandem, fic eft infperfaut manifeftam habeat malg‘z‘
i




F 3 : COMMENTARII

ftize qua exmora fit;notam. Vides fancios quoque effe illi obnoxios. Inte/
tim obferua quam nihil praferipferit Deos neque de modo neg de temporé
proficifcendi Romam, fed utrumque prouidentiz illius reliquerit. S1quo”’

cunque modo inquit. & tandem aliquando profperumiter con:inga:-(lu‘":
i diceret.Si quocunque modo,qui illi placeat, & aliquando,ubi uidelicet i
Ii placuerit. Et reuera nihil poteritagi profpere, {i non modis & temporibus
4 Deo fixis fed pro noftra ipforum remetitate praefumatar. Vade & nofat/
ter addit.

Volente Deo, utueniam sduos ) Quantumuis cuperet proficifci R omam, r¢/
jecittam@hoc fuum defyderium in uoluntatem Deis fine quanihil felicitct
tentatur,prafertim fitentetur non modo prater fed & conira uerbum Déete
Notum eft quid euenerit Iona propheta, Quarenon fiultra eft quod [aco”
bus monet capite quarto. Ecce nunc, inquir, qui dicitis, craftino ibimus "
illam ciuitatem &c. quum ignoretis quid futurum fit in craftinum. Quz
eft enim uita ueftrar Vapor eft ad modicum parens & deinceps extermind
tur. Quare dicatis, i Dominus uoluerit &c¢ faciemus hoc uel illud.

Veueniam aduos inquit.) . Cum iliud non daretur; quarenon euocauit €o%
ad fe Corinthum, proauthoritate Apoftolicas Vides Apoftolum longe A
uerfumabillis Apoftolis qui hodie poteftatem Apoftolicam pratexentc®
quofuis ad fe Romam non {impliciter fed minis horrendis citant, ut 10/
quuntuf. o _ank 5 :

Defydero enimuiderewos. ) - Voti fuf rationem reddit, quare cupiat ucnire
Romam. Amabat eos proptet fidem in Chriftum. Amoris autem hic eftat’
fe@us;ut quos amamus uidere etiam geftiamus.Sic dicit: Defydero cnim it
dere wos. Qui Chriftum amant, diffolui & effe cum illo gloriamdp illtu® uls
dere cupiunt.Sic pij cupiunt uidere Ecclefias, quas audiune {ynceras effein
fide Chrifti. ;

Et obferua quod non dicit : Cupio uidere urbem Dominam orbis,ill/
us & ueltram magnificentiam,f{ed, Defydero uidere uos. Quare ¢ Quia 4
des illorum annunciabatur in uniucrfo mundo. Potentiam & amplicudt’
nem eiuts urbis non morabatur ,fed fidei amore tanquam fidelis Chrifti A
poftolus ducebatur. Atplendapoftoliinhacfibi urbe fedem dclegeru®
non fidef amore captis fed exccllentia ac dominaru illius sllecti, ut hu/
ius occafione domfnatu in Ecclefias imperio illius fubiectas potirentit

vt aliguod impertiar uobis donum [pirituale. ) Non erat defyderium Apoﬁoh
vanum & carnale,nec curiofa erat widendi illos cupido, fed pror{us utile
Chriflianum uotum, miniterio Fuangelico conueniens. Prodefleillis €
picbatin Chrifto. Vtaliquod impertiar uobis donum inquit. Non inhia/
bat t-trenis emolumentis, nec in co erat, utuenderet illis charifmata AP
ftolicas & fitis uerbis inter eos negociarctur. Et uide modeftiam. Non
dicit: Vit multa uobis magna’que charifmata communicem , fed, ur alls
quod {altem donum uobis impertiar. Cum poflet illis prodefle plurimu™
haud tamen eft infolentius de feipfo loquutus. Addit, Spirituale, ne dete
nis donis intelligatur, atq itaad mifpat Regni Chrifti, quod fpiritual¢
non terrenum,fefe accommodat.

Dices. Cum difpenfatio donorum fpiritualium ad {piritum Chriftipe”
tincat. 1. Corinthiorum duodecimo quomodo hanc {ibi tribuens Ap° i
lus dicit: ut aliquod impertiar uobis donum {pirituale ¢ R efpondeo- I_/‘?’
quitur tanquam minifter fpiritus Chrifti. Difpenfatio charifmatum pinv
tualium utique eft fpiritus Chrift, uerum difpenfat illa per miniﬂ{"“
Euangelicum, & utitur ad eamdifpenfationem Doctoribusac paﬂof'bus'
Sic. 2.Corinth.s. dicit: Sicut egentes, multos autem locuplerantess Quare
non eft temeraria prafumptio quod hic dicit: Vtaliquod impertiar uobis dit

num {pirituale,Sed Apoltolici minifterij commendatio. Intercatum agh
{cendum




AD ROMANOS. i3

A fcendum & ilfud eft : Qui plantat nihil eft; qui rigat nihil eft, fed Deus qui
atincrementum.t. Corinth.s. ,

Quo conformeminisinquit.) . Admonet eos clanculum propriz infirmitais.
Eri‘mt enim adhuc neophytiin fide Chrifti, ac tales-quibus periculum erat
feapfeadapoftolis circumuenirentur. Ob quam etiam caufam tam copio,

famac undique munitam difputationem de fuftitia fidci quafola faluamur
Inftitufe, Ethic manifefte uidere licer non fuiffe Romanas reliquis in fide
sxcellentiores. Sic aperit de quo genere donorum fpiritualium loquatur.
rxclarum donum elt confirmari ineo quod bene ceeperis. Neceflarium
QU0g; eft admodum. Sine hoc enim nemo fidelium in fide perfifter. Ridicu,
Um yerd commentum eft,quo [uffraganeiin Ecclefia Chrifti loco confirma
tionis hodie utuntur. Confirmatio credentium yerbo dotrinz, adhortatio
s & confolationis non externo oleo conftat. " e
Hoc weto eft, ut communem capiam confolationem in uobis. )
ftigat per expofitionem,quod dixerat: Quo confirmemini. Nondicit: -
Ut confolation€ ex me capiatis, fed, ut communem capiam cofolationem in
Uobis, Cauet ne infolentius de {e,& humilius de illis quam par {it fentive ui
€atur, dum fignificat {ibi quoque opus eflc confolatione. Simul pulchte
cauer,ne pudore illos afficiat, Tum enim minus pudefieri folemus,ubi non
olifed ¢um alijs fjsg potioribus, qua in re deficere ac confolationis egere
Udemur.Interca tamen fubmonet cos,quarn débeant auidi eflle confolatior
s (piritualis, qua in fide Chrifti confirmatiores ‘reddantur. [mitanda eft
®¢ prudentia {piritas miniftris Chrifti,quo & caueant immodeffiam, &{is
Mulaliorum imbecillitati prudenter confulant. |
Per mutuam fidem ueftram fimul ¢ meam. ) Declarat, qua in recltpiat & confir,
Mare eos,& communem in illis capere confolationem,in fide uidelicet,eacs
p Mtua, illorum ac fua. Modefte rurfus. Non dicit, meam fimul & weftram,
Mefuam arroganter praferre uideatur,fed, ueftram fimul & meam. Admone
““Jl:. omaem noftri confirmationem eflein fide erga Chriftum. Ephef. 4.
: dlnﬂallran’oncm,inquit,ﬁm&orumain opus adminiftrationis, in @difica,
““f‘fm corpotis Chrifti,donec perueniamus omnes in unitacem fideis & a,
8litionis filfj Dei inwiam perfeum, in menfuram ztaris adultd Chrilti,ut
fon ampliys (imus parvuli &c. Deinde neminem efle aded fide perfetum
94 non mutua poflit aliorum fide cottoborari & confolatione {piritus eris
8t Non eft autem ociofum, qirod non {impliciter dicit, per ucftram fidem,
¢4, per mutuam fidem ueftram (imul & meam. Difcrepantiafidei offendit
€ turbat;confonantia werd confolatur & confirmat, qua uidclicet fides ea,
®h ac mutua reperitur. Confolatio hec ueraeft ac folida, i mutua fides fue
"ton erronea fed yera & germana. ‘
?10 autem ignorare uosfratres, quod fxzpe propofuetim ueniread
uos,licet prapeditus fuerim ad hunc afque dier.)
" Uia dixerat; orare fe frequenter ad Deum,ut tandem aliquando profpes
ﬂ:ll;!"l'lt’er‘l.;oleme Deo ueniendiad ipfos confequatur, occupationem hanc
fcit, Gua cogitationi illorum occurrat. Poterant enim cogltarc_:thmd il
ui?_‘Mpedful’t,_qug minus hactenus L_Iencrit:‘E:-gp? qufdv;m propo.iui,inqu.it-,
1t€ ad uos, werum ad hunc ufy diem praepeditus fui, quo minus uenire
Peomerxm. Quaﬁ' diceret,per me non {tetit, quod non uceni, {fed proponenti
Mper reftitit Dominus.
% ld_emus'igirur hoc loco,bonos quog piorum hominum conatus haud:
l,ma(]llijl f?f_Te 1n libero ipforum arbitrio,{ed fubinde contra illor propofitum

Pediria Domino, el in aliud t&pus differri. Bonus utig conatus erat fru,

te‘:lREuangclij quxrereapud R omanos idgs eum Apoftolum,qui peculiari
2 poftolus erat Gentium. Verum nondum erat coram Domino tempus
Pportunum,qUO ifta uoluntas effetum fortiretur. Quid

: uf




i Tbeﬂ v 20

14 COMMENTARII

Quid autem impedierit Paulum, uariaturapud doGos. Impedirustor
fan fuit muliitudine negociorum Euangelij & Ecclefiarum, quibus plantail
dis & in fide confirmandis erat occupatus. Studebat enim przdicare Chris
ftum cum primis illis GentiBus,quibus ille nondum innotuerat. Ethanco
caufam impediebatur, quo minus R omam profici(ci poffet. Hac dere ™ €
infra cap.ts. Accedebat etiam improbitas pfeudapoftolorum; per quos cr

clefiz turbabantur, quibus ubicg refiftere cogebatur, Hoc pacto comint emo

rat {e prepeditum fuifle 2 Satana,ne ueniret ThefTalonicam.Nonnunguam®
& pet fpiritum prohibitus eft proficifci aliquo ad pradicandtim Euangeltt
Vide AQ.1s. Sunt itaque miniftri Chrifti in manuDei, necliberum illis €1t
quolibetloco pradicare Euangelium. Aliquando impediuntur omnino,ait
quando retardantursnec opus eft fcire harum rerum caufas foli Deo cognt/
tas,in cuius manu eft non folum ueritas Euangelij,{ed & ueritatis difpenf®’
tio. Patienter ergo ferendum eft i quando conatus noftri;quantumuis boitt
diuino confilio autimpediuntur aur differuntur.’ Nec timendi {unt conas
tus impiorum,qui adhue multo funt minus inlibero ipforum arbitrio-

Quo fructum aliquem haberem inter nos quoque quemadmo g
& inter reliquas gentes.) Sciebat fead hoc effeuocatumad Apofltolatu™
& ad Gentes miffum 3 Domino, ut fruum adferret,fuxta illud Ioh. is. Ego
pofui uos,ut eatis & fru@tum adferatis. fructus ifte Apoftolicz legatio!®
et fides in Chriftum qua faluamur credentes.Huic conuenit omnes Chritit
minifiros indeflinenter efle intentos, Pleudapoftoli qualierunt R omz o™
fru@um Apoftolicum,fed amplas dignitates pariter & opes, quas acquilie’
funt etiao, atfibi non Chrifto. Rurfus autem uide modeftiam. Non dicit
quo amplifsimum frutum, fed quo aliquem fructum haberé inter uos. Hoe
eft,quo aliquid uobis utilitatis in fide Chrilti mea adferrem pr.'f:fer'itia-l‘:t il
lud prudentiz eft,quod addit,quemadmodum & intet reliquas Gentes: =
uetne urbis amplitudine & excellentia motus ad ipfos {ingulariter uenif®
cupiat. Significat fe tanquam Apoftolum Genrium perinde ipfis atque cx/
teris gentibus in Chrifto confultum effe uelle;ideogs propofitd fibi elfepro’
ficifciad ipfos tanquam ad Gentes non tanquam ad Romanos rerum
minos.Hic & fequentia faciunt.

Gracis & Barbaris,fapientibus & infipientibus debitor fum, ita
tum in me eft, paratus fum vobis quogs qui Rome eftis Euange!izﬂl’?’_

Quoniam dixerat magno feiam olim defyderio Romam pl’oﬁc:’fccﬂdl e
neri,ut inter ipfos quoque quemadmodum & inter reliquas Gentes aliq!
haberet fructum, ne qu {ua effent & nonillorum quarere nideretur, fubi¢’
cit de debito quo obitriQus erat indilcriminatim omnibus. Non dicit:sz’
ci quippe & Barbari {apientes & infipientes debitores mihi fungad que
modum Roman{ Apoftoli univerfim Chriftianum orbem perpetuo ib1¢
bito obftritum effe uolunt,fed debitor ego fum,inquit,Graecis & Barbar’®
fapientibus &inlipientibus.Quare non meo fed ueftro emolumento ad 0
ucnire cupiosnon uta uobis debitum aliquod emungam,fed ut quod uo_bIs
quemadmodum 8Calfjs omnibus in Chrilto debeo fideliter pr:tﬂ'cm»M" i’
bitur quifquam quomodo inter fe conueniant, quod dixit, quo fruum2 (
quem haberem inter uos, & quod fubiungit, el?c fe debitorem ipfiss ideod
paratum effe uenireadipfos. Videtur enim fructus foluti debiti rediren
ad debitorem; fed ad eum cui debitum redditur. Quare dicendum il
uiderur : Quo fructum aliquem haberetis ex me. Sum enim uobis debitor
Aut: Quo frutum aliquem haberem inrer uos, eftis enim mihi debftoreS;
R efpondeo. Optime conueniunr quz dicit. frucius Apoftolicus in fefalu
eft credentium.Dum Apoftoli reddunt quod debent fructus qui ex €0 con/
1C<}u1tur,non {ichabetur ab ipfis ut ipforum fit;non credétium,illivs fruiti0:

qllii

Ipforum eft;tanquam organorum,Domini eft,tan quam authoris, €r€ Fi?in ]
L4




AD ROMANOS. 2

A eltinterim itifus ufiss & fruitio. Sic fructus Apoftolorum falus eft orbis.Sie
folutio debiti Apoltolici falutis frutum attulir credentibus. Ilud: Graccis &
atbaris , complectitur Gentes uniuerfas. Loquitur communi Gracorum
More,qui reliquas Gétes omnes uocabant Barbaros propter nguarum in,
cultam duritiem.Sic Romanos quog inter Barbaros complectitur Apoftos
lus,refpe@u uidelicet Gracorum.Non fic;inquit,uerfor inter Gracos, utre
Iquas Gentes tanquam Barbaras contemnam & auerfer, abfit, fed fcio me
fam Barbaris quam Gracis effe debitorem. Graci faftidiebant reliquas Gen
fes,propterea quod fermone effent rudi,duro,& in eleganti. At Chrifti Apo
olus perindeample@ebatur Barbaras nationes atque Gracas. Haud enim
I'}?Cﬁabar linguarum morumgp difcrimina,fed gratiam Chrifti omnibus indi
Ctiminatim,deftinatam nationibus. Huius relpectu amanter comple@ieba,
Wromnes Gentes,tam Barbaras quam Gracas. In Chrifto lefu quippe non
eft Gracorumnon eft Barbarorum,fed credentium refpe@us. At hodie uide
quam div/érfimode fint inter fe affe@i Chri (tiani, Germiani, Galli,Itali, Hifpa
nl:Al’l'g]iﬁ(C. , , ; :

.. Quod addit : Sapientibus & infipientibus, meo iudicio, referendum eft
2d qualiratem,non éentfum {ed {inguloram hominumsut {it fenfurs. Venon
tcriminp inter Gentes, propterea quod aliz funt Barbare aliz Graxcg, ita
flon difcrimino inter homines, quod alij fant fapientes alij infipientes, fed
fanquam omnibus debitor exiftens,ommnes ex aquo complector. Sunttamé
Quiper fapientes Grecos, juxtaillud : Graeci fapientiam poftulant, per infi.
Pientes Barbaros intelligant.Nos hic obferuemus tam effe in hoc fzculo {3
Elentem neminem, cui non (it opus adfalutem, ut {it auditor ac difcipulus
sHatigelfj,rurfus tam rudem, barbacum & idiotam effe neminem,quin (ijf’
tdifcipulus efle Euangelij; modo fidem illi gratia Dei adiutus habeat. Mis
tabdlis dorina, qua & necellariaeft fapientibus, & accommoda rudibus

B & ifipientibus, A ~ .
£ Debitor fymsinquit.) Quod fit iltud debitum,quo cundis efat Gentibus des
Yitor Apoftolus,in eo exprimitur, quod dicit, ita quantum in me eft, paras,
ts fum wobis quogs qui Roma eftis Euangelizare. Ergo debiti illud erat,
Predicytio Eyangelj. Hane debebat omnibus. Sic 1. Cotss.dicit : Etfi Euan,
E‘f‘ 'Zauero ng eft mihi gloria,Neceflitas enim mihi incumbit:uz enim mi,
inifj Evangelizauero. Ad hoc debitum adftringebatur primum uocatione
\Wina,qua fegregatus erat per fpiritum fan&um in Apoltolatum. Munere
.oﬂ?cio Apoftolatus obftringebatur, Sicdebitores funt Ecclefiz, Epifcor
Plac paftores,ad pradicandum Euangelium Dei. Clamant hodie pro reftis
tWtione depofitorum.R eftituant ipfi quod abftulerunt Ecclefiis, & reddant
ehitem quoillis funt obligati,fi ueri uolunt effc Epifcopi. Deinde aftringe;
atur ad hoc debitum foluendii ex eo quod totac tantis donis linguarumgg
Yatietate diuinitus erat ad munus Euvangelicum inftrudus. Sic qui fapien,
t AM,ires,opes accepita Dominosad hoc accepit,ut debitor (it rudioribus,.
im ecillioribus & pauperibus. Non dicit hic Apoftolus,debitor fum Deo,
QUamuis e(Ter debitor Deo,fed,Graecis & Barbarissfapientibus & infipien,
t‘?’ns debitor fum,inquit,undesDeus ita conftituerat. Reddiderat eum de,
torem omnihys Gentibus.Euangelium regni fui dono miferat orbi.Dong
s difpenfationem crediderat Apoftolis. Erant ergo Apoftoli debitores
orbl,a}d difpenfandum donum Deind iplis, fed mundo peripfos traditum,
st quit,quantum in me eft,paratus fum.) Significat (e paratum eflead praftans
um 1P{l§ debitum officium,idd in promptusquantum fit in {e;interea tame
gﬁnderc afingular; difpofitione Dei. g.d.Quod nondum ad uos ule perue,
>fonmihi fed diuinz eftdifpofitioni tribuendi. Obferua. Paratus erat
o Poltolyus ad proficifcend R omi, Guis diuinitus im cdl'relturrkrgo licee
“€Paratum ad faci endum,quod nondum facere licet. Ifta animi propenfio
O aduerfatyr diginz uoliitati, inrelicita & pia. Paratum effe ad faciendix
¢ €a qua




16 COMMENTARII

‘ea qua‘nunquam facere licet,alienum eft 4 pijs hominibus. Minifter Deies *
tiam in his quae ad officium ipfius pertinent, non erit fuj arbitrij, fed pende’

‘bit huoluntate Dei,illiusdgs difpofitionem fequetur,interea paratus,ubt Dor

minus uolueritsad muneris fui exequutionem.

v obis quag; qui Rore eftis,inquitsenangelizare.) Elabentifta auxefim animi a4
eudgelizandum omnibus parati, V{queaded, inquit, paratus {um ad reddeft
dum Gentibus Euangelice pradicationis debitum, atuobis quocg, quant’
uis R oma itis, ubi cum primis periculo eft obnoxia docirina Buangeli B/
uangelizare cupiam.

Non énim me pudet Enangelij Chrifti.) Sciebat Euangelium Chrifti Romx {fum/
mis fore probris obnoxium,ideods pradicationem illius multum allatura®
peticulorum.Quate cum dixiffet,quanti in me eft paratus fum uobis quo®
‘qui Romz eftis euangelizare, tacita cogitationi eord quibus fcribebar oc’
currit. Poteritilli cogitare: Tu'ne hic Roma Buangelizabiss Si fcires quan
to cum difcrimine,qualibus 8quantis ignominijs Euangelium tam hiclis
Roma inter potentes ac fapientes huius mundi pradicaturus, nunqua huc
uenire proponeres, Sit ita,inquit. Non meterrent ifta, Non fugio quemuls
fitbire pitdorem pro Euangelio Chrifti. Scio precium ac maieltatem ifliuss
qua maior eft apud me, quam utme illius pudere poflit. Hocanimo pre/
ditus fuit Apoftolussnon modo priufquam Romam uidiffet, fed tum quod
cum illicelet in uinculis propter Euangelium Chrifti,qua derein polfterio”
ve ad Timotheum cap.1.fic feribits Noli erubefcere teftimonium Domift
noftriIefu Chrifti,heqy me uinctum eius,{ed collabora Eudgelios 8 ¢.in q¥0
pofitus fim ego pradicator,& Apoftolus & magifter Gentium,ob qua™ el
tiam caufam hac patior,uerum haud confundor. Scio enim cui crediderin

ac certus firm quod potens fit depofitum meum feruare in illum diem.Extf
difcrimen facile eft pracfumere quiduis, ueri in ipfo difcrimine prioris pro/ B

ofiti retinere conftantiam, id demum animi eft in uera fide Dei fynceri a¢
confirmati,ac mentis in cognitione uetritatis fic fundata,ut ab illa nullis 0/
tius mundi poflit iudicijs quantumuis diuerfis avelli.

Quid hic de llis dicemus epifcopis quibus inter Chriftianos quod quos

habent pro fubditis,pudor eft pradicare Evangelium Chrifti¢

Potentia fiquidem Deieft ad falutens omi credenti. ) Poftquam dixit,haud puderé fe

Euangelij Chrifti, rationem huius adijcit. Reperias fic animatos,utnulla f

quantumuis probrofa pudefiant. Nullo dedecore pudefieri,nullisg mend?’
cijs confundi;hominum eflt impudentiflimorum.Quare ne huiufmodi wide
retur impudentia praeditus omnem abiecifle pudorem, rationem reddit ©

qua non pudeat fe Euangelij Chrifti;hominis crucifixi, & a fuo populo €%
demnati, cum pradicatio ifta extrema ftultitiz damnarerur in mundo. P’
tétia quippe Dei eft,inquit, ad falutZ omni credéti.q.d.Quantiiuis el dam”
net in mundo Evangelii hoc Chriftisreputemurds amétes qui no mé illi dedi
mus.Scioillud effe potentid Dei in mundi hiic humana falutis gratia mifs2

Habet ifta dLoroyiz encomiit Euangelij, quo uirtus illius & efficacia U3’

niflimo mundi huius iudicio opponitur & commendatur.Comprehcndf"{r
autem ab Apoftolo uerbis numero quidem pauciflimis, at fenfu grauiﬂ“"
mis, ac perfe&ilﬁmis.Porentfa Dei eft,inquit. Poterat dicere,gratia Deicih
weritas Dei eft; confilium Dei eft, 8 ¢. Verum quoniam Romani rer( pro
omnium potentes,potentiam tantum non adorabar, & qua infirma funtat
elTe uidentur,contemnebant, ufus eft hoc prafenti elogio potenti® Defs 1V
lamg uniuerf{x non R omanz modo,fed totitts quocg mundi potenti® op

fuit.Gloriofa eft in rebus mundanis potentia, inquit, & potentes nihi

minus quam pudori obnoxij. Quare ergo pudererme Euageli) Chrifti €
fit illud potentia non hominis alicuius, qua alterius hominis maio
potentia uinci,fed omnipotentis Dei¢  Deinde quéniam uaria eft diut

potentiz operatio,qua partim creata {unt,partim conferuantur, partl’ m »
bernan




AD ROMANOS. 27
& bernantur omniasne wocis huius generaliras fenfum ob{curum gigneret,{pe

Ciem adiecit,dicens,ad faluté, Porens eft D2us perdere & in nihild redigere
Aduerfaniia ibi omnia.Ea potentia re@¢ confyderara, potentid faluandicos
quos poterar perdere mirii in modum Euangelid Chrifti comendat hoc elo
$10,quo potéria Dei ad falyté effe predicatur, Sic.r. Cor.r. Sermio crucissins
Quitstjs quidem qui pereunt ftultitia eff;at nobis i falui@ conféquimur, po
tentia Def eft. In poftetioread Timoth. cap.r.elogii hoc nonihil declaratur,
ubi fic legimus: Sed éfto pariiceps afflitioni Euangelij iuxta potetiam Dei,
Quifaluos fecitnoss Xe. & paulo poft: Qui morté aboleuit, uitag & immor,
falitar in lyce produxit. Sed quatitur quomodo hac potétia Dei tribuatur
“angelio,cum illud nec morté; nec Satanamnec peccatumuiceritsfed per
hriftii hoec effe uicta annunciet, Refpondeo, Opus potentize husus omnis
10 Dei eft.Is per morté filij fui triumphauicde peccato,Satanas & morte, Sas
Us aute {ic parta comunicatur orbi per Euangelium, minifterialiter quates
s praedicatur, efficaciter uero quatenus in cordibus ele@or@ non eftlitera
Vel uox tranficns,{ed (piritus inbaerés 8 operans. Is auté eft in illis quibus
de percipitur.Quare adiecit: Omni credentt. Incredulis nang; n0 eft uirius
'e1 ad faluand,fed fud ciii potius ad perdendi. Interim hic obferuas quam
0 it alia ratio qua faluamur,§ quanobis per Euangelium Chrifti offertur.
Salus noftra coitatnd humana aliqua,fed diuina potetia,ut excludantur om
fles noftra julticiz X vires.Deinde ea ipfa porétia Dei conflat;quaipfe nos
faluare cofiryit, Ba atit eft per Euangeliti Chrifti. Ecnotam uniuerfalem ob,
fcr__ua. Non fimpliciter dicit: Credenti,fed;omni credenti.Non eft petfonari
acceptio coram Deo. Quifquis in Chriltd fili eius credit, faluus erit: Seruit
EC obferuatio cGtra tentation? pradeftinationis: Non eft ait intelligendi
: "'.1_9 Quauis fide,fed de ea que eft ex auditu Euagels Chrifti,ut coftet arglimen
Wprzfentis loci, Euarfgelit,inquiteft potétia Deiad aluté omni credenti.
' uiqcredétfglloc ipfum Lfideliccr,quo_d de Chrilto predicat per Euangelit.
ludeeo primum fimul ¢ Greco,inquit.) Queddixitomni credenti,explicat hag
Particula. Intelligit per ludxos & Grarcos uniuerfas totius orbis nationiesy
Adeag & cundos quarumcung nationum mortales.Graecos pofuit pro.gen
tibus, c5prahendens fubillis etiam Barbaros. Sic & infra cap.z. Omne ge,
s humanum per ludios eft & Gracos complexus. Eadem igitur falus om
Niburs omnium nationum hominibus deftinata et in Chrifto, & pereandem
Potentiam Dej per Euangelium uidelicet difpenfanda propofita. Quod or,
nem Uero difpenfationis illius concernits priores funt Graeeis Iudwisqais
Us primtum Euangelium pradicari oportuit, deinde transferri ad Gentes,
ac dere uide Commentarios noftros in Matthaam cap.io.

I‘ Jufticia enim Dei per illud patefit ex fide in fidem, ficut feriptam eft:
“"Qusautem ex fide uicturuseft, ~ : P TR
; ationg reddit efus quod pradicauit de Euangeliosillamdg fcripturis con
& Mat, Quaﬁ roget quilquam,primi quare d’l cat I}’tmﬂgelium Chrifti poten
M efle Dejad (aluté:deinde quare credentisrefpondet ad utriig, per argus
Mentum cxipcrienn‘:c}qua manifeflto conftabat exeri potentii Dei ad {aluan
ll:lr::rfde'r di penfationé Eu angelij,idg: éxfide qinFCIn"!'ﬂ u. Sicutitur uerbore,:
A bmanifeftandi,ac pare'fccnd:.'clurﬁts Eudgely talis erat, utpalam dev,
s tundilpenfari illum uirtute diuina. Crefcebat paflim fides in Chrift A
tixrcp cl: ar‘r?'a _ﬂ'dez" magnis ac mani ft“ﬁl's argumentis declar:-:;batur.Er; id ageba
i i:lmﬁengEuangElq,cx cuiusauditu I}afc?!?aturﬁ.des,m utatio prios
K ﬁ'eBa)nt Nouatig mentid,uereqs pietatis ac u_lﬂmx ﬁudnnum’-ln ﬁlm ma,no
G o ?l}fi)lld €os omnia,qui E:qangeho Chrlﬁx'crede_lgat.Slc per Etxange/
Uans;D chiebat u,t{:hna Dct,mﬁlﬁcal}s cfcdcntcs in ChrxﬂLIm?ad§'0q§ & fals.
. ehac_xuftntm Deinoneft ut hic dicamus.Dicemus de illa infi2 cap.s.
Y biquod hic obiter attingitur, fufius explicabiturJllud in tranfcurfu oblers,
c 2 ua:.Cum




28 : COMMENTARII
ua, Cam dicendum effet? Potentia enim Dei ad falutem, dicit: Jufticia cnim A
De; perillud patefit. Ergo patefaio iuftitia Dei in credentibus, argumers
tum habet potentiz Dei faluantis credentes. Sine hac quippe ficri nd pofﬁﬂ}
ut mundum fitac (aluum,quod de immundo eft femine natid ac perditd. Ett
lud quogs cogitet lector,an nG conueniat hic uocé Gracam Sunacogudlw 1€t/
tereiuftificationem,ficuti infra in fine cap. 4 .uertitur, ac legere: luftificatio
enim Dei perillud patefitex fide ad fidem¢

Exfide,inquityin fidem.) Hocaliter atq aliter exponunt, Aug.de (piritu & I
tera cap.infic:Ex fide fcilicet annunciantium in fidem obedientium. Hicro-
ad hunc modum:Ex fide uniufcuiuf{e noftri in fidem pradicationis,uel:E%
fide Tudei in fidem Gentilis. Ambrofius exponit de fide promittentis Det
fide credentis hominis,ut ex fide in fidem,{it idem quod, ex fide promittenl”
tis Deiin fide credentis hominis reuelatur iufticia Dei.Ex recétioribus nds
nullific:Ex fide credentis in fidem Dei promittentis. Chryf{ofto.fentit Apo/
ftolum loqui primum de fide fanctor@ qui fuerunt in Veterd teftamento,qu®
rum mentio fit Ebt.ir.deinde de fide in Nouo reftamento credentium. Schio
laftici fic : Ex fide informi, in fidem formatam, quod recentiores quidam3i€
exprimunt,ex fide rudi & adhuc infirma in fidem firmam & corroboratami
Viaddam citra horum omnium praiudicium, quid ego fentiam, exiltimo
quodin Grgco elt ix wiswwgas wisipselle Ebraifmum,quem Ebraice {ic liceat
exprimere, "VVAN 85 TWYRNN , id eft,2 fide ad fidem,ut exprimatur incre
menta & abundantia fidei,qua paflim iufticia Deiin credentibus declaraba
tur. Confimilis loquutio habetur Pfal.8 4, ubi fic legitur, b Ux b nma =
id eft,eunt de uirtute ad uirtuté,q.d.Eundo ad domii domini magis atg ma/
gis corroborantur;tam abeft ut delaffentiir ac fatigétur. Sic fides Chrifto cre
dentium fumptis incrementis auctiot & illuftrior reddita iuftitiam Deide/
Flargbat. Nih’il difficultatis habet hic {enfus, nec difcrepat 3 Gracis uerbis -
tx wisswr as wisiy;modd uocula desnon prosinsfed prosad, accipiatur ac 1egd
tur,i fide ad fidem.Nec infrequens eft hic ufus iftius uocula,ut pro ad pona
tur,id quod Graece docti norunt. Poteft & fic exponi:lufticia enim Dei pef
illud patefith fide ad fidem,id eft, 2 fide fingulorum fidelium.q.d. Si fingulo
rum fidelium uniufcuiu(q fingulatim, alterius poft alterius fidem in Chrift
cofyderes,deprzhendes ubiqp patefieri iufticia Dei,qua finguli juftificawr

Sicut feriptum eft,inquit: Tufbus antem ex fide uicturus oft,) Locus hic ex fecundo €&/
pite Habakuk propheta defumptus eft,ubi fic legitur. Si moram fecerit €x/
pecta eum,quoniam ueniens ueniet & non rardabit.Ecce elatus(fi quis et
anima efus,non profperabitur in eo. At iuftus per fidem fuam uiuet. [uftum
uocat credentem promifiis Dei,illumd; difcernit ab elatis & impie incredt”
lis,quibus minatur exitium ac perditionem. Credentibus uerd promittif o
lutem & uitam.ln Ebrao et ™", id eft,uiuet, qua uox non {impliciter pto
uiuere pofita eft,fed pro ereptione ac conferuatione ex perditione ad uifd™
8ic feriptura uerbum hoe W in piel,quod uiuificare fonat, pro conferuaf€
ad uitam,ufurpare folet ficuti uidere eft Efaiz capite feptimos,ubi fic Jegiturs
Eteritin dieilla W0%,id eft,uiuificabituir uaccam armenti & duas oues 14
eft,eripiet & conferuabit e clade. Et ludicum uigeflimoprimo: Ecdederunt
eis mulieres "N TR, id eft, quas uiuas feruaverant, Et primo Paralip.0%
decimo: EtTaab pyn "W ox vonn,id eftuuificauit refidud ciuitatis;no¢
eft,reftatirauit ac refecit. Sig propheta pollicetur credentibus foreut pef b
dem fiuam ad ueram uitam feruentur, Quare Apoltolus prafentem [oci tan/:
quam omnium conuenientiflimum ad prafentem caufam adduxit. Juftifica:
tio Dei,inquit, patefit per Eudgelium 2 fide ad fidem,atq ita impletur U2~
dictum efti propheta:luftus autem ex fide uiGurus eft,ne quis me noudall’
quod & 4 propheticis fcripturis alienum dogma introducere putets .\

Vide autem quim fithoc uaticinium propheta accommodum docirin®
Euangelica, ut non fruftrafit, non hic modo,fed & Galat, tertio,& Ebfs‘;:

r




AD ROMANOS, 19

& rum decimosufurpatum ab Apoftolo. Principio, in eo quod credentem uo~
catiuftum. Deinde,quod iufto pollicetur uitam.falutem uidelicet & confer
uationem ex perditione perditi humani generis. Tertio,quod eam illi uitam
pollicetur propter fidem ipfius.Ex fide fua,inquit,uivet. Nihil hic tribuitar
propriz iufticia ac meritis bonorum operumsfed ut iufticia coram Deosita
& uita ac uera falus fidei ad{cribitur.Solet hic locus ad id quogs citari,quod
fuftus omnia dicit & facit ex fide fua,ut omnis illius uita;,hoc elt; omnis ¢3,
uetfatio in hoc fculo fluat ex fides quafi ex quodam fonte. Etreuera ficha, '
bet! Credidi,inquit Apoftolus.quare & loquor. Non poteft iuftus alitercre |
ere & aliter uiuere,loqui & facere. Quare ueheméter errant hodie plerig,
qui fatss efle putant,fi corde credant, etiam{iquod credunt nullis nec dictis
nec factis confiteantur, ne cruci Chrifti cum ueris credentibus fubijciafitur.
Ethac opinione in corde ipforum nata ufqueaded fefe fallurig ipfi; ut contra
fuas ip(orum confcientias ad falfos cultus perinde cuth erfantibas ateedir,
acfinulla prorfus effent ueritatis {cientia imbuti. Veruri ea dé fein Profcg, |
1o noftro fufius diximus: | , |t s N |
. Palim enim fit ira Dei de coelo,aduerfus omnem impietatem & iniu/ |
ftitiam homitium qui ueritatem in iniuftitia detinent,
Nota caufalis,jepsindicat ifta ad probandam praecedenté fententiam efle
fubie®a. Arguitautem Apoftolus ex contrarios itiftitiam Dei effe ex fide,
& Euangeh‘um effe uirtutem Dei ad falutem omni credenti. Probatur enim
tllud duobys modis. Primum,ex eo quod iuftitize ftudium,8 uera erga Dei !
& homines animi probitas fe(e apud eos exerit, qui per Euangelium Chri, ‘
fti ad ueram fidem uenerunt.Ifta probatio palam oftenditur in eleGis.Deins !
de ex contrario, nempe ex €o; quod qui ifta fide carent, & ueritatem Deiin
thiuftitia detinent,pleni {unt omnis generis flagitijs, & vera iufticia deftitu,
. 8 . Quemadmodum {i probaturus {is medicinam quandam hochabereutu-
Navaleat cOtra morb aliquem,utpote pefté;eius probatio duo hac exiget. |
! Vufifuericadhibita,fanet 2grotum. '
* Sineglectasgrofus omnino motiatur. T A A
. Sumitautem hocargumentum Apoftolus ex flagitiofauica incredulorit,
Maxime Gentium (nam in tertio capite aget de Iudzis) qua tam manifelte
acdeplorate erat corruptasut neqiriverit dubitari grandis cuiu{dam peccas
tiid efe paenam. Et quia hoc apud eos potiffimum con{piciebatur; qui Eus
angelica ueritati obnitebantur increduli, ueritatems Dei detinebant iniins.
fuftitia & impietate,hoc elt,impediebant, & quafi captivamaluce prohibe
bant,pcr impietatem eidololatriz,de qua fubdet,recte dicit,iram Dei de cce
lo reuelari fuper omnem iftam impiorum hominum impictatem,hoc eft, fla
gitiofam illam uitam, qua tum paffim in apertiflimis & confeflis {celeribus :
~ 8ud incredulos uivebatur, teftem efle ire Dei de coelo aduerfus eam eido#
olatrarum impictatem fuccenfee. .
Ethoc argumentum ad finem uf(g capitisuerfat. . . . 4 Ay,
' :pOnitpcccatum & impietatem eidololatrarum,tanquam fontem reliquo
Yum,unde ueritas in iniufticia detinebatur.
> Deinde; declarat iudicium & iram Dei. . . : g Y
3. Subiecto catalogo uiciorum recentfet,quibus flagitijs hoc impiorum fae
culum ifto tempore fuerit obnoxiam. | ¥ 4 '
4. Oftendit impios iftos effe inexcufabiles, propterea quod contra cogni,
tam Ueritatem deliquerint. . . _ G b sl ey , :
}demushocloco, quomodo uita flagitiofa hominum in credulorum {it oxsgg, 1.
manifeltum judicium irz Dei.Fit aliquando ut iraDe{ non agnofcatur pro,
Pter fpeciem fan@imoniz, qua quafi niue quacdam te@aeft.Quando uero
Proruitur in omne facinus, apertiflimum fignum eft ire Dei.Ideorecte Pau/

- lus, non dixit {impliciter :Irafcitur enim Deus omni impictati hominﬁ,fid:
c 3 ra

"




OBSER,
11

OBSER,
111

OBSER,
Iill

OBSER L

OBSER.II,

50 COMMENTARII

Tra Dei reuclatur fuper uel aduer(us omnem impictatem & infuftitiam hor 4
minum, &c.

Vide mirabile judicium Apoftoli. Mundus putat effe fignum ire Dei fi
aliqua calamitate puniantur reprobi. Paulus uero facit ignum irae Deid; uitd
flagitiofam eorum qui ueritatem in infuftitiaderinent.

Quid nos dicemus de ho¢ noftro feculor Quod'nam genus Hagitij no pla
ne regnat in orbe Chriftianorbiiram Deiuita improbatsreuelat quid aliv
expectandum eft;quam fummuni exitium?

Cuius ir¢ Dei figni & reuelatio eft uita fagitiofas Eius feilicet qug eft ad>
uerfus omné impietaté & iniutftiriam homini, qui veritate in iniuftitia deid”
nét. Que eftadtiftaimpietassinfra e declarabit: nepe el dololarria. Ergo ll2
caufa elt uite fagitiofe. Imo uita flagitiofa padna efi eidololatri¢ : fed de hac
infras  Quantalitilla ira Def notatur in eo, quod dicit Apoftolus, de ceelo
reuelari iram Dei. Nam ifta adiectionefignificat hanc ird Dei no effeunig®/
vé,fed uulgari ditior?,qua tanta fir,ut agnofeatur caeleftis ultio. Solemus ad
tem ita loqui : Eshatt Gott vom bymmel berab gefeben. Es ift eyn ftraff von Gott, &c.quans
do ﬁ.fi“fivl'f'ﬂl't‘ uolumus admitti ucl efle adm ilfum tam grande facinus, quo
{itiuftitiz Dei,utut longanimi intolerabile.

Quiaim magnum peccatu fit decinere ueritate, Xqui {ine qui hoc faciunt
Nempe homines impfj eidolorum culiores Nam veritas Deinon habetin/
fenfiores hoftes quam hoc hominum genus. r

Propterea quod id,quod de Deo cognofci poteft; manifelt eft in illis;

Declarat,quod dixit eos ueritatem derinere ininiuftitia, Eft aut€ uerita$
cognitio & uerus Dei cultus.Iniuftitia uero eft hocloco peccatum cidolo!a
trize & falfus Dei cultus: Ideo fubinngic effe illis cegnitionem Dei, qua: de?
beat ad weri cuttum Dei ducere, duceret etiam, nifillam per eidololatriam
detrnerent & impedirent,

Videmus in hacadiecta ratione cognition@ Dei, exfui natura eo tédere
ut uerus Deus colatur.Hac enim quafi fons quidam eft omnis impietatis.

uod de Deo cognofci poteft. Notanternd dicit: Propterea quod Deus
manifeftus eftinillis,uel:quod effentizDei manifefta eft inillis,fed:quod de
Deo cognofei poteft : inuenies non omnia Dei manifeftata effe hominibuss
fed efe quardam , qua non cadan in cognitionem hominis, quaedam uer?
comprahendi pofle.

Hoc notandum eft contra temetiraté ingenicrum curioforii, ne ferutentds
in Deo quod cognofci non poteft. Talis eft illadifputatio de Trinitate diut
na,quomodo pater, & filius & {piritus fanctus una fint fubftantia,quomod®
filius 4 patre gignawt, & {piritus fanctus abutroq procedat, qua magna te/
meritate & fatis irreligiofe in fcholis difputata {unc. Tale elf etiam quod i
fputarunt de illis temporibus qua fucruntante conditl mundum, quid 1
Deus egetit,ubi fuerit, 8 an non potuerit plures mundos facere,& qua @ ia
funt his{imilia. ‘

Contra has difputationes probe tenendum eftynon omnia poffe mgnoff’
quz Dei funt,fed quadam talia effe qua cognofci queant ac debeant etiaime

Dews ening illis reuclauits) Probatioeft pr:rccdentfs-

Videmus hic unde {it communis i!la cognitio Def in animis mor
ubig relucens.Nempe ex reuclatione Dei Ea tanta eft;ut nemo illam queat
exclitere utut conetur. _ .

Siquidem que funt inuifibilia illius,ex creatione mundi,operibus 4
delicet intellecta, peruidentur,ipfacs aterna eius potentia ac divinitas-

Duo hic facit. Primum declarar quid (it illud 75 yvosop 78 9e5, X iriuilibl/
lia illius qua in cognitioné humanam cadunt. Nempe omnipotétia ill{us
diuinitas,id eft;bonitas fempiterna,

ralium

1int7

V't enim Deus ideo dicitur, quod ope fira luccurrat omnibus, ita di
fas 1<




AD ROMANOS. .. 51

A oy . ; )
tasrecte aceipitur proca bonitates qua omnibus prafio eff.

rorfus antem recte in his duobus includitur cogriitio Dei. Nempe quod
tomnipotens,s& quod (umme fit bonus, ,
* Aleeram eflsquod docet etiam modum, quo tradaturilla reuelatio omni
Poterixe A honitatis Dei.Ex creatione,inquit,mundi, & operibus illis Dei,
JUL-E’ ob oculos pofita confpiciuntut. In quibus fane non {olum eft attenden

UM quid quodeg fit, fed quale quantum , quo faciens, quam conftans ; &
Quam ueile {it.

. Etideo recte utitur ditione intelligendi,dum dicit omaipotentiam & di
sWitatem Dei conftanté & infinitam fntelletam perfpici ex operibus Dei.

am ipa quidem omnipotentia & bonitas Deifiullis oculis corporeis uide
B Bt enim inuifibilis : veram ex uifibilibus virtuie tntellecius deprxhen/
ditar colligitur,

“thoc efi donum Dei hominibus traditum,hoc eft bonum rationis, & ue
fus ufug, intelligere fedlicet ex uifibilibus res abiconditas, fapientiam, {uftis
Ham,omnipotenriam,& bonitatem Dej. :

Videmus ergo hocloco,quam ad manum fit omnibus,unde poteriit omy
Npotentiam & bonitatem Dei cognofceresillames colere. Quid enim eft ex
Operibus et intoto hoc mundoe.quod non glorid Dei predicets Ergo quics
quid in oculos, quicquid in ufum, quicquid in quemcung fenfum nofirum
Unquam ceciderit, eo debet uftrpari, ut omnipotentiam & bonitatem Dei
Cognofcamus & ueneremur.

Adboc,ut finginexcufabiles.) Hocadiecitutoftendactantum diu ine coghitios
S adminifiratym effe mortalibus, ut de Deonihil queri poffing, nec liceat
Ullo modo dicere : Deum non cognouiy omnipotentiam & bonitatem illiug
*horaui,quomaedo fllum coluiflems Hoc dicto refjcitomnem omnisdmpie
Batis cu'pam inhomines impios, & iuftificat Deam, qui fatis fefe ad pietas
e declaraueritn & improbitati mortalium tribuitquod cognitus non coliy
UrutDeys. Eft enim omnis excufatio in ignorantia {ita: Vbi uero fcicntia
WUn®, eft malitiz,ibi nulla eft excafatio, .

Idemus hocloco ad quid faciat quod cognofcitur Deusé reprobiss&
'Qqu uerbum Deipradicaturimpis.Nam etiamfi conon facit ut emenden
t_“r:'m tamenualet,ut{int inexculabiles. Be certe non elt modici momenti,id
Wititiz dare Deo.quod fine omniillius culpa fiat,quod paflim delinquitur.

SEQVITVE:

Propterea, quod cum Deum cognouerunt, non ut Deum glorificas
“Erunt,ncq; grati fuerunt. _

Peclarat, & {imul rationem reddit eius quod dixitseos efle inexcufabiles,
Qui Uetitacem Dei in impictate detinent, utfimul intelligamus, quare illos
fté:;:;fiﬂc inexculabiles,& de qua impictate dicat. Mundus alioqui fmpieta

fansfert ad uitam fceleftam & flagitiofam. Paulus uero docet feloqui

©10ng¢ alia impietate;qua impedimento {it diwinx ucricati, Eft frag inex~ .

Culabylfs impietas,Detd nd ut Deum colere:deinde nd uera gratiam reddere,

LOCVS HIC EST DE CVLTV DEL VE/,
ro uel falfo diflerendi.

Veram cognitionem Dei uidemus hic exigere duo.
t cognitus colatur. Cultusratio eli illius omnipotentia Hac de re cony
tolug:]'t Omnes nationes.Et Paulus bic non culpat Gentes,quod l_)cug non
effe cu;mallf.’.l non colendum putauerint. Certe qui dicic Deum no ut Deum
2 tum, s fatetur illum aliquo effe modo cultum, Ay e
Apo{t} gllau fimus. Hoc pertinet ad iplius .lwo.uu‘ri':rcml.hlco fupra coniunxit
Clﬂtus%(us @ternam D_el potentiam & dininitat¢. Ad que duo relpondent,
gratiarum actio.
¢ 4 Defalfo

fenti

QBS5SER.

OBSERs

OBSER: I

.




OBSER.
1l

Prima [pecies.

secunda [per
cies,

52 COMMENTARII

De falfo cultu Dei obferuandum eft tres illius effe fpecies.
+ Ekprouero Deocolere fallfum.Ifta et Gentium, Vide Sap.ts.
2 Eft uerum quidem Deum colere,fed non folum.Hoc prohibcmrExD- 10»
Hoc modo peccarunt Iraelite, & nos Chriftiani. Hinceft quod dicit fe€¥

fe zelotem.

HIC HOTA.
1 Quidfitiuxtauerum Deuti alios quodj colere. Hoc patetin fimilitudi’
ne coniugis adulterc. ,
2 Quaratione id nolit Deus. :
s Quiafolus uerus Deus eft; & rion alius quifquam prater ipfum.
» Quiaunus fufficicomnibus. _
s Quia fuis omnibus fempet & ubicg adefle uult & poteft.

Quare ftatim in priricipio decalogf faederis hoc tietuerit. it
¢ Vifeitemus hoc rupto ruptd effe faedus uniuerfum. Similitudo cSiug
s+ Quiaingenium populipronum erat ad hoc malum.

s Afluefecerat etiam il Aegypto.
4 Ratiomali huius eft defectus fiduciz & amoris.
{AM EXPENDANTVR NOSTRA. 1]
. Multitudo tutelarium fan®orum,uice deorum omnino ad forma gentit
s Modus colendi prodit fancios haberiloco deorum. Vide Plalmum 1%
Commentarijs noftris.
OBIECTIONES.

Prima. Non colimus illos ut deos.Scimus eos non efledeos. :

Refpondeo.Idem eft ac fi adultera dicat, non habeo amatorem meum 107
co mariti.Scio illum non efle legitimum coniugem meum. Credo te hocf¢t
re. Actamen facis illi qua tantum debentur marito. Ita habet & prafens €%/
cufatio. Duo funtque produntiltam eidololatriz fpecicm. _

. Inuocatioinneceflitatibus. = Cultus.Nam hac duo foliDeo deben
cur. Pal.s-.Inuoca me,&c. Matth.4. Dominii deum tuit ad. Exempla Ge0/
tiir. Quid illi dijs fuis fecerunt, quod Papiftano faciunt {andiis quos coldt?

Secunda obiedio.Ipfim Deum colimus in (antis.Nam fcripti eft: LaV
date domini in fanclis eius. Refpondeo. Hoc dicebat & Genfes de dijs fuis:

Deinde aliud eft laudare Deum in fanctis,& aliud coleréfancos.

Tertia. Gentium dij erant deemonia. Nos colimus fanQos. R efponde®”
Attamen homines & creaturas colitis.

Quarta.Sandiacceperunt poteftatem 4 Deoteftibus fignis. R efpond
Non ideo inuocandi funt nec colendi. Act.14.de Paulo. Et Gentes ifta d
dijs fuis poterunt di cere. NEN

DE TERTIA SPECIE EIDOLOL, il

Ea eft,Deum quidem non falfum {éd aerum intenderc in cultu,fed nd A€
illum colere.Sic peccarunt & ludaf & Gentes. Hanc ponit hic Apoﬁf”.“s’
8¢ dat e fapietibus.Eft em (peciofior. Vide Aug.de cofenfu Euig-lfs'!"?"s'
Sed uani facti funt pet cogitationes fuas,& obtenebratum eft infcicn

cot corum. Cum fe crederent effe fapientes; ftulti factifunt, mutarants
glotiam Dei immortalis per imaginem, non {oliim ad mortalisho™,
nis effigiem effictam,uerumetiam wolatilium, quadrupedum & reptilit
I(ta declarationem habent impietatissqua Deus nonut Deus, id elts ne?
ad uoluntatem Dei,nectp ad eum modum, quo decet colitur.
Principio diciteos factos effe uanos, id eft uanitate corruptoss
deditos.uana fectantes. Dicuntur autem uana, nd qua fimpliciter men
funt & falfa,fed qua pro ueris ufurpantur & coluntur, in qua {pes mor

uaﬂ"ta.ﬁ

cia
rali®
fidi’

ponitur,fed fruftra.Opponitur ifta uanitas ueritati qua in Deum folu™” 1
tur,qua Deus ut rite cognofcitur,ita & rite colitur.Ifta eft ueritas queT®
nos ueraces,& ab omni uanitate liberat. gupt

g0,




. ' . AD ROMANQGS. i : 33
4 Suntitaguani;quotq Deum non ut Deum colunt,& wanaeft omnis illo
tum fpes. Quid ergo eft omnis illorum cultus, nifi iplifflima uanitasy .
Deingde,unde fa&i fint uani;unde obtenebrati fit inlciens cor eoril, & un
de ftulti facti Gnt,declarat, cum dicit,g mis diaroyieraic b?W,id effyinratioci
Matfonibus fuis, id eft, in fapientia (ua.Nam loquitur non de rudibus, fed de
Philofophis, quiuulgo habebantur pro fapientibus, & difputationibus per,
Uerfz fapientiz reliquos feducebant ac dementabant, S e
“tergo fons omnis impictatis & errorum diaroyiowds, hurani cordis in
Yebus diuinis,ut non fruftra prohibuerit populo fuo Deus,nefacerée fibi ius
Xta beneplacitum ipforum,Deut.i::hoc eft,ne colerent fe fuis adinuention{ x5
uss Quid ergo eft quod hodie audimus,iwus man Gott thit aufs glster meyntings das Vide Aug.de ci
'ﬁgﬁwndgrﬁ-lt Gott. = ; : £s g v Witate Dei [ib. 6o
dmonemur itacs ut grati {imus divino muneri; quo cognitioné (ud mor 144 de Varros

: : : : ; s B ne, €7 de tripli
taliym mentibus infundit, adhzreamusdaerbo iplius,nihiladdentes deno ; ,;mhg__dﬁn-
firoine & ip{iuani reddamur,ac cordibus czecis & fultis, - " pferit.

ertio,ut intelligatur de quibus ratiocinationibus fapienti huius {eculi
OQuatur,exempli gratia fubtjcits mutaueruntgg gloridimmortalis Deis & c»
axaturhocloco eidololatria,de qua commemorat, | g
. uod ortus fitufus imaginum in cultu diuino, ex cogitationibus huma, Eidololatria.
fisshoc eft, ex cordibus infipientibus & obcacatis,adeoqs (tultis. Jam diuer
UM apparet carnalibus,qui putant ufum imaginum in cultudiuino effe di;
Uiham inuentionem.Ad Gaks.dicit illam eflc fru®um carnis. .~ - - ¢ '
Secundo, dag lli uiolationem: & immutationem glorize Dei. Vocatauté
iegloriam Deisaut reprafentationé divina maielt atis;qua’apparetin ope
tibus ipfius,ex quibus potentia ipfius agnofcitursaut culti Der qui praeftan
Us et infpiriculoh. 4, Mutationem ucro uocat tra nslationem.
er fe magnum eft,transferre gloriam Dei, Capitale eft, sransferre Cafay
€ammaieftacé. [am ng foli hoe fit per ufum imagind, (ed transfertur gloria:
L1omnii ignominiofiffime, di neqs ad cceleftes aliquos fpiritus, aut alias
Uiuas imagines Dei, fed ad imagines mortuas hominti mortalium transfers
tar, e quod omnium eft infaniffimum,etiam ad imaginem uolucri, beftias
MM quadrupedum ac reptiliumyid quod multis modis fecerit Aegyptij, &
Poltea quogs R omani,qui Anferd Capitolino folennia facra inflitueriit. Vi
Ye Auguftinum de Ciuitate Dei lib.2.cap.as:.
' ASTVS SATANAE. - :
« Confyderandys eft i tagg hoc loco ingens & nunquam fatis animaduerfus
Satanze aftus, quod mentes mortalium aded excxcauerity ut dum putant fe
Ummopere colere Deum, & illuftrare gloriam Def, hoc ipfo, quod putant
:[inngI'iafn in fac'cre;gl’on'am T)ci'm’oflanfef‘\’-‘ immutant, reddunturg rei di
m:f maieftatis Q_L‘lomodo poffet hoc fieri;nifi obfcurate & ftulte facte elr
Mentes mortaliume i = i A "o
l;“ai‘doizg:tu g;iuezl{t}is oper;;-'?e:’ qq(z'nl'hlj!] alf;rdlfa C‘-l't] Ir‘j)ti & qum'idge[;)riasz [I:c):; Stule et lquis
teillan »& €a mortalit cxc-ttas,ut- ua- g on,:L €l r;t_an u1 | nt, foh:_ubu;,- [plen
laﬁ on moueantur.mﬁ mortuas morruounn & mortalium imagines,ope d;rms prr_:mu
: mr_'fn“m:quod fcriptura tot locis taxdtsob oculos habeant. ginem [olis p_fn
!;um:_‘rl]r}df:atam Ia teregnat immortalis gio‘ria L?giztlr nullo nd l_ch mgieﬁas g::frr;t:nmn-.s
lfs'locim pure ment; occurrat,cultus uero .unagu_mrcu‘l‘tun'] Dei npﬁmtls cers
i %morttusq;unag:mbus alligat,id quod n!h!I eit aliud quam gloriam
i '8are operibus manuum homint, quoddcrip tura multis locis culpat
iC amnat:ma blafphemia tanta eft, ut & 3 Seneca homine ethnico fit cons
‘:(1;31'[3}::1”8 uerbarcitiwr’ ab Auaguft.de Ciuirate Deilib. <.cap. to. Sacros,’
illis h(;nimorralesqe deos in materfa uiliflima atqg ignobili dednggt ?]abL{LIS
s nu'ﬁ:fergrumq; & pifcium adﬁngu_nt,&’ ] .
ines (t aure quifquam mirari,cum gentium fimulachra,nd (olum ad ima,
S homint,fed & peflimorum ac fpurciflimorum homind fuerine effica,

utpura




OBSER. I

OBSER:. IL

54 COMMENTARII

atputa,Iouis,Saturni, Apollinis, Mercurij, Veneris, &c.cur fimpliciter A
&ionem hominum pofuerit, & non hxc nomina adiecerit,quo eorum flagt/

tia,qua gentes coluerdt, taxaret, atq ita cultif deord abominandi redderct:

Refpondeo: Fortius eft quod dicit Apolftolus,quamfihoc feciﬂl’t-gam
en/

tum potuiferius fulpicari Apoftolum non culpare aliud, quam quod L€
tes per imagifiem hominum malorum Deum coluerunt, fuifled; illum aliu
£2Gurum {i imagines hominum iuftorum coluiffent. Ideo utitur nota morta
litatis,qua communis eft & iuftis & iniultis,ut difcamus negs per juftorum
hominum itiagines Deum effe colendum, nifi uelimus gloriam im mortalis
Dei mutare pet imaginem mottalium hominum.

Quapropter tradidit illos Deus in defydetia cordium fuorum,in it

mundiciam; ut ighominia afficiant corpora fua in femetipfis.

Ifta ad finem ufgs capitis pertinent ad declararioné eorum que fupra dixit
nempe iram Dei palam fieri de ccelo aduerfus omnem impietatem & infull
tiam homin, ?ui weritaté in iniuftitia detinent: Qua fitilla impietas &M
iuftitia, & quifint,qui ueritat€ in infuftitia detinedtin praemiffis declarauit
Nunc fubficitdeclaration iree Dei aduerfus cam impietaté qug ueritati g10
riz Dei repugnat,dicens: Quapropter tradidit illos Deusin defyderia cor/
ditim fuorum in immundiciam,&c.

Licetauté Gentium uita innumeris fuerit peccatis obfccena & corruptds
principio tamen & notanter illorit immunditiam in medii adducit,qua pavV
{im omnis generis libidini dediti erant. Nam illa erataded uulgaris & excel,
lens,ut negari nd potuerit,nec ullo pacto defendi quam & gentii port® * -
tis libris infecati funt. Hanc facit confpicuum efle argumentum irae Det-

Iftam adfcribit gentibus,& Eph.4.uide locum. _ ;

‘ Inducit auté eamin genere primi diclione immundiciz. Eratenim varid
per {pecies;nec una tim {pecie polluti erdt,{fed omnis generis impuritarcla’
: TRADIDIT. . (borabant
lud tradidit;ueteres exponunt,permifit, ad hocyut caueant, ne Deo €t
pa adfcribatur peccatori. Ver@ {criptura nd aeretur Deo dare quod impio®

" excacetsinduretsfeducatstradat in reprobit fenfum,& tame nihil culpe ex!

lo poteftadfcribi iuftitiz Dei,qua omnia certis ac iuftis de cauflis agit-
Qui commutarunt veritatem eius mendacio, & uenerati funt, colue’
runtcp ea qux condita funt, fupra enm qui condidit, qui eft laudandus

in {xzcula, Amen, - |

Repetit cauflam huius ir2 Dei, qui & fupra quidem pofuit. Sed hic jrerd
inculcans magis amplificat. Quod fupra uocauit mutation gloria Dei. hi¢
vocat mutationg ueritatis,& quodillic {imilitudinem,hic mendacium.Ef ¥’
impietatem eam reddet apertam,fubijcit coluiffe illos creaturas fupra cof
torem creaturarumsid quod eft fumma omnium infania. : ,

. Anrie@itqui eft laudandus {11 {zcula, utexprim ataffe@um ﬁxﬁ,'doccatq;

Deuin efle folum ad quem omnis latria pertineat. Ecut illa Deo foli det¥®
optat,dicens,Amer,id eft,fiat. "

Quapropter tradidit.) 'Videmus hic uitam flagitiofam effe figni irz Dei. Nos
aliquando beatos putamus, i uiderimus quofdam in hoc feculo libidini fug
uiuere pofle; Apoftolus oftendit hoc efle d.ultionis argumentum.

Quaproptersere.) Etinfra: Qui commutarunt uevitatem eius mendacio.) Admonemﬂ"
unde (it immiidicia eord qui falfum Dei cultii fou€tac prom oudt,quicH eid
1a colunt,qua tantg effe pertinaciz uidemus,ut omnino auerti nequeat: Ne/
peex ira Dei,qui eidololatriam ita punit. Vide Ofez 4.Ideo fornicabunt
filiz ueltra,&c.  Sed nunquid & 1j qui uocantur Euangvlici,fomicanmr
& adulterit admittunteplane. Sed hine colligimus iram Dei adhuc in U0
dam durare. Licet etid {ublata {int imagines, nondii tam& uerus Dei C“ltfls

apud os obtinuit,& nondi oés peenitetid de practerita eidololatria egéfu‘zi

rerdi, A

J_
|




/

AD ROMANOS. 5

Quid eft in cauffa, quod Pontificij {cortation & immunditiam fuam de/
ferere nequeuntsNihil fcilicet aliud quam quod diuinitus in illam funttradi

tid eft,uenundatisut fub illa qaafi fub quodam tyranno captiui detinedtur

Proptereaquod ab impietate falfofum cultuum non deflitunt. :
In defyderia cordisipforum.) Videmus hic materiam mali lattrein pectoribus
ominum. Corda noftra funt corruptis defyderijs infecta. Ab llis liberat gra
a Dej eos qui ad falutem ele@i funt. Proinde orandus eft Deus, ut detgras
Yiam (yamne defyderijs proprijs traditi pereamus. :
! Vtignominia afliciant corporafua, Immundiciam effe corporisigno,
Miniam. Vide 1.Cot.s. ‘
* Ignominiam corporis efle fignum irae Dei. Eft auté corporis ignominia
fillandocunq; dotes illius in abufum rapitntur, five crapula, tive ebrietate,
e [cortationesid fiac. Vult Deus,ut corpori noftro fuus (it honor. ERt enim
€@regium opus Dei. Honor corporis eft, fiad gloriam Dei feruiat. Quod fi
Lorpus in eum abufuim rapiatur ut cogatur feruire libidini,ultra natura cuts
Um, quid aliud eft hoc ignomirtiz, quam apertum ire Dei fignum; quo fit,
Utinfra honorem beltiarum abijciatur homo ad imaginem Dei factus. -

Qui commutarunt,) Nota hic quidf{it culeus eidolorum. Nempe commutatio
Ueritatis in mendacium,.Ergo mendacij notam geriit imagines,iri cultu Dei
Proftantes.atq ideo certumeft cultum eidolorum efle ex diabolosqui pater
it omnis mendactj; : ‘ i

Et obferua quod non dicit : & coluetunt demonia, uel malos homines,
Wel ligna ac lapides, opera manuum hominum, autaliquid tale; qua pers
Verfitas eidololatrarum fubinde non agnofcit : fed, coluerunt creaturas fuz
Ptaconditorem. Hoc negare non poterunt. Et tamé tantum habet peccatiy
Uttantz ire Defobnoxios reddat. Vide Aug. Epift.49.ad Deogratias.

8 Quamobrem tradidit eos Deus in cupiditates ignominiofas. Nam

&feeminz illorum mutaverunt nataralem ufum, in eam quielt prater
Raturam, Similiterds & mafculi,relicto natarali ufu feemina exarferunt
Perappetentiam fui alius in alium, mafculiin mafculos feeditatem pets
Pettantes, & pramium, quod oportuit,erroris fui in fcfe tecipientes.

Quod fupra proxime ante hunclocum de cupiditatibus cordium in gene
Ye dixit,hoc fam declaratin (pecie. Adducit autem cupiditatem omniiigno
lt}inioﬁlﬁ’mam,qu?z non folum excedat limites naturae, fed illi plane contras
Marepygnetyin qua cognofcamus manifeltum iudicium ira Dei in eos, qui
Yeritatem in iniufiitia detinent;& mendacio commutant,creatoremd; crea,
tWra poftponunt. :

Nam ¢ foemine illoyum.) Emphafim habet & amplificationem ire Dei; in eo
Quod nec foeminas pudor cohibuita tam infanda immiiditias nec malculos,
Fationjs uigor ac du@ys, Et utinfaniam huius mali innuat, dicitillos natuz
Yalem ufym muytafle ineum qui eft contra naturam, deinde quod alius ina’

M exarferit. ) -

 Etrémium quod oportuityere.) Perpetuo inculcatyiftam infandam immundis
Ham effepeenam diginitus inflictam, & per impietaté promeritam,ut que~
admodun, ipfi gloriam Def uiolarunt futa eidololatria, ita {uam quogs gloria
Perabominandam iftam immundiciam confpurcarent.

Nam & famine,cre. Et mafeuli in mafeuloss) 1 Quam graue {ithoc peccatum

deteftabile Deo, teftis eft Sodoma, cuius interitus, perpetuum ueftigid,

fIpetuumeg eft jrae Deei ad finem uftg mundi durans exemplum. ;
?-. uam fic apertum ira Dei {ignit, X paena eidololatriz teftis eft hic Pau~
tlocus, & hodje quoq Turcze & Itali. Chryfoftomus dicit Apoftolum de
mf?ndaiﬂalibidine ideo ad Romanos {cribere, quod iftiiam olim illalabo
fatint, Et Saluianus Maflilienfis Epifcopus, de prouid.Deilib.s.de qu.:tt/
Vidis nisita

OBSER:
O

OBSER,
111l

OBSER,
V!

OBSER, I




@BSER.
il,

@BSER.
h1l-

ORSER.
LIIL

OBS ER.

56 COMMENTARII

5
nis ita feribit: Viciofitas & impuritas,quali germanitas quaedam eft Roma/ A
norum hominum, & quafi natura quia ibi pracipue uitia, ubicung Roma’
ni:fi qui funt Romaab hoc dereftabili fcelere alieni,ficut arbitror efle misk/
tos,hofce nemo bonus cium {celeratis coniunxerit. 5
ReliGto naturali ufu femine.) Gradus ad iftam fpurcitiam eft, difceffis 2 CUfr“
naturz.Naturalis ufus e[I_}I, quiem Deus inter marem & foeminam conftittit

ut duo fint in carne una, Hunc odit Satan,& deftruere molitur,ingg alium of
dinem,imb abufum peruertere, ut {pretis licitis,ad illicita relabancur mort
les,incipiantc peccare contra ipfim opificem Deum.

Repudiatio uero naturalis ufus feemina dupliciter admittitur. Primum
per cos qui quouis genere immundiciz conlpurcantur; totids defyderijs €
nisimmergitur,ut dum fatiati quodammodo naturali ufu foeminae fuerit®
incipiant illius tzdio affici, & ad eum afpirare quieft contra naturam. Hac
iter eft per licentiofifimam {cortationem. Hortandum hic ad modeftiam®
pudorem, pracipue mulierum genus. 2 Deinde pet eos qui fandimoni®
pratextu, matrimonium abiurant, & naturali coniuntione maris & foem”
na,diuinitus inftituta, {preta & contempta,mares maribus,mulieres mulies
tibus commifcentur, quali conftitutio humana pofiit naturam hominis 18
angelicam mutare. i 7

Cauendum eft aiit,ne ideo putemus licitum effe.fi mas cum feemiria U3/
itis commercium habeat,propterea quod naturali$ ufus eft maris cum fol‘“'
na:Non mox licitum eft,quod naturale eft. Naturale eft uidere oculis, 3%
bus contingere & apprchendere,pedibus ite;dentibus comedere,lingta '@
gui. Veriim {foculis,manibus,pedibus,dentibus uelis uti ad furta,ad rapie
dum aliena,& ad ea quz aliorum funt conlumenda, deinde lingua ad uan
tatem & malitiam,iam nd erit licitum,etiam fi naturaliter ifta fanc.Jea nat®
ralis quidem ufus et i mas (corteturuel adulterium admittat cum mulier® 3
uerum,quia contra ordinem Dei & dileionem proximi pugnat iam illic
tus eft,ideods prohibitus 2 Deos :

&t premium ervoris fui.) Videmus hic non excufari eos qui per errorem 1
eidololatria perfenerant, putantes fe Deum apptime colere,cum fatis fulit/
cientes diuinz cognitionis cauffas ad manum habeant,maxime uerb@ D¢
unde poflent erforis fui admoneri, nifi pertinaces effent. Eft ali ua errofs
& ignorantiz excufatio,uertm apud eos, quibus defuemmcaul?x ad uerv/
tatem perueniendi. !

Quod oportebat, in [efe recipientes.) Quoniam oftendit hisuerbis porteri'tofa'“
iftam immundiciam efle peettiam 2 Deo inflictam, & per peccéatum eidolo
trize promeritam, ¢onfyderandum eft,quam fir admirabile pcenarum genu®
quo peccata peccatis ita puniuntar, ut non (it, quod dolear, fed quod cwrp/
ter [ibeat,& paena non faciatad demolitionem,fed magis ad increment Ui’
ciorum,& ad perniciofiflimam ex cacationé. Quando enim R omani;qud
do Turca iftam fuam libidinem intelligent effe impietaris paenam, cuf®
& A Magiftratu impunita,& nihil habeat,quod doleatProinde ut uere Ad
guftinus [cribit fapiens homo,iftam paenam & nindictam ire Dei ho¢ ma/
gis pertime{cet,quo minus habet doloris in fenfu. Quid autem doloris ins
ferat fenfibus hominum impiorum,etiam noftra fecula in illis declarant;
de laudibus Sodomiz fcribunt,idg operis divinum appellant, & fimul 2!
mant fe non {olerelibidinem fyam alio explere modo, & fatuum effe,qui O
domia non oblectetur.Digni funt ifH,qui ticulis & dignitatibus Eccleﬁﬂﬁ"
cis ornentur,& digni funt huiufmodi libelli, qui publice apud eos pro tenty
qui ueritatem Euangelj Dei harefeos damnant.

Et quemadmodum non probauerunt, ut Deum agnofcerent; ita#%
didit eos Deusin reprobam mentem,ut faciant qua non conueniunt.

Conltanter urget;ignum efleirz Deisuitam illamimpiam eoriiyqui tlf":
gate




AD ROMANOS, 37

& atemininjuftitia detinent, qui Deum nd ut Deum glorificant, fed gloriam
Mivs mutantinimagines,&¢. Ethoc quidem fupra declarauir, ifto uero lo,
€0 2quitatem huius irg Dei & uindict adfert,ur doceat illos propria focor,

ta hanc plagam promeruiffe. Quomodor g%
Quemadmodum,inguitynon probauerunt ut Deum agnofcerent,ere.) NG dieit, Qlcm/

admodum Deum non cognouerunt,in notitianon habuerunt; fedsnon pros

Jauerunt ut Deum agnofcerent, hoc eft, non @ftimatunt, non certo conftis

tBeruat hoc unum efle {pectandum,ut Deum rite agnofcerent & colerent,

Ay id cognitionis quod de Deo habuerunt; (nam {upra divit cos accepiffe

Cognitiotiem Dei, & infra dicet eos iuftitiam Dei cognouille) contempfes

tunt,neglexerunt,nullius =fimariit. Quibus fane tierbis (atis declarat,ideo

Ulos merito 4 Deo traditos effe in reprobam ment?, quod nullo ferio ltudio

Coleridi Def praediti fuerunt,fed euanuerunt in fuis cogitationibus, ut fupra

dlﬂllm>qﬁa ileuiculum it colere Deum:nec referatquomodo Deum coles,

Quog loco illum habeas. _ " O
idemus hic quid {icquod Pfal.is.dicitur,Deus cum peruerfo peruer:it., oBSER.T.
prOp.n'um officium Dei non eft tradere mortales in reprobam mentem  fed
Magis in probamac fanam. Quoniam uero ea mortalium eft peruerlitas, ut
Quem debebant fummo loco habiéres ac rite colere, illum habeant infimo &

Pro uoro aclibidine propria,colant uel non colant;merito officit full quogs

1ga mortales peruertit,traditd; eos in repfobam mentem;ut quomodo erga

factunt quod non conuenit;ita & erga feiplos & alios faciant qua nG con

Ueniynt. ﬁié maxima pars mortalium & deliquit perpetuo, & hodie quogg

deh’nquit. Cogitandum eft hic quid {it Deii habere in notitia; quoniam nes

Mo talis uideri uult,qui Deum igrioret. : S .

In reprobam mentemyut fuciant ca que non conueniunt.) Videmus hic omniauitia efy OBSER. I
B~ exmentereproba,Ex corde enim malo qua malafuntflyunc. Marchzi ss..

roinde orandus et Deus utfit mens fana,{i non in corpore fano, tamé (piz

Fitui Dei morigero. Mens hominis gubernationem habet hominis.Illa{itue

Htproba, proba erit & wita hominis, =10 Y :

R epleti omni iniu[h’tia,!'cortatione,uerfutia}auaritia,malitia,plcni ine
l"d!a,ca:dc,contentionc,dolo,malis moribus,{ufurrones,obtretatores,
oforFs Dei,contumelioﬁ,c!ati,%lorioﬁ,excogitatores malorum, parentir
usimmorigeri, expertes intelligentiz, patorum haudquaquam tena
tes,alicni A charitatis affectu, nefcti feederis,immifericordes. .

Dixit fupraefle eos cordium firorum concupifcentijs traditos, id hic cers

tis experimentis uerum effe probat,ut interim difcamuis quales finc reproba

. mentium concupifceritia,& qualis uita. oo LSl

Iic?{;pi:?‘:l'nqufricm'f‘-j,lfuﬁgﬁif') Ini uftitiam hic ponitin generc pro omnis ge

i : t-.']s,_pec‘uatls,&;l_mqm'ta'ubus.Slctrttg.tlﬁ:rla_ gcr.lefal@ uireus lef} animi

- ﬁ: B_rlvr_lu!ﬂlt?la‘gc;‘l,e.ral_c uicium eft animi praui & iniqui.Quoniam mul,

i Mt lpecies iniuftitize,illi autem non una & altera,fed omnibus;nonfim/,

Pliciter infeci, fed protius repleti erant,fic dicit: Repleti omni, id eft omnis

snerts iniuftitia, Significat omnem ilfori uitam exundafle crebris, uarijs,

t'oij?g[r“mibgs infuftitiz exemplis. Quos pecuniam quotidie haud parce fed

i .lh_;aclesql_dc caufa expendereuidemus,plenos effe pecunia ijerman!'ﬁ

tér»édni‘il:ts*' ic pleni nequitia dictitur, qui quotidie aliquid facinoris nequiy,

U5 cotm T 0L Ex abundantia ac perpetuitare fcaturiginis plenitudo fon,

Ognolcityy, e It
“{-htf:;::(jfr,%mEFi fpecies fubnectit,texens catalogum uitiorumsquoram uis
<Ry cen Fez.t.‘.haudlg:gy:n.,fec\i ;dmo{dum gratfa ac uchementer uera iuy

% &Untur'%?al-' cccnfet‘aufs ea promflcue, practer feriem qua inter fe con,

. >X aliud el ex alfo confequiturucl aliud comitatur.Quarend eft

4gnopere in gonneendis illis laboremus. INeg etiam conuenit, ut or,
d dinem




1 COMMENTARII

dinem uiciorum if corruptarum mentium confufione quaramus. Singy
tamen breuiter uideamus.

Scortatione,inquit ) Omnis generis immundiciem aclibidinem woce hac
fcortationis complectitur,ne quis de fimplici;ut uocant,fcortatione gantum’
intelligat: Inualuetat paflim, praefertim in urbibus celebrioribus, qualis erat
R omas, enormis, uaria, & portentofa {cortandi libido; qua generis hu man
propagatio plurimi dehoneftatur, & creatoris opificiii conlpurcatur. Quar
renon immetito uicium hoc primo loco recenfetur.

verfutia.) Grace elt mowmeie. Interpres fequutus eft ufum huius uocts, 10
4 dodis plerunp ufurpatur. Alias {ignificat id uicid animi prawi,quo (truen’
dis moleftijs maliciofe ftudetur. Bt quonia Satan aduetfarius Dei totus huc
incumbit, idds ingenij in primos noftros parentes {tatim initio declarauth
wroyyede LIOCALUT, i

Auaritia) Grace whwrefie,(tudii elt plura habendi. ViciG animi infatiabl
lis,prafentibus haud cotenti,fed ad ulteriora inuadenda perpetuo hiatis.L2
borabant illo Romani uehementer,ideod nuillis opibus & honoribus coV
tenti, imperium {uum indefinenter extendere X am plificare molicbantur-

mdlitia.) Graece xexie.Non quarimus quomodo ufifinthac voce doctior
tes Graei & Latini, fed cStenti fumus eo fenfu; quo ufurpauitilia Apofio’
lus.Sic iudicamus efle malitid, tudiii uidelicer & propanonE animiad 7
ciendum malum,ufqueaded, utqui hoc uitio laborant, {ingulari dele@asio’
ne afficianturficubi mali quicquam delignare poterunt. VT

Pleni inuidia.) Notius eft hoc uitium quim ut expofirioné requirat. Repe”
tit uocé plenitudinds,qua catalogi hifc exorfus eft, fignificds eos hifce uit)s
haud leuiter fed uehementer laborafle,& nd minus plenos fuiffe inuidia, €*
de,cotentione Xdolo,d {cortatione,uerfutia auaritia & malitia. Quomodo
autem coh®reant,inuidia,cedes,contentiosdolus,annotatum eft ab alijs-

Malis moribus.) ngxeplsay uocat Apoltolus morum ad humani conufctum
pertinentium corruptiongquam alias uocant xgxorpomiap. Poteft etiam con
{uetudo malefaciendi,qua alius in alio detinetur uitio,waxoniax nocari.

Sufurvones,obtrecatores.) 1id@ efle uidentur obtre@atores qui fufurrones.F0¢
fenfu ingeminauitré candem ad uitij huius exaggerationé. Quidi hofce fic
difcernuntsat fufurrones fint qui clanculum deferunt,obtrectatores, quiue
clanculum uel patam obloquuntur, omnia qua bona funt & honefta corra/
dicendo damnantes,ficuti uox xereAeAdp infuere uidetur. -

Ofores Dei.) S:osvyds funtsquibus ex animo dilplicent omnia quee rch’giﬂﬂé
& obferuantia Dei concernunt,ufipadeo,ut quafi hoftes Dei efle uideantut*
Quemadmedii theophilus eft,qui ftudio obferuitiax Dei delectarursita funt
theoftyges,qui métione numinis ac religionis Dei triltantur ac moleftant

Contumeliafi.) Sunt qui procliues funt ad uituperandum,conuitiandum:
wiolenter opprimendum,hoc eft;ad quamuis iniuriam inferendum. ,

Eluti, gloriofi.) Matré ponit in medio duari filiari, Superbia & elatiomen/
tis mater eft,e qua nafcuntur & contumelia & ia®antia. Sic uidemus P’
bos elfe & contumeliofos; & arroganter gloriofos. .

Excdgitatores malorum.) V{padeo uidelicet mali,ut haud cGrenti malis pulg?
ribus & ufitatis,noua & inufitata excogitent.Eiufmodiingenia ﬁ‘ngullf‘m
{unt malitiofa. 7 .

Parentibus immorigeri,) Ad inhumanitaté pertinét que fequiitur,quoril pfimﬁ
eft,nullirecipere inftitution? ad ea qua bona funt & honefta,ne hparéribﬂ’
quidem.Sic notat malitiam pueritize,qua impfja pueris funt incorrigibiles®

Expertes intelligentie.) Hoc eft,uftpaded facultate intelligendi qua bond funt
& honefta deftituti,ut bruta magis quam homines effe uideantur. ik

padtorit haudquaqui tenaces.) Grece eft aouwslerys,§d fonat incapoﬁtos,,ﬁcuff"ﬁ

Ia &

habet unlgata uerfio.Is fenfus perftringit confufiong mort X totius couer

tiois uitg.ueris ut Eralin® uertit,krwfei func qui fide pacior nemini ‘fgli l'ﬁ::i
ie




AD ROMANOS. 79

A Rlieni i charitatis affectn.) Graece asogyss, id eft fine affetu humanitatis homi
fes duri & inhumani erga quofuis etiam cognatos & coniuncios.

Nefcij forderis,) Graece kawovelss. Sunt autem xazovdlos homines irreconcilia,

iles & implacabiles,quos {i femel offenderis,nunquam placare poteris.

Immifericordes.) Hoc elt, aded duri & immites, urnulla cuiu‘cung hominis
mifcria,quamumuis graui,ad commiferationem permoueantur.

reuiter catalogum hunc uiciori percurrimus,in quo uelut in fpeculo uf

ere licet,qua {it humana natura per peccatutn ac uenenii Satang facta cor
Fuptio, & quoufc peruerfireddantur, quos Deus propter peccatit eidololas
trize in mentem tradit reprobam & abfurdam: Rurfus {i uirtutes hifce uicijs
Oppofitas confyderes in ele@is ac fidelibus,in quibus manifeRatur iuftificas
4o Dei per fidem in Chriftum,inuenies eos repletos ellc omni iuftitia,muns
d“faafntcgrita:e',bcneﬁcentia, bonitate, dilectione fraterna, horrore caedis,
tranquillitate,{implicitate,bonis moribus,pacificatione, benc diclione, dile
one ac ftudio Dei,humilitate & modeftia,excogitatione bonorii,obediés
Uaerga maiores,intelligétia,fide,humanitate,placabilitate & mifericordia.
- Quicum Deiiuftitiam cognouerint,nempe,quod ij qui talia faciunt,
igni fint morte;non folum ea faciunt,fed & delectantur illis qui faciunt.

Grace eft cuw dudoxiou.Significat eauox oblecare fe;comercium habere,
Uauiter affici quibufdam,quos probamus & tanqui{imiles noftri amamus,
Wxta illud,pares cii paribus congaudent. Erafmus uertit;allenciuntursquod
meo iudicio non fatis exprimit Apoftoli mentem.

Amplificathifce nerbis impiart & corruptarit mentium prauitaté. Ineft
Alitillis gemina amplificatio. Primain eo quod dicitillos pectare cora con
feientiz,n5 ignaros fuftitiz Dei,qua morte damnatur qui talia faciiit. Hacte
Nus cognofcebant Dei quod fitiudex ac uindex reproborii;& quod queipfi

3 Ciebant,digna eflent morte, & ramé ea faciebat. &uid hocaliud eft, quam
Cienter & prudenter iram Dei prouocare,& morti fefe obnoxium redderes
. Alterayin eoeft amplificatiosquod fubijcit,nd folum faciiit ea,fed & deles
Rtur 1llis qui faciiit. Sic gaudii eft i{mpijs focios habere impietatis, Abtide
Mali eft,peccare cbtra confeientid. Id demii grauiflima habet huius mali au
Xelim,quod focietate confimiliter peccantium & pereuntium delecantur.
tinam inter ethnicos duntaxat, & non etiam int Ecclefia Chtifti tales in/
Ueniantur, qui & contra confcientiam peccent, facientes ea quee fciunt efle
1gNa morte, & interea auerfentursodio profequantur,probris profcindant,
acetbe infectentur eos,qui iuftitiazac pietati ffudent, amanter trero com-
PleGantur eos, qui & ipfi pariter admittunt conlim{lia; & perinide atcp ipfi
Uoluptatibus fujs funt immerfi.
' CAPVT I _
) Hryfoltomus que in hoc capite agiitur,in genere intelligit dew,
niuetfis mortalibus, fpecialiter uero purat aduerfus eos effe fcrd
pta;qui rerum apud Romanos potiebantur,& in alios tanquam
==l {ubditos, decernendi & iudicandiius habebant.
Nonnulli ex recentioribus totum hoc caput de ludeis exponunt,
wid uero fpecialiter hypocritis fiue Iudzis,fiue Gentibus accomodat.
s erumnihil prohibet,quin de omnibus in uniuerfum mortalibus ea in/
'gamus,ufg ad eum locum;ubi nominatim ludaos appellat. Nam fuxta
c::; ;ﬁ_f’:tenﬁam nihil decedit illis; qui uel de udzis tantd uel de hypocritis
iy Q.upmaglmodﬁ enim in eo quod Dauid omn&homing mendacem
cﬁbP’_t s unciat,nihil derogatu_r Paulo,qm Cret‘gnfef femper mtfnda_ces efle
Udica; 41n eo quod Paulus dicit : Inexcufabilis es 0 hpmo, quifquis es qui
v snon excluduntiir ludai,multo minus hoc hominum genus quod po
ulfm&(_ﬁo tudicadi morbo tenretur,ut funt hypocrite. Quang & hyﬁpcriﬁ
Sultinus dicat carere;aut neminem mortakium, aut certe & pauci

L e

IMOoSs.

. Quaproe




o homo,

40 COMMENTARIT

Quaptopteninexcufabilis es,0 homo,quilquis es qui iudicas.

Grzca didio, dvamireyrrG-, (atis pure reddita eft; proindenthil opus eft
ut muliis eam explicemts. '

xelveap,quod iudicare fignificat hoc loco,quemadmodum & Matth.7.pro
repm’hend'ere,accufare,cu!pare,condcmnare ponitur.Nam omnino quitas
Aum aliquod reprahendit,accufat & damn at;iudicatillud effe mali, & eum
qui fecit,maléfeciffe,paenamds promeruiiTe. '

Quapropter,inquit, inexcufabilis s qui iudicas.) Propofitio eft,quareos peccati fa
¢cit omnes eos qui iudicant alios.Nam ea prauitas eft humani cordis,ut pro/
priam impietatem hoc pacto conetur obtegere,ut dum que mala in alijs funt
(euere damnat,amorem iuftitiz & innocentiam propiciam fimulet.

Propofitioné hanc infert ex prazcedentibus. Nam dictio, s, quapropters
fatis oltendit iftam fententiam Apoftoli,illationem effe ex praemiffis,qu¢!D
fine primi capitis legitut,ubi fic habetur : Qui cum fuftitiam Dei nouerin®s
nempe,quod fj qui talia faciunt,digni funt morte,&c.

Quemadmodum enim primo capite fapientes eidololatras inexcufabiles
élle declarauityex eo,quod cognitioné Dei ex creaturis illius habentes hat
glorificauerant eum ut Deumsita hocloco eos qui iudicantalios, inexcu'd”
biles exeo facit quod iuftitiam Deinon ignorant, nec eos latet, dignos ¢ ¢
morte,qui mala ita qua recenfuit,admiferint. Nam utignorantia mali eum
qui male agit,quodammodo excufabilem facit,ita cognitio mali & boni o™
nem exculationem adimit malefacienti. Vit exempligratia: Si quis Rege™
non honorarit,peccat quidem: fed excufabiliter,{iignoret efle regem; fecus
fifciat.Ita & Abimelech peccauit quidem, quod Saram uxorem Abrahx3
fe accepit : attamen nonnihil excufationis habuit ignordtia,id quod ex ipi@
textu liquet.Et Paulus ideo ueniam fe confequusd effe dicit, quod ignoran®
Ecclefiam Dei perfequutus fuetat.

Itaqp Apoftolus potentifilime probat omnem hominem qui fudicat, reum®
efle, & excufari non poffe, ex eo, quod nullam queat ignorantiam peccafi$
fuis practexere. Nifi enim fciret quid bonum quid malum, quid iuftum qut
{niuftum: deinde damnabilem effe eum qui malefacit; certe nec reprahen/
deret nec culparet malefacientes.

lllud, & cvpwme , emphalim habet, qua uidetur fuperbos & oph‘lfﬂ'ne
proprie iuftitiz turgidos humanz corruptionis, communis illits, admo’
nere uelle, ut cogitent fe uel hoc ipfo quod homines funt; hoc effe non P2 ¥
fe; quod (imulant. Etquia neceflariam uidebat iftam efle admonigione™
fecuhdo eam ponit.

Tale eft & illud, wés. Quifquis es, {iue fis apiens, fiue fis Iudaeus, phad’
{zus,in lege doctus,&c.

Nam hoc ipfo quod iudicas alterum;teipfum condemnas.

Probatillud,quod dixit : Quapropter inexcufabilis es qui iudicas: Nam
reueta inexcufabilis eft, qui feipfum condemnat : quomodo enim cz(uﬁ’d
poflet,qui proprio fuo iudicio condemnaturs {

Vide fapientiam Apoftoli-Qui hoc morbo iudicandi & condemnandi?
lios laborant,certe nihil minus uideri uolunt,quam feipfos codemnaresCt
toti in eo fint, utdum alios culpant, feipfos iuftificent. Nihil enim aliv€ o5
ciunt dum alios reprehendunt, culpant & damnant, quam ut fe iuftos iuftt
tiz ftudiofos,malorum ofores ac deteftatores effe imulent. i

At Apoftolus potenter eos peccati reos efle euincit,ita utfint inexctfab!
les,propterea quod nolintuelinthoc ipfo fefe damnent, quo uolebant ©
alios propriam oftentare iuftitiam & fanctimoniam.

Eadem enim facis tuyqui indicas.) Reddita rationis probatio eft. Poterat €0
ftitiarius dicere. Ani ideo meipfum condemno,quod eos qui malefacit®

{m it
fiu/

dicorAn quod malum eft iudicare X reprahendere in (e, malum eft & g;‘;’r
. cat




AD ROMANOS. 41

4 ‘atum:Nunquid & Deus qua mala funt fudicat, & judicium ‘etiam homi,
Nibus dedity Quomodo ergo meipfum condemno, quialios tudico; dignos'

Qui mali admilli gratia fudicenturs
1t obiectioni occurritutredditam rationé firmet,dicés: Eademenim faz
€18 tu, qui {udicas,quafi diceret: Non tueor malitiam alicuius, neqgadimo iu
(cium mali. Malum enim dignum eft {femper quod iudicetur & culpetur.
ednon inuno & altero,non foliim in alfjs,(ed & in teipfo, Cum itaqgs idem
acias & tu,quod in alijs cddemnas, quid aliud iudicio tuo facis,quam quod
teipfum eadem facientem condemnass
abet itaqy ifta Pauli argumétatio, qua & Iudzos & Gentes peccati reos
K inexcufabiles effe probathuiufmodi fyllogifmum:
Quifquis feipfum condemnat, iriexcufabilis eft.
eipfum uero condemnas,qui alium fudicas. Ergo,
ui alium fudicas,inexcufabilis es. :
inor egebat probatione.Propterea adiecit: Gadem enim facis & tusqui
iudicas.Atq; hocipforum confcientijs permifit, quarum teftimonium infir,
&?rabile eft, nec opus habet alijs teftimonijs. Maior nulla eger probatione.
.~ £mo enim negat eum nullo pa&o excufari pofle, qui proprio iudicio fes
Plum condemnat, : ‘ Aol
Mlud autem quod Apofiolus hic urget, nempe,reos cfle, X praprio fudis
tiodamnatos inexcufabiliter, quialios iudicant in eo quod ipfifaciun: ita
Botum & firmum eft,ut & Gentium:hoc philofophi & poetascommuni ra,

flonis captu nouerint fafligs fine. Vnde Seneca dicit,philofophos bene qui,

¢m docentes alfos, ipfi uero male ufuentes,in fuum ipforum efle couitium

Wertos. EtDaaid nulla fortiore ritione peéccati (i admoneri; & inexcufa

ilis declarafi Potuit,quiam éa, ut prior ipfe in aliam fententiam mortis ob (i
Mulatumi propheta facinusferretiutlegimus :.Sam. 12,

cimus autem quod indicium Dei eft fecundum ueritatem aduerfus
*0s qui talia aguat, i
; (?Omrn odepoftquameos ex proprioiudicio inexcufabiles ¢fle euicit,de
dicio Dej (ubrjcit,cuius ea fit 2quitassue nullam perfond accipiat, nullads
lmulatl'oncfalla[ur,_fcd €os omnes;quicunc fint,puniat & pro damnatis ha
- “40 qui quae mala {untagunt.q.d. An non extrema infaniz eft quod putas
Nfontem effe tesex eo quod alios iudicans,tﬁpfum iuftum effe fimulas,cum
Cadem & py facias.Putas'ne Dei te fallere pofle iudicitime Scimus aut?; hoc

indubitaram eft;Deum effe inftum-dudicem,qui neminem habeatififon,

tfn], qui maleagit, [ydicium enim eius fecundum ucritatem ells in omnes
Timale aguntnon fecundumfpeciem neqs fecundum petlonam,
. C08itas autem hoe § bomo, ) Obiurgationem habent ifta cum adiun&a c3mina
one, Opprobratagtem dementiams; qua cum proprium iudicium nd effu,
%.;QIT)“ hypocritz, putant fe fudicium Dei effugere pofle. quafi minus fuftus
3 eus quim ipitnec damnet ea qua ipli fuo ipflorii m’dic!'o'm :‘{I‘ns danant.
B Wt dinitias bopitatis illius, erecontemnis.) Q.d-Quod ﬁ nofti md:cmn‘]_Dei, quare
Mpeenitentia perfeueras~An ideo quod bonus eft & longanimis ¢ At ng
OPortebat bonitatem Dei cotemnere. Cogitass Si talis eflfem puniret. Quia
Yeronon punit,fed & infupet bene facit, argumentum eft innocentiz mez,
tent:‘];:m hoc peruerfum eft,ad cé:uf'Qm frppczniteqtim rapfrepqllod ad peeni-
geat l:’tlr'lhagls permouere debebat ¢ qugs, quotnodo m(}et, quomodo ur,
'!tl'at;-; e on {olum quod coepitsreos effeillos couincat & inexcufabiles, fed
Mitaris S’?gtes,obfhnatos? pen‘rcrf'o,s, contempiores bonitatis & lo‘r}g?mz
fiis, o €hitaut nec feucntatfr :uﬁt_t!_ae Dei;nec bonitate & longanimitate
f::d Pcenitentiam queantimpelli. g !
eamm a2 575 P yensorur®-; Ebraifinus eft;pro,diuite & copiofifimaat
€ampliffima bonitate, » . =
d s Ec

Senecd.

Daxid,




ORIRR. I,

®#BSER,
e

OBSER,
RSB

4 COMMENTARII

Et yueorne huerbo ylwayea cft bonitas qua quis omnium fefe ufui expo’
nit & accommodac omnibus.Ea eft ifta Dei ampliflima bonitas,qua ram ma
lis quam bonis benefacit,tam ingratis quim gratis,de qua eft Marth.s.

Liud xei @ soayrgsanthropopathiam habet commodiflimam. Eft enim p}l’
tictia,qua quis tolerat qua alioqui correcta uellet, iddgs cum animi moleftias
cohibens feauindi@a debira,ut{it relipifcentiz locus. :

maxgodvuiee uirtus eft qua Ebracis dicitur Deus, ©WR TN, id eft,lentus ad
iram,tardus ad ultionem.

Merawoia,refipifcentia eft,qua peccatum poft fatum agnofcimus, & dole’
mus,a uerk,id eft;polty& wey intelligere.

OBSERVAND A

1 Primum. In eo quod Apoftolus ram Iudafs quam Gentibus,hoc eft;0m
nibus in uniuerfum mortalibus,exculationem omnem adimit, ut uia fic grd/
tiz Dei, predicationig Euangelica. Videmus quam nequeamus Euang¢/

lij gratiam agnofcere, nedum acceptare, nifi primum f{imus inexcufabilitef -

propriz noftr¢ impietaris conuicti. Haud quidem ad hoc utdefperemus fe
ucgratiz dodrinam eo maioti defyderio ampletamur. Hocenim elt quot
Apoftolusagit: Neque enim idem eft inexcufabilem effe, & privari mitert/
cordia Dei eum qui impius eft & inexcufabilis, gratiag Dei & [alute defti’
tui, qua per fidem in Chriftum eft, qua priuat una incredulitas, & pefuc
cordis impaoenitentia.

Deinde uidemus hoc loco, quid adferat nobis qualifcunque illa Def bor
nids & mali cognitio,& cenfura,qua culpamus eos qui male agunt. Ngmpe
ad hoc,ut coram Deo {imus inexcufabiles, utpote proptio iudicio condem/
nati, Quid ergo fuperbimus in {ciencijs & argutijs noltris, quibus ualemus
non ad corrigendum noftra; fed ad fudicandum aliorum errata, hoceltd
condemnandum nos ipfos?

Proindenotanter obferutandum eft hoc in nobis fudicium,quo condem’
namus aliorum malefacta, Nam quid aliud in eo facimus, quam quod el
Dei pracones fententiam aduer{us nos ipfos proferimus¢ :

on eft autem abijciendum illud donum Dei, quo iudicamus & condem
namus ea qua mala funt, modo uideamus,ut abfit affeus iuftitiam (imula®
di. Nifi enim adfic iudicium mali,quomodo nos ipfos primum deinde & i/
trem corrigemus ¢ Tamet(i enim uerum eft, quod inexcufabiles nos fa€ia®
hoc iudicium, feruit tamen ad hoc, utnos ipfos cognofcamus, damnemys$
deinde & fratri confulamus. Satius eft qua mala funt proximi damnar®
quim cum illis ealaudare & approbare, qui quod boni eft malum, & g0
malum eft bonum eflg dicunt. Ela.s. '

Efus quod dicit:Scimus quod fudicium Dei eft fecidum ueritatem in €0
qui male agunt,duplex ufus eft.

* Primus,ut terreamur ifta iudicij Dei ueritate, & contra omnem fimula/
tionem & perfonatum.

Alter,ut non moremur mundi huius udicia Gue nos damnet fiue laude®
Potelt enim fallf,cum folus (it Deus,qui uere iudicet : utpote, qui folus €0f
da fciat & ferutetur.Hinc Paulus nihili ducebat argui ab humano die» 0%
tra 1E}'f:udoapcoﬂolos qui paflim ipfi praeferebantur.

abet fraque terrorem hic locus, habetitem & confolationem; deind¢
& cautionem. |

Poftremo. Nunquarm fatis poterit expendi quod dicit: An diuitias bos
nitatis, X c®tera. ;

r  Primum,quanta fitilla diuina bonizas,non foliim in tolerandis,fed &in

conferuandis malis.
ta’

2 Deinde, qua (it illius ratio. Nempe non ea, ut perduremus in imP“( |
{ {2}

dB




AD ROMANOS.

& te,fedutad refipifcentiam impellamur etiam,nifi uelimus perderfiflimo mo
o contempta hacbonitatead perditionem abuti, quod ad {alutem concefr
Um & ordinatum ef. : _
3 Tertio. ut bonitas hac exempli uice nobis fit ob oculos expofita,
quo & ipfi illam induamus erga proximos aduerfum fios delinquentes.

. Sed fuxta datitiam tuam & cor peenitere nefciun, colligis tibi ipf
fam in die irz,

Vrget impcenitentes feucritate diuini judicij; quam ideo fufe exponit;
Ut perterrefactis animis impiotumsneceflitatem gratix regni Chrifti ple,
Nius perfuadeat.

tenim non hoc agit ut defperationem fnifjciat, fed ur ad Chriftum imgel
fat, Videamusfingula. :

, Sed ixta duritiom wam, rc.) Quia dixetat: An diuitias bonitatis cofitems
Nis: primum obijcit hic fontem huius contemptus, nempe duritiam meny,
Uis, & cor peenitere nefcium, Quibus uerbis & D:um iuflificat, & illos
Accufat, qui nulla poruerint bonitate Dei ad peenitentiam flect, fed pra

Uricia cordis omnia contemnant, qua Deus magno ftudio bonitatis ad

Oc ut refipifcerent,, impendit. Ita & nos folemus corum duritiam noray
Ye, qui nullis beneficijs l'[l’cc?i fuftinent, tribuentes illis corda faxeas hoc eft;
Mumana, Et certe durum cor & plane faxeum fit oporter s & uerz &us,
Tyonoy quod tanta Dei bonitate, tanta patientia , tanta longanimirate,
A refipifcentiam fe@i nequit, quod tot beneficijs quortidianis emolliri
Bon {uftinet.

Mud dusrevonapy wzpdlicy, wetus interpres reddidit, cor impcenitens. Ve,
oim non eft affequutas Graeea didiorifs irtutem s neque mentem Apos
- 2toli, Non enim hocacceufat Apoftolus tantum; quod fint impcenitentes,
4quod poenitere nefciant, ad paenitentiam nullo pacto flecti queant , ut
4eTvonme wedia it cor s ut fta dicam » impeenitibile, hoc elt, ut & Eral
TUs commode wertit, cor penitere nefcium. Aliud eft autem impaenis
tentem effe jam, cum queas craftine ad eenitentiam induci: Er aliud eft
falem effe, qui peenitere nefciass nee ullo patio ad pcenitentiam prouo,
€ari queas, —

bijcit enim {llis Apoftolus talem duritiam » qua nofi folum bonitate
[,)"" patientia & lenjtate non emolliatur ad tempus, fed qua nequeart ¢/
Ham emolliri, _ ‘ ‘

2 Deinde admonet mali » quéd iftam duritiam & obffinationiem mas
fet, dum dicit thefaurizas, id efltyaccumulas tibi ipli iram in diem frae &
reuelationis iufti fudicfj Dei. Hoc elt, auges tibi ipli magnitudinem pozs
N2,quam luesin nouiflimo die,diefcilicet ire & nindicia, _

titur autem fcita metaphora ab {llis fumpta; qui diuitias colfigurit

Qua exponit, quid {ituere contra omnem Dei bonitatem in peccatis per/

Urare, & hic non puniri. Vtenim opes recondunt diaites, quibus non

fuuntur, iy illi, qui deliGorum {uoram panas hic non luunt; & in im»

®Nitentia fira perfeuerant, nihil aliud colligunt dc reponunt; quam cu,

UM quendam ac thefaurum poeharum: Debetur enim tinicuique fay
Cinorf fia Peena iuxta iuftum Dei iudiciuni, quo reddetur unicuique fe/
cundum i3 faa. _ _ :

Di 8houithoe & Valerius Maximus, quilibfo primo capite fecundo; de
lonyfio TYranno,qui & iplefibi talem thefaurum in furartm repofuit; ita
fcribit. Lengg quidem graduad uindi®am ira diuiha procedit, tarditatem

Ueto {upplicij, grauitate pcenarum compenfat.  Quemadmodim iggtur
3“33 In thefaurum ponuntur in futuram fervanda, & aliquando proferen,

4 ¥eponuntur, ita & ea delia qux committimus in impcenitentia petfe,

4 tierany

45

ValMaxs




colligis tibiis
pfl. vide Chry,
foflomum.

rd.
Tha &7 Ang.

Auguft,

44 COMMENTARII

uerantes non interibunt, non euanefcent, fed fuio tempore uelut e thel
ro proferentur.

aud quidem ifti data opera & prudenter pcenas {ibiipfis in futuro fxecus
lo reponunt.Quis enim {ta in{anicut hoc faciats Et certe illi;cum quibus 3/
poftolo pugna erat,nihil minus facere uideri uolebdt. Quia uero res ipfaita
coram Deo iufto fudice habebat, utifte contemptus & impcenitentia niit
aliud effer quam augmentd ira diuina, hoc eft, nihil aliud operaretur quain
auctionem futura poene,ita loqui uoluit Apoftolus, & ut oftenderet eos U€
iplius perditionis caufam efle & operatorem, non Deum. Quemadmodun
& nos folemus dicere ad eos, qui ad fuam ipforum perniciem male ufuun
Du mereft dir dein eygen vnglick - licethoc nemo prudenter faciat: fed quia curlus
ipfe uitx deplorat ad perditionem tendit,ad hunc modum loquimur.

Portentofa fane dementia eftfibi ipfi colligere pcenarum thefaurum,
omnes homines {ibi ipfis bene effe cupiant Verum hoc agitur Apoftolos
depicta ilta dementia,ad peenitentiam obftinatos, atqy aded ad Chrifium Uf
geat,ad quetn unum tanguam perpetuum quendam [copum omnia dirigit
s Tertio admonet dieisquem certii conftituit Deussad indicandum,& reds
dendum unicuig fecundum quod geflitfive bonum (iue malum : neg; enim
modica caufa impcenitentiz hinc efts quod imptj diem iftum futurum aut
non credunt,aut non cogitant.

Vocat eum dictm;, diem ire,hoc elt ultionis, pet metonymiam, quo fenfs
plerung; feriptura ifta dictione utitur. VeExodi 15 Mififti iram tuam, &uo
rauit eos ficut ftipulam. Vocatautem hunc diem ileo diem ire & ultiont®
quiain eo mifericordiz locus non erit,fed totaira Dei in {celeratos accend€
tur, & ad plenii omnibus rependetur. Vnde X in prophetis obtinuit,ut me/
morabiles ultiones,quibus etiam in hac uita impiord {celera puniuict Deu$
dies uocentur fresultionds, & adflictionis. : ;

Addit, & reuelationis iufti iudictj Dei. Notanter non folum dicit, & fufli
iudictj Deisfed reuelationis fufti iudictj Dei. eam illi diei ad(cribens reuclas
tionem qua patefiat,quid quifque meritus{it.Interea enim dum impfjs bene
eft, X pijadfliguntur, interea dum hypocrit florent, ttere pij premunttf
quodammodo abfconditum eft iuftum Dei iudicittm quod renelandum rant
dem eft dum unicuigs fecundum opeta fira tetribuetur,id quod in furirro 07
dicio uidebimus, Redle igitur eum diem uocat, diem reuelandi fudicij Déf
iufti. Interea unufquilcg cii caufafua dormier, cum caufa fua refurget ad il
diem,ante tribunal{iftendus, ut fententid fuam accipiatultima & perpetiide

Quadam exemplaria Graca,de quibus eft & Argentinenfesifia, & reve/
lationis iufti iudict Dei,imerpofita cohitm@ione diuidunt,utlegatur,x? &,
mongainbewo o Jixazoxeroizs 76 S Atq italegit X Chryfoltomus.Ecut Eralr
mus colligit, Theophylacus quogs imitator Chryfoftomi.

Tuxta cam le@ionem futuro iudicij diei Paulus hoc loco tria affignat.
1 Vhum,quod eum uocatdiem ira, id eft; wnindictee 8 ultionis. Proptere
quod milericordiz locus in eo nullus futurusfit.

:  Alterum, quod illi adfcribit reuelationeém,nimirtim occultorum,fd GIU"‘l
multis locis facit. In eo enim die reuelabufitur nd folum occulra impiortfms
& ipfi impff, quiin hoc feculo pro pijs habiti funt; fed & occulta piortm

ipfifilj Dei. Nam,& reuelationem filiorum Dei futuram expectant omnes
creatur,ad Romanos .& ad Coloffenfes 5. Vita ueftra,inquit,abfcondi®
eft cum Chrifto in Deo. Quando Chriftus manifeftatus fuerir, uita noltrds
tunc & wos cum illo manifeftabimini in gloria.Ecce & Chrifii reuclatios w
niuerfalis uidelicet;& in oculis omnium impiorum futara,illi diei adfcribl?
tur, Bt1.Johannis 3.ita legimius. Videte qualem charitatem deditnobis p2”
ter ut filii Dei nominemur. Propter hoc mundus non nouit nos,quia ncf no
uit eum. Chariflimi nunc filij Dei fimus, & nondum apparuirid quodf”‘“’
ri fumus. Scimus autem quod cum apparuerit.{imiles ef erimus. Tetr

cum
ut

faus #




AD. ROMANOS. 45

. Tertium eft,iuftum Dei iudici um, quod,ut Chr’yfoﬂom‘o placet; notan,
ter additum eftyne quia fram ifti diei adfcripfit, intelligatur animi commoti
Wel6r,qua nunquam iuflitiz tramitem obfetuat, nec modum uindicte nos
uit.Erit enim ultio illa,quam per iram fignificauit, non furentis tyranni, fcd
tufti iudicis ad norma iufti iudicii;in quo nihil plane indulgetur affe&ibus.

tcerre non potuit efficacius & potentius hypocritasim pios,gratia Dei
€ontemprores,obftinatos & pcenitere nefcios reuerberare quam commemo
fatione, imo obiectione huius dieis cum ipfius delcriptione, breui quidems '
ed plane rerribili. :

Qui reddet umicuiq; froundum.) Quia in fine capitis primi meminerat fuftitiz
Dei. Deindeinifto dixerat;iudicium Dei effe fecundum ucritdtem,item fus
Wrum fufti iudic Dei diemtifto uclur elogio exprimit clarius quid uocet
Wdicinm Dei fecundum ueritatem & iuftum fudicium, Nempe quo redde,
Wrunicuig fecundum facta fua. Id eft; in quo non fecundum faciem, fecuns

Um perfonas,aut munera iudicabitur,fed fecundiim ipfa faginora, fiue boys
Nafive mala.Atgs hoc eft officium iufti fudicis. " ,

Pungit itag Apoftolus hypocritas gratie & Euvangelij Dei contemptos
*essopinione legalis obferuantiz fecuros; commemoratiorie huius dici, cui
Momnes commune & iuxtaiicritatem iuftum iudicium adicribit ut terris
105 ad gratiam Chrifti quouis modo impellat, doctrinamd fidey, ucad falu,
tem neceflariam commendetac tueatur. o |2y peii

Rapiunt & uexanthoc diclum Apoftoli, & qiiz mox fequuntur; cohtra

octrinam fidei & juftificationissholtes gratiz,do®ores meriti humani, nd
Mimaduertétes quid agaturab Apoftolo.Paulus nondii in eo eft,ut doceat;
anuel operibus noftris uel fidei tribuatur uita xterna. Nam iftud agetin fe, .
duentibys. Sed adhuc cutn hypocritis lu®atur, inimicis gratize & Euangelij

5 hrifti, nihil nifi meras iuftitias & mera bona opeta {pirantibus, & erga ius
Ctum Dyef fecuris. Hotum {upetciliuin ut defjeiats tiitur drgumento iufti
tudicij Dey, cui obnoxij fuit in univerfirt otrines qui male agunt,five ludeei

Mincfiye Graci. Atgides accommodiflime dictiohibus utitur,quz aduerfen
turilli fecurirati,quam exdifcrimine & petfohatu populi Dei & non popu-s
beircumciforum & non circumciforum fibi toceperant. Vipote cum dicitt

' Quilquises qui iudicas. , Et:
* ludicium Dej eft fecundum tiefitatem. Et:
¥ Reuelationis,& iufti judictj Deis Er:
+ Quiredditurus el unicu iqp iuxta facta fua, Etinfih:
5 Aduerfus omnem animam. Eti
& Moxaperte : ludai primuth & Graci: Edi
Omni operanti bonum. g - )

on eft perfonariiacceptor. Ve reliqua taced gz hoc capite fubijciunt;
. Oportebar obferuare inftitutum Pauli;Aliud eft judicium Dei, aliud gra
4 Dei,qua per Euangelium pradicatur in nomine Chrifti. Cum Apoftolo
Deceffarium effet,ut contra fecuros hypocritas & gratia Dei contem ptores
AUZumento iudicij diuini uteretur,non potuit aliter illo uti; quam ut explica
Fetillius juftiriam. Sed de ifta quzftione infraquadam dicemus.
Iirz} impoftura plane ea qug ab Apoftolo adhoc dicuntur,ut iuftitiatios
ad gratiam uangelij impellat, pro defenfione iuftitiariorum contra docitis
Nam gratiae ra pere, ‘ i o gt
. Accumylys tip,; ipfiiram:) Hoc perpetud infonet autibus noftris, quoties uide, OBSER: &
MUS nos in peccatis perdurantes, nihilorinus tam prolixe beneficijs Dei
i Quod fj contigerit nos in futura wita hon alium thefaurum reperire,
quam iftym impiorum & contemptorum bonitatis & lefiitatis Dei, certe
Wifere deliciabimur, Praftatut eum de quo eft Matthaxi fexto, recondiy
M inueniamus,
Tibiipfi) Chryfoft:annotatsimpios fua ipforii eulpa perire,nec pofle quic 0BSER 14,
uady




Ambroflus.

46 COMMENTARII

quam adfcribere Deo.Jam reuera mifer eft quencquam fuz ipfius perditioni A
inferuire.Nihil zque mordebit in fururo fupplicio, & ifta confcientia,cog
rabimus,Deus plus & par eratfeci;tu in caufa es huius calamitatis. Quid ui
demus in iflis quibus moriuntur liberi infantess Quam difficile eruituripfo
rum animis, quo perpetuo angiitur, nempe e efle in culpa quod mortuus it
infans,infantem effe negleGume Quid quafo futurum eltillis;qui per con’
{cientiam fcient fe efle in culpa perpetua fua ipfius condemnationis, G0
tantam Dei bonitatem contempferint X peflime inuerterints’

His qui benefuctis immorantes ) Pofuerat generalem fententiamqua exprimeret
wquitatem fufti fudictj Dei,dicens : Qui redditurus eftunicuig fecund fa/
&a fua.Jam ut eam latius explicet,utitur diftributione, quadocet quid iuftiss
quid iniuftis repenfurus fit uftus lle judex in die illo ire & iufti indicfj.Qua
fane diltributione opus non habuifet, {i idem redditurus effec omnibus five
jultisfiue iniuftis. Hic itag primam diftributionis partem ponit;qua often
dit quid redditarus{it juftis.-His,inquit,qui, X c.

ORDO LECTIONIS.

Locusifte aliter atq aliterJegitur 3 ueteribus Vetus translatio fic habet?
His quidem fecundum pati¢ntiam boni operis gloriam & honor&,& incor”
ruption€ querentibus nitam aternam. Vbind licet certo uidere:primi qu
dicatiuftos quarere,quoillud fvrow {it referendum,an ad uitam aternafs
ut legas fjs quidem qui fecundi patientiam boni operis uitam ¢ternam Gug’
runt,uel ad gloriam,honot & incorruptiond:ut legas,ijs quidem qui {ecun’/
dum parientiam boni operis querunt; gloriam & honore & incorruption®
Deinde,quid dicat Deum redditurum iuftis;quo precedens emvdlace,quo
repetendi eft,fit referendum,anad vitam at. rnd,uel ad gloriam, & c.urriile
gas, qui réeddet uitam ternamsucl, quf reddet gloriam & honorem, &¢.

Et certe Graecus textus fta habet, ur utroqg modo legi queat. Atg ex ifta
amﬁhibologfa factum eft,ut ueteres uarie legerint.

mbrofius uerbum reddendi refert ad gloriam & honorem, &c.& qu#’
rendisad uitam aternam ad hunc modum. His qui fecundum patientiam
ni operis quasrunt witam aternam,reddet Deus gloriam; & c: Nam ita expo
nit:Hos dicit,inquit,qui patientfam Dei feienites,& priorum operum paent/
tentes,bene uerfantur.freti fiducia fidei,ne diu hic pofiti damnum {ncurrent
promiflz uita,Dabit ergo eis gloriam & honorem. Etne non ualde magP
hoc ad pracfentis uita comparationem uideretur, quia & hic gloriofiuiden”
tur quidam & honorati,adiecit & incorruptionem, ut ex €o alia gloria & @
lius honor intelligeretur,quando incortuptio {imul comitabitur, &c.In df‘
enim iudicfi,incorruptis iam dabitur honot & gloria. Hi ergo quatunt (L
xternam, qui non folum bona profeflionis funt,fed & vitz.Hacille. Han¢
fententiam fequutus apparet & Hiero.tam legendo quam exponendo:

Origenes alteram lectioné fequitur, nempe, qua iuftis tribuatur quod glo
riam;honorem, & incorruptionem quarant,& Deo quod illis uitam r¢p
dat 2ternam, Nam ita {cribit ¢ Qu:rrentibus,inquit, gloriam & honote® &
incorruptionem pro boni operis patientia,uita @terna dabitur,nd folum I
dweis,quibus credita uidentur eloquia Dei,fed etiam Grecis,quia fuftum cft
judicium Dei,& tion tanti ludzori Deus eft,fed & Gentifi. Hxc Origenes:

Preeterea & illud,weic plb xad swopovlw teys eyafs,bifarfam legjtut: Qutd
ita, His quidem qui per boni operis perfeuerantiam quarunt gloriam, &e
At ita uertit Erafmus in annotarionibus {uis , putatgg iuftam efTe leion®
ut mi¢ articulus applicetur ad participium Girges.

Quidam uero,his quidem qui funt fecunda tolerantiam boni operf ,ho¢
eft,qui funt perfeuerantes in bono opere, ut quemadmodum mox & o et
faas,id eft,eos qui funtex cotentionespro,cotentiofis dicit, & @y 4% W“é‘g“.“’
id eft circumcilos.Et certe contextus uerborum ita habet,deinde €01
nes iftx v & £, quidem & uerosita pofitx funtur quemadmodum

e con/




A

AD ROMANOSY, - 4‘.‘-}_.

tecontentiofos itocat @ 2 teildes, id eft, cos qui funtex contentione, ita

abfolute quogs perfeuerantes in bonis operibus wocet, & xa® ool oy

@yels,id eltyeo8 quiin bono operein benefaciendo perdurant. Per gloriam,
l0Norem, incorruptam witam, felicitatem futtiram, intelligunt Ambrofius
Chryloftomus.. .
is uero,qui funt ex contentione, &c.
LEBECTIO.. A Wi
ER hic wyexoisfop, Cum ehim ordine le@ionis & confequentiz fequi de,
beret:Hn’s uero quifunt ex contentione, X c.iram & indignationem, {ubaU{
i,reddf:tDcus,lhbiicirur,fra & indignatiosintellige,reddetur. gloria autem
honor omni operanti bonum,id eft,reddetur,ut appareat hic initium effe
ouz antitliefis. Arqui fic folent qui exanimo loquuntur, & magis in rem
QUarh in uerba ardent;qua hegligentia etiam Ciceroni nedum Apofiolo nd
Ngrata uidetur, kY '
Qui weyitat! quidem non obrf'mp.) Expom't quos uocet contentivfos, Nimirum
€08, quibuis illuxit ueritas,no eos,quosillanondum attigit. Notatenim eos
a“i ueritati repugnabant:Id autem nemo poteft facere, nifi cui illa offertur.
TOpterea,non dicit: Qui ueritatem non nowerunt, Sed qui non admiierunt,
Non Acquieuerunt repugnarunt,contentiole reftiterunt, 7 L
Recte autem dicit, ueritati. Nam cum ueritas inftar lucisfir, quz claufos
€tidm oculos feriat, certe non poteritnon efle contentiofus qui illius fplens
Oriaduerfatur. Bt enim is demum contentiofus, qui nullis quamuis aper,
tsargumétis petitradeti fultinctifed perpetuo cogitat,quid regera t, quomo
Oleinfpeciem tueatur, ne ueritatem amplecti cogatur. Eft auté ea ueritas,

clius hic Apoftolus meminit,non alia quam de qua eft Ioh.r. Lexper Moy,

0oratia & iretitas per Iefum Cheiftum exorta et & i ueritas uos liberaue
Htuere liberf eritis.loh.8.. . . b gl | R
Obtcmprr;mt antem iniuftitie.) Redto ordine antitheleos dicenditerat,obtem,
Perant aurem mendacio,uerum minus erat,quam poftulabat fuftitiariorum
Prauitas, Non enim meadacio folum obtemperant, qui ueritati immorigeri
nt,fed & iniuftitia, ficiefites qua praua funt. Vultnadg Apofiolus cam
CRcitatem & prauitatem ifti obftinationi adfcribere, qua potius ilti homi,
fes cuiuis iniquitatiquam ueritati Dei obtemperant. ;
hrvfb_f%omus ex ucrhis:obtémperaﬁdf,notatIapf‘um ifforum hominum
fon effe necefTitatis, fed uoluntatis. I et AERAN .
: l.ndt'gndtfo,{ra,tn'buhc!io,ﬁ’rc.) Congeries eft uocum, gtra A poftolus exagge,
'al’_e uultimpiotum ultionem,quam fenfuri funtin fudicy die. Indignationg
tam Deo tribuit per anthropopathiam. Sed permetonymiam euadimus,
Hedemus Deo animi commoti paflionem. At Apbttolus per commemoy
Rationem iy} iudicj antea iftam cogitationem exclulir. ' ‘
Tribulationem wanguftign)  Viraque uox fonat animi codrtationem, &
Quandyp, quafi conquaffationem, utpote cum in’ maximis malis nullus pa’
et euadendi locus. ‘ :

" omhein animan hominis.) Tuxta feriprate phiafim { xpe quidem anima pro

0

P t,f‘;_minfsadel'ndc operantis malt,uidetur {ignificare,qua hominis portio

Dot 3

oy Ctlicet,ut (cilicer declaret grauiilimas fore pafliones. Eit enim tanta ani,
;ngu fati paffio,ut mortem citius fubeat,quam uthanc ferat,

, prr.mtrsmah;m.) Operari hic nd eft tantum de externis factis, fed & dein,

ternis anjmg g I . : B e i
l;ndls.amm' confilijs intelligendum, contra hypocritas & iuflitiarios.
. iHag; .

fhey Primum @ Greci.) Nam licet utrigs cognition€ Dei fortiti fint, atgp ideo,

&1 Cufabiles perlegem naturae & opera Def,ut fupri primo,ludzeus tamen
!ikfgem feriptam Peculiariter, atq: eatenus & maiorem coghitionem iuftis
accepit : ideo dicit Apoftolus: [udei primum.

Mineaccipitur. Veriim quia hic non fimpliciter inanimam dicit, fed ad=

'm it tribulationé illam & anguftiam fenfura, Nempe nobilior, ani”.

Quid am’

Quuag 1{5&
aeyih




Quellio 1.

48 COMMENTARIT

Quidam intelligunt hic per Grarcos nonomnes nationes reliquas ext’a
Tudwos,fed taritim Gracos,qui maiore per philofophiam diuing uirtutds ot
zquitatis cognitione pra alijs donati fueruntsatqs ita ludeos & Gracos Pre/
cipue poni;ad hunc modum.Indignatio & fra manet omnes €08 qui malea/

gunt,pracipue tamen Iudaos & Graccos; propterea quod i[‘timaiorfmvl“’
cem uetitatis confequuti funt:licet reliqua nationes no {int excufatze, Nam

& iplis patefecit Deus iuftitiz rectitudinem. .

Gldvia sietoshonor ¢r pax.) Ex hocloco uidemué IeQionem D. Ambrofij,n0 fta

abfurdam effe, qui legit Deum redditurum glotiam, honotrem, &, Paxe
omnimoda felicitas.
: MENS APOSTOLL

Vtdeijciat fiduciam ludeorum, quam in cerimonias & opera legis collo
cant,totus in eo eff,ut oftendat exigi uerdm fuftitiam,quia iudicium Deile’
cundum ueritaté eflyfecundum facta cuiufgs. Deinde exigi ab omnibus
lo perfonarum tefpeciu.Hinc fubijeit : Non eft enim refpectus perfonard'™
apud Deum.Judwxis cxrimonias legis non prodefle fine {tudio pietatis-S*
cis non obfuiffe quod eas non habuerint {i pietati dediti fuerint.

IDEO DICIT:

Per tolerantiam boni operis. Non dicit,per tolerantiam circum: purgd
nums{abbatorum,oblationiim,fed, boni operis.

“Et aduer(is omnem animam hominis operantis malum. [udai primam:
Et omni operanti bonum,ludao primum.

SEQVVNTVR DVAE QVAESTIONES.
_ Prima. Quomodo nos ex Apoftolo doceamus hominé iuftificari cora™
Deco ex gritia per fidem folam,que eft in Chriftum lefum,& non ex oper/
bus,cum hic idem Apoltolus dicat: Qui reddet unicuip fecundii facta fua:
Et,Reddetuitam ternam operanti bonum,}X ¢.Et Ch riftus Match.16.dica®
{e redditurum unicuics fecundi opera fua. Quid igitur faciemus llis loct$
qui fideiad{cribunt falutem & nitam @ternam¢Imo toti Apoftoli difpurati®
ni hac Epiftola,& ea quar ad Galatas eft,qua tuetur fidei fuftitiam¢ Quid €/
fpondebimus aduerfarijs, qui ex ilto loco & fimilibus; doctrinz noftr® ¢
lumniam {truunt¢
RESPONSIO AD ISTAM QVAESTIONEM,

Primo, exigemus ab aduerfarijs utdent gloriam uerbo Dei, gloriam in/
quam ueritatis,non {oliim hocloco & {imilibus,fed & alijs, qui hidef, {aluter
uitam, & iufticiam adfcribunt. Eft enim utrobic Dej uerbum, purgatu®
pruplum.Idem faciemus & nos. Haud enim {ibi ipfi aduerfatur (piritus fa/
AQus. Verum eft quod fcribitApoftolus.Iudicium Dei {uftum éﬂ,fécp“d.um
ueritatem eft;reddet uicuique fecundum facta fua, bonis bona,malis m-?'la'
Viinam utric iftud probe pendamus,non ad contentionem,fed ad dff"‘a’
tionem.Et tamen'uerum élt etid,quod infra (cribit cap.s. +.5. Tufiitia Deip€
fidem Iefu Chrifti in omnes & {uper omnes qui credunt in eum. B¢, Juftinc
ti gratis per gratiam ipfius. Et,Ei qui non operatar, credit autem in eum q
TIultificauit impiam, fides eius reputatur ad iultitiam, &c. Ecqua ha ctd
Galat.ad Eph.ad Tit. & alis locis.

Deinde,ut liqueat ifta{ibiip(is non efle contraria, nec pofle qua hic PatV
lus ponit aduerfarijs patrocinari,expédemus quid hic faciat Paulus; K
modo iftis non folum nd contra fidei fuftitiam & gratiee docirinam, fedm¥/
gis proillacontra fiduciam operum utatur.’

Duo funt hominum genera, quibus Apoftolus do@rinam opert™ obﬂi
cit propterea,quod ad gratiam Chrifti malefe habeant. Vnum eﬁ:eorﬁnqﬁ
fub profefTione fidei & gratiz Chrifti de fide prafumunt multa, cum non i;
dem fed opintonem tantum fidei habeant, atep ex mortua fide animi fecyr
tatem conceperint.Iftos excitat,dum fidei efficaciam urget operibus bonts

tio

effe declarandam. Et ad iftam inanem fidem refpiciunt etiam patffs’cg!a:m,
ic

A

g'




AD ROMANO S. 49

dicunt, non iuftificari quenquam fola fide,qua fit fine operibus, intelligen,
tes nonueram illam,fed mortuam fidem.Alioqui fi de uera intelligerent;nd
¢cus effer:quam fidicerentsnon fufficit folus ignis ad calefaciendum.fine ca
ore,qua periflologia abfurda effet. Iam nec Paulus de alia quam de uera&
Micaci fide loquitur,dum iuftificationemilli adfcribit. Sed de iftis poftea,
ubi ad tertium caput peruenerimus.Hic nihil huius agit Apoftolus.
Alterum eft eorum,qui nondum dodrinam Eudgelij acceperunt, fed illi,
Magno ftudio relucantur fecuri perfuafione propriz iultitia, & opinionele
8alium obfervationum,ut funt hypocritae, & pertinaciflimi iuftitiart). Cum,
His pugnat hoc loco Apoftolusstotus in eo,ut conuincat primum efle pecs
ctores,deinde.utillis fidutiam iuftitiz legis eximat, & iuftitiz Dei que pet
fidem efp delyderium inculcet. Ad iftorum perfonas hic fefeaccommodare
fuder. Nam aliter loquendum eft, cum illis qui ex lege iuftitiam querentes
We naturae liue fcripta, repugnant gratiz & aliter-cum illis qui peccatorum
Jdorum conlcfj gratize Chrifti capaces fadli fune, & alioqui plus (atis diuin
lititiam metuune. : Ak
. Quibus quafo argumentis aliis cum hoc hominum genere;nempe fultis
tarijs & hypocritis ageret,quam quibus utitur omnium accommodiffimis,
Nempe, judicium Dei effe iuftums efle fecundum veritatems At iufium Dei
Wdicium eft,ut cuigs fecidum facka fua rependatur. Nam hoc exigitiuiitia
ciut bonis bona, malis malaretribuirar. Id fane oportetillis obncere, qui
Epeccatis fuis fecuri gratiam Dei refpuune; & lege Dei, cui non obediunt,
Ue {cripte, fivre naturali, nituntur. Non ad hoc utdoceatur, non effe aliam
Wam {alutis, quam que eft ad normam iuftitiz iudicijgs Dei, negecurd dos
-trina gratiz. Neqzad hoc, ut tribuatur hoc uiribus humanis, quod queant
Wititiz operibus uitam promereri aternam: cum & Dauid dicat. Nesatres
Miudicium cum feruo, & ¢.Et Apoftolus infrh cap.s. Non eft iuftus, non eft
Qi faciar bonum,nd eft ufey ad unum. 1.ne unus quidem.Sed ad hoc,ut mes
Winfiitia Dei, agnitioneq peccatorum {uorum adactiad regnii gratie qua
€t per fidem Chrifti adducantur, & per EuangeliumDei {aluen:ur,cum non
licea alioqui faluari,non quod non uerum {it;quod hic dicit Apofiolus, fed
quod non it iuftus, qui non peccer qui non opushabeat ut gratia Dei per
hriftum (ahierur. , ‘ | TR ——
Etutintelligas plane qué dicimus,finge debitorem effe mille aureorum,
hon habentem quidem unde foluat.& tamé perpetuto uel non intelligenrem
debita uel non agnolcentem {uam penuriamsquam non fic futurus foluendo,
Sreditor aliquando fitad iudicem rapturus. Deinde finge amicum effe, qui
*emiffionem totius debiti paratus {i, impetrare i creditore, illamgs offerat
nihil exigens aliud, quam agnitionem debiti, & fiduciam remiffionis per
Uum interuentum, _ : ;
uod{idebitoriftam gratiam non agnofcat,quin magis ftudiofe repel,
lﬁ!: tucg fis conftitutus ab amicoillo proximus quida, ad hoc utperfuadeas
Miferg quatenus oblatam gratiam;unicam {cilicet liberationis uiam adunvic,
tar, audiasqs ab illo perpetuo iftas uoces. Nihil debep. Aut non tantum dey
€0, Aut nihil exigat creditor uel iudex. Aut bene (olugdo fum. Automnia
Yeddidi. Tantum uel tantum dabo,& liber ero.Non timeo fententiam fudis
tis. Bene ab/oluet me. Caulam non habeo malam: Qn’d ifti diceres aliud
fluam quod primum aperires debiti magniruding: deinde iufi iudictj quod
EXperturus Et, fuftitiam & ©RYR;quomodo foluenda fint omnia {i caufam
Petmiferit deferriad iudicem, quomodo hoc habeat iudex; ut fonté puniar,
mﬁ:?n'tern dimittar, ne fperet hic fefacilé euafurum. Confuleres, utoblatam
Amici gratiam acceptaret, antequami adiudicium trahiererur, quod caellet
Unica enadend; uia. _ i : el gt et
i deum plane modum Habet & inftitutd Pauli hoc loco.Refpicitad pers
0385 cum quibus luctatue, Obijcit itfttm Dei fadicigm poftquam eufﬁl‘:‘
: : ¢ clle




Lacx s00

50 COMMENT ARII

effe peccatores. Interea quidé faterur, iuftis dariuitd ternd, fed illi
bonis operibus perfeuerent, quia tamen nemo prorius hoc facit,nec ualen
fine gratia Chriftisifti difpuratioi fubneciit dodrind gratig & recociliatiols:

Tale eft 8 quod Chriftus facir, Luca 10. erga eum feribam & legispert/

tum qui tentando dicebat, Magifter quid faciendouitam zternam pollides

borCui dicebat,Quomodo legis¢in lege quid {criptum efty Et,hoc fac &t
ues. Q.d. Solue quod debes & liber etis.
ADVERS, ITAQVE ERRANT.

1 Primumyquod putant nos iftos focos uel non intelligere uel negare
2 Deinde,quod ipfi eoslocos qui gratiam Dei & iuftitiam fidei commen’
dantsfugiunt, aut finiftra interpre. cotrumpunt populog Deing pro onut-
s Tertio,quod putant non poffe utrag ifta uera cﬂf; factor legis iuftificat®
& coram Deo non iuftificatur,ex operibus legis omnis caro,unde negar¢ €
guntur, fidem folam iuftificare, putantes bona opera anobis negari merce’
dem habere coram Deo, id quod non negamus, cum tota fcriprura hocif/
culcet,ad hoc,ut bene operemur. Sed hoc dicimus,quod non Aat iufius qqlf;t
quam futarus cora Deo, qui foluere, queat fuaiuftitia, atgpideo eami uftina
qug per fidem Chrifti eft,omnibus neceflariam effe;adeods folam fuftificares

[am, utiftam quaftionem abfoluam fiaduerfarijs noftris ita arridents il
de {uftitia Dei,& operum loci, quibus Deo tribuitur, iuftum [udicii in oM/
nem animam hominis operantis bonum, uel malum, non prohibemus; neg
negamus cos elle ueros. Duntaxat hacfaciant.
«  Primum uideantutfintufti, nihit omittentes eorum quz facienda funts
poftquam operibus fuis ita confidunt; ut neglecia gratiz docirina aud¢/
ant ftare iudicio Dei. .
2 Deinde utnobis non adimant thronum gratig, permittant nobis ¢0S lo/
cos,qui fidei in Chriftum tribuunt iultitiam, falutem, & uitam, quando 4
dem fcimus nos effe peccatores,nec pofle in iudicio Dei noftram etiam jultt
tiam pefiftere, firemota mifericordia iudicetur. Nos enim malumus fic®
ciam ponere in fanguinem Chrifti,quam in noftram fuftitiam,malumus fide
ampledi pradicationem gratiz,quam do@tina meriti humani feducis
5 Tertiofatemur,neminem inani fide, uel fidef opinione faluari;ne perp?’
tuo nobis iftud impingant,fed uera & efticaci fide,qua corda iuftificat |
4 Quarto exigimus opera & nos, fed ut teltes fidei,non utcaufam {alatisy
quam uni gratize Chrifti tribuimus, idds duxea feripturas facras quibus
gratia in finem ufgg nitemur,Deocg grati erimus. -

In fumma,duo funt fora,unum legis iufticize, & fufti iudict Dei. Hicd¥
nantur peccatores,{aluantur iufti,legis factores.fi qui funt, fed Paulus ewit/
citnon efle.Hic merces fecundum debiti datur, Alterum eft grat:'zz,thw““f
Chrifti mediatoris. Hic iultificatur impij & faludtur gratis,fi peenituerint
crediderine.Huc pertinetdoctrinaEuagelij.Hic imputatio eftiultitig infrat

ALTERA QVAESTIO. :

Querentibus gloviam ¢ honorems ucl uitam eternam.) Queri poteft hic, Q_uomodo,
fufti,id eft;perfleuerantes in bono opere, dicantur querere gloriam &
rem, &c. cum unicus (copus fit eorum qui Deum diligunt, ut illi place?
& ad uoluntatem ejus uivant,& Philofophi agnouerintuirtuté effe 100 pes
pter fructus qui illa fequuntur, fed propter feipfam fequendd & appf“?“d.m
" Adhzcquomodo gloriam,honorem querant pro boni operis patient?s
uel per boni operis patientiam,cum omnem fiduciam nGin fua bona ope*
fed in Dei mifeticordiam collocent,

RESPONDEO. _

Primo, Quod iufti futuram uitam cum illius gloria & immortalitate (uf
Erafmus hic &pfeecizy uertit,) querere dicuntur,nihil mird eft,cd & R 0".1'-;
dicanturilld {perare.]Ia certe quod quis fperat, etid querere dici pot'eftsfed)l :
n0 eft ita intelligendit quod principaliter hoec querat;fed magis {ecundarios

nt;

Ad fecu?/

i ift A




AD ROMANOS, 5

4  Adfecundumrelpondeo.Siredtale@io acceptetur,cuius fipra meminis
Ton potelt hinc colligi, quod iufti tametliuitam ternam quarant cum illiz
Us gloria & honore,& incorruptiones illam qugrant bonorum operum fuo,
um re(peciu, fed {impliciter, quod in bono opere perfeuerent, & quod uitd
®ternam quarant, id quod poffunt facere etiam{ine aliquo refpectu & fidus
€ia operum fuorum quantumuis bonorum. | _
. Quemadmodum enim impij & petfeuerantes in malo opete, tametfi nd
ideo mali permanents ut{ibi ipfis 2ternum fupplicium quzrant, cam nihil
Minus {perentaut cogitent, & tamen re@e hic dicuntur (ibi ipfis colligere
thefaurum it in diem ira, propterea quod qua agunt, etiam {inec fperent,
fec quaerant,eo tamen currant & hoc operentur,ut in futuro fzculo inueni,
ant collectum thefaurum {uppliciorum, eadem ratione & de fuftis intelligi
Poteft quod hic dicitur. Nempe quod quia perfeuerantiam boni operis
Comitatur gloria, honor, et incorruptio uita‘que xterna, recte dicantur iu/
" ttiifta quaerere dum in bono opere perfeuerant etiam finon ideo in illo per/
feuerent,ut hacc affequantur.
* Quiueritati non obtemp. Notandum hic quid fequatur eos, qui non
obediunt ueritati. Nimirum ut obediantmendacijs. Nequit enim alicer fie’
ti. Non eft medium. Quemadmodum non poteftnon intenebris effe, qui
ftudio lucem auer atur diurnam. , .
2 Obtemperant uero iniuftitize uidemus hic iuftum Dei fudicium. Non di
tit,obtemperant uero mendacio,quod tamen uerlim eft,fed infultitiz. Ergo
ion {olum obtemperant mendacf]s, qui uetitatem repellunt, fed & iniufti,
tiz,hoc eft,ferui fiunt omnis iniuftitize. Quemadmodum enim qui folem as
Uer{atur,n0 hoc tanti incurrit,quod in tenebris eft,fed & quod errat e%!abi/
tur ac pericita & qui ueritatem impugnat non {olum in errore manet,fed &
infacinora queque ruit . Sic wiciflim qui teritari obtemperat non modo fci/
B entid Dei habet.fed & juftitice tramité ambulat.lta & Eph.4. Paulus cognis
tioni ueriratis tribuit fultitiam uite, & errorib. teibuit omnigeni iniultiam.
App:u-ct hic quomodo cauendum {it malum contentionis, unde iftamay
lafluunt, Videmus hodie quid faciat hoc malum apud eos qui libidine con,
tendendi laborant.
ludziprimum & Grzci. Inhis duabus nationibus, uidemus ab eo plus
Yequiri, cui plus eft datum. Deinde etiam eos quibus non eft tantum quan-
tum alfjs datum haud quaquam fore liberos h fudicio Dei. Nam omnibus,li,
Cetinzequaliter, rantum eft 2 Deo datum, ut nequeant effe inexcufabiles, (i
Guod malum eft faciant. ;
Non enim eft prrf ottarum rrﬁ:rffus dpud Deum.) Adhuc in co eft Apoﬁohls, ut
Ommemorationejulti iudicij Dei,quo reddi dixit unicuique fecundum fa,
@{ua bona operanti gloriam, honorem & pacem,mala uerd,iramsindigna
Uonem & afflictiong, utrobiqs ludzo primum & Graco, & Iudzos & Gens
tesad eam fufltitiam qua per fidem eft in Chriftii, capeflandam adhortetur.
Et quia dixerat Iudxo primum & Grzco, atque ideo eiufdem fortis fe
Cetat coram Deo & ludzos & Gentes, uiderctur hoc uero Iudais rarum &
nfolgs adijcit hanc probationems celebrem in {cripturis nempe; Apud De
Bon effe refpectum perfonarum. ‘
_Habetur autem hoc ditum Deuteronomio to. in hunc modum. Circum,
t@iteigitur praputium cordis ueftri X ceruicem uefltram ne induretisam,
phus’, quiaDominus Deus uefter ipfe eft Deus deorum, & Dominus domi,
hantiam, Deys magnus, & potens & terribilis, qui perfonamnon accipits
Q_uibus fane uerbis Mofes prapofteram fiduciam ladeorum excutit,quam
’bf de cirancifione & patribus conceperant, unde Apoftolus commo,
lime hune locum probationis uice induxit ut cum primis notum ludzis,
Quem tamen non rectis oculis intuebantur.

E awtem d meoswmornbie, cum non exmerito caul, fed exrefp cc‘h} pet/
) ' e 2 onx

Proyerbio di2
citky Thudte
recht vird wol
duwurfls fin
den. ltem de
illis qut male
faciunts Du
wirft es noch
wol finden
Yerdert,
OBS ER.I¢

OBSER, Iz,

Ephef. 4.

OBSER,IL,

OBSER, 1111,

Deyterone,




wlli ctravia eft
que Deo datur
inosoxph /
it
Ephef. 6.
coloff5.
Adior

‘um"o'

wetus babet iu
xta Greeci, {1
Bores legis. sed
fadtor legis ma
gis eft qui con/
dit quam qui
feruat praeces
pta legis.

51 COMMENTARII

{onze fudicatar, Vocat uero fcriptura perfonam, uel uultum,
tum & conditionem hominis. Ve fi fit ludeus, Gracus, cfrcumcn'fus,pfzfc’qu'
0

externum fta/ 8

ciatus,diucs,pauper,dominus,feruus,mas;foemina. Acqg ita utitur hoc di
Paulus Eph.s. Colofl: 3, admonens heros ut feruis zqui {int. Et Petrus ap4

Cornelium hoc dicto pulchre & commodiflime utitur, cum dicit, In ueritas
te comperio, quod Deus perfonam non refpicit; fed qui ueretur ipfum,

facitquod iuftum eft,in quacungs gente {it,elt ei acceptus. 1
Probatur itaque fortilsime non effe eam [udzis coram Deo praerogat”

uam, ut {oli fi bene egerint; bona {int recepturi,gentibus uero non it aut
male egerunt, non fint recepturi mala, recepturi uero fint qui ex Gentibi$
funt, id quod eflet perfonarum refpeciu duci, Deogg non bene conueniens
fed magis eam efle iufti Dei iudici) @quitatem, ut qui bene egerit quifquis
fit, fiue [udezus fiue Grecus, bona recipiat, qui male, mala . Atque hoc€’
tiam agitinfra cap.to,ubt dicit:Non enim eft diftinctio Iudei et Grgcx’,Q“i :
quis inuocaueritnomen Domini,faluus erit. '
Quicunque enim finelege peccaverunt, fine lege & peribunt, & qut-

cung; in lege peccauerunt,per legem iudicabuntur,
~ Hac copulatiua propofitione d eclarat premiflam (criptura fententiams
ad quid eam iuduxerit aperiens: Nempe nec Gentes excufari poffe cora®
Dco, fideliquerint, propterea quod legemnon habeant, quam habent Tuv
dei, fed periturosfine lege fcriptaqui {inelege fcripta deliquerint, Necl¥/
dwos exculabiles effe fi in lege peccaucrint, fed per legem fudicandos. At
ita nullum cfle coram Deo perfonarum nempe Iudeorum & Grzcorum
rcfpc%&um _Tudcum nonideo euafurum peenas, quod iudzeus eft, Gracu®
non ideo damnandum, quod Gracus ell, &legem feriptam cum judxis no
habet., {ed unumquemque fudicandum foreiuxra id quod gelsit.

Chryfoftomus illud de Gentibus, {ine lege peribunt, intelligit idemel/
fe,atquenon grauius fed mitius iudicari,hoc eft non habere legem accufa/
tem, {ed ex folis natura rationibus iudicari. Etreuera mitius perit, quiuna
tantum ratione perit. [ftauero eo pertinérut declaret Apoftolus tam abell®
ut ludzis conferat impunitatem lex Moyfi, ut {int duplici nomine peius
damnandi. Nam praterquam quod & ipli ex naturz rationibus iudicantu®
judicantur etiam ex fententia legis fcripta, quam tranfgrediuntur. Quan/
tofiquidem maioreimbutus eft diligentia tanto maiores dabit peccatory™
pcenas,qui per legem delinquit.

Non enim qui audiuntlegem iufti {untapud Deum, fed qui legem

factis exprimunt,iufti habebuntar,

Pofterioré partem copulatiua propofitionis quam prazmiferat hac fub’
ie@a fententia probat, cum ordine deberet priorem primo loco probaf
quz gentesfine lege peccantes {inelege quoqp perituras dicit. Verum quia
ifta pofterior pars quainlege peccantes per legem iudicandos dixit proba’
tione facilior eft, mox eam exequitur, priorem qua maiore declaration®
pus habebat,pluribus poftea probabit.

Videretur aiit omnino fuperuacanei,probare eos quiinfege peccit:]fg‘
quoc iudicandos effe, nifi ea fuiflec fudxor@ infania ut exlege (ibi fuftitiam™
fperarent, quam tamen non feruabant, ut Chriftusillis opprobratlohan"”
quafi fatis it audire legem, licet faciis contra illam delinquas, & non mag
requiratur,ut qua pracepta funt opere preeftentur.

Videtur itag Apoftolus breui quide (ententia fed fatis aperta & cui cov
tradici nequeat,Judzord prepofterilegis fiducii taxare ac defjcere. Veri®

poft aliquanto latius exequetur illud,per legem fudicabiiturlegis tranfgr el
fores ubi nominatim per Apoftrophem Iudzos alloquetur. '
OBIECTIO.

Inter reliquas {cripturas quas pro docirina & tiducia operum contra d‘;
Arind




i

AD ROMANOS. 53

Grinam fidei & gratiz Chrifti falfd ufurpit quida, etiam hanc Apofioli fen
tentiam induciit,qua putant fe doctrind de fidei fuftificatide couellere pof),
fe,& probare; non ex fide tantum,fed ex operibusiuftificari hominé coram
o, cum Apoltolus infra cap.s.aperte colligat,nullam carné,id eft neming
Erorﬁls iuftificari cord Deo ex operibus legis, ut iuftificationé fidei omni,
us & Iudais & gentibus ad falutem neceflarid faciat. Quid ergo dicemus
hoc locorINam omnino fibi ipli difcrepare uidetur Apoltolus . Hic dicit fas
Qores legis iuftificari, & ne putes intelligendiiefle coram hominibus tany
tam & non coram Deo, additapud Deum.Infra colligit & concluditnemi,
Nem prorlus coram Deo ex operibus legis iultificari, quod certe priori fens
teatiz nidetur conuenire non pofle.
RESPONDE O,

Duplex negocium obijcitifta quatio . Vaum quomodo tefpondeamus
duerfarijs proprize iuftitiz doctoribus & gratiz hoftibus, Alterum quomo
do tucamur Apoftolum ne calumnize pateat. :

uodattinetad arguméta aduerfariorii,nd elt opus ut hic multis agam,
Cum paulo fupraillis refpSderim, & hoc loco Ambrofium illis obijcere lice
ret, fi cum Ambrofio fentirem qui hanc fententid Apoftoli iftis werbis expo,
nit.Hoc inquit,dicit Apoftolus,quiand hi iufti funt qui audidt legé, fed qui
Crediirin Chriltii,quem lex promifit, & hoc eft facere legem . Omnis afitns
facitlegem,qui nd credit legi,dum non recipitycui lex teftimonii perhibet.
Quiaitin lege nd uidetur elle,quia incircacifus eft carne,creditaticin Chri
ftum, hic feciffe legem dicitur.Etille quife dicitin lege efle, id eft ludaus,au
ditor legis fit, nd fator, quiand credit in Chriftum fcriptii in lege, ficut dixit
Paili pusad Nathanael,Quem {cripfic Moyfes inlege,& prophetg¢,inuenis
mys f:zfum.Hatc ille,qua{i obfjceré aduerfaris, puto non haberét quomodo
fegocium exhoc loco facerent. Bt certe quanquam argumentis & menti A,
Pottoli ifta Ambrofij expoflitio non farisfaciat, tamen fatis liquetifium Dei
Uirum longe aliter erga doctrinam gratia fideids iuftificationem animatum
Riffe quam iftifint operum do@ores, id quod fuis locis aliquando uidebi,
Mus,ubi Apoftolus do&rinam fidei tractabit.
. Relictis itagg aduerfarijs uidebimus quomodo faluétur A poftoli fentérize
in {pecié corrarize. Quibus explicatis puto etiam aduerfarijs refpafum fore.
Fa&orcs,.’nqui tlegis fuftificabiitur cord Deo.Deinde infra. Ex operibus
]’Egl'sanc") iuftificatur aliqua caro cord Deo. Virung uerit eft . Sed audi qud.

Duplex eft jutificandi cord Deo ratio, Vna ex debito, Altera ex imputa
tione . Nihil fingo,utrang ponit Apoftolus ipfe,ut infra uidebimus cap.4.
Qu:c debiti eft,ad operatores pertinct.qu imputationis, ad ¢os qui no oz
Peatur {ed credunt in eum qui iuftificat impium. Vna eft legis,altera eft E
Yangelij,lam da mihi qui legi Dei bonis operibus fatisfaciar, itaut nequeat
tranigre(sidis damnarisis certe cord Deo juftus habebitur, mercedemep iu
el capjet ex debito. Nam ei qui operatur, inquit Apoftolus, merces nd
"Mputatyr ecundi gratid fed fecundi debitd. cap.4. Quem aiit dabis, qui fa
Clat boni & non peccet ¢ Non eft, inquit,qui faciat bonum 8 n& peccet,ne
Unyg quidé,infri 3. Et Dauid. Neintres,& c.quia nd iuftificabitur in confpe

Utuo omnijs uiués. [deoqs beatos uocat eos quibus remifl (untiniquita,
tes & quoram teta funt peccata. Quoditag Apoftolushicdicit. Nonjgu
ditores legis fed factores legis iuftificantur cora Deo, ad eos persinet qui iu

tam quarrebat ex operibus legis, quam proprid iuftitiam uocat cap.to, di
.r““.“?-s illamA juftitia Dei qua per fidem eft in Chrifti, quafi dicat, Quod i
wititid coram Deo eam quetitis qug eft ex operibus legis, certe eano eftex
2udita,fed ex praeftita & opere adimpleta lege.Juxta legé non poterit Deus
tultificare eum qui audit tantum legem, & no facit ea qu lex pracipit, fed
miuftificabit,qui totam legem factis exprimit. Vos aiit cum tantum fitis

ditores legis,legis pracepta non feryantes, qua eft ilta infania, qU((t’d ius
) e 3 itiam

Arnbrofis,



54 COMMENTARII

* Qitiam uobis & falutem pollicemini ex operibus legis,cum magis fitfs exle 4

gis fententia, quamnon feruatis, codemnandi ¢ Proinde relictailla prqpffa
dufticiasquam ex operibus nd feruarg legis fruftra quaeritis, apprehendite (¥
{titiz imputationé qug per fidem eft in Chriftum.lfta eft mens Apoftolihoc
loco. Vndefacile patetsquomodo quod infra dicit nemin€ iuftificari ex op¢
ribus legissfic accipiendd. Nempe;non ita,quod {i quifquam effer qui totam
legem fernaret,utillinon (it coram Deo futura iuftitia merces . Abit. Nam
iftud fudici iufto non conueniret. Sed ita,ut intelligas neminem effe morta*
lium, qui legem feruet, hoc eft; iuftitiz legis, qua animnar plane coeleftent
& fpiritalem requirit, fatisfaciat . Ideo {cilicet, neminem coram Deo jultiz
ficari dicit ex operibus legis, qua certein fe bona {unt & fancta, atque itd
relinqui,quarenda efle eam fuftitid, qua propter fidem Chrifti gratuito im”
putatur credentibus, _ e

Nihil ergo difcrepant ifte Apoftoli fententiz . Verumeft, opera fultifi?
cant, Rurflus uerum ef}, opera non iuftificant fed fides. luftificant opera, fe
certe peccatorem non fuftificant cum eanon habeat . Non iuftificant operds
fed fides,quia nemo eft qui faciat bonum & non peccety cui deberetur mef?
ces ex debito propria fuftitiz, credenti uerd per gratiam qua eft in Chriftos
imputaturfuftitia . Fac weram efle iftam fententiam, Nectar deorum potus®
ut poetz fabulantur, inebriat & Ambrofia deorum cibus faturat. luxta llf
lud, Tupirer ambrofia fatur eft, & neCtare wiuit. Deinde {ubiunge negatt’
uam. Nempeambrofia nemo faturatur & necare nemo inebriatur,fed p¥/
ne & uino fatirantur & inebriantur mortales . Poffunt ne utraeque ucra €t/
fe # Poflunt, fiintelligas, ideo non faturare ambrofia mortales, nec inebriaz
renectar, non quod in feipfis hoc non faciant, liutare, {ed propterea quo
mortalesllis non utantur,

Ceruifia inebriat. Verum eft {i bibas. Ceruifia nemo inebriatur fed uino?

Et hoc uerum eft,{ide illis intelligas, qui ceruifiam non habentes,uinum biz |

bunt . Fac ceruiliam efle propriam iuftitiam,uinum juftitiam Dei qualetill/
cantur corda. Et transfercaufam ad eos qui neg ceruifiam habétyneque frd/
mentum unde illa conficiturshoc eft,qui prorfus alieni funt a ceruifia, atqué
ideo uinum bibunt & inebriantur. Item uerum eft. Panis confortat corho/
minissuteftin Pfalmo 104.Rutfus verum eft. Non panis {fed manna confot?
tat cor hominis. Quomodo ¢ Si refpexeris eos qui quadragintaannos in de’
fertis palabundi nec panem habebant nec frumenti unde fit panis, & tameft
ccelelti cibo pafcebantur. _ ‘ :

Ad eum plant modum uerum'eft, Qui legem factis exprimunt.iuftificat’”
turcoram Deo . Et rurfus uerum eft. Ex operibus legis nemo {uftificatur ¢
ram Deos fed ex fide. Videlicet nonlegis fed carnis noftra defeciu, quem
gratia Chrifti adimplet, ut quinon poffumus bonis operibus faluari; I8
que Dei fatisfacientes ex debito iuftitiz mercedem apprehendere, faluc/
mur per gratiam imputat iuftitize, beneficio Chriftiy quod credentibus i
ipfum eft promiffum, |

Hoc pacio,arbitror & conciliatas effe Apoftolifententias, & refponfu?
aduerfatys,fidelium fitindicium. . i

‘Nam-cum Gentes,que legem non babent, ¢re.) lam priotem partem praemiﬁif pro?
pofitionis probat, qua dixit eos quifine lege delinquiit, finelege etiam P/
riturosefle. Probatautem ad hunc modum. 2
v lurepereunt, qui fcientes & prudentes faciunt quod malum effe fiuntd
a  Gentes uerd malumquod fciunt prudentes faciunt.
s  Ergoiurepereumt. : It

Aflumptionem probat, ex eo quod ex Gentibus reperiantur qui qu® fer
gis {unt facientes, oftendant opus legis fcriptum in'cordibus fuis, 2t ideo
licetlegem non habeant, uidelicet Moyls, {ibi ipfis funtlex, atteftante illu

propriaipforam cofcientia, mali bonig nonignara, utpote, qua cogl’t%t;:»
e g ni




AD ROMANO S, TS

R nibus, el potius ratiocinationibus fuis,uel que bona funt defendat, uel que
Mala admictuntur accufet,

[ Al
lllud Natura qua legis funt faciunt non eodem modo etiam apud uete, Ambrs

Yes exponitur. Ambrofius intelligit eos ex Gentibus, qui Chrifto ¢redide,
tunt, opusds legis dicit effe fidem in Chriftum,legis finem. :
Hluncimitatur Auguftinus exponens illud ¢ued, natura, de reftituta na, Augufl. de fpirl
faper gratiam Chriftf,Hunc mouet quod Apoftolus dicit opus legis fori, t et litera: 26,
Ptum in cordibus iftorum, cum Hieremiz trigelimo tertio illud adfcribatur 2728
Ouoteftamento.

Chryfoft.per naturam hic intelligit naturalem illum intelleum & collis chry. ,
gfﬂ‘didﬂtemendfq’; faculcatem. ‘ b ,
teronymus intelligit de ethnicis,five qui ante Chrifti natiuitatem natu Hieres
Raliter fufti fueruntfiue qui etiam nutic boni aliquid operantur. ‘
o Quidam ex noftris cum Ambrofio & Augultino, quidam ¢um Chrylo,
fomo faciunt. Mihi uerd ita uidetur, faltio tamen aliorum judi cio.
Per naturam.) Cum Chryfoftomo intelligendum efle natiralem difcernen
di inter bona & mala rationem & facultatem . Ratio eft; quod Apolto,
USuidetur difputare de [udeis & gentibus extra Chrifti adhuc gratfam coh
tutis,nihilqs aliud agere quim ut probet utrolqueé inexcufabiles effe,fi pec
“uerine, B¢ quia uidebatur iniquum Gentes 2qué atque liid2os damnari,
Cm {pfx legemno receperint, ilta induxifle non de quibufdam tantum, fed
Munivetiym de omnibus,ad hoc ut oftendar et Gentes no effe linelege,lioe
“hnorma quadam qua dictet recte uivendum & quod malum eft fugiendi
efle.Huc puto omnia pertinere.
L Quelegisfunt.) Non dicit omnfa quee legis funt. Virecte Hieronymus di
. Xerit Apoftolum loqui de fis gentibus qua aliquid boni operantur. Neque
Tim necefle et ut omnia legis faciat Gracus,ad hoc, it declaret fe {cient(d
8 habereboni & mali.

f Sbi ipfs funt lex. JHoe eft e lamine natuta tanitum habent ut e ipfos docer
: e queant quid recum, quid iniquum,quid faciendum,quid non,etiam citra
MOfaiCé’e legis adminiculum.

Opus legis.) Id eft hoc quod Tex Moyli preeftat [udais,iubens ac uetans, fa¢
h‘?ci omitte illud. hoc praftat naturalis intelle@us Gentibus, ut utrique lé»
Silitidem opuss ,‘ :

Seriptum in cordibus.) Ad differentiam legis Mofaicae feriptxin chartis.

Stul atteftamte confeientia. ) Non (i pliciter atteffanre, fed, fimul. V¢ intelliy

3 eam naturalem colligendi & judicidi uim, in cordibus {criptam non ef”
- OCcultam, fed ita manifeftam utpeccantis confcientia & cogitationes fis
Wattipulentur & atteftentur.
 Indie quo tudicabit occulta hominum.) Hypocrz‘tas urget. Nam non folum occul/
tafed g manifefta iudicabuntur. , L
ﬁ‘ ]um Ewangelium mewms) SUum uocat ﬁng‘ulan‘ affeu, propterea quod eflet
bi Concreditirm,. i 1,

Per tefum Chriftie.) Bifarid legitur, Aut eriim refertur ad iudicia quod Chrifto
traditg €t patre,aut ad Fuangeliti quod Paulo per Chrifii eft cocreditum. .
Nt perfomarum refpedns apad Deum. ) uius loci ufus tria habet. ' OBSERM

ticlamus xquitatem iufti iudictj Dei, qua fiatutnon {imus evafuri pce
h}-:*:’s ﬁ,mallt‘ €gerimus, proptetea quod aliam perfonam getimus a Turcis &
: 18 Meredulis. Hoc terreat. £ | _ Sl
i tociamus apyd Deum non effe dfﬁ‘creflt_lam Iud:rorum ct gentium, di
Eomy Pauperum,maris & feeminz,domini et ferui, fed falutem effe expe
andam Omnicredenti & inuocanti.Hoc foletur. |
: t&nos ad exemplum patris noft, perfonasnon recipiamus. Hot
= dmoneat. |

Stenim gentes sy quelegis,ere.) Videmus hic neminem fcientia ;e&i deftis ozser, 1t

€ tUle

“hen




o8 §ER WEDE

OBSER, 11%1s

Deuteron, 4.

56 COMMENTARII

tui. Pluta feiunt mortales omnes quam faciant; atq ideo relinquitut; N€
_nem non perire {ua culpa.

mis -8

Obferuanda igitur confcientia qua perpetuo carpit ac monet peccates
idcs in hac uita, ne cogamur illius teftimoniii ferre in die iudicrj, ubt occuls
ta omnia iudicabuntur. B

Notent etiam hic, qui non putant pofsibile effe, ut Chriftus {it omnia ok
dicaturus. Nihil opus habebit externis teftimonijs cum ipfa confcientia *
de peccatis teftatura. Exemplum efto Sap.s.

Secundum Enangcliummesm.) Videmus hic nd folum hoc effe Euangelic® do
Srinz, utremilsionem peccatori per Chriftum pradicet, fed exigi etta®
ut & iudicium omnii predicetur per Chriftum futurum. Rece itagy 10 artly
culis fidei noftra pofitum eft,qui uenturus eft iudicare,&c.

Ecee tu Tudieus cognominaris,cre.) ludeos nunc nominatim adori
cSuincitnon minus &§ Gentes,imo Gentibus in uita peruerfitate adq

Et quia dixerat apud Deum non effe refpectum perfonarum, eas per i
nas quas gerebit, im0 eas glorias quas perpetuo flabant, ob oculos obijctl
recenfet,& exaggerat;ut uidelicet eo maiore condemnatione dignos decld
ret,quod tot donfs potiti, nihilo fecius malitiz ftuderérquam Gentes iple:
Qui enim plus accipit;plurareddere tenetur.

Recen{et autem praerogatiuas numero decem,quas {ibi ludzei aduerfum
Gentes fuperbiendo fumebant, & magno fupercilio oftentabant, quas®
tres principales & fummarias redigere licet népe primo, quod effent pecd/
liariter initiati Deo.Deinde,quod cognition€ diuinz uoliitatis pracipua®
haberent. Tertio,quod do(ores etiam ellentreliquorum mortalium. -~

Poftquam ifta recenfuit, fubfjcit quam non re(pondeant iftis prarogat’
uis, uitz probitatefed & ipfind minus & reliqui mortales cStra cam ipfat
cognitioné diuin voliitatis quam ex lege hahebﬁt,delinquﬁrﬁfurédoﬁd“[’
terando, facrilegium admittendosper legis tranfgrefsionem Deum dchon®’
ftando,qug omnia ad hoc faciunt,ut doceat & ipfos fub peccato coclufos ex
lege non poflefibi {perare iuftitiam, atcy ideo necefle habere gratia Chrilit
non minus quam Gentes,

Ecce tu ludeus cognominaris.) Magnus erat nominis itius {plendor, in quo &
Tudai plurimum infolefcebant. Huic occurrit tacite, tantum commemord
obiter praerogatiuam . [udzeus, inquit, cognominaris. Bene, Sed quafosl¥/
dxum ne praltess .

2 Acquicfcisin lege.) Bifariam exponitur. 1. Acquiefcis,id eft, deledtaris:il
laniteris. 2. Chryfoffomuslegit. Nondicit,inquit,accepifti legem,fed ¢
quiefcis inlege.Neg enim circumeundo laborandum fuit Iudo, quaren’
dumds quid faciendum, fed ftatim in promptulegem ad manii habuit 9%
illi viam ad uirtutem oftenderet. ;
~ Notanter itagg dicit, Acquiefcis inlege.fiue delectatis in lege, places g
bi delege,quali cubes in ipfa lege.atq ideo infolefcis . Magnum eftfateors
Sed quafo,Seruas nelegem? ;

Animosillorit extollebat{ingulare donum datz legis, de quo eft Deuts
4.Quz eft gens cui fint leges, & c.ut eft lexifta, X c.quemadmodum & pfalé
147. Annunciauituerbum fsum lacob; iuftitias & iudicia fua Ifraelis N l
gentific fecit. '

s  Gloriaris in Deo.) Notanter non dicit. Colis Deum.Ex Deo,inquit;tibi quo
dammodq la'udem quacris . Quemadmodi {olent de fazculi magnatibus?
nulli gloriari,quos tamen ex anime non colunt,

Iftatria pertinent ad primam Iudzorum perfonam, nempe quod effent
populus Dei,ucl populo Dei, Deo ipfiilliuscs ftatutis confecrati. :
4 Bt noftiuoluntatem. ) [am ingreditur alteram perfonam Iudzord quam geré
bant, & de qua fuperbiebant.nempe quod haberent fcientiam reciis '

g fciend
& nof

i
tur peccatori®
uafe

Non dicit. Erfacis uoluntaté. Sed nofti uoluntatem. Arqui feruvs




"AD ROMANO S, 57

a 8 non faciens,uapulabit multam.

5 Probaseximia. )lonsuaCay Paulo eft certo ac cum fudicio explorare & fudi,
€are,quod non ad affectum fed ad intellecias iudicium pertinet,
7@ disagigovre.) Vetus uertit utilia, quafi effet fcriptit cvugreovra iftaintel,
exerim non ita,ut uelict Apoftolus ucre cos ac certo cognouifle quz funt in
€ eximia, fed quod ita gloriati{int, talemcs fibi ipfis comprobationem re-
fum eximiarum ac paftantfum uendicauerint. Rurfus nd dicit, Pracftas exi,
Mia,{ed Probas eximia.
lllud,inftitutus ex lege,ita poficum eft, ut liceat uel ad pracedétia uel ad
equentia referre. .

xeryysuvas.) a nerbo xermxsoumshoc et uoce inftruor, dictio eft Ecclefiae
QUodimodo peculiaris fada ex eo, quod primi fideles per fedulos doGores
Vil yoce ad fidem Chrilti inftituebantur . Hine Catechumeni uocati {unt,
Quific inftituebantur.

S Confidis teipfum.) Grexce mremoslie 7e. Perfuades tibi ipfi, duc@ efle te &c. Vis
€quomodo taxet [udazorum infolentiam.

Oblerua quod non dicit, Es dux czcoramses lumen ambulantit in tenes
bris, erudis infipientes, doces imperitos, habes formam co%nitfonis acueri
faiis, fed confidis te talem effe uel exa@ius,perfuades tibi iplite talem effe.

. Quiigitur alium docrs. ¢re.) Tertiam petfonam de prafumptione docendi as
tios, Glum exalijs conuellit propter deteftandam infolentii & impudenti,
Qua hic utebgcur Iudzi in faciédis profelytis, quomodo & Chriftus in eis ta
xat Math. 22, Curri tis,inquit;mare & aridam, utfaciatis profelyt unum. Ee
Poliquam cum feceritis,facitis illum duplo peiorem,

Teipfum non doces.) Nullam probationem adijcit, qua cSuincat eos furari,as
lterari, {acrilegiii committere,legem tranfgredi.Qua qua{o ratione ¢ An
efuerit Apoftolo argumeta & teftimonias Non puto, Cur ergo non addu

& XitzIdeo uidelicet,quod ully adeo creuerat id temporis Iudeori improbis

Qas,ut fais fueritiftam oncre.Neg enim,tametli imprudentes effent plus fas
48, audebant iftanegare, haud fecus quam fihodie Ecclefiafticis manife(t
Obficias f¢ ortationem.
., Mlud. Xam nomen Dei propter wos debonefbatur in gentibus. ) Si Graecord uulgatam xdi
Yong infpicias,una dictice adempta,ad uerbi¥ ifta Efa.sz.reperies. Quidam
referiitad Ezech, ca.se. Bt certe ex ipfa probatide Apoftoli,fatis liquet,qua
Ueritetiam tum [ydacori uita. Nimiri talis,ut fcandalo fuerint nomini Dei
Wemadmodi perperao fuerunt. Potenter itag euincit Apoftolus etiam lu,
®0s egere gratia Chrifti;neq; pofle exich {ultificari, nd minus & gentes.
etracta itag perfona qua tegebantur lud=i;ademptisg; omnibus glorijs
€ori fatis docet Apoftolus, nd pofle eos iftis prarogariuis cord Deo excus
4thled magis damnari, Chrifoft.legit per interrogationg Alium nd doces#
,“tem notat omnes iftas prarogatiuas tales efle,ut magis beneficium Dei
U2t wirrys Tudzorum in illis recéleatur, {d quod facitad auxefim condem
ationjs iplorum,
Eeee tuludeys,) Notandum eftex eo,quod praerogatiuas diuinitus acceptas
;]_u:dcm fed male collocatas obijcit, quid nobis Chriftianis fieri poflit, qua
fMus habjtur excufationg,quibus multo concefla funt maiora. Multo fiqui
demamplioris it dignitatis,efle Chriftian@ quam effe Iudeum.
Sl de cognitiGe objcit & nobis funt notanda, qui gloriamur & l'pﬁ_de
- Sitione divinz uolitatis & ueritatis forma,quam per Euangelij pradica
Honem accepimus multo perfe@iorem quam fit ea qua eft perlegem.
otanda eft infignis iila impudentia, qua parati fumus omnes ad do~
f‘.e“dm_naca uero qua monemus alios,non praftamus,ad hoc tantum inten#
Lutaliorym peccata,noftris negle@is;obferuemus & reprehendamus.
€ hoc praetereundum eft, quod huic populo obiicit eam peruer,
» Ut cum nemini maiora diuinitys f{inc concefla , nemo tfamgn
uerit,

ﬁtatem

Hue vefert &P

ch f’ﬁ)ﬂ .

OBSER.I4

OBSER.'I-

OBSER, I,

QB5SER, M1l.




'] COMMENTARII

fuerit,in quo nomé&Dei apud Gentes & incredulos d edecorofius fit blafphe’
matum. Metaendum & nobis Chriftianis hoc malum.
Tanta{iquidem corruptio fam olim in populis fidem Chrifti proﬁfen’
tibus obtinuit, & hoc noftro fzzculo excreuit, ut i ad illos conferanturBa’
tiones areligione Chrifti alienze,juret homo cordatus non effe{uh ccelop2
pulos,qui minus oftendant timoris Dei,pietatisiuftitia, & honeltatis & 112
quibus tantum fcelerum & flagitiorum impune regnantium deprahendd”
tur, prafertim i infpiciantur illi; qui plus reliquis de catholica & Apoﬁw
lica gloriantur Ecclelia. ‘

Nant circuncifio quidei prodest,fi legem [erudris.) Poftquam abftulerat f'u;:n’:rcdfi
um illud Iudezorum, quo propter Iudaicum nomen, legem Dei, ueritatis
cognitionem infolefcebant, feque coram Deo & hominibus iuitos arbitra’
bantut, reftabat de circiicifione admonere, in qua plurimum ﬁ:pcrbiebﬂnf
Tudeishaud quidem, quomodo abrogata {it in uniuer{um per uetitatem bri
fti,{ed quomodo f(ine uera cordis iuftitia,id eft; circuncifione illa interna® ’/
hil profit, ut ftultiffimum fuerit Iudaos tantopere {ibi de illa placere tan/
ta'que exillapolliceri.

Eit autem prapolitio huius loci talis. Coram Deo ualet non carnis cit’
cuncifio,legemnon fervantis.Hoceft,coram Deo circunci fus eft,qui lege™
Dei feraat, etiam {i alioqui lfit prasputiatus, fuccinctius hoc dicit alibi circud
cifio nihil eft coram Deosfed obferuantia mandatorum Dei.

Nam circuncifio quidem prodesty fi legem feruaris. ) Ambrofius circuncifionem™
hicintelligit,pro ex Abrahg¢ feminenati effe, Abrahe polteritati accenfetts

Mihi nidetur fimpliciter accipienda non pro amputatione duntaxat pe
liculz. (Quid enim illa profuerit, ) fed proeo, quod per iftam pm:putij an/
putationem gerebatur,Namin feedus & populum Dei affumebatur qui €2/

1 # »

cuncidebatur.Eratlenim circunci(io illa carnis facramentum initiationisi?
ueteti;quemadmodum Baptifimus in nouo teftamento quoin regni Chrift
qui baptizantur inaugurantur.

Dicit itaque. Quid gloriaris, 6 Iudwe de circuncifione illa carnis?
putas te illius beneficio fuftificari coram Deo ¢ certe falleris. Nifi eni™
legem feruaris , in cuivs obferuantiam circuncifus, & inauguratus st
nihil proderit {ignum. :

Quod autem non per negatiuam dicit circuncifio nihil ualet, {i leg?™
fion {eruaueris, fed per affirmatiuam, prodeft quidem circuncilio, (i 165
ferues,ideo factumeeft, ut calumniam uitaret, ne uideretur omnino omn¢
circuncifionis ufum negare, quafinullo pacio profit per circuncifionen ¢
in populum 8¢ feedus Dei initiatum, proinde caute dicit. Prodeft quide]
&c. Q. d. Gloriaris in circuncifione, illamds magni facis. Non abnuO'Eﬁ
enim aliquis illius ufus, fed certe illi tantum, quilegem feruarit. Nami 4
demum eft, quod & circuncifo requiritur. Cum autem tulegemnon ferucs?
quid gloriaris in circuncifione quz tibi nihil proderite’

| QVAESTIO. -
~ Sedhicoritur quaftio, quomodo dicat Apoftolus circuncifionem pro
deflelicet adiecta conditione, cum alibi dicat. Circiicilio nihil eftsut Pl'l'“"x
Corinth.7.Galat. quinto VlItimo.

Hicronymus quaftionem iftam mouet, & ita foluit. Aliquid erat &
proderat tanquam fignum in fuo tempore . Nihil tamen etiam e
(i adiun@a iuftitia.

Verumlli loci Galat. quinto Vitimo, prima Corinthiorum f{ept
hic prafens inter {e nihil difcrepant. Quod enim hic dicit, fi legem ferv2
alibi dicit, fed obferuatio mandatorum Dei, fednoua creatura, (€ fides
quz per diletionem operatur, qua in’ unum tendunt. Cum ef20 Iog
cum haberet in ueteri Teftamento circuncifio proderat quident, {i con.

iun&a erat obferuatio mandatorum Dei, id quod in nouo teﬁ:aiﬂfzin
' ' (]

=
- m

A




AD ROMANO §: s

A Tocum non habet.Iam dicas licer,Baptifmus prodeft quidem {i fidem ferues.
Qued i tranfgreffor legis fueris, citciicifio tua in preputium verfa eft.
_Hoc eft. Preputiato & ethnicofimilis es. Non es melior preputiato, Nihil
tibi confert,nihil prodeft tua circuncifio.Iudailmus tuus pro gentilifmo ha,
etur coram Deo. Imo fivnerba Pauli exate pondcres;nihil aliud dicit,quam
Quod fi ranfgrefior legis fueris; iam ion ludzeus es, fed ethnicus, omninos
am non circuncifus es,fed plane prepuriatussut ut carne {is circuncifits.Na
Mox palam dicit, non effe ﬁldaeum eum qui in manifefto, neque circunfios
fiem eam, quze in propatulo eft ~
_Ata & Hieremias huric populum incircuncifum auribus uocat, capss. & itk
Circuncifum cordibus cap+9.Er Stephanus AGo.7.idem facit,

Vigilanter autem non fimpliciter dicit, circuncifio praputium fada eft;
rff% addic tua; ut uiret calumniam, ne uidearur magis circuncifionem in fe
Quamlegis tranfgrefforem carpere,fed magis oftendat etim in cuipa effe,qui
Wanfgrefflione legis circuncilionem {uam inanem reddiderit: s .

% angabusioe, Compofira dictio ab &xpop quod fonat extremum & Gusiog
quod eft, occultatio obductio, auerbo €va quod eft oculo, obfepio, obduco
dicta xpafusics prapucium, ab eosquod extremum uvirgz genitalis obtineat
adhuc & gcculat obduda pellicula, qua{i ampurata fuerit i 76y, éulw red

it,id eft, circuncifionem. lam fcilices facile eft ex ethnico praeputiato fieri
Urcuncifum in carne, ‘ 2 :
. Ergo i prazputium iuftificationes fegis feruauerit nontie prapitivm
Ultus pro citcunciffone imputabituri‘Et indicabit, &c.

Di&ionem praeputij bis ponithoc locosprimo per metonomiam,fecuns
ofimpliciter. Quod enim dicit, Ergo fi preeputiumiuft. leg. fer. intelligens - -
. tum eft.{i praputiatus,id eftyethnicus,legem fer. Atqpuc italegisiple con/ Vo
€Xtus verborum exquirit,cum {ubiungit,nonne,prgputium illius. Cuius il/
WsepraputiicAt quid eft preputim prapuiiypro circuncifione imputabi,
Wr ¢ Nihil. Proinde oportet, Ut Prius praputium metonomice pro prapu/
Yato legarur, fecundum uerd fimpliciter. '
_ Viitur collatione pro declaranda propolitionesopponens ethnicum hos
Minem,carne & natura praeputiatum quidem,cordeuerd ctreuncifitmsaclé
8is Deiferuantem, hominiludgo in carne quidem circuncifo, corde uerd in
Sreuncifo,ac legis tranfgreflori. Atg ex horum collatione declarat quod di#
it,non efle coram Deo perfonarum refpectumsatq adeo e refpici a Deo
Crcuncifionem carnis fine ea quee cordis eft; fed magis obferuationem mi,
d.amrum Deisita ut homo ethnicus praputiatus car'_ne,circunciﬁls_ cordepo
3ot fit apud Deum homine Iudaeos legis tranfgreflore, cum hoc ipfun ha,
St quod Deus unum requirit. iy 1 ~
;.i Etiam hoc loco difceptatio eftyde quibuis Gentibtis intelligas,quae iufti/
~Ationes legis feruantes [udais meliores fint legé tranfgredientibus. An de
tiftianis uel non Chrtftianis, Verum hocloco, puto nihil referre de qui,
D“S accipias, Nam etiam ante Chrifti adtientum repersifunt ethhici quos
€us folida iuftitia donauerit,nec periculum eft fide Chriftianis capias, ne
Poftol{ argumentationem infirmam reddas,quod peticuli habetlocus fu,
Pra cap.r.traatus in quo conuincit gentes peccatores fcientiam re@i & ins
luf habere,atqg adeo [ciéeer delinquere & inexcufabiles effe ac merito pes
fire,etiam legem fcriptam non habearit. Cum ueto hoc loco nihil aliud
383t quim ut doceat circuncifionem carnis,ac {imiles extefnas legis obfers
Hationes, in quibys {uperbiebant;itftitiamcs fuam collocabantludei, nihil
aedueram fuftitiam facere; nihil eft periculi de qiribus gentiblis exponamus
: E;f’*fpel'lda\n-uus ipfauerba. | g e | 4t i
4 20fi)8 c.Quod nd dicit per affirmationégétes ea que legis funt feruare;
stantea dixerat,cdmodiflima argumétidi rationé feruat q.d, finge mihi talé
: : efle quen,




per literam iny
telligit pet ler
gem [ criptam,

%o COMMENTARIY
effe quempiam ethnicum.Interim permitte mihi hoc, &c. Quod argument’

impoiil

tandi genus adeo in ufu adeog liberum & firmum effe putatur,ut & o
a

bilia petenti aduerfario tantifper dum arguit, mentemds (uam explicat
girinemo grauetur,

Suxaewpedlos 78 vous.) Suntillalegis mandata,qua in fehabent uit® probi
tatem, ut qua fidem concernunt & dile@ionem, ad quem locum non P f/
nent cerimoni lcgis.Neq; patitur argumentatio Pa uli, ut de cerimont) les
gis intelligas, five refpicias ethnict, liue Tudgii. N4 ethnicus cerimontas eh
gis nd feruat,atgs obid ipfum pro ethnico habetur, & Iudzus ceremonias <
gis quide ferdans Hixeswiedlos uerd illius ndferuans,tran(greflor legis ba s

Nomne.) utiturinterrogatione fatis inloco. Eratenim ifta argument
adeo manifefta ut fiducialiter aufus fit [udeum ipfiun {udicem eius quod age
bat confhituere.Q.d.Efto tu ipfe iudex. Cum Deus perfonam non refpictat
fed ipfam obfe: uationem mandatorum fuorum, annon potior fit coram#®
ethnicus legis iuftitias feruans;ludgo legis tranfgreflores -

Imputabitur.)  Verbum Acyifounesab Apoftolo plerung ufurpatur eo fen's
quo latini;uerbym imputandf.Impurarur autem idsquod non eftin fe. Vi
dicit credenti imputari fufticiam,id eft,credétem haberi proiufio.lta hic d{’
cit preputium imputari pro circuncifionesid eft;preputiatum haberi pro ¢t
cuncifo, pro femine Abraha.pro filio tegnis

Quod ¢ft ex natura prgputium. Rurlus perm etonomiam preputium Pro
preputiato:ld eft:Is qui natura & conditione ethnicus & preputiatus eft,q¥
ita natus eft,ut non fit de carnali femine Abrahg,fed natus ethnicus; pullum
commertium habens cum carnali Ifraele. _

Qui per literam & circuncifionem transgrefTor eslegis. Quomodo ¥
dzeus legis tranfgreffor eft per literam & circuncifionems An lex & cireun¢
fio rrifgreflores facititrCerte hoc alibi dicitslex introducia éftpropter trafty,
greﬂ': onem-Hoc dicit.Hoc ipfum quiod legem acce‘p{&i in litera,& circundt
fjonem in carnestam abeéft,ut te coram Deoiufti reddat,ut magjis transgre d
foré faciatlegis. Vbi enim nd eft lex,ibinon eft transoreflio.ltag quid gl,‘y
riaris in eosunde niagis quam ethnicus cord Deoreus facius cs & danabilis®

Etuide Apoftoli uigilantiam.Debebar antithefis gratia dicereste judic”
bitqui ludeus es; & circuncifus per literam, & circuncifionem carnis,u¢r
non quadrabat propofito . Erat enim in eo,ut euwincerctludwos iftos, nedy
Tudwos efle; heqs citcuticifos, fed plane ethnicos & incircuncifos. Vinde&
fupranon dixit. Ecce titTudzus es; fed ludeus cogiiominaris. Etinfras NO#
enim eft ludzeus issqui in manifefto ludzus eftyneq circuncifio eft,ea qué i
manifefto eft;propterea quod neg litera necp cainis circuncifio luded facttr

Deinde quia uidebat incolerabile foresfi dicerct homifig ethnicum
putiatum iudicare & condemnareshomitiem Iudainii & circuncifuns no™
ternon dixit, te udicabit qui ludaeus es, per literam & cir cuncifionef®
qui tranfgreffor eslegis per litetam & circuncifionem,ut tolerabile & P'2
reddat ethnicum hominé,legis feruantemiudicare;Judaiilegis tranrgre{rq{
rem,id eftymelioré effe cord Deo Iudgo legis transgreffore, qui beneficio <f
cuncifidisX literg nullo alio loco utatur,quam utinde fiatlegis wrasgreflo”

Non enintis, X¢c.  Oceupatio eft, Poterat Iudzeus dicere. Quomo A
te(t prazputium imputari pro circuncifione ¢ Quomodo poteft homo et e
cus haberi pro Iudo incircuncifus pro circuncifo « Inducit ergo dupllrff'?
Tudaifmum.Fxternum uidelicet & internum.De externo dicit. Non ent
qui in manifefto.i.ifi carriesin literasin externis & carnalibus legis iuﬁ'lms;

I+ Judaifimo adimit Kocs ut coram Deo ludzum faciag, aliquid confer?
inter Judeum & ethnicum difcernat.

De interno fubdit. Sed qui in occulto,id eft in corde,in {pirittt>
te.If}i dat hoc, quod Iudai dabantexterno , etiam li externus non
mirum ut uere ludgum uere circuncifum reddat coram Deo.

atio

in yerita
i

Obferud




A

AD ROMANOS, : €1

Obferua qua diligentia utatur Paulus hoc loco. Conferuntur inter fe ops
Pofita,qua oportert ut feparata funt intueri, legereqp per particulam exclutis
Ham, tantum, el folum,utpote. Non enim qui in manifefto tancum ludaus
€ ludzeus eft, nec ea qua in manifefto tantums, &c. Et, Non litera tantu 1,

¢. Neinid erroris incidamus cum Manichis,ut dicamus ante glorificas
Wm Chriftum inter Iudaeos non fuifle, qui fpiritu fuerint ludei & circumcifi
forde,putemusqs ubi Vetus teftamentum fuit,ibi nihil fuille nowi, ubi lites
1,ibi nihil (piritus,ubi carnis circuncifio,ibi nd fuifle cordis circuncifioné,
tdquod non effet doctrinam Pauli,fed blafphemiam Manichzorum fapere,

Stcircumeifiocordis.) Eaeft iuxta Aug:puraab omniillicita concupifcentia
Uoluntas in fumma,eft reftitutio natura corrupte per peccatum, elt mundas
80 cordisyilluminatio mentis,eft regeneratio & renouatio interni hominis.
Deifta circuncifione uide Phil.s. Colof 2. .

Quiet [piritu conftat,non litera.) Litera eft lex fcripta, etiam quodad decalogum
Attinet,quo tradirur mandati rece uiuendi,illa occidit.z.Cor.s. Vide Aug.
! Infpirine.) Bifariam exponitur. Quidam legunt de mente nofra, id elt, de
e1tima ui mentis noftra,unde omnia reguntur,ut intelligas cordis circutnci

Onem fieri non in carne cordis,fed in {piritu mentisshoc eft;ipfum hoiihis
Pititum renouari.Et certe ita uidetur leGio Graea intelligendascum non di
Qatper {piritum,uel ex {piritu,fed in {piritu. Et Hier.ita in telligit.
©  Quidam uero legiit de fpiritu Dei fano,ut Aug.de Ir”piri ta & litera; cap.
% Atqitaintell igit & Eralmus,ut puto, cim uertit,quz Ipiritu confiat. :

Verum nott multtim refert quomodo legas. Namutrungs verum eft. Ifta
Circumcifio fitin fpiritu hominis & per fpiritum Dei. |

Iti fiint omnium inconfyderantiflimi cum fuo Origene qui perliteram li»

teralem fenfum: per fpiritum intelligunt fenfum myfticum,quos ipfe Augu

ihus libro pradio refellit, oftendens literam effe omnem doGrinam fcriy .

Pramin literis,camds occidere,nifi adfit fpiritus Dei uiuificans. i
Catius lays won ex bo.)  Et iftud nd eodem modo exponitur. Ambrofius ita in,
tf:]lfgirj ualidicat,que circuncifio nd ab hominibus,fed 2 Deo laudatur.,ad,
ticens Abrahamii non placuiffe Deo per circuncifionem carnis, fed perfi,
tMmmentis, Auguftinus,qui magis placet,intelligit tanquam dicat,cuius
hus, id eft, cuius dignitas,id quod in ea laudabile eft, quod laudem meretur,
Wnon eft ex hominibus, fed ex Deosid eft;hoc non habetex hominibus,fed
& Deo,qui fuo {piritu{ine ope hominis eam circuncifionem facitin corde;
o fenfu non hoc agit Apoftolus ut oftendat aquibus laudetur citcumci,
fio cordis; & neget eam ab hominibus laudati, id quod non faciebar ad pro,
Pofitum, fed utdeclaretinterna circumecifionis laitdem effe éx folo Deo,id
s eam effe folius Dei opuss{ine adiunca humana operas uthoc pado extol
latethnjcum, circumcifini cordesfupraeum qui de carnis citcumcifioné glo
Habatyy, laudemcp illam & gloriam quam paffim circumcifotes Iudai ibi
flam apud Gentes quarebant,quibus circumcifionem carnis obtrudere co
n::lbantur,deijceret.Vidc Gal.ult. Necg enim; inquit, legem cuftodivnt, qui
Cuciicidiuos yoliit: fed ideo circiicidi uos uoliit,ut in carne ueftra glorient:
Lxhis puto fatis liquet quid hoc loco agat Apoﬂolus,quoquo propofis
¢ lam,nempe: Nihil effe coram Deo circumciflionem carnis, fed exigi
o.bferuationem mandatortich Dei,ad defjciendum {upercilium iudaicum, {a
Ys claram & muniram reddat. i ,
 Nam circumeifio quidem prodeft,fi legemferuaris.) Videmus hic quid nobis Chriftia
s dici queat,de Chriftianifmo in quem per baptifmum initiati {umus,glo,
‘-"?ﬂti_bus.Nempe baptifmus quidem prodeft, {i uitam dc fidé baptifati pra,
Veris. . Verum hodie pauci funt qui etiam de baptifinate glotientur,
Circumeifio tua i preputium uerfd ed.) Notandum hic unde 2ftiméthiir h Domi,
n."meﬂipe nonafignis externis;fed ab ipfa noftra uita,Quod {ini tam genti,
U prafliterimus,certe baptifmus nofter uerteturin gentilifmums

Ergo‘

De [piritu eg*
literaycap.s.

OBSER. I

OBSER. 11,




PBSERo
11l

OBSERQ
LIIN

82 COMMENTARIL )
Etgo quoties de toftri 2{timatione agitur,non eft uidenduim qui fimts e
initiatione, fed qui fimus ipfa fide & uita. .
Quoties uero quaritur, quo nobisfit fidendum; ibi non uita noftrarelpl/
cienda,fed magis quid per mifericordiam Dei credentibus fit pro milluth
per baptifmum obfignatum. =
Te qui perliteram & circum.tranfgreffor eslegiss)  Videhic quid litera Baangelil

& baptifmus conferat gentiliter uitientibus. Nempehoc,utfint rranfgrelio’
res Buangelij,nifi adfit fpiritus Chrifti. Ergo facramenta non conferunt w,
{titiam,licet ad eam mentes noltras excitent. . .

Sed hodie funt qui nihilaliud dant facra. quam quandam profeflioné bos
norum operum,negantes eflefymbola gratiz.

Non is qui in manifefto,) Hoc fumus coram Deo, quod in occulto fumus, noft
quod in manifefto tantum.Locus hiceft contraomnem hypocrifim. ,
" Hoc quidem iudicij habet Deus, uthominem zftimet non ex ¢co quod mn
publicosfed magis quod in corde eff;ueriim nobis non eft hoc datum. Opot
tet nos eftimare hominem ex fru@ibus, quia non eft conceflum nobis ut @
intetiora & fecreta cordis penetremus. Vndeillud eft : Homo fudicat ex &
cie,Deus tero intuetur cor.Item.Profundum eft corhominis & in crurab”
le, & quis cognofcet illudsHierea.Et Seneca alicubi; Ocylis,inquit,de ho/
mine non credos

CAPVT 111,

e Ve eltigitur excellentia Iudi Que utilitas cfrcumciﬁoﬂ"f:
: d  Summa totius huius capitis tertij eft; quod ludeiadhuc pote’
| tius peccati conuincuntur,ad hoc ut manifeftum {ir,omnem ho/
| minem fub peccato effe; & egere gloria Dei, ut nihil fit reliq"
3 unde morralibus falus conftare queat,nifiunum hoc, utin Chrvs
ftum credamus, & per illius gratiam faluemur credentes. N
Primum uero per occupationem aliquot obiectionibus obiter occuffit
ut pofteafine omni contradiciione propofiti fuum firmet, & doceat, n0 € ¢
diftintionem inter ludaeum & Gracum, fed omnes peccatores effe, opus®
habere ut gratisiuftificentur per fidem in Chriftum. 4
Que oftigitur excellentia,cre.) Dixerat fupra capite praecedenti ci rcumcifion®
prodefle quidem filegem feruarit circumcifus,alioqui circumcifion&a pre/
putio nihil diftare.Imo Gracum & praputiatum, fi ea qua legis funt feruet
pro circumcifo haberi. Atgita fi hec caufa recte reputetur,non effe lud®!
qui foris tantum,neq circumcifionem qua in carne tantum {ie, fed [udattT
efle eum qui in occulto,& circumcifionem ueram eam effe,quee fic infpirt
non litera;cuius laus {it non ex hominibus,fed ex Deo. !
I{ta uero widebantur,Gentes zquare ludais, imé ludaosin claffem Gef;
tium cBijcerc;omnicp praerogatiua fpoliare cord Deo in uniuerfirm, id 99°
non agebatur Apoftolo. Nam is nihil agebat totahac difputatione aliud, &
utin caufa iultitize coram Deo,pares,id eft; peccatores utring faceret
dxos & Gentes:interea non negans,multum prarogatiuz ludais pre Gent
ti‘bus conceflum effe dininitus, quod multis etiam p}oftlerft ad falutem; ¥¢/
rum non ex propria fultitia;fed fide oraculorum Det. 1
' 'Cmn ergo uideret iftam cogitationem uerfari pofle in animis TudgortfM
idg non {ine graui fcandalo & magna offenfione, infHeuitlli occurrer® =2
licet breuibus,potenter mederi. Proinde ultro eam ponit,idd; apertesip!s “
licetTudgorum uerbis pofitis,uel magis ipfos Iudzos ita loquentes inducts”
Qua elt igitur excellentia, &c¢. Qualidiceret: Sinihil difcriminis eft intex
nos & Gentes, {i @qua eft conditio utring coram Deo, qucmadmodum atA
gutaris, quainre nos lud=i Gentes excellimus ¢ Si nulla, qua atilitas tan’
dem cft ludzum efle, circumcifum effe,populo Deiaccenfum efle? Si nulla
hinc eft utilitas,quid eft quod nos Deus in populum faum peculiarg 3‘];’&:

A




AD ROMANOS. 63

& pliteQuid eft;quod foedus nobifcum inijt,quod legem dedit, & reliqua quze
udai prae Gentibus habemussCur nos 3 Gentibus fegregauiteSiuero Gen
tes excellimus,& ea que feparatim accepimus a Deospraclara funt & utilia,
Utquid nos Gentibus 2quas# _
fti cogitationi itags refpondet ad hunc modum: _

. Mlud, 7 mosiy,fiue utAttici proferunt »diop, aliquando fuperfluum &
1nane, aliquando eximium, id eft #atecly; & excellens fignificat, ut X hoc
€O poniturs;ut recte uertere queas. Quat eft itacy luidai excellentia itel pra,
antiar Aut, Quid habet igitur Iudus if quo excellateut Erafmus irertit. -

Multum,per omnem modim.) Grzeca exemplaria habent 7wad.ut refpondeatur
ad prius huius qualtionis membrum.Nempe, 27 & 9 #fdosdy 78 ivdals; An,
Notat werd Erafmus legendirm cffe 7oma, ut refpondeatur polteriori & uicis
Riori membro queltionis, nempe & ¢4 agkAae P) 76 Busics id quod fang o~
modioré lection efficit. Verum utut legas non eft cutiofe diuexanda Apor

olica {criptura.Nihil enim eft periculi;utrimembro applicetur refponfio:
Nam idem interrogatur in utrogg. Per circumcifionem enim compiehendit
Muniverfum omnem ludaifmum,propterea quod circumcifione fnaugura,
tio conftarin Iudaifmum. _ , . "

_Aefpondet itaty per affirmationé,non folum dicens aliquam effe circum,
Cifionis ytilitatem,fed multa m.Neqs id limpliciter,fed adijcit;per omné mo,
-4m uel omninos,ut uidelicet oftendat fe faris magnifice de Judzorum pra,
fogatiua fentire contra eam {ufpicionem quam fibi ut de ofore fudaifimi, li
Ui falfo conceperant,

QVAESTIO.

Sed hic quaftio nobis nafcitur, quomodo Apoftolus hoc loco afferat id
QUod poftea hoc ipfo capite diferte eft negaturus. Hic quippe dicit, [udaos
8 Pet omnem modum multum excellere Gentes.Infra vero cum turfis interro
Rallet, Quid igitur; Excellimus eoserefpondet, N equaquam.Quomodo ifta
Nondifcrepant £ Optime conuenit utrigs loco, fifpetes quatenus ludzi ex,
Cellant Gentes,& quatenus non excellant.In eo excellunt {cilicet, quod{in,
Sularia diyinitus beneficia per circumcifionis fymbolum acceperunt, qua
entibus non funt concefla, qua tamen magnam in feutilitatem compra
enderunt.In eo uero Gentibus aequales funt, imo peiores etiam,quod diui,
Dabeneficentia,fingulariilla, maleufi, nihilo amplius ueram iuftitiam affe,
Quutifunt,quiam ipz Gentes quailla caruerunt, kg S ,
“tutintelligatur clare quoddico: Poneduasdomos fub unius patrisfa,
Wilias fure ac moderamine conftitutas,quard alteri dara fitlucerna qua per
OMnem domum riocis tenebras illuminet, 8 copiam inoffenfe agendi con,
Yetfandicp faciatyalteri ueronon fit data: 2l fagston
. “¢inde pone domefticos eius domus,ih qua lucernz beneficium eft,pra
fimia fomnolentia & pigricieita totpidos, utillo nd utantur, fed trel altum
o miant,uel ad lucernam,utut claram, carcutiant,& paffim ebriorut more
Oltendant,aut dono lucis peruerfe abutantur: e W
Hicte rogo,quid ifti habeant in quo alterius dqmus farr{nhgm excellant?
Dices, multum omnino. Rurfus wrero dices; eos nihil plane differre abillis,
Propteres quod 2que dormiatit & errentatq illi,imodices cos efle peiores:
3 Plane habet conditio ludzorum & Gentium. Atgs hic uides, quim nd
fo!um {ibi iplinon difcrepet Apoftolus.Sed quanta efficacia & euidentia, i/
WO quanta prudentia concedat,imb aflerat Iudzorum prarogatiuam mul,
1 OMDINo effe, arque ex eo ipfo undeipfireliquos faftidiebant, reliquis e/
Uincat effe peiores, ) '
 fimum quidem, quod concredita funtillis oraculaDei:
Hiclocus ag; habet &vazdloaiy in dictione mpaby, cui uidetur fubfici de/
b'". AdUregiyyapigoy yoi Asimg, Autlegendum eft;primum, pro pra¢ipuo &
. . 8 prima/




a0

é4 COMMENTARII

primario,quanquamiftud Eraf nolit.Origenes italegit. Quod primum illis A
concredita {untoracula Dei,quafi Paulus hoc commendet,quod ludais prt-
mum ante alios oraculaDei praftica fint, & non magis {impliciter quod il
lis concredita funt quz Gentibus negata.

Ilud,7i 29y, quidam vertunt oracula, quidam eloquia, quidam promiff
fiones. T'uuero ifta fimul omnia recteintelliges.

it arssilnoaw =i Aeysdt w6 95, Graeciimus eft, Graeci ita dicunt, UBisebopat
ol fucerd iy wolurlun commiffum eft mihi minifterii illud. B Paulus alicubl
1.Cor.9.Gal.2, Tit. 1 memis dUpae % evay, eAwop.i. cocrediti eft mihi Euangeli

Oltendit hi¢ Apoftolus quam habeat utilitate, quam prarogatiud circiict
fio. Et cum infrh cap.s: plurarecenfeat;hic unii tanta ponis, {ed tale quod om
niareliquainfe c?lplcdatur. Nempe,quod ludais pre Gentibus cSecfla fint
oracula,& promifliones Dei,quibus fe Deus pollicitus eft fore Deum Abra
hae & feminis illius,benedicturd illos,habiturumdg ut populum peculiarei™
& c.1fta fane omnino funt eximia & magna prarogatiursid quod & paffim
in feripturis comendatur. Vide Deut.4.ibi{iclegimus : Haxceft enim ueﬂrl_
fapientia & intelle@us coram populis,utaudientes uniuerfi praeceptahgc
cant.En populus fapiens & intelligens,gens magna, Nec eft alia natio faet

rahdis, qua habeat deos appropinquantes {ibi, ficut adeft nobis Deus no/

er.Qug eft enim alia gé€sficinclyta,ut habeat ceremonias fuftacg fudicia
unigerfam legé,quam ego propono hodieante oculos uefiros r Et Plal.147-
Annunciat uerbum fuum lacob, & iuftitias & iudicia fualfraeli. Non fecit
taliter ulli nationi,& iudicia fua non manifeltauiteis.

Tu uero nota, quod & Chryfoftomus obferuauit, e3 poniab Apoﬁrokh :
qua magis Dei bonitaté quam ludxorum probitatem comendant. Non diz
citsquod oraculis Dei crediderint, fed quod illa diuinitus acceperint. Jam
fatis eflet accipere legemd Deosfraltra Mofes Deuteronomij 4.decultodia B
diuinz legis fubiunxiflet.

Quid enim fi quidam fuerunt incredulic) Quia commendabat utilitatem ¢ ircum’
cifionis in eosquod ludzi oracula diuina acceperdt,uidebat mox regeri P9
{e 4 Gentibus.Etquid eft;quod oracula diuina acceperunt,cum illis non ac/
quieuerinty Quer eft ifta utilitass : |

Ifti cogitationi occutrit; oftendens nihilominus magnam efle circtrmd’
Gionis utilitatem,etiam{i quidam non crediderunt, '

Num perfidia illorum fidem Dei euacuauits) Fides Dei pro ueritate Dei accipf!“r’
ut & mox liquet cum dicit: Sit Deus uerax,Rurfus alia interrogan’oneufg
impoflibile efle,ut propter quorundam incredulitatem nulla fit urilitas
creditorum oraculorum Dei. Q.d.Scio quofdam incredulos effe, uerin?
eo non fequitur nullam effe utiliratem ex oraculis Dei. Alioqui oportﬂf‘ﬁ{‘-,
dem Dei quorundam effe incredulitate facia irritam, id quod eft impoﬂﬁibi".
le.Itacp tuetur hac abfurda confequentia minorem,quz eft circumcifosP*
rogariuam habere ex oraculis Dei.

abfir.) Hac negatione exprimit abfurditatem intolerabilem effe, ho¢ oo
gitare de Deo,ut fides illius nofira perfidia reddatur irrita. :

Sit Deus uerax,omnis autem homo mendax- ) Chryfoft.iftalegitper conceﬂ?oﬂaad
hunc modum. Quid eft quod quidam non credideruntruel quid eft;quo fi
dem Dei erga quoldi defendo uerbis illius incredulos: Efto fic omnis homo,
mendax,ut & {eriptura habet. Quid tit # Deus certe uerax erit. Poteft'nei?
credulitas mortalium Deumfacere mendacemsAbfit. Viurpat auté ferip®’
r teftimon{a,ex Plalmis s6.& ns.quibus fua corroborar.

OMNIS HOMO MENDAX.
~ Interea notandi uiderur de uerbo 212 id eft;menticus eft,quod pro defi/
cere aliquando fumitur,ut de aquis nd deficientibus Efa.ss.legitur "'"""'Tfﬁ?
id eft,non dfﬁ'cient,cul'us refpectu quidam hic Apoﬁolum,du’ndq & Daul/
dem exponiit ita,ut accufetur omnis homo de ¢o mendacio quo fallir hog’:‘;




AD ROMANOS. 65

A non fudicio,ns animo,fed impotentia ueritatem praftandi, id quod feren,
dum non eft. Maior eft enim corruptio humanx naturz, quam ut hoc fenfis
ifti accufationi fatisfiat. Mendacium triplex eft.

' Eftquodfitimpotentia cumnon poteft. 2 Iudicio errante cum nd in/
telligit, 5 Animo cum nonuultetiam quod rectum eft przftare mortalis.
tg hoc triplici mendacij genere mendax eft omnis homo.

Quemadmodum f'crf'ptum eft,ut iuftificeris in fermonibus tuis, &c.

Ad maiorem declarationé & probationem huius locs, inducit didum Da

Uidis ex Pfal.s1, Cuius di& expofitio non omnibus eadem eft.
! Primum,quidam exponunt ad eum modum,utillud : ut iuftificeris in fer
Mon.referri debeat ad initium Plalmi, Miferere mei Deus, & c.ut iuftusap-
Pareas in fermonibus tuis, {iue quibus mihi regnum pollicitus es, fiue quis
us mifericordiam & pecatorum remiflionem promilifti, ueniam oraribus,
+d-Eriam {i ego indignus {im, tu ram& dignus es,qui uerax deprahendaris.
* Deinde,quidam exponuntita utad proxime pracedens, nempe,tibifo,
1peccaui, & c.referatur,Sed iftaletio cautionem requirit,ne abfurditatilo,
Cus detur. Abfurdum enim effet Dauidi dicere. Ideo peccaui ut tu juftus ef,
e5,& in fudicio uinceres. Nam certe non hoc fine peccauit, id eft, non hoc
Peccando refpexit Dauid,quicquid Deus refpexerit.
¥ Chryfoft.refert ad illud: Sit Deus uerax,omnis auté homo metidax. Efto
ut o€s homines foedus Dei ufolarint & perfidi fuerint.hoc illuttior erit fides
& ueriras Dei,qui nihilominus promifia fua feruat,atqpideo in fudicio uin,
Cet. Apertior effet huiuslocifenfus,fiillud W> per Gracos uerfum ef]
fet,non dmas o, fed Juém, id eft;non,ut,fed,propterea,quapropter, ideo,ut le
gatur: Tibi foli peccaui,&¢.Quapropter quod ad me attifier, {iin fudicium
Yapiaris, certe uicor eris. Et plane illa dictio x> =que poteft reddi per
E Proprerea,atq persut.

. Verumitauifum eft fpiritui fancto vertere, nonfine ratione, Magis chim
fpectanda eft prouidentia Dei in his rebus,quam quid nos peccando fpecia,
uerimys. Certe illud conclufit Deus omnes fub peccato,ut omnium miferea
tr,magjis tangitur per ut,quim per propterea.

Origenes in eo:Omnis autem homo mendax, fophiftis cauillandi occa,

onem aufert. Poterat enim oggeri. Siomnis homo mendax,ergo & Paulus
mendax,8& Dauid. Siilli quogs mendaces,ergo quod dicunt non eft trerixm:
{uerum non eft,ergo non eft omnis homo mendax,

Huic dlspigw ita occyrrit,ur dicat Dau_iderp & Paulum tion ex fe,ut ho
Mines, fed ex fpiritu fan&o hocdicere. Verumnon moxmefidacium eff
Qicquid homo dicit. _

llud.In uerbis tuis.Quida pro,promiffionib. Dei,quid prosin caufa tuas

llud, gy, juftificaberis, pros apffarebfs iuftus. Nam alioqui Deus iu,

15 eft etiam {i ex nofiris peccatis iuftitia illius non appareat.

STATVS HVIVS SECTIONIS.

Circumeiff exccllunt Gentrs.) Hanc propofitionem probat ad hunc modiym,
her Jicunque pracipuis donis a Deo honorati funt, illi excellunt mifygs
ONorates, A
* Circumeifi prae Gentibus dono oraculorum Dei honotati funt. Ergo:
Ircumcifi excellunt Gentes.
inor non egebat probatione.Erat enim manifefta.

; atoruidebatur probanda. Nam mox occurrebat. Quid quod oracilis
€t fionorati funt,quibus pleriqy illorum fidem non habuerunt ¥ Quid pro,
crunt incredulis oracula Dei# :

Ifti obiectioni occurrit,ut maforem tueatur,per ea que fubdit. Num incre
dulitas illorum fidem Dei irritam fecite Et: Imo, fit Deus uerax, omnis autz
OMo mendax;ficut fcriptum eft, ut iuftificeris in fermonibus tuis, X c. Qug
3 probatio

Mendaction
triplex.

s




OBSER L,

QBSER. 11,

OBSER:
110

OBSER,
TREe

66 COMMENTARITE _

probatio duplici notnine firma eft. Primo per argab abfirdo.Deinde per A
{ententias feriptura.Plalsé.ns.st, !
Videmus hic qua moderatione exim enda (it praepoftera fiducia in carly
monias & beneficia Dei. Nempe ita,ut caute non refjciamus ea qug inie bo
na funt.Sed ut illamagnifice depradicemus, & interea tamen refjciamus €9
rum fiduciam,qui falfo fibi ipfis de illis blandiuntur. .
Primum quod illis concreditd fint oracula Dei .) Quantum fit beneficium Dei, fiuet’
bi (ui oracula populo concellerit.Contra eos, qui diciit hodie; Quid prodei
illa dodtrina EuangelfjrPauci funt quiilla bene utantur. Infrao.polteaquam?
per exclamationem dixifler, Quam (peciofi pedes, &c.fubiunxit, Sed quis
credidit auditui noftro ¢ Sic pradictum eft, quid ergo mirum (i {ic ufuuenits
Quid chim [ quidan non credunte Sum incred.allorsm,) Hic duonotanda {unt. Pt/
mum quantafit confolatio, quod adeo excellens eft ueritas & bonitas Def
ut per incredulor@ improbitaté caffari nequear, In mundo ita habet, ut fubs
inde boni per malorum improbitatem promiflis priuentur principum dor
nis,apud Deum uero non ita.
Deinde,ut & nos ad eum modum ueraces & boni fimus, ne quorundam®
improbitas noftram bonitatem irritam faciat,fed magis comm L-‘];_dc*[,
vtiuftificerisinfer.)  Videmus hic quid cogitandum fit, cum quafi in fudiz
cium tocauerimus Deum,propterea quod nos uidetur durius aliquanto €3/
ftigare.Hicin memotiam reuocanda funt qua delinquimus, quortm confy?
deratione admoneamur;noftram effe culpam,eamap tantam, ut quamumuis
cafticemur,nihilo tamen minus gloria iuftitiz Deosnobis tiero ex iniuftitia
merita debeatur confufio.

Cogitemus etiam hoc loco, quid futurum [ic illis qui ueritatem Deialf
mendacij arguunt,immo hxrefeos condemnant, alij imprflime rident; ubi
it extremo iudicio damnato,toto impio mirdo fuftificabitur in fermonibus
fuis Deus & uictor cum gloria apparebit.

Quod fi iniuftitia noftra inflitiam Dei commendat,& catera.

Dixerat tam abefle,ut quorundam perfidia & incredulitas fidem Dei eud
cuarit,ur neq ex co quod omnis homo mendax eft;ueritati Dei quicqua de’
cedat,immo peccatis noftris fieri;uriuftitia Dei reddatur clarior,adducto !0
co ex Pfalmis,id quod nihil uidebatur fonarealiud, quam {i dixiffet apfm"
uerbis, iniuftitianoftra fuftitiam Dei commendat etiam, tam abeft, utcam
irritam reddat. Promificautem fe fore Deumiftius populi;id abfcg dubio fas
ciet,tametfipleriq illi fidemnon habeant.

Hacuidebat Apoftolus tanquam paradoxa, malignis ingenijs occafio?
fiem fore uerifimilem, unde calumniam ftruerent, atp ideo iﬁa'fr@exé’&aﬂ ac -
digreffiunculafiniftra cogitationi & fophiftic collectioni uiam prc'cludif'

Colligebant autem ex preemiflis duo abfurda aduerfarij. Prim um. Siue/
ro iniuftitia noftra iuftitiam Dei commendat,quid dicemus ¢ An non infd/ -
Gus et Deus, qui infertiram,id eft;qui uindicat noftram injufticiame Alte’
rum, Si iniuftitia noftraiuftitiam Dei commendat;peccandum igftur et &
mala facienda ut eueniant bona.Bonum enim eft,iuflitiam Dei commend3
tiorem reddere. Ergo fimus iniufti, ut noftra iniuftitia iuftitiam Dei coft
mendatiorem reddamus.

Habent autem ifte cauillationes fophifticos paralogifimos ex fallacia
cidentis {truc¢tos ad hune modum.

1 Quicquid iultitiam & ueritatem Dei commendat & illuftrem reddif:r[a“
dabile eft,nedum indignum quod puniatur,
- Iniuftitia noftra iuftitiam Dei commendat & illultrem facit,
5 Ergolaudabilis eft,& indigna qua puniatur.
ADHVC,

s Quilquis punit benemeritos,iniuftus eft, At

act




AD ROMANOS. 67

& * AtDetshoc facit,cum punit peccatores,iniuftos, & mendaces (namil;
lifa injuftitia iufticiam Def commen danres,utiqg deillo bene merencur.)
# Ergo deus puniens mortalium injuftitiam, iniufius eff,
Fallacia eft accidentis, qua fcilicer tribuitur iplirei; quod competit accis
denti,id quod non debet fierisnifificaccidens eflentiale.
es elt hocloco,iniuftitia nofira,cui commendatio fufi itiz dei accidens
eftyquod feilicet non in fe habet, fed aliunde, nempe ex bonitate dei, peccar
tisnoftris bene abutentis.Laudabile fank eft,commendare fuftitiam dei, fed
10¢ peccatum noftrum per fe non facit. Neqs nos ideo peccamus, ut dei fu,
{tiam commen demus, proinde peccatis noftris non competir, quod illius
accidenti copetit. Non eft igitur infuftitia nofira laudabilfs, (ed damnabilis,
At ideo digna que puniatur,nec deus iniuftus qui eam ulcifcitur, fed plane
tuftus,  Similis paralogifimus unde alterum abfurdum cognofcas.
' Morbi magnitudo commendat precium medicinze,
¥ Atprecii medicing cGmendare & illuftre reddere boni eft & expetédin
% Brgo morbus bonus eft, & expetendus. Non fequitur. Nam motrbus hod
i fe non habet; fed per accidens.
ALlVD, ,
' Tenebra lucernam accenfam illuftrem reddunt,
¥ Atlucernam reddere illuftrem fucundum eft.
5 Ergo tencbra iucundz funtfallacia eft accidentis. Non enim hocelt e¥
eflentia & natura tenebrarum,fed ex accidente,quod fane ivcundum eft, tes
Nebrae vero per {e injuciida funt,quar, nifi effet claritas lucis in fe tanra, qué-
admodum reliqua ita & lucem obf{cararent. Contraria contrarijs, ut hic an,
fotat Origencs, mutuo collata, fefe produnt & illuftria reddunt, Ita Saulis
'Mprobitas,probitatem Dauidis illuftrem reddidit & commendauir. Et con
Ucia Semei Davidis patientiath, & defectio populi ad Abfaloni illius mari,
Hetudinem & fidem claram reddidit, Veriim hoc non ex fe iplis, fed per a¢
Cidens:unde neqs Saulis improbitas;neqy Semei conuicia, neg populi defe
lolaude dignasfed magjs damnabilia fuerunt:
ALIVD.
Taleargumentuth efficies ex cofitraris. _ :
bicquid peccatum auget, irameg operatur, & mortem adminifirat, de
teftandum eff.
t At lex Mofj itafacit, teflte Apoftolo. ;
2 Ergolex Mofideteftanda eft.Quomodo ftaque fan&a dicitur & iultas
Ctribuitur legi, quod non lex fed accidensillius facit, per improbitater
"’Grtalfum,arq; ideo admittituy fallacia accidentis. Culpanda enim non eft

X5 fed magisnoftra cortuptio, quz facit; ut quod ad vitam datum erat;
Wrtem adminifiret. : '
; ALTERVM ABSVRDVM 1%A HABET:
.Pacl'amus mala ut eueniant bonha. Hoc ety finoftra infufiftia iufitiaim dei
IMendat, & bonum eft; uriultitia dei commendetut, fimus iniufti, ut ho,
B hoc euenfat. Rurfus eft accidentis fallacia, quz fatis patet ex praemifiis.
Tale eftacfidicas: Ladamus inlontes,ut exerceatur illori patictia,& red
datue Mutrior.deinde & locus fit mifericordize iuftori,qua folétur lugétes,
be Cldamug homines,ut habeant mfferl'c.ord_es quod fepell’a‘m.Er deus ha_f
2510 quo firam potentia in die refurrectionis declaret, fufcitans mortuos.
Cretrices & peccatores praecedent in regno dei.Simus ergo merertices
S Peccatores, g in regnum dei reliquos praecedamus,
Tos DE SENTENTIA CHRYSOST. ET AMBR.
ftlocum hunc ita exponunt,ut intelligantApoftolum nd hoc telle,hem
& quod iniufticia nofira Deiiuftitiam coGmendet,fed iftud tan& calumni
Yeriariord inducere & refellere, ut rem abfurdam per aliam abfurditatem
r"-tﬂ!lclat_sQ.d-Sed hic dicentaduerfar meinoftraminfuftitiam Dei fufticid
' ' £t 4 commen

L)




Origenes

OB3IER, L.

OBSER. 1L,

(4 COMMENTARI!

csmendare & illufirem reddere. Quod & fitabfurdum, uel ex his qu in
abfurda colligi poffent facile apparet. INempe, Si iniuftitia noftra iuftitiam
Dei,ut ipfl, ex uerbis meis male colligunt, comendaret & illuftrem faceret
fequeretur Deil iniufti effe,qui ulcifceretur peccata noftra,& faciendama/
[a efle,ut bona eueniant,quibus quid potelt abfurdius dicis Vnde quida col’

de A

ligunt retm%adu ad hune modum. Deus fudicaturus eft mundg, ergo opo/

cec ut fultusfit,etiam in eo quod peccatauindicat & iudicat. Nam nifi mun/
dus peccaffet,immeritoaDeo iudicaretur.Si Deus iuftus eftyin eo quodpee
cata iudicat & damnat,certe nd poteriit noftra peccata i uftitiam illius com™”
mendare. Alioqui damnarentur bene meriti;nec poflet Deus fuftus effe, qut
ulcifceretur bene meritos. Verum {irecte 8 exaclius reputes quid Apolto
lus agat,deinde, & & nd fequantur ifta abfurda etid ex eo quod iniuftitiano
fira juftitiam Dei comendare dicitur,magis,opinonarridebit prior fenteud
INTERPRETATIO. :
Humano more logiior,) Parenthefis eft.q.d.Itafoletratio humana de rebus di’
uinis argutari. Vultenim oftendere; ifta fe non ex fua,fed magis peruerf‘:"'ﬁ
fententia inferre. Origenes comemorat quedam exemplaria Gracca habe/
re xa® wviedas,id eft;aduerfus hominé, utlegas: Num iniuftus eft Deus Q™
inducat iram aduerfus homines ¢ Etillud Atyw referas ad fequens. Abfic ut
uia dixerat7s ipipd; fubiungatur, Avye 706 u youé. Hoc dico. Abfit.
ﬂ‘mp]icior elt communis lectio, 1
u ,sy;mz. Abfit.)Quia iftaillationes inferebant omnid abfurdifli ma,ide?
fimpliciter pernegat, & a ferefjcit eam impictaté,qua Deo autadimeretuf*
dicium juftum,aut tribuetetur infuftitia.Duplici ratione nd poflet Deus1
dicare mundum. 1. Quod mundus ut bene meritus immerito judicaretdr?
2. Quod Deus ut iniuftus alios iudicare n3 poffet.Ira facit & infra cap-*s
ubi cum dixiffet,ubi abundauit peccati,ibi abundauit & gratia,{tatim intel 3
ligens quid {iniftri mortalium malignitas ex eo illatura cflet, preoccupan d‘
cit:Quid ergorManebimus ne fub peccato,ut gratia ablidet ¢ Tox fubifci®
Abfir. Eratenim abfurdaillatio. _
Si enimucritas Dei per meum mendacium.) Iftand dicit Apoftolus ex fua (enrenti®
fed magis per imitationem, reproborii prauitatem ipforum quafiuerbis =
rimit,non quod ipfiita fentirent,fed quod iltam abfurditatem Apoﬂo!“"d
guerent-Nam fubdit,per parenthefim quemadmodi denobis male loquu®
tur, & ficut quidam aiunt nos dicere. .
Bt n potius quemadmodii de nobis male loguiitur.) Eclipfim habethiclocus. Nadd?
derat uerbi ali§dsut legas: ac nd potius ita agimus,fentimus uel cogita®
Quortm damnatio iufta cft.) Bifariam legitur. Aut utintelligas iudicium
qui ifta dicunt & carpunt, quo uidelicet ipfi eas abfurditates c-ondemﬂ’ﬂ’
unde quidam legunt,quod ipfi fane merito codemnant. q.d. Quod fiiftac®
meis uerbis fequerentur,metito me condemnarent. Aut utlegas, qui M
to condemnabuntur. Vult autem Apoftolus hocdicto oftendere quam alies
nus (it ab ifta fententia,ut Deo tribuat injuftitiam,patrociniume ferat mot!
talium iniuftitiz, ut nibil tale {it ex fuis uerbis inferendum. Nam lwclP{"
quod feiunt abfurdum effe,fi dicas Deii peccatanoftra, nifi fic infuftus, “’“é
demnare,confitentur noftram iniuftitiam merito damnabilem effe. Ergot
fint peccatores,recie proprio iudicio damnantur per diuinam iuftitiam:
tiam Dei repudiantes.
si iniuftitia noftra.) Videmus hic quo aftu Satan conetur perpetuo doGrina™
Euangelij & gratiz Dei horrendis calumnijs deteftabilem & fugienda™ o
dere,ut nihil miri{it,{ihoc nobis ufuueniat,ci & Apoftolo acciderit;y :
hoc ut nd negligé@ redditApoftold in {uis {criptis,(ed magis u;’gilal‘ltfa“a.c
nos reddcre debet cautiores,ne noftra culpalocus caliiniandi det improbi*:

Abfit.Quo enim patto iudicaturus cffet Deus mundum’) Obferuandi eft hoc loco.9¥

modo repellédx fint impiz illz cogitationes,quibus iniuftitia noftra llf;fur




A

AD ROMANOS, - €9
liatur ac defenditur;ut nobis iuftitia; Deo tribuatur iniaflitia, tanquam is in

Culpa [it,quod nos peccamus.Nempe nd efle tradtandas ac difputandas iftas .

Cogitationes,fed {impliciter ut abfurdifl. & impijil.pernegandas & reijcien,
das,mentesds noftras magfs in eo firmandas,Deum effe iuftum fudicem,qui
Neminifaciat iniurian, atqg {deo recte poenas fumpturd denofira iniaftita.

aulus rales cogitationes uno uerbo a fe retjcit. Idem & nobis faciend, fa-
teamur plane,nd pofle nos abfurdas iftas confequentias intelligere,illud ue
to indubitato fcire;Deum effe indicem iuftum,quiiudicaturus {it orbem.

Nam qomodo iudicabit Deus mundum:’)  Vide hic quam cerro ftatuat Apoltolus
Mmundum fudicandum effe 3 Deo, ut ex eo juftitiam Dei tueatur. New enim
Poffet Deus,fi iniuftus eflet,mundi iudicare. At iudicabit mundum.Ergo iu
ftus eft. T4 certo ergo iudicabitur miidus & certo Deus iuftus eft iudex. Cu
tandi iraqy nobis eftsut a mundi malitia fegregemur; ne cum illo condemne,
mur. Magna erit illius condemnatio,quia immenfa funtdelicta. '

Facianus mala ut eveniant bona.quorum damnatio iufta oft.) Hoc nosfzpe reipfa dici,
Mus, quicquid ore fimulemus. Quot firuimus fraudes,us quae mala facimus,
acfcimus effe mala,atqs ideo etiam excufamus:palliates bonainde uenire di
Camusgut exempligratia. Quidam diuites, quandeo luxus gratia corripititur
Qui ita mattifeltits eft & enormis, utexcufatione opus habeat aliunde petis
ta,;mox regerunt. Atqui multa bona inde redeuntad pauperes operarios ma.
huarios ac diurnos,qui inde fuftentantur,quafi propterealuxuriétur,ut pau
Peres alantur, & qua(}i pauperes {ine luxu divitum nequeant ali, & nd magis
ipfi (ira défyderia fequantur, & pauperes honeftioribus modis ali queant.

Ita quidam rurpiflima ac {celeratiflima lupanaria hoc nomine defendunt,
quod ex eo multa bona proucniant. Quibus dicendum, Non funt facicnda
mala ut eueniant bona, ;

Quidigitureprecellimus: ) Propofitd erat Apoftolo declarare & evincere,neqg

entes ex philofophiz cognitione & ftudiosheq Iudzos ex legis & legalit
obferuantiari adminiculo ucram {uftitid apprehendiffe, fed utrose peccato,
fes & cotati Deo inexcuifabiles effe,ita ut nulla in re ludai gentibus melio?
tes exiftant. Occurrebat magni effe ludaord diuinitus coceflam prarogati
Uam.magna cffe eircicifionts utilitatg,népe accepifle oracula Dei gentibus
fegata.uidebatur negaie dignitat€ httius populi qua fcriptura totlocis com
medat & exrollit.Huic offenfioni & fufpicioni occurrit digrefliticula aliqua,
fua tam abeft ur neget,ut etia pleno ore fateatur,afferat, & tueatur etid cons
tra (Greecord quorundam impietaté,ifiam Iudaorf prerogativam & circiici
ﬁom's utilitaté,etiam (i illa nd benefint ufiludei. Cumantemiffud egiffer
Uidebat perictilum efle rutfus ex Judwisshe illi pro fuo more eam ludaica di
nitatis confeflione & affertiong pro confirmando fuo fupercilio aduerfus

G_cmcs,&' {tabilienda prapoftera fiducia in obferuanualegis,proprizgs ius
ltiz perfuaflione petuerfe abripet&t, & etra Chtifti gratid in fuam ipfori
Petniciem obftinate abuterétut, ac dicerent: Adhucigitur Gentes preecellis
Mus, adhuc coram Deo acceptiores fumus reliquis; adbtrc meliores fumus
entibys,Huic fallz opinioni ut {imul ihftituti fuum,ut ceeperatexequere
tur commoda tranfitione. per occupationem pccutritsdicens:

- Quidigituyepraccllimuss) %d. Cum itaq res ludeorii habeantad buncmo-

UM, ut myltiym excellant Gentessérgo Gentibus meliores fumus%& potior

res:Quid erpo eft quod Iudzos Gracis adequaui;imo prope infra Gracos
abiecizNullo modo,inquit, pracellimus, fed fimiles fumus Gentibus pec,
catores & nog, Quod autem non dicit;Pracellunt:fed pracellimis,quo ver
bo feipfum quocg conumerat,& ineo,quod de Iud=is eratpofitirus,nempe
®que peccatores effe illos atqs Graecos,comunicat, ad hoc facitur eo reddat
tolerabiliorg admonition@:na egre ferimus,fiita corrigi uideamur,ut qui fo
Upravi fimus.Jea & infra nd dicit, Scitis aiit,§d quaec g, 8 c.fed fcimussetc:
Sed hic dices,Ergo & Apoftolusfic corruptus erat;quemadmodii def i#

it

OBSER;
11l

OBSER;
11in




78 COMMENTARIL

bithic Iudzos & Gracos £ utigs, finaturz peruefitatem refpexetis, inqua
cum reliquis mortalibus communicauit.Id & ipfe quog confeflus eft dices?
Non eft ini carne mea bonum.Quod uero talia inillo non aperte deprxhen/
debantursgratiae Chrifti opus erat. 1
Phyfiognomon quidem ex eorum fiumero, quife mortalium ingenia €X
habitu corpotis & orislineamentis deprahendere pofle iaQant,infpecto So
crate hominem fatuumac ﬁttltum,mlxﬁcrof_hm, & paxderalten, uinolentum
& intemperantem effe pronunciauit. Cum indignati amici,homini dira m(c/l
narétur, Socrates cohiibés illos refpddebat, Nihil plane métitus eft,fed quo
natura {im,hoc certo ac uere proniiciauit;nd omnino talis ellem,nifi me pi
lofophizx comififfem. Qtizefo an non Paulus uerius diceret, omnino talis
elfem, nifi me gratiz Chrifti comififfem ¢ Proinde hac inre nd eft fpecianc®
quid gratia contulerit credentibus in Chriftum:Sed quales natura genuetits
Ilud, Nullo modo, cum emphafi dixit; qua quidem uerbis Iudzos nullo
modo meliores effe Gentibus dicit,fenfur tero intelligit omnium cffe depio”
ratiflimos. Plus enim fignificat quam dicit. Quidnangg aliud eft quod illos
quidem propter fingularia Dei beneficia fiipra Gentes extulit,quod uerod
uitz probitatem attinet,iam Gentibus meliores efle pernegats .
Maluit dutem innuere quod uerum erat;ids ipfis ludzeis expendendd dar
re,quam palam edicere,tieuidelicet contra ueritatem iritatiores redderétute
Tom enim anted probaidmus caufis vedditis. ) weonlodusle yap. Poteft etia reddi, a0
te accufauimussante culpatiimis; & c.queinadmodum & Chryfolt.legifleV
detur,cum dicit xgrwyoenoey R lw oy warwydenaty isdaeoy Bt autem sgrryopst
accufare, crimen intendere,id quod & uerbit Z%#d fignificat, maxime cum
hocadiuncis ponitur caufis. Et certe fi peruerfitatem & ludaorum & Gen/
tium confyderes,nihil necefle erat Apoftolo illam probare,cum omnifi fue’
tit manifeftillima,fed fatis erat illam culpare tantum & criminari. ,
Fecitaut€illud cap-l.ﬁ'uod Gentes attinet, & 2. quod Iudzos, taxans 0
fumep uitam & corruptiflimam,arguensgs eos omni efle iuftitianudos.
Tudeos ¢ Gracos.) Per Graeos quidam intelligunt non quafuis Gentes,fed
eos qui Gracorii inftitutione prudétiores erdt reliquis. Videtur em Apofto
lus inijs culpandis operd fingularé impediffe,qui pre alijs iuftitiz ftudere u
debitur. N4 illis damnatis,qui inter gétes philofophiz & inter Iudzos leg
ftudebat facile intelli ﬁebaturreliquﬁ turbi fuftitia folida protfus effe uacy
s Sub peceato effe.) Id eft,peccato obnoxios effe;peccato feruire, {ub illius Y/
rannide captiuos ad omnem illius libidinem detineri. 4
s+ Velut quidd exponiit,reos efle & danationi,propter peccatii obnoxios
Quemadmodum [criptum eft.) Satis quidem aperta fecerariam antea, accufau®’
ratq; ludeeori prauitaté, Verim propter inicredibilem illori obfti nationé
hypocrifim etia fcriptura teftimonia,quibus contradicere no poterant indv
citutfine omni contraditione euiricat ludzos cord domino culpabiles
& gentibus nihilo melioressimd etiam peiores.Nam tametfi in hoc eft Ut
trolq & ludaos & Gentes peccati arguat, & omni iuftitia priuet, iftas fct¥/
pturas tamé propter Iudzos inducit. Nam nihil laboris exigebat Gentesd
guerc peccatorum,id quod dntea iam fufficienter fecerat. -
Colligit auté ifta {cript.teftimonia ex uarijs locis. Ex Plalmis hinc indes
deinde & ex Efaia propheta,in quibufda magis fen{um & uerba appendens'
Totum hunclocquidam retulerunt in Pfali14.non ui dentes,unde Apo/
ftolus omnia collegerit;putantesgy Plalmo ifta deefle,atqs ideoilli reddent
effe,quafi ludaci Plalmum his uerlibus fpoliarint. Quidam uero anxil fuertts
quontodo Apolftoli tuerétur qui uideretur Pfal.14.adfcribere qua in Ebré0
nd habent,quafi nominatim ex Pfal.i4.iftafe inducere dicat,& nd magis €
uarijs locis ea defumat.In iftis anguftijs & ipfe Hieronymus fuit;eo pef mu/
lierculam Euftochium indu@us,ut ipfe comemorat in prologo Commenta/

tagtj 16.in prophetam Efaiam.Sed uideamus locos ipfos. Non




A

AD ROMANOS:

Non eft inftas,neunus quidem, non eft quiintelligat, hon cft qui ex-
Quirat Deum,omnes deflexerunt,Gmul inutiles facti [unt, non eft qui fa
tat bonitatem,non eft ufgs ad nnum.
. 1(ta funt hactenus ex Pfal.14. Verum nd omnino fuxta ferfem uerborumy
five quod Ebraa fiue quod ad Giraeca attinet.Defenfu tamen nihil decedit.

[llud. Noneftinftus.) Apoltolo non faciens bonum idem eft, quod, non eft
fuftys.In Ebrao eft, 2370 1wy 18, Non eft faciens bonum.In Graco eft, vx
4 omudy yasoryawe. Non eft faciens bonitatem

lllud. Newnus quidem. ) In Ebrazo non habetur hoe loco,fed fubdetur poftea.
InGrzco legituryxx isip e tvoe. Non eft ufcg ad unums quam particulam bis
Ponit Graeca uetlio,quam nos habemus, ;

Non eft qui intelligat,non cft qui exquirat Dewn.) Hic Apoftolus quzdam omifit,ut-
il_ote,Dominu_s de ccelo profpexit fuper filios hominum, ut uideat fi eft intel
1gens,& c.Ex his defumpfit quod ad propofitum facicbat.

Simyl inutiles facti funt.) In Ebraeo eft 2RI corrupti funt,¢oputruerunt. Gre:

Cus reddidit s eadyrap. Inutiles facti furit;metaphoram Hebra reli nquens,
fenfum reddens : ita & nos metaphoricOs eos qui inutiles funt, laboté fii,
8lentes,uocamus.faul, putidossaddentess du ftinckft von feule. Ita & Ebraa dictio
PPN fignificat foetuit,putrefactum eft.
Hlud. Non eft ufg ad unii; in Ebraes eft Srst on PN. i. Ne unus guidems
Corruptionem bumane nature,) Apoftolus ex feripturis propter [udeori perritia
am probaturus illam ordine omnii reGiflimo aggreditur, ad hunc modi.
rimum ponitin genere. Non efle iuftum, ne unum quidem, id quodfa,
tisfuiflet non pertinacibus. Eft enim quali quaedam fummaria propofitio,
Quod dicit: Non eft iuftus, ne unus quidem. Quemadmodum enim juftitia

¢i

B gmnesin {e uittutes, utpote generalis uirtus, ita & iniuftitia omnis generis

agitia compleirur.

. Non eft qui intelligat, non oft qui exquirat Deum, ) Tam per amplification attexit in~
Wftitjoe membrasinterna {imul & externa. Et quonii omnis iniuftitia in duo
diuiditur. 1/ Non facere quod bonum eft. i-%tiam quod malum eft facerey
tdeo iftam accufationg,ut plena effet,fimili ratione in ifta duo membra diuis
16 Prius teltimonio ex Pfal.vaifumpto;probat:alterum ex uarfjs alfjs locis.
In priore membro primi quafiinternam mali radicem ponit,dicens:Non

Sit quiintelligat,nG eft qui exquirat Ded, quibus oftendit totum internd ho
Minem effe deprauatii,dum probat neq intelligenté effeneq Deam exqui,
Yere, ut uideas ambas illius partes primarias illas, undetotus homo regitur
X ducitur, uim {cilicet intelligendi & ratiocinandi, deinde & affeGuii efle
deprayacas & corruptas,ita ut c}ug Dei funt nd intelligat, & quod peius eft;
de 11)360 etiam nihil cogitet, nullacura Dei afficiatur.
e

* rEende uero,quam apte ignorantiam Dei praemiferit, itt intellicas Geri
E}U po&e,ut rite Dett exquirant,qui inrebus divinis caeci funt, Noffe Deum
Mita g

®terna.lta ignorare Deum,initium eft omnis mali. Hinc eft quod Sa
N magno ftudio mentes mortalium in czcitate & ignorantia divinari re,
fumderinet, & Paulus turpem Gentium uitam ifti cecitati acceptam fert.
M corrupto judicio,nequeuntaffecius non efle perver(i & cortupti.
Orines deflexerunt,) R eGte & hoc. Quid enim aliud {; equeretur, quam uta uia
D.e' dfﬂcﬁat,quinec intelligit;nec amat quod recti eft & fuftume Nam om
nu,‘? tales affeciibys fuis obfequuntur,carnales carnalibus, quemadmodum
fplr'ltales {piritalibus fuis affectibus obfequundant. Vide I%ph.z._& 4. :
5 Simulinutiles fudtifunt.) Hoc ex eonecefTario fequitur ; quod dixit eos A uia
¢ideflexiffe,id quod nihil eft aliud,quam quod fequitur, NG eft qui faciat
Ronum.Eatenus enim utilis eft homo,quatenus quod bonum eft facit.
» ides 1am ad externam uitam progreflam maliciam efle, uelut fterilitas
M ex purrida & corruptaradices |

' l Nou'

—

7

Non eff iufluss
Sumniaria

propofitio

Amplificatione
diuidit totd nos
[firam corruptio
nems

nternd noflra
corrupta effes
prinmum declas
rat.

Peccdtin coit?
tra primdin t47
bulam.




Aug

7 COMMENTARIT

Non eftufgs adunun.) Quidam hic,ut Auguft. Pfal.14.ufcpad unum, excluflr &
uelegunt,per unum intelligentes Chriftum, qui unus eximatur ab ;‘ﬁa‘cg"
ruptione humani generis, purus ab omni prauitate, & folus Deii inte”l_gfsi
requirens,utilis,& quod bonum eft faciens. Quanquam hoc per fe uerit =1t
in loco tamen non recte ponitur. Nam Ebrazus non habet uftg ad unum, 1€
mmR 1 PR, id eft, ne unus quidem. Et Apoftolus quogs ifto loconon id as
git, ur probet Chriftum iftius efe corruptionis expertem.

Nonnulli cam [udzis facientes per fynecdochen arg. Apoftoli eneruad®s
per omnes intelligentes, multos, qua fane loquutio aliquando repetiturub
exiuitad ed omnis Hierofolyma, id eft, magna multitudo de errofoly’m“'
Autuolunt Dauidem loqui de fui tantum fzculi hominibus, id qued no¢€
firmum,Quanquam enim arguat malitiam fui eculi, inducit tamen & 1p*€
teltimonium fcripturze ex Geneli,cap.é.tale;unde probet; totam mortaliu®
naturam efle corruptam,ides teftimonio Dei; qui de ccelo defpexerit, &e-

Proinde notanda funt emphatice illz loquutiones. Non eft qui ‘aciat
num,omnes deflexerunt,fimulinutiles fa&ifunt;non eft ne unus quidem-

Obijciunt multos in feripturis laudari hocnomine;qutod fufli fucrint ut
Noe,Job,Abraham,&¢.Refpondemus: Quod ialtidicti funt, ex collation®
aliorum improborum dicti funt,non ita utplane fine peccatis fuerint. Sidis
cas. At qui tante improbitatis nd fuerunt,quanta hi¢ omnibus tribuit Apo
{tolus. Refpondeo : Natura fueriit tales,gratia Dei facti funt meli ores.Pad’
lus uero humanz natur corruptionem in (eipfa ¢xtra energiam diuinz §&
tiz ob oculos ponit,ut gratiz uiam paret.

Sepulchrum apertum guttur corum,) Sequuntur 0¢to uerficuli hinc inde ex {criptdd
ris defumpti. Iftud. Sepul.ap.gutr.eorum.linguis fuis dolofe agebant, €
Pfalmo quinto defumprum efts

Venenum afp.ex Plalmo 140, 5

Quorum os.ex Pfalmo 10, Veloces ped. & contritio & cala.ex Efa.s9

Non eft timor.Plalmo ss. i

Hifte uero iam alterum membrum humanz corruptionis abfoluit, qlﬂ’d
elt.malum etiam facere. Quanquam enim ad renrobationem nofire <o
ptionis fatis fit oftendiffe,ad omne boni opus ¢ffe nos inutiles & reprobos
quemadmodum rete malaarbor dicitur, que fteril s et & digna, ideo ¥
excidatur, propterea quod fructus bonos non adfert,tamen pergic etiam
oftendere,nempe efle nos non folum reprobos ad id quod bonum eft, e
tiam ad omnia mala procliues, peflimas fcilicer arbores malos frucius pro’
ferentes. Dicititaques . -G

Sepulchrum patens guttur corum.) Metaphora utitur ad exaggerandi illud th"
antea dixit,omnes homines eflemendaces,quafidiceret:E« ore ipforiiq
quidam feetor mendacium, & éorruptio illa affe@ui exhalat, utreGedic
Sepulchrum efe apertum, unde cadauerum putredo foétorem exhalans ¥/
ipfam prodit.Et pulchre refpicitad id quod (upri dixerat,corrupti funt. Vv
oftendat, quomodo illa intefior ¢ofruptio ad exteriofem uitam progre
Sic Chrifius dicit Matthi.ts, Ex corde ueniunc mala,&c.

Linguis [uis dolofe agunt.) In Ebracd eft, W51\ blandiuntur,quo werbo notat
non {implex mendaciumsfed ftudiofum,con¢iniatum,& fubdolum-

Huc pertinent & qua {equantur uerieniim afpid. '

Et nota quomodo dmnia exaggetet,ut faciar nosnon fimpliciter mend®’
ces per impotentiamyfed ctrm fumma malitia,& ad maximam pl'oximmu
perniciem; quod per metaphotam ueneni fign. 8

Item 0s eofum plenii eft. Non fimpliciter dicit,maledi@io eft in ore corv?
fed os eorum plenum eft maled. -

Ita & illud: Veloces ped:Non tantum dicit: Sanguinem effundunt fed; ut
notet ftudium & proclivitatem effund.fang.dicitueloces pedes. Nam 2
quz libenter facimus,pedibus ueloces fumus,tardi ad ea qua non Iubra'il‘;;l d




A

AD ROMANOS,

b J
[llud, contritio & ealamitas,ere.) Quidam exponunt paflive,ut intelli gas;tali,
bl}s omnia cedere calamitofe & mifere.Sed ad ift4s exaggerationes & angu
135 praefens magis conuenit,ut adiye exponas. e
. Viam pacis non cog.) Non tantum, non funt pacifici, fed niefciunt effe pacifi,
CLutillud Hier.2.Bene facere nefciunt.

Non et timor Dei ante oculos corunts) Summam mali repetit:quafidiceret:Hac o,
Mnia ideo funt quod timore Dei carént.

Scimus autemyre.) Praeoccupitio eft : quidad nosifta ¢ dicuri erant Tudewis
Uos uticg pertinent pra reliquis omnibus. Scimus'enim quod quacung

& dicit;iltis dicat quz fub lege funt,id eh,quibuslex data e(llf.

Etuide quam potenter gloriam legis unde tum ebant,in ignominiam illo,
Tum uertar. Gloriabantur {ibi & non gentibus datam effe legem. Rete, fci,
Mmus hoc inquit, luxta illud: Non fecit taliter omni nationi; ﬁei‘tinent igitur
Auosifta qualex dicit.L ex autem ilta taxatin illis quibus loquticur: loquiz
Wr uero illis,quibus data eft.Ergo uobis loquitur, & uos reos facit tantw cor
fptionis,ideogs coram Deo damnabiles. Legemuocat generaliter & lar,
€eomnem {cripturam facram,Pfalmos etiam & Propheras.&c. ;

tnotanter dicit;Scimus:Erat forfan generalis fententia inter lud2os. Ee
tacite proprias confcientias ipforum per iftam communicatioriem appeilat,
Omnemg; diffimulationem aufert.
. Eomneos oburetur.) Gentiums ca p.r.Iud=orii ifto. quanquam & Gentium
-0 Notatautem pulchre impudentiam hypocriticam, qua nos fuftos effe
imulamus,iftis locis retundi.

Oumnis mundus.) Hoc uolebat Apoftolus,hoé agebat fcilicet.

Quid ergot’Exeellimus) Notatur clanculi ingenit noftrii,quo nos magni xfti
Mamus,{ia magnis vel 3 multis honoratifuerimus,cum fimus peflimi. Quafi
Mox bonus fit, cii diuiiitus benefit, Ifti morbo occurrit e Mofes Deut.s.

 Non efl iuftus. Non et faciens boiim.) Vide hic quid {it eflé iuftum; & qua {it iuv
ity qua defyderatur i nobisiNempe facere ¢yl & JeRseTyTICs

Ron eft intelligens. won eft exquirens Dewnr.) Radix malae uitescecitaseff & § gnor
fantia Dei. Ephef. 4, _ AP ay
 Sepulchrum patens.) Per iftas eXaggerationes, admonemur, quam non fimpli
Citer mali,fed planeita corrupti {imus,ut ad omnia mala,utur magna,propés

€amus. Hoc defjciat noftrum fupercilium, & obturetnoftram impudentii

hypoctifim, fa ciatq etiam aliorum tolerantes, i : -
"3 Ppter ex operib.legis n6 iuftificabitur offiis caro in ofpectu ei?.

. Viderat Apofolus,ex €o,quod circiiciflioni & Iudaifino plurimi dignita
s & utilitaris dederat,occafioné augendi faftus (ui fumpturos [udaos fufti
tiarios multum de operibus legis gloriantes,atq; ideo etiam ift malo perali
?uﬂt feripturaeloca occurrenida putauit,quod & fecit,oftenidens & probans

Udzos non effe potiores in caufa iuftitiz coram Deo, Gentibus; imd plus
€am prohauit, qQuam probandum aflumpferat, Ex his enim qua lex culpas
i ludais facile apparet ludzos peiores etiam effe Gentibus; _ _

i am fubficit concluflionent ex praemiflis,dicens: Quapropter ex operibus
!$ hon iuftificabitur omnis caro in confpeciu eius, Quapropter: Propter
e Nimiriim cum tam abeft ut Tudei, qui fublege fant, quibus lex loquis

USPet opera legis fuftificari fint, ut etiam in univerfum omnes per illa gam
:l‘:: d 15’ Peccatorum adeo enormiiim, tqnﬁxti; impictatis arguantur, quid

Ex ope Wb, quam ex operibus legis noi faffificari quenquam. .
e x”",""’*’"{_ legis.) Varianthic patres. Ier’onym us per opera legis intelligit cir
- “",‘C‘ﬁfme & reliquas legis cerimonias. Augufticotendit omnia precepta
ceeg;:s,euﬁ decalogi,in telligenda effe. Ambro.quog totamlegZ intelligit. Eg
D e{:gon _l_mm|erito;Nan_1 moxlfubguur:_ PFr legem enim cognitio peccati.
Tt folaum ng iuftificant cerimonialia;fed neg moralialegis. ut enim
Heredicit Aug. Nyl omnino opus & praceptii legis eft,quod poflit hom;;

g ne

Lex,

Scimus,

OBSER, I+
Cognitio diuiy
ne bonitatis et
roflya prauitas
tis co'mPlcdum
tur [e mutuo-
OBSER I
OBSER.,
I
OBSER;
11




Comnsode ufurs
PI’““ dialb.

TN

whaN

Arg-d cons
trario.

"4 COMMENTARII

siem juftificares  Voocatautem Apoftolus preceptalegis, opera legis,
uodlex ea faciat,{ed quod ea iubeat, atg idco recte legis dictitur opera no
idef,quogg ullia & impulfulegis fiant, no ductu & energia fidei, & {ptritise

Non iufhificabitur,) lultificari eft pro iufto cenferi & habert, Aliquando etiam
pio iultum fieri. Sedhic quaritur,quomodo coram Deonon ftxﬁxﬁ‘cetllf;
qui prceptalegis operatur,cuius enim eltlex nili Deis pracepta ]eglls’ﬁl,n
pracepta Dei.Etquomodo nd iuftificatur coram Deo qui opera legis illivs
facitrSiapud eos noniuftificatur,qui illa praecepta non dederunt, nihil mi/
rum fuerit. Quomodo uero nd iuftificatur apud legislatorg Deum, qui pr’
ceptaillius facitrDeinde;quomodo fupra cap.z.dixit:Non qui audiunt lege€
jufti funt apud Deumfed quileg factis exprimunt,iufti hab ebunturyQuo’
modo concordat,quod hic dicit:Ex operibus legis non iuftificabitur ommnis
caroin confpectuefusy Hac dere fupra fatis dixis oftendig quomodo W
traqs fententia uerafit.

Omnis caro.) Scriptura phrafis eft;pro uniuetfis mortalibus. Notantet 3t/
tem Apoltolus hocloco carnis dictionem pofuis, contra faftum ludxort
opinionem propriz fuftitiz difputans,ut adfuam ipforum cognitionem cos
induceret,admoneretds propri & communis infirmitatis & corruptions
carnis nocabulo. Q.d.Quofcung mihi referas,five ludeos five Gracos: =4
o funt,ut una diGione dicam, corrupitautem omnis €aro uiam {yram pana
& infirmafacta,& ad omne benum opus reproba. :

in confpectu eins.) Sifte carnem inconfpeum Dei,cum uniuerfa fua juftintd
87 omnibus uiribus ac motibus utcung elicitis, quid quafo erunt omnes £/
Tius iuftitice,nifi pannus mulieris men{iruatesHabet enim emphalim relati®
nis quod dicit,in confpecuillius. Obijcit quippe cogitationibus noftrisi®
menf{am illam & perfe@iflimam diuinz iuftitix puritatem, ad cuius judici®
ctiam angeliimmundi funt.Hinc Iob 4.italegimus:Nunquid homo comp? g
ratione Dei iuftificabitur, aut factore {uo purior erituir :“(Ecce qui feruitnt
ci,nd funt fideles,& in angelis fuis reperit prauitaré. quanto magis hi quiha
bitant domos luteasy & c.Et cap.ts. Csuid eft homo ut immaculacus fit; & 48
iuftus appareat natus de muliere ¢ Ecce inter fanQtos efus fideles nd funb =
cceli non funt mundi in confpecu eius,quanto minus abominabilis & inuts
lis homo,qui bibit quafiaquam iniquitatem:Et cap.2s. Nunquid iuftifical?
tur homo apud Deum,aut miidus erit natus de mulieres Ecce luna etiam 9
fplendet, & ftella nd funt munda in confpeciu eits,quanto minus homo:PY
tredo & filius hominis wermiss Ira & Exod.s4.dicebat Moyfes : N allusgin
confpectu tuo per fe eft innocens. EtDauid pfalmo 143. Neintres in judictt
cum feruo tuo,quia non iuftificabitur in confpeciu tuo omnis uivens: .

Commodum itag Apoftolus carnem ducitac ftatuitin confpectum &
dicium Deisut uslex ipa confyderatione confpectus & iudictj Dei, im@ <"
feqp & abfolutiflimze illivs fuftitie & puritatis,deinde carnis tot modis 1M/
mundee & corruptasdeficiatur faftus ille propriz iuftitie & opinionis: qua
plurimum tumebant ludaei,

Animaduertit enim Apoftolus omng illord de propria fuftitia perﬁiaﬁo"
tiem hinc effe,quod obliuifcerentur fe effe carnem, nec confyderarent exti
AQiflima re@ituding diuinz iuftitie,quid it reuerain coflpeciix domini filii?
ligg probari & fultificari. Na dicit: Perfeci eftote quia & ego perfecius (um'_

Per legem cnim cognitio peceati.) Conclufioni,tamet{i tam ex premiflis; s € fua
quocy ipfius ueritate fatis firma, fubfjcit ratiunculam iftam, cuius argume A
tum eft ab ufu & effectu legis,ludaicx opinioni plane contrario. .d.Quo’
modo enim effet ex operibuslegis iultitia coram Deo, cum lex nodit ad !’0“"

foh A

data, ut fuftificet, fed magis ut peccati reos arguat ¢ Peccati enim arguit

condemnat,hoc ipfo,quod peccati cognitionem infert. Eft autem pf-’fl"gin{;
peccati cognitio.EFrgo n0 iuftificatio. Quemadmodum igitur per Jucem ‘,-'
cognitio furti,atq ideo & condemnatio,ita & perlegé efl cognitio P"CC::;




AD ROMANOS, 75

|

& atogita & condemnatio. Cum ergo lex non uiificet i cnim data effet lex ut !
uiuificaret, uere effet exlege iuftitia, Gal.s.) fed magis condemnet & ocei, |
dat peccati reos,quomodo putatis ex operibus legis iuftificari carnem pofy

feinconfpectu Deir certe iuflificationi contraria eft condemnatio, fuftitiz *

Peccatum,uite mors. Dehacuero caufadicet cap.7.fufius.

Nunc uero fine lege iuftitia Dei manifeftats eft.) Hactenus unum hoc egit Apoltolus,
utprobaret & ludeos & Gracos, hoc eft; totum mundii, peccato obnoxios
Eﬂg,& inexcufabiles coram Deosin iudicio Dei confiltere nd pofie; inaneg
effe omné iuftitiamill3 qua illi ex lege ifti ex uiribus rationis intumelcebat.

Nunc demum principalem huius caufze propolitioné, & totius Epiftola
ftatit aggreditur,nempe,quain refita fituera fultitia coram Deo. Nam poft
iftam difputationé de uanitate fapientiz humana 8 operi legis; in quibus

Non {it iuftitia Dei,defyderabatut iat & quodammodo maturum erat,ut o,

ftenderet,qua demum in re iuftificatio fit hominis ¢oram Deo. Infert ergo il

lam ad hunc modum: Nunc uero fine lege,&c. _

ud.Nunc uerosquidam faciuntefle notam temporis Euangelici,in quo
tandem fit per efficaciam Eudgelica pradicationis manifeltata uftitia Dei,

Utidem fic quod {fupraprimo capite dixit: Non me pudet Euangelij. Poten/

tia liquidem Dei eft ad falutem omni credenti,Judao primum & Graco. Iu

ftitia enim Dei perillud reuclatur ex fide in fidem.

- Quidam uerofenfum hunc refjcientes, diciit hane particulam effe notam
illationis & connectionis. q.d. Dum ergo conditio humani generis, deinde
&legis fic habet,ut oftendimus,fequitur iuftitiam Deifine lege ex Deo efle
Per fidem,Verum Apoftolus non dicit: Nunc ergo,utinnuerctfe connee, videinfra utin '
re & inferreiftaad formam confequentiz. Sed, Nuncuero. Deinde nondi, prafent tempo
cit: Nunc eft fuftitia Deifine lege ex fide. Sed, Nunc manifeftata eft iufti; ™ offenderct i '
tia Dei fine lt‘gc. j T [ritictrns fam.

llud. Maniteftata eft.potelt bifariam intelligi. Aut ut referas ad pradica

tionem Fuangelij;quod per Euangelium pradicatafit iuftitia Dei per fidem
In Chriftum. Aut intelligas,non tamde pradicato Euangelio G de illius ef gy ifiq ,ﬂ*,-w

cacia,qua iuftificatis hominid cordibus,lux quadam,antea no uifa.fingula cia fidei arguit

s cuiufdam iuftitie & probitatis in uita illorum, qui Chrifto crediderant, ctiamadGals,

Omnium oculis fefe offundebat; & reipfa pradicabar, neg per ftudium phi, 47 ¢x operibus
lofophiz,neq; per legis opera, fed per fidem Chrifti ueram efle iuftitiam, ut I:_?"jl@’ ':::‘ =
Quemadmodii cap.1.ex ipfa Gentium uita; tot modis cGraminatas & pofltea ::;,;;ﬁdﬂfx
Cap.:.&ifto tertio ex uita [udxorum perlegem quogs condemnatas neq ex '

Yationis uiribus humanad fapientia;necy ex operibus & ftudio legis iuftif,

€ari mortales euiciryira hoc loco potenter & efficaciter probet ex credentii I
gihriﬂo uita ueram iuftitiam Dei {ub pradicatione Euvangelfjdiuina poten” |
Yafingulari & inaudita hacenus effe manifeftarum. Notathic Chryfoftos |
Mus quomodo caute dixerit Apoftolus: Manileftata eft,ne dideatur negare

illam ancea fuiffein electis,& noui aliquidindiicere: Sant ifta manifefta,
tioiufitiz Dei qua per efticaciam eft fidei, omnium eff potentiflima. Nos

Yero illam non admodum curamuss _ ’

_ lfitia Dei,) it iftam particulamlicet uarie interpretari. Autenim poteft
€Xponi de jultitia qua Deus iuftus eff;promiflioné fuamferuds. Atq itaex,

Ponit Ambrofius,{cribens iftam Dei iuftitid cfle mifericordiam Dei quapec dmbrofiug
CaUs ignofcit,ideo dictam iuftitiam,quod dé promiflione originem habeat.
UM enim promiffum Dei reddit, inftitia Deidicitur. luftitia enim Dei eft,
‘gt‘u,a redditi eft,quod promiffum eft.Et cum fufcipit confugientes ad fe; fus
itia dlc:‘tur,quia nonfufcipere confugienté iniquitas eft: Hac Ambrofius. .
Ut certe exponi poteft de ea iuftitia,qua nos coram Deo iuftificamur.Id
qlloc! dupliciter fir. Vno modo pet imputationé. Altero,per purificationem
tordium nofirori, quz utracy in fcripturis fidei dantur. ltauero nofirafufti .
f“"‘:‘iua non folum proiaftis cenfentur coram Deosid quod gratiz eft,(ed &

g 2 fuft




e fpirie &7 li
tera cap s

vefumotantey:ut
ad hunc boming
referatur Quem
crucifixerant,

-

76 COMMENTARII

fufti reddimursquod operationis eft {piritus fancii; fn hacuita quidem incis #
pit,fed non abfoluitur nifi in futura.

Quod fi exacte confyderetur;quo tendatApoftolus,quid fibi probandun
fumpferit,contra quos difputet:uidetur hicmagis intelligenda efle 2 fl‘!ﬁlf
tia qua nos iufti reddi mur,quam qua fuftus eft Deus,ut & uidere eft infrastt/
bi mox dicet: Iuftificanturaatem gratis perillius gratiam, licet & hoc uett
fit,quod iuftitia Dei,qua eft in praftitis promiffis,per Euangelij preedicaft®
nem manifeftata eft.Quia uero Apoltolus meminit fidei noftra,dicens : 1
ftitia uero Dei per fidem Iefu Chriftiin omnes & {uper omnes eos qui cre/
dunt,fatis manifeftum eft (nam iftis uerbis exponit de qua iuftitia dicat ) iV
telligédum efle de ea,qua nos fufti fumus. Nam iuftitia illa qua Deus iuftus
elt,non eft per noftram fidem,hoc eft; non nititur noftra fide, quemadmod®
& fupradixit: Nunquid illorum incredulitas fidem Dei evacuauit; Ablits
Imd {it Deus uerax;omnis autem homo mendax. _

Abfglege.) Id eft,abfas opera & adminiculo legis exiftens. Vi intelligas i¢
{titiam Dei, de qua hic fit mentio, non habere ex lege, aut aliquo illivs 0P/
re,ut fit iuftitia,fed magis ex illius gratia,qui futtificac impium. At ideo p¥
tat Auguftinus legendum efle hunc locum ad {ftum modum. Nunc uero %
{titia Dei line lege, manifeftata eft. Non utintelligas eam fine lege manife/
ftatam efle. Negat enim feuidere, quomodo teftimonium habeat ex leges
{inclege fit manifeftata. Proinde putat legem quog faceread manifeftand
iuftitiam Dei, uel hoc ipfo quod oftendens peccata, ad mifericordiam De!
quzrendam impellit. Ideo non effelegendum, ut manifeftatio iuftitiaz el
adimatur legi,fed ut negetur iuftitiam Dei efleexlege.

Nihil uero impedit,quo minus legas iuftitiam Dei manifeftatam cffefine
legesfiue intelligas de pradicatione & dodirina legisfiue de illius operibtise
Non erit abfurdi fiintelligas Apoftolum logqui de legis pradicatione &
Qrina,quafi dicae:Nunc uero,quando nos legem nec doceamus nec predice
mus,fed Euangeliumde Chrifto Iefu, abfcs legis praedicatione per doctrind
Euangelij manifeftata eft iaititia Dei,&c.

Teftinonium babens i lege e prophetis.) His uerbis occurritfufpicionisqua pt¥
tabatur & legi & prophetis conttarius, docetdj felegem & prophetas fuolo
co habere:Imb magis hoc agit, ut doceat fe non nouam quandam iufticiam
docere, quilex ignoret, dequanihil loquuti fintpropheta;fed eam,qua €/
ftimonio legis & prophetatum nitatur.Et certe no mediocriter taxat hicl#
dxorum cacitatem,qui non obferuarentlegem ipfam de qua tantopere glof
riabantur, non folum peceata ipforum condemnare, & omnem opers fultt/
tiam reficere,fed & teftimonii ferre ei iuftitiz quam ipfitam pertinaciter i
pugnabant. Pulchre autem Martthzi 17.declaratum eft in transformatt
one Chrifti, & apparitione Mofis & Heliz, cum Chrifto loquentium;qu®
hic Apoftolusfcribit.

Nihil uero opus eft hic adducere aliquotlegis & prophetari teftimonids
quando ipfeApoftolus,quod hic breuiter aflignat;poft fatius eft docturd®
explicaturus;adductis aliquot teftimontjs ex lege & prophetis. e

1stitia uero Dei per fidem Tefu Chriftis) Perrepetitiotiem exponit; dequa juftind
dicat. Dixeratiuftitiam Dei manifeftatam effefinelege; teftimoniumd b’
bere ex lege & prophetis,iam ut notum it quee illa fie fnftitia,imo magis %/
de conftet & quain refitafit,pofteaquam ex lege non eft;additper expoﬁd’
uam repetitionem,dicens:luftitia uerq Deisde qua loquor,eft eaqua peri
dem eft lefu Chrifti;&c.Ponit autem hic principatem propofitionem huit$
caufa,quam oporterueluti fcopii femper ob oculos haberesut obferuemtis
quo argumeta Apoltoli omnia tendant, & quomodo ad hunc fcop® ferante

Noranter aiit addit,Jefir Chrifti.Nam alioqui Iudai nolebat aideri repro*
basores efle fidei. Gloritur enim & ipfide fide, Verumilla carent,quontia

promiffionibus de Chrifto faciis,& usin Chrifto adimpletg fnt,reluétatur:
' [nomne®




AD ROMANOS. 77

It omnes ¢ fuper ommes eos qui credunt.) Nonnulli putant hic efle aicoszouiy. No
O1s nihil abundat,uturuideatur efle copiauerborum. Ambrofius uidetur ita
intelligere,ut prius ad Iudaos,alterum ad Gentes pertineat. Certii et. Com
Pledtitur univer(um genus mortalium Apoftolus, quod & ex fubiectis ratio
Ribus liquet. Non eft autem prater fingularem rationem & affe@um, quod

Is ponit univerfalem particulam. Mihi uidetur ita uoluifle comendare im,
menfam illam Dei bonitatem,qua gratiam {uam in Chrifto Iefu abunde quis
bufuis credentibus infundit & comunicar. Nam omnino tale aliquid uolit
itz diGiones e¢,& &@. Vult enim loqui pleno ore deoblata uniuerfis morta
libus, imo effufa largiter & copiofe; Dei gratia. Et certe non ablgs ratione.

olebant enim hoc agnolcere Iudxi. | ‘

llud.Qui credunt,non eft intelligendum de nuda fide,quz aliquando eft
fine fiducia,qua fola appreh@ditur juftitia & mifericordia Dei. Nam alioqui
& demones credunt & contrémifcunt. Et Mar.s. Macth.8,Luca 4. confiten
tur Chriftum, & filitum Dei effe hunc Iefum; & tamen nullus eorum hac fide
tltificatur aut faluatur. _
EX OPERIBVS LEGIS, i

Hoclocoobleruandum eft omnibus in univerfum operibus, quaab ho,
minibys fiunt;adimi uirtutem iuftificandi.Si enim opera divinz legis noiu
tificant,quaetandem funtopera qua fultificant ¢ Neg putandum eft, quod
tdeo damnentur opera qua alege traduntur,fed quod ad iuftificandi rationé
ton admirtanturiquanto minus opera traditionum humanarum¢

OMNIS CARO. _ .
Perpendendum hicfuerit, quid de fe fentiredebeant hypocritz & iuftis
tiarij : nempe, effe fe carnem. : .
IN CONSPECTV ILLIVS. 4

Ifta abloluta & inaccefla Dei puritas & iuftitia fuo loco confyderata,mul
tum yalet contra opinionem propriz itiftitize,

PER LEGEM COGNITIO. PECCATI. o
Con(yderanda eft hic noftra prauitas,qua fir,ut quain {e bona pracipiiis
tur;non nifi ed faciunt,ut nos condemnent & peccati arguant. Lex enim ius

Aeft & fancia;nos uero carnales, Obferuandum ergo in fcripturis,quomoy

Onospeccati arguat, _ 314 8

 MANIFESTATA EST. - Wi
Quomodo per Euangelium jultitia Dei manifeftetur, dictd eft fupra cap.
" INotade efficacia fidei in credentibus,{ine qua mortua funt in nobis omnia
Qux ueram jyftitiam concernunt, ‘
. PER FIDEM ]BSV CHRISTI. _

Hocaltiflime mentibus noftris infigendum eft. Nunquam enim fatis cres
ditum eft;iuftos rios haberi coram Deo perfidem lefu Chriftis
o IN OMNES ET SVPER OMNES., e

Ra confolatio notanda eft contra pradeftinationis tentationé Nempe i
Ritiam illam Deing huic aut illi,fed omnibus effe oblatd, tantii credant &fiy
S€amplectantur. Noftrum non eft curiofe {crutari qui {int eleci qui non.

Non eifi eft diftinctio. Oés e peccaueriit ac deftituiitar gloria Dei.

Quia dixerat iuftitiam Def manifeftatam efle per fidem Iefu Chrifti in 0/
Mines &fyper omnes eos qui credunt,id quod nihil aliud eft,quam quemad,
modum & mox dicetsapud Deum neminé iuftificari nifi per gratiam, vide,
batur ludais res dura,qui perpetuo quandam diftinciionem {omniant inter

i:e&& entes.Ideo fubijcit : Ideo dico iuftitiam fidei per Chriftum fuper om

_ 8 & in omnes,non operatores,fed credentes manifeftatam efle, quod plar
Re nulla eft diftinctio ludaeorum & Gentium coram Deo. ‘

. Stutetiam declaret,quare dicat nullam effe diftinGionem,Judzos ng efle
Potiores Gentibus,iteri repetit quod fuprh dixerat;omnes efle peccato oby

g 3  noxios

OBSER, I

OBSER.IL

OBSER,
111

OBSER.
111l

OBSER:
vi

OBSER,
Vi.

OBSER.
Vil




Deflituti funt
gloria Dei

Egent gloria
© Dty

8 COMMENTARII _
noxios,feripturisg probaverat,;népe omnes peccalle, & deftitutos effeglor A

ria dei. Cii ergo peccauerint o€s,quid poterit diftin@iois efleinter peccato’
res quod ad caufam fuftitiz attinet, etiam fi quod ad perfonatii externdattt’
sict, ludzxi differanth Gentibus, ut nos hodie differimus a Turcis & Iudis®
omues.) Non foliim referendi eft ad id temporis,in quo gratia domini i1l
xit, X fidei iuftitia manifeftara eft. Sed etiam retro ad precteriti mundi unt’/
uerlum uf ad Adam,utfimul includantur & fancti (id quod & Ambrofius
annotat) Noe, Abraham, Ifaac,Jacob,Mofes, Samuel, Dauid, prophet&
quotquot ex patribus in fcriptutis {uftitiz nomine comendati funt,quorum
gratia lude{ plurim@ {uperbiebant, ut intelligamus & illos nd potuifle pro’
prijs uiribus & iuftitize operibus iuftificari coram Deo, fed opus habuife ©
ipfos ea iuftitiaqux eft perfidem promifli feminis ; ed quod {imul cum3a ns
peccatores fuerint, ”
Peccanerunt.) Verbum hoc non tanti de actualibus peccatis,utuocant iy
telligendti eft, fed etiam de ipfo corrupta natur habitu peccatore,quo €0
cipimur & nafcimur omnes peccatores & natura filij irae,ut pariter includa’
mus &infantes,qui etiamfi necdum quid bon,quid malum fit cognofcun®
& ad {imilituding tranfgreflionis Ada nondi deliquerunt, tamen in Adam
omnes peccauerunt,& per unius inobedientid conltituti funt pcccatoressl"
& ipfe Apoftolus infra cap.s.docebit. Ethoc eft,quod patres tata diligen
tia contra negatores peccati originis urferiit,nobis quogs probe tenendiis ue
fciamusufum ac neceflitaré gratie Chrifti etiam m?anu‘bus noftris commt
nicari debere. Nam & ipfi peccatores funt,ac deftituti gloria Dei,quatenu$
ex Adam proucniunt.
soie sseavny % ofas £ 9¢5.) Hic locus uarie exponitur & legitur. Veteres
omnes legunt, & egent gloria Dei. Erafmus maluit uertere, Et deftituuntu®
gloria Des. Hunc fequuntur recentiores fere omnes.Jlam egere &deftituti™ B
elle, idem quide effe uidentur. Nam qui eget , omnino deftitutus eft €0, quo
egets & qui deftitutus eft, {i intelligas de neceflarijs, nam hicnon loquimuf
de no neceflarfis,nefitlocus (op]n’%ﬁcis argutijs, eget eo, quo deltitutus €'
multum tamen refert hoc loco quid lcgas%lli qui legunt, deftituti funtglo’
tia Dei,per gloriam Dei aliud atgaliud intelligunt. 1. Quidam comunicd
tionem fingularem diuina cognitionis,fapientiam illam fcilicet, qua matt/
ftas Dei cognofcitur & pradicatur:quafihic Apoftolus dicat,omnes diuind
fapientia & cognitione deftitutos effe, per quam Deo gloriam dare queal
inomnibus. 2. Quidam pergloriam Deiintelligunt integritatem, fandii’
moniam,& perfe@ionem illam,quam Deusin homine quem ad imaginem
fuam,ad imaginem Dei,ac principem creaturarum reliquarum creauit, 3/
beredebebat, Atqueita’ nonnullis Germanice redditum eft, vad manglen
chren die Gott an inen baben folt. :
Qui uerolegunt: Et egent gloria Dei,per gloriam Dei inte"iguntgramf’
tam condonationem & remiflionem pcccatorum,iuftitl’:rci; imputataoﬂf"".
qua ideo egentin uniuerfum omnes quod gloria proprix iuftitize deflitd
funt. Atq ita intellexifle uidetur leronymus,cum dicit: Etegent gloria
guia non habent fuam. Et ex Eralmo uidere eftaliquot exemplaria Jatina
bere.Et egent gratia dei. Glorificatur enim, inquitille in hoc deus, GU9
fua bonitate feruat humani genus,Hinc Euangelium,id eft; predicatio gra
tiz Chriftiab Apoftolo.r. Tim.r.Euangeliii gloriz dei uocatur.Etad Eph-r
non femel atqp itert,{ed quarto,imo quintosni fallor,ubi de myfterior¢ em
ptionis loquirltr,glorise & laudis dei meminit.In laudem, inquit, glﬂf‘.g%,ﬂ
tiz fie,in qua gratificauit nos in dilecio filio fuo,&c.Ita etiam intellexit v
mitianus ille Viicenfis,recens inlucé editus.Nam ita exponit:Et cgeﬂf.g}oi
riaredemptoris. Ifta fententia pofterior uidetur mihi uerifimliors i

tuto Apoltoli accommodatiot,in quam ed libentius inclino, quod plur}:g

facitad commendationem gratiz Euangelij. Quin&i plum uerbur(fé pos
[t}




AD ROMANOS. <9

¥ widetur innuere intelligendum effe de gloria gratiz def,qua optrs habent ad
falutem omnes mortales,magis quim de ea quam amiferunt per tranfgreflio
Nem Adve. 8 enim de iila qua in Adam amiffa eft loqueretur Apoftolus, nd
Uteretur werbo prafentis,{fed magis practeriti temporis. Quadraret enim ma
gis illi fenfui {i diceret, & deftituti funt gloria Dei;quoniam dixit: Nam om,
Nles peccauerunt. Quia uero dicit ¢segivay, quod reddunt deftituuntur, arbi,
tror commodius intelligi pofle de gloria gratiz Dei, & legendum cum pa,
tibus : Egent gloria Dei.

Quod fiomnino uidetur [egendum,nd egentsfed deftituuntur, propterea
Quod uerbum vsegropae non itauideatur neceflariam egeftatem exprimercs
aEq;ﬁ' dixiffet,gear tyrow,aut ;‘g;rfaa'ny-, uel dleovsp, quaeuerba fignificant fine
Corrouerfia,egere,opus habete,cum fisspeopae magisfignificet {i propriein,
terpreteris, pofteriores habeo,uel pofiremus uenio, & per metaphoram, cas
Yeo,uel deftituorsab eo fumptit, quod 1j qui in ftadijs curfu certando pofire,
Mi funt,brauio deftituuntur, & gloria uidorize privantur, qua tamen ndres

edicerentur opus habere & egere, cum fine illa quogg queantliomines ef}

e& commode uiuere, quod fi;inquam,ifta uidetur eius uerbi quo Apofio,
us hic utitur,lignificatio,puto tum gloriam Dei hoc loco non pro ea fuhien
da qua Deusapud nos aloriofus efle debebat, fiue perfantimoniam & in,
t?lz,ritatem imaginis fuze in hobis, {iue per hoc quod nos eam laudando glo,
tilicare debebamus,ficut Detim;neqs etiam pro ea gloria, qua fane egemus,
Nimirum gratiz illius,{ed magis pro easquanos apud ipfum gloriofi & illus
ftres perintegritatem iuftitiz effe poffimus,ut quemadimodum iuftitiam dei
Pleriinque uocat Apoftolus, non eam qua Deus apud nos, fed quanos apud
1pfum {ufti cenfemur, ita etiam hoc loco gloria Dei fitnoti ea de qua Deus
apud nos.fed quanos apud Deiifiquidem itfti nofttis eflfemus wiftibus, glo,

y Hari poflemus.Hoc fenfu,nihil aliud diceret Apoftolus,quith ad hunc moy
um.Nam omnes peccauerunt, & deftituuntitr glorfatione smni apud Det;
Quemadmodum furpra dixit,ut omne os obftruatut; & infra hoe capite dictu
tus eft. Vbi igitur nunc eft gloriatio ¢ Exclufa eft. Eratenim Apoftolonon
Parum negoctj in eo,ut glotias illas infinitas iftius [udaici fupercili, quibus
Perpetuo opinione fuftitiz erga quafuis nationes infolefcebant, defjceret,
inanes reddetet,orac ipforam obfirueret & oftenderet, etiam ipfos cum
Omnibus reliquis iuftitiz proptiz deftituros efle gloria & laude.

Arp iftum fenfum uidetar tenuifle Germanicus iterpres,in uerfione fia
ubi ita reddidic, ynd manglen des rhiimbs den fie an Gott baben folten, hoc efts bey Gotts
SNam {ta etiam in margine annotauit, Apoftolum hoc agere, ut oftendat ir,
fitam effe omnem humanorum operum laudem & gloriam, manereg folam

Nomnibus Dei gloriam & gratiam.

Siuero placet fententia uetetum de glorfa gratiz Def, qtiz eft, quod gé,
Nus humanum bonitate {uafettrat,non puto abfurdum effe, filegas caum pas
Yribus: By egent gloria Dei,quando & Erafmus fecunda Corinthiorum any
decitng, quod in Graco eft, #g& gy wle vidos uo Useendé; reddidit s Cumi
Hem apud yos & egerem,

Iuftificantur autem gratis pet illias gratiam.

. Erafinus non reddidit,ut vetussioftificati, fed iuftificantue, & de fuo addi,
1t Coniunctionem, autem,ut inoffenfior effet lecio.

Lihi uero uideturillud Mxacobpver pofitum pro dmus MixdesDai, id eft, ut
Wititicentur, ut italegas : Omnes enim peccauérunt,& egent gloriaDei, ut
. 1 centur gratis per illius gratiam; & c.utillud Mxeesplvor Jweeads expofis

°rl€fLIch1atur, quo declaret, qud & qua gloria Dei opus habeant oimnes.
Bt Poftolus nequit fatis inculcare abfcg omni merito gratuita nos Dei mi,
icordia faluari.Atque ideo non habet fatis dixifle, neminem inftificari ex
OPetibus legis coram Deo,fed iuftitiam Dei cffe ex fide Chrifti in omnes &
g 4 fupes




Cratis

Sola fides.

S0 COMMENTARII

fuper omnes; nifiaddat & urgeat fuftificari nos gratis: fweeak enim eft, ex
dono,quemadmodum (iuitam & libertatem ex dono permittas latroni,qué
iufte poteras auferreIta uidelicet uult Apoftolus iuftificari nos coraim’ 0/
mino.Deinde neq ifta dictione dlwgeow contentus,adicit, per illius gratiafi
ut totum nobis auferat;ac bonitati Dei adfcribat.

Diuus Ambrofius, in uoce,gratisintelligit nos iuftificari fola fide, dono
Dei.Nam ita annotac Juftificati funt,inquit,gratissquia nihil operante? ne’
que uicem reddentes, fola fide dono dei fuftificati funt.Hacille. Quid?t
aduerfarij gratize Dei ¢ An non eft orthodoxus Ambrofius ¢ Annon ortho”
doxe hoc fcripfitz Quis illum hacin reunqud reprzhenditcBrquid eft quo
dicit,nihil operantes;quam quod fultificationé nullis operibus priores €0
meriti lumus¢8Guicem reddentes,quam quod illam adeptinullo opere _CO’,“

enfamus ¢ lta fan@us uir non habet fatis adnotafle, fide nos iuftificart nt
fola fide nos iuftificari dicar, 8 addatetiam,nihil operantes;neg uicemre¢/
dentes, Dixiffet ad morem fophiftarum noftrorum,nihil legalis obferuatio/
nis operantes,{i cum hoc hominum genere gratize Chrifti aditerfari uolut/
fet. B ifti funt qui hatefim clamant {i doceas,folafidenos iuftificari,& per/
petuo patres & fidem orthodoxam obijciunt. :
Eft autem hiclocus; fuftificantur gratis per illius gratiamdiligenter no’
gandus:qtifa dixerat,fuftitiam Dei effe per fidem in Chrifttir, ne putetdt,
dem iftam eius effe dignitatis, ut fuftitiam coram Deo mereatut; adijcit W
{tificati nos gratis per illius gratiam. _

Vidernus ergo hic iuftificationem non tribui fidei>tanqua dign= cuidam
innobis qualitati,{ed magis gratiz dei,idgs ex dono gratis, propterea quo
fides gratiam illam dei per quam iuftificamur apprzhendit.

¢ Ef quidem fides uera,nouaquedam qualitas in pecloribus noftris. 5¢
na iultificat nos quatenus eft noua qualitas,fed quatenus gratia dei in Chrl/
{to oblatam apprahendit. Proinde non funt audiendi,qui finguntnos 0b!
cantum fide fuftificari,quod fides fit initium renouationis & purgationis:

2 Deinde & hoc uerum eft, fides de qua Apoftolus foquijtur, non eft in/
formis,fed formata: non mortua, fed uivas non ociofa; fed efficax: non fola»
fed multis uirtutibus cumulata & ornata. Efficax eft per dile@ionems P&
{pem, per patientiam, & perfeuerantiam diligit, operatur, fperat, patiti
deum colit,metuit, & ueneratur. In fummay fides eft hominis regenera“: oy
ta.Et tamennon ex eo iuftificat quod diligitgopCratur',fperat,patiturgcol‘ &
weneratur Deum s fed quatenus ctedits & gratiam dei apprehendit, qu®
lanos gratis fuftificat. & | i

lraque oportet correlatiuas iftas fententi as,fide iuftificamur, 8¢, gratts i/
ftificamur per gratiam, diligenter obferuare;ne caufam iuftificationis» 9%
perfidem eft,demus vel qualitati uel efficaciz fidei,fed gratuita def boni!
ti & gratiz : necp afide regenerationem interni hominis, & uiuidam illius
efficaciam fed 3 caufa iuftiticationis excludamus. Alioqui nunquﬁ erit ‘0';-’
{cientia fecura, i non intuitu mifericordia dei,fed propriz mundiciz de0 t
acceptam efle arbitratur. |

Per redemptionem que cft in ChriftoYefu.) Quia gratize dei meminit, per quam’gfa
tis iuftificantur omnes,iam explicat latius,quod uno uerbo dixerafs ut nodﬁ
liim fciamus gratia deinios effe iuftificatos, fed opus gratiz quo% mO,ﬁ_j
iuftificationis aliquarnito clarius cognofcamus.Proinde circii{tantias jufti
cationis rioftiz diligenter & quafi Rherorico more defcribits
1 Deus eft quiitiftificat. Infra.

2 luftificat gratis; per {uam gratiam. _

s QuomodosPer redemptionem que eft in Chriftos

4 Quomodoille redemity Sanguine fuo.

s Quibus contingitilla gratias credentibus.

¢ Quareadhunc modum¢ Ad oftendendam iuftitiam fuams Er ob




AD ROMANOS. g1

& Erobferuainuerbo redemptionis quo occultx captiuitatis admonuerit. .
Venundati e eramus fuby peccato.Loguitur nang ad limilitudin€eorii qui.

dbhoftibus in bello capti,per amicos data pecunia :"edimﬁmr & Iib_cmnn_r‘r.
Annotant Chryfoft.& Hieron. quod non dicit, & @l Avapaesws, fed oz &)
mAyTpwscws;hoc eft,non per emptionem; fedredemptionem. Veinnuatur

fon {impliciternos 4 Chrifto emptos efle; quemadmodum emi folent, qua
antea in emptotis iure non fueruntfed redemptos effesquomodo qua antea;

emptoris quideém fuerunt,fed {unt modo aliquo-adempta. Nam Dei eramus

et fus creationis,abegeratautem & caprivauerat nos per peccatum Satan.:

deo recte dicitur nos redemifle Chriftus,patrigs reftituifle.

Annotant nd immerito utriqg Chryfoft, & Hieron.ut caueamus né denuo
ad priftind captivitaté unde redépti fumussrelabamur.Et certe merito perit;
QUi cum {it per dominii {ii e capriuitate redeptuss denuo ad hofie relabiturs

Quém propofuit Deus propiciatorium.) Iafm explicat etiamipfam redemptionems,
Quzeft per Chriftum.  Primum dicit eum i patre propofiti effe redempto
Yem : hoc eft,iftud fuifle confilium & propofitum patris ab initiosut per fil i

Bum redimeret ac liberaret captiuias. Licetenim mors Chrifti fic precitires
demptionis,id tamen eft; quia paterita propofuit, Erdeifto Dei propofito,
Plerag leguntur ad Ephe(.:. '

Commode atic utitur dictione propiciatoriis Vtoftendatiftud propofiti
Dy pet fedem propiciatorij,quain fieri preeceperat Exoi25.adumbrati, iam
tum velut figuram in Chriltum refpexiffe. Imo Chrilftum effe & fuifle illud
Propiciatorium, ubi peccatotum elt quarendaremiflios Deinde oftendit,
Quo precio fitfacta illa redemptio: :

Per fidem, interueniente ipfius fanguine.) Qtiod dicit, per fidem, Chryfoft.necle,
Bithec exponit,fed omnino nG habet. Ambrofius legit: Quem Deus propos

2 Wit propitiatorem fidei. Et expotiit ideo dici 3 Paulo, qued deus propoiue,
titfe propiciaturii humano generi in Chiftosfi credac Hieronymus refert ad
fanguinem Chrifti,nimirum propiciatorem effe Chriftum illis qui fe fangui
Neiplius redemptos efle credunt Hoc tamen obferuandi eft hicagi i Paulo,
Utoftendat redeptioné ifta (adti effe per fanguing Chriftid.per illius morté.

Ifte redimendi modus etiam in ueteri teftamento adumbratus eft perfan,
uinem agni, qui poftibus illitus Ifraelitas abangelo percuffore liberabat.

oftautem dicit fimpliciters g 7% dewal, in fanguine,(ed addit,ipfius, ut ob/
fatarum pectrduni fanguineni reficiat, Vide Ebr.os Si fanguis pecudum;&es
Yuanto magis ifte fahguise '

Adoftenfionem iuflitie fue.) Iaftitiam del quidam hic bonitatemn dei intelliggt,
Qius {ententiz uidetur etiam Chryfoftomus effe, qui fuftitiam dei oftends

el potius ofteritai in eo dicit s gtzod peccatores iuftos facit, quemadmodi
Potentiam fuam oftenditsdum infirmos reddit potentes: diuitias, cum paus
eres facit opulentos:uitam,cum mortuos uiutficat. Ambrofius intelligit ius
ftiam dei qua promifTa fira praeftat.
. ‘.pp,. remifsionem peccatorum prcetrr!'torum.) Ergo inremiffione peccatofutin oftert,
Gttt iufticia det,id eff,bonitas dei. Quod autem dicit; practeritori peccar
torum,non eo rapiendum eft;ut tantum pro illis peccatis,qua ante paffliond
btifti admifla funt,ualeat ifta Chiifti redemptio; quemadmodi impij qui/
AM ut queefium fuum faluent,tradunt, docerites oportere nos iplos pro pea
€ats noltyis fatisfacere;propterea quod Chtiftus prateritori tantutm pecca
Orim remiffionem fanguine fuo acquifierit; id eft; eorum quze ante aduen,
UM fuum admifls fint, & pro peccato originali;uel illis etiam que baptifmit
f2cedunt,prg cxteris quencs oportere Deo fatisfacere. .
tex hocloco Nouatus erroré funm,quo lapfis poft baptifmum aditi ad
Penitentiam & peccatorum remiflionem negat, confirmareconatus eft.
- uidam ex noftris ira effugiunt, ut dicant Apoftoli fimpliciter de omni
“empore, & de omnibuys peccatis loqui, nd fpecialiter de tempore i![e,dqdc’)d
adueny

3 ,
o:m?;wr-w/
TRl

per fiderts




e COMMENTARIIL

aduentum Chrifti praeceflis, propterea quod omnibus tempotibus peccato’ A
sum remiffio per unum Chriftum conftec. Quod uero attinerad ho: g0 ﬁ“ =
citsprateritori peccatorii qua Deus tole¢ranit,dicuntomnei p eccator :m
millionem,preteritorit elfe nd tuturori. Negs enim fieii pollc vt remittate
peccati quod nondum eft admiflumsatgideo remiflioniem peccatord TI;O b
bere lociiniliin prateritis peccatis.Hoc fane confiat (nifiquod Rom.Fo o
tifex tandem eb prorupitamétiz, ut & pro futuris peccatis inc'iu:‘ginnas -
gitus fit,ut hic pror{us exclamandi fit illud : Quid non mortalia pe«.li)l'a.ciu
gis Aurifacrafamesy) Verum{iuerborum contextus exgen@a_tura meo -
dicio, Apoftolus de preteritis temporibus loquitur,qua hrifti aduentt
pracellerunt hac uidelicet ratione. X -
Oftenderat totum mundum obnoxi effe Deo, neqs Gentes philofo 1’(;,
ftudiosneq Iudzos operibus legis iutificatos elle cora Deo, nullam ell¢ yr
(tin@ioné,peccalle omnes, egereds gloria Det. Deinde iuftitiam Dei 28 %
poftremis illis temporibus per predicationé Euangelij manifeftat efle, ““
{cilicet,quz [it per fidé lefu Chriftiin omnes & fuper omnes, idg; grati3 P,”
gratid Dei,& redemptorg Iefum Chriftii,quem propofuerit Deus propict
torem,interueniente ipfius fanguine,ad oftendendam iufiitiam (am,X€_
Hic audire poterat. Si per legé non eft iuflitia coram Deo. Si 1::c’cc2111€1'l“;l
omness&obnoxij funt Deo.Si demii ifto tempore poftremo pot aduent ”
Chrifti ueffrimanifeftata eft uera iuflitia, quadicitis effe per fidemin Chﬂe":
ftum ueltrii,qué facitis redemptoré & propiciaroré per fanguing ipﬁus,ql,;
Hierofolymis pofi tot annorum millia fudit,quid facicmus patribus noftr! r;
qui ante aduent illius obdormieruntrin quo feruati funt lli ¢Etenim adic]
gum Chrifti ueftri nd uiderat.Eruos dicitis per legis opera,per circiicifion®
per [abbata,per oblarioné;purgationes,etid per uniuerfam legem nulli ﬂ""::
talium {alu@ conftare potuifle, fed per fidem in Chrilt@ uefiri,cuius faﬂg“;i'
ne partafit redemptio.Damnabimus ne rot homin@ myriades,tot patress{
omnes hac tempora & iftam uefiram redemptionem non uiderunte =
I{t cogitationi occurrit, quod dicit & prateritord peccatori remiflion¢
efle per fanguin€ Chrifti;nd foliim eorit quitum uiuebant, fed & retro om/
nium,qui aduenti ipfius pracceffertic. Etineo notanter dicit, juftitian®’
oftentatd quodammodo efe,quod propter fanguiné filj fui poftremis tepo/
ribus tandé effufum,nd foliim praefentis tZporis peccata,fed & ea qua 1€
laplis fzeculis admi(la erant,remiferit,qua {cilicet patienter toleraueratyC™ "
punire poffet,& cum pertolerantid diuind debuerint ad refipifcentian P“}
moueri,mundi impietas ed euaferit, ut femper {it reddita cumulatior & ?“f
Gior,ipfe tam@ illa omnia paratus fueritremittere,propter anguing filiy 1V ;
credentibus. Atg hoc eft quod Ambrofius dicit hocloco. Propoﬁmn’{D,‘
fuiffe fuccurrere peccatoribus per fanguing fil§j fui, tam fuperis & inferis:! g
eft,tam uiuis, anteillius aduentum mortuis. Erut quidam putant efid ho
eft;quod Petrus r.Pet.s.dicit,Chriftum in fpiritu defcendifle ad inferos:
angeliumd praedicafle (piriribus illis in carcere conftitutis,&'c. b
Similem locum habemus Ebr.g.ubi cum docuifict Apoftolusper f_é“guk
nem uitulorii &hircori non potuife conftare remiflioné peccatortn¢ “‘r
Chriftum mediatoré noui Teftam.per cuius mortem ad red cmptl@fjf,,eaui
quocp praevaricationii qua fub priori teftamento adm: il funtualent@! q
uocati funt;promiflionem acceperint terna hareditatis. Vide locun 1
Hoc fcilicet éft quod hic agit Apoftolus, interca no excludens y gratial
Ia redemptoris aliquod tempus poftert, neqp aliquem hominem;, dumtax i
adfit fides, fed unum hocagens, ut faciat Chriftum comunem totius m-”"ﬂt
& utriufg Teftamenti redemptorem & uerum propiciatorium, in qfui]a 4
credentibus omnibus peccatord expofita remiffio. Nihil itags loci i€
bent fiue Nowatiani,five reliqui gratiz Chrifti aduerfarij. entide/
m

uod autem per {anguinem Chrifti non folum (it ueteris Tefla
Q per fanguinem Chrifti non folum ftae ot




AD ROMANOS, g

A UGorg remiflio,fed & noui huius,in quo fumus: deinde nd folum corii quae
ante, fed & poft baptifma admittuntur,fan:s patet r.loh.r.ubi fic legimus: ¢
lioli mei,hac feribo uobis,ne peccetis,& {i quis peccauerit,aduocatii habe,
Mus apud patrem,lefum Chriftum iuftum, & ipfe eft propitiatio pro pecca,
tisnoftris,non pro noftris auté tantii,{ed & pro totius mundi, & c.Ecce,non
tanti pro noftris,inquit, fed & pro totius mundi. Antotus miidus coartatus
eft tantivin tempus ueter(s TeltamentirDeinde quibus fcribirsnifi Chriftia-
0is fam baprizatiseHis dicit Chriftum, etiam {i poft baptifinum peccent efle
aduocatum coram Deo,& iAeauop,id eftspropiciationem.

Quz Deus tolerauit,ad oftendendam iufticid fuam in prafenti tem:
Pore,in hoc,ut it ipfe iuftus, & iuftificans cum qui eft ex fide Iefu.

Iita funt probe notanda & expendenda diligenter, Nam non mox cuuis
E%*nn’ fenfus occurrit Apoftoli.
ixerat quainre iuftitid fuam oftenderit Deus,nempein remiffione pec/
€atorum, eorum maxime, qua etiam inpriori teftamento admifla fueranc;
Quz longanimitate fua tolerauerat, & non,ut merebantur pro fuftitia fua pu
Dierat. [am quafirationem tam diuturnze a¢ prolixa tolerantiz fubfjciens
Acdeclarans,dicit:Deum peccata prioris teftamentiideo tolerafle, filiumgg
Uum in ifta poftrema temporadiftuliffe, qui randem genus humanii redime
Tet,uteo redderet clarioré & manifeftioré iuftitiam (iram, quauideliceripfe
tuftus eft.uerus ac bonus, & iuftificars eum qui eft ex fide lefusfd.eft, qui eft
$xnumero credentiii Chriffo. Namifta Dei iuftitia per fidé Chrifi: iftare;
demptio per fanguiné Chrifti;nd fuiller adeo infignis & illuftris,fimox ini,
Yo corrupti generis humani fuiflee abfoluta. Proptercadilataeft in poftre,
Mat&pora,ut ubi peccatii abundauitsabtndans quocg effer & gratia. Quems
Amodum medicina bonitas & uirtus ndita confpicua redditut, {i mox ini;
8 tio morbiadhibita xgrotil; nondum ad delperationem magnitudine mothi
addyctum, fanitati reddiderits quam {it poftremo tandem deplorata iam fani
tateadmota xgtoti, de quo defperatum fit & conclamatum, & in quo omy
flesmedicin reliqua nihil potuerint,pet{picue curauerit. :
Cum ergo facturum effetad oftenfionem iuftitie diuinze, fiaduentus Chri
& redemptio per fanguinem illius non praproperesfed peflime habente
Umano genere fieret,certe neceflarii erat,ue per tolerantiam illam longani
Mem parceret peccatis humani generis, donec ueniret redemptio, qud ipfe
ab zterno Propofuerat, X poftremis temporibus manifeftandam deftinaye
fat.Ethoc pado Apoftolus non{ine caufa magna & nonociof quzftioni
atisfacit,quam ex ipfa materia quam tracabat,nafciuidebat: _ -
Vbicftigitur gloriatior) Poftead Apoftolus fatis cuidenter euicerat ni hil ha,
Rete ludzzos,quo Gentes excellerent,fed @que peccatotes efle atq Gentes,
r8eres gloria Dei,propterea quod ex operibus legis non fuftificetur coram
Deg ulla caro, fed iultificatio {it {uper omnes & in omnes eos qui credunt,
e enim efle diftinctionem,peccafle afit omnes & iuftificari gratis per gra
:am Deei, per redemptionem quz eft in Chrifto Iefu,&c. Jam comode & fa
Uisin tempore ad derjciendum faftum illum Iudeorum iuftitiariis de fua fufi
Y2 prafumentibus infultatdicens: Vbi eft igitar gloriatiorErat auts Tudeos
yum glorl'atio,qua fibi belle placebant & aduerfum Gentes infolefcebant,in
€0 {jlta: Yuod gloriabantur fe effe populum Dei, effe circumcifos,habere legg
2 ﬁ,&’fd genus multa,ex quibus{ibi fuftitia coramDeo pollicebantur. Hy,
s itaqy oloriarionis cum nec effet modus,nec numerus, nec finis , atq nihil
Aded dodringe fidei aduerfaretur,atq illaipfa glotiatio,recte Apoftolus eamy
quog d"i"lcl'tapoﬁeaquam illa omnia ad iuftitiam coram Deonon facere,fed |
€ {ola fide fuftiriam Dei,idg gratis,per illius effe gratiam declarauit. "
Hemadmodum enim fi quis ef;qui de medicina quapiam plutimit gloria
WSydeprzhenfys effe nihilo fanior reliquis illa nonutentibus,dicat: Vi eft:
‘ . nun¢




COMMENTARII

84

nunc tua glorfatio # Videsiam reipfa nihil effe quod tibi pollicebar
~

i, Xin A

entis alfen®

re infirma g‘lt?riatum effe, cum nihil minus zgrotus {is reliquis:
i
ultiti®

I{ta certe ihfultatio non eft animi maligni, & demiferia gaud
{ed potius animi amiciad hoc parata; ut mifer propriz admonitus
refipifcat,uiamds retam qua curetur,ingediatur & ufurpet,

Obferuauero,d prudenter nd dicat: Vbi eftigitur circumcifior ubicftlo
daifmusrubi funt legis opera,de quibus glotiamini cum tamen illori offen
derit a¢ probaritinfirmitaté & inefficaciam in caufa iuftificationis,fed ca¥’
te:ubi eft igitur gloriatioruidelicet ne putaretur culpam iielle fegi ac circi®
{ioniadfcribere,tanquam Iudaifino inimicus. Sed ut oftendat eos effein ¢t
paqui ftulte fibi pollicerentur iultitiam ex lege, cum magis ex illa deprghe®
dantur efle peccatores,proprio nonlegisuicio. ,

Excufseft.) Nondicit:Imminuta eﬁ,%:d,excluf 2 eft. Non enim relinguittf
uel inminima aliquare gloriandi locus, id quod & fupra uoluit,cum diX1®
V't obturetur omne os. Et hic modus percontandi, ubi eft igitux gloriatio®
idem agit.q.d.Nufqua.Nam ifto infultadi modo uti folemus, ubi nihil fus

er de praterita gloria,ubi plane actum eft, & conclamati, Ve Deuts 2. Vbi
firnt dij tuisin quibus habebas fiduciarEtEfa 37. Vbi elt rex Aemath, &ar
phade&c.Etr. Cor.15. Vbi eft mors uictoria tuar ubi eft mors ftimulus (US?

Exclufs e&,)ING dicit;euanuit ac perfit,quod tamé ueri erat,fed;ex clufz el
quo uerbo magis exprimit intempeftiud fam & im pudentZdeinceps ell€
dorit iadantiam,ut quee nec locti iec t€pus habeat,& c.nimir{ poltadue
tum Chrifti;qui nG meritor{ coronator; (gd peccatord faluator uenit,X tum
uenit,cum longo tempore confpicuit iam elfet factum, neminem per legem
& proprias uiresiuftificari pofle. Itag qua ante Chrifti aduentum aliquid
adhuc uidebatur habereloci, certe polt illum omnino impudens {it oportet
ifta ludeorumgloriatio.Recte itagg dicit:Exclufa eft:

Per quam legem{"Operum ¢Non. Sed per legem fidet. ) Vide § nequeat f‘eipﬁxm Apo
fiolus fatis declarare. Ex praemiflis confpicui erat;quo pacto effet [udgor?
exclufa gloriatio.Non tamen cotentus,adijcit, Per quam legeme op eriic no*
Sedper legem fidei.Quid illud {it,quod Iudzeorii tandem gloriationem pla’
ne excluferitshisuerbis oftendere uoluit. Nempe,non legem operum:ffdlc
gem fidei. Hoc eft,non per eam legem,qua exigat operum iuftitiam,fed PEF
eamsqua exigatfidei uftitiam,qua imputetur credenti gratis. -

Videtur aiit obfcurii efle;quod dicitlegem fided,cum c%is dia pafon afeins
uicem diffita fint lex & fides,& fides nihil minus fit quam ex lege.

t Quidam exponunt legem fidei docrinam fidei,legem more braico fis
mentes pro doctrina.
2 Quidamuero per legem fidei intelligunt, uim fidei,leg? exponen
feuim cogentema quibufdam ad aliqua,utinfra capite 7,dicit inme
fuis eflc legem quandam repugnantem legi mentis.
5 Hieron.legem fidei intelligit determinati fidei ftat?, & ﬁ.zb:’iigit‘-:hoc‘3{f .
nouit Teltam. Vtlex operii,data in Sina feifigatur i lege fidei datain iof
4 Chryfoft.exponitlegem fidei effe faluari per gratiam.
s Suntquidicatefle b uipsowp imitationem, utillud Ioh.s. Hoc eft opys
Dei ut credatis in eum qué mifit lle. Et Chryfoft.uidetur quogs eius effefen”
tentiz,cum dicitEcce & fidem uocat leg?, iftis nominibus libenter {mmO~
rans,quafileniter declinet mouitatis {ulpicioné,qua ingerere uideri poterat-
Vut accipiamus; liquet Apoftolif difcernere inter [egé Moli;& gratiam
noui Teftaméti,que eft per fidem Chrifti,legemdg Mofiuocarelegé opeft

gratiam noui Teltamenti legemfideis quodifta exigat fidemsficucillaoP¢’
jaml€

»

tesel?
mbris

ra, ifta fuftificet credentes, qi_y:'madmodum illa operantes.Jam quorita™ -,

Mofi,id eft, tempus ueteris Teltamenti gloriationem Iudxori non fuftulifs

urgente operum ftudio , gloriandigp prabente materiam, {uftulic autem

plane exclyfit noui Teftamenti gratia, lex fidei {aluans credentes gl‘aﬁz}a’m
gra




AD ROMANOS, . 8s,

& gratiam Dei & redemptionem Chrifti,recte ludzorum glorias pet legem fi+
dei tandem omnino exclufas effe dicit. Quod{i perlegem operum fuilfet ius
ftitia non fuiferopuslege fidei. Quiauero illa non iuftificauit necefle fuit

Uius opera qua utiuftificat credentes; atqg ita operariorum glorias exclu,
dit, Tribuit itaqs legi opert,quod per eam iuftitiariori gloriatio & arrogan
tianon tollatur. Vnde plerungg uidemus iuflitiarios illos operatfosarrogan
tes efle & factabundos reliquoruin contemptores atqy irrifores, quales hos
die quoqs uideimus ihueteratos pariter ac nouos monachos qui propter dos
Qrinam fidei & gratia; impugnatamg opertm fiduciam wirtpyous hos & res
Mifsionarios uocant. _ _

Vicifsim,ubi dicit per legem fidei excludi omnem fuftitiz proprizglo,
Mationem,uidemus noui teftamenti myftas & alumnos humiles effe & mos
deftos, de fua fuftitia nihil, omnia uero de gratia Dei per Chriftum prafu,
Wentes, et gratia Dei ex amnio ample@entes. Vinde haud illibenter fetemus

“harifeor iftori illufiones,dimodo locus fit et copia potiundg ditiinz gras
U & illius iuftitiz que eft per fidé in Chriftd. Haud grauatim etid alieni eri
Mus ab ifta iuftitiarior gloriatione; ut hoh oftro merito fed gratia Chrifti
faluati,gloriemur in cruce Chiiftisdicamuses cum Paulo, Abfit mihi glorias
tinifi in cruce Domini hoftrilefu Chrifti. Et. Non alpernamur gratiam Dei,

- Acbitramur igitit fide iftificari hominem. fine operibus legis.

Arbitrarhiir hic hoh eft opinamur uel putamus .. Non enim dicit diouela; Aoyilousde,
fed 2oyifousda hoc eft certis rationibus colligimus & concludimus, affirma,
Mus ex pramifsis,& pro certo inferimus.

Hominem.) Ambro:pro ®thnico tantum intelligit, forfan propter fequen,
Yia.ubi fubiungitur, An Iudxorii Deus tantum ¢ Nunquid & Gentiiic Chry

g 'oft.uero,annotat,nd dixifle Apoftold,ludzii,fed homing, idd ad hoc,utto
Uotbi falutis portas aperiret,atq ideo communis pofuifle natura nomen.

Colligit itagg Apoltolus ex pramifsis, neminem iuftificari ex opetibus
legis, fed fuftitiam homini cotingere {ine operibus legis perfideth Chrifti.
M ita poft inducias rationes, et (cripturarii teftimonia primatiain propofis
ton€ fam probata refumit et ob oculos ponit tand elaboratd i et cofpicua.

lllud wero fine operibits legfs quidain de ceremonialibus rantum ut Am
tofius,deinde & Hieronymus ( fi titulus illorum commentariorum non fal
lit. ) Quidam vero de uniuetfis imul txm moralibus quam cerimonialibus
intelligunt ut Origenes,Et Chryfoft.inter exponendit omiffa dictionelegis
dicit(ine operibus faltari fide cos qui per opera faluari non potuerunt:

. Apoftolus aiitlegis diftioné adiecitnd ideosquod tantd legaliaoperain
Cufa juftificationis excludete uoluerit; fed quod illainter omnia mortalii
cPeraprecipua efset et ludeiillori nomine plurimtim gloriarétur, putarétds
fine ijiss Ifaluari nemin€ polle-Hac ratione;quauis probarit {ine omnibus o/
'-P?fl'bu's fide iuftificari tam Iud=os quhm Grzc@s,legis tamé uocabuliadie-
“tpropter contentiofam ludaorii gloriationem & arrogantia reprimends,

xhocloco nata eft contentio de eo, an fola fides iuffificet nec ne. No/
firi cum patribus quibufdam;colligerunt fola fide inftificari hominém. Ad-
verfarii,quibus nec gratia Chrifti neq mens Apoftoli fatis nota eft nofi o

UM hoc negant,fed & nofttis calumniam corruptionis & falfataApoftolis
<& lententiz impingunt, belli homities nori aidentes eam calumniam non
13t noftros qua patres petere. Eccius etiam hatefim efle dicit, fi quis fidemi

Olamabigs operibus iuftificare doceat: ¥ T iy

anc litem ditempturi quidam docent uerum quidem efle fola fide abfcy

Operibus fuftificari hominem,fed initio tantf fidei in Chriftfiutin telligen/

s fit Paulys hoc altruere,quod neqg opera ludis ad fidem Chrifti uenien
tibus profuerine, neq peccata, quauis multa, gentibus obfuerint quinmox
% in Chriftum credere coeperint, coram Deo pro iuftis habi;i fint, Veru T‘E

pote




g6 COMMENTARITI

oft iuftificationem rem non fta habere hoc eft;non amplius folam fidemiu A
ftificare in illfs qui iuftificati funt, fed neceffariaad falutem cffe operabond
quibus meteantut bona uitae xterng. At de hac fua fententiaita glorfantut
ac {i nufquam antea {it audita,fed ipfis primum hoc tempore reuelata, Sum’

plerunt autem eam ex commentarijs Hierony. qui hocloco quem fam trd”
Gamus fic habent.Dicitautem Apoftolus de eo homine qui ad Chriftumu€
niens {ola cium primum credit fide faluatur.

Quid hic dicemusz placet quod fatentur fola fide iuftificari eum qui pr
fnttm in Chrifti credit. Quod uero credenté docét, & iultificard fam, opert/
bus oportere iuftificari, idds quafi primarie iuftificationis finé faciiit, fidel 1U
Ttificationis initia tant{ rribucntes,tam eft abfurdii,quafidicas anima qu! c
{olam mox corpus ingreflam uivificare, poftea uero nd ita, quo quid pote
effe abfurdius ¢ Apo(%olus dicit Ro.t. Vit iufti effe fidé, nd dicir initill €€
witz tanth, uita inft quid haber'Habet charitaté,Dei & proximi,habet (pt
habet patientiZ,habet timor& Dei,habet animi modeftia, & quaq bona opeé
ra.Jam {i iuftus ex fide uiuir, ergo iuftus ex fide credi,dili fr,(pcrar,timct,w_
it Defi, modeftus eft; & bona operatur qua iuftificatio fidei per omn€ it i
uit durat, quemadmodif anima uiuificatio duratin corpore ufg ad uleim¥
itz fpiraculd,ut quemadmodi recte dices anima {old no initio tantif,fed
per omné uitd uiuificare corpus, licet habeat fua operas quibus taméno 3¢/
{cribitur ipfa uiuificatio,quae (olius eft anima;ita eti recte dicas foli fideid
ftificare no tantil initfo, (ed per omn& iufti uitd, licet efficax{it in bonis 0P
ribus, quibug tamen ipfa iuftificatio nequitadfcribi,hoc eft; quibuts nequit
iuitus reddi operds,qui nifi iuftus effet fide ifta bona nG operaretur . At it

'res habet.fi confydetauerimus alterd iuftificandi parteém, quiz et n6 juftiti®
“impuratiosfed imputi pedoris purgatio,de qua Apoftolus Petrus, Act.15- fir
de inquit purificans corda illorum.

Quod{iloquunturde imputatione fuftitiz qua per fidem eft, neque fic
tamen uerum eft quod dicunt eain initio tantum walere . Eft enim nececffaria
peromnem uitam fan@torum & iuftificatorum, qua peccatis nunquam ca/
ret, & quorum opera funtficut pannus menfiruare, & Chriftus dicit. Eiam
{i omnia feceritis, dicite in utiles ferui fumus, &c. Et credentibus fcribit for
hannes & fam fuftificatis,{i quis peccauerit, aduocatum habemus aptid p¥
trem Iefum Chriftum fuftum, & ipfe eft propitiatio pro peccatis hoftris
Non dicit, & ipfe erat propitiatio pro peccatis noftris , iarh uero oportf‘,“t
{uftitiam obtineatis bonis ueftris operibus. Quomodo ueroilta reconcilid’/
tio apprehenditur i peccatoribus, nifi fidein Chriftum, etiam poftillam pr
mariam fuftificationem? Scd uide quid Apoftolus Phil.s.dicat def
fidei iuftificatione.

Num Iudzorli Deus tanta An nd & gentiie Certe & gentid, Quad/

doquidé unus eft Deus qui inflificabit circ. ex fide, et preputiii per fdé:

Pofteaquam cuicerat iuftitiam non effe ex operibus legfs, fed ex fide¢ ant®
tum; idgs non folum Judzefs fed & gentibus, qua inre etiam hocnon paruim
uidebat turbare ludzos,quod & Gentibus effer ad iftam fuftitiam accefli®
in Chrifto faluatore ac propiciatore. Putabant enim ea qua diuina orac¥"?
de uenturo Mefliah habent tantum pertineread Jud®os,non etiam ad G/
tes, cuius gratianon parum contentionis initio pradicati Euangeln eratin’
ter cfedentes ludaos. Et Paulus ad Eph. gloriatur iftud tanquam fing¢ are
myfterium i feeculis abfconditum Apoftolis Chrifti & fibi effe reuelatume
Huic ita his uerbis occurrit,dicens. An Iudeorum Deus tantume Nunqi€
& Gentiumg qualidicat. Quid tibi mirum uidetur, quod & Gentes grati®
hufu_s participes effe dico.Quomodo puras illam ad ludzos rantum Pl?ftmd
re Bt ne Deus iudzoruni Deus tantum ¢ Certe eft & gentium ¢ 8i & gefly
tium,quod negare non potes,certe & gentium faluator eft. Idem agft

&
Ta




AD ROMANOS, 87

8, fracap 1o Non eft diftinctio Tudei & Graci.Nam idem Dominus omnium,
1, Tim.2. Vnus Deus & unus mediator,&¢c.
Et uide quomodo Apoftolus hocloco illud legis - exponat, audi Ifracl,
Jominus Deus tuus Deusunus eft.id quod Iiidei putabantita dici, ac fiil, Dot
lis tancum fic unus habendus Deustcum nihil aliud fit,quim nullum in otbe
Uniuer{o Deum efle prater uerum illum & ununa, _ :

Illud qui iuflificat ex fide & per fidem, putatura quibufdam uarictatem
aliqua habere proptet uoculas illas ex & per;ut uidere eft in Origene. Hier
fonymo tamen & reliquisidéemefts _

uod dicit fide iultificari omnes fiue Iud=os fiue Gentes fion ociofele,
ﬁendum efts propter eos qui nefcio quam falutem etiam illis qui extra Chri
um funt promittunt, ex eo quod Deus unus eft omnium. Nobis non licet
aliter hac deteiudicare quam fecundum certasiftas {cripturas: Eft quidem
eus omnium,atg ideo & faluator,iiolens omnes homines faluos fieri, ue,
teos quos faluat ad cognitioné ueritatis per fidé ducit & faluat.t. Timo.z

Legem igitur irritannserei) Ifta obie®io nafcitur ex eo quod Iudzos quoque
hon minus quam Gentes oftendit ablqg legis operibus fide fultificati. Quid
ergo opub lege? Ergo lex per fidem inanis reddita efty Abfitinquit: Quin
Magis ftabilimus illam fide. Quomodo fides legem non faciat iriitam, fed
Rabiliat,uaria traduntur. . | _

Hieronymus dum probamus uerum effe, inquit, quod lex dixit, legem  perfediolegis
legi,teltamentum teffamento, circumcifionem circumcifioni fuccefluram; Chrifius adfuls
Ambrofius idem agit. : : Sy

Chryfoft. & Aug.dicuntita (tabiliri legem per fidem,quod ipfa iuftitiam ki
Preftiteritquam lex quarebat.Quod erat opus legis inquit Chryfoftomuss

uatenus iuftum redderet hominem yerum hoc praftare non potuit. Ve, v"“:;"}”‘g’

B Riens uero fides hoc ftatim przftitit: uoluntatem igitur legis fides Rabilit .~ f0
dum quod lex uoluitad finem perduxit. . rab.cre. ;
~ Conlyderadum hocloco eft,quid faciat imiperitid eor, qui diuinz pros osser.1.

UYidentiz rationem, qua cutfus falutis nofttz difpenfatur haud intelligunt;
€Xnon erat data,ut jultificaret ac faluaret,fed ut difciplina effet & padagos
812 ad Chriftum fuo tempore uenturum. Iudzi quoniam ifta non intellige,
bant fed arbitrabantut omnem falutis himanz rationem in lege cfle firam;
audita fidei dodirina colligebit, effe eam blafphemiam in Deumseo quod le
gem redderet irritam.Etenim aiebant,{iex operibus legis nemo faluatur; ad
quid eft dataleéxs Ergo facta eft irrita. . o o

ohfimili modo argutantur hodie homities imperiti.Si iufiificatio falus

uita non eftex doctrina bonorum operums fed ex fola fide, ergoirrita &
Wand fuht omnia quaein facris {cripturis de bohisleguntur operibus. Veri
& iftis & ludweisinculcatur ab Apoftolo, haud quaquam efle hane fidei con
ditionem,ut irtitam faciat legis cﬁac‘irinﬁ,cum illam magis adimpledt ac ftas
tliatsVanum infe hon eft quod lex de uerz iufticiz fiudio tam multis prae=
Cipit, & frami Det tranfgreflotibus mandatotum illius minatur: Verum ni/
il efficit; nifi giiod hatira noftrz cortuptionem redarguit; & confcientias
Rofras judicio Deireddit obrioxias ac territas.Idem facit & do@rina bono,
YUm operum; fides ttero, quoniam iuftificat ciedentes & ¢orda credentitim
Purgat,quod rieq lex apud Iudzos,neqs philofophiaapud Gentes,neq dos
Srina bonorum operum apud Chriftianos praftare potef}; tam non aduet
r“‘?ﬁ".bc&nomm opefum doGrina,ut illam magfs ftabiliat.Etenim quodin le
$caludais in philofophia 2 Gentibus,in doctrina bonorum operiim a Chri
1anis queritur, illa praeftat ac per gratiam uirtutemag Chrifti perficit. Qua#

Yemagna contumelia doGrinam fidei afficiunt illi qui ftudium bo-
norum operum per eam irritum reddi mentiuntur,
illicg quamcuncg uita diffolutionem fals
fo impingunt.

h a Cap:




" COMMENTARII

CAPVT II11.

/! =5 4 ¢ T E NV 5§ concluferat Apoftolus tanquam probatum & cer/
B £330 )| tis rationibus eui¢tum iuftificari hominem fine operibus legis
i‘ T8y 3 §| per fidem,gratis,per gratiam Dei : iam quia pofcebat ipfa doced”
,,,,g_.,-«_:_l di ratios ut propofitionem iftam etid aliquo declararet & illuftras
ret exemplo, cOfpicuamag, per exempla fanctorum qui ad eum modum non
operibus fed fide coram Deo fultificati effent ob oculos exponeret, exem”
plum hoc capite ex ueteri teftaméto defumptum in mediumadducit, in g
uerum efle declararet quod anteiam rationibus certis probauit.

Et licet muleorum patrum exemplaad manum e(fent,uifum tamen eftes
xemplum Abrahz adhanc caufam ufurpare, utpote patris Ifraelitarums, &
cuius nomineludai plurimum infolefcebant quics magna authoritatis
uenerationis apud omnes erat Ifraelitas,& quem Deus ipfe praedixerat fore

atrem multarum gentium, cuius plurima laus & commendatio in feriptu?s
tis habetur . Sciebat enim facillimum effe perfuafis, neminem iuftificari op€
ribus coram Deo {i declaratum eflet Abrahamum quoque ipfum non operi/
bus fed fide coram Deo elle fuftificatum,id quod in alio quopiam qui tant®
probitatis non fuillet,ut i latrone non poterat adeo fieri clarum. !

Tradat autem hoc exemplum Abrahz multis hoc toto capite, (dempt®
uno Pfalmifta loco quéilliimmifcet.) Verfans, adornds, amplificas, & €/
poliens illud more plane rhetorico, utuidere liceat {piritui fancto nd deell€
artificiii, (i quado opus {it, ut caufa ueritatis ampliter ac {plendide tracietufs

Quid igitur dicemus patrem noftrum Ahraham inucniffe fecutV
dum carnem.

Quid igitur dicemas?) Quiafi dicat. Itaque fi nemo prorfus mortalium ex op¢/
ribus cord Deo juftificatur,quid dicemus de Abrahamo patre noftro fecun”
dum carnem ¢ Quid ille inuenit,id eft, confequutus eft ¢ An eam juftitiam
quz eft ex operibus,uel eam quz eft ex fides Certe non eam qua ex opet¥
bus eft,fed eam qua eft ex fide. :

Iltud tupnsivae, non fimpliciter hocloco inueniendi fignificatione acct/
piendum efty fed uridem firatque cum labore & ftudio confequutum eié
quemadmodum ufurpatur & Gen. 2. ubilegimus, feminauit autem 1{aac
annoillo, & inuenit centuplum. Certe labore feminandi hoe ipfum quare/
bat quod poft inueniffe dicitar. :

Iiud fecundum carnem, bifariam legitur. Autenim refertur ad patre™
noftriisaut ad uerbum inueniffe. Ad inueniflesrefert Ambrofius, quem i d
tatur Bullingerus:ad patrem noftrum Chryfoftomus,Hiero.& Origenes-

Et obferua prudentiam Apoftoli.Quamquam in eo eft,ut quemadm0 ,ﬁ
glorias [udzorum de lege, legis operibus, & circumcifione, & toto Tudailr
mo deiecit hactenus, ita nunc quogs eas illis auferat quibus propter AD/
ham patriarcham gloriabantur,non tamen illud ita agit, utuideatur eamF"
fteritatem uilipendere aut aliquam degenerationem, ut folent apoftat®: W
pere atq ideo non dicit, quid dicetis Abraham patrem ueltrum fecundum
<arnem inuenifle, fed. Quid dicemus Abraham patrem noftrum, &e¢-
{tendat fequoqs agnofcere authoritatemillam uencrandam Abrahaz,hab€’
rigg adhuc uelle & recenferi inter illius pofteros,atgideo qua {criprurus 1
no finiftro affectu feribere, fed ueritatis explicida gratia in medii adducer”

Notanter autem addit, fecundum carnem, id quod Chryfofiomo €0
detur inftitutum, ut extenuet carnalem illam fuccefsionem, quo uiam pM
ret meliori, nempe illi qua eftper fidemidgs propter Gentes., Quid €%
magni eft filium Abrahz efle,fecundum carnem de qua fuccefsione glorﬁlfi
poflent & Ifmaelitz & Edomitx. Secundum fidem uerd filium effe Abra/

hx, id demum glorix fuerit.

11/

Sicnint




AD ROMANOS, 89

Sienim Abraham ex operibusiuflificatus eft, habet quod glotie-
tut,at non apud Deum.

Hoc dicit. Abraham habet cori Deo laudem,eamqs non modici, laudem
+ Uidelicet iuftitig.Igitur illam nd habet ex operibyssfed ex fide. Si enim ex o/
Peribus iuftificarus effer, haberet et fic Guidé laudem;fed apud homines;non
apud Deum quisuidelicet externa facta non confyderat, cofyderat uerd affes
s [piritus,uide fupra ca.2 cuius laus ion ex hominibus fed ex Deo eft:
%uidam illads at fion apud Deum; legunt pro, at non de Deo; quafi di,
Cat, Habet quidem Abraham.{iex operibus iull‘;iﬁcatus eft; in quo glorietur
fed de bonitate Deinon poteritgloriari, nec fuftitiam fuam diuife atceptd
referre benignitati, G 2o dmprers
- Annotat nottdncommode hocloco Chryfoftomus dio effe gloriatios
Dum genera; dpeiurm unum, fidei alterum, extolli uero ab Apoftolo glorias
tionem eam quz ex fide eft, eo quod illa ficapud homines, iftauero apud
eum. Gloriationem uero accipit pro glotia . Qui enim inquit ex operibus
gloriatur, proprioslabores obtendir,qui uero ex fide gloriatur,is Deum glo
rificat & thagnifacit, illiusg; bonitatem obtendit & ueritatem; Atgitafides

gloriationem habet, & non habet.Propriz uirtutis non habet,diuina boni=
tatis habet.

Quid énim fcriptum dicit? Credidit autem Abraham Deo, & impuy
tatum eft eiad iultitiam,

Quid enim.Probatio ¢ft ex authoritate facia fcripture fumpta; qua c5firs
Mat utrang particulam prateriti argumenti, affitmativam qui licet non ma
hifelte poluerit,intelligendam tamen ex oppofita negatiua dedit,nempe A,
braham fide iuftificatd efle coram Deo, & negatiuam nempe, Abraham no
effe iuftificatum ex operibus,alioqui nd habituri fuiffe glorid apud Deum,

am cym certit fit habere illi glorid apud Deum, indubitatit efle quod ex fi,
de cam habeat ernd ex operibus.Hoc fcilicetindudo . cripturgloco probart.
Eftautemlocus ifte Genefis.1s.ubilegitur apparuiffe Deum Abraha, ac
dixiffe,noli timere Abraham, ego protector tuus fium, & merces tua magna
Dimis. Abraham uero dixifle: domine deus quid dabis mihi. Ego uadam {i,
e liberis. Mihi nd dedifti femen, & ecce uerfiaculus meus hzres meus erit.
um ftatim fermonem domini ad eum faGumi éfle, tion etit hic hares tuus,
fed qui egreditur de utero tuo, ip{um habebis haxtedé. Edu@og; foras dixif),
fe dominum, fufpice coelum & numera ftellas {i potés. Sic erit femen tuum,
Hic credidiffe Airaham deosimputatumd illi elfe ad iufticiam, ,
. Duohabet hic locus,que diligenter funt cofyderanda et explicida. Vi,
Quod dicit : Cfedidit Abraham deo. Alterum, & imputatum eft ei ad iuftitia

U CrediditDeo: Videri poteft nonbene conuehiens hoc teftimonium caufz,
Quam agit Apoftolus,nempe ad probandam fuftitiam fidei; qua eftin Chri

T, cymi in eo tantum fiat mentio fidet Abfaha;qua credidit promifsioni
fle feminis fui multiplicatione:qu res erat terrcn;i etcorpotalis, et que fidei
1 Chriftiim non béne conueniat. At ideo quidam putant Paulum hunc lo
Cum detorquere ad fidem Chrifti, illogs abuti ad hoc,ut & fidis laudibus fi

em Chrifti reddat comendatiorem, et hoc pacto ad Chriftii ludgos alliciat:
Oportet hic fcite,quid fit fides,id quod fcite anonnullis annotatur, Nem
pPefidem effe fiduciam mifericordiz promillz, ut proprium obiedium fidei
‘ {it milericordia dei promiffa,deum effe ueracem;propitium ac beneuolum.
10Cobietum immotum eft fidei; in quibufcunque promifsis fiue fpiricali,
us {iue corporalibus,utut uarient res promiflz A deo,et per fidem etiam exs
Pectata & apprehenfzr, manet tamen femper immotum fidei obiecii; deum
efle beneuolum,propitium,ueracem,& feruatorem;effe deum,in fumma;
 Iafides Abraha uerfabatur hoc loco fpecialiter quidem circa pm‘!}l,l' ﬂ,{i'm_
3 eminis

Genaiss




COMMENTARII

'L
feminisac pofteritatis multiplicationem,fides Tacob Gen.28 circa

expeQa’/ A
am hoftium.Et tamen €€ A

tionem reditus ac uicus, Dauidis circa uiclori €c 3
Jacob uiQum ac redirtis

braham pofteritatis fuz multiplicationem, nec
nec Dauid uiGoriam fide potuiflent expeciare, nifi primum fide ftatuiflent
propitium fe habereDeum & in promifsis ucracem. Echac fiducia conftare
non poffetfine promifsione Dei . Et eam habuit uniuerfalem Abraham €/
tiam hoe loco, non folum iftam particularem. Nam pramiflum eit, Nolitty
mere Abrahi, Ego protecior tuus &c. qua promiffio principalis efts ad qua
{unt particulares omnes, nedum ifta [pecialis, referendz. Itaque fides b€
Abrahz, nihil erat aliud, quim fides mifericordiz & bonitatis Def; ad qud
etiam eaquain Chriftum eftrefertur.Nam omnino cognata fibi eft fidess
cuicunque tandem promiflioni particulari & {peciali credatur. Commo/
deigitur Apoftolus hunclocum pro (tatuendafua caufa adduxit, ut nihil it
€0 it tortum  fiad iffum modum obferuauerimus -quid fit fides, 8 que
{it perpetuum illius & principale obiectum.

x  Etimputatum oft ci ad inflitiam.) Dixi fupra Apoftolumnon folum hoc probd/
re quod per fidem fuftificatus fit Abraham,fed & quodline operibus ficiuft
Gicatus. Eit igitur hoc loco uerbum imputandi diligenter obferuandg. Nam
alioqui ad fpeciemlocus effeuidetursjs qui moxdicunt: Concedimus 6
brahamum fide iuftificatum effe , fed ubi eft illa exclufiva, {ine operibuss
uel {ola fide;uel gratis &c. Licet enim fide iuitificatus {it, nihil ramen impe/
dit, quo minus coniungantur & opera fidei ut 2quedici poflit, & proptet
opera luftificatum effe Abrahamum. Contra iftam obiectionem fortifsime
pugnat uerbd imputidi,Id quod et ipfe Apoftolus mox explicat,cum dicits

Ei ucro qui operatur, merces ion imputatur fecundum gratiam,fcd
fecundum debitum. Eivero quinonoperatur, {ed creditin eum qui i/
ficat impium,fides fua imputatar ad iuftitiam.

Hac gemina fententia adducium fcriptura locurn caufce fiz appifcar;s{
oftenditiuftificationem Abrahz, proptereaquod fuerit imputatiua, nof
polle adfcribi operibus, fed necefle effe, ut {oli fidei adfcribatur. Quare?
- Quiauidelicet operibus iuftitize laus debetur ex merito uelut merces, X N9

ex gratia, lam imputare non eft attribuere quod ex debito dandum eft; fed
eft gratuito dare & aflignare , quod iure negari poterat. Ideo non pote
ifta imputata fuftitia operibus Abrahz adfcribi, quia noneft debitare
ditio fed gratuita imputatios '

Iilud. Ei quioperatur, &, qui hon operatur, fed credit, prudenter legen’
dum eft ne Apoftolum de fide ociofa & mortua,hoc eft hiltorica,qua & de/
monibus communis eft loqui, Abrahz'que bona opera demi & fidem ta™
tum tribui putemus cum multis & magnis heroicis uirtutibus confpict¥
fuerit, quas & [cripturainillo commendat, fed hoc tantum agi, illum 29
ex operibus qua praclara habuit, coram Deo iuftificatum eife, (ed ex Hide
tantii.ldeo,quod dicit Ei qui operatur,intellige;ideft ei qui operibus iufti
meretur,illi certeiuftitianon poteft imputari per gratid,fed debetur ut ™
ces.Ft: Eiuero qui non operatur,id eft; qui operibus fuis iuftitiam nof me
retur,fcd credit in eum qui juftificat impid, id eft, Sed bona fiducia eft 8%
Deum,cuius tanta bonitas eft,ut & impiii iuftificetsid eft; proiulto habeats
§iilli idem habuerit. Hic feilicetingenium iuftorum & credentiym in per'o
na Abrahz Apoftolus clare tradit & explicat, tale efle, ut tamerfi bonap i
rima operétursagnofcant tamen [e indignos effe, qui illorym gratia juitihas

beanturimo effe impios,{i pro meritis iudicandi uenirentatg ideo fiduciam

omnem in bonitatem & mifericordiam dei colloct, cuius amplisudine #a®>
ut & impij coram deo fuftificentur per gratiam . Atque hic aperte uides Oy

iectum fidei efle, non propriamerita (ed mifericordiam dei iu-fl::'ﬁcamﬁs_“fg
piv




AD ROMANOS: g1
A Pl'um,fdciz non foluminlatrone,fed & in Abrahamo., y
Hiclocus diligenter infpiciendus, enucleandus, uerfandas & memorize
fommendandus, imo toto pectore abforbendus eft tanquam potentifsimus
Contra doctores meritorum humanorum. Vides hico pofita,Operibus me
Yeri, & operibus non mereri, Mercedem & grau’am,degftﬁ & gratuitam imy
Putationé, qua fimul effe non poflunt, ut uidere eft infrh 1.S1ex gratia fam
fon ex operibus. Alioquiiam gratia non eft gratia. Vides etiam ex fide iix
ftificari idem effeatcy ex gratia iuftificari, quemadmod ex operibus, idem
atque ex debito iuftificari. .
lita Scholafticis non placent; propterea quod putant colcientis non ad,
f?”e‘ceﬁam falutis Hiduciam. Quantum intelligo,illi eodem fpectant quo il,
bqui gratize docirinam promotarh cupiiit. Veriep enim quarunt dorinams
Qua cofcientsjs {it firma ac certa falutis fducia & perfuafio. Scholaftici tierd
Magis rationem & curfum humanz uitz in confilium uocant quam authori
tatem (i crae feriptura, atque ideo putant certius conftare falutis fpem, {iex,
Pectanda fit ex debito, quam ex gratia. Putant enim ificertam effe fpem,qua
Don {it nata ex metitis,atq; ideo quaerunt & Matuunt meritd X debitd ut efiis
Ciant certam falutis fpem. Juxtaillud. At {pes ex metitis qu trerlit 22qua e,
hit. Noftri uerb licer eodem fpectent, ex {criptuiis tamen admonii, uiderdit
Rlutis perfuafiong milli confeien tig pofle certam effe & incScuflam, finiten
Uum it operibus noftris & operum noftrori meritis, que plahie inardia {unt
fitudicio domini examinientur. Nund enim legi dei ﬁtl’ﬁfgcimtis.ﬂrq; ides
tradunt aufcultandi effe S. feripture, que docet fidend effe promiiféis diui;
Dis,que nituntur non noftris meritis fed ueritate diuina,fide uetd apprehens
Huncur. Itaque certa eft falus que expecatut per mifericordiam def, propter
Promifsioné dei .Eft eriim Deus uerax,omnis hoto mendax; & incerta que
®Xpectatur per noftra merita, propter corruptam fatutdrs qua fit, ut etiam
8 omnes noltrg iuftitig fint inftar patini mulieris men@ruatae:
Quemadmodii et Dauid explicat beatificationé hothinis, cui deus im
Putat iufticiam abfip operibus. Beati quori remiffa funt iniquitates &
quordi tecta (unt peccata. Beatus it cui nd imputabit dominus peccatt
. Quanquam ad inftitatum fatis fit exemplum Abrahz,tamen ad abunda/
am etiam teftimonium Dauidis adducit,adhoe, it uideant ludzei ifbumnt
enfum imputatz fir(titie abfque operibus pergratiam Dei.non effe ab iplo
Yecens inuentum, fed & %Daliide ante fe agnitum & proditum, idg; apers
Usuerbis . Quemadmodum & Dauid itiquit; Defumpfitautem hoc teftimo
Riuth ex Pfal.s2.in quo ifta notanda fiint. : 137 3
1 Primum Remifsionem peccatorum effe fuftitiam toftram, Hocex eo
]“]_Uer, quod Apoftolus hunclocum qui eft de remifsione peccatorum, aps
Plicatad probandam caufam in qua de iuftificatione hominis agit,quz eft
e operibus petfidém. Alioqui quomodo faceret hoc teftimonium ad i/
tutym ApoftolirQuemadmodum & Daufd,inquit,explicat beatificatio
Nem hominis cui Deuas imputat fultitfam abfque opetibus; qiibus uerbis o#
ﬂmdl’t idem hoc teftimonio Dauidis declarari,quod ipfe declarandum fam;
Plevat, Non dicit fimpliciter, Dauid explicat beatificationem hominis, fed
Temadmodum & Dauid. Etftatim Beatus uit cui Dominus non impuj
tatpeccatum. Iijud Apoftolo iden eft; atque fidixiflet Beatus uir; cui iri,
{fiutatr dominus juftitiam ablque operibus. Ergo fuftitia deieft qua grarig
MPutatur,non jmputari peccatum.Quid autem fuftum effe aliud eft; quim
Peccatis effe liberym » peccatis autem nemoliber eft' & purus; nifi per gras
. tfam imputationem iuftitia, & remiflioniem peccatoram. |
. Deindeuidemus hocloco Apoftolo idem efleiftam imputatam gratuis
M iuktitiam, quod Propheta beatificationem;cum dicit. Beatas uir, Beati
‘.ll.l?mm rem:’ﬂqa: funt iniquitates, id quod idem efl; ac fi dixifler, iufti funt;
i 4 quog

i’fat.sf;




4

Epiffola

sacobis

Obferua:

93 COMMENTARII

quorum remifl funt iniquitates, juftus eft ille uir, cui non imputatdoml’
nus peccatum . Ergo beatificatio eftifta iuftitia, qua gratis imputatul abt
que operibus.

Tertio . Obferuandum & hoceft, quod fide opus {irad iftam beatifica’
tionem, qua eft {uftitia gratis imputata, quoniam Apoftolus deea arguit
qua imputatur proptet fidem; ergo, Qui creditf uftus eft & beatus, propter
remiflionem peccatorumsabfque operum metitis. _

R efpondeant hiic qui fidem initio tantum cum primum creditur, iuftifi
care dicunt, quomodo ifta ad ipforum f(efftentiam quadrent, qua Apot©
uerba eneruant Si itiftitia dei per fidem eft abfque operibus; qua gratis 1M
putatur pet remifsionem peccatorum;dicemus he eam itiftitiam impufat’ ft
dei initio taatum credendir Ergo remifsio peccatorum gratuita, poft ba/
ptifmtim non apprehendetur fola fide,{ed adftribenda erit operibus, contid
apertum textum i-Ioh.z.cuius & fupramemini.

Deinde quis poterit aferere etprobare Dairidem hoc locoloqui tantu™
de initio fidei,id eft, deillis duntaxat,qui fam ificipiunt credere, ira ut ratio
beatificationis huius non habeat locum in {Ilis qui iam ante fultificati d¢/
linquunt,& ueniam per fiduciam bonitatis dei quaerunts

Tertio.Si expendatur locus ex Genefi, qui fidei Abraha abfcg operl'bus’,'
atque ideo foli, iuftitiam ad{cribit, quis not uidet iftam iiiftitiam imputar®
hoc loco nofi homini qui primum incipiat credere, €um, ut cap. 1. legitufs
iam diu antea Deo crediderit atque ex fide pattiam ad uocationem dei¥ eli/
querit,ut et Ebr.ie _ _

Atqg huius gratia plane fateor me non uidere,quomodo Iacobi Epiftolas
cum Paulo concordet; non folum, quod difertis uerbis iuftitiam folf ﬁd_“
detrahit, (id quod forfan per diftinctionem fidei hiftorica & iuftificanti®
hoc eft uina & efficacis excufari poterat) fed X quod hoc fcripturx loco ®
ad confirmandam iuftitiam operum abutitur, cum nullius operis hic fia¢
imentios & Apoftolus hinc colligat iuftitiam imputari fidei abfg operibus
& nominatim ab(que operibus . Malo itaque cum ueteribus de authore B/
piltolx Iacobi dubitare, quam illius authoritatem ad obfcurandam Apo
li doctrinath putam, certam ac folidam admittere;maxime cum & Hiero ;
mus dicat a ueteribus aflfercum,illam non effe Apoftoli lacobi, fed algerivs
cuitifpiam s & fuccedente tempore inueniffe authoritatem. Mirum an®
cur apud uetetes authoritatem, ubi Epiftolz Pauliin authoritate fuers?s
non inuenerit, inuenerit uerd poftea procedente tempore . Nimirum quo
weritas iuxta prophetiam Pauli paulatim magis acmagis inualefcente mgn
dacio proculcari cceperit.

Intetea tamen uerum eft , quod Tacobus dicit, inanem efle eam fidem
& mortuam » qua fadis careat, fed intellige s {i locusfit & faculras, Na
alioqui ncc arbot hyeme dici poterit infrugifera aut mala ; etiam fi nul/
lum ferat fruGum, nec dormiens Homa potetitdici cxcus; aut (urdus 3ut
mutus; etiam {i cum dormit ie¢ uidet nec audit fiec loquitur. Deinde &
hoc uerum eft quod ex operibus fides perfeta, hoc eft, uera & wiva 1€
datursid eft, agnofcatur . Sed hoc nondum eft iuftificari hominem €X°
peribus . Aliud enim eft itiltificari fidem,aliud hominem iuftificari: Fides
quidem ex operibus iuftificatur, atque id tantum apid homines» af ho’
mo quode ex operibuis ; fed apud homines ; fecus apud Deum; cui 1o
folunt fides abfque factis fi defic faculeas,fed & ipfa corpora ablque r_f-‘fPié
ratione & pla‘ﬂi:‘ mottud fion mortua funtfeduina. Quid enim opus €
cognitioni digina fructus operum ¢ Anigriorat fidem effein cor‘désﬁl_‘ﬁ,(_"
fe prodatfiio fracug Jam cum fidem tanti refpiciat, & illam tantum quﬂag
certe inconfulto ad caufam fuftificationis admittiitur 3 lacobo opera- Sed

facobus loquitur de uera & wiua fide. Verum. Ac de eadem loqlﬁ:'::l-’; 5




i AD ROMANOS: - o5,

& Paylus, & taten opeta excludit nominatim, in hac caula.Sed, ut dixi,utue
omnia [acobi excufantur, hoc non poterit, meojudicio, excufari, quod A,
brahamum ex eo ELLIOC] filium fuumobtulerit iuflificatum efle dicitscum eg
loci nulla fiat iufliticationis mentio,deinde, quod iftum locum dicit imples
ti per juftitiam operum,quem hic Paulus in contrarium contra iuftitiam o
Perum adducit:Nemini tamen praiudicosneg quicquam pertinaciter afle,
to, fed fententid meam fimpliciter profero.Cordatori homini efto iudicii,

Beatificatio igitur hac in circumcifionetn tantum deuchit an & i
Praputiom? ' ik

Immoratur adhuc exemplo Abrahz, uel potius ad illud poft interpofiti
teftimonium Dauidis,fufius explicandum,regreditur.

Agitautem hac {ectione quaguor, ad caufam facientia quam tradat.
PRIMV M _

Primum, eodem Abraha exemplo adhuc propofitionem firam probat
Nempe, iufiitiam effc ex fide; ablque operibus quam abinitio capitis huius
Quarti tribus argumentis munierat:

' Abraham habet gloriam iuftitiz coram Deo. Ergo non ex operibus.
Nam (i ex operibus iuftificatus effet, haberet quidem gloriam apud homir
Nes {fed nonapud Deum.

' Scripturateftatur Abfaha imptitatam fidem effe ad iuftitiam, Eftitaqs
tuftitia Abraha hon ex meritis fed gratuito imputata,itagg nS ex operibuss
Alioqui effet ex debito non ex gratia.

* luftitia eft ex condonatione peccati gratuita. Probathoc ex addudo
teftimonio Dauidis:Ergo non ex operibus.

_ lamitags reuerfus ad exemplum Abraha,idem probat per argumentum
© Ordings, quo tuftitia deinde & circumcifio Abraha contigit qui talis eft, ue
8 Nequeat opus circumcifionis canfa elleitiftificati Abrahae. Nam canfa priot

Tk effectu, recto ordine:luftitia uero contigit Abrahe ante circumcifionems.
8itur nequit circumeifio eo loci haberi;ut ex eaiuftificentur homines:

tqg ioc argumentuimn ita eft manifefti,ut confidenter in terrogandi {che
Mate utatur,non fimpliciter dicens. lam beatitudo ifta conrigit Abrahand
In circiicifione fed in praputio,fed ita:Beatificatio igitur iftaan in circum,
Cllione tantum an & in praputium deuenit # Deinde & repetit »Quomodo
frgo impurata eft,cum effet in circimeifione, an cum effet in praputior No
ﬂfm enim erat,ifig imputationé {adid effein praputio exiftentinod in circum
tifione. Vnde eadg cofidentia fubdit. Non in circuméifionie fed in preputios

- Obferuvauero, quod pto iuftitia ponit beatificationem . Namin eo eff ut

Probet iuftitiam effe ex fide non ex operibus.Huius & {upra monui;

' S$ECVNDYV M, ; :
Etfignum accepit circumcifionis.) Secundo locosperoceupationé, ufum & ratios
ﬁf_m circticifions fubijcit. Animaduertit enim mox cogitaturit [udei. Si fuy
fificatus eft Abrahd ante circiicilioné ad quid ergo opus erat circiicifiohes
gttur fruftra im pofitaeft. Ifti cogitationi refpondet dicés:Etfighum accepit
Srcumcifionis ut effet fignaculum iuftitiz fidei.Hoc eft. Ex eo quod iuftiff,
fﬁtﬁues}:m?‘ p_er_{j'df po[%ea d;mﬁ‘ circicifus elt Abrahﬁ,_rec:ic quildé collfgjmug
ec‘,rcflf'{gucl_izone o effei Lxﬂl’hﬁc atdly propterea tame no feq'um‘zr. null fuifz
i uciliongs ufum, Collatit eft enim utfignd,nimirl quo fuftitia illa fidei
.. S\brahamg obfignaref,ur que Deo chara effetsimosquo Abrahdipfe Gt fu
. catusoblignarerur, ingy foedere in quod erat affumprus confirmaretur.
ﬁ:t. g‘;‘;ﬁf}dum autem eft, quomodo Apoftolus dicatefle fignaculum iufti,
feris. gnum {llud fozdens,quqd in carne fua accepit Abrah?r_n cumpoj
& 0€ quo eft Gen. 17, Hoc eft pacti meum, quod obferuabitis inter me;
u::tfrfuos, & fen?en tuum poft te. Circumcidetur ex yobis omne mafculis
. intans octo dierum cireumcidetur inuobis: -

lam

Luceit addityed
i Agpepie
intervogations
buius;




Sighun:

94 COMMENTARIIL

Tam qutia Tudaei plurimum deifto foederis figno gloriabantur; omnium
commodifsime ex eo ipfo probat foedus hocnon operums, fed fidei igﬁlf!a’
non metito humanosfed diuina gratia nitisin o quod dicit circamcilionem
foederis huius fignum effe obfignationem iuftitize fidei, qua fuerit in praEpy
tio idds in ipfo Abrahamo,qui eam primus accepit.

DE VSV ET RATIONE SIGNOz
_ rum & {acramentorum.

Annotatur hoc loco a pletifgs quis fit lignorum facramentalii ufus, Pro/
pterea quod citcumcifio quz ifti populo initiale factamentum fuit, ab ApO
ftolo uocatur fignumsdeinde & cgeayis iuflitiz fidei, quam rationem habe’
re & noftra Sacramenta omnes confentiunt quorquot €go widi. 2

Signum inquit citcumcifionis accepithoc ft, circumcifionem acceptt
quae fignum eftsquemadmodum nos dicimus fignum uel Sacramentum b3/
ptifini,id eft;baptilmum quod fignum uel Sacramentum eft.Neg enim om”
his circumecilio lignum eft,neq qualibet tinctio fignum eft. Signum aute™
ee finiunt rem al{iquam uifibilem, quae aliquid aliud, preterquam quod U4
detyr oculis;mentibus {f pectantium cogitandum ingeti t. Vit circumcifio jila
carni¢ admonebat foederis cum Deo initi, deinde & circumcidendi €0/
dis. Baptifimus nofter admonet & ipfe foederis diuini; deinde & renotd’
tionis {pirituffancii. !

Dein uocat circumcifionem eapayide qua dictione illam fecernit afignt$
fimplicibus (uoco attfignafimplicia,quz nihil aliud in fe habent,nifi q#°
fignant aliquid, Vtlapidum cumuli juxta uias fignit eam efleredtam uianl
coihlaterelocati funt,praterea nihil habent officy). ) Eft enim capayis tale

aum,quod non folum fignat aliquid,fed & quo aliquid obfignatur & qua’
i quadam cuftodia munitar, quo widelicet certificatio quadam rei que 8%
cur traditur et offertur. Ve obfignatio teftamentind {olum fignificat aliquids
nempe cuiusfit teftamentumsfed illud etiam corroborat & de ueritate teltd’/
tur.Ita per circumcifionem preterquam quodfignum eratsetiam foedus cum
Abraham initum obfignabatur & confirmabatur, itautanimanon circtt™’
cila in ifto populo rea fuerit fracti foederis.Habebat promifsionem:Ego €%
Deas tuus & Deus feminis tui.llla ito figno oblignabatur & firmabarar-113
& Baptifimus nofter non folum {ignum eftfignificans aliquid fed & oblign?
tio eft in corpore noftro, annexa promifsiont. Qui crediderit & baptizat¥
fuerit aluus erit,qua obfignatione quafi figillo quodam redemptori noit%
afferimur & al’signamur,ﬁecj; aratiareconciliationis & redemptionis c€r¥!
camunfiquidem fide illam apprehenderimus. Alioqui ut nec uerbumip 9
ita nec adiecta obfignatio profueritnifi accefferit fides.

R epudiandi funt quorundam errores.

+  Eorum quiuim iuftificandi dederunt Sacramentis ex opere Op
cum non Sacramentum fed fides Sacramenti fuftificet.
+  FEorum qui Sactamenta fecerunt tantum certas qualdam notass ad [13:
inftitutas,ut ellet inter populi Dei & incredulos aliquod difcrimen,dede®
quibus credentes inter fe copularentur.
s Eorum etiam qui profefsionis {igna tantum ex fact. fecerunt & alle8%
rias bonorum operun.
AD PRIMVM ARTICVLVM HVIVS

{ectionis adijciendum. 1y
. Quod Apoftolus cum probandum effet fidem fuftificareablque "P“-(
bus, non folum cerimonialibus fed & moralibus circumcifionein {nd_uf::
non ad hoc rapiendum eft; ut error ftabiliatur eorum, quiin caufa iufhﬁcm

tionis cerimonialiaquidem opera excludunt, moralia uero neceflario c'geo

crat0§

iungunt & includunt. QQuod enim hic circumcifionis meminit s ﬂond'kgi
fecit, quod illam tanti excludatin caufaiuftificationis, cum inkrd tota 1€

-~ " ~ g . a A " T . B2 g 1
cii omnibus fuis praceptis,& maxime moralibus, refjciat; ubi dicit :1?: e

A




AD ROMANOS, 5§

& operari, idquod nd magis de cerimonialibus; qitim de moralibus intelligi
Poteft; & cap.7.hominatim inducit legem moralem de non cocupifcendo.
Meminit atit circamicifionis in ifto Abrahz exemplo,qui eam primus acce
Pit,non prater rationem. Nam huius gratia plurimit gloriabantur Iudai,il/
lags ad infolentid abutebatur, quafi ex ea cord Deo fuftificars effent, OftorLr
den’s igitur illam in Abrahamo ipfo nd hoc egiffe, quod fibipfis ex ea ufur

Pabant,fatis potenter illud neqs in poiteris agere demonfirat.
TERTIV M.

Ve cllet pater omnium credentium,per prazpucium,ut ith putaretur
&illis iuftitia, .
Tertioloco,colligitex addudto Abrahw exemplo,Abraha efle patrénon
olit circumrciforii fed & praeputiatori credentiii,propterea quod in prepus
to antef circumcideretur per fidem fuftiti inuenit. Vde illud,ut effet pa
feromnid credentiii,nG elt referrendi ad circumcifiong,ut legas, circumci,
ong ideo accepifle, ut effet pater omnit credentiit per praputii,id elt, eo,
fum qui funt in praepucio credentes.Sed ad hoc quod in praepucio iuftifica,
tus per fidé feribitur,ut referas ad proxime precedens, nempe qua fueratin
Prepucio. Facitenim Abraham prepupiciatii ad hucanted circumcidere
tur per fidé efle parré omnii credentii eorii qui {int in prepucio credentes;
Ut & illis credentibus imputaretur ad iuftitiam fides. A '
7ide itagg quam potenter ludeis adunat gloriam illam, qua fe folos Abra

1® pofteros effe gloriabantur, reicciis ab illius, {uccefsione incircumcifis,
flincens Abrahamim effe patrem non foli citcumciforit fed & incircumei

Otum, im0 prius incircumciforum quarn circumciforum. Siigitur ad polte

Htatem Abrahe pertinent & prapuciati credentes, ergo & ad Deum perti,
hent,cyius eft Abraham, & ad illius exemplum credentes coram Deo'iuft
3 "3bentyr,utiam non folum Iudzide Deo uero & pofteritate Abrahg fed &
€htes, fi credantgloriari qucarit. 4
ulchre igitur exponitillud Genity. Juoniam patrem multarum gentiiE
conftitug te,ne defolis circumcifis intelligatur.
, QVARTYV M, 5.3
sEt pater circumcifionis 1j5 qtii no foli circumcif fed qui & weftigijs fidei
{ngrederétur, eius uidclicet qua fuitin prapucio patris noftri Abraha:
lam quarto loco,non cGtentus eo quod & Gentes in pofteritaté Abrahg,
ﬁcrcdant,induﬁr ipfos ludzos oftendit,nifi ad exemplum Abrahz credant
e proptct carnalem firccefsionem nec propter circumcifionem ad pofte
“Mtatet iftam Abraha pertinere. Vbiuidemus Abrahamiim hic patrem di-
coNoh propter carnalem generationem, fed proptet fidef pretogativam &
Xemplar,in quo omnibus praecefsit & prapuciatis & cifcumciiis.
gituide quam pulchre uitam & conuerfitionem credentis Abrahz
dicar fuiffe in fide, tribuens illi ueftigia quadam, ad hoc pofteris reli /
2 ur & iplihac fideiuia ingrederentur,admonens iter Abrahz non fuil;
€inifg operibus legis ex quibus ipfi fibi iuftitiam coram Deo pollice,
antu, fed in fide. A _
¢ Ueltigia fidei Abraha pulchre depingit & ob oculos ponit ufide
Cimum Caput Epiftole ad Ebrzos. 1. deinde fimal & aliorum qui fide am,
uleverung coram Deo, ut & nosad eam rationem itz noftrax conuer,
ailgncp\ inftituamus. .

“MNE Kot Tahg 5, xEatoie dyveos Ol misswe. Singulari prudenti aloquitur A,
gggolus.\?ult oftendere qui fint habendi pto ueris .Abrahae ﬁ!x;s.N imirum
lity: :PE;iante's fed credentes. Ernepurcn_r_rdemam quadam & ociofa quar

"fahm!? _?l!_‘nme, Autopinione magis f; uéra fide loqui,dat fidei inuita Ay
e nempe prapucio,ueftigia;eags obleruabilia. Que uero fing
RUelltigia fideir Nimiri facta fidei,qu¢ in prepucio Abrahgdepreli{dupt.'
urf{us




Velus ledlio,

OSSER, I.

OBSER, 1L,

96 COMMENTARIIE

Rut{us ne locum det fiduciz operum, nondicit Tric iyveos 76 aBoxay fol ] y
misyGr, ut doceat fidem in uita Abraha fpeendam efle,ut qua toram illius
uitam moderatafit. Sic alibi dicit,quorum imitemini fidem. adem folertid
atitur & in uetbo saygen Non dicit fimpliciter reeimerion uel Badifeats 1€
seiysor quodeft non fimpliciter utrung ingredi & ambulare fed ex ordin€
directe ad przfcriptam normam incedere illud certe eft eorum qui ad prit’
xa ueftigia incedunt: Vide seijos uerfus dicuntur,eo quodnd libero,fed 0r
dinato & certo gradu ificediit.Ita Apoftolus exigit utqui filj uelint effe A/
brahz,ueftigia fidei Abtahz {fequanturi ;

Eft autem le@io Grgca cofyderanda,quam male feddidit uetus interpress
qui ita habet, non his tantitm qui funt ex circumcifione fed & his qui fe an
cur ueftigia fidei, qua eft in praépucio patris noftri Abiahz, quafi Apolt®’/
Tus dicat non folum circuncifossfed et credentes filios effe Abrahg,cum nofl
hoc dicat,fed in hoc fit ut doceat citéunicifos nifi fidem Abrahxhabeant??
effe filios Abraha. Igiturnotandum eft;quod non dicit # s bic mreerToins KO/
vop,fed zois ¥ bn aeerrouis wavoy,id eft non i) qui folum funt circu micifi, fed 1%
gui non tantum circum cifi funt fed & ueftigys fidei ingrediuntur.

DE CIRCVMCISIONE VT EST SIGNA,
culum tuftitiz fidei.
uzritir hoc loco quomodo infantibus comipetat circum cifio,cum iffa
fitfignaculum fuftitiz fidei;eamdg infantes Hebraotum o&auo die nd dum
habuerint, Abrahz quidem fignaculi fui {Te iuftitize fidei,nihil eft dubit{¢
cus uero uideturde infantibus. Atillis quoquedari pracepta eft circumiios
VARIE RESPONDETVR.

«  Quidamdicunt Abrahz quidem fuifle iuftitiz fidei obfignation® NO%
autem infantibus.Iilis fuifle fignum foederis tanti, ideo dari praec eptid,qu
foedus pertinuerit nd folum ad credentem Abrahamum fed & ad omnesP? g
{teros eius,etiam domelticos.

Hinc nataeft fententia patrum de fide parentum, in quam baptizent®®
paruuli, qua, {i profunditas mifericordiz Dei, deinde & foederis ratio,
ero Deus tuus & feminis tui poft te,cofyderetur; non omnino ratione care¥
Iuxta quortim fentefitiam non funt exigendi fidem infantes cum ifta exadti®
fit practer xtatems qiemadmodum eam negp Chriftus exegita paruulis?
{e deportatis Math, 9.

1 A pueronemo exegit {apientiam, fiec ill{ quifquam mox imputat fiul
titiam; nifiacce(ferit iudicium tatiss . e
» A plantularecenti nemo exigit fructi; niec lli mox adfcribit fterilita®
5 Princeps i fuis exigit fidé, adultis {cilicef, nd [tatim etia ab infantibt%:
2 . Alfjdicunt paruulis quogs circumcifionem fuifle fignaculum iufﬁﬂ“ﬁ,
deisnon quidé prafentis,ut Abrahz,fed futurz,hoc eftscircuncifos &0
natos eos efle in fidem Abrahz fuo témpore apprehendendari. Juta fto/
rum fententiani Apoftolus ludzos potenti arguméto admoriet; at fufticia®
non aliter quafant quam per fidem in quam pueti fint oblignati. er2
3 Prateriftos funt, qui etiam pueris facramento foederis initiandis ret 5
ad(cribant fidemshixi hoc unosfidem effe donum Dei, quod rationis uf_il‘?a
egeat. Cum iftis neto facit ex omtiibus patribus. Verum per me licebit U,
fententia fruantur. Nolo enim cuiquam praiudicare temere: Ifia dico P‘;‘;d
pter errorem eorum qui negarit infantes efle baptizandos,ex eo falfos q“fy
rationem foederis & ordinem cecortomiz reghi Dei fion intelligunt, B€€
tis expendunt. , . e

184 felicitas an civeunteifiont . ) Videmus hic;quod etiam {upra ﬁotamml’ﬁ
idem effe, iuftitiam fidei, remifsioné peccatorii & noftra felicitat€ {Ha.c ;5:
certum efle de remiflione peccatorii, effe noftram iuftitia & beatificati® g
1 Inufufignorisexpenden dii. Gratii oblatd, ad certificandas cofcientt®
2 A;lmoneri nos ut accept gratizx ref] pondeamus.Ro-¢: In hot




AD  ROMANOS, 29

4 Tnboc ut effet pater onnium credentivm. ) Videmus hie qua inre fita fit unio vete,
fis populi & noui teftamenti. Abraham eft omnium pater. Quorum¢ Cres
dentiu. Ergo fide coadunatur utergs populus. Si hoc eft,unitas igitur Eccle,
fizc ex Ludieis & gentibuis cégregat:egelf in fide Chriftilefu. Quid ergo cum

I3 7.(acramentis, & reliqufs humanis infitutis faciunt qui in illoriim obs
€ruantiam unitatem rédigunt Ecclefiz Chriftie i ,
. Non enim per legem promifsio,) O'mnis {lla difplltatio‘ Pauli de ¢aufaiuttificar
{fonfs, eft concathénatio quedam denfifsima & argumentola, in qua alter
Pender ex altero,probarur ex dltero,inferturdy exaltéro. Hine perperua funt
a, 33,371, due 770 & 50.id efts Eeenim, quoniam, propterea,igitur, quibus
Uelantecedantia pér fequentia declarantur aut probancur, uel fequentia ex
Ntecedentibus inferuncar. Protnde quifquis iftam difputationem (ibi clard
cere cupityurdeac ut iftas illationesyet probariones probe obferuet. cudeyop
Quoddam eft, iuftitia hominis efé ex fola fide, 1deo, neque ex operibus, nes
Queex circumcifione, nequé ‘ex lege s Huc referenda func omnia; tanquam
Rd caufa caput. : DY
Non enim per legem YParticala caufalis,oftendit ifta, probationemrefle antece
fntis,nempe eitrd quod dixerat pofteros Abrahe cen'endos eff no folum
ricumcilos fed et incircicifos fine fide non efle polteros Abrahz. [ftiud fam
dtius declarat, ¥ fiemum facic. -7 ‘ ol
. Elt aurem rurlis atgum *eum ab ordine caufee fumptd. Nimirab ordiné
F‘l‘omi!‘sfmis quz Abrahzfacdta e-at antelegem. Vinde certe né poterat obs
fruatio legis caulam prom e hoefedicatis X pofteritatis uftinere . [am e
Y0lydei de haereditate i'ta X poiteritate Abrahe promifla ex fiducia legis
8loriabirur, qualiides elfent pofteri Abrahg, et capaces promilsionis,quod
3 5em haberge Gentes uerd non effent,quod adlégem non pertinerent,cum
OmNis ifta preerogatiua pofteritatis Abrahce promiflaed; harediraris (ola fis
€ Conft -r, (Ui ¥ capaces faciat eredéntes tantum; fiué illifint ludifive Gen
‘e Hycargamentum erafatarin Galieap.se & % pokry
“md,h;ercdc:n fore mundi fimpliciter accipio cum Ambrpﬁo de promif-

a N®redicate cerr® Cenaan, Gen.is.17. Quidam de Chrifto femine Abrahaa
“M. 22, Pigl, o, Non abludic autemafcopo G de terra Cenaan intellexero.
AM eam h ereditatem {ibi ex lege ueadicabant ludai.

 Brenim i fj qui ad legem pertinent, haeredes funt, exinanita eftfides,

foluta et promifsio. gt
Rutfus adie@ caufalis ratio. Dixitnon effe perlegem promifsionem A
bl_‘ahx factam. Adijcit rationé potuit ex tempore colligere, falte promifsio,
nis.Sed erat nota ea ratio. Addit igitur et iffamyex hatura relativord dudam.
fomifsio & fides relationem inter fe habent. Promifsio exigit fidem, fides
9mifsione nititur. Promifla eft aiit impliciter hzreditas.Ergo fides capax
Ws e, Si igitur lex facit heredes, exinanita eft fides fimul & promifsio.
b ed obferua cur nondicat, Etenim fi per legem contigiffet promifsio A,
tahe, (ed, i qui ad legem percinentshaeredes funr, X ¢.cum tamen ifta fint (i
Periori argumento probationis uice adie®a. Iud.ei gloriabantur fe effc hae+
S Proprerea quod pertinebant ad legem. Hoc uerum fuillte.{i ex lege da,
ta effec Abrahe hareditatis promi(sio. Et ludei firmiterillud ex adducio A,
d.’ahz exemplo cSclulifent ad hune modum. Abrah contigit ex lege hare
l"aS-Et 08 fumus ex lege,ergo X nos umus haredes . Cumuerd hoc non
Sledex fide fic hzreditas,uis (12 argumenti facit pro Paulo : Abrahiz ex fi,
S Cotigithereditas n ex lege;erga etuobis nd ex lege fed ex fide catinget.
@ Fa;'m lexiran operatur, ) Probat quod dixit,fidem & promifsioncm irricam efr
e "hzreditas pendeat 3 lege..Si dicas quomodo, refpond?.t, Ngm lex iram
Peratur. Argumentum e%‘a contrarijs effectibus legis, qui certe ad caufam
Whiicasionis & capiund gracuita promifsionis non faciunc.

OBSER.IL,

Ante legom ane
nos aso,
Qaldt,re

ER ctlam args
hoc ab impofei
bili, Eft enina
m ofsrbih'fm
mesioncm Dek
fiexi irvitam ér
deo neq; fidem,
vide Galat. 19,

i Sed -




OBSER.Tx

OBSER. 11
QOBSER- Nk

3t COMMENTARIY

Sed quaritur, quomodo lexiram operetur (id eft, uindi@am: Dei;mor€ o

fcriptura ) cumfit ancia, iufta, bona, conuertatgs corda Pfal.1s. Apoﬁofui

reddit rarionem,dicenss :
siguiden ubi non eft lexyibinon eft tranfgrefsio.)Quali dicat. Tranfgrefsioni deber

cur nindidta non hareditas. Vbi uerdlex eff,ibi tranfgrefsio eft, Ergo X uif?

dida.Igitur non hareditas. .
Quomodo autem tranfgrefsio fit atg adee & uindicta,ubi lex eft,uidebd

musinfralatius cap. 7. Loquiturhic delege feripta, nG quod ifl{ sranfgrel?,

fionemnon habeant,qui non habentlegem feriptam, cum habedtlegem nas
turzsuerum quod hac it legis conditio,utreos reddat tranfgreflores. Igiuir
ubi plus legum,ibi plus eft & tranf(grefsionum. Atghocuitium none

gis fed deprauat noftra natura, qua carnali seltycum lex {ic {piritalis,Pro”

phana eft & mala,cum {llafic fanta et bona. Iftacocludi pollunthoc moéor

1 Vbicung tranigrefsio et ibiirrita fit promifsio.

Quia iram meretur.)  'Vbiuerd eft lex,ibi el tranfgrefsio.

s  Ergoperlegem irrita fit promilsio. 4
Ex iftis cocludet fummatim per Epilogi. Igitur ex fide datur hereditase
ananis falaeft fides g7 iwrita promifs.) Videmus promifsionem & fidem hic co

nedti indiuulle,

Dodrina legum,irritas reddi utrafgp.

vbi lexibitranfgrefsio.) Penfanda naturae noftra corraptio.

Proptorad ex fide,d& 7m0 ix wisswe habent Graeca,nimirum exAdalixig. Delv
deratar enim aliquid ad perfeftionem (ententia,id quod ex praecedentibuss
unde iﬁa-condu(}io infertur, fumendum eft. Vi, datur hareditas,uel conftas
hareditas,aut promifsio uel tale quicquams

Concludit ex premiflo argumento, quod duxerat ab { mpofsibili & ab’

€ardo, nempe, fi ex lege confiat hareditas, inanis & irrita facta efturraqu€ «

& fides & promifsio . Cum enim impofsibilefit promi(sionem Deirrita®
fieri, atque ideo & fidem abilla pendentem, recte colligitnon ex lege el
{tat heereditatem ut putabant lud=i,(ed ex fide. Hoc uidelicet innuit ilfatio’
nis nota i 7570,

Vi fecundum gratiam,ut firmafit promifsio uniterfo femini.

LeQio apud Grgcos uifa eftueteri ifnterpreri fu perfhai quicdp habere, Nam
ita habet; ive xera yitows 6679 Graz Bebeiay wir imayysaiay, quod iple reddidif
ad hunc modii, ut fecundum gratiam firma (it promifsioquafi abundctﬁf"ﬁ
tegédumg fit, iva wgri yiowy Bibaia o imayyehin, uel de 7o ngan xeew Peloial
ol imayyMiap. Verum Apoftolus noh gauder fuperflufs,neque facilea
dat uerbis. Quin magis abundat crebra e, que & hoclocoperfici
eftaliquo uerbo,ut, {it; uel confter,ut inquit fecundum gratiam conftet ¥
geditas.Quid irar Adhocsingait,ut firmatic promifsio.

Quia collegerathzreditatem nd conftare exlege,proptetea quod o P,
&o nequiret confiltere promifsio,id quod cfletim ogibile, & abfurdum di
cere, iam ¢ regione has rationes per argumentam necelTario ductum, bl
cit ei quod intulerat;idcirco exfide dari hareditatem. Quafi dicat. Cum

we impofsibile fit promifsionem Dei fieti irritam, fieret autem {i cxlcg“ﬂ
{et hareditas,quid aliud fequ itarsquam neceflario hareditatem ex fide cot
ftare,proptereaquod nece(l!fc fit confiftere promifsionem dei.Ea uerbconi.
fRit gratia dei, cum lex iram operetur;proprer tranfgrefsionem, ;

IDCIRCO EX FIDE,

Dixerat, hareditaté Abrahz & femini efus promifTam aon effe ¥ l"g‘;-;
Illud probauit Enthymemate. Non eftexlege hzreditas. Nam fi cxleg“y
‘hereditas, irrita facta eft promifsid . Nam lexfram operatur. Vbi defyder¥,
tur maior,ut fit fyllogifmus ad hunc modum.. ;

predita®
&

s Quicquidinancm reddit promifsionemdei, in co nd conftath Haredes




AD ROMANOS, 99
A

¢ * Hazredes conftituere eos qui funt ex lege,inan reddit promifsionz def.
5 Ergoexlegenon conftat hzreditas. -
2 Deinde, quia fubiecerat allertiud, fed ex fuftitia fidef, necelTe habebat.
& illam probare.Nam tametfi probauetit nd efle ex lege, nondii tamé clarii
erat efle proprerea ex fide. Affertivam itaqg probat per argumehti  necefla
tio ad hunc modum, 1+ Quicquid fitmi reddit promifsionem dei in eo con
ftacharedicas. » Haredes aiit conftituere eos qui funt ex fide, firma reddit
Promilsionédei. 5 Ergoex fidecoftathareditas. Huc pertinerquod di,
¢it, Idcirco ex fide, ut fecundum gratiam firma fit promifsio.
Notandi eft atithoc loco, & apte Apoftolus coiungat gratid,promifsios
fem, & fidem,quibus hoc ttibuit,ut neutra queat ab altera feparari- Gratia
& fides ita habent in hac caufa,ut mediam inter fe promifsionem coplectan
tur & efficacem reddant.Ex gratia naa eft promifsio qua & nititur, Fide ap
Prehenditur ings effectum ducitar. Nullus itagg locus eft apud promifsioné
dei,operibus,legi,citcum cilioni,ptopterea quod nequitapprehendi merito
Operum. Alioqui iam ng effet gratuita promif(sio. Opus itacs e, utfides ac,
Cedat que non nititur propria iuftitia,ied gratia X ueritare def. !
Obleruandi uerd eft, quod nd fimpliciter dicit, ut firma fic ptomilsio,tie
Uideatur ueritacé dei fundare nofira fide,quafificin feipfa imbecillis,fed adij
Cit,omni femini,id eft, tam Gentibus % . udeis. Nimird ut promifsio deisa,
lioqui in feipfa cSftans & firma, firma fic etid uniuerfo femini Abraha. Nam
& illi fa&a eft, non tantit Abrah. Jam femen,id eft,polteritas Abraha,non
toncludebatur in unam rantam lud #ord nationem, fed ampledtebatur om,
Res totiuts orbis gentes . Non erant autem omnes circtici{ae,nd erant emnes
fublege,nG erant omnes ex carne Abraba. Proinde nereliqua Gentes qua
2 Y ip(zadfemen Abraha pertinent, quotquot credunt, ab ifta promifsione
- Excluderéur,atg ita & ipla promifio inanis redderetur, recie colligitshare
ttatem non lege quemadmodum neq circiicifione confiftere.fed fide, qua
Una capax reddic promifsionis divina uniuerfum Abraha femen.

Non ei quod eft ex lege tantdi,uerii etiam ei quod eft ex fide Abrahe

Expanit quod dixit, omni {emini, ne putetur loqui de Iud=is tantum
Quemadmodum enim fupra declarauit Abrahamum efle patrem omnium
credentium, non ad circumeifos tantum pertinere, fed et ad incirc¢ieifos, ad
utrolque uidelicet, i credant,oftendens paternitatem Abrahz noh niti cirs
cumcifione, ita & hic, ut oftendar femen Abrah® non niti neque compres
hendilege, fed fide, dicit, Non ei qui eft ex lege tantif, uerum etiam ei quod
et ex fide Abrahe, Hincfubfjcie

Qi eft pater omniun noftrum. ) Rureus uniuer(alg particulam ufurpat,quafi dis
€at.Non folum ludeorum,non folum circticiforum, non folum inlege exis
tentium,(ed omnium nofteum,uidelicet' credencium quorumcundg.

icut {criptum eft. Pateem multarum gentium conflicui te.

cuideatut de fuo ifta colligere, (cripturd inducit,ut wel ex illa intellio3e

fe nihil adferre noui,a quo tantopere debeant abhorrere, fed iftud iam olim
divinitus it; e(le dirpo?itum - Eltautemlocusilte Gen.17. ubi Deusad A,
rahamum ja [oquutus eft. Ego fum, ¥ ponam pactum meum tecum, erisg
Pater multayym gentium.Nec ultra uocabitar nomen tuum Abram,fed ap,
Pellaberis A hraham, quia patrem multard gentium conftitui te. Admonet
faque cos wel ex nomine Abraha, cuius ea eff ratio, quod propterea indis

:l_:mde&, quia fucurus erat multarum gentium pater. WYX 1AM inquit Mul,
ttuding

1S gentium,ne effugium ficad multitadinem unius ludaici populi.
alet autem yirrys huivs argumenti ex natura relativorum. Sienim A,
raham et pater mulcarum gentium,ergo non una tantum gens ad illius po
Sritatem pertinet, (cd mult ill quarum pater conftitutus eft. Nam relatis
{unt paer & (emen.Igitur non foli fudai ad (emé Abraha acrcenzl ‘
i 2 fen

Mainger (¢




Epilogus.

io% COMMENTARITL,

fendi eftis,fed quztuis etiam Gentes,fi fidem Abraha habuerint.

Ad exemplum Deiycui credidit.) Hecnon feriptura uerba funt fed Pauli.
¢ur autem illud ngrgwarr wazie. Quidam, coram deo, quidd ante deumsquatt
Apoftolus dicat, Abraham etfinonapud mundums ante Deum tamen €it€

Legi’

patrem omnium credentium. Quidam uero legunt,ad exemplum, ad fimili/
rudinem Dei,ut Chry(oftomus, qui interpretacur per duoiwe. BT autem k&7~
savriidem quod ex oppolito, uel iuxta oppolitionem;, quod non male uertt
potelt, ad exemplif,uel ad imilitudinem, aut ad imaginem: propterea ¥
imago {uio archetypo uelut ex oppofito correlpondet,

ommendat autem Apoftolus iftam Abrahe paternitatem. quam hactes
nius et rationibus et feripturis ad omnes credentes et nationes pertinere pro?
bauit, etiam 2 dignitate archetypi fui cui uelut ex @quo refpondeér, nimirust
;!fHOd (imilis{it paternitati Defycuiille credidit-Qualidicat. Quid horreris ¥/
tam paternitatem Abrahz, cum adeo non abfurda (it, & prater rationem ut
conformis it paternitati Deisad cuius exemplum accedity

ua uero in re fitafitifta imilitudo inter utranque paternitatem, tam eft
ex eo colligendum, quod multarum Gentium pater conftitutus efle dicitut
Abraham.ut intelligamus 8¢ Deum non efle unius tantum gentis deun 1€
mulcaram ficut & Abrahamum,quam ex co quod fubrjcitur.

ui nitz reftituit mortuos acuocat ea qua non funt tanquam fint:

Hoc eft. Quemadmodi Deus eius eft uirtutis & potentig,ut uita reftiruat

mortuos, ¥ uocet ea quanon funttanquam fint,ira Abraham fideilli adh®/
rens, inds illa iftam uireur€ Ded omnipotentére{piciens, effecir, ut cum ¢ et
inm emortuus,hoc efteffoet?id, quod ad pofteritate aliqud acquirandd nihil
eftaliud G emortuiielle reniuilceretac foecizdus fieret,uocareturd pater cré
dentit omni, etid corii quinondit effent,quafifam effent, atq itarefpondet
pulchrearcherypo fuo,etiam hac ratione. >

Chryfoftomus adijcit & aliam fimilitudinem inter Deum & Abrahamih
nempe, quemadmodum Deus fine naturali cognatione per fidem eft patet
oledorum credentiums ita & Abraham.Hoc quidem etipfum uerum cﬁ:ffd
non uideo,quomodo ab Apoftolo tradatur.

Abfoluitiam Apoftolus argumenta qua ab exemplo Abrahaad confir’
mandam propolitionem de iuliificatione fidei defumpfit, per qua totam 14/
deorutn uelati zlw waremiay fubuertitinuno ifto Abraha exemplo. Prelu/
mebant plurimum de operibuslegis, de circumeifione, de pofteritate Abrd/
ha,delege,de promiffa hzreditate & benedictione.Hac omniaillis abftulit
cuidétifsimis rationibus & fcripturis, idd quod fupramodi admirabile etz
in ipforum patriarcha Abraham,in quo mirum in modii {uperbiebant: ¥ T8
bauit Abrahami fide iuftificatum effe ablg opetibus, citrameritd, {olaDet
gratia,iuftificatum effeante circumcifionem in praputio per fidem,ne quid
huius circumcifioni pofsit ad (cribi,circumcifionem illum accepille fignacy!
fum fuftitie fidei, factum efle patrem omnium credentium, non folum eor
qui circumcifi;{ed & eorum quiin prapucio credunt. Deinde per materiam
promifsionis, per illius naturam & rationem, probauit hereditatg & ben¢
dictionem illam Abrahe & femini eius promiffamsnon conftare ex feges ed
x fide. Adiecit rationes,quibus oftenditimpofsibile effe utper fegem con
ftet hareditas, & necellarid,ut conftet fide;, ad hoc,ut confiet gratia,firma
fit promifsio uniuetfo femini, tam Gentibus quam [udzis quorquot cre at.
Conclufic, Akrahami igif effe patr& multarll gentidi nd per legé.fed per i
ad exemplit Dei, cui credidit.In quib®omnib? ffupend eft;quod nd folido
cuit Tudxos neqs ex lege;sned ex circicifione,neqg ex perfona & prarogat!/
aa Abrahe,neque ex promiffa haereditate ea pofsidere que fibi ipfis pollic®/
fantur, fed haec omnia plena effe argumentis ad inftitia fidei dcducmtlbﬂ?&
qui tanto furore impugnabat,no aliter,& {i firenuus quida pugil aduerfar!
fuum {poliet omnib? arimis,in quibus fiducid uictoriz collocaueraty

Pro’/

deinde
non




Ld

AD ROMANOS. toh

non folum (poliet, fed illis ipfis eum quocp fternat & uulneret ., Ita uidelicer
Potens eft ueritas, urquicquid ueri ab aduer(arijs ufurparur, cogatur contra
€os ip(os facere pro defendenda uetitate, quod genus uitoriz omnium eft
Potentilsimum {imul & illuftrifsimum; . _ _

Vdcirco ex fide,ut fecundum gratiam utfirma fit promifsio.) Videmus hic,quafit ratio,
quod fide iuftificamur, & benedictionem hareditatis accipimus,non operis
bus. Afsignantur dug rationes. Prima,tt fecundum gratiam,hoc eft,ut (alus
Nobisconitet non eéx merito fed éx graria,ut omnis gloria cedat divin bos
Nitaci.Hine Paulus ubi y inculcat fios gratia faluari, per fidem in Chriftim,
Quam gratiam etiam in omnibuis fere epiftolis imprecatur duibus fcribit.

Vifirma (it promifsio Dei. Nam Deus ex fua gratia pollicitus eft femis
ni Abrahz benedictioné.fta promifsio labefactatur pér dodrinam operd, fi
de uerd firmatur,dum credeéntibus it fitia impitiacurs & benedidio datur in
Chrifto . lam fifirma eft promifsio, firma éft eriam benedicio credentium.
"Vbi funt, qui docent dubitare de gratia Dei? ‘ ,

Qu eft pater omnium noftrumsficut [eriptit efty Patrem multarums géntium conftitui te.) Quid
tale legitar de Romanis Bpifcopis? Aut de Apoftolo Petro¢ Videmus hi¢
Unum efle populum ueteris & noui teftamentis quod fub feminé Abrahz,
communis omnium credentium patrisscomprehenditur. Math.2. 2 Deinde
Unitatem populi Deificam elleinfide Abraha, non in lege Deis multo mis
nus tradition bus humants. ;

Qu/ winificat mortuos, ere. ) Expendeédauiteus & potentia Dei.inifto Abrahm
typo oh oculos no'tros pofita & commendaca. In rerum natura & uluduo
fune que videncaar imposibilia. Vaum, ut quod mortuum eftyuitium reds
datur. Aleeram,ut quod non eft nec unquam fuit,creetur ut fit, & tum etiam
¢im nondum elt upcettr.Hec pulchre intypo ifto Abrahx uidentur. Mot
tum erat corpus Abralie, mortua matrix Sara, & tamen uirtute fidei; quae
fuiti praputio Abrahe uivificantur, id eft; feecundantar, idds non folum
Carnali, (ed étiam, immo magis {piricali {(obole, Nimirur ad exempli eius
qQui aiuificat mortwos. Seéminis tocatur pater,nondum exiftentis pater fi,

liorum, quorum nullus adhue eratsquoram aliqui in fine mundi demum ges

Rerabuntur,qui tanten X ipfi dicentur filj Abrahee. Ifa dicunturad comy
mendationem fidei quz pradicatur in hoc Abrahamo . Verumin (equentiz
us fidem Alyah 2 diligenter expoliet Apoftolus,utaudiemus.

Qi preter fpem fub fpe credidit, ere.) Poftiuitificationis argumenta hine ad fiy
hém ufep capitis duo agit Apoftols. 1 Expolit & ob 6culos uifendam po,
hit Abrah fidem, cuius exemplum induxerat. 2 Applicatillius iuftifica,
tionem ad noftram fidem . Videbantdre enim ifta duo ad ea qua hactenus e,
itdelyderati. t Primum enim quia extulerac Abrahiz fidem, illiggdocuerat
acceptam referel infticiam coram Deo. Queri poterat gitomodo tanti habes
Yetur fid es coram Deo,utillius gratia imputare uolderit iuftitiam - Nequit
€Nim tatio iumana cotenta efl e feripturis,nifi audiac & rationes. Et alioqui
Wivideryy fides res effe lenicula. 1d quod & nos hodie experimur.. Neitage
Preter caufam uideatur fidei tantum tribui coram Déosexpolitione illam ud

Ndd ornat ¢ explicat. + Deinde quia obijci poterat, Et quid ad nos quod
brahw fides ad'iuftitiam impuitata eft ¢ docet iftud nd Abrahz tantu m (ed
_2qﬁrf gratia {criptim efle, ut {ciamus & nobis imputari ad iufticid {i pros

Mifsis Dei credamus.
INTBRPRETATIO.

%ﬂf practet [pem fub fpe ctedidit fe fore patrem multarum gentiti ius
Xta1d quod dictum eft. Sic erit femen tuaum.

Primum ponit promifsionem Dei qua Abtaha de multiplicatione femi

RIS fui f2&a et Genrs. cum annorum ellet circiter centum, & Sara eflfetno,

Magenaria . Deindeilli ex latere adiungit fidem,dicens, Qui credidit fefore
i 3 patrem

OBSER. I,

OBSER, 1L,

OBSER: 'll!u




res COMMENTARTYE ,
patrem multatumgentiom, ficut dicam eft, Xc. Vtautém admoneat fuifle A
praclaram & infignem fidem,,8 qua admiratione digna fit,addit: Quipre”
ter fpem fub fpe credidityid quod uelut fummarie pofiti, mox declarabit ¢
explicabit. Poffuntaiit obfcura uiderisin ifta loquutione,primum quid u@
cet prater fpem crederesdeinde fubipe credere. Nam uid&tur abfurdi quids
piam habere & contrarium inter (e hacuerba. Si enim prater fpem creé
dit,quomodo fub fpe credidit.Si fub fpe;quomodo prater (pem¢
&mmuis feipfum declarabit Apoltolus, tamen iftas loquutiones OpP¢rE
preciumn eft exponere.  Credere per {e,eft uerbis Dei fidem habere. Fides
enim Chriftianorum non eft inanis opinio prater uerbam Dei mente con<e
pra:fitagrillad dupliciter. 1 Primii quado predicaturaliquod factiv, ut (]_Ui’.
donobis pradicatur Chriftus pro noftrafalute crucifixus . Ibi exhibit@iam
beneficid fide apprehgdimus.Deinde quado aliquid promittitur.1d quia 89
{61 credimus futurd, fed & {peramus, hocelt, cum defyderio exp cctamuss
recte fub fpe dicimur credere.Nam ibi fidei coiungitur [pes,fides credit uet’
bo Dei, fpes expedtat promiffum. 5ic Abraham cum haberet uerbii promi
fionis de multiplicatione {eminis fufy primum illi credebat, tanquam Deos
ui mentirinequeat. Deinde quia defyderioferebatur inrem promiffam 3¢/
cedebat fidei fpes,unde dicit, Qui fub fpe credidit,
2 Quodautemdicit, praeter pem credidir, ‘idem eft atep, defperatis rebUs
crediditac {pem habuit, Dicuntur autem res defperata, quando iuxa il
cium rationis nullus fupereft (pei locus, unde probabiliter aliqua fpes fum
queat.Naturaliter enim credirur & {peratur quod exratione probabili app2
ret eflc pofsibile. [ta & nos Germani loquimur. Esif keyn hofnung mche dd ﬁgmﬁ
cantes non efle rationem -aliquam {pei reliam, magis quam aon efle(pem
amplius in quoquam. _
wine chriffh  Spes enim bifariam (e habet: E fpes exrationibus collecta. Deilla qﬁ o
| prater [pomin quod dicit, Qui pretet fpem credidic. Nibil enim ad oculum erat, unde rat®
"1“‘? 'i‘,“f"’“";: humana colligcre poffet Abrahamum fam fenem & effoetum ex uxore (terls
Wb [peP: 1 8¢ fam fen fore patrem mulcardi gentium, Atgs hoc declarabit mox Apo/
{tolus.Deinde eftfpes non rationis fed fidei judicionitens. De illa cft quo%
dicit, qui fub fpe credidit . Erillam quocg explicabit infra.Iragg nihil cosrars
aut abfurdi habet hiclocus,{iad eum modum expendatur. |

Acnon infirmatus fide, haud cofyderauit fuum iplius corpus fam ¢
mortuam,cum centam feré effet annotinec emortuum uteram S .

Declaratio eft eius, quod dixit Abrahamii credidiffe praeter fpem. N"I’.’
erat enimamplius {pes ex natur uiribus (ufcipienda prolis, cum am 0¢ 4
{ent & Abraham et Sarafam prouecia ztate & effcetis corporibus.Vt igituF
exprimat illam naturz impofsibilitatem & magnituding fidei in Abrahd
non dicit, Non confyderatrit corpus fuum famfrigidum & propter wratet
ad feeturam ineptum,fed iam emmortuumsitem emortuum uterum Sar¢-®
torpws emor, quod utriufgp corpusiam facum fueritcadauer, fed quod ad procrﬁanda fo
tusm. bolem, quam foecundifsima pollicebatut diuina promifsio effetiam M, 3
tuumset ad uinificandam foeturam impotens. Quemadmodum enim mta[‘:
membra uocamus non qua tantum per fe uiuunt; uel aliunde ufuiﬁ'canﬂé’
fed qua potentiam habent uiuificandi alia.Etdeum ipfum nigentem appP,
lamus, non tam quod ipfe per fe uiuitquam quod omniay juificat,autl $
{cilicet illa niuificandi omniayitarecte uocatur corpus uiwidi, nd quod,‘a‘:;
cam in fe uinit,fed quod uirtutem habet gignendi & uinificandi. Cum_llla 5
nec Abraham haberet nec Sarah,recte dicuntur ab Apoftolo, ad exprimet”
dam non fimpliciter ineptitudinem aliquam, fed impofsibilitatem proce
da {obolisscorporibus fuifle emortuuis.

QV AE S T1O, ] 1
fueritemor”

8 Sed dicet hic quilqua,de Sarah facile credidero, quodutero o




4D ROMANO S, sop

& e, cum eflet fam nonagenaria, & ut{criptura habet,ceffaffent illi fleri mu,
liebria,De Abtaham uero quomodo uere dicatur non wideo, cum poft obi,
tum Sarah,qua anno uitz fuz centelimo uicefimo feptimo demum,hoc eft
Poft natum Ifaac tricelimo feptimo mortua eft, aliam uxorem duxerit atg ex
illa fufceperit fex filios,ut uiderc eft Genelis 25.Nam ipfe Abraham poft na,
tum [{aac annos adhuc uixit feptuaginta quinque, & poft obitum Sarz 38,

uomodo ergo Apoftolus hic corpus centenarij yocat emortuii, quod nec
ante id tatis, in generando lfmaele anno nita fux ss.nec polt in procrean,
dis ex K ethuraliberis, cum ultra annos effet 157.infeecundum fuit, fed uiuis
dum effe repertum elty

Quaftionem hanc mouent Origenes,Hieronymus, Auguftinus,& ex re
centioribus Oecolampadius,(ed uarie foluunt.

Origenes exponit de fpiritali mortificatione corporis Abraha, ftem &
Sarah,hoc eft, de propofito & uirtute cdtinentiz ac domita fam libidine ge
Nerandi. Verum fi ea eflet Apoftoli mens, nihil opus erat cmemorare qua
®tate fuerit Abraha, & @ uterus Sarach fuerit emortuus. Non obferuat argu
mentum Apoltoli in eo effe, utoftendar amplituding fidei Abrah2nd in eo
Quod continentie propofito reiecto, operam dederit (ulcipiéde ex Sarah (o
boli, fed quod ¢redidicac fperauit practer fpem. Non dicit: Qui practer conti
Nentia propofitum {ub {pe credidit, (ed qui praeter (pem credidit, innués ita
fuille utriu { corpus emortai,ut nulla fuperfucrit gignede prolis fpes. Pros
inde Origenes quaitionem quam multis uerbis mouet,fon foluir.

Hieronymus & Auguftinus exponiit Abraha corpus ab Apoftolo non
ﬁmpli-.:frcr fed fecundit quid emortuiiad gignendii dictd efe,nempe ad hoc,
Utex Sarah iuxea promifsionZdei pater fieret futurae fobolis,no wut ex iuuen
cula. B¢ reddunt ration? phylica. Dicunt phyficori efle fententiam, homing

p hem exmaliere etling plane adhuc effoera, tam@ prouectiore xtate,nd tol,
lereliberos,rollere uerd ex inuécula, & uicifsim mulicrem prouectiore ®tas
te;que tamen adhuc uires gign&di habeat,ex uiro effacto & feniculo nd con-
Cipereliberos,cOcipere uero ex eo quifit adolelcens & iuuenis . At ita red

untrationem quomodo Abraham dicatur emortuo corpore fuille, nempe
8ignendiliberos ex Sarah nonagenaria,non ex Kethura iuuencula.
Origenesnon contentus horum duorum ratione,aliam afsignat,nempe,
Iﬂeclarata;m effe potentiam dei etefficaciam fidei in eosquod corpus Abrahg
Omnino iam emortuum & ad gignendd impotens, ufque adeo factum (it ui,
Bidum ac feecundum, utnon {olum ex Sarah, (ed poft multos etiam annos
ex Kethuta liberos tulerit.

Egouctdhaud cum Origene fed cum Hyeronymo & Augufltino fentis
femalo . Nam Origenes non obferuauit polteritatem Abrahz promiffam,
Ui credidiffe feribitur, & cuius fides tantopere pradicatur, pendere exea

®cunditate que Sara data eratynon Kethure. Inca uidelicet X fidei efficar
€ & potentia dei declarantur,non in ea qua eft ex Kethura. Nam nihil miz
Tum eft yel infolens,uirum grandeeui ex iunencula patrem fieri, cam idem

ahteafit toties ab adultioribus & grandioribus @tate factum,

dod autem dicit. Non eft infirmatus fide, oftendit ex ¢onfyderatios obfersatig |

neuirium & curfus naturee, infirmam reddi fidem erga diuinas promifsio,

nes. Non confyderauit,inquit,quafidicat. Quod {i confyderaflet emortuum

corpus fuum, & effeetum uterum Sarzh, tam forti fide non fuiflet. ER itas
Que zgritudo fidei, confyderatio rerum natura, & uicilsim fortitudo, finon

Uires naturae fed Dei promittentis uetitas & potentia,de qua fubii‘r’get, cony,
fyderata fuerit,

QVAESTIO 11
Verum occurrit hic ferupulus quomodo dicat Apoftolus Abrahamum
hon confyderafle corpus {uym emortyli, & matricem Sare emortuam, cum

i 4 tamen




COMMENTARII

tamen Gen.v7Jegatur rififfe in corde fuo & dixifle.Putas ne cen

{cetur filius, & Sarah nonagenaria paiiet? _
Certe negari non poteft; ifta uerba Abrahz exprimere quandam fent
e/

& emottui corporis confyderationé;tamin Abtahamo quim in Sarah

io4 :
tenario na/s

lis

rum Apoftoliis non de {implici colydetationé loquitur, quam Abrahz non
adimit, {criptura lli etiam tribuit, fed de tali qua fidem in promifsione L%
veddidiflct infitmam. Vnde dicie: Non éft infirmatus fide; neg confyderauit
“corpus fuii emortuii fam; id ¢ft 3 credendo non eft impeditus colyderation€
corporis fui emortui: Ideo & {ubiunget. Verum ad promifsionem Deinoft
fielitabat ob incredulitaté, fed robuftus factus eft fide, ut oftendat Abrahas
mitm confyderatione emortui fui & Sarz corpotis 4 fide promiflee pofterttd
tis non efle auulfizm aut deieGum, Alioqui & ipfa Apoltoli uerba declarant
Abraha in menté uenifle emortui corporis uis item & Sarah, cum dicitin/
fra, Robuftus facus eft fide,tribuens glotiam Deos cetta perfuafione conce
pta,quod is qui promiferat,idem potesellet & praftare. Quibus uerbis c€T
te declararur confyderaffe aliquo pacto Abrahamum, quam inepto eflet?
gencraﬁdum cotpore,uerumnihil inde dimoti ab integritate fidef, fed fu®
impotentiz & [terilitati uxoris obieciffe potentiam Dei, pofteritatem ta0”
tam promitentis. [fta annotare uolui;ne uideatur locus ille Genaz.non<o
uenirc uerbis Apoftoli. Lty

Ha&enus declarauit Apoftolus quod dixit Abrahamum ciedidifle f€
fore pattem multarum gentium prater fpem s Iam oftendes quomodo illa
fubfpe crediderit, - = .

Verum ad promifsionem Dei non haftabatob incredulicatem:fed

tobuftus factus eft fide tribuens gloriam Deo, certa perfualione conce’
pta, quod is qui promiferat idem potens effet & praftare. Quai:n'opt'zr

etiam imputatum eftilliad inftitiam. _

Quia dixerat Abrahamum licéi {pes nullafuerit fubfpetamen credidil’
{e,eam particulamyquomodo & fub qua {pe credidetit, iam declarar, que
admodum in pra¢edentibus particilam;prater fpem,declarauit. ,

Ad promifsionem Dei, inquit, s Miexgify non difceptauit penes feiplum
no dubftauitsnihil hefitauit . Nam dizapivopas difceptare e&,arnbigere,'fﬂ w
tranque partem flucuareshareresquemadmodiim folent qui in rebus arduis
ac dubijs uerfantur. Commendat itagg Abrahamitm ab eo; quod in ¥€f2
impofsibili ad promifsionem Dei non fueritanimo haefitabundo ac Aucud’

bundo, fed certo & robufto. At hoc eft quod fubdit. 2o

. Sed robustus factus eft fide.) Illud,fide,uidetur amphibologice poﬁmm-POte&
enim intelligt; fidem Abraha factam efle robufri. Vtlegas, robuftus faclus
et fidesid eft in fide,ut fanus corpore,id eflyin corpores uel, robuftus ﬁ“?.“‘"
eft fide, id eft ipfe Abrabi robuftus factus elt per fidem, utintelligas anith
Abrahx uirtute & integritate fidei erga promifsionem Dei firmum &ro
ftum factum effe, & ab omni{ hafitatione conferuatum, Silegetos tobufti®
f28us eft fide,id eft robuflta fide factus eflymox fubit cogitatio,an anted ﬂﬂ,i
fuerit robufia fide, deinde unde fides illius ifto articulo {it facta robufta: b
dicas ex eo quod {ciuit Deum efle omnipotentésqui promiferat, occurtit
rogem quomodo fciuerit Deum elle omnipotentem nilifide, atg ideo ide™
eritac {idicas per fidem factaeft robufta fides Abrahz, quod perinde eft 33
firogessundeilte tam eft firma fanitater& refpondeat quifquam,ex €0 g8
¢ft fano corpore. Atquinihil aliud eft fani effe; quam fano corpore €l€ - Ie‘;;

ip0

que abfurdum quodammodo {equetur,niliintelligas pet fidem omni tr g
d

tize Dei robuffam factam efle fiduciam Abrahasut exponas hic ﬁ'demfli)f :
duciam. Proinde puto {implicius effe,fi legamusyrobuftus facius eft fides!
eft, per fidem, ut Abraham robufto animos robufta fpe, robufta fiduci® P

fidem,id eft;credendi beneficio & wirtute factus effe dicature T yibuens




_ AD ROMANO S/ to§
& Tribuens glorion Deo.) Alia commendatio fidei Abrahz.Nimirum quod glo
Ham dederit Deo.Eft autem Deao gloriam dare; nibil aliud, quam Do debir
t4m honorem dare, de Deo omnia magnifica fentire, utpote efle iuftum,efr
uerum, efle omnipotentem, effe mifericordé &c. Dedit itaque Abraham
€0 hac fua fide qua erga promifsionem eius erat;gloriam omnipotentig ut
Ui queat qua nature quoque uiribus impofsibilia funt preftarepreeftetes
Yam,fi promiferit.loh.s.dicebant ad cacum pharifgi,Da gloriam Deo.Nos
Cmus hunc hominem effe peccatorem, quali dicat. Quod uifum recepift,
Acceprum refer Deo qui tibi oculos aperuerit,dailliifftum honorem, quod is
olus fit qui hoc queatpraeftare, non huic homini quem fcimus cfle peccatos
Tem, Iea & Iehofuz 7. Eegl’mus fili mi da gloriam Deo : & confitere quid fe
cetis,quafi dicat: Agnofce uirtutem Def, qui peccatum tuum per fortem de
Prxhendit, agnofeeillius confcientiam, qui omnia fecretanouit & dailli i,
im honorems, ut nolis ei mentiri;neq putes te pofle illum fallere.Hoc feili,
“€terat Deo dare gloriam quod is unas omnium fecreta fciat, & manifeftet.

Certa perfualione concepta, quod is qui promiferat, idem potens
eflct & pracfiare.

Declarat feipfum Apoftolus, quomodo & quam Abrahami fua fide deo
gloriam dedile dixerit. Ferfuafus,inquit,omnino certifsime,de omnipoten
Ma Deidedit deo glorid omnipotetie, tantd uidelicet agnouit eflc Dei poten
tiam,urid quod promi/erat,utut eflec impolsibile uiribus natura,;tame pray

are poffer, Quod autem & uellet,id accepit ex ipfius promifsionescui ideo
Credidit,quod deo gloriam ueritatis dedit qui mentiri ne/ciat.

Quuapropter etiam imputatum eft alli ad iufhitiam.) Cuia mirum uidebatur; quod im
Putationé iuftitiz adfCripferat fidei, pofteaquam amplitudiné fidei declaras
Uit, & oftendit quam gloria illa dederit deo, comode fubiu ngit, quapropter
Ctlam imputard eft illi ad iuftitid:quafi dicar: Non eft preeter rationg, quod
eitributturiufticie imputatio. Nam illa fola eltyque debitithonor? deo ex#
tbet, & quia ipfa deum glorificat,digna eft qua a deo uicifsim honoretut.

COLLIGAMVS NVNC EX PRAEMISSIS, INy
genium & cfficaciam fidei.
! Credidit{efore patrem multarum gentium, iuxta quod diGum, 8. Vis
demus hic fidem niti uerbo dei, eogg nudo, fine omni demonftratione, fine
Ymnifigno, fine omni exemplo prawio. Tantd aurdicbat,Sic erit (emen tu,
ci'cdebatquod dicebatur faturi, taned quiah deo promictebatur. + Mul
Ufunt hodie qui uel credun: uel {imulant fe crederes qua uerbum dei non ha
tt. Ea fides non et uera, quia non nititur uerbo Dei, 2 Multi etfi eaqua
fm’Bmm {acra habet,& uera funt, crediit, quiatamennon ideo creddit quod
Setbum Dei illa docer & promittit, fed quia uulgo ita creditur, uel fancti ali

QUi iy jra crediderunt, corum quoque fides non eft wera, quia non credunt

:t Pectu uerbi def. \
Tribuic fidei, quod credat prater fpem fubfpe. Hoc eft,quod fpem has
b?“ ubideficitrerum curfus,ubi nullafpes eft ex rebus humanis.. Nequre es
Nim ¢Ofyderat imbecillitatem rerum, neque illarum uires, {ed potentia Del'-,
itfundamencum fpei fux non fumit ex cofyderatione rerum humanar,
necimpediuy ex confyderatione impofsibilitatis humanz.
* _Animum firmi facit fides. Robultus,inquit,factus eft fide.Item ad pro»
Mifsionem dei non haficabat. Ieem certa, inquit, perfuafione concepta . Ifta
cclarant ingenjum fidei,quod animum credentis in rebus arduis,dubijs, &
uxtiraﬁomsllumaﬂzriudiciﬁ impofsibilibus folidum,firmi,certum ac 107
U ufaa:jar.Eﬁ itagg fides nihil minus quam temeraria quada & incerta opi
Rio,fed firma etindubitata cerritudo. At ita definitur Hebr. 1. Fides eft {pe
*andarum reram vaoserisyid eflyfirma fubfiftentia, $A¢yxoe nG apparentiii,id
Shargumentym, deprehenfio, & evidentia . Atg ifta certitudo,ut i§T3L’ﬁf3|1rYf
' oftomus

10htn, o4

Tchofizs !

NG AP pATentix,
non folum inswiz
Pbilium,fed 9
quarum wulls’
Jpes ad oculium

e




Ec ﬁpro

re utilitas,(ed de Abrahamo.

o8 ' COMMENTARII

fo@emus annotat, quam fides parit, longe firmior eft ea quam pariun
cia rationis Nam quicquid rationis iudicio colligitur, alijs poteft ra
bus in dubium uocari, & infirmi reddi. Fides uerd, adueriiim omnes ratio”
nes fefe quafi quodam muro certitudine ueritatis et potenti¢ dei communi®
qua multo eft firmiorac folidior omni naturz curfu. Quippe creator il {uo
uetboita eft firmus,ut Chriftus dicat: Coelum & terra tranlibunt;uerbaad”
tem mea non tranfibunt . Proinde cum illi qui mutabilitate rerum & ratio’
nis fuze fudicio nitditur,nequeant certi effe in eo quod {perant,credentes uer
bo dei, omnium redditur certifsimi, & ab omnimentis hafitatione per <€*/
gitudinem ac ueritatem uerbi Dei liberati.

Iftam fidei certituding & plerophoriam non confyderarunt,qui docue’
yunt incertum efle hominem de amore erga fe dei, cum illum deus ipfen®’
bis tot modis & uerbo & fpiritu fuo & facramentalibus oppigneratl'oniblls
certum reddat.

‘Tribuit D eo gloriam.) Dans, inquit, gloriam deo . Ergo fides eft uerus & ge’
nuinas cultus Dei . Id uidit & Auvguftinas qui dixit cultum Dei uerum efles
fidem & charitatem. )

Cumitaque fides ifta operetur, quomodo obijcitur nobisillatm docent
bus & predicitibus, quod nefcio quam ignauiam doceamus populd rQuo
{i rem cum Chryfoftomo recta reputarent aduerfarij,uiderent utique plosia
boris & operis inefle ipfi fidei, quam iuftitiariord operibus. An fides eﬁ‘fm“
labore,qua tot & tanta impedimenta,tantas tentationes in ipfam ment&?
res & oculos incurrentes, impugnantessdiuerfumds 3 uerbo Dei fuadentes
una fuperat:qug uictoria certe non eft fine collutatione, fine pugna. Corp2
rei labores multis modis aliunde, etiam ab ipfo animo iuuantur. Lucta Uf"b
fideitam abeft ut fuuetur uicifsim i corpore;ut magis abillo impediatunit”
watur Anulla creaturasnullags ratione,fed omnia repugant, omnia contrad
cunt,quz fola cogitur fuftinere ac uinceres utillius refpectu nihil fint omnid -
omnium iufticiariorum opera & labores. "

Iftam itaque dexteritatem, fortitudinem , potentiam, & cfficaciam i
dei obticiamus aduerfarijs, operarijs & iuftitiarijs . obfjciamus illis incred?
litatem,animi infirmiratem,ignauiamydiffidentiam, fluctuationem ac dero/
gationem gloriz Dei.

illi

Non {criptam eft autem propter illum tantum,imputatam fuille

t iudi/ A

rionts

fed etiam propter nos, quibus imputabitur credentibus in eam, quie¥’

citauit Tefum Dominum noftrum a mortuis. Qui traditus fuit proP‘e'
peccata noftra, & excitatus eft propter iuftificationem noftri.
de

llud,propter illum tantum, &, {ed etiam propter nos, Origencs legit
illo tantums& de nobis. Nam Mofes non propter Abrahamum,quifa™ 0/
lim mortuus erat, {cripfit;utpote ad quem huius {cripti nulla potuit acced?/

Hoc eft alteram,quod poft argumenta fulti ficationis ab exemplo Abra?
hadefampta defgderari uidebatur, nempe quid ad nos faceret,quod Abra;
ham credendo eft non operando iuftificatus. Sumit autem argumentum?’f
tione fcripti . Quali dicat. Sirantum Abrahz a Deo datum eft;ur non 0?.6;
ribus fed fide initificetur, 8 non exiam nobis, ut quid hoc Mofe in me;ﬂ_w
velatum eft # Qua erarratio talia fcriptis ad pofteritatem tramfm:'ttaerea;ﬁ“.‘t
hil ad pofteritatem pertinents fed unum Abrahamum concernunt ¢ Lique
ergouel exferipti rationeifta proprer nos etiam effe fcripta- Iam qﬂamoh;
rem & quomodo propter nos funtifta fcripra, nifi ur qucmadmodﬁ Abra A
credenti imputata eft fides, ita etiam nobis credentibus imputari fciamt! t;
Ita & alibi dicit. Quacunque fcripta funt, ad noftram dodirinarm feript®

funt,& caxrera, ‘
’- Videmb$




AD ROMANOS, 1oy |
& Videmus itaque hic ufum feripturarum . Namut uere collioit Orige,
Nizs, nulla elt ratio propter quam ad nos non pertineant, qua de%ﬁaco s las
<obo, Dauide , & reliquis fcripta {unt, pertineant tantum quz de Abraha,
mo [criptura tradit . Acramen cautte uerfEndum elt hac inre. Non enim om,
' Dia faniorum exempla, ad imitationem cuiuis funtrapienda, Nam uarize
0t uocationes , nec potelt quiduis competere cuiuis. Verum quz faluas

em noltram, qua fidem, {pem, charitatem concernunt, ea {unt nobis cum
anctis communia.

Credeatibus in cum qui excitauit Iefum Dominum noftrum I mory
tuis, & cetera,

Dicethicquifquam. Ifta non refpondent legi fimilitudinis. Docet nos
fuftificari fide ad exemplum Abrah,atque hoc exemplum Abrahz effe no
ftti gratialiteris mandatum . Iam Abraham credidit fe fore patrem multa,
Mm gentium.Quomodo cSuenit illud noftrz fidef, quam Apoftolus hic po
Rty ﬁ.er pondeo.Optime.Dixerat Abrahamum fide {ua dediff deo glorfam .

Omnipotentiz, quod talis it Deus, qui queat promifsis ftare, utur iudicio ra
tionis impofsibilibus,atque hoc illi effe imputatum ad iuftitiam. Ergo ea fis
esad iuftitiam imputatur, camd ob caufam ad iuititfam imputatur, quod
. Ueogloriam datueritatis X omnipotentiz inillius promifsis . Cum itaque
Promiferit Deus filium {ium, per quem genas humanum redimeret, qui el
fet futarus Rex X Saluaror populi {ui, qui morte fua (uos a peccatis liberas
ret, & tamé wternus Rex eflet, id quod & preeititit, quid aliud fecit, qui hoe
Credit, quam quod Abraham fecit, credendo promille pofteritati # Annon
iple glorfamdat deo ueritatis & omnipotentiz, multo praclarius quim
braham in{uo genere
. Frequenter autem meminit Apoftolus refurre@ionis Chrifti, non tam e
R g gratia, quod predicat omnipotentiam Dei,quam quod omnis noftra fa,
us, X totius fidei noftra (umma in illa comprehenditur . Atqueideo notans
um eft quod hic paucis uerbis dicit, Qui mortuus eft propter peccata nos
ta,&e¢. Videfimilemlocum infra cap.ts.

Obferyandum autem eft, de qua fide loquaturhic Apoftolus , nempe
Rondehiftorica, {ed d2 fiducia boniratis Dei . Proinde, nondicit, creden.»
tibus [efum 3 morruis refurrexiffe, fed credentibus in eum qui illum excis
tuit. Bt addit, dominum nofrum, deinde fubiungit caufam mortis & fru,
Qum refurredionis dicens,non fimpliciter,qui traditus eft & refurrexic,fed
Qui traditus e} (nempe hpatre) propter delica noftra, & excitatus eft (3
ratre) propter fuftificationem noftri. Ergo fides Chriftiana eft non o -

Um credere hiftoriam pafsioais ac refurrectionis Chrifti, fed ea fiducia efy

Cerga & in Deum, quod ipfe pater tradiderit filium in mortem ut expiaret

Peccatanofira; illum’que ex mortuis excitauerit ad hoe, ut nos iuftificares

€redentes in illum.

wod autem morti Chrifti tribuit remifsionem peccarorumnoftrorum,

Ideo facir, quod perillam facta eft oblatio pro peccatis noftris, & quod refur

fectioni iflius dat iuftificandi partem,ideo fit, quod refurre@io Chrifti eft no

Uiuificatio,qua nos ad hoc fuo {pirita uiuificat, ut iufti effedi in nouita,
teuiteambylemus. Hieronymus hoc ita exponit, & excitatus eft proptet Hiers,

wltificationem moftri,id e(t,ut iultitii credenti confirmaret . Ea eft autem,

| guod credimus Deum effe excitatorem mortuord, & qui filium fuum nobis

ederitin faluatorem @ternum, caput uite & falatis noftra.

Apoftolusin {umma his uerbis omnem noftram falucg; quam per remif’
Peccatorum & noftri iuftificationem comprehendit, morti 8 refur.
toni Chrift{ adfcribit, i credamus in eum qui excitauic Chriftum 3 mors
‘Hoclimpliciter eft contra dotrinam humanorum meritorum tenendi,
Bec anxie difputandum, quomodo remilsionem peccatorum morti, iuftitid
uera

fionem
re&
tuis




5.Corat,

Romiios

8 COMMENTARIT

werd hoftram refurreioni adfcribat Apoftolus,cum tamen = Corns-dicat:
Quod i Chriftus non refiivexit,inanis eft fides ueftra,adhuc eftis in pecea’
tis uefltris, quibus uerbis réfiirtectioni omnem noftram falutem etiam pec/
catorum remi(siond, acceptam fert, ita ut péccatis non effemus liberati per
mortem Chrifti, nifi refurrexiflet . Noneft igitur refurrectio amorte (;hrgf
fti feparanda,nec mors a refurrectione, nec diuidendum opus red emptioni®
noftraz;neqie feparanda etiam remifsio peccatoriia iuftitia;nec iu[h'tl'? res
mifsione peccatoriiIdem faciendum eft & in eo quodi nfrl rc. dicit, 5i con”
feflus fueris in ore tuo domintlefisms & credideris in corde tuo quod deus
illum excitauerita mortuis, faluus eris . Hicfidem & confefsionem {imul fa
cit falutis caufam . Bt tamen mox fubdit . Corde enim creditur ad iuftitians

‘dteautem cofefsio fitin faluté : cum tamen fuftitia & (alus nequeant feiogt~

CAPVT V»
ACTENVS Apoftolus multis & fortifsimis argumentis, rat

{}ill bus.{criptura locis, deinde a¢illuftrifsimo omnii A brahz exe
 §i| plo principalem totius difputationis propofitionem probaut®’
=] affcruit, nempe iuftitiam ‘efle non ex operibus {jiue moralibus
nialibus quibufcung, fed ex fola fide in Chriftalefum, in omnes

& fuper ottines eos qui credunt, {am uerd tanquam eui@am fllam & obten’
tam fententiam refumit in manus & quali fingit, ex olit, & illaftrem facit
Etin fitmma hoc capite;primum poniciuftificatis fidei eftectus, deinde €37
particulam i u[}iﬁcationisg}lux docet nos falaari & iuftificari per fidem W/
dem, gratia tamen & beneticio mediatoris Chrifti, Apoftolico fpiritt per
oppofitiones qualdam mortis & vitxe,inimicitiarum & reconciliationiss
da & Chrifti,peccati & gratiz luculentifsime illuftrat.ubi &Cobiter ofite:
legis intérmiffl:)et. Nam & illa non parum facit ad hanc caufam {inullo fuerit
abufu alio quam quo data eft abrepta & ufurpatas

TufRificati igitut ex fide,pacem habemus erga Deutn.

Per breuemrepetitionem principalis propofitionis aliguot fidei effecius
declarat, uiuos ac certos,uidelicet quos in Chriftd credentes, & fide it e
ftificati utua 8 omhiii certifsima expérientia tenebantac fentiebat. Quan/
uis enim ingenii fidei {uprauires humanas efle in exéplo Abraha declard’
uit,propius tamé ad caufam facit, quod fidei in Chrifti effectus,quos Chrt/
ftiani reipfa experiuntut; ob oculos ponit.1lli uero funt,quos hic enumerat
¢ Primus eft iuftitia coram deo . luftificati; inquit, ex fide, de illo hacie?
maultis egit. 2 Ef pax,ideft; recociliatio cum deo pacems inquit,habfm_“s
ergadeum. s Eft irma perfeuerantia et confcientia in gratiadei.In qua!
quir, ffamus. 4 Eft gaudium & gloriatio certificate & pacata col ciens
tize, Bt gloriamun,inquit fub fpe glorize e § Adfert donum fpiritus fanclle
Per {pirici fanctd,inquit;qui datus eft nobis. In iftis fane fidei effectibus 45
eft regni deisne putemus efleres mediocres. Vide infra cap.14.Regnuf
non elt efca & potus,fed fuftitia, & pax,& gaudium in fpiritu fancto:

wfbificati igitur exfide. ) Igitur nota illationis eft refpiciens ad prseced'?“;‘fﬁsl;:

0

jonis

“tiones & argumenta quibus propofitionem (uam probauit, qua pr e

. propolitione;ut probata & euicla,res alias producet.

"'tigenes, & Chryloft. qui pto habemus tyousy, legeriit tyGusy habeam

Ambroflus legit :
€7 exponit bas
“bems,

‘cum deosuiratis _pecc-a‘tisspcr qua inimicitia inter deii 8 nos fuerat
: U

tenenda, & mentibus fidelibus infigenda. Deinceps enim aliaaget:¢

Pacens babenws erga Dewm.) Hic ueteres aliquot aliter legeriit quam nos, ut Or

letionem & bifariam expofuetiit. [talegit & uetus interpresset Leronym™
Chryloft. refert quorunda expofitioné de éapace quam juftificati per fide
inter (e mutud habere debear, reli

r a hal Qa crentione legalis obferuantizs 472
tamé (ententid non probat, fed de ¢a pace exponity quam feruare debeam

Q anqua

uanuﬁ [

inducids

-




AD ROMANOS 109

4  Quanquamiftud iure exigatur abs reconciliatis per fidem & iuftificatis,
Ut pacem feruent cum primis cum Deosdeinde & cum omnibus quoad fieri |
licer,quemadmodum & infri cap.14.ubi pofueratiuftitiam, pacem, & gau,
dium in (piritu fancto,mox fubdir:Itag que pacis funt fectemut, uiderur tas
men hoc non agi i Paulo iftoloco,fed magis pradicari & cdmendari fidem
ab eo effeciu, quod confciétias pacatas reddit. Non enim apparet Pauli de,
fcendere hoclocoad praecepta moralia,id quod abiide faciet infra fuis locis, 1

Pacis dictionem licet hoc loco capias,uel pro recociliationeipfa,quaper pax, |
Chriftum parta eft inter Deum &nos,fublatis inimicitijs,uel pro feniuillius
teconciliationis quem parit in cordibus noftris fidei iuftitia. Quod{i dere,
conciliatione intellexeris, commendabitur magis opus mediatoris Chriftis |
uam effe@us fidei. Si uero de pacata confcientia; pradicari fentiendum eft |
idei effetum, qua quia reconciliationis gratiam credendo apprahendit,pa |
catiffimas reddit confcientias. [
Iam fiue dereconciliatione inter Deum & nos,fiue de pacatis confcientijs |
intelligas,fenfus Apoftoli eflyfuiblatas effe inimicitias & peccatum inimicis ,
tiarym caufam per Chriftum condonatum efle, ira ut liberati {iht timore irx \
¢i & condemnationis xterna,qui Chrifto credunt. Vit |
' Relinquitur ergo omnes eos,qui in Chrifttim nd credunts adhuc efle fub |
iraDei. 2. Deindefifidesin Chriftum hanc pacem erga Detim ag prehen
dit,quid aliud funt abfcs fide operum fludia quam inanes conaruseQuemad ‘
modum enim iuftificare non poflunt, ita certe nec pacé iftam apprehendere |
poffunt. 3. Videmus hicnon effe pacem cum Deo,nifiiuftificaris. Iuftifi,
cati,inquit,pacem habemus erga Deum.Ergo quiciiqs extraiuftitiam Chiiz
fti funt,fubira Dei funt. Sed ifta coificiduntsqua poteris ita colligere:
- Quifquis iuftitia expers efl,fub ira Dei elt, - ] y
Increduli omnes,fiue {int operarij fiue non fintiuftitiz Dei expertes funt,
¢ Nam fola fides iuftificat. Ergos
- Increduli omnes fub ira Dei funt. 3 :
Eftigitur iftelocus notandus contra peruerfitatem & corruptionem So/
philtarum:{iue eorum qui docent nos dubitare de remiffione peccatorum &
gratia dei:{fue corum qui nefcio quas operum fatisfactiones docugriitad pa
candas confcientias,& metita anGorum morituris inculcarunt: fiue qui diz
fcernunt remiflionem culpxa remiffione peena,eneruantes iftam pacem
iultificatorum fideliuin, ‘ 3
Per Dominum noftrum lefum Chriftum.) Ne putemus iftam pagemita nos fide fios
ftra acquilinifle;quod eauel fitnofira uirtus,uel tantilit, cui merito hoc tan/s
tum bonii debeatur, fed ut fciamus nos omnia ifta beneficio mediatoris Chri

3}' Eoﬂ?deretparticulam hanc diligenter Apoltolus ubig in omnibus fuis E/ _

Piftolis inculcat, ad quam etiam pertinebunt declarandam & illuftrandam |

Quzhoc capite in finem ufty diQuius efts

Per quetn acceffum habemus fide in iftam gratiam in qua ftamus,

.ch uerba aliter atqp aliter leguntur. Erafmus legit:Per quem contigit no I‘
bis,ut fide perduceremur iniftam gratiam, Videlicet propter tetbit égmsne- '
; shabuimus,pr:ztcrl'ti tempotis, Quanquam non negatid uerbi poffe in -|
Prafenti legi, quemadmodum & fequens ismgus. Erit ergo & expolitio
uxta uarjetatem le@ionis uaria, : iESTS :
'Lec}}io Etafini uidetur hoc uelle tribuere Chrifto,quod & ipfafides ad pr¢
JSicationem Evangelij concepta, per quam in iftam pacem & iuftificatione
Peru'enimus,ﬁ‘t donum mediatoris Chrifti; q.d. NG {olurm hoc habemus per :
Lhriftum,ecnd aliquo noftro merito,quod iuftification€ X pacem erga det
€redentes per fidem apprahendimus,ied & hocipfum, quod illius Euange/
io primum credidimus,& per fidem in iftam gratiam peruenimis,per Chri
flum habemus,Huius ft beneficiii;ipfe nos perduxitin iftam giatiam. Do, :
- cet

W me




1o COMMENTARIIE

cet itagg Paulus fuxta iffam fefitentiam non folum quee per fidem apprahien A
dimus dona Dei, fed & ipfam fidem effe donum Chrifii. ,
Vetusle@io uidetur aliud commendare,nempe {iduciam,eamqua ingre/
dimur ad thronum gratiz bona confcientia auxiliti Dei patris nofiri implos
rantés. Pertinet enim & hoc ad ueritatem reconciliationis & pacis pex Chrt
ftum partze,quod non foliim remiffa eftira & inimicitia, Sed & quod datus
eft liber, fecurus, & fiductalis aditus & acceflus ad Deum fam placatum <=
fiimme beneuolum. Ifam fiduciam obfcurauit nohis fuperftitio Pontificia
multis modissmaxime tero per interceflionem fanctorum, & fictas Mi’ﬂﬂ[ﬂ'
oblationes. Videturautem Apoftolus hocfenfuloqui ad morem humants
quo i confpedu refjciuntur quibus indignamur. Quemadmodum Abfalor
ino negabatuiacce(liss ad Dauidem patr?, & rurfus acceflis datur recone”
Hatis.lfte certe aditus omnibus eft fidelibus per Chrifium mediatoré faciubs
de quouidelocos Ebr.s.& 1o.qui pulchre exponit figuram fancli anctorie

(g_uodfi ita legere & exponere placet, ordinanda uidetur lectio ad hunc
modum.Per quem acceflum habemus (fubintellige ad Deum ) fide,in iftant
gratiam in qua ftamus,id eft,ea fide qua gratiam iftam apprahendimus €r¢/
dentes, ut dictionem fidei coniungas non})rxccdentibus, fed fequentibu®s
qua quali ad declarationem fidei fubiecta funt. ?

Iniftam gratiam.) Et haee particutla bifariam exponitur. Quidam pro ipfbfa/
uore Dei,ex quo quafifonte quoda catera omnia effluxere, utpote iplame’
diatio,peccatorum remiffio;iuftitia,pax;adoptio,ipfa quog; fides,&c. Qui
damuero pro certo aliquo beneficio Dei,fiad praecedens referas, nemp¢€ o
ftificationis & pacis donum.uel, ut quidam, ad conditionem filiorum Dete
Apoftoluslibenter hac gratiz dictione utitur,utdoceat nos omnia graf“_z
dei accepra referre, tametfiilla cum per fidem tum per Chrifit affequamu’

t  Inquftanus.) Hoc quidam intelligunt de certitudine animi qua per fide™ o
in gratia Dei credentes firmi excufla omni hafitatione confiftunt, cui OPPO :
nitur animus dubius,pendés,omnia metuens,nullain re certus,uagus ac nu
tabundussqualis ¢ft incredulorum & impiorum,quorum cornd friftram®’
ris fluctibus allimilatur. : : :
2 Quidam legunt, fetimus ;s & exponunt idem effc atep erecii {umuss Flul
prius uidelicet facebamus, id eft, perditi eramus, quo {enfu uidetur pont?
Apoftolo infrh cap.n. Tufide ftas;noli altum faperesfed time. E 14. Domif?
fuo ftat aut cadir.Et 1.Cor.ie,Qui fe exiftimar fgre,uideat ne cadats J
3 Praterea funt qui exponit pro perfeueramus & conftantes fumuss “,‘h"
uerbis ab Apoftolo ptadicetur effeus fidei in eo quod animum facit fir™
ter in gratia Dei perdurare & confiftere.8fc nang; conftantem anjmum ¢
dit fidés,ut nullis tentationibus & aduetfitatibus queat defjci, & ab ilta g3’
tia Def auelli. Atcg hoce fenfu plerungs Apoftolus hortatur ad perfeueranti
ut1.Cor.15. Vigilate & ftate in fide, uiriliter agite & conforiamini.Et Phil.ts
Quia ftatisunanimes,8c.

Et gloriamur [ub [pe glorie Dei.) Alius fidei effectus hic ponitur , nemp¢ gaﬂi
dium animi credentis,de futura gloria conceptum, quum fpe expectat. u
ta tamen hic concurrant.

- Primum,quod fides non foliim hos firmos reddit ac certos ingratia
fenti,quam inhac uita per Chriftum accepimus, de qua notanter iam
ac determinate,in gratiam iftam,in qua ftamus,fed & fpem facit glori
futurza filjori {cilicer Deireuelationis, de qua nos docebit infracap 8.
fides non foliim credendo prafentia Dei dona capit, fed & fperando futura
expecat. Atq ita Ebr.ni. definitur effe fubftantia rerum {perandaram- -

2 Deinde fpem illam ita certam ac firma reddit,ut non minus de futurd glo
tia Dei glorientur credentes, quam de fam acceptis bonis. Nam id uultgl‘_’"
riandi uerbum.

¥ Tertio,animum quog ingenti gaudio perﬁmdit, quod g!on’-andf l;f;fa
_ €

praef

am




AD ROMANOS. 1

& exprimitur.Non enim poteft quifquam gloriari aliqua derefine gaudio.De I
triltibus nemo gloriatur,quemadmodum neq de dubijs. _
Obferuandum eft hoc loco,quantum fit fidei bonum,per quamfolamitty gpsgy. 5 ,‘
ificamur,pacem cum Deo acquirimus,in gratiami Dei perducimur, acce, !
fum ad Deum cum fiducia adipifcimur, in gratia Def (tamus, de futura glos .
¥ia Dei {peramus,certi reddimur gloriamur & gaudémus. Eant nunc & ro, '
gent operum doctores qua ratione fidei tantum demus. : ; . ]
Obferuandum eft quomodo Apoltolus hoc loco duo neceffaria nobisad 68sEr. 1. .‘
alutem coniungatyiempe Chriftum mediatoré ac dominii, & fidem in Chri
um.Docetniobis harc tanta Béna omnia coftare per Chriftum,fed itautnd
fine fide. Atqs ideo bis interferit fidei dictionem.Iuftificati, inqirit, ex fide pa
¢em habemus. Et, Vitfide perduceremurin eam gratiam;, &c.Admonemur ‘.
tag nec fidem nobis {ine Chrifto,nec Chriftum fine fide quicquam prodef; ‘
€.5ed haec duo neceflaria coniungenda effe,ut alutem confequamur.Nam
ifta duo ita fefe mutuo requirunt,ut neutrum profit {iné altero. Quemadmor simile
amenim (utrem hanc fimilitudine aliqua declarem) ad paftum ac recrear ‘
tionem ftomachi duo neceflaria funt,cibus uidelicet & cibi comeftio,id eft,
prehenfio. Nifi enim cibum comedas, nihil profuerit illius bonitas, neqs
0im poterit efuriem tollere, X fomachum pacatum reddere;nifi comeftus.
urfus eriam {i comedas aliquid, nifi cibum comedas,id eft, nifi tale quid co
Medas,quod cibare queat, & uires pafcédi habeat, frufira comederis. Quod
Auenenum comederis,mortem comederis non uitams, {iinanes quifquilias, [
ftomachum onerabis,non pafces,atq adeo adfliges non recreabis , ita fcili, '
eet neceffaria funt hac duo ad paftum,ut cibum habeas,dein & comedas, & f
N6 {impliciter quiduis comedas;fed cibum comedas.Ad eum plane modum _
efe muruo refpiciunt Chriftus ueris cibtis & unicus mediator ac faluator, F
y Ui folus nos poteft iuftificare, pacare;pafcere ac faluare, per qué omnia nos
I8 funt acquirenda ad {alutem neceflaria,deinde & fides in Chtiltum, quae
Nihil eft aliud quim efiis huiirs cibi. fides inquam in Chriftuin, nd qualibet.
am alioqui fuam fidem habent & Iud=xi & Gentes,qua tamennon faluan,
tur. Comedunt & ipfisfed quia inanes quifquilias, imo uenenum comedunt
fon cibum,non faturantur, fed petduntur. Bl h
In es quod dicitgloriamurfub fpe glorie Dei, uidemus quamcertafitex, ©B5ER] ‘
Peciatio fururae gloria Deisillis;qui Chrifto crediit. Vinde certiflimi eftcos 115
Qui de illa dubitant inctedulitatis morbo laborare. Glotientur filfy huius fe,
Culide rebus huius titze caducis ac perituris,de mundi {cilicet gloria, fortu,
3,0pibus; potentia, nos expectamus gloriam Dei, expectamus autem eam |
OMaivm certiflimam,idgg cum gaudio,cum gloriatione; |

Nec id folum,uerumetiam glotiamur fuper adflictionibus.

Gracus textus habet eclipfim, Paulo folitam, » wavep &, Non folum au,
tem, fubintelligendum eft, gloriamur fub fpe gloriz Dei, fed gloriamur e/
am fiiper 2dfi@ionibirs. : L 3 %75 it |
Dicuntyr ifta per occupationem. Refpondet enim Apoftolus cqﬁjﬁatiO/
hi Neredulorivel certe imbecillium, quibus uidebatur {ub folend effe mor
tales"‘_lul' minus {int in pace & gratia Dei,quam Chriftiani, propter crebras |
err.equml'oncs,& res aduerfas.Nequit enim mundus aliter {udicare de ad,
"% efle eos fub ira Deis eos tiero,quii rebus profperis in hac vita fruun, |
:ur’, efleinpace & gratia Dei. Confulit itacg Apoftolus infirmis mentibys, |
Bfuaperong (nam id ita intelligit Chryfoft.) dicens : Non folum glorias .
e fiub (e furpurze gloria,id eft,cum gatidio expectamus futuram Dei glos |
Nobisgs placemus in illa fpe; fed & deiplis adfliGtionibus gloriamur, ob
s t:S {;utat nos mundus effe infelices & fubira Dei,inllis ipfis nobis places
h:" k'{s clim gaudio- perferimus, imo amplectimur tam abeft, ut putemus
% nobis effe dedecori,aut exiftimemus illarum toler:u;:tiam rem efle 1.nfeéi£ |
2 cem &




Aﬂﬂ.-

us COMMENTARII
7{gglol'i&/ A

cem & miferam, quam debeamus fugere, Abfit. Non minus deill
mur quam de futura gloria Def quam expectamus,

[fta fane occupatio neceflatia eft huicloco.Ed tractat & alijs
utpote 2.Cor.i.ubi ftudiofe adflictiones fuas recenfet,& 12.ubi dicit:LIBE
terigitur gloriabor in infirmitatibus meis,ut inhabitet in me uirtus hriftts
Propter quod placeo mihiin infirmitatibus meis,in contumelijg, in Nece i’
tatibus,in perfequutionibus,in anguftijs pro Chri (to, Oftendit itacs Pa ulus
adflictiones quas Chriltiani inhoc mundo pro Chrifto patiuntur,utut perie
queeuis adflictio res {it mifera & lugubris, non effe Chriitianis materiam 10/
dtus fed gaudijsnon turpitudinis, fed honoris & gloriz. Quis enim glorfart
queat derelugubri & turpicrOb{celera adfligi meeftitiz & wurpitudinis M3
ceria fit,ob ueritatem & Chriftum pati res triltes;no ita- Vnde Apoftoli 2%
dentes ibant i confp.concilij;cum effent propter Chrifti Aagellati, Et Chtt?
tus dicit Matt.s. Gaudete & exultate &c.Etlacob initio Epiftolfug dicits
Omne gaudiif exiftimate fratres mei,cd in térationes uarias incideritis, X ¢

Scientes, quod adflictio patientiam, patientia probationem, probaf
tio fpem pariat.

Videbatur paradoxum efle;quod dixit;uerum etiam gloriamur in tribufa
tionibus,hoc eft;abfurdum quidsincredibile;immo infanum,atq ideo ratio/
nem fubiungitomnium robuftillimam. ‘

scientessinquit.) Nondicit, putamus, opinamur , credimus, poflibile €ff*
fed,(cientes. ut doceat tolerantiam Chriftianorum non effe rem incert® opV
nionis,ucl temerariz prafumptionis aut alicuius obftinate pertinacia;,qud*
lis nonnunquam in filfjs feculi rcpetitur,(‘]ui & ipfi incredibili tolerantia res
aduerfas perpetiuntur,fed rem effe certee [cigtizhoc eft Chriftianos pati €3
aduerfas propter Chriftum & ueriratem illius illatas, ientia certiflimi pro/ g
fectus,qui fallere nequeat. .

Quis uero profectus illefit Chriftianarum adfitionumseleganti{lima fir
gura tradit, quam gradatfoncm uocant Latini,qua Gracis dicitur xAe
Scicntes,inquit;quod afflictio patientiam;patientia probationem, probati?
fpem pariat. Deiftagradatione, quemadmodum fitiucunda & elegans: i/
de Auguftinum lib.4.de do@rina Chriltiana;capite 7. Annotat & Era{mi$
hocloco quadam dehac figura. Verum nofiri inftitutinon fueritiltain
poftolicis fcriptis perfequi.

Scientes,inquit,quod adflicio pariat patientiam,ere.) Quali de gradu ad grada™ ¥
f{cendens,docet adflictiones credentium rem efle frud@uolifimam,ex qud no
una tantum fed multe,;magna & praclarx uirtutes generentur, nemp&P
rientia,probatio, pes,imd fpei foliditas, prater reliquas qua hic non rece?
fentur. Si enim adflictio caufla eft patientiz,patientia probationis probat!
folid= fpei,re&e omnium harum uirtutum cauf{a eft adflictio. Qucmadmy
dum enim mulier réete mater dicitur, non foliim eius quem ipfa peptﬂ'ft , e
& eius qui fit ex filia ipfius prognatus, ita habet uthoc locos&e.

' : QV AESTI10. :

Sed quzri poterit,quomodo Apoftolus dicat ex adfliGtione nafci P'f‘“."r;—’
tiam, cum illa impatientiam magis pariat. Obferuandum hic eft,duplice €7
(o caufam in rebus. Vna eft quam uocant dialectici, caufam (ufficient@ 9
dam,caufam per quam.Hacpofita necefle fequitur effe@us: ut, ol oritur e
go luxeft. Per hanc caufam non eftuera ifta Apoftoli fententia, [NCG 3
necellario fequitursutubiadficio eft.ibimox fit & patiétia,probatiwfp“":
cum plerungguideamus apud afflictos effe impatictiam, deieciionem ac dﬂ‘;,
fperationem, contrarias illas pafliones, tantum abelt, uthoc pactoexAT
Qione generetur patientia,probatio & fpes. Altera caufla eﬁ',gyam uecd Ia
neceffariam,quidam,fine qua non. Vit fidixeris ferrum efle cau dsp

; : . , : . pon
pides & ligna,& reliquam materiam cau(zm domus, Nam gladivs “fé%t oftz

aliquot focisa
Liben




AD ROMANOS. £

' Poteft,nifi ex ferro,nec domus,nifi'ex neceflaria materia. Ad iftum modum
Uerii eft,quod Apoftolus dicit ex adflitione nafci patientii. Patientia nangg
N0 poteft effe fine adflitione. Nemo enim dixerit patientiam efle, quiet€il,
lius,cui nihil accidit aduerti. Cum itags tanta uirtus patientiz, qua generat
Probationg,ex qua fpei foliditas eft,{ine adflitione nequeat efle , recte dicit
poltolus ex tribulatione effe patientid,atq pios gloriari etid in tribulatios
he,utpote fihe quatot bona nequeant cofiftere. Obferuandit itag eft ad ue,
titate huius fententiz opus effe, ut & aliz quada caufz accedant, utpote fis
des in Chriftir, dile@io erga Chriftd, fpes furura gloriz, cognirio operatios
nis dininze, & principaliter uirtus {piritus S.de qua mox dicet. Quemadmo-
dum enim licet {ine muliere nd nafcuntur liberiynd tamen caufa fufficiés eft
ad partum mulier,nifi accedat copula uiri,ztas,feecunditas, & c.ita & hic ha
bet. Tametifine adfliGione nequeat effe patiendia, non eft timen adflictio
fufficiens caufa ad patientiam,nifi ac cedant quae iam memorauimus.

Locus hic cdmunis eft,de ufu & frucibus adfliGiont. Nifi enim illos<o/ osser. %
ﬁnoﬁ:amus,quo pacto aduerfa pro ueritate tolerabimussNon eft fatis Apo-

olo ¢Gfolari nos fpe future gloriz Dei, nifi foletur etiam ex utilitate adfli,
Sionii, & doceat tam nd abhorrendas efle adfliGiones pro Chrifto fubeun,
das,ut magis {it inillis gloriandum. Affignantur plerigg adflictiond frucius,
Utpote quod a terrenis auellimur,imbecillitaté noftram docemur,ad Deii co

imur,dileGionem illius & cultodiam experimun,in fide,fpe,& patientia fo
idamur,&¢. [ita ignorantes nequeunt effe patientes malorumi,multominus
gloriari de affliGionibus.

Secundo obferuandi eft in Graeco quid (it patientia, uwirtus illa tantopere ozsgr, 11
laudara. Vocat eam Paulus hoc loco ~amrorws qua eft perfiftentia fubre ali
Qua,quam nos uocamus tolerantia.Ea uirtus eftyn0 qua patimur aduetfa no

entes & inuiti,exculluri illa{i fieri queat, id quod facifit quoiqtiot triftibus
Cecupancur. Sed qua alterius rei gratia, X quaddm animi manflietudine fi,
mul & forritudine tolerantur aduer{asetiam {iliceat ea refjcere. Vtin exems
ploDauidis. Poteratille (eciido fefe a Saulis perfequutione liberare : ueriim
Nepeccarer in Chrilt dominii,res aduerfas pro uoluntate Dei pati€ter ferre
malebat, Huyius uirtutis tantaeft eflicacia, tanta bonitas, ureaferuara fupe,
Yiores euadamus in rebus triftibus. Ee Chriftus : In tolerantia ueftra poffide,

itis,inquit,animas ueftras. Ruffus impatientiz tancii eft malum, utilli omy
bia peccataadicribantur, Notus eft liber Tertulliani de bono patientiz,&
Malo impatientiz. Qui tolerans eft tentationum,nec profperis nec aduerfis
fFaﬂg{mr.(lui impatiend €ff;0mni tentatione uincitur.

SEQVITVR., , o U

Patientia probationem.) Probatic,Graecis Soxiunhécloco nd idé eft quod tens
ttio uel exploratio.Nam eius fignificatio n3 eft attina, fed pafliva, cum ui,
delicer aliquid per ceria experimeta genuini effe deprehenditur & integrd.

tfiaurd per patientiam ignis probati effedicas, Alioqui ipfaadflitio fi-
e€m credentis explorat dc probat,cui {i acceﬂ"e'ﬁt patientia,fitut tandé agno

Catureffe probata & imcgra.Sic patientia facitno ut tentetur quis &explo
Yetur,quod adfliGionis eft munus, ut ignis in explorando auro, fed ut proba
tus & firmus deprahendatur;quemadmodi ignis non facit,utprobatii firau
"lmj,f_aci: autemn hoc patientia auri,id eft,patientia auri nota eft, qua depre,

enditur {llius fynceritas. De iftaprobatione uide r.Pet.r. Itemlacobi .
| ubilegitur ex probatione gigni patientiam, quod fit, cum parati reddimur

3¢ probati ad ferenda grauiora. Atq ita parfentia non folum probationem,
fed & feipfam gignit & auget. . ; : :

* Probatio ueyo fpem. ) Hoe G ita eftintelligendum,quafi initium {pei,fit exifta
Probatione,ita ueante iflam nullafit fpes in animo credentis & pariétis.Hoc
Pacto chs magis eft ex fide,quam exifta probatione. Nec eft poflibile, utfi,
%e fpelit,quitentationes pro Chrifto patienter tolerat,k & inipfo opercten,

g tationis




Maith;13,

14 COMMENTARII

tationisac probationis uerfatur.Quia uero fit, ut probati i
mentis deprehendamus opis diuina praefentiam, contingit
la;unde mala pafli fumus animo fotti augefcat & robuftior reddatur. 1
tud, probatio uero {pem, idem eft atcp probatio generat {pei augmenti Hoc
fenfu poteris illud ses$y&den exponerenon per gignit,fed per abfoluitac
erficit.Quiaautem caeperat de {pe gloriz filiori Dei dicere, rectein illam
definit,oftendens tribulationes,quas Chriftiani pro Chrifto fexunt tam non
obefle ifti {peisut illam magis prouchant ac firmam reddant.
spes non pudefacit.) Quia dixit,gloriamur etidin adflictionibus,{ciétes quo.d,
adflictio patientiam operatur,patientia probationem,probatio fpem, n¢ ut/
deatur ridicula gloriatio propterea quod {pes plerung fallit & fperante Pt/
defacitin hoc mundo,dat ifti {pei Chriftianori hoc elogit,quod nd pudefas
ciat.i.n0 fallat,fed quod fperando expectant credentes certo. confequantfs
Quia uero de fpe cofirmatasid eft;de [pei augméto per probationg acqi/
fito loquitur,intelligendum eft quod hic dicitnd foliim de eo quod fpes P2
1o potelt effe itritasfed quod & animus credentis per adflictionis patietiant
iam probatus, quicquid accidat fperando, nd pudefit, fed firmiter quodfpe”
rat in finem ufcs expeciat. Vel certe hac fententia declaratur quid requirati
ad hoc,ut {pes non fallat,fed apprehendatur quod fperatur, nempe, utin ad7
flitionibus patiétes fimus & probati per conftantiam & perfeverantid fpe
inueniamur.Nam alioqui non apprchendemus que promifla {unt credenti/
bus (i reprobi inueniamur,& ad rempus duntaxat {perauerimus,& in fenta/
tionibus defecerimus.Huc pertinet illa fenternitia lacob.r. Beatus uir qui uts
fert tentationemsquoniam cum probatus fuetit,accipiet corona uite, quam
repromifit Deus diligentibus (e.Hic illud, accipiet coronam uitz quam ¢/
promilit Deus,nihil eft aliud,quam quod Apoltolus dicit eam {pé, qua pro’

bata efi nG pudefacere. Ergo opus eft ut in {pe petfeaeremus, {i nolimus fallt

& fruftrari re fperata, Nam per mulras tribulationes oportetnos ingredi
regnum ceelor,  Proinde ut fpes feminis (upra petram iacti, fallic & pude/
facit;propterea quod frucius iultus nd confequitur.Is auté non confequittf
propterea quod @ftum {olis nG ferens ante maruritatis tempus exarefcit;
habet & {peshominis erga ea qua promifla funt credentibus. Nifi adfit 3/
tientia in aduerfis; non poteft confiftere {pes, nec apprehendi quod (peratii™
atq ideo fpes iftaqua probationem non fuftinet.fallit & irrita eft. Huc pet/
tinet quod Apoftolus defeipfo feribit 2. Tim.4. Bonum cerramen certatls,
curfum confummaui,fidem feruaui,de reliquo repofita eft mihi corona it
tize,quam reddet mih{ Dominus in illa die fuftus rudex.

Cum itag fuo modo ad iftam fpei certitudinem & apprehenfionem fper
rate uite faciat adfli®io Chriftianorum,recte dixit,quinetiam gloriamur ié
adfliGionibus,tanquam de re;qua miniftra eft falutis noftra & gloriz el
quod atdoceatpulcherrime ifta gradationis figura ufus eft.

4 ’ i * . 3 Lo "f
wod chatitas Dei effufafitin cordibus noftris per fpititam (Anctis

qui datus elt nobis. ._
_ Ifta uerbasliprobe perpendantur, cauflam reddunt, nonfolum efus quod
fpes nd pudefacit,id eft,in fe nd eft irrica & vana,fed & eius,quod ipfame

am certis experi/
{imul utfpes il
tur. [rag it

credentis certitudinem illius {entit. Nam hgcduo habet. Primum,diligi 89%:
a Deo. Alterii;iftam dilectiong Dei effufam effe in cordibus noftris per {pH+:

tum {anctum quidatus eft nobis, qua effulionihil eft aliud & uiua perdualio,
dilectionis Dei,qua ex teftimonio eft fpiritus (ancti,quod is dat {piritu no/

(rosefle nos filios Dei-Nam hoc loco charitas uel dile@io Dei actiue fumert:

da eft,non pafliue,de eaqua nos a Deo diligimur,nd qua nos illa diligimuse
Itaintelligunt & patres,uno Augultino dempto,& fequentia quogs hot
cent,que nd noftram erga Deum,fed Dei erganos dilectionem comendants

Eftitag hocloco perpédenda ratio quogs eius, quod {pem nd pudetace
. ; - diit

-

0/

facere;

5

ita. -




AD ROMANOS, g

A dicit.Scholaftici multa ttadunt demeritis noftris, deds patientize dignitate,
Qux hoe mereatur,ut fpes non pudefaciat. Paulus uero aliter,ut uidemus,id
Guod & Chryfoftomus hoc loco uidits cuius hec funt werba: Noli ftag;tam/ chyfoft,
etlidignus non fis animum defpondere, cum habeas tam ingens patrocinii, :
Uidelicet iudicis dileGionem. Propteréa quippe & ipfe Apoftolus cum di,
Cit: Spes non pudefacit,non re@e fadis noftris, fed dilectioni Def totum tri,
buit. hacille. [tem uide Aug.to.9.lib. Meditationi, cap.14. Deinde & Pfal.
3. Guftate & uidete;quoniam bonus eft Domirnus; beatus uir qui fperat in
€0.Hac de re uide Pfal.»z.in Annotationibus noftris, uct.s.

Effufa eft in cordibus noftris.) Duo funt hic notanda. Vnum, quod non dicit:

uam in {criptutis facris,uel ex predicatione uerbi cognouimus,de quaau
diuimus,fed qua effufa eft in cordibus noftris. Loquitur enim non de ratio,
Dali aliqua colleione,fed de uiua experientia diletionis Dei.Is fenfus effis
€ax eft & ad ferenda omnia aduerfa paratus,de quo infih in fine cap.s. ‘

Alterum,quodnon dicit;que data eft, fed effula eft,qua metaphora exube #
fantiam divinz diletionis expreflit,quanota eft in fcripiuris.

Per fpiritun fanétum.) Hoc eft; per donii fpiritus fandti. Videmus hic quod {it
Opus fpiritus fandti in cordibus credentium,& que docirina. Nem pes> quod
RNobis experientiam diuinz dile@ionis adminfftrat. iftam totus mundus nd
Perfuadebit uni mortalium, nifi hoc faciat fpiiitus fanctus. Is uero ableg duy

10, quod optimum eft docet, Proinde fi melius quid efler, quod pra caetes
tisad falutemnoltram faceret, adhoc, ut firma {imus ﬁgic, {pe & patientia,
gerte hoc cum primis pectoribus noftris infunderet.uerim de opere {piritus
fancti audiemus infra capite odauo. :

. Quit datus el nobis.) De credentibus loquitur, quibus datur fpiritus fancus.
tixea fllud Ioannis 7.Hoc autem dixit de fpiritu quem accepturi erant cres

B dentes in eum.Intellige uero de gratia fpiritus fandi;qua datur per patrems;
Per filium,per fpiritum fanum ipfum.

Commendataiit Apoftolus & in hoc dilectioné Deisqtiod fpiritum fuum
fobis dat. Vide quid hocin fehabeat 2, Cor.rubidicit {piriti fancit ADeo

“Nobis datam,ut arrhabong & pignus. Et 1.Ioh.4.Inhoc cognofcimus quo,
Diam in eo manemus,& ipfein nobis,quoniam de {piritu {uo dedit nobis.

* Chriftus enim cum adhuc infiemi eflfemus,iuxta temporis rationemm;

Pro impfjs mortaus eft. |
Dixerat Apofislus ex probatione generari fpeln,qua hoh pudefaciat, id
quze {itomnfum fiemiflima, Huius fpei firmamernitum fubiecerat dile&io-
fem Dyei per fpiritum fanctum in corda noftra infufam.
. Juoniamitag uidebat perfualioné iftam diletionis Dei, quz per fpiritis
fanctum infunditir quidemfed fideapprehenditur,plurimum ualere ad hoc
8loriar( poffitfidelis in tribulatione, & in fpe diuinz bonitatis corrobo,
Yt infticuic amplificatiofié huius diuinae erganos dile@ionis. Illamuero
3mplificar non Gmpliciter in {eipfa, fed in illius omnitim euidentiflimo teftd \
F10%i0,nempe morie Chrifti:  Primosdicit Chriﬁié{pro nobis effe mortud. «
_H‘oc feilicet,fine omni circunftantia confydetati fufficeret ad agnofcendam
: fiectiong Dej erga nos. Sic Chriftus Ioh.s.Ita dilexit Deus mund. Et Io}g.-
> Yaiorem charitat¢ nemo habet, @ utanimam fuam ponat quis pro ami,
is fuis. By Rom.8, Proprio filio fuo nS pepercit,&¢. Secundo, utiftud ar, #
gUmentum diuina dileionis amplificet,inducitindignitaté & impietatem
fofttam, ut e am pliorem reddat dilectionem Dei. Huc pertinet quod dicit,

Pro impijs mortuus eft. Hoc fine dicit nos fuilfe infirmos,impios,peccator

tesshoftes quogg. Auxeflim iftam dilectionis Dei expolit per id quod dicit:
ood am uix pro jufto quifquam morietar, Pro bono fiquidem aliquis
tan mori fuftinet, -

_‘Qllaﬁ dicat,Magnym omnino eft in fe mori proaliquo. Raro inueniuny
. k # tor qui




8 i COMMENTARII

tur qui pro aliquo moriantur,etiam i bonus {it & inftus. Quis autem proin’ A
fultis Xmalis ?u{h'net morircerte nemo. At Chriftus hoc fecit. Nimiri quo!
nemo facere fultinet.Qua quafo alia caufa,quam quodtanta erganos ¢ 17
le@ione praditus,nempeinfinita,ftupenda,X incomparabili. '
llud, pro iufto & bono,bifariam legitur & exponitur, Quidamin maffu
lino,pro iufto homine,bono homine.abuidﬁin neutro genere pro caufa i’
(ta & bona.Juftam caufam dicunt,cum quis mortZ debet alicui,utfi quismo
riatur pro patria, autamico cuf hoc debeatsut fi miles moriaturin be lo, a4
quod corpus fuum fumpto precio locauit. Caufam bonam dicunt,qu utilis
{ic uel iucunda: ut fi quis ad retinendas res charas coniugem; liberos, uel glo
riam & honeftaté moriatur. Verlim urut accipias, mens Pauli eft oftend?T€
Chriftum negs ex debito negs propter fuam utilitaté;pro nobis mortu €16
qui nec iuftinec boni,nec amici ctid fed impfj peccatores & hoftes cramus:
Tertio. Non contenrus dixiffe Chriftum mortuum eflepro nobis,imphs
peccatoribus,hoftibussaddit, hoc fadium efle tum quogy; quando adhucerd
mus impij:peccatorésshoftes,& c.ne putemus pro nobis peccatorib.ira MmO~
wum cfff’c Shrfﬁ‘umsut proillis qui olim quidem fuerint impfj,tum aiit, oM
+o nobis moreret,non ita.Huc facit,quod illud oz dvray sudy fectido pontt
Tfud,ctim adhuc infirmi eflemus fuxta tempus,quidam coniungunt,qu”
dam uero iftam particulam,iuxta tempus coniungunt cum fequenti, proim
pijs mortaus eft. Qui legunt cum adhuc iuxta tempus infirmi effemus, va/
ric exponunt quidam,utfitnota mitigationis & extenuationis. Verii Apo/
{toli argumento nd competit ifta extenuatio, maxime cum mox fubiunga®
cum peccatores,impij & hoftes effemus. Quidi uero {impliciter fumunt pro
temporeignorantie & impietatis,ut comendetur dilectio Chriftiin eo quod
in ipfo tempore indignitatis nofira pro nobis eft mortuus. Quilegiit,mof
tuus eft pro impijs iuxta tempus;exponunt det@pore i patre ab zterno Pre’ 8.
ftituto ac definito, quod & plenum tempus dicitur. De hoc tempore Chriz
ftus plerifq locis meminit Sed neq hoc uiderur ad caufam prafenté faceree
Didione infirmitatis utitut Apoftolus multis inlocis, pro quauis impo’
tentia. Hic pro ea utitur qua eft ad bonum,q.d Cum effemus omnino depr?
wati, corruptis & ad omne bontim opus reprobi & infirmi. Amputat eniit
ab hoc beheficio &amplifiimo dinina diletionis exemplo omne meritd 10
{trum,ut remancat foli gloria Chrifto,& illuftrior fitillius dileClio. '
Commendatitacs fuam charitaté erga ncs Deus, quod cum adhue

effemus peccatores, Chriftus pro nobis mortuus eflt.

Ex precedétibus colligitA poftolus quod inftituerat,q.d.Jtagp ex €0 qu‘?d
Chriftus pro nobis mortuus eft; tum cum adhuc eflemus peccatores, quid
aliud nobis comendat & charitatem fuame Haec charitas Dei fons eft prece’
pti Chrifti;quo praecipit dile@ion€ inimici. Item widemus hic ingeni® ¥er
juftitiz;que poteft amare etiam impios,nd conténere. Quos fupra uocauit
infirmos,impios,hic uocat peccatores, id dnd eft de aCtualibus tm pece?
tis,fed magis de peccatrice & corrupta natura intelligédd, quéadmodd fiuo
ces lupul@ unius diei raptoré,ita certe merito peccator uocaf qui in pece 3“?
coceptus &nat? eft,& cor habet ad peccadii propéfum,praut ac perucrﬁl“"

Multo igitur magisiuftificati ntic fanguine ei? feruabimur p ei1 ab ird:

Tam per collationem colligit,quid ex ea charitate {it fperandum & tenet
dum.Nempe nd defuturam opé Dei in pofteram;quia protegamur ac ferue’
mur 2 quouis malo, Confert auté duoilla tempora,primi quo eramus
impii,alteri in quo fam fumus uftificati, tempus uidelicer grati® colligen
ad hiic modi. Quod tdta eft in nos charitas dei,ut dilexerit adhuc impios:!
tantids dilexerit,uefilii {u@ pro nobis dederit in morté: qud nifc ciriuftificd

ti (imus per (anguing eius.i,mort eius,tatx uidelicet diletionis teﬂl’m"'::,
auert®

ns diligerets Qud nunc iuftificatos abirand feruaret, cilimpios ﬁgl- fquis
ud




AD ROMANOS uy’
. Quifquis tanta dile@ionis ¢lt pater, ut diligat etiam reprobos filios mul,

-tomagis diliget probos. Siturpem poteft mater amare prolem,quanto ma,

gis formofam ¢ Si hortum agricola uel agrum {pinis ac urticis oppletum &
fnamcenum magno labore & fumptu repurgat & amanum reddit, quomo:
do repurgatum deferet # Quifquis ita ardetamore mulierums ut depercat ¢/
tiam deformes mulro magfs formofas ardebit. Quifquis ita uinum ficit, ut &
feces uini cupide bibat, multo maiore cupiditate uinum merum bibets &c:
Ita fcilicet habet & ifta dile@io Dei.

Commode uero hoc enthymemate confirmat propofitum, quo dixit,
fed & gloriamurin tribulationibus; & {pes non pudefacic. Quifquis enimi
credit fe fanguiné Chrifti ivftificatum cum effer adhuc impius, & duentura
iraliberacum perdileionem D¢itam uchementen, ut pro fe impio datus
it in mortem filius Dei,is certe merito gloriabitut in afflictionibus,fciens fé
tamen non ab ulla iraperdi,ut & ad probationein & confirmandam fpem fa/
ciant,;quz aduer(a inciderunt, Colligit enim facile . {itum tantum dilexit &
feruauit,quomodo non magis nuncnon deferet feruatums

Vieamur hoc enthymemate & nos qui aliquado cum peccatis uineremus;
& fimul impietati obnoxij eflemus, bonitaté Domini erga nos fenfimus.Co
Eitemus,quod fi tum cum ralis ac talis effem, ab ira per bonitaté¢ Dominili,
eratus {um,quanto magis nunc poft initam pcentftentiarh fruar ope Domi,
ni¢Si enim mifericordia Domini tanta eft,ut {folem {ui oriri faciat fuprama
los, quomodo negabit illum boniscfiingratis pluit,quomodo non gratise
Tuftificati per [anguinem eius ferusbimur,cres) 1. Videmus hiciu (tificationéno~
ftri cribui fanguini,id eftymorti Chrifti;quam fupratribuit fidei. Irag fidei il
ain non ita dat,ut quz dignafit ptopter quam iuftificamur,fed ut que infiru
Mmenti uiceillam fanguine Chn_’Ei partam credendo apprzhendat. Dignitas
luftificationis noftri eft non in fide noftra,fed in fanguine Chrifti. Quia tas
men illa non apprahenditur realia nififola fide, recte fidei quogs tribuitur.
2, Deinde cum fanguinis meminit qui pro peccatis noftris effufus eft in
cruce, admonet fimul & fatisfattionis; ne putemus ita nos efle iuftificatos
gratis, ut injuria {it faQa diuine iuftitie,que fatisfationem a reis adhuc ex/
actura fit, fed ut certi fimug & bona confcientia ; fcienteslicet per nos nihi
fit factii unde contenta poflitefle iuftitia Dei,fatisfactum effe tam@ per Chri
ffum, idd& non uili precio, fed omnjum fummo, nempe effufione fanguinis
illivs, Etquarenon exhalatione (piritus Chriftiiuftificati dicimur ¢ In ex/
haldtione {piritus non eft fira fatisfactio, quia hon contihet mortem cruen
tam & uiolentam, qua effufione fanguinis notatur: Mactari oportuit agnit
tllum & morte cruenta macatum offerri. Vu!garis morseft in exhalationé
Ipiritys;in effufione fanguinis non item;qua recte portitur ad {ighificandum
Pro peccatis noftris;ad fatisfactendum diuitize iufticizimortuum eflfe Chris
um, Cryenta mors copetitillis qui pro malefactis plectuntursnon fimplicis
ter exhalatio fpiritus.Ethoc uoluit madatio pecudis & (anguis agni pefach:
% Tertio,obferuandu eft & hotc qirod & fuptrahabuimus,nempe iufté
ficationem noftri effe fitam in temifliohe peccatorim noftroramsid quod os
enditur in eo,quod fanguini Chrifti,qui pro peccatis noftris effufus, 3 pec
€atis nog emundat,r. Ioh.r. Iuftificationem noftri tribuit.
. Etne cogitet quifcuam, fi demi fanguine Chrifti iuftificamut, itaut eami
lu'ﬂiﬁ'catfohé noftri per fidem apprehendamus, id eft; {i fides per fe noniu,
ificat,fed ideo quod iuftitiam fanguine Chrifti partam apprahendic, iufti/
carenos dicitur, quomodo iuftificatus eft Abraham fide; cum tamen non,
dﬂn: effet fanguis Chrifti,ne dum fufuss Sciendi hic;hunc Chrifti fanguiné
I tgpore quidem poftremo fafumin hoc mundo,in quo funt tgpora & tem,
Pt{rﬁ articuli:apud Deum uero,ubinulla eft temporii uiciflitudo.fuftim iam
iffeab origine mundi.Atqgita dicitur agnus ifte ab origine munidi occifus
élfes




LTI,
Maith. 26,

@BSER. I/

s COMMENTARII

effe.Apoc.i.Effectus fanguinis Chrifti nG fe tantii it pofteriora fed &in an/ ¥
teriora tempora extendit.Nam ut Chriftus 3 patre eft pofitus unicus media’
tor omnium homini, tam ueteris & noui teftamenti, ita & fanguis illius fas
¢tus elt redemptio omnium hominii,omnium ﬁ:culofﬁ.(iuod aiit in Ebrais
fanguis ifte Chrifti diGus eft fanguis noui Teftamenti, ditus eft itaad diffe
rentid fanguinis ueteris Teftam.quifundebatur in figura,in ma&atioe aght
pafchalis,ac uituloriiy& c.nd ita,ut intelligenditfic fanguiné Chrifti rantu™
pertinere ad notim Tétamentit, quanti attinet ad effe@i & redemptioné:

Quod afit reipfa ho mox initio mundi effufus eft, adfcribendi eft diutn®
fapientiz,que omhia in teépore;numero, & c.difpenfat. Oportuit infirmirate
& impieraté humani generis cognitd planereddi, anted inducererur reme’
diti, N hoc facicbat ad glori fanguinis Chrifti.Deindenoluit illum differt
uftp ad finem miidisne adobrueretur defperatione genus mortalium, 8 103/
nes & irrite putarentur diuine promifliones. ,
~ Nam i cam inimici effemus,reconciliati fuimus Deo per mortem fir
Ifj eius,multo magis reconciliati feruabimur per uitarn ipfius.

Obiter legenti uidetur Apoftolus tautologia hocloco cOmittere,hoc efts
idem bis dicere,ueri diligenter confyderanti no ita, Nihil frufira dicit Apo/
ftolus. Augetnobis bene%ciﬁ mortis Chrifti,fruus illius ponit &fimul per
collationé,quam in his uerbis habet gemind dileGioné Dei perpendendam
proponit Dixerat nos (anguine Chriiti iuftificatos,cum eflemus peccatores
& impij,quod beneficii mortis Chrifti fane magnii eft,népe eximpijs red”
di iuftos.lam quiand fol& peccatores eramus & impif,fed & inimici & in
gnationi Dei obnoxijsa Deo ut hoftes auerfiac digni qui in perpetuii alien
ellemus & proiecii,eriam pofteaquam pro prateritis offenis fatisfactum e
fet, recte fubiungit, etiam hoc nos habere beneficij ex morte Chrifti, quo
qui olim eramus inimiéi, {am {imus reconciliati Deo,id eft,in amicitia réce/
pti & amicifadti. Vitag antea inter peccatores & iuftitid, ita hic inter int/
micitiam & reconciliation€ intterponit mortem Chri(ti,Hanc reconciliatio’
né pradicat nobis Euangel it & illius miniftr fe dicic Apoftolus 2. Cor.se

Deinde exaucto Berieficio tiiortis Chrifti & diuinz dile&ionis,iam pro’
pofiti fuum quog robirfiius feddit;oftendens quara fic crédentibus in Chrl/
{ftum in quibufuis aduerfis fiducia. Ecut hoc omnium robuftiflime faciat,fuf,
fus utitur enthymematis argumento per collationem, primum inimicor®
tcconciliatorum,deinde mortis & uitz Chrifti.Colligit autem ad hunc mo”
dum. Primum conflat nos fuiffe inimicos Def, per mortem autem filij illit!s
{am cffe reconciliatos,amicos effectos.Itag quis non uidet, quim nequeant
deferi amici & reconciliatiyqui cum inimici effent tantopere delecii funt 4¢
defeti nequiurerint, fed affertifint etiam mortefilij. Quihoftibus benefecits
idg morte filij;quid quafo negabit amicise a

Adhzcdi mors Chrifti tantae wirtutis fuit,ut nos h morte aterna & ira dd,
feruaucrit,Deoqg amicos reddiderit, quid non poterit uita Chrifti ¢ Eft #12%
argumientiima minori ad maius, ut (i dicas, fiinfirmus hoc fecit, quid faciet
fanus:'Si Samfon morte fud prodefle uoluit & potuit populo fuo, quid 00
ciffetfifuifet uite reftitutusy oy (-4

Videadmirabilem Apoftoli fapientiam,quomodo ex mortis Chrifti be/
neficio,uitam ?mqg Chrifti nobis ita commendar, ut fciams rios per illam™
ab omni malo feruari,quafi it pro nobis mortuus eft;ita etiam in bonum 19
ftrum uivat. Qualis autem uivat habet fides catholica, iempe rexregum
dominus dominantium,{edens ad dexteram patris,poteftate accepta {uper
omnia,tam in ¢c&lo quam in terra.Jtem Ebr.7. Vinde & in perpetuum falud/
te poteftfemper uinens ad interpellandum pronobis. 1

nimicum effe Dei,quomodo hic accipiatur;perpendenduim eft. Na:‘t'e: y.

la dictiosquemadmodum & wox amicitix tam aQiue & pafliue fum%’, P
ic




A

-4

AD ROMANOGS. ‘ 19

Dicitur eniem inimicus meus tam is qui mih i;quam cui ego maleuolo. Nim

Amicd effc;eft uel beneucile cuiquam,uel alicurus beneuolenria potiri. Cum
€go hic Apoftolus dicatnos aliquando fuiffe inimicos Dei, & tiim cum ads
¢ elfemus inimici; Chriftum pro nobis effe mortuit,meritd quaritur quas
fenus hic dictio inimiciria fumatur ab Apoftolo. Nam nemo putat hoc elle
In homine pofle, ut {cientermale uelit Deo. Rurfus {i Deus nobis m: le uo-
uit, ut paﬁﬁtc fuerimus inimici Dei, quomodo dilexit nos, & itadilexit ut
llium fuum pro tiobis dederit*Quis enim beénefaciet ef, cui male uulerQuis
Male uulcei quem diligit-Tam cum fint duo it duntaxat modi, quibus inimi
cus effe cuiufquam dici quedssoporeet ut uel uno iftorum uel utrog inimici
ei ante fidem in Chriftuin frerfmus.
_ 8idixerimus pafliue,quari potetic cir Apoftolus dicat, Deii nobis fuifle
amicumsNam is recte alicui dicirur reconciliari,qui propter malum facinus
fuerat ex amicitia reiecus,ut Abfalon Dauid recdciliabatu?. Hic Dauid ng
offenderat Abfalomum, {ed Abfalon Dauidem.lta fi nos ex amicitia refecii
imus, quomodo os tantopere dilexifle dicitarsR urfus i nos Deum ex az
Micitia reiecimus,quomodo non is nobis reconciliatus dicitur magis quam
108 illi Quid ad ifta dicemuss Hoc feilicer Deum offetdimus nos,atq ideo
examijcitiaillius decidimus;nohille nos,eq ipfe amicitiam fuam erga nos
temifi. Affectus eius ergahos non fuitinimicisfed amici, Ideo filium dedit,
mundum {ibi ipfi fion rogatus recoritiliauit in Chrifto, imblegationé re,
conciliationis in orbem mi%t.uide 2,Cofi§. Et tamen amare non potuititiud
i hobis per quod facti fumus ipfi infmici. Hinc infra dicitur affecus & fens
Us carnis effé inimicitia aduer{us Deum, I Hacinimicitia fuifle (e dicit &
aulussubife dicit fuifle natuta flitim ire,Eph.2 Rairu
Per uitam ipfiks feruabimiin) OBferuandum eft hoc 16¢d, quomods falutem no
fam, etiam pofteaquam iuftificati fudius & reconciliati,nod rioftr digni,
tati & qutitizs fed omnitto etidi poft redetiiptioné Chriffo adiciibat, dum
dicitngs reconciliatos fam feruari ab ira per uitam Chrifti, quemadmodum
lupradixit. Multo igitur magis fuftificati nitc feruabimur ab ira per cum.
ondicit, per noftram iuftitiam, noftram dignitatein, noftras uires, noftra
Meritayfed per cut,id eft, Chrituinsut {Eiamus eum tiobis faluatorem opus
e etiam poft reconciliationeni,quem habuimus redemprorem & coricilia
wremsne quicquam noftris mefiifs,fed omnia mediatori Chrifts demus, ne
briftum faciamus tantum mediatorem redemptionis, & nd etiam facerdo
tem & intetpellatorem ac faltiatorem reconciliatorum ac redemptorum.Ifta
18itur particula diligenter eft obferudnda:

Non folum autem hoc, uerim etiam glotiaimur in Déo per Domis
Bum noftri Lefum Chriftum, per quem reconciliationg affequuti fumus.

Rmfus,utﬁxprﬁ,in Grato eft ¥ xovop &, Non folum atitem,ut necefle fitas

!'quid {ubintelligere,ui del{ceygloriamur in tribulationibus, uel in fiducias
JuZ nobys eft in Chrifto, fed & in Deo fpfo. Nam repetitglorias credentii

tifto &pacem cum Deo per Chriftum hahentium,& iam fide iuftificatos
Tum, quibys fupradedit gloriationem de futura gloria, deinde & quafit ind

AdfliGion pro Chrifto illatis,ubi ad declarandum quz fit fiducia redem

Ptorum Chyifif mortis illius beteficium induxit, & mediationem expofuit
e declaraie, cam morté quam uitam Chrifti nobis utilem effe demonfias,
\ma ut quemadmodum per mortem Chrifti redempti fumus, ita & pet m-'tat‘n

tusab jra omniin perpetuum feruemur. Nunc uero neuideatur gloriatio

hriftianorum in Chrifto taritam concludi quod is nofter {it, & in illis quas
Per Chriftym adepti fumus,addit {ummam omniii, nempe, & Deum iplum
cdenoftrum,oloriari hos non folum in Chrifto,fed & in Deo per Chriftum,
.‘ eft, non foliun Chriftum ut mediatorem effe noftrum domini, fed & per
Sundem Deum ipfium eiffe noftrum, Quantaigitur gloriatio credentium 8¢

“ quam

OBSER; 11




Rom.S:

ne COMMENTARII

quam immenfa(it, itauoluit exprimere Apoftolus, ut doceat merito fpem 5
Chriftianorum nd pudefacere,qui pro fe habeant Chriftum filfum Dei, im0
Deumipfum.Hacdere infrh,(i deus pro nobis, quis contranos? Inexplicas
bilis eft ifta glotiatio credentium & fidei in Chriftum uirtus, quam hoc €&/
pite declarare uoluit Apoftolus. Hanc norunt fj duntaxat qui {enfu fidei ils
lam experiuntur inipfa probatione deguftatam.

Propterea,quemadmodum propter unum hominem, &c.

Qu fequuniur, quidam non inepte faciunt effe redicum ad principalem
propofitioné illuftrandam: quidam uero (eiungunt i precedentibus,ut g2/
{i nouus tractatus hic incipiat,in quo per methodicam refolutionem nece a
viz quadam dictiones declarentur,ut funt peccatumslex, & gratia, quarum
cognitio non parumfacitad intellectum propofitionis, qua dixit omnes clie
fub peccato, & iultificari fine operibus legis gratis per fidemin Chriftum:

dhucalfjifta ita legunt,ut exponant efle illationé,ad pracedentia pertt
nentem.Dixerat enim Apoftolus,per Chriftumnos accepifle reconciliati®
nem,id quod nihil eft aliud quam per unumChriftum totum genus humantt
relticurum effe. Id ut illuftraret & declararet,intulic per collationem non abs
fimile accidere in caufa reftitutionis, ab eo quod in humani generis cotr”
Frioneufuueni t. Nempe quod quemadmodum perunum hominem morta’
es omnes peccatores & morti facti funt obnoxi),ita per unum hominé Chrf
ftum reddamur iufti, & vitam recuperemus. |

Poterat enim mirum uideti, quod tanto ferio omnem falutis humanx et
Qitutionem in unum mediatorem ac reconciliatorem Chriftum conijcieba®
Nam apertis uerbis colligit ex authore peccati Adamo, uirtutem Chriftiad
thoris iuftitiz. Si Adam fuo deliGo, & c.multo magis Chriltus {ua jufticds
Ideo per fequentem collationem declarat;non effe ut incredibile cuiqua v
deatur,quod de Chrifto faluatore tradit{i perpendatur, quomodo per unum
hominem peccatum & mors in orbem intrauerit fuper omnes homines:

Dicit itags, proptereaid eft,cum hoc fi,nempesquod per Chriftum recof
ciliationem omnes accepimus,nd diflimile hic facum eft ab eo, quod i1
dam primo homine faGum eft,&c. Facitautem hiclocus, de peccat® un’
de fit,& cuius efficaciz,plurimum ad augmentum beneficij per Chrift#ac’,
cepti. Aty ideo neceflarium eff,ut diligenter infpiciatur. Nifi enim pecc®
uirtus, propagatio,& origo teneatur,¢ regione non poterit teneri qu {iguif
tus gratiz Chrifti,de qua in altera collationis huius parte tractabir.

Habet autinitit huius collationis de Adamo & Chrifto dvamodarty-INAT
priori membro non redditur ex ordine quod ad {imilandum affumprum "".}’
ut imperfeca lit collatio quam ceepit.Reddet autem cam collationis porti0
nem qua defyderatur aliquanto poltinterieis quibufda de peccato am :I
tis regno fententijs. Videtur autem ad hunc modum continuandi ¢1€ quo
dixit: Propterea;quemadmodum perunum hominem peccatum in orbéin’
trofjt, & per peccatum motss& fic in omnes homines mors pertran{ijts quat
nus omnes peccauertint, fta per unum hominem iuftitia in orbem intro®
& per fuftitiam uita, & fic in omnes homines uita peruafit, quatenus omf!
juftificatifunt. Origenes putatconfulto Apoftolum collationis pﬂﬂem&
quz defyderatur, omififle, propterea quod ueritus [it delidiz anfam dar
gratiam hanc Chrifti in hac collatione plene ac perfecie poneret. Hic met!
fanenon ita aflignandus eft Apoftolo, ut credamus illum pradication€ g
tiz Chrifti omittere uoluilfe propter reprobos, quibus omnia ad impt
tem ipforum uicio feruiunt,

Sunt praeterea qui uerétur Apoltolo uicium hoc orationis adfcribcrfo"“f:’a
ideo conantur quouis modo declarare hoc membrum non effe mutilum> I
perfeGum,utpote fiitalegatur: propterea quemadmodum per unuf hoi;[l'is
nem peccatum in orbem introijts ita & per peccatum meors; Scut fis 413'_1"

cdio




AD ROMANOS. 21

A lecio ei quam in oratione dominica habemus, ubi legitur, de g Feawd 3ok
yas,ubi confunctioni xgk adiungenda eft fimilitudinis nota srwe, quod pu
tant & hic faciendum. Veriim uidetur Apoftolus non hoc infticuifle ifta col
latione,utdoceret nos,quemadmodum peccatiisita & morté per unii in om»
nes homines peruafiffe : fed magis iuftitiam & uitam peruni Chriftum nos
effe adeptos,quemadmodum peccatum Xmors per unum Adamum in orbe
introfjt. Nam hoc totus cStextus collationis agereuidetur. Sane nd poteit
Negari, accidere Apoftolo hoc & alijs lociss quod foletillis, quiplus atten,
duntquid dicant,& ardenter diciit toti in caula qui tractant, quo,& & ot
dinate dicat,qui dicédi affequs, ta abeft utuitiofus fic,ut etiz laudi fir didus;
Peceatum-) Vocabuld peccati hocloco nd eft uulgariter de actualibus de
litis tant#, fed fimul,imo principaliter de corruptione naturz humana, & =
ad peccandd pronitate ac libidine fumend. Eneruarunt hunc locir Pelagia, belagishi;
ni,qui originalem naturg cotruptioné negantes, contendebant hominé fuis ;
uiribus legi Dei (atisfacere pofle, & infantes ante ufum rationfs morientes Akgiepll. 85,
damnationi nd efle obnoxios, propterea quod peccati nott haberent. Arq
ideo quod Paulus dixit, peccati per unum hominé intraffe in mundum, in, '
terpratantur de imitatione & exemplo quod 4 primo homine datum,pofte,
ri fequuti {int: alioqui fine peccato futuri,nifi adual iver delinquédo ueftigia
Ada primi peccatoris fequerentur.- Proinde diligenter notandit eft,quo, |
modo Apoftolus hoc tractatu peccati uocabuilo utatur; neloeti demus hoft |
bus gratiz. Non eftautem opus ut de peccato originali hic multa annotem, |
cum fatis multa {ine de illo A multis doctis viris, maxime Augtiftino, contra
~errorem Pelagianorum perfcripta.
Per ununs bominem.) Exordium peccati tradit;unde uidelicet peccatii,& leta,
le uulnus peccatismots fcilicet,in mundi intraverit. Quod peccatii in miir,
8 dofit,quod occupet omnes homines, quod morté intulerit uniuerfo mortd, |
ltum generi,in confeflo eft & ip( experientia notd. Proinde quod hicPau,
lus agit,nG tam eft,peccatii eﬂ'gin mundo omnes efle peccatores, & ex pec
€ata mortales, @ unde fit hoc malum & uniuerfalis ifta perditio. Nempe i3
ex Deo,fed ex homine,eods uno, ex quo uelut infe@a radice mali progref,
fum fit fn omnes homines, ut in exordio & modo perditionis humane difceé)
remus exordit & modi, im0 & uirtuté reftitutionis hoftra queeft per ifidt
Chriftum. Arqs hacratiotie plus decies uniratis uocabuli repetit & urger;
exunosperuni unius delito,&c.Nam nd etid hoc agit, hominé aliquo pa,
Go iuftificari & uiuificari.fed inftificari & uivificari perunii Chrifti, Sed
quis eft ille tnus homosper quem peccarum & mors intrarunt in mundum# |
Hieron.deinde & Ambrofius exponunt de Eua,de muliete uidelicet,hon |
deiro.lilis no Adam non fpetiei, (ed generis ocabul eft, tam iriulieti ? !
Wiro cGpeterts. Reliqui exponunt de uiro Adamo, propterea quod fuccef;,
10 & propagatio in fcriptutis nd ad mulieré, fed ad uiram pertineat.Eam ra
tiong aflignar Origenes,& certend fruftra.Licet enim initic mali 3 muliere
ceperit ( juxta illud Ecclefiaftici 25. A muliere initium fatiim eft peccati, &
Perillam omnes morimur,unde & Tertullianus de habitu mulfebr{ mulier® Terhdl;
Yocat,prima dining legis defettricé, uetita arboris reﬁgnatﬂ‘c&,& diaboli ia ‘
Duam) ipfa tamen peccati & mortis in polteros propagatio,de quahic Apo “
olus agit,ng mulieri,fed uito danda eft. Nifi em uir diuini preceptii tranfs
greflus effer, feductio Eug pofteritati hocuenent hd intuliffet, Vnde & non
Mualieri;feq uiro dicitur, Gen.s.Quia comedifti de ligno, ex guo praeceperd
tibine cOmederes, X c.donec reuertaris in tefrd de qua fumptus es, quia puls
WIS e5,& in pulyers reuerteris.Ideods circiicifionis fymboli,mafculino fexud
- At ety & of membro, unde humani generis propagatio eft;ad declarandd
~iimmundl‘dé humani generis effe ex uiri femine. Hinc caut@ eft diuino cong
One Chriftus ex uiri femine nafceret,& ¢. Viideegomalo hocloco, quo
Apoftolys dicit:Qucmadmo'dﬁ per unum hominé peccatii in'tlrjaui tin lémn/
Uy




10dR 5

ambroflus:

. COMMENTARII

dum,cum Origene & alijs intelligere & exponere de uiro Adamo,quam de &
muliere Bua. Necobftattocus Apoftoli 1. Tim.z.ubi legimus,Adamnont
elt feductus,fed mulier feducta,in prauaricat{one fuit. Nam & ifto loco m4¥
lieri nihil aliud eribuitur, qum initium praeuaricationis €x feductione, qua
per lerpenté fedu®a eft;non Adam,qui credidit non ferpentisfed Buz. Pro/
pagatio uero peccati & mortis in pofteros;neq hic mulieri daturs ;

IR eftat alius locus,qui ifti uidetur parum confentire.Sap.2.legim us.Inuiz
dia diaboli mors introiuit in orbem terrarum. Imitantur auté illum, qui funt
ex parte llius. Et ne excufemus hunc librii carere authoritate facri canonis
occurrit lohannes 1epift.cap.s.ubific dicit: Qui facit peccatum, ex diabolo
eft,quonid ab initio diabolus peccat. Inhoc apparuit filius Dei, yt diffoluat
opera diaboli. Videtur & hocloco author peccati & mortis conftituino 4
dam fed diabolus. Quid eft ergo quod Apoftolus dicit, per homing unuih
Gue fit Eua,fiue Adam,peccatum & mortem intra{le in mundum¢’

Refpondeo. Primum nd eratin poteftate ferpentis, feducere Euam & A
damum.Homo ad imaging Dei conditus,liberiarbitrij erat. Tenratio fuitia
tana,allenfus nd item.Jam quia tentatio initid fecit aliquo pacto huic malos
ideo nd practer rationé fatan datur,quod per illum {it mors ingreffa in mun
dum,& quod is primus deliquerit. Quia uero ifta tentatio fatanze,nifi illi ob’
temperatlet Eua,& Eua Adam,polfteritati nihil nocuiflet, rece datur initit
peccati & mortis,quatenus in eFE:&um abiicifta perditio, non fatana tenta’
tori,fed homini obremperatori,qui ita erat conditus, ut fi uoluiffer , prece/
ptum Domini non tranfgredi potuiflet.

1o mundum introijt.) "Mundus hicnon eft aliud quam unjuer{um genus hw
manumsutin mundum intrafle peccati, {itidem atgp totum genus mortali®
occupaflesquod & ipfa fubfequentiauerba de morte fatis declarant,ubi 1¢8
tur ac per peccatum mors, & ficinomnesh omines mors peruafit, Sic Chr¥/
fius loh.17.2 patre fe miffum effe dicitin mundum,& fuos fe mittere in mu¥* °
dum,id eft,ad omne genus mortalium.

Et per peccatum mors.) Generaliter omnes fatentur,{tipendifi peccati effe mof
tem. R om.s.item fiimulam peccati efle mortiferum,i. Cor.15. Quoniamué’
ro in confeflo eft Apoftolum hoc loco depeccato originali & illius ufrte
loqui,& no de actualibus peccatis,qua quifgs mortalit per fe operr:tur,ﬁt ut
& hic nd idem fentiant patres,de qua morte dicar Apo&olus.Ambroﬁus if
telligit nd de zterna,fed de corporea morte tanti,cuius hac uerba funt- =
enim (id eft,Adam) beneficit Dei perdidit,dum prauaricauit, indignus fas
Gus edere de arbore uita,ut moreretur. Mors atitdiflolutio corpors €1 ¢
anima i corpore fcgaramr.Eﬁ & alia mors qua fecunda dicitur,in gehenn??
quam no peccato Adax patimur,fed eius occafione proprijs peccatis acqi,
mus- hecille. Iftafententia,in {peciem quidem uidetur niti fententia div
naque eft Gen.s.uerim omnino nG conuenit argumento Apoftoli, & valt
uas apetit errori eorti;qui afferunt infantes morientes anteufum rations
propria delicta;nd damnari,eo quod peccatii actuale non habeant, tantd M0
vi corporaliter propter delictum Ad. Ethuc torquent illud Ezech.is.Filiv®
nd portabitiniquitat€ patris,fed impietas impt] (uper eum erit.Et anima q
peccauetityipfa morietur. Quilocus nd eft abripiendus extra inftitut® PO
phetz, Satius eff,ut cum reliquis fentiamus, poftolum hic loqui de mo:"
te terna,nifi paffuri fumus in altera parte collationis illum nd de eternd ff
temporariayita loqui,que it per Chriftfi,utitain hac uita tant@ fperantes ¥
mus in Chriftum, & miferiores omnibus hominibus. Ipfa collationis 1at1®
non patitur:ut de temporaria morte tantum intelligamus hunclocum™ . 4

Etfic «d omnes homines mors peruafit.) Qui de morte remporariaimelliguntam'h‘

habent hic quod difputent. Videmus enimre ipfa omnes mori corporalitgfz;

aibufdam uero ex illis,qui de terna morte intelligunt Apoﬂof‘lm’m 15
cium fit hoc loco,quomodo Abrahamum, Ifaacii,lacob g, Dauident 2 “; w’




_ AD ROMANOS. - 15
& &reliquos iuftos liberentab ifta fententia, ne & ipfi zterna morti obnoxij |
credantur. Ex his eft Hieron.§i uere illius funt commentarij,qui ipfius titulo
uenditantur.Nam in illis ita legimus : Dum ita peccant, & {imiliter moriuny. gierom,
tur. Non enim in Abraham,Ifaac & Iacob,pertranfijt,de quibus dicit Domi
nus:Omnes enim illi uinunt,Hic autem dicit omnes mortuos,quia in multi,
tudine peccatorums,non excipiuntur pauci iufti,ficut ibi. Non eft quifaciat oy pro
onum, non eft ufgs ad unum. Et, omnis homo mendax. Siuein eos omncs multis,

Pertranfijt,qui humano,non ccelelti ritu wivebant,& ¢, hecille. Ifte comen,
tator,quifquis fit;non obferuat Apoltolum loqui deuirtute & efticacia pec
cati originis,quatenus dignos morte reddat omnes homines in uniuerfum,
Non quatenus gratia Dei 2 merita morte liberantur,quos prafcientia & gras
tia fa Deus ante mundi conftitution&in Chrifto Domino ad uitam faluan/,
dos elegit & pradeftinauit.

Ex quo omnes percaucrunt.) Graece elt 19’ @, id eft,in quo, quod uarie exponiit: 1
Alius Adam,alius Euam,alius peccatum intelligit. Simplicius eft ut de A,
damo intelligamus, per cuius inobedientiam, ut infra audiemus, peccatores
conftituti fumus,quanquam inunum recidunt ifte fententiz.

Peccaucrunt.) In Ada enim omnes fuimus,in lumbis illius primi peccatoris,
ex cuius mafla nati fumus,Itag {ileui decimatus eft in lumbis Abraha,quid
mirum {i nos peccatores coftituti fumus, in lumbis Adg peccantis exifietes.

Reddir itaqg ration Apoftolus,quare dicat mortem peruafiffe in omnes,
au:e mors {it ex peccato, cum uideantur infantes peccato non effe obnoxijs

elpondet.Inillo,id elt,Adamo,peccaueriit omnes. Peccatum unius homi
nis peccatores reddidit omnes pofteros,atq ideo motti obnoxios. .

Quidam exponunt,peccauerunt.id eft,peccato perditi funt;uel peccato,
res uirtualiter conftituti funt. Quod fante uerum eft: Interea tamen nihil ues

g tatquointelligas etiam ipfo atuali peccato Adx peccafleomnes Adz por
fteros,in lumbis llius exiftentes. Quemadmodum enim non folum hoc be,
neficio Chrifti accepimus, ut uirtualiter fimus iuftificati, per illius obedien
tiam,{ed & hoc,utipfa etiam actuali obedientia Chrifti obedierimus patri,
Quatenus Chrifti fumus, ita nG folum uirtualiter peccatores fumus in Adam
facti, (ed &aualiter.Hoc eft;non folum nos damnat quod mali fumus facti,
fed ipfum etiam peccatum Adae;nos condemnat, unde & Apoftolus hic dis
cit, condemnationem efle ex uno deli®o, incondemnationem. Verumde
iftis aliorum (it judicium.

Proptercasquemadmodum per unum bominem peceatum.) Hoclocoadmoneamurde; éssER, .
Prauata in univer(um humanz natura.

1. Vimodeftifimus & humilesscontra tentationem {uperbiz,

2. Vigratiam Chrifti eo fubnixius ambiamus.

% Nenimium fidamus hominibus. Deinde fiabillis decipiamur,non
fitadmodum infolens. | ‘

4. Vtdiligenter obferuemus irigenium liberoram noftrorum, inftituas
Musd; eos fummo {tudio ad bonum. |

Bt per peceatummors.)  Ad horrorem peccati incutiendum hocfaciat. OBSER, 11,

Item quoties uiderimus homines mori,cogitemus unde hoc fit, & admo,

Neamur 2terna mortiss : -
. Vigad legem enim peccatum eratin mundo potro peccatum noti
Imputatur, cum non eft lex. Atregnauit mors ab Adam ulcy ad Mo,
fen, in eog quocp qui non peccaterant in fimilitudinem tranforeflionis

da, qui eft forma futuri. _ .Y _
amuaria eft huius loci expofitio apud ueteres, ut cogar (tudio diflimu,
are que hic tradiderunt, ne quod alioqui obfcurum eft; obfcurius reddam.
Suidamdelege naturx,quidam delege Moyfi;quidam de utrag exponunt,
qui exclulive, aliqui inclufiue; Imputationem peccati.pars ad confcien,
2 s

F1




Cap.5.

OBSER. I

n4 COMMENTARTII

tias peccantium,pars ad fecalum & humana fudicia referunt. Erillud,in €os
quocg qui non peccauerant ad fimilitudinem tranfgreflionis Adar, aliqut ¢
illis intelligunt,qui contra legem naturze quidem, {fed non contra expre am
aliquam legem,ut Adam,& acceptum mandatum peccarunt, aliquiuero €
illis,qui nullo actuali & proprio peccato deliquerunt,ut infantes, &c¢-

R clida ifta fententiarum uarietate {impliciter quid mihi uideatur dicant.
Nam nec recentioribus conuenit.

Principio ifta Apoftoli utrba,c}um quafi parenthefis uice pramifl collas
tionis parti fubiecta, uel magis ipli collationi inferta funt, probationcmha’
bent priotis partis ceepte huius collationis,que eft,quod peccatum & mors
per unum hominem in mundum intrauerunt,& omnes homines pcruafﬂf“t’
id eft,quod omnes homines per tranfgreflionem unius Adx, peccatorest
morti obnoxij facti funt. Quod autem fic habeat, liquetinnota caufali }'“fé
Nam nd fimpliciter dicit,ufty ad legem peccatum eratin mundo,fed,ulg 2
legem enim,& c.lllud;enimsfatis declarati (ta probationis habere rationc™

. Probat autem ex definitione peccati,fumpto arguméto. Eft enim pe
catum divinzelegis tranfgreflio. Nam ut (upradixit, ubilexnon eft, ibi non
eft tranfgreflio.Deinde ex divina iuftitia,qua peccatiinon imputat;ubi no?
eft peccatum,Hac probatiosut clareintelligatur, ducatur retrogradu, ab €0
quod dicit mortem ab Adamo ufcg ad Mofen regnalle;ad hunc modum.

1. Mortem in omnes ab Adamo ufg ad Mofen;'uidelicet legislatore
régnaffe in mundo, etiamin eos qui non ad {imilirudinem prauaricationi
Adz peccauerant,nemo eft qui negare queat.

2. Poftea certum eftsmortem efle ftipendium peccati, & per peccatil uf
uulnus ex flimulo gladij,in mundum uenifle,

5. Adhac, certum eft, imputationem peccati effenon poffe, ubi non eft
fex.Nam ubi lex non eff,ibi non eft tranfgreflio. Vbing eft tranfgreflio; ibi ®
non eft peccatum,intellige,actuale & proprium.

Ex iftisita colligit Apoftolus, Cum ergo mors peccativulnus & judicity
regnauerit ab Adam ulg ad Mofen, cof{cilicet tempore quo nondum data
erat lex,atqs ideo imputari nd poterat ut tranfgreflio diuina legis,ita & pe/
catum, ad formam fcilicet peccati & tranfgreflionis Ada, quid aliud relin/
quitur quam nihilominus peccatum aliquod fuifle in mundo,quod mortedt
intulerit omnibuseNifi enim illud fuiflet, mors uticy non regnaflet, Regna’
uit autem.Frgo cum regnum fuum nd habuerit ex peccatis aGualibus mor’
talium,fequitur aliunde habuiffe. Nempe ex llius peccato, qui primus €gt
dei trafgreflis,hoc uenen fudit inomues pofteros. Itagg quod dico peccalt
& mortem pet uni hominé intrafle in mundi uerd eft, & ueriiefle depr® e/
fum eft potiflimii eo tempore quod inter Adamit & legislation@ interce t

1, Quod ergo dicit,peccatum erat inmundo, recte intellexeris de virtu/
teseflicacia, & ueneno peccati.

:,  Brquod dicit. Porrd peccatum non imputatur, ubi nG eft lexs generd/
Iis el fententia, (i ita legatur in prafenti, ut conueniatilli; quod fupradixifs
ubinon eftlex ibi non eft tranfgreffio. !

3. Adhac,illud quod fubijcit,in eos quogg qui nd peccauerdt ad Ginilitut
diné Adeae,nihil refert,an de infantibus accipiamus,uel de illis qui licet cot/
tra legem natura peccauerint, contra expreflum tamen aliqued mandatum?
non peccauerunt. Nam ha fententiz utrags nihil officiunt ifti expofitiont-

I1fud.Qui typum gerit illius futuri,quali aperit ipfum fcopum, quo Apo/
ftolus hac omnia refert. Nempe, Viperunum homing Adamum perditos
efle homines ex ipfo uenientes, etiam ad prauaricationis illius ﬁmi!t’tudf’?z
non peccantes,ita per unum Chriftum, qui futurus erat Adam,falutem ,’
ftitiam illatam effe in mundd ut per illum faluentur, etiam i, qui ad fimilitt/

dinem illius iuftitiz,iufti non funt;tantummodo ad ipfum pertineant:

Qui illud. Portd peccatum non imputatur cum non eft lex;intelligu®

mol’{ )




AD ROMANDOS. g

4 motfirconfcientize, & agnitione propriz corruptionis. annotanthic quam’a
{ic peftis,fi contingat hominibus uiuere {inelege, & abfp fedula peccatori
increpatione & caltigatione.

In eo0,quod dicit morté regnare etiam in eos,qui no peccarunt ad {imility ©8SER, 11
dinem tranfgrefionis Adx admoneat nos,ut cum uiderimus infantes mulca 1
pati & mifere mori antequam ad iuftirationis ufum pertigerint,cogitemus
qua fit illa perditio quam humano generi peccat Adx intulerit, nec pute,
mus effe innocuos,in quibus uidemus regnare mortem,fed agnofcamus om
nium certiflimo argumento peccati originalis uirtutem, a quo nifiper Chri, |
fium queant liberari.

Qui typus ¢ futuri.) Videmus hic admirabile confilium Dei, qui tum cum ggsgx;
initium mali & mortis gereretur,inipfatranfgreflione & corruptionehuma 114 |
hi generis praedeftinaueritfuturum faluatorem. Imo typum quendam falua,
toris in ipfo mortis authore pofuerit, Hinc uidemus, quid fit quod alibi di-
cit: Conclufit Deus omnia fub peccato, ut omnium mifereatur, lam tum e,
nim mifericordia uiam parabat. Iucundiffimum eft confyderare, quomodo
confiliii hoc faciat ad gloriam diuing bonitatis,cuius meminit Apoft.Eph.1.

| At non ut peccatuim, ita & dohum. Nam i unius delicto multi mor=

tui funt,multo magis gratia Dei,& donum per gratid,qua eft unius bos

minis Iefu Chrifti, in multos exuberaunit. Etnon ficat per unii qui pec/

cauerat, (ita) donum, Nam iudicium quidem exuno ad condemnatios |
nem, donii autem ex multis delictis ad iuftificationem. Etenim @ pet us

nius delictd mors regnauit per uoii,multo magisij, qui exuberantidgta

tiz &doni inftitiz accipidit in nita regnabit,authore uno Iefu Chrifto.

. Hzc omniadicuntur ab Apoftolo ad augendam 8 amplificandam gratia
Dei per Chriftum, extollendamdg fupra uires peccati- Ardet plane Apoftos
lus in comendatione & pradicatione gratiznoui Teftamenti. Atg ideo nd
habet fatis oftendiffe peruni Chriftum iuftitiam & uitam in multos uenire,
Huemadmodum peccatii & mors in multos per Adam uenit, Sed docerein,

ituit gratiam Chrifti abundantiorem effe in fua operatione,&efficaciorem
ad faluandum,quam peccatum Adg fueritin fuaad perdendum.Ideocy quia
coeperat conferre Chrifti cum Adamo, fimilitudinisg; nota,®aoe, ufits fues
rat,& tandem fubiecerat Adam fuifle typ@ futuri,id eft, Chriftisne tidefetur
humilius & anguftius de Chrifti gratia loqui; fubi@git quafi per correctioné
diffimilitudin@ inter Adami & Chriftum,ut exprimat excellentiam gratize.

At non ut peccatumita ¢ domwm.) His uerbis admonet diflimilitudiiem quin,
tam effe inter peccatum Adae & donum Chrilti.Dicitpeccatum,id eft;uires
Peccati ad perdendum impares efle dono Dei ad faluandum, q.d. Atdonum
tllud per Chriftum;nd eadem eft menfur aniguftia qua eft peccatii,nd confi

itin fifdem terminis,ita ut {efe nd extendatlatius in {aluando, quam pecca
tum Adx in perdendo,ucrhm multo eft amplius & efficacius. ‘

Nam fi unius delicko multi mortui funt,ere.) Declaratio eft; q.d. Si unius Adx pec,
Catum taneym waluit ad perdendumsut tantam multituding perdiderit, quo,
Modo non multomagis gratia & donum Dei,unius hominis le(u Chrifti po,
tentior eft ad faluandum,ita ut in multos exuberet # Habent ifta omnino ar,
gumenti formam & ration? firmam & certam, Ea eftin antithefi peccati &
gratiz Dei, Chrifti & Ada.Si peccatum tam fuit potens ad perdendi, quo,
modond eflet potétior gratia Deiad {: aluandiisSi Adam hoc potuit fuo pecs
fato, quomodo non plura poteft gratia & doni Dei per Cl}ri (tum#Gregor.

Nazanz.{erm.de natali Chrifti, & # ysUeis xeerixeive 7000 LaMop 70 yersoy A,
¢ td'ixazwos. Nam omnino potentior eft gratia Dei, quam peccatit Adz. E¢
alioqui magis propendetuoluntas Dei ad faluandum quam ad condemnan,
dum, g eft Exo.20.cuius mifericordiain mille generationes, iraueroin ters
: H tiami




Gratid,
Donum.

OBSER, Is

OBSER. 11,

126 COMMENTARII -

dam & quartam fefe extendit. Potuit autem peccatum unius Ada perdere
multos, & morti reddere obnoxios.Hoc egit {upra & probauit.Ergo confiat
& hoc quod ex eo probat, nempe multo magis gratiam Dei potentem€ ¢
ad faluandum multos. - _

Multi) Pro omnibus.Id quod adnotat Origenes, & ex fuperioribus & ins
ferioribus patets

Graria & donum differunt. Gratia eft beneuolentia Dei erga nos. Donu™
elt beneficiii illud redemptionis per Chriftum dat,ex gratia dei prouentes:

Exuberawit.) Pulchre nondicitsuenit,fed,exuberauit, ut exprimat abundait
tiam gratize Dei,qua longe it copiofior,quam peccati progrefius. (

E¢ non ficut per unum qui peceauerat,donum.) Eclipfim habent hacuerba, alioqu?
propter breuitatem obfcura. Hanc quidam farciunt ad hunc modum: Ecno
ficut per unum qui peccauerat,uenerat mors,ita X donum. .

Vetus habet : Et no {icut per unum peccatum,ita & donum, qua fane ]F’
Qio eflet planior. Nam hic non confert Adamum & Chriftum, fed unum ily
lud peccatiiquo perditi fumus omnes, & fuftitiam qua faluamur, el {ima/
uis,;modum perditionis &faluationis.Et certe facilis eft lapfus,fi ex GuaeTW
par®-id eft,peccato,fiat duwersGrrr@-,id eft,peccanteuel per peccantems

Nam iudicium quidem ex uno ad condemnationem,ere.) Ex uno,id elt,delicto.Hocar’
guit quod fubiungit,dont autem ex multis delicis. Hisuerbis docet,qu0”
modo donum Dei excellat uires peccati,& Chriftus pluspreftiterit per g2,
tiam & donum Dei faluando,quam Adam fuo peccato perdendo, Condem”
natio que cft ex Adam, nititur uno delicto. luftificatio uero qua eft ex uno
Chrilto,non folum unum illud deli¢tum tollit, fed omnia reliqua quog qu®
uni illi adiecia funt per omnes in uniuerfum mortales.

Hlud,piue ¥ vic ¢ nerénesue, Erafmus reddidit.Nam condénatio ex ufi®
ad codemnationé,quali idé fit xeive quod nerixeiue.Eff afitifta Eraf. uerti©
oblcura, tenebrasqs fine neceflitate offundens le@ori, ut mirer cur non retl/
nueritueteré uerfioné que clarior eft, & {atis quod in Graco eft exprimifs

Etenim fi per unius delicum mors regnauit per unum, ere.) Nunqui {ibi fatisfacic AP°
ftolus in extollenda gratia Chrifti. Rurfus arguit ex effeupeccati & regh?,
mortis, probans excellentiam {uftificationis & doni per Chriftum, C[-d's"1
unius delium tam fuit potens ut morté regnare fecerit, quanto potétiof €
gratia & donum iuftitice per unum Chriftum,ad hoc,ut regnare faciat in 4
ta eos qui hanc %rati:e Dei exuberationem accipiunty  Quiauero iftud ﬁ‘;‘
ri non poflet,nifiiuftitia qua per Chriftum eft, nd foliim Ada peccatum ©]
leret,fed & reliqua omnia,ideo recte ilta fubitigit per notam rationiss dices.,
Etenim, & c.q.d.Alioquifihoc no effet, certe no poflent regnare in uita
Chrifto credunt, & illius iuftitia participes funt,ate ita Chriftus non po’®
fuosliberare & afferere fua iuftitia in uitam, quos Adam fuo delicio mO* .
poteftati fubiecit,id quod effet abfurdum,

OBSERVANDA QVAEDAM. '

Num fi unius delicto.) Nota hic prudentiam Apoftoli. Iuxta rationem OPP"ﬁ/
tionis debebat fubiungere:multo magis iuftitia unius multi uiuificati {unt-
Verumut confulatimbecillium cdfcientijs, maluit ponere gratiam pib
Dei,id eftsipfam iuftitize Chrifti cdmunicationem,& iuftitiam ipfam-1t
infra:Etenim {i per unius delictum mors regnauit per unii,debebat ﬁlb}‘lfer’
re; multo magis tita per unius iuftitid;regnabit per una, Veriim & hic me,
luit diGiones gratiz & doni dei,imo exuberantia gratiz 8 doni dei ponere-

Diligenter eft notandum,quod uires gratize potentiores facit uiribus pec
cati, Chrifti gratiam & donum excellere peccatum Ade.Huc pertinctaquo
toties iftam collationé ponit, item toties gratize & don{ diliones urges I'ﬁ’;
eft magna confolatio confcientiarum quas peccati iudicium pr«eml't-Nz".u :
lis mox occurrit dictum Cain.Maius eft peccatum meum, quam ut qcma‘{‘,
merear.l(tis diligenter eft inculcandum,ampliorem efle & powltim?.(:hw

fti gt




AD ROMANOS. 127

A Rigratiam, quam fit uirtus peccati potentius effe reghum Chrifti, qum pee.
cati & mortis.Blafphemus eft in Chriftum qui iftis contradicit,

Tertio notandum eft & hoc,quod dicit,itftitiam ChriftinG olum unium opser,
illud peccatii Ada,id elt,peccatum originis tollere;fed fimul & reliquaomz . 111
hia,fuxta illud 1.loh.. Etfanguis eius emundat nos ab omni peccato.Et cap;

2,81 quis peccauerit,aduocatum habemus apud patrem lefium Chriftum iu,
ftum, & ipfeeft propiciatio pro peccatis noftris, non folum auténoftris, fed
& totius mundi. Quid ergo faciiit hoftes gratiz Dei,qui docent morte Chri
{{atisfacere tantu pro originali peccato,X quze baptifini pracefleritsPro

: teliquis nobis ipfis efle (udandum & fatisfaciendum¢ , :

Quarto.In uita regnabunt,obferua. Debebat dicere firxta rationé & ordi oBser,
hem antithefeos,uita regnabit per unii,trerim mavult regn@ uitg darenobis 1115
& facerenos reges qui regnemus in uita, quam in quibus regnet uita. Nam
ita uifitm Deo eft nos eximere ab omni feruitute, & in fummanmi libertatem
conftituere, ut no fatis habuerit e mortis regno liberatos regno uitz fubde,
re,nifi & hic itareddat liberos,ut rectius dicamur regnare in uita,quam regi
duita. Regnabimus autem innita, id eft; friemut fure & poflefliohe uitz o,
mnium plenillime & abfolutiflime. _ _

Etfimul obferua,quod iftud regnum aita, hullis adfcribit metitis nofitis, Nota:

- fed gratiz Dei exuberantiz & dono iuftitiz. Quid hic dicent,qui initium fa
lutis & juftificationis tantum adfcribunt gratize Chrifti reliquum falutis, id
eft,illius confummationem acceptum ferunitfioftris meritis?

Poftremo & hoc nota, quos dicat regnaturos in wtita per Chriftum [efurh oBsErs
illiuscs gratiam. Qui exuberantiam, inquit, gratiz & doni iuftitiz accipiit. Vs
Qui funt illiqui {cilicet fide gratiam han¢ apprehendunt, Excludit hic in,
Credulos & contemptores huius gratia & doni Dei. o,

8 _ Ideogzquod 1.Cor.ts.dicit: Sicutin Adam omnes moriuntut, it in Chris
~ to omnes uiuificabuntur. Per hunc locum mddetandut eft; he dicamus o,
Mnes in uniuerfum mortales per Chriftum efle faluandos, fed eos tantii, qui
{ltam gratid accipiiit fide.Omnes afit ideo dixit Apoftolus ut refpondeat (i
militudini Ade,per qué omiies moriunt, quotqutot ad illd pertinét,ita os ini
Chrifto uiui ficant,quotquot ad ipfum pertineiit.uel cette quéadmodi extra
damiinemo eft morti obnoxius,ita extra Chriftid neifio Uitd apprehendit.
Itags ficut per unius delictum ( propagatii et malum ) in omnes hos

mines ad condemnationem,ita & per unius iultificationem (propagatii
et bonum ) in omnes homines ad inftificationem uitz. Quemadmo
dum cnim per inobedientiatm unius hominis peccatores conftituti fuis
Mus multisita & per obcdientiam unius iufti conftituentur mulei.

Hic demiiad ceeptam Adx & Chrifti collationé, quam imperfecia ruprf!'
Yeliquerat,alid auocatus,reditsita ut omnia illa quee zﬂ) eo,ubi dicit: Vi ad

€gem enim peccatum erat {n mundo,ad hunc ulg locum pofita funt,parens
thefis rationem habere uideantur. Et quia longius receflerat,ideo &Xpriorem
collations partem quam initio abfoluerat,repetit. Vides quam multis A/
Poltolus jftam collationem Adze & Chrifti urgeat, quoties repetat & incul/
€€, quod iam fecit fex uicibus, (i ree numeres, Nam omnino in illafita ef¥
fumma fal s noftrae, & utragg pars collationis iftius eius eft rationis, ut qui
alteram ignorer,magnam partem efus cognitionisnd teneat;que ad {alutem
€t,8¢ gratiam Chyrifti cognofcendam neceflaria. Repetitaute & {ummat

Am his uerbis : Itaq {icut per unius delitum, & c. :

ags ficut per unius delictum.) [mperfecum fenfum habet ifta collatio. Nam fnon
Ponitur quid e, per unius deliclum in omnes homines ad condemnationg;
quid per unius juftificationem in omnes ad fuftificationem uite propaga,

tumal:lf neceffe (it aliquid fubaudire. Erafmus uero adiecit,propagati eft ma
-, um;:temapropagatum elt bonum,quod {atis conftat,dumm Oldo per malum
“ nof




s COMMENTARII

non folum intelligas mortem & paenam peccati; miferiam uidelicet huma’ &
nam,fed & ipfum peccati.Nam fubdit Apoftolus, ad condemnarion?, quo
fatis declarat, tale quid ex unius delicto propagati efle inomnes homincs

uod condemnationé promeruerit. Hoc aut€ nihil eft aliud, quam peccatis

- uelyquod fimplicius effsintellige iudicium propagatum el ex unius delicio

Omnes.
mulii,

oMM 05,

in omnes ad condemnation&.Er donum Dei uel gratiam Dei ex unius fuftt’
tia in 0&s ad iuftificationé uitz, N ita fupra rem hic Apoftolus ipfe declara
uit,ut nequeat defe@® huius loci certius impleris& ex ifdis Apoftold uerbis.

11 omnes bomines ad condemnationem. Lrem,in omnes homines ad iufhification uite.) Apet
te uidemus hoc loco, quod fupradixit: Nam {i unius delicto mulri morty
funt,&c.gratia Dei in multos exuberauit, & quod infra dicet: Quemadmo’
dum perinobedientiam unius peccatores con fituti fuimus mulri, &c. unt’
uetlaliter exponend effe;ut multi accipiantur pro omnibus,ne c@ Origene
ponamus quofdam,quos peccari Adx nd fecerit codemnationi obnox{0%

Quid ergo dicet quifqua,de faluandis fentiemuss St hic locus gcnera'ﬂf.f
eft accipiendus proprer particulam uniuetfiratis, ubi dicit: In omnes hom!”
nes ad iuftificationé uitx,dicemus’ne omnes homines faluari,ut nemo mor’
ealium damnetur¢Cerre ipfa collationis ratio hoc uidetur uelle; fi dixerimus$
in Adam omnes reddi condemnationi obnoxios,& non multos tantum-

Hic fcrupus torfit leronymii,deinde & Ambrofiumsut legerint hic omn¢s
utrobigs pro multis,ne cogerentur dicere;per Chriftum omnes faluari; cum
multi quidem per ipfum faluentur,{ed non generaliter omnes,

HIERON. SVPER HVNC LOCVM.

Nungquid iniquus Deus qui infertird « Abfic Quomodo poteft unius de/
licto Adx omnes homines condemnare, cum nec unius Chrilti ia'titia om/
nes homincs iuftificati funty Omnes awié dicens, no generaliter dicit,fedd”
niufcuiufg partis fignificat mulrituding. Alioquin inuenititur omnes homt/

L}

nes iuftificati in Chrilto,ficut & in Adam condemnati, & non erit ultra gU
puniatur. ‘ ITE M: ¢
Sicut exemplo fnobedicntiz Adx peccauerunt multi,ita Chrifti obedicn
tia iuftificancur mulei, Haecille.
AMBROS. SVPER HVNC LOCVM,
Hoc eft.Sicut per unius delictum omnes condemnation mcrucmﬂl’,ﬁ""
liter peccantesyita & in fuftitia unius omnes iufiificabdtur credentes.S1q¥
autem condemnation? hanc generalem effe putant, fimili modo & fufifi¢
tionem generalem accipient, Sed non eft uerum, quianon omnes crcd“":f:
ITEM : Sicurenim perinobedientiam unius hominis peccarores confti
tuti fune plurimi,ita & per unius obedientid iufti conftituentur mulei. QU@
fupraomnes dixithic plures & multos {ignificant. Plures enim deli@ f”da;
fequuti funt praeuaricando,non omnes, Non ergo in eos regnauit mors qu
non peccauerunt in fimilitudine preevaricationis Ade.  Hacille.

Itaqs duz funt rationes, quibus ifti mouentur,ut particulam uniuerfale™
non uniuerfaliter fumant,fed omnes exponant pro multis. As
Vna eft,quod uidetur iuftitize Dei non conuenire, ut propter unicom
d= deliGum condemnet torum genus mortalium, etiam eos, qui nullo pro/

prio peccato id meruerint, ad exemplum Ade.

Altera. Ne cogantur uiciflim admittere,quod omnes per Chriftum mo¥/
tales (aluentur, {iconceflerint omnes per Adamum perdi. &

At ut hac duo euitarent,inuenerunt expolitionen iftam fmitation1s ¢
exempli,ut dicant, cos tantum damnari peccato Ada,qui ilfud ur peccan :
exemplum imitantur, eos uero nequaquam quiad exemplum tranfg“m“
nis Adx non peccauerunt. hot

Liquet itagg hos patres uim peccati originis ignorafle,uel certe de €0 :;’1
faltem loco non cogitaffe,quo damnantur omnes, quotquot funt €X ’dae_"'
Damnantur,inquam,id eft;damnabiles redduncur,ut merito in :etern"‘l’ Pt




a AD ROMANOS, 129

eant;nifi fuccurrat gratia Chrifti qua fententia eft catholica. Necobferuae
mentem & {copum Apoftoli,qui iftis collationibus ut omnem omniii mor»
talium perditionem in unum Adamum,ita omnem omnium falutem inuni
Chriftum reijcit, itaut quemadmodum in Adam omnes pereunt, ita exura
Chriftum nemo faluari queat.
Quid afit dicemus ad rationcs iftas quibus ad hic expofitioné moti funts
Primum,omnino fatendum eft Deo hoc dari non poffe,ut condemnerin,
Nocenté. Quod iuftificat impium,contra glotiam Deinon facit. Si vero con
demnaret innocenté aliqué;hoc demit eflet,quod illi nullo pacio cOuenirets
* At quis eft innocés coram Dominosapud quem neunius quidem diei in,
ns innocens eft;apud quem non foliim malefacta, fed & ipfa nature corru’
Ptio damnabilis eftz Cum ergo,quotquot ex Adam funt, in peccatis conciy
Piantur & nafcantur,ita utnaturalem illam corruptionem fecum'adferd, ex
dx peccati traduce fumptam,ita ut Efau in utero matrissantequam quicds
mali feciffer,dignus fuerit qui refjceretur,& lacob qui nihil dum boni feciiz
fetfola ele@ionis gratia alioqui indignus acceptaretur,quam quafo rationg
babet,quod putant Deond conuenitre, fi quotquot ex Adam funt condemy
Net,quafi infontes condemnetcIn boc erratur, quod putant aualia tantum
'deh‘ga iudicaria Domino,& non magis ipfamn natur@ corruptioneé. Ex fer,
Pente natus,licetneminem dum ueneno infecerit,horrorem incutitspropeer
Qualitarem uenenata natura,lupulus unius diei non minus lupina rapacica
tis damnabilis eft,quam i aliquot oues rapuerit. Bc quomodo iuftificari po,
terit coram Deo iuftiflimo iudice,qui de immundo conceptus femine naru,
*am habet corruptam & immundam¢Tita dixerim ad primam rationem,que
adeo nG conftat, ut ipfa mors quz om:nes tollit, euincat neminem ex Adam
Progenftam ¢ffeinfonrem. fiquidem ftipendium peccati morséft
& Adalteram rationem refpondeo.Ex Chrifto,unicofalutis authare,iaftifis
Cantur & faludtur omnes. Quomodo omnes:Quemadmodi ex Adam dam,
Naniwr omnes.Damnantur autem omnes ex Adam, quia quotquot pereunt,
e Adz peccato percunt.Pereunt autem quotquot ex illo nafctitur, propter
COtagionem peccati originis. Angeli nd perierunt ex Adamo. Quarer Quia
€xillo n3 funrnati.Non comunicant de ipfius corruptione,nd proueniiit ex
iplius propagine. Ira{cilicet ex Chrifto iuftificantur & faluantur omnes,

- Quotquot ad ipfum pertinent,pertinentautéad ipfum omnes eledti. Ve dus

pPlicinomine etiam faluentur per Chrift omnes,quemadmodum & duplici

Nomine pereunt ex Adax delicto oés. Primo,quod extra Adam nemo mot,

alid perit: alterosquod omnes mortales ad ipfum pertin€tes,hocipfo quod
illiys fine pereuntf}!a quod extra Chriftii nemo faluatur,ut quotquot faluan
Wr anius Chrifti fuftitia, feruentur. Deinde quod omnes qui illius funt, quo
T ipfe {ecundus Adam eftycaput & author,qui de [piritu ipfius participants

aluantyr, Quid uerar itag quo minus hanc uniuerfitatis ditioné legamus
8tNeraliter.ut nonfit necefle concedere neminem mortalium, ideo,damna,
Y Quod ex Adam eft,cum multi {int qui ideo non faluantur,quod ex Chrifto
hon funt, & ad ipfum nonpertinent: & nihilominus conftet collationis hu,
Wisratio, qua Apoftolus dicit per unius iuftitid Chrifti faluari omnes, qué,
*Amodum unius Adz delicto percunt omnes.

, ‘g expofitio illa Hieron.& Ambr. ratione caret,& eft repudianda, qua
SIcunt tantii cos condemnati delico Ada,quiillud utexemplii propofitum
IMi@tur peccando. Sed audiamus cémodum hoc loco fententii Auguftini,

: AVGVST, DE PECCATORVM MERITO
: & remiflione,lib.1.cap.1s.

% Namfifola imitatio facit peccatores per Adamscur non eti per Ch
um fola imiratio fuftos faciteSicut enim,inquit,per unius deliGtum in oms
fes homines ad condemnationem,fic & per unius iuftificationem in omnes
L omines ad iuftificationé wita, Proinde ifti,unus & unus,nd Adam & I(i:hd

WSy

]




110415
F4p.3.

e COMMENTARIT ™

ftus,fed Adam & Abel conftitui debuerunt. Quoniam cum multi nosin hl! A
jus uitx tempore praceflerint peccatores,cosdp imitati fuerint qui pofterio”
re tempore peccauerunt,ideo tamen uolunt ifti nd nifi Adam diGum,inquo
omnes imitatione peccaueriit,quia primus hominum ipfepeccauit. Ac per
hoc Abel dicidebuit, inquo uno {imiliter omnes imitatione iuftificentuls
quia ipfe primus hominum fufte uixit.

ITEM STATIM. =

2. Porrofipropterea Chriftus unus eft in quo omnes iuftificentufs quia
non fola eius imitatio iuftos facit,{ed per {piritum regenerans gratia,propte
rea X Adam unus eft in quo omnes peccauerunt,quia non fola imitatio €1Us
peccatores facit,(ed per carnem generans paena.

IDEM CAP. IX. LIB. EODEM.

5. SiApoftolus peccait illud cdmemorare uoluiflet,quod in hun¢ mun
dum nd propagatione,fed imiratione intrauerif,eius principem non Adaos
fed diabolum f%ceret,de quo feripti eft: Abinitio diabolus peccat. Dequo
etiam legitur in libro Sapientia : Inuidia autem diaboli mors intrauit 11 ot/
bem terrarum.Nam quoniam mors a diabolo uenitrin homines,nd quo -
illo fuerint propagati,fed quod eum fuerintimitati,cotinuo fubiunxit: [m1/
tantur autem eam qui funt ex parte eius, Proinde Apoftolus cum illud Pﬁ-’
catii ac mottem ¢dmemoraret, qua ab uno in omnes propagatione tran ‘;
fent,eum principem pofuith quo propagatio generis humani fumpficexof
dium Imitantur quidem Adam quotquot per inobedientiam tranfgre‘!'um
tur mandatum Dei.Sed aliud eft quod exemplum eft uoliitate peccantibuss
aliud quod origo eft cum peccato nafcentibus,uide qua illic fequuntur:

CAP, XIII. LIB: I.

4. Itagficut perunius deli@um in omnes homines ad condemnation®
& c.Hoc unius delidum,fiimitationem attendamus,nd erit nifi diaboli- Se
quia manifeftum eft de Adam, non de diabolo dici, reftat intelligenda not
imitatio,{ed propagatio peccati.

ITEM CAP. XV. LI1B. l. .

s. Obhocetiam dictum eft, omnes 8 omnes, necg enim qui gencrﬂﬂ,‘uf
per Adamsidem ipliomnes per Chriftum regenerantur, Sed hoc rectedict?
eft, quia ficut nullius carnalis generatio, nifi per Adam, fic (piritalis nullivs
nifi per Chriftum.Nam fialiqui poffent carne generari non per Adam™_
liqui regenerari fpiritund per Chriftum, nonliquide omnes fiue hi¢ fiue bt
diceretur. Hacille. J

its ¢ per unius iuftificationem.) dixatwpe hic non fumitur pro talii uftification®
qua Chriftus fit a patre;fed qua nos per Chriltum iuﬂil&amur,uel certe
pliciter pro iuftitia Chrifti,ur e regione refpondeat peccato Adz-

Aug.ubi fupra cap.14.annotat, qua ratione fit uftificationis dictio pof_ig
hic ab Apoftolo. Nempeut excluderetur imitationis commentum. .
enim iuftificatio nemini propofita eft ad imitandum,cum ipfe folus fir quitd
{tificct impium,ne putemus iuftificari nos per imitationem fuftiti® Chrilth
& non magis per gratiam iuftificantis nos Chrifti. e

Quemadmodum enim per inobedientian unius hominis, €. ) Ifta repetitio non eft in3
nis & praeter rationem, Aliquoties meminit delicti unius, per quod P
omnes,& iuftitiz unius Chrifti,per quam faluentur omnes, & tamen
natim non definierat {ive delictii fiue fuftitiam. Itag his uerbis aperit dequo

crieriit
nomi*

peincbedientia delicto Adz loquatur. Nempe de illius inobedientia, qua defcripta eft y

Ade uide Aug.
de Ciuit.Dei, i,
14.cap.1§.
OBSER. I,

tertio, Item de quaiuftitia Chrifti loquatur,uidelicetdeillius obedientiad
qualegis Phil.fecundo. Ly
- Ineo,quoddicitmalum peccati ex Adam in omnes propagariad godffg;
nationé,perpendendi eft quantii fit malii, quouis pacto peccatord coragto

= : = : i in
ne comaculari,{i unum peccatii rantum eft,ut eos qui uel natiuitate tamrl; di
sue

eo comunicantscondemnati habeantur cord Deo. Condemnationi &io




AD ROMANDOS. 131

& Ao, includitin fe omnimodam reie@ione a Deo, atqgaded & ab omni feliei
tateexcludit.  In eo quod inobedientize & obedientiz meminit, uidemus © BSER, 11
in quo fitus fit fcopus uerz iuftitiz, Nempe in obedientia. Rurlus perditios
Nis noftrae,in inobedientia.

Lex uero obiter ingrefla eft ut abundaret delictum. Vbiuero exube
fauit peccatumibi magis exuberauit gratia. Ve quemadmodum regnay
Berat peccatum in morte, fic & gratia regnaret per iuftitiam ad vitam x/

ternam, per lefum Chriftum.

Occupatio eft. Dixerat, peccatum fuiffe in mundo,ab Adamufggadleg?.

am ne quis dicat,quid ergo lexran lla peccato non adhibuit medelam¢ cur

€rg0 darta eftebr euitet attingit hac cauffam. Lex, inquit,obiter fubijt;ad hoc
utabundaret peccatum, & c.In feptimo uerd capite infca materiam hancle,
gis copiofius tratabit. Proinde & nos eam hic non excutiemus, nifi quan,
Wm exigit prafens contextus.

Lex.) Origenes exponitde lege membrorum, id eft; innatailla peccan,
di libidine. Verum ex pramiflis {atis apparet Apofiolum loqui de lege
Per Mofen data.

Obiter fubijt.) Ayacirdy. Non clanculum & occulrelex ingrefia eft; fed poft
acceffit,regnante iam morte per peecatum,tanquam faralem quendam mors

um,mundo incognitum,& tamen peftiferum.

Vel obiter ingrefla eftsid eft;tanquam non primarium & perpetuum aliz
Quid,{ed acceflorium & temporarium. _

Vit peccatum ebund.) Chryfoft.fvz hoc loco dicit hotam effe, non caufa, fed
euentus,Id eft legem non ad hoc datam eile diuinitussut abundaret peccati,
fed id accidifle uit’o mortaliumsut que ficad arcendum & imminuendii pec

g Catum data,in contrariii rapta illud magis auxerit. Cum ilto fentiunt & Am
brofius & Hieron.Metuunt enim hoc dare diuina iuftitia, quod legem pos
pulo fuo feratsad hoc ut malii magis augeat quam minuat. Egoueroidad/
Ieribg fizmmee prowidentiz Dei,que ita uoluit exagitare latens malii & aus
Gumreddere,nd eo fine,ut cederet in perditionem mortalium, fed magfs ut
Uia pararetur futura medicina,fimul & glorix gratiz fuz. Annon & medis
¢i pleruncg hoc faciunt, ut morbos contrarijs potionibus excitent & exagis
tent,quo groti poftea,dum putantur perituri;certius fanentury

Quodfihoc putant Deo non contienire;ut fcienter malum reddat airctius
lata lege exagitartii, ad hoc, ut poftea illud com maiore laude gratia fue cus
ret,poterunt'ne diceresiftum euentum aucti mali, iam tum cum legem fuam

errer,illi fuille ignotume certe non poterunt, Alioqui merito culpareturim
Prudentizx,qui potionem daretper imprudentiam, quam pufaret curaturam
Motbum, cum per illam magis exafperaretur. Quis talem medicum non fu/
glateSciuit ergo futuram peccati auxelim,cum eam ferretscuritagpillam tuy
litecuy (cienter dedit talem medicind,quae non folism non eflet curatura hii¢
Morb#, fed & peiorem reddituras’ Fatendum itaqg omnino legem datam efle
adhoc,ut redderet peccatum au@ius;idg non incohueniens efle diuin&pru

entiz,fed conuenientiffimi. Deonihil caditin diuerfum aut fortuito.Om,
niailli quiym certiffime inftituuntur.

Abundaret,) Quomodostriplicinomines 1. Quodcon cupilcentia praua
itritata forrior & uegetior redditur, ad omnem peccandi libidem. Iuxta il

ud: Nitimur in uetitd fempers&¢. 1. Quod per fcientiam dininz uoluns
tatts, quam adfert,peccatii reddit damnabilius & maius. 3 Quod randem
2uco malo ad defperationem adigits & plane interimit. Hine illam alicubi
Winiftram mortisfacit. 4. Chryfoft:dicit peccatum per legemita aucid;
'.""f‘nfgr'efﬁones multiplicauerit, iuxra multitudinem praceptorum, Nam
ubi multa pracepta,ibi multa quogs funt tranfgrefliones.

Oftendit itag his uerbis Apoftolus tam abefle, utlex fuftulerit pi‘:'cf?ﬁi

iuftificag




Similer

OBSER L

OBSER:. I,

©BSER,
1

B COMMENTARII

fuftificationemdg attulerit ut per illius aduenti peccatd it abundantius etid
fatit, & audid hoc corrupra natura malum. Non fecus,§ {i currentd uel leut
ter quogg labenti fluuio faxum aut aliam quempiam remori infjcias,qua fam
abelt,ut curfum illius cohibeas, ut reddas illum infaniorem etiam & impe”
tuofiorem,(entiasgg uim contra lu@antis luminis,quam antea ignorabas- ta

lane habet natiuvum hoc malum. Vis eitts non exiftente lege ignorattr:

ex accellerit, tum demum contra nitentis peccati uirtus fefe exerif, Utre <
dixeritalibi Pau!‘us,peccari uirtutem efle legem,1.Cor.1s.

Vbiueto exuberanit peccatum,ibi magis exuberauit gratia.

Magnum encomium gratiz, Non dicit impias s, fed, quod fumma
quandam abundantii exprimit,vatpendpios Suog,adiecia particula VP qUE
idem el Gireeis quod Latinis eft.(annotante Erafmo) quam uel per,

Pradicatautem Apoftolus tantam effe uim catleltis gratiz, ut pecqat“"c}
quod Adam induxit cum fua pernicie, nG folum quatenus illud induxit 1€
& quatenus poftea per legem accedenté eft auctum, fultulerit & uicerit! A
utipfa peccati abundantia tamnd cefferitad perniciem mortalit & culpam
legislaton’ s, ut utringg {eruierit mirum in modum,hic faluti mortaliumv‘”‘c
gloriz gratix Dei,

Vit quemadmodum regna.) Explicatio eft & declaratio, quomodo gratia M3/
gis exuberauerit. Comparat peccatii tyranno qui uiolenta ryrannide firos
petdat,cuius tyrannis defzuiatita ad mortem,ut nemo fic qui illi refiftere u?
leat,uimd; eius euadere. Gratiam uero facit regem quendam,cuius pot™
tia longe {uperet tyranni uires, qui tyranni uincat, tyrannidem illius tollaty
regnetqs ad uitam fuorfi,indu@a fuftitia.  Et uide,quomodo occulteligh
cet lud@os tam non efle per legem iuftificatos,utilli ipfifint, in quibus ¢’
catum uires {uas potentius exeruerit, atqg aded & pra cateris ope caele e
gratiz,;qua ex tyrannide peccati liberet;opus habeant,

Per 1efum Chriftum.) Vtfcias per quem conftet regnum hoc gratiz.

Vtabundaret peccatum,) Notanda eft hic natura noftra prauitas,quae t
utper mandata Dei,fancta & iufta,ad pietatem & fuftitiam per fe facienti®
reddatur auctior & peior. Hoc eft, ut quod debebat facere ad medelams™?/
gisfaciatad perniciem augendam. Iftaprauitas in omnibus obferuari P9/
teftsmaxime in illis qui ftatutis reguntur.

Superdbundauit gratia.) Dilcamus iftam gratiz exuberantiam non inhy
tis,fed in conueris ad Deum peccatoribus.Huius exemplum habes in
lo,Magdalene,latrone. Vide . Tim..

Obferuet quifeg in quo regno fit, duo funt regna ¢ unum peccatiad
tem: alterum gratie ad uitam. Qui fub regno peccati militat, fciatfe mi
ad mortemsmilitizds fuz ftipendium laturum aeternam morté. Quiwero !V
regno gratix effe defyderat, (ciat gratiam Dei tegnare quidem ad Cxt,m,am:
nem mortissueriim {imul ad extinctioné peccati, percg iuftitiam admin! ra
re regnum. Nam no {impliciter dicit Apoftolus: Sic & gratia regnaret ad ui
tam xternam per lefum Chriftum,fed immifcet, per fuftitiam. Eft ergo Lt
ftus rex quidem gratiae,fed fimul & rex fuftitiz : cGiungamus igitur g_ra"?’:"
iulticie, & iuftitiam gratize,ne dum putamus gratiam regnare prater iuftiCe
ftudi@impietati & impcenitétig loc demus,& uiciflim,nedi putamus it

tid regnare fine gratia,uel defperationi uel meritis noftris fanuas aperiam¥s

sraells

ocri
l}-’au/

mot/
l{tar€

CAPVT VI,
f==—=ux= ERSVTIAM carnis obferuat Apoftolus hoc capite,

occurrenss

. : e heuta
uel magis preoccupans ea qua illa poterat ex prgdlcauoﬂeb%‘; y
o

25| tisut (olet,peruerfe colligere, R efpondet autem duabus s
(tionibus. Vnimox initio capitis, alteri inmedio illius: e
rationibus & adhortationibus ad hoc impellens ; ut pecc®

mortus wititiz uivamus, pRIMA




AD RO MANOS: vy
PRIMA OBIECTIOs ; .
Quid igitur dicemuss Manebimus in peccato,ut gratia abundet

Dixerat ¢irca finem capitis przcedentis, ubipeccati per legis accefsio,
hem exuberauit,ibi magis exuberafle gratiam, Id quod ad cGmendationem
gratiz regni Chrifti dixerat,Ex eo intelligebat mox carnis uerfutiam colles
Curam: Maneamus ergo in peccato, Hoc eft,conftanter & fine intermifsios
e peccemus,ut abundet & in nobis gratia. S enim multitudo & exuberan,
tia peccatorum facitad gloriam gratiz Dei, bonum eft peccare in definen,
ter. Iftud dicturos uidebat reprobos, non quod ferio ita fentirent, fed quod
tta fuggillaturi effent doctrinam fuam, ut ex qua res tam abfurda colligere/
tur,qua nihil aliud effer factura,quam quod homines redditura effetleues ct
in omnis generis delicta rucntesiﬂazp calumniam repellitad hun¢ modum.

- Abfit. Qui mortui fumus peccato,quomodo poft hac vivemusin illo¢

' Calumniam hanc, ut abfardam & impiam mox refjcit magna religione,
quemadmodum folet. Repellit autem eam alia abfurditate, uelut cuneum cu
Neo trudens, Sumit argumentum ex cauffa finali,per inuerfionem. Quafi di,
€at, Imo hinc fequeretor res abfurdifsima. Dixi gratiam ibi magis exuberas
¥e, ubi abundauit delicium. Sed in quem firiem exuberauit gratia ¢ Nimit
Ut peccatis {imus mortui, & fuftitiz vivamus. Jam quomodo poterimus in
Peccato uivere, cui per gratiam mortui fumuse Qui uitee ifti cotporali mors
tuus eft, quomodo poterit adhuc facere qua uiuus feceraty Quomodd pos
terit edere, bibere,moueri et agere quee funt uiuentise Irag, hoc effer rem aby
furdam & impofsibilem colligere,nedum impiam. Quifquis txorf mortuus
¢ft,uxori non poterit operam date.lta:Quifquis peccato mortuus eft pecca

o non poteritamplius uivere; Chriftianus autem peccato mortuus eft:Itacg
i Lhriltianus peccatonon poterit tittere. Mafor per fe patet. Proinde mino,
rem declarabir. Haber auterh ipfa interrogatio confidentiam, qua folet in re
mpfa,abfurda;& impofsibili confutanda utf. '

An ignoratis,quod quicuncg baptizati fumus in Chritum Iefum,in
Mortem eius Baptizati ?umusf.‘
Minorem declarat, argamento fumpto ex myfterio baptifmatistangui
fymbolo gratig.Eft autem minor, Chriftfanos efle peccato mottuos. In Chri
um Uero baptizari,eft regnoillius et gratie alsignari. Commiiiiicationem
autem gratize Chrifti quea eft in fymbolo baptiftnatis, dec farat effeinmorte
Chrifti, utinmortem Chrifti baptizari, {it idem atq per baptifmum incor,
Rorari in communicationem mortis Chrifti, id eft; illius uirtutis gratize, &
efficacie. Habetuero communicatiomortis Chrifti duo,quée ambo in bapti
Mate funt obferuanda. Primums quod ex ea peccatorum remifsionem ades
Ptifumys.Ergo & in baptifimateconfertur remifsio peccatorum.Juxtaillud:
Urge & ablue peccata tua, Act 2. & Adt 2. Baptizetur quif uefirum in no,
Mine Chrifti lefi,in remifsionem peccatorum. Quemodo hoc dicatar,alib,
eclarayimus . Alterum eft imago Chrilti mortui & excitatiyad quam fins
Bendi fumus, idds non nofttis quog fed Chrifti gratia uiribuss quaconfers:
L Per {pivicum Chrilti.Ea efts ut mortificetur wetug homo nofter; & exciter
tur Bouus uirrute Chrifti: litam imaginem, ug alteram bapuifmatis portio,
fem, in argumentum rapit Apoftolus contraablurditatem induciz obies
tonis.Ideg explanandi gratia fubdits, et fl o
~ Confepulti ergo fumus per baptifmuns iimiottem, ut quemadmor
Um excitatus eft Chriftus ex mortuis pet'gloriam patris,ita & nosin
fouitate vitz ambulemug, | it
tﬁ?‘{”ﬁ’Pulﬁ ergo fumus.) Ergos Quafi dicat, Cum in confeflo fit baptizatos nos
neinmortem Chrifti,{equiturnos illi per baprifmum in mortem eflecon,
: ; ' m fepaltos




quod Chriftus eft ex mortuis exci

" ambalensus,

“4 COMMENTARLI !

fepultos ut quemadmodum, & cxetera. ‘
Habet hoe argumentum in imagine mortis & reflurrectionis Chirifti duo
membra,quz ambo repellunt inductam abfurditatem. ;
»  Ei, quoduetus bomo nofter . Cum Chrifto confepultus eft per baptifs
thum. Vtitur autem uerbo fepeliendi, adinnuendam omnimodam &cerl
mortificationem eius rei,quax plane fit emortua facta. Cum ergo corpus pee
cati, uctus homo, per baprifmum fit confepultum: Chrifto in mortem quo/
modo poterimiis peccato uiueres .
:  Eftquodin nouam uitam exurgimus cum Chrifto excitati. Hzec eft no/
ua creatura,nouus homo,regeneratio et innouatio. Hoc fymbolicas geritaf
cum baptifmate,reuera per omnem uitam Chriftiani, ex (piritu Chrilti. Iras
que cum innouati fimus & in nouam uitam cum Chrifto excitati, qu= on/
nino ueteri contraria eft,quomodo poterimus deinceps manere in peccatof
Etobferua, quod interferitper gloriam patris Chriftum effe excitatum
in nouam uitam ex mortuis,ut oftendat & hoc in nobis efle & referre glotid
patris,fiad imaginem Chrifti innouam uitam, ex impijs fa&i iufti,excitatis
deinceps fuftitiz ftudeamus. Secus uero,fiin peccatis manferimus. Ecpuls
chre hic quo omnem gloriam humanarumuirium depreciat, excellens 1%
excitatione noftri non noftras fed patris noftriuires & gloriam. Tam enim:
eft opus patris & gloria patris, quod ad uitam nouam excitati fumus quam
iratus. Et certe non minor eft uirtus ex im/,
pio facere iuftum, quam corpus mortuum uitxe reftituere. ;
11 nouitate wite ambulemus.) Non dicit, in noua uita, fed in nouitate uitz. Hoe.
¢ft nouis vivendi formis, ationibus & fructibus. Refpicitenim Apoftolus
non ad nouam regeneratorum qualitatem,quam habent in animis fam in 09
uati fpiritu Chrifti, fed magis ad illius efficatiam & operationé. Et huc perté

net etiam uerbum ambulandi,id eft;operandi,agendi, & mouédi, quod ulur 3.

pat ut ftudium & acus iuftitiz ac nouz nite exlg_rimat. Licet autem ita collk
gere.[Noua natura habet nouos motus;nouos a ectus,nouos actus.Nos at
tem innouam naturam fumus ad imaginem Chrifti per baptifimum regenc
rati, tanquam pet lauacrum fnnouationis . Ergo oportet ut nouos quoque
iuftitize aGus & fruQus ferentes bene operemur. Quomodo igitur in pec/
cato manebimus ¢ .

Sienitn infititij facti fumus, illi per Gmilitudinem mortis eius ni0Y
rum & refurrectionis participes erimas.

Obijci poterat:Non fequititr, Chriftus excitatas eft ad noud uiei per 81
riam patris,ergo quicung in illum baptifati fomus, mox ad uitx nouitatem™
excitati fumus. Refpondet arguméto dudto ex uirtute Chrift, per pofitio”
hypotheticam.Si hoc eftsergo necefle eft illud fit. Si Chrifto infiti (umus Per
fimilicudinem mortis illius,certe & refurre@ionis erimus partici es. Vishib
ius argumenti latetin uerbo inferendi; quod metaphoricds ad l?mill"mdf“?

lantationis ufurpatur, quoqué docetur Chrifti ciFe inftar arborisin qud™
i plantes ramufculos, hee duoneceflario ufaueniunt. 1 Vinaturarames
feuli priftina intercidat & emoriatur. ¢ Vteransformetur ad naturam ar *
riss cuius in fe fuccos adfumir,unde crefcit & uiuit, & ita utnon priftin® fd
turz quam reliquit, fed efus in quam infitus eft frucus ferat. '

Itaqp dicits Si per baptifinum infiti fumus Chrifto,ad fimilitudinem mof
tis eius, necefle eft, ut & refurrectionis illius reddamur participes. Quod#
tem illi limus infiti;confeffum effe ex praecedentibusliquet. I’

In Graco eft. & yop oy juyovai 7o Spsswpan 76 fesirs aLTE,
fimul infiti umus imagine mortis eius.ubi nd liquet cui infiti fimus,an
fto ipli uel fimilicudini mortis illius. Verum quoniam uerbum inferendiV

Si eﬂilm;
2 Chr,
ir

detur abfolute pofitiv, & {imilitudo mortis Chrifti magis inftrumétaliter V&,

sypice adiea, quim id'cud fimus infiti; placet Erafmi uerfio magfs & wetuse
jai Admonct




A

AD ROMANDOS. 13§

Admonet autem Erafmus,prapofitionem sw pofle intelligi de Iudais &
Gentibus,fimul Chrifto infitis.

Hocfcientes, quod uetusille nofter homo cumiillo crucifixus eft, ue
abolerctur corpus peccati, ut poft hac non feruiamus peccato.

Certitudinem primi membri praecedentis hypotheticz pofitionis indu /
cit.quod Chriftfanis baptifmi myfterium agno{cétibus eft certum & perfua
fum. Scimus hoc, inquit. Quid ¢ Veterem noftrum hominem,hoc eft,cot/
ruptam illam naturam, cum Chrifto efle crucifixum. Vbi¢ In baptifmate.
Ad quid ¢ Vtaboleretur corpus peccati. Quare hoc ¢ Ve poft hacnon fer,
Uiamus pecccaro. Quomodo ergo manebimus in peccator Peccati uim con
fert Apoftolus homini,corpus habenz, & ad naturam fuam uiuenti, quoad
Wita durauerit. Huius {i corpus fuerit crucifixum ac mortaum, certe fimul
crucifixa & emortua erunt omnia illius membra, & quicquid ad eius fubfi-
ftentiam & adtioné pertinebat. Hinc ad Colofl. membra corporis illius peg
€ati facit,fornicationem,immundiciam, & c.

Qui enim mortuus eft,iuftificatus eft a peccato.

Sententia generali & indubitata cGfirmat,peccato non poffe uivere eum,
qui moreuus eft.
tufbificatus eft & peecato. Hoc eftsliberatus eft & abfolutus a peccati imperio,ut
iam non pofsit peccato feruire. Nos autem, quiin Chriftum baptizati fur
mus, morrui fumus quod ad ueterem hominem & corpus peccati attinet, Er
g0 non poterimus peccato feruire. Cauendum eft, ne uerba hixc ab atgus
mento & mente Apoftoli abalicnantes, dicamus eos qui mortui funt fic elr
feiuitificatos hpeccato, ut abolitafint omnia peccata;qua in hac uita admis
ferunt, etiam (i nulla fide praditi ex hac uita migrarint.

Quod (i mortui fumus ca Chrifto,credimus quod & uivemus cii illo.

Rurfus colligit per hypotheticam rationem, arguens ex uirtute dei, qua
Operaca eit in morte Chrifti, & ex natura infitionis.

Scientes, quod Chriftus excitatus eft & mortuis, non amplius mori-
tur, mors illi non amplius dominatar.

Certitudinem huius illationis quit ex relurre@ione Chrifti, quem facit
inftar capitis, cuius bona communia fint membris corporis. Nam eadem uir
tus operatur in capite & membris.

Etnotanter ponit, Chriftum non mori amplius,mortemeg illi non domi,
nari amplius. Vieinnuatita & nobis ad peccatum non recidivandum, {ed in
Uita perfiltendum exemplo & uirtute Chrifti.

Nam quod mortuus fuit, peccato mortuus fuit femel, quod autem ui

Uit,uiuit Deo.
.+ Exmortis & uitx Chrifti ratione declarationem {ubijcit quare Chriftus
amplius nd moriatur; imo mors illi nequeatamplius dominar i-Idea, inqui,
o1 moritur amplius, quia mortis eius caufa peccatum fuit. lam pofiquam
morte (ua illud interemit, non poteft denuo mori;quia non poteft peccatum
it dominari, Cui ergo uiuit fam¢ Deo.

Iag uos,teputate uos ipfos mortuos quidem effe peccato, uiventes
Autem Deo,per Chriftum Iefum dominum noftrum.” |

i Summatia conclufio huius argumentationis eft, per aPPl‘Fa“-C’“E’,D_‘"o
Wuere eftyiuftitiz uinere. Subdit Per Chriftum lefum, ut gratiammediatios
§ commendet.

Vetbum teputandi hoc loco pofitum eft, pro eo, utagnofcamus acfen’
m 3 tiamus

Non dicit ut n&
peccemus fed us
non feruidmus
peccatos




Peccaium.

_mittat & qua fit beneficio medici ereptus. Huiufmodi admonitio itae

me COMMENTARII

tiamus baptifmatis Chrifti gratiam & myferium . Ad quodideo hortatut; &
quad non ab omnibus agnolcitur. Et nifi agnofcatur eaqua pofita funt,lo/
cum habere non poflunt. Quae hor loco notari pollung abipfo {ubijciun/
wur Apoltolo,quare uoluimus ifta breuiter percurrere.

Ne regnet igitur peccatum in moruali ueflro corpore, ne obediatis ill
in concupifcentijs eias,

Reditad finem capitis pracedentis, ubi dixerat gratiam regnare per it
ftitiam ad uitam, quemadmodum antea peccatum per legis accefsionem au
&um regnauitad mortem. Poftquam enim refpondit calumnix qua intendf
poteratin{p eciem,regreditur ad intermiflam difputationis feriem, il i, tar
quam omnium praclarifsime commendationi cceleftis gratiz adhortatio”
nem, pro more {uo fubtexit, deflumpsam commode ex beneficio gratixT®

mi Chrilti, qua ad hoc impellit, ut gratiam Dei non inaniteraccipianmuss
%cd nos illi probe ex animo accommodemus. Dicit itags igitur . Quafidicat
Cum res ita habeat, id eft, cam regnetiam gratia Chriftidcleta peccatity”
rannide, uidete ne ueftra defidia & ignauia fiat ut regnum denuo redcat?
peccatumaquo liberati eltis.

Sunt auie in iftaadhortatione quadd rationes annexa, quar nonnull®
funt occulte X cum diligentia obferuanda. Nam uidentur quafiobiter ac €
mere inferta,ut nifi diligenter aduertas.non cognofcas. Queda uero ex pro/
fello eft adie®a utpote,quod dicit.Non enim eftis fublege fed fub gratia-

Habet uero hac admonitio duo membra. Vnum dehortas % feruitute pee
cati. Alterum ad hortans ad feruitutem iuftitiz. Non poteft enim fieri,urit”
(titize feruiat,qui fubregno eft peccati.INam hic quogs uerum eft quod Chrt
{tus dicit,neminem pofleduobus dominis feruire. Rurfits, non eft fatis libe/
rum ellea tyrannide peccati, nifiaccedat & feruitus iuftitize. Alfoquinilll B
differret talis A mortuo,qui & ipfe i peccato fultificatus eft.

Ne regnet igitarycre.) Per notamillationis remittimur ad pramifam difp®”
gationem de exuberationeac regno gratia . Et certe omnium forti{simu?®
argumentum eft ad perfuadendum iultitiz fludium, confyderatio impent®
& accepta per Chriftum gratiz. Quemadmodum fidicas ei,qui ex maximo

morbo ad fanitaté reftitutas fir,ut uideatne ultro fefe @gritudini denu‘% ;fae:_‘:
0
tis & comuni omniit iudicio nitens, ut nemo negetdigne perire eos, qui fuo
pteuicio infoueas perditionis {efe preecipitit,e quibus fuerdc femel receptt
Quidam hic annotant collationem effe rei turpifsime,& poteﬁatis fum/
mz. Quid turpius peccato £ Quid potentius regno ¢ Itacy quid abfurdius
fcedius efle poterit;quam rei omnium turpi fsimede qua%)s factus libers it
mam permistere poteftatems :
Tribuit peccato perfonam,ut admonitionem reddat clariorem &e fm”
tiorem. Turpe eft uiris mulieris alicuius libidini obnoxios effe,maxim¢ filis

fcelefta ac tuipis. Quemadmodum ueteres fub perfona ueneris £ ranni f‘ﬁ

libidinis & turpis [afciuiz depinxerunt, ut & cupidinis {ubperfond pucs;
cxci, utdehortarentur quofuis ab ea tyrannide; per argumenium purpitd!
nis. Quid enim turpius quam docios uiros,fortes ac {trenuos, fer
dem mulieris ac pueri czeci & ludicris. -
in corporc ueftro mortali.) Mortalitatis epithetum rationem habet de cffeaﬂ
peccati. Eft autem peccati effectus mors. Hinc corpus noftfum mortale fﬁ"
Admonet itacg accepti iam olim ex regno peccati nocument, ut perfuades
ne denuro fubeamus perniciofifsimam illam peccati tyrannidem,cuius mall/
ciam in corporenoftro experti {umus. 1
Mortalitatisucro dictione non folum necefsitatem moriendis fed fim#

. ; - : ¥ et 2
uniuerfos corporis defectus, erumnas, calamitates & miferias includit gy .

illam concomitantur, Quid ergo illain nobis aliud faciunt,quam quo l:: *




AD ROMANOS, 5y

a catiuim & peftem oboculos ponunt & admonent, nedenuo ad eandem fos
ueam infenfati feramur ¢ |
Vtobediatisei) Declaratio eft, oftendens quando regnet peccatit in mor,
tali noftro corpore. Nempe quando illi obedierimus . Ergo noftrouiciore,
Enat peccatum . Nifi enim illi obediremus, utique regnum in nobis non ha -
eret. Includitautem obedientiz uocabulum animum uoluntarium ad ea
quz obedientes praeftamus. Pracipit quidem peccatum, id eftsinnata illa iy
bido ad malum, innumera, uerum nifi tu obedias illiis praceptis ex animo,
nunquam dicetur regnare. Regnare nanquenon elt limpliciter pracipere
ctimperare (alioqui quis non poflet pt¢ftare Regems ) Sed habere obedien
tes praceptis,& iufla facientes. ltaq reghuum magis eft in obediente fitum
quam in imperante,quandoquidem nemo poterit regnare, nifiaccedat {ub/
ditorum obedientia . R elinquitur ergo noftro fidei uicio,fi peccatam regnii
obtineat innoftro corpore.
OBEDIENTIA QVID SIT.

Ex ipfa nominisratione facile intelligitur quid ficobedientia.Dicitur es
him ram latino quam greco uocabulo quafi obaudi@tia, qua graecis eft vme,
xon.Eft autem nihil aliud quam animi fubmifsio,qua uoluntati & uoci preciz
Pientis mos geriturs qua & animus & aurisad vocem & uoluntarem eius,
cui addictus es arrigitur, & qua pracipiuntur {ine omni contradictione pro
uiribus & ex animo adimplentur.[taqs obedientia ion folum mahuin; fed &
animum obfequentem requirit. Proinde inter bbedientes computari non
poffunt,qui aut manu duntaxat {ine animi uoluntate, aut uerbis & aure tans
tum {ine operis cum licet exequutione,obfequuntur. Ergo quod Paulusin,
fra cap.7.dicit,Malum quod nolo facio,et bonum quod uolo,non faciosnon
haber in fe ucram obedientiam ad pracepta peccati, quoniam animo illis
contradicebat. _ ‘ . 4 e

[tam obedienti¢ definitionem putc obferuandam effeset ad hoc hécelTas
M3 ut intelligam®quidfit obedire peccato,illudgs regnarein noftro corpore,

Wn concupifcentipsipfins.) Declarat;quomodo fiat peccato obediefitia,Nempe

I concupifcentris corporis peccati obediatur: lllius precipete eft deprauas
tis motibus carnis atficeres ‘ g .

Notandum autem quod peccato non dat concupifcentias,’ed corporino
ftro mortali. Nam in Greeco non eft abirie fed ab75 ut non ad peccatum, 7l &
weeriap, fed ad corpus 76 rapa referatur. Quz funt ergo illae concupifcentize
Corporis, in quibus fitum eft imperium peccati Corporis concupifcentiz
funtbifariam xfimandz. Quadam funt naturales,ut pote que ad conferua,
tionem ac necefsitatem huius uitz faciunt. Quadam uero funt depravate &
Corrupte, divifi¢ uoldtati repugnantes, de quibus eft Gal. <. Loquit ergo hic
Apoftolus non denaturalibus ac neceflatijs concupifcentijs corptiis { nam
M illis non eft imperium peccati>fed naturaz,non aduerfus diuinam uolunta
tem pugnis fed ad huius uit coferuationg refpiciés, quibus (i obedierimus
NS mox péccato obedierimus, nifi accedat peruerfi carnis motus & affecius;

Videmus itag hoc locos quare Apoftolus ﬁfp,m_ uocet corpus anirt_xmﬂ,
Corpus peccati. Nempe propterea quod peccatli illius concupiicentias cofs
Tumpat, & perillas ipfi corpoti imperet. “ S

. Quid ergo eft aliud,non obedire peccato in concupifcentijs corporis no
ftri, quim abnegare & mortificare nos ipfos, pugnare & aduerfari nobis ip
41s,id quod omnium eft difficillimum, & nifi ad {it gratia et uirtus Chriftipla
NeimpofsibilerHoc poete dicunt defraudare genium & cedere genio quod
firdi icile, cum facile cedatur agello. Et Bafilius ad Greg. Nazanz. fcribit, Epifioksr.

e quidem urhanam conuerfationem,tanquam caufam multorum malorum,
*eliquiffe, feipfum uero nondi relinquere potuifle . Quo enim cognatiores
Nobis funtifte con ciipifcentiz corporis; per quas peccatum imperat, hoc
Sifficiliys illis refiftimiiss « Facile refifticur alienis & exteris defiderijs pros

- m 3 prijs

»
»




FpeTOVOVIOL

“palam fit,quomodo fefe quilibet Deo accommodauerit. 3. Quid

LLL COMMENTARIIL

prijs nd item.Non eft enim uiolentior ullauis, & prorriz cuiufgp [ibidinis.

Fixit itag peccatii, tanqud truculentifsima quacda Regina fedem impetn
fui in ipfo corporenofiro; & materiam tyrannica legis, qua dominatur no/
bis,de nobis ipfis {fumitsefficitc utreddamur minifiri perditionis aduerfum
nos ipfos, idgs non ea pracipiens, qua carni non adlubeant. Sed qua max!/
me placeant,& tamen quali fub melle uenenum habeant, quemadmodum
{corta folent dominari amatoribus fuis ad ipforum perniciem. Dulceuene’
num eft lex peccati, quia preecipit qu caro noftra corrupta cocupifcits noft
auerfatur,ultro appetitnd fugit. Quid quafo poterit efleafl utiusequid blal
dius + & quid fuxtauiolentiusac pernitiofius ifto peccati regnor Magna tt
oporictgratia Chrifti uirtus,que fola poteftiftam peccati uim atcp ryrannt/
dem in nobis opprimere.

Neq; accomodetis membrauefira.) Membra uocat,omnes eas hominis partes;uft*
de fiunt agendi motus, quorum principales funt animi, inferiores qua €%/
poris funt.Non enim Apoftolus tantum de oculis,auribus, manibus ac ped
bus,& {i qua funtalia corporis membra loquiturs{ed etiam de affectibus antf
mi. Vtitur autem membroti uocabulo,quodifti affecus quibus miniftrattf
peccato, plerungs corporis membra mouent ac in minifteriii peccati rapite

In uerbo accommodandi uel exhibendi quoque innuitur Apoftolum '@
qui de ea peccati obedientia,qua fponte fit,qua animum habet promptut
& voluntarium fine quo peccatum non poterftregnare.

Armainiuflitie peceato.) In Graeco eft ézha non exevs innuit Apoftolus hac di
Qione peccatum gerere militiam ac bellum. Ve &.r. Pet. 2.carnis concupil?

centiis datur militia aduerfus animam.Eft autem belli huias materia,iniuft¥

tia. lam cum peccato fit bellum aduerfum nos infuftitia plenum, & nequéd
{llud perficere, fine noftro auxilio, qua tandé effetilla cxcitassimo planei?’
{ania truculentifsimo hofti militare operamds nauare & armaturam noftra®
collocarc aduerfus nos ipfosrQuis ita infanit.ut inimico fuo cui fciat aduet’
fum fe effe bellum. fiquid armorum habeat, adferat, imoipfe illis contra 1€
ad ipfius nutum utatur, maxime cum {ciat illum nihil pofle, nifiipfe adferat
firam operam¢?’

Sed exbibeatis uolmetipfos Deo ) Hactenus abfoluit primum membrii huius adr
hortationfs,iam fubfcit alterum.

Inducit Deum antagoniftam peccato cui aduerfus peccatum (it bellumts

Et cum illius fimus, admonet ut magisilli armaturam noftram colloc(’ml:i:'

ct exhibeamus quam peccato. Perfidorum eftsin bello deficere ad partes?
uerfarias & ea armh qua ad expugnandum hoftesdata funt conuerter€ aded
uerfuslegitimum herum.

Vofietipfos ) Non dicit primum membra ueftra, fed uofmetipfos uticp 10/
tos. Nos ipfos tult Deus. Hoc eft tota anima Deo addictum effc. Itade M¥
cedonibus.:.Corin.s.Semet ipfos dederunt primum Domino. -

Tdnquam ex mortuis wiventes, ) Ratio ducia praftantia gratiz & doni Chr
fti, qui ex mortuis excitatos uiventes reddidit . Admonet igitur irerum ac¢/
cepti benefict], & priftini mali. Quafidicat,cum Gitis 3 morte liberati s & 4
wificati, quomodo non totis wiribus €o nitereminine dento mortire
mini obnoxtj¢
" Etmembraucftra arma ivflitie Deo.) 1 Bellum quod Deus habet aduerfus S22
ham & peccatum, materiam habetipfum fuftitiam. Inilla exercendaefl
ftra militia. 2. Et pulchre fubne&it membrorum exhibitionem Namin €4
ergorNon
poteft Deus hoc bellum adminifirare {ine noftra armatura ¢ Poteft prriques
Sed hoc exigit & ipfa noffrafalus,non ipfius necefsitas,& ipfa exhibita 574
tia it & ipfi pro noftro modulo huic bello non defimus. iane S

Peceatum enim in wobis hon dominabitur, Non enim eftis fub lege. Jed [ub gratia.) Hac f?”?

v

exprefleadiecta eft ab Apofiolo, 1 Eft autem argumentum ducium 2 g

A




AD ROMANOS. 139

& catia gratie Chrifti,& imbecillitate peccati. Effecit enim gratia Chrifli,utljs
‘berati fumus a poteftate & uf peccatizita ut nifi illi nos iplos,ultro nofiro ui~
cio fubmirtam®snihil in nos habeat uel iuris uel poteftatis. Cum hoc fi,quwes
fo quam facile eft ei tyranno refifteresquem fcias (poliatum ellc omnibus uis
tibus,et in te nihil polfe,nifi tu ipfum armes, teteq ipfi ultro fubmittass Ay
hoc eft fortifsimum argumentum ad excitandum ad pietatis ftudium & res
bellionem contra peccatum, nempe quod pectatum nequeat dominari pet
fein illis qui Chrifti funt. 2 Quare nequitpeccatum in nobis dominaris

Nor enin cftis fub lege.inquit, fed fub gratia.) Quid hoc elts NG eftis fublege.Cut
nondicit Non eftis {ub peccato ¢ Quid eft quod legis meminitr Curlegem
opponit gratizelegem non fimpliciter ponit loco peccati, & eregione gra,
tiz, Nam lex fancta eft & iufta, & plenadiuvini benefictj. Verum {ub lege
effe, hoc eft quod opponit gratiz Chrifti. Quid eftautem eflefublege. Lt
quid fub gratiagApottolo fub lege effe idem elt atqp fub legis fure & condem
natione efle,deftitutum effe (piritu & gratia Chrifti,atq ideo {ubiectum efle
tyrannidi peccati. Nam ubi peccatum regnatsibilex condemnat, Vbilex o
cum habet,ibi certe peccatum {it oportet.Sub gratia uero efleseft fub gratiz
uirtute & regno efle,per gratiam é) viti duci ac regi.

YV Neregnetigiturpeccatum. ) Quid opus eft ifta admonitione, cum dixerit flog

» efle peccato mortuoss Quis dicet mortuo, ne regnet it te fra uel inuidia,
&c ¢ Que pramifla funt refpiciunt ad exhibitionem gratiz Chrilti, quz
data eff in baptifmate {ymbolices, & quatenius fide apprehenditur & ues
te. Admonet igitur, ut quod gratia capit, curemus etiam nos ipfipro ac
cepta gratiain idem praftendum incumbere. Sic. 2. Cot. s spoftquam dis
fputauit de eo, quomodo fimus Deo per Chriftum reconciliati, mox adnes
Qitper admonitionem ut ef gratiz non delimusi’Reconciliamini itag Deo
inquit,Ceidem agitr. Cor.6.Ephis:

B  Quodadmonesut nos ipfos exhibscamus Deo, & membra noftra arma
Noninjuftitia peccato,fed iuftitiz Deosargumento eftsefle in nobis libertas
tem conandi aduerfum peccarum pro fuftitia. Verum non ex nobis,fed ex
fpirity Chrifti. Si Flius uos libetauerit uere liberi eritis inquit Chriftus. Et
omnia poffum per eum qui me confortat. EtDeus eft qui operaturin nobis
& velle & perficere. Non trahitnos Deus ut lapides & ligna, fed efficit, tit
exanimo quod bonum eft cupiamus & fectemur. _

In eo quod meminit armorum argumentum elt; quanta diligentia, uigis
antia, animid conftantia & fortitudine refiftendum fir peccato,iuftitizeds
incumbendum, & quid omnis noftra uita efle debeat. Nempe militia ad»
uerfus injuftitiam pro iufltitias aduerfus Satanam & peccatum, pro Deo. Et
qQuis eft qui defperer in hac militia, ubi armatura & operanofira locatur duy,
€ omnium potentilsimo, Deo feilicer; idgs in caufa xquifsima, aduerfus
Wiuftitiam pro iuftitiac

+ Quid ergo? Peccabimus,quod non futtus fub lege, fed fub gratia®

Ha¢eft altera pleudoapoftolorii obiectiosquord fpititus Apoftolo pros
be erar cognitus. Videbat quid cauillationtis in fpecié{umpturi efent ex eos
quod dixerar. Non enim eftis fublege fed fub gratia. Qué fentétia in aurib:
®oril,quind obferuabat menté difputationis Apoftolicg,plane uidebatur pe
riculofa & irreligiofa,ualuasq: libidini ad peccandii aperis. Idg duplicino
mine.Primo, ex co,quod dicit. Non enim eftis fublege. Id quod iudicio cary

\Dis 1€ eft,arq (i dicas,liberfieft uobis ab{ag omniil impediméto facere quid
uis. Nam nulla lege tenemini. Quézecuncg lex Dei ad ftudifi pietatis promo,
Uendum praecipit & cGtra peccadi temeritaeé probibet,ea omnia aduos no
Fert{nét,uos non aftringiit. lam certe manifefti eft;uel inhocpefsimo fecu
O-tuptis et abiecis legib.uiuentes omniii winere flagitiofifsime. Ex€plii eflto
!__‘}ftluiafacerdotﬁ.ﬁltero,q; fubiecit; fed fub gratia, quod fonat imprjs idem

; m 4 atcg

sub lege cffe eh
Jub gratia:

OBRSER.L

OBSER 1IN

Todn.5,

OBSER;1112




140 COMMENTARIL

& i
atep, quicquid deliqueritis, mox eft remifTum. Non poteftis damnati 1!":': A
flagitiofe uiuatis. Qua & ipfaratio hodie quog multis peruerlis materia
exhibet temere in peccatis petfeuerandi.Et hoftes gratig predicationem res
mifsionis peccatoram fub nomine Chrifti publicatam ad hunc modym 3/
ducunt, quod cauffam det leuitatis & multorum flagitiorum,omneg pietas
tis fudium peffunder. Nifi ifta fentiremus hodie;mirum wideri poteraf,quo’
mado Apoftolus putauerit ifti calumniz exhac fententia in fpeciem anfam
effc datam. Dicititags. Quid ergor quafi dicat. Qui adeo eftis aftuciad car’
pendum bene dicta,& ad peruertendum qua recie proferuntur, quid exhac
mea fententia colligetis;"(iiid putatis inde fequuturumsQuam ca]ummﬂﬂi
mihi hoc loco firuetis? Video quid hic fitis dicturi,Noui enim ueftram ma
liciam. Scio quid in aliotum fetiptis uenemini. Quid ergo  Peccabimus ne
quod non fumus fublege fed fub gratia¢ ]
Ita eft confidentia Apoftoli peculiaris omnibusillis, quirecte fibido/

Grinz & infallibilis ueritatis confcij funt. Illi; quemadmodum non ignorat
impiorum maliciam & calumnias,ita eas hon pertimefcunt, fed ultro etiam
ad lucem & pugnam provocant.Norit enim ueritatem efle inftar folis, qux
omnes iibigs teriebias & techhas difpellatac difcutiat.

abfit.) Iterum, utimpiam illationem mox initio fuo more ﬁmpliciter&
plane pernegatac refjcit.Deinde fubiungit.

An nelcitis, quod cui accommodatis uos ipfos feruosad obedien”
dum, eius ferui eftis cui obeditis, Gue peccati ad mortem fiue obedienti®
ad infticiam¢? *

Quam non habeat rationem ifta cogitatio ex ijs qua dicta funt declarat
per conditionem feruitutis. Communis elt omnium feruorum conditio, ¢
{erui {int eorum in quorum fefe obedientiam ultro addixerunt,atgg ita fint &
liberi & fint ferui.liberi ab illis quos deferueriit i quibus funt exempti, ferut
eorum,in quotum fefe obedientii dediderunt.Ergo qui in alicuius obedien
tiam concefsit eius et feruus,fi feruus,itag & uoluntati ipfius addiQus, itas
ut nequeat interea altetius obnoxius eflelibidini. Non enim poteft fieri u¢
duobus Dominis feruiat. o :

Siie peecati ad niertem,eres Applicatio eft fimilitudinis ad infticurum . E¢h/
bet colletionem ex natiira & ui oppofitorii;quali dicat. Aut eftis ferui pe
cati aut iftitize, Viriufg efle hon poteftis . Etnecefle eft int fitis aleerutrivse
Tam fi peceati eftis feruis l{beri eftis fuftitioe, i iuftitiz, libeti eftis & peccat®

Etuide quomodo tion feruet ordinem ac fetiém oppofitionis:peccato
rat opponéda iuftitia s & morti uita. Verini peccato opponit obedientia™*
ut oftendat péccatim effe inobedientiam.Et morti opponit iuftitiati,ut 4¢
claret ex iniuftitia effe mortem . Eft autem obedientia hoc loco nihil aIEUfis
quam fides in Chriftum cui Apoftolus plerifque locis obedientidm tributf
ViRo.1 Quid enim aliud eft credere Deo,d; obedire uerbo illitiseEt Ioh.$
dicit Chriftus. Hxc eft uoluntas patris, ut quiuidet filititti éredat in eum- =
r.loh.s.Hoc eft mandatum;ut credamus innomine filij €ius. Ex Math.3. H«l‘
eft filius meps dile@us ipfum audite- | g 7

Sunt uero ifta ita aperta & irrefragabiliasut mirum {it Apoftolo, an €2V
gnorent pleudoapoftoli, unde dicit. An nefcitise Quafi dicar. QuomodoP?
teftis iltaignoraresRurfus fiea fcitis,quomodo hacinfertisé

Gratia autem Deo,quod fuiftis qaidem ferui peccati,fed obediftis C‘-f
animo,in eam ifl quam traditi eftis formam doctring, ceterim liberati @
peccato,ferui facti eftis iafticiz:

Hzceft minor it hac argiimentatione, quz fic habet:

2 Quifg feruus obfermiperare debet ei cuius factus efk feruuss
2 Vosautem ferui fa&i eftis iuftitize.

Ergo




AD ROMANO S 4t

*a Ergo debetis obtemperare inflitiz.

Noranda eft autem prudentia Apoftoli. Debebat minorem juxta praes
miflam politionem ita {ubtexere. Si peccato obediueritis. feruf ericis peccay
tad mortems(i uerd iuftitize, ferud eritis fuftitize ad uitam. Sed relicia hac for
Ma, quod mollius eft & magis accenditshoc ponit;Nempe factos effeegs ek
animo obedientes do&rinz fuftitix,allerens illud, non in dubium uocans.

Praemittit uerd & gratiarum a&ionem, qua declarat iftam obedientiam
efle gratiam Dei . Etfimul exprimit quanta animi letitia hoc pracceperit ut

Requeat pro hoc beneficio diuino fatis gratiz habere Deo . Quiaffectus pla

Neeft animi diligentis eos quibus diuinitus eft benefactum. luxta etiam ad,
Mmonet priftina {eruitutis, e quaf{int per gratiam Chriltiliberati, utline & iz
pli grati deo,& beneficium acgeptum bene colfocent. Quati dicat, Tantum
¢ft hoc donum dei, quod cum fueritis olim ferui peccati, {itis nunc abillo liy
berati, & ferui iuftitize facti; utnequeam fatis ueftri gratia beneficiis dei des
Pradicare. Quomodo ergo uos uelletis peccato denuo obedires

1n quam traditi cftis formam do&rine.) Videmus hic quae {it obedientia illa iuftis
tiz de qua loquitur. Nempe ea qua obeditur doctrin Euangelij.

Forma dodtvine.) Non qua formetur do@rinaipfa pro uoto docétis, fed qua
Per do@rinam ueritatis formantur qui ei (efe fubmittunt formandos.

Format enim docirina Evangelij animos credentium ad archetypum
Chriftum, qui prafixus et omnibus, tanquam exprellum exemplar omnis

iuftitize & pietatis. | :

Ex animo, B¢, Traditi efhis.) Heec duo funt coniungendain difputationeliberi
arbftrij. T'ypus Euagelice do&rina exigit,ut informandos nos illi confecres
mus ex animo . Ettamen hocnon fiet  nifi tradamut in eam formam diuino
beneficio . Ergo concurruntin opete huius formationis & gratia Dei & uos
luntas informandi. ;

Notandum eft etiam hoc loc¢o, quam nequeant efle auditores Euangelis
¢x dodiring,qui alta fapientessfefed dotos zftimantes,manum hanc fingen
tis docirina non fuftinent . Exigit enim omnino animum modeftum & mos
tigerum, non elatum & prefractum. ‘

Quifquis ergo docirina fidei & facra fcripturaita utitur utfaciat ex illa
Materiam exercendi ingenij, 8, quam (e putat haberte, fingularis cuiufdam
induftrize, is certe, quiaad hanc ?ormam non quafi fingendus, fed tanquam
fictor & artifex ad materiam artis accedit, non poteritexillaad ftudium pie
tatis & Chrifi{anz iuftitiz fingi . Hinc fit, quod fimplices quifefemodefte
& humiliterifti doGirinx fingendos concadunt nihil difputantes,fed {impli
Citer quod in fide yerum eft,accipientes,ad ueram pietatem finguntur, cum
interea doctores reddantur peiores . Et anxie uereorshodie multos effe, qui
Adfacram hanc do&rinam longe alio animo accedant,qum ut exilla & per

am formentur ad imaginem Chrifti, quin magis, ut uel alios ad fuam fens
tentiam forment, uelacumen ingentj oftentent.

Humanum quiddam dico,propter imbecillitatem canis ueftes.

Subieurus exhortationem,pramittit extenuationem quandam & pres
Mollitiong, neuideatur plus aliquid exigere quamipfi queant prftare, aut
debeant etiam, fed multo minus quam debeant; & quod per gratiam Chriftd
Polsintetiam adi mplere. Imdtale fitad quod exhortarur; utnifiid praftent;
¥em admittant omnibus modis turpifsimam 8 indignifsimam . Pofle enim
abillis,& meritd,maiora peti. .

Humanum , inquit , quiddam dico . ) Hoc eft; leute & pra{tabile el tolerabis

le, quod plurimum habeat indulgentiz & remifsionis. Quod nihilin {fe has
€at eximij, nihil fublime s nihil excellens . Nam humana dicuntur, quag
Accedunt ad captum & conditionem hominum, qui funtimbecilles & lon/
8¢ infra angellorym naturam & conditionem feiundi . Ita nos dicimus
' extenuandi




143 COMMENTARII

extenuandi gratia. Humanum eft. Dicititag Apoftolus. Huma
dam dico. Hoc eft, non exigo quod fit angelicz uirtuti confonum.
num aliquid peto.Quare? )

Propter imbecillitatem carnis ueftre.) Non {impliciter dicit propter imchllﬁ
litatem ueftram, fed adijcit carnis ueftree . Videlicet, neita illis adfcribat
imbecillitatem, quafi proprio quodam & peculiari uicio pra alfis {int 11/
becilles, fed reficit caufam imbecillitatis {pforum in carnis corruptionent
qua illis erat cum omnibus communis, ne pudore confecios derjciat & mas
is abfterreat quim prouocet . In itam carnis infirmitatem transfert plera®
poftolus,ut & infra cap.8.illiadfcribit,quod lex non potuerit a peccato
morteliberare. Dicititag - Ne rgputer me quilquam elle aufteriorem xquo
& exigereimmoderate quiduis, {inerefpectu captus ac uirium auditorum?
Noui humanam imbecillitatem, quz eltin carne noftra, illiusd rationem
habens non eo exurgo quo iure deberem, fed per indulgentiam multo m¥
nus exigo, quam jute Chrifto debeamus quianima {uam pro nobis pofuits
& in @ternum beatos reddidit.

Quemadmodum enim exhibuiftis membraueftra ferua immundi’

tiz & iniquitati, ad aliam atque aliam iniquitatem fic & nunc prabete
pe¢/

membra ueltra iuftitiz ad fanctificationem, Cum enim ferui cfletis
cati,liberi eratis inftitize. :

Argumento utitur ab zquitate omnium 2quifsima duco,cuius abneg?’
tio fit omniii iniquifsima. Quid enim iniqui habet, de quo quis merito que/
ratur,fi idem ftudium exigatur i rege iufto, quod antea prefticum fit ryranno
iniufto, idg ab eo rege; qui deui(‘%o tyranno libertati captiuos refticuertts
Quafi dicat uel hoc fam praftare iuititiz ad feruiendum Deo, qui uos ex P2
teltate peccati liberos reddidit,quod antea preftitiftis immundici¢ & iniqui
tati ad feruiendum peccaro. Vel ad eum modum feruite nunc fuftitioes U0
aliquado ferutjftis peccaro. Quomodo obediuiftis peccato « Membra u¢ 9
ultro & ex animo exhibuiftis ferua, (id eft; ad plenam obedientiam iMP¢/
rantis dedita ) immundicig et iniquitati ad aliam atc aliam iniquitaten,N°
eft in omnia flagiciorum genera:lline omni contradi@ione,ut nihil iniquit&’
tis adeo fuerit graue quod non libenter obieritis. Tantopere uidelicet addl/
@i fuiflis tyrannidi peccati Quid itaq queri poteritis {i idem obfequit ex¥/
gaminizad feruiendum fuftivzin fan&ificationem, {i eadem animi pctatﬂ_"
promptitudo, quam antea fponte peccato exhibuiftise Vocabulis fmmu/
diciz & iniquitatis comprehenditomnes peccati fpecies, quemadmodt
uicifsim perfuftitiam & fanGimoniam complectitur quaeuis uircueam geos
ra . Eft autem immundicia Apoftolo genus omnium libidinum carnis i<
funt inlafciuia . Atg illam plerung; obijcitgentib. Vi fupra cap.r.2. Cotf%
Eph.4.Gal.s. Colof.%.Eft enim hac turpitudo peculiaris illis quicog“""ﬁo"
ne Chrifti & {piritu fan&ificationis carent.Inmundiciz opponitur fan¢tif
catiosid eft, caftitas animi & corporis. Vel(iita uis confecratio illa, Q" pet
Chriftum fancificati,id eftsrepurgati et ueritari addici fumus. Iniquitas €
quicquid contra ius & fas,contra dileCtionem Dei & proximi admiteitus:

Cum enim [ovui effetis peceati liberi eratis iufhitie,) Ratio adie@a eft, codi ti ont_ﬁ""
uitutis (wmpta,ex natura repugnantia. Pugnat enim inter fe peccatit a jufti
tia ut quifquis peccati feruus eft; hoc ipfo quod peccari feruus eft rfi'qua--[:fif
{e feruus fuftitie fed fitliber fuftitiz. Probatuero hac ratione quod dixit eos
traditos failfe omnis genetisiniquitati, atg adeo caruiffe omni jultitia,nu’
lumd; babuifle cdmercii ci iuftitia,fed totos fuifle in feruitute peccati:
inrelligendi itag relinquit,ur quemadmodum antea cum effent ferui pecca’
ti liberi fuerunt iuftitiasita nunc,cum fint faQi ferui iuttiti, cadem quo e
tione uideant,ut{int liberi pecccari . Hog eft;nullum plane comercit™ cum

nuin quida A
Huma/

peccat?




&

AD ROMANDOS, b43

Peccato habeant, tanquam ex illius obedientia plane exempti, & in ferui,
tutem fuftitiz dediti. !

Quemadmodsm.) Expendamus & nos qua fuerimus ante Euangelicx ueris
tatis cognitfonem animi promptitudine ad feruiendum eidolis ad pafcen,

-dum uentres,contrainftiturum Chrifti, & Chriftiana fidei rationem, & co,

gitemus quomodo polsimus excufari coram Deo, quod eandem prompti,
tudinem {eruitutiillius & alendis pauperibus denegamus.
- Cogiret quifg quid et quantii aliquando infumpleritin libidinem fuam,
quid & quantum laboris & molefti¢ ultro fubierit ac tulerit, et collocet ere
gioneiftam qua occupamur ftupiditatem ac frigiditatem & videat quam ni-
hil fit ardui,nihil eximijs nihil duri,{i eodem fudio fuerimus nunciuftitiz ul
tro & fponce dediti & uicifsimyquam fitiniquum {ihoc detrectemus.

uem igitur fructum habebatis tuncin his,de quibus nunc erubefci-
tiss Nam Hois illorum mors, Nunc uero manumifsi a peccato ferui auy
tem facti Deo,habetisfructum ueftrum in fanificationem , finem auns

tem uitam aternam, Etenim {tipendia peccati mors. Donum auté Dei,

tita wterna per Chriltum Iefum Dominum noftrum.

Vtad ftudium fuftitiz permoueat & a feruitute peccati auocet & abys

iterreat,utitur argumentis ad utrung facientibus.

CONTRA SERVITVTEM PECCAT!.

Huc intendit tria argumenta omnium fortifsima. 1 Ab inutili. Quem
uctum inquit habebatfs tunc in illis ¢ Quafidicats Nullum, At feruire {ine
frucu & lucro ut eft iniucundum ita & inutile. Hoc tamen non eft fatis, fed
fubdit fecundum argumentum, adamno, dicens. Nam finis illorum mors
eft . Quafi dicat. Parum effet fiab{que frutu inutiliter feruiffetis peccato,
Nifitandem hac feruitute yeftra mortem quoque meruiffetis, Nam eorum
quuos feciltis obediendo peccato , finis mors eft. Quis ira inGanit,ut cus
Piat fruftra feruire fineomni fpe premij ¢ Certe nemo. An non eft ille omniit
Infanorum infanifsimus, qui etiam pro motte feruits ut nullum alium expe,
etferuiraris fux finem,nullam aliam merced@ quam ut in ternum pereats
_ Lertium argumentum et fumptum 2 turpitudine feruitutis qua feruitur
Peccato. Neyidelicet praetexatquds fucunditatem earum rerum, quibus fer,
Uitur peccato. obijcit turpitudinem & ex turpitudine pudorem, quem fam
fenciebant, in cognitionem propriz turpitudinis per ueritatis ac fan&imor
Biz {plendorem induct, Quid autem miferius quiam ut & uulgari prouetbio
dicitur, den fpot sfom fehaden babensDamnum ferre in re honefta lucrofum eltinre
Vero tyrpi,omnium eft mifetrimam. ' , :

Etuide quomodo interrogationis confidentia utatur. Quem frudum ha,
bu 'S‘&c.gl'ﬁfi dicat. Proferte aliquid lucti quod ex eo cperitis. [ta cogi
temus & nos. R ogemus et nos ipli,dicat quifg fibi ipfi pofteaquamibidini
fix g fatietatd ufep indulfit, Que iam fru@is habes ex perpetratis peccatis®

xUem finem quam mercedem pro hac peccati feruitute expectase
__Dequibus nunc erubefcitis. Vide hicingenium eorum,qui in cognitios
Rem uerjtaris inducti relipuerunt. Pudet eos praeteritz uitz. (l’-lodie audimus
quofdam gloriari etiam in malitia prateri te uit@,dolereque,quod nequeant
€adem facere fenes qua futeries antea deliquerant. '
AD §STVDIVM 1VSTITIAE,

Mune uero mamumifsi ere. Vtitur hic argumento ab utili patiter & honefto. Ho
Il;:'ﬂms eltferuire Deo, quim peccato. Rurfits utiliuseft & inipfa feruiture
: ‘fuem capere fruGum,& poft feruitutem infigne aliquod praemium & dos

Arum, quam nec in {pfa feruitute quicquam colligere fructus, & perfeda
o itute reportare pudorem & expectare mortem xternam loco tipendji.
ttn tur aurem collationeé peccati & Dei & utriufque ftipeadiorum , moriis
ez, & uite xterna.

Ponum

OBSER.L

OBSER.L,

OBSER, 1Ly




obfer.

144 COMMENTARII

Doniim Dei uita xterna. Antithefim mutat.Debebat dicere ftipendium
wero fuftitii,iiita zterna, Oftendithac ratione Apoftolus, mortem quidem
ex merito debeti illis qui peceato militant tanquam militare {ti pendium,at*
que ideo merito perire peccati feruos. Vitam uero zternam setfiilla fequatt®
juftitize ffudid; tamé non efle meritum ftipendiii; quod negariiure nequeal
fed efle gratuitum Dei donum,ut{i quis Deo feruiens, yitam apprehendetit
aternd, no éam adfcribat fuz feruftuti fuzeds iuftitig,fed magis gratig dei. {ty
diofe catret ne uitd ad(¢ribat fioftra uel iuftitiz uel obedictiz: Vide X fupra
cuth deberet oppottere motti uitd, & peécaro iuftitiam, mutauit anrithelim-

Der Dominumt noftrum lefum Chiiftum.) Ne putemus hoc donum Dei nullo prof”
{uis merito, conflare,quia noftfo non conftat, declarat pro fuo more, uitant
terni & omnia dona Dei parta nobis efle per mediatoré Chriftum Jefum-

CAPVT - VIIL |
vONIAM pradicationi gratiz non minimo impedimento €ra¢
| prpofterus legis zelus apud Iudzos uim peccati & ratione das
i (2 legis ignorantes, difpucat hod capite Apoftolus, primuma-2
=l e de eo, quiod ante capite pracedenti dixerat, Chriftanos no
=== effe fub lege fed fub gratiasarqp ideo fiegp ftib impetio pec‘catl-’[ed
iuftitiz. Videbatur enim 6mning infolens imperitis quod dixefat;quoniam
non eftis fub lege fed fub gratia: R éfumit igitut illud declararidum; In illius
enint cognitione plutimum eratfitum, ad hocs ut ludxos 2 praepofiera legis
obferuantiaad gratiam Chrifti auocaret. Maxirha enim illorum pars obt
Chrifti fidemrelpuebant; quod féfe Mofi putabant obnoxios efle; adeoqve
Chrifto accedere non pofle;non fecus atq mulier i1iro uinenti alligata altert
nubere non fubftinet, donec fe priori putat efle obnoxiam: deifide occunrit
obiectioni delege cui prope ita uidebatur iniguus iudicio imperitorum ¥
maleuolorum,quafinihil difcriminis coftitueret inter peccatum & legemst/
mo peccati cauflam ac uires legiacceptas referret, In ha¢ difputatione mul/
tis tractatuim et ufum legis, cut hec duo dat:primum,quod peccatum mant
feltet:alterum, quod etiam itritet & prouehat peccatum, tam fcilicetabeli
couincit, it ex lege fit fuftitias ut hufqua peccatum niolentius regnet,quam
apud eos qui fulslége funt conftituti. ,

At ignoratis fratres ez ) Sub fiem capitis lextitefutaré ccepit eos; qui ex£9,
quod dixerat,Non eftis {ub lege fed fub gratia, mox illatuei erant peccabl
miis ergos quod noh fumus fub lege fed fubgtatiar Hos illic pe {ndudtater’
uitutis conditioriem & rationem redargutit, oftendens non pofle feruire pes
caro eum quiliberatus 3 Tyrannide peccati feruus factus eit {uftitiz - Idem
nunc capitis huius initio 2git perhoc quod declarat quoufcg lex dominetur
hominiyid quod ideo facit ut euincatlegi non efleius in homifiem extra 3
minos dominij,ita utlibefato alege fus{italij fefe addicere; inl ctiius pofted:
dominio,Jiber a lege, conlttutus Giuat ac feryiaf. _ iR

An (gnoratis.) lam tertio opprobrat ignotantiam,idgs com interrog’and‘ pe.
hementia & admiratione. Videbattr enim turpe effefiea ignorentur,_QEF)
trita funt & uulgaria inter Chriftianossut fupra. Anignoratis quod ?mC_ﬂﬁfz
* baptizati fumus, & c. trita & notifsima ommibus, it fupra derationc eruttd’
tis. An nefcitis quod cui accommodatis tios ipfos feruos &c.trita & l‘ﬁ“‘"?
illis quilegis habent fcientiath, ut hic. Sunteniminunaquag profefsiof? >
quedam ita nulgaria,ut fine turpitudine ignorari fiequeant, & tamen raliat
exillis quafl guodam fundamento multa ducantur. Cum iraque & hac utt 4
Apoftolus argumenta fumebat ad decarandam gratiam Fuangeli talid €4
fént, merito opprobratillis ignorantiam, quam in €o dcmonﬁ-raball'ﬁqu Yy
doctrina gratia adeo pertinaciter refiftebant,& ex bene diclis rcs a6€0 ab/,
furdas inferebant.
Fratres.) Demulcet eos,ne durior uideatur toties ignorant

iz obficigs -Que

. YIS0 o ’ . . 4 €r:
& illud facit,quod interferit, Scientibus enim legé loquor. Quaﬁ dicat-A¥= 2
- o gocium

- PN




AD ROMANOS. 245

docium mih{ eft,cum hominibus in lege docis, etc. Nam plurimum de legis
fcientia gloriabantur.

Quod lex tantifper dominetur homini quoad uixerit.) Quafidicat: Cedo uosipfos,
qui perpetuo fub lege efle uultis, an dominium legis perpetuum fitut fine fi,
ne dominetur hominis Certealiud fcitis. Nempe, per mortem dirimi ac finiri
legis dominium, ita ut in hominem pofteaquam intercefsit mors, nullum
ius habeat,nec impedire queat,quo minusille in alteriusdominium ac ferui
tutem concedat,

Illud aatem: Quoad uixerit,amphibologice pofitum eft, ut nefcias an ad
legem uel ad hominem referendum fit. Orig. & Ambrofius, quos Erafmus
cum in uerfione tum in Paraphrafi fua fequitur,legunt, quoad ca,id eft,lex ui
xerit. Chryfoftomus & aliquor ex recentioribus referunt ad hominé,quoad
homo fcilicet uixerit. Ratio eft, quod putant Apoftolum hic @t 1dio cauifle,
neaperte diceret legem eflz mortuam, id quod ludais inrolerabile fuiflet,as
deog hac uiim effe amphibologia. Deinde colligunt illud ex fubie@a {imili
tudinis applicatione. Vbi dicit uos mortui eltis leg.

luxta iftos collectio Apoftoliita habet. Lex dominatur non mortuis fed
tiuis- Vos autem mortui eftis legi.Igitur non eftis fub dominio legis.

Itaque hc {ententia maioris loco eft. Lex tantifper dominatur homind
quoad uixerit. Mortui namgg illius funt imperio exempti.

Num uiro obnox:a viulier,uinenti uiro alligata cft per legem ¢re. )Hoc ad probandam, 1,
mo magis declarandam maiorem exempli vice inducit Apoltolus. Lex uiri
inmulierem eft, qua habetur Gen. 3. Sub poteftate uiri eris & ipfe domina,
bitur tibi. Vigore legis huius mylier marito {uo obnoxiaeft, ita ut nequeat
addici alteri. Sed quoulgr Certe non ultra uitze tempus. Quod fi mors inter~
celferit,libera eft ab hac lege mulier.Hoc intelligit Apoftolus deuniuer(o le
gis dominio.

Habet autem paradigma hac duo:primum, poft intercelsionem mortis
legem eff% irritam,eo quod non dominetur mortuis fed uiuis. Hanc partem
itadeclarat per fimilitudinem, utclanculum doceat eos qui Chrifto credunt
ob id quog liberos effea lege quod illis lex ipfa fie mortua. Alterum, quoda
legeiam liberato,poteltasficalteri fe domino addicere. Vedoceat Chriftias
nos nullo pacto contra legem facere, quod Chrifto fefe addicunt, neglecto
legis dominio famirrito & eneruato. Infimilitudine non quadrabar dicere.
Viro obnoxia eft mulier quoad eauixerit. Vbi autem mortua eftsiam libera
eft a lege uiri, ut nubat alceri. Licet enim mulier mortua libera (it alege uiri,
alteri tamen nubere nequit iam mortua. At Apoftolus nonhoc folum age,
bat,ut declararet nos liberos effe i lege peccati, fed italiberos efle, utalteri
Rubere pofsimus, Chrifto videlicet, Proinde ha®enus {imilitudine hac ufus
eft, utoitenderet morte intercedente (olui legis dominium. In applicatione
Yero (imilitudinis nd dicit legem effe mortua, fed nos legi effe mortificatos.

Obiter hic annotat Erafinus,non effe ex hoc loco colligendum, nullo
Padto licere mulieri 3 uiro diuertere adhucuivente. Apoftolits enim non

ocagitifto loco, fed fimpliciter exemplum coniugum inducit, ucrum ita
Utdeyerg aclegitime (e habenteuiro colligat, nonde eo quileges coniugij
ipfe infringic. Hic certe uerum eft, quod dicit Apoftolus, quanquam aliud
Agens, uer.m {i maritus uxori {2 nolit {efe mariti praftare, alia difputatio
elt;de qua habemus Marth.s. & 19,

Itaque fratres mei,uos quoque mortificati eftis legi.

Minoré habent ifta. Eam fupea cap.fexto pluribus declarauit. Vos quogs
Mortificati eftis legi. Non fimpliciter mortificatos dicit. Nam hoc non eft ue
tum in Chriftianis,(ed oftendit cui fimus mortui,legi inquit.

Sed quafo, quomodo mortificatus eftlegi Chriftianus, cum adhuc ui/
Hat,{ilex dominatur uiuiss Refpondeo. Quemadmodi refert magis cui ui,
' n o uas,




146 COMMENTARTI

uas, quam quod impliciter uiuis, itarefert cui mortuns fitquifquam. ! ?u' A
cuipiam uiuitiflius dominio fubie@us eft. Nam hoceft:cuipiam wiuere: ‘?;
que legi uiuere;elt legis dominio fubiacere. Chrifto uitere, eft illius gratt
ac iuri fubditum efle. 2 Rurfus obferuandumeft, quain recuipiam ufllas_'
Nam fi illa defitsnequis illi uivere. Qua in re ergo fitum eft legis dominitiMe
In' corpore peccati. Ergo {i peccato mortuus es; liber es alegis dominios
Nam illa nullam in te poteftatem habet, pofteaguamnon habet quoddam’
net,in quo dominiam {uum exerceat. Sumus autem mortui peccato,per
ptifmum in mortem Chrifti fepulti, de quo fuprainitio capitis fexti. Jraque
mortificati pariter fumus & legi. Nequit ergo legi uiuere, qui peccato mor”
cuus eft. Ita & materia domini] Chriftise(t gratia & iuftitia. Vbiilla deelt!
non uiuitutr Chrifto. 4
per carpus Chrifti.) Declaratio minotis eft;per quem {imus legi mortificatie
Per corpus Chrifti,id eft,per communicationem corporis Chrifti pronobt®
occifi Ximmolati. Perillam enim oblationem , deinde & communicat!
niem corporis Chrifti, liberati fumusa peccato, hui & tyrannide peccatid’
deoque & dominio legis. : :

Vtiungereminialteri.) Ratio et & caufa, u el magis finis, efus liberati onisd

* peccato & lege,quam per corpus Chrifti adepti fumus. Quafidicat. Ideo liz
berati eltis 2 lege ut jungeremini alteri marito. Neque enim ideo liberat! u/
mus A iure prioris mariti, ut poftealicenter uiueremus, fed utin alterius po/
teltatem traduceremur. R

Nimtivum efy qui ex mortuis [urrexit.) Acquifsimum ft, ut eius (is per quem aty”
rannideliberatus es.Is autem-eft Chriftus. Noluitautem dicere, ut Chifte

3 Cor.3. Vide jungeremini, fed magis poneremortem Chrifti tanquam cam unde liberd
docum wnus pro_fixmus & iure peccati & legis, ut admoneret eius aequitatis,; qua merito fub 4
emubus mor s qion e liberatori noftro . Neque dixit, Sed ei qui mortuus eft pro nobis, # 5
was el dicat calumniator, Quomodo iungi poteritquifquam mortuo.cum mors 4
¢iamiuntos dirimat ¢ Sed re{rrectionem pofuit, eius qui morte {Ga nost®’
demit,ut iungeremur iamuiuenti. :
vt frudtificemus Deo.) Finis nuptiati et foetura. Manet in formaaddudatl
militudinis. Oportet utfruGtificemus ei cui iungimur. Sed cur addidirDeC
Quia omnia hac, quae per Chriftum & in Chrilto operaturin nobis grati®
wots. diuinee efficacia, dei funt, cuius eft Chriftus, omnino frudtificandum nott
erat deo, ideft uivendi ad gloriam & fandificationé diuininominis- Quid
uerdlex ad iftam nos feeturam foecundos reddere non potuit, propter corrd
ptionem ac fterilitatem carnis noftra, liberati fumus ab illa, altericg, nempé
Chrifto, iand, qui nos {piritu flie impregnatos, faecundos deofaciat, hOC
el iufbitie & glorizillius uinentes.

Cuim enim effemus in carne.) Cum enim. Probatio ft. Probat polterioref pat’
giculam, qua dixitnos ideo iundos efle alteri,ut fructificemus Deo. Nof u
indulgeamus concupifcentiarum libidini, fed ut toti uivamus Deoin Chels
fto.Probat auté h contrarie uita prioris,qua erat in carnesid eft, carnis €0/
ruptione.De eo quid fitin carne effeinfra cap. &.plura:Debebat dicere iux
argumenti & difputationis feriem, cum effemus fublege. Verdam illiide
eft effe fub lege, & effe in carne. Vnde & mox infra.Nunc autem Jiberatilt¥
mus alege inquit ubi debebat diceresa carne. Medium huius probationit®
argumenti elt- Ad contraria confequi contraria. Contraria eft uita ca;ms,&f
peccati,in quam dominatur lex,ei qua eft in Chrifto, in uera fuftitia SCPL°
tate. Erifta contrarieas talis eft, ut non fit medium aliquod, ut necefle fit 1/
beratoauita peccati X dominio legis uiuereiuftitig et Chrifto.Quema
dum neceflz eft exemptum e tenebris in luce uiuere. y

AffeGus peccatorum.7e websuere Eralmusi udicat,;morbos poffeuel‘“’
Et certe morbi funt ad mortem facientes,nifi fuccurrat gratia Chrifti. i
uanda eft ifta loquutio, utfciamus cScupifcentias peccatordi effe quide™

appa]'f‘




AD ROMANDOS. 47

‘& 3pparet catnii blandas & iacundas,attamen morbos adferre fethales,
. Quifunt perlegem.) Caute legendum, Non ideo dicitaffe@us peccatorum
Perlegem effe, qualilexillos nobis primum indiderit, cum fint innati nobis,
led quod illi lege non exiftente uelut moreui, fub lege uerd efficaces & wiuis
ifunt,de qua re paulo poft hoc capite difputabit, :
_ Chryfoftomus exponit,qui cognofcuntur,uel manifeftantur perlegemy
Prevorl e n y vipi (ot Juc = vipsIdem widetur & Hieronymus fentire.
Vigebantin membris noftvis.) guneydro inoperabantur,uim fuam exerebant. Ins
telligic enim de uiolenta ui & efficacia malaram cupiditatum,qua eft inill(s
Quiin carne,id eft,extra gratiam & {piriri Chrifti uivunc. Que qualorelin,
&uitur hic ad bonum arbirrio humano libertas in illis qui non funtin Chri,
torLiberath culpa membra corporis humani,que bene funt 2 Deo condita,
&‘tribuit omnem mali culpam aff'cc'tibuspeccatorum,dom:’nantibus in cars
Re.Chryfoftomus hoc annorat & fimilitudine Citharcedi declarat,cOparans
Mmentem & fpiriti hominis Cicharcedo corpus uero cithare, propterea quod
Utcithara non aliud fonat, quam quod fonare per artifice cagjtur, ita & cor,
Pus hominis non aliud agit, quim ad quod imperio inhabitantis f; piritus im
Pellitur, S uel iftam firam fimilitudinem obferualet fanus hic uir, nd tan,
tumdediffec libero hominis arbitrio.
. Adfrustificandur morti,) Deterretd feruitute affeQuum peccatori, per mens
tionem damni quod inferunt,commendatds gratiam Chrifti.
Nunc autern liberati fumus dlege.) Graece elt xeeryeyulyafe; quod uetus reddidit fo
i {umus, Significat aurem hoc uerbum,abolitum effe & antiquatit. Caute
{tag Apoftolus non dixit, Nunc autem foluta uel antiquata eft lex, fed, nos
foluti fumusy lege,ne nimium detrahere legi uideretur,{iin univerfiim eam
atiquatam effe diceret.
-« Mortui e, in quo detinehamur.) Mox fu bijcit rationg, quare uel poti® declaratior
0, quifimus alege Itberari. Nimir® qui mottui fum? ei in quo detinebamuts
lllud, & varie exponitur, Nam quidam exponunt in neutro in quo : quis
am in feeminino, in qua, ad legem referentes. Si legerimus in qua, delege,
Uidebitur idem efle cum eo quod ad Gal. 5. agit Apoftolus ubi dicit . Priuf,
quam enim fides uenit fub lege cuftodiebamur, conclufiin eam fidem qua
reuelada erat. Itags lex predagogus nofter fuicin Chrifto. Atubiuentt fides,
iam non fumus {ub padagogo, &c. Nifi quod hic alio utitar fimili . Si yerd
placetlegere,in quo, uidetur intellig[endff deuincaloillo, quo fub legis do,
Minio detinentur qui in carne uiutc. [llud uerd eft nihil aliud quim peccati.
lli qui mortaus fuerit rewera {olutus eftalege, ut & fuprh annotauimus.

Viferaiamus per nouitatem (pivitus,& non per uetuftatem literz.

Adhuc (ubijcit finem eius liberationis 4 dominio legis, cuius meminit,
Nem pe;ut feruiamus, cuic Deo. Quomodor Nam multi hoc refert. Perfias
0t enim (ibi ipfis & Tudai quod Deo feruiant.Seruiunt quidé,fed per uetu
tem literz, Litera eff,quicquid exlitera difcitur, quicquid litera impellen
tefit.Litera funt omnia pracepta dei, quatenus {piritu dei nd figitur in cor~
AMortalii, Qui uerd in Chrifto'funt, feruitic & ipfi,fed in fpiritu,id eft, ims
Pulfore fpiries , Itaque pulcherrima elt hoc loco inter Iudzos & Chriftianos
erentia,quomodo utrag pars habeatin calta & pietate Dei.Illi per mor»
tuam literam aguntur {ine {piritu, iti per {piricum dei uividum & efficacem.
. Quodautem non {impliciter meminit literx & {piritus, fed litere addit
Hetultatem, fpiritui uerb nouitatem, non eft ad fubfantiam uel initium aliy

Wodutriulque referendum, qualiliterafit uetuftior fpiritu, & {piritus tem,
Porenoui tefaméti demum caeperit, cum & in weteri multi fancti per illius
impulfitm pie uixerint, fed magis adie@um eft, ad declatandam utriufque
catiam,uc uetufbas litera fit,qua is qui {pirftus acu caret &, {oliliterz du
Qagitur, in ueryltate carnis peccati detinetur, non mortificato uetete hos
n 2 mine,




W4t 'COMMENTARIT’

mine, & nouitas {piritus fit, efficaciailla fpiritus qu credentes innouats X4
regenerat,& efficit;ut in Chriftofintnoua omnia.

Itaque Chriftianorum eft feruire deo X1 mpellisnon ex litera tantam,fed
ex {piritu dei. Deillo habebimus infra cap. 8. Iuxta tamen non fequiturs {7
teram {pernadam efle Chriftianis, ut prapofteri [piritus ex hoc & {imilibus
locis colligunt. Atioquimale de fcripturaloqueretur Paulus infra 1s. & 1
T'imot. 5. Neque enim aliud agit liera facr ferip tara,quim {piritus S. iM
pulfus, nifi quod efficatia caret (ine fpiritudei. Neque [piritus Dei it2 a%{s
ut literz medium & inftramentum contemmat . Ideo Apoltolus {cribis 1#
metheo,utuacetlectionis. Timot.4.

PER VETVSTATEM LITERAE. A

Potelt & fic intelligi, utliterz detur uetuftas & {piritui nouitas, quem
admodum dicitur teftamétum uetus ante Chrilti aduentum & nouum, po
fa®tam redemptionem . Ideo fcilicet quod uetus teffamentum in rabulis1az
pideis per literarum feulpturam datum ft, nowum uerd per mifsionem {piz
ritus in corda credentium. :

Iraque hoc fenfu extellic Apoftolus minifteriumnoul teftamenti {upra
ueteris facerdotium,quemadmodum & 1.Cor.s. facit.

Quuid ergo dicemus ¢ lex peceatum eft?) Diligenter obferuat Apoftolus,quid in{pe
ciem ex didis fuis queant colligere aduerfarij, illi que per occupationem
diofe occutrit . Dixerat quadam, qua imperitis & maxime maleuolis uider
vi poterant irreligiofe de lege, imd blafpheme contra legem, quin magis a4/
uerfiss legislatorem ipfam deum efle dicta, nimir( talia, qua legi darcnt peé
catorum caufam,malitizcg illam culparent:utpote.

» Cap.4.Lex iram operatur.

2 Item.Vbinon eftlex,ibi non eft tranfgrefsio. ,

$ Etcap.s. Lex obiter fubfjt,ut abundaret delictum.

4 Ltcapite 6. Peccatum inuobis noa dominabitur. Non enim efl{s fub »
lege, fed fub gratia.

s _Etcap.hoc 7. pauloantehunc contextam . Cum effemus in carne, affer
(us peccatorum qui {unt per legem, &c. Horum occafione,ne relinquat i
probis calumniandi materiam, difputationem de lege illiusds fantitate
effeu ingreditur,dicens. ‘

Quid igitur dicemuss ) Vide, rudentiam Apoftoli. Difputaturus del s eff
feitu, ita-orditur,ut qui m’hs it animo inimico,nihil contefitiofe, nihil U190
pte iudicio, fed omnia quali communicato confilio adurus : Proinde, no%
dicit, Quid etgo dicam ¢ Neque; quid igitur dicetis uos < Sed, Quid erg®
dicemus ¢ Quafi dicat. Expendamus cauffam hanc legis commun{ confyde
ratione. Agirur enim commune negocium . Quaramus fimal rei uetriratefre
Y{te fane tractandi modus, qui&a Cheyfoftomo obferuatus eft hocloco> &
mnium eft pacatifsimus & adagendam uetitatis cauflam atcommodaﬂ'm’
mus & utilifsimus. lta feilicet Apoftolus aduerfarium fuum fudio conten
dendi auocatum ad quarendam ueritatem fibi adiungit, & inquirend® caw/
fx pacate ftudiofumreddit. :

Lex peccatumft?) Quidam iftud per metonymiam dictum effe i cribant,pr%;
lex peccati caufa eftr Hoc feilicet eft, quod intelligebat Apoftolus-exiam di
Gis fententiis illaturos pleudapoftolos prapolteros legis zclatores. :

 abfie,) Antequam ufum & effectum legis declaret, primum blaf] phemiam
iftam in legem Dei {impliciteracdiferterefjcit . Arque hoc pacio ftatim 2
initio audirorem {ibi reconciliat,conceptamgs [ufpicionem animo illius ext
mit, codg uocat, ut iam fecurus de legis ufu & efficatia fecit difpiciatyuel cer/
te diflerentem placide audiat. '

sed peceatum non cognouinifi per legem. ) Pofteaquarm blafphemiam legis pert e’
v gauit,iam per particulam aduerfativam fubittngit quid delege & illius CH,"
& catia fengiat.Deinde quid in culpatic quod ea operetur lex qua illi adfcri%li‘i




AD ROMANOS. 149

1 Eftafi efficacialegis duplexsuna propria. 2 alteraimproptiaperaccidés.
* Propriaeft, quod dum bona pracipic & mala uetat, peccatum prodit,
Quod alioqui later & ignoratur,dum quifcs quod placetlicere fibi putat, uel
certe nihil habere mali arbitratur. Nam ea eft corruptio non folum gentj fed
& fudicij humani. Aut faltem tantd in fe mali habere quantit habet;nd uidet,
Dejiftalegis efficacia meminit primo lo¢o, cum dicit, fed peccatum non
cognoui,nifi per legem. Quafidicat. Tam abeft,utlex peccati fit caulla uel
Mminiftra, uel in {e mala peccatody cognata,ucnifiilia effet peftilens hoc ma,
lum,unde morsuenit in orbem, efet quidem & perderet;fed occultum et ins
cogniti. Cum ergo lex malt illud inteftini prodat, & deteftabilereddat, cers
te ng poterit dici quod illi faueat, quod cdmertij aliquid cum illo habeat, fed
necelle eft,ut fummopere il aduerfetur. Quicquid enim madati mali uetan
do peccatd prodit,peccati nd eft. Atlex hoc facit. Ergo lex peccatii non eft,
Etuide,quam diligenter non dicat, fed peccatum cognoui per legem, id
quod uerum quidem elt,ut 8 alibi cap.s.fupra dixit,per legem cognitio pec
cati,ueri iltam legis efficatiam nd ita potenter exprimit, atq quod dicit, fed
Peccarti non cognoui,nifi per legé. Voluitre omnino iuftificare leg?, ut que
tam nihil habeat cOmertij cum peccato,ut fola {ic qua illud prodat.Ifta enim
loquutio hoc in fe habet, quod legi foli iudicii peccati ad{cribic. Plus ergo
elt,peccatind cognoui nifi per lege, & lidixiflet, peccatii cognoui perlegé.
! Sed queri poterit, :Eiromodo & quaratione nulla re alia peccatum pro,
datur quam per legem.Refponfio facilis eft.Lex eft norma iufte & ad uolun
tatem Dei uitam infticuendi. Nos uero corrupti fumus & animis & {udicio.
ox ubi accedit lex, apparet quam{imus corrupti,proditur latens peccatii.
tideo lex folahoc poteft, quia fola regulam adplicat witz re@x & fancta:.
2 Quemadmodiartifex curaitatem & inzqualitatem materie non poteft cer
tius cognofcere,d perapplicard reguld, ita haber etid ifta peccati cognitio.
*  Rurfus quarendumuidetur, de qualege intelligat Apoftolus. Nam &
¢ uariarunt ueteres id quod & Chryfoftomus annotat. (Som'dﬁ intellexerirt
delegenatura, que fitin omnibus mortalibus quafi canon quidam, ad id
Quod rectum eft dirigens. Illi uidentur moti,quod peccatum A multis qui par
timantelegem Moyfi fcriptam, partim extra illam uixere, cognitum f{it,ni,
Mirum iudicio legis natura. Quidam uero expofierunt de legelata in paras
difo. Viramque fententiam reilicit & Chryfoftomus oftendens, Apoftolum
loqui de nulla alia quam Moylilege. Id quod fubieGum exemplum de con,
cupifcentia fumprum ex decalogo,deinde & Apoftoliintentio, delibertate
alege Moyliex profeflo difputantis fatis declarac.
%ed quomodo lex Moyfi{ola hoc habet, quod peccatumptodit. * Pris
Mum ideo, quod cettum elt eam effelegem Dei, ut quicquid ilki contrarium
I pro certo peccato habeatur. Habetr quidem lexnaturae eadem qua lex
oyfi, fiad moralia refpicias, uerum ea quar didtat, non fta accipiuntur pafs
M, ut ea qua fint praecepta Dei. 2 Deindelex Moyfi ita fpiritalfs eftsut non
olum craffailla & externa peccata,fed malum ipfum intro latens arguat &
Prodat. 3 Tertioiram Dei & terrorem confcientiz adfert, dum peccatum
ta prodit, ut doceat Deum offenfum per peccarum ®ternam mottem mina-
. Atque hoc eft uere prodere peccatir. 1\Fempe non foli iudicare,quod pec
catt (it, fed & malicii & pefte, id eft, dimnii quogs illius manife(ti reddere.
. ex nature uim {uam exerere non poteft propterea quod impeditur pet
affettuum uiolentiam, + Deinde peccatumstit c[f internum & naturalema,

um. 3 Tertio,ut eft mortiferum, nonita prodit,atqs exprefla illa & manife
ﬂ'a:lex Dei,que data et per Mofen. Atqs ideo fupra dixit Apoftolus peccatid
tiffe ip mundo ab Adi ufy ad Moyfem,ueri nd effe imputatd,cum non efs
fetlex 1uxta uulgatd expofitioné. His de cauflis ego puto legi Moyfiab Apo
&0!0 nod foldhoc dari, quod peccatii prodiderit, fed & quod {ola prodiderit,
Annotandym eft & hoe,quod omnem hang difputationem de kgigs} eﬂ"é;
; n s u,ita

Quare per ol
Tegem peccurl
prodatury

De qua lege lov
qHatirs

LeX HALUP 2,




- tans quia eadé experiantur & alij, quotquot legis domi

150 COMMENTARII

G, ita tradat, utquae deilla dicit, non dicat inuniuerfum cum omnibuiita A
fabere, fed f{eilla in feipfo effe expertum. 1 Primumideo. Vtadmoneab
non nifi certa fe & do&a per experientiam delege dicere. 2 Deinde obits
ut reddat difputationem iftam,alioqui ludzis inuidiofam et acerbam ﬂ‘-_lﬂc?’
rem & rolerabiliorem. Quafi dicat. Pofteaquam adhortatus fum o quid €€
lege fentiamussin medium proferamus, €go dicam fimpliciter quae mibi G¢
illius effetuliqueant;qua (it in me operata. Quod autemilla & in alijs ope/
retur,ad eum modi, hoc relinquitauditori fudicio & candori,nihil adaub!/

inio uere fubditi [ints
Nam & cocupifcentiam non niouiffem, nifi lex dixiffee, ne cdeapifcas:
Probat per exemplumsultimi pracepti ex decalogo {ampti, Nam 8 con
cupifcentiam non nouiflem,fubaudi peccatum effe;ndilex; &c. Non fimpli
citer. Nam concupifcentiam non nouiffem, fed adiecia coniungendi nots

" cum emphafi dicit;nam ne concupifcentiam quidem peccard effe nouiflen®
_cum illa tamen fic qualiradix quadam & fons omnium malarum cogitario”

Auguft

num & adionum;nifi lex dixiffet,ne concupifcas.Iragg redie Augufl. intellis

~git Apoftolum hoc praceptum,nonut eft privacum & fingulare quoddam

mandatii, fed ut generale exempliuice induxiffe, quofit reliqua omnia co™
plexus.Nam cum nullum peccati genus admittatur fine concupifcentia ma
1a,certe fieri nequit,ut peccatum uere agnofcat,qui radicem illius ignorat-

At ideo & hinc uidemus legem naturz non hoc praftare;ut peccatuin
uete acfolide proda-’t.(?l‘llles enim credar Apoftolum legenatura caruiffe At
tamen non illi fed fegi Moyfi dat fudicium iftud peccati. Cumergo hoc¥ /
fcribat legi Moyli, quod cacupifcentiam doceat efle pecearii; cerre paliclt
quod proprium fiteius peruerfitacem natur noftre,qua eft in corruptis 2/

“fedibus prodere,itaut aliunde llanequeat deprxhendi & cognofd.

uz indecalogo funt fpecificandi gratia adiecta, qua concupifci non

debeant,omittit Apoftolus.[Nam erantnota Tudxis.Hoc ideo annoto,ne p¥

Mteralegis ofs
ficacia,

temus Apoftolum uniuerfam concupifcentiam damnare.

Sed occalione accepta per praceptum, peccatam operatum cft in MF
omnem concupilcentiatn.

Pet thétoricam transkationétn culpam audti peccati refjcit in peccatd®
Hoc eftin natura noftre corruptionem & prauitatem. Atgs ita docerabu/
dantiam peccati fupri non proprie fed per accid@s datam elfe legi, cum pro/
prie omnis culpa malifit peccati.Ec quod fupra dictum eft affectus peccatd’
rum effe per leg@,rhetorica ifta translatione exponit, docés excitation€ ma/
lord affetui effe quidé per legé,ueri nd proprie fed improprie per accids

Jtacgiam alteram cfficaciam legis tradit quam dixi efle impropriam: oft
ergodicit,praceptum occalione peccati operatum eft in me omnem concw
pilcentiam. Sedpeccatum occafione pér praceptamaccepta op eratuim €
in me omnem cohcupifcentiam,id eft, omne genus co-ncupn’fcenti:r,ﬂfl ut
quidam 1'ntelligunt,omnimoda-m,ideih plenam & confirmmatam concup!
{centiam.L oquitur autem de precepto illo: Neconcupifcas.

Occafionc accepta per precepium.) Quomodor Dum praeceptum uidelicet mal®
uetatspeccaram, id eft,prauitas ingentj, magis fritatur & uchementius reddt
tum inflammat cc\ncupifcentiam.luxra iHud. Nitimurin uetivum fempe©
pimusd negata. Sicinterdictis imminet 2ger aquis.Hoc fitnon uicio prec
pti quod bonix eft & ree mala uetat,fed-culpa omnis eft praui ingent). ‘180
peccatum {uo uicio occafionem accipit mali;quam lexnon dat, Auguftints
utitur fimilitudine totrentis;cuius curfus obice infecio redditur uiolentior®
Deploranda eft hic malicia morbi noltri,quz tanta eft,ut etia qug bond e
ad exiti {ibi uerrat. Hic Apoftolus in feipfoagnofcit.Jd & nobis faciendi®

Siquidem abfque lege peccatum eft mortuum.) Exponit, quomodo peccatit occa fG/
fie accepta per praceptii operetur omnem concupilcentiam - Ablg 168‘; :1'::

[}




AD ROMANOS. 15
| S ‘ i
A quit peccatam eft mortuum. Nondicit;peccatumnon eft; f ed mortuum eff,
“id eft;non fentitur,uires fuas non exerit,fefe non mouetsnon graflatur.
¥ Peccatii eft mortui, Chryfoft.#x 57w yvwgizes. Non ita cognitd. Intelligit
Apoftolum loqui de proprio legis effectu, quo peccatl prodit. Quod {iitald
bet exponere, intelligendus erit Apoftolus de ea peccari cognitioneloqui
qua ut offenfio Dei cognofcitur . Ad eum modii exponit& I%m brofius, qui
‘peccati tii dicit efle mortud, quando putatur, quod nd imputetur apud deii.
2 Peccatum dicitur mortuum,quando ut dixi,nd folum non intentat con
{cientig iram Dei, fed & tanto impetu ad malum nd urges, quarto urget per
legem iritatum. Vndelex dicitur wirtus peccatisi. Cor.s5.

Ego dutent uiuebam fine lege quondam . Hoc eft,fecarus uiuebam, non urgebarin
cSicientia per legem iudicio ac métu dei . Non enim intelligendus eft Apor
ftolus uel legem Dei ignordffe,cum (it fub eanatus & educatus, uel temere il
lam reieciffescum de feipfo dicat,quod uixerit irreprehéfibilis in lege, fupra
cozuos {u10s, fed quod lex nondi efficaciam (ram plane in ipfo exercuerit,
ut fit in adolefcentibus, &c. De wriplici 2tate hominis, Aate legem,Inlege,
& libertatis hlege,in gratia, Auguitinum uide. |

Dorro uenicnte praceptos peccatun reuixityego uerd moriebar,) Veniente praceptosi d
eft,R cuelara lege in cordeaccenfa lucelegis & itradiante in tnteriora mea.
Nam lex abefle dicitut, quando quid uere exigat igrioratut; quando minz
illius non fentfuntur. ‘ ’

Peccatit reuivit,) In {peci@ uidetur culpare legem. Verum maxime illam com

mendat . NG enimilla peccati fecii adfert fed i prohibet, quafi excitat. Vit

fam apertius etuiolétius agat. Id quod no pard facitad hoe, ut cognoicatur
uis mali,cognita fit execrabiliss & impellatur xger ad amplexand@ medict.
Egoucrd morichar.) Hoc eft, turbabar ac premebar iudicio Dei, & terrori,
bus mortis enecabar. Nonaulli hocsego uero moriebar, faciunt efle oppofis
B tum ei quod dixit. Ego uiuebam fine lege aliquado,ut fitidem atgp. Ego cum
lege Dei nd premerersuidebar mihi pulchre uiuere,id eft;fecurus eram, &ec-
Et repertigm eft mandatums ere.) Iuftificatio & purgatio legis, & acculatio pec
cati eft: Quafi dicat. Ea eft peccati peruerfitas, ut mandatum quod eft ad uir
* tam,mihifueritad mortE.EPmphaﬁs huius loci eft in pronomine. Mihi.Nam
non fimpliciter mandatum ad mortem fecifle, fed fibi id ufuuenifle dicit.
Nam peccatum oceafione sccepta. ) Adbuc cauet ne culpa detur legi. Repetitio
eft prioris fencentiz & rhetoricz translationis. :
~ Decepitme,) In Graecoseft pulchra metaphora.ifgmirnoe,id eft,de uia dedu
xit. Confert peccatum latroni,qui tiatorem a uia abdudtum inauia,occidit.
Aug, refert iftam deceptionem ad majorem oble@ationem qua in maloocs
«afione legis exoritur.
ltags lex ipfa quidem funéts.) Conclufio eft translationis,qua legi adfcribit fan
itatem, iuftitiam & bonitatem,ut{it comendabilis, uerum fuftificandi uis
tes non adfcribit. Quare ponitparticularem concefsionem,uii,id eft; quidé
Qua ita quiddam datur, ut aliud auferatur: (an@am uccatlegem Dei, id eft,
diuinam,Dco confecratam, non humano ingenio inuentam, humanis legis
bus praftantem,fifancta eft;non eft caufla peccati. Deinde uocat eam iu (ta.
deo (cilicer, quod iufta prcipitac tradit. Quomodo igitur cauffa peccati
effer: Tertio dicit eam efle bonam,hoc eft,utilem & proficuam. Non ergo
Poterit effe noxia. Quantum itaque legem Dei commendat 4 fanctitate, 2
iultitia, bonitate, tan-um humani ingenij prauitatem, ut prophani, iniufti
acmali condemnat. Quafidicat. Lex quidemip(a fan@a,iuftaac bona eft.
Quod uero tam abeft, ut difcipulos fuos (ancificet, iuftificetac bonos red,
dat,ut etiam per accidens peiores reddat,non illi fed peccato,id eft; p}‘aultati
umana acceptum ferri debet,qua tanta eft;ut ex bono reddatur peior.

Ergo quod bonum erat,mihi factum eft mors.

Aterum occurric caliniz.Quia dixerat quidem legem effe bond, & man,
' ' n 4 datum




Confilium
Apoftoli.

Simile.

e COMMENTARIT

Jdatum bonum,pramiferacueroper mandatum fe effe occifumsuidebat inde
alteram calumniam pro ingenio 'Sc}phiﬂarum orituram,quorum eft €a quT
fecundum quid dicuntur;rapereut impliciterdiGta.Non dixerat feper pr#?
ceprumoccifum efle,fed peccatuminquitsoccafioneex mandato fumptao¢
cidit me perillud,id eft, per mandatum. Et Paulo fupra. Repertum € mihi
mandatam cedere ad mortem.Dicit itags.Ergo,mquiethic quifquam,fateris
quidem legem eflebonam & mandard bonum, atramen culpas eam ab eﬁ'c_f
S, dam impingis illi, quod re occiderit. Si te'occidit, utut bona dicas, niht#
fominas, morti’%:ra erit. Si mortifera,ergonoxia. Si noxiayquomodo bona?

Stfint inquit.) Refjcitiftam redargutionem.Nam ftructa eftex paraloglf/
mo,monucraac folidacollectione.

o peceatum.) Translatio eft criminis.Sed peceatum inquit, fubaudi, facid
<ft mihi mortiferum, Vitandaeft hic uiciofa diftinctio,quamh abetueturs 10
terpres, referens ifta ad fequentia, cum pertineant ad &awyoervoiy, & contls
neantin (e alteram partem propofitionis;qua eft. Non lex fed peccatum ad’
fert mortem. Nam duoagit Apoftolus ifta propofitione. 1. Liberat [egem @
<culpaillatz mortis. 2 Transfert crimen in peccatum.Et cam translationem
complexus eft duabus hifce dictionibus,fed peccarum.

Vit appateret peccatum, per id quod bonii eft, mibi gignere motterts
ut feret fupra modum peccans peccatum per praceptutn.

© Ratione diuini confilij eradit curuoluerit Deus legem dare, cuius occa/
fione peccatumnon tolleretur, fed magis au®um & uiuacius redderetur. 17
deo inquit, ut appareret, id eft, manifefum ac dilucidum fieret rantam cfle
peccatiuim acmalitiam, hoc eft, tammnos efle corruptos ac prauos, utetiat
idquod bonum elt,non folum hoc malum noftrum curare nequeat, fed mas
‘gis ad mortem impellat.Itag oportuit peccatum reddi fupra modum pec’

cans per preceptumsid eft,occafione pracepti oportuit excellentem pecca’s

ti maliciam confpicuam fieri. Nam reuera magna fit prauitas morbi oportets
quando per medicinam non modo curari non{uftinet,fed perillius occafio?
nem uchementior etiam redditur.

+ Iftam uehementemitagg maliciam peccati innobis,peruerfifsimam hane
humani ingenij corruptionem,uoluit Apoftolus hoc pado defcribere & ob
oculos ponere, per id quod oftéditlegem {anctam, bonam ac iuftam illi etid
ad audtionemmali cefsifle.

Quemadmodum fi uelis febrilem calorem, quanta {it peruerfitate depin
gere,non poteris hoc melius praftare quam fi doceas illum frigida cuius nas
tura eft refrigerare,magis accendi, 8 uehementiorem reddi.

Huc facit quod legem commendat, afferens effe fanctam, iuftamac bor
nam.Nam perillud non folum calumniam effugit corempralegis, fed fimu
omnem mali caufam ac culpam refjcit in magnitudinem peccati originalis
ex quo corruptam eft ac deprauatum genus humanum.

2 Deinde,pulcherrimeslicet clanculum,fimul innuit, quod fupra dixit,e*
Tege non efle inftitiam,nonuicio legis,fed corrupt noltra natura.

Videbat Apoftolus hae duo, nempe ignorantiam mali proprij, id efly
peccari originalis, & errorem iuftitize exlege quafitz, ludais remoras ini)’
cere, nead gratiam regni Chrifti amplectendam afpirarent. Ideo uifum¢
illi tantadifigentia de magnitudine labis originalis, & delegis impotentfa
hoc loco difputare, atque ita obiectas remoras amoliri, uiamds ad gratian
Chrifti aperire . Non potuit autem uirturem ac beneficium Chrifti ma/
gis illuftrare, quam quod oftendit illum genus humanum tanto malo tam
uchementilabeliberafle; cuius tanta fuerit malicia, ut nullo pacio potuerl!
curari,immo ofmnem curationemin peius werterit.

Quid dares ei prazceptoti,qui puerum ita mali ingentj, ut{ih malo abar/

cere coneris;infanius in quaque mala ruat{i liberd permitras, {uapte fpor/
te omis




AD ROMANOS 143
& teomnis generis flagicia defignet, ita reddat f‘uadiﬁgflin'a emendati acin,

Rouatum,ut incipiat qu gellerat deteftari, & ficafficiad bonuym, ut antea
afficiebatur ad malumy¢

Scimus enim quod lex fpititalis eft, ego autem catnalis fum, uenuns
datas fub peccatam.

Declarationem habent ifta fuperiotum. Non eiiis quod dixit. Peccatum
gignere mortem. Nam id per fe clarum eft.Sed quod dixit illud feri perpec
catum quidem; at ocealione fumpta ex lege, ex mandatos ex eo quod benit
eft.Hoc fcilicetuidebat declarandi effe, nefintiftre capti pateret calumniz.

Inftituit autem declarationem iftam argumento ex natura caufarum fum
Pto per collationem, qua utriufig & legis & corruptz noftiz naturz qualita
tem,irigenium & naturam inter fe conferts oftendens quantum i fe ituicem
difsideant ut clarum fiat, cuins culpa {it; quod ad mortem cedat id quod das

' tum erat ad witam. it \
Eft autem hoc ftudiofe facfendum quoties miali quicquath tioti iina et
refed ex pluribus gignividetur;ne eaufa mali efficiens detur ei, quod ad ma
lum per fe nonfacit.fed magis ef,qtiod tiere in eanfTa efts

Malum hocloco eft, mors. Ad illiuis gencrationem coticuriere identue
tria in hoc exemplo. 1 Peccatutm uidelicet, id efts corrupta noflra natiira; &€
innatus ad peccandum impetus. 2 Deinde internus homo, iam regeneratus
& illuminacus. 3 Tertio lex Dei bona pracipiens;mala netans.lam i exacie
cognofcerelubet cuius culpa ﬁ'at,quoc} mors generatur,examinanda eft (in
gulorum natura, & uidendum quid ex iftis ita habeat, & tale fit, ut ex fe gi,

‘ gnat mortem,quid ita {it,;ut per fe hoc facere nequeat.

8i quaras delege dei.llla ut mala non eft fed bonasnatura nS ad mortern,

fed ad uitam facit,mala vetans,bona pracipiens. Igitur illa culpauacat.Hoe

" eft quod illam nocat fanctamsiuftam, bonam, & {pititalem. Si quaras de ins
terno homine Pauli, ille condelectatur legi i, eo quod bona efts & bona
uult facere,mala odit de quo hoc capite habebimus. Igiturnec ipfe in culpa
eft. Relinguitur ergo, malihuius culpam folius efle cotrupra naturee quam
Peccatum uocat, cuitis uis tanta eff ad malum,ut per legem Deinon folum
non cohibeatur fed magis prouocetur, & uiolertior reddatur,

Calcis,hoc eftlapidis incenfi,ingenium el fi perfuderis frigida magis
wftuet:{i calida,non item.In culpa eft hic non agua, enivs natara eltrefrige
rare nd calefacere necy lapis infe,qui natura frigidus eft,fed latentis caloris,

Idem uidere eft in illis qui ardore febrili Izborant. Illi nimio frigore
¥ calore agitantur & linguis exiccantur. Ifta exiccatio fituicio non friy

oris fed caloris. '
. Ita omnino habetin ifto exemplo quod defe Paulus hoe capite adducit,
adhoe,ut ex natura cauflari per collationZdeclaret, quomodo per occafior
Nem legis bona, fanciae, & fpiritalis peccarireddatur fupra modit peccans
& mortem gignes, cum hoc {it contra naruram legis quas data eft ad uitam.

INTERPRETEMVR 1AM S§SINGVLA

Lex fhivitalis eft . Cum omnino Apoftolus loquatut de lege per Mofen das
8,ut patet in adducto decalogi prceptosuidendum eft cur eam tocet fpiri-
talem, cum (it (eripta in tabulas lapideas, X alicubi litera uocetur,uariic hae
lre ueteres & recentiores.

Origenes dicit {deo (piritalem dicis quod [it allegorice exponenda,
ex c}uo umpferunt theogoli quidam, quod fenfum myfticum in exponens
dis {cripturis wocant, fenfum {pititalem , quali literalis fenfus it carnalis,
Quorum opinio ut ridicula eft, maxime hoc loco, ubf agitur de praceptis
decalogis & nominatim de nor congcupifcendo, ita magis eff explodenda
Quim argum entis refcllenda.

Reliqui




54 COMMENTARII

" Reliquiteteres,ut Ierony. Ambr. Chryf: Athanafiusyquemadmodum & A
potior pars recentiorumsfentiunt ideo-dici {piritalem;quod fpiritalia pracl/
piatIn hoctantum differunt,quod ueteres intelligit fpiritalia efleuirtutess
fimpliciter ea qua bonafunt,urcarnalia {int eaqua funt uiciofa,id eft,corrys
pta carnis opera, ad quem fen{um uidetur facerelocus Galat.s. de opert/
bus carnis & fru@ibus fpiritus. Recentiores uero ideo traduntlegem pirv
valia prazcipere, quod non fimpliciter in genere Tantum fubeat fieri Op crd
bona, fed quod requirit puros cordis affectus, fpiritumregeneratum, anim
Deo addidum,utnon folum opere externoobediatur divinz aoluntati; f€¢
ipfa mente totasintegra & fana diligatur, colatur; ac metuatur Deus, ipfeds
Hominis {piritus qua bona funt amet. Sunt qui alidrefpiciant. Non quo
ifta culpentautrenciant, cum nihil repugnét, fed quod putent caufam hane
propius effe confyderandami. Hi dicuntlegem hic ab Apoftolo ideodici {p
ritalem,quod {it data ad ditam, apta feilicerad uiuificandam. Nam diction®
{piritusscuius proprium opus eft uiuificare;pro vitaufurpari putant, 11t fpis
yitalis hoc loco idem fir quod uitalis. Intelligunt enim Apoltolum mortis
culpam itauellelegi non poffe adfcribi;ut natura magis fituitalis quam mort
talis, atqp ideo eam uocare fpiritaleny; quod{ic docirina {piritys ad uitam das
ganon ad mottem, ‘ |

Hoc ferift non fam qualitaslegis, qualicati corrupte noftranatur, fed
‘magis cffe@us illius opponeretur effectui peccati. Deiftolegis Dei effect
multa leguntur Plalm.1p. & 119,

1ti fententize nihil aduerfantur quz alibi delege hacleguntar, urquod
ielitera occidens,minifterium mortis,& quod uiuificare nequeat, ur Gal-s#
Si data efletlex qua poffet uivificare, & c.Nam iftanon proprie de lege fun®
fcripra, fed per accidens. Infirmitas enimiftalegis, quodnon uiuificat, nec
potelteft ex uicio carnis. Vtinfra cap.s. Lexinfirmabatur per carné. 1ta
illudsquod occidit cum ficdata ad uiramseft ex uicio peraerfe nawurg. Quo
{i cui ita fentétia placet,per melicebit eam tenere, dummodo meminerig le/
gem Dei quatenus eftin litera, uim iftam uivificandinon habere, nifiacces
dat lex fpiritus uirze,de quoinfra. Ideft nifi per {piritum fanctum feriprafues
ritin cordibus nofiris,cufus gratia 8 impullu talesreddamur quales lex {pi*
ritalis exigit. S : at

At ego earnilis fum. ) Hoc eft, diverfi ingenij fum ab eo, quod exigit Tex-
‘Quafidicat,lex quidem ad uitam facit recie, iuftitiam (piritus exigit,uerum
ego plane deprauatus fum,utilli obedire & refpondere nequeam. ‘

arnalis elle dicitur is,.qui concupifcentijs carnis deditus eft,prauis uiv
‘delicet & corruptis affe@ibus. Nam hicnondamnatur creatura carnis, e
defyderiailla quze in'carne funt naturalia,fed m agiscorruptionaturgn oltrés
per qui carosin febona, & creatura Deisuiciara eft & prauis affectibus fubs
dita.Sed hac dereinfra cap.s.latius. T il e

Venindtus [ub peccatum.) Hoc quidam intelligunt adiectam effe declarandi
gratia,quid fit elTe carnalem. Nempe non idem quod-effe hominem,.fed effe
peccato fubieGum.Alf intelligunt dictum efle per modum cxaggeratioﬂf-‘"
quafinon folum fedicat elfe carnalem, id eftuiciofum, fed lege quadam ¥
uf ad peccatum cogente bccupatumm, ut {ui futis planenon {it, more mancy/_
piorum, quoram & {imilitudine dicit fe fub peccatam, id eft,peccandi Ifbi”
dinem uentindatum efle;hoc eft, hominem peccaticaprioum, Qticqul'd 1t
utraqy fententiavera eft. Nam is eftcarnalis, qui fub peccatym uenun darus
eft, & carnaliumm ea eft conditio,ut non folam ament mala,{ed & wiquadam -
& tyrannidepectati nolintuelint ad peccandum rapiantur. Y

Quuod erim ago,non agnofeo.) Tkanon pettinent ad id, quod- dixit. At €2
carnalis fam, quod deintiata uiciofitate dixit, fed ad id quod'dixit fe nofl
agnofcere, non probare, ea qua faciat , uidelicer mala . Declarat enim

addy@am mancipij fimilitudinem », quam $deo induxir , ut oftenderet 7
captigum




AD ROMANOS, 154
A captivum fub peccato,inuitum facere qua mala funt,confcientia ef interno
homine reclamante & legi Dei confentiente. Hoc autem ideo facit, ucob’
oculos exponat. Vim, malitiam & tyrannidem peccati;omnemdg mali culs
Pam in illud refjciat,

Ambrolius cam ueteri interprete legit, non intelligo. Et exponit his ambr.
Uerbis . Quod operatur non intelligits quia aliud per legem fe f{cire uis
dlet,&¢ aliud agere,

Chryfoftomus difputat,quomodo fe dicat Apoftolus ignorare quod ma chryfe
lom faciat, cum nemo fit qui unquam plane ignoranter peccauerit,& ipfe fa |
teatur fefacere malum, fed inuitum, magis autem confentire legi Dei, quod
bona it, qua uerba certe funt non eius qui nefciat (e delinquere, fed qui om ‘
nino intelligat fe c5tra legem Deiquod malum eft facere. Concludit ergo As |
Poftolum loquinon de omnimoda ignorantia, fed magis de tenebrofa quas |
dam uertigine,qua fe dicat obuolui, corripi, uiolentiamgs pati, ignorantem
Quomodo fubuertatur.Non quod nonintelligat fe fubuerti & corripiad ma (
lum, fed quod nefciat, quomodo id fiat quemadmodum & nos dicere foles

- mus, (i quando contra animi (ententiam in factum aliquod rapimur, cumdi,
Cimus,ignoro quomodo ille uel ille cum ueniret; eome corripuerit, cum tas |
Men his uerbis non pratexamus ignorantiam, fed deceptionem quandam
Cafumgs & infidias obuenifle fignificemus.

Ad eum modum exponit X Ieronymus, per fimilitudinem hominis ines
.btiatigdicens,quaﬁ inebriatus cofuetudine peccatorumsignoro quod facios

VERVM QVOD SEQVITVR.

Non enim quod uolo,hoc facio, [ed quod odishoc facio.) adiedumeft declgil‘:lﬂdf gratia
Quomodo non agnofcat malefacta fua. Nempe quod non fentiat de intelles
Ctusfed magis de uoluntate. Alioqui dixiffet.Non enim quod intelligo facio,

B fed quodignoroshoc facio. lam cum dicat {¢ facere quod non uult, & quod

odit,& quod uult & amat,non facere;fatis apparet {e nonloqui deignorans :

* tia, {ed magis de eo, quod contra animi fententiam inuitus obediat tyran, .
- idi peccatiymore mancipii, quod ad eanolituelit cogatur, qua exigit libis
do tyranni . Non enim di(putat hicaliud, quam de u{ & tyrannide peccati.
tagg illud. Quod operor non agnofco,nihil eft aliud,quam non approbo,nd
Uolo,non placet. Quidam facere ex ponunt pro concupifcere. :

Siwero,quod non uolo hocfacio,confentio legi,quod bona it.

Tam colligit ex praemifsis. Et primum colligit innocentia tam legis Dei,

quim intern {ui hominis, utrigp cauflam mali adimens. Quafidicat. Per'id
;{Llod deteftor mala,quainuitus contralegem Dei fubinde ad rpitto, mz_mlfc. |
um eft, quod legi Dei, ut bonz, bonads praecipienti confentiam, teftimo, |
Niumg; illi prabeam (anclitatis, bonitatis et iuftitig. Quomodo igiturilli cul |

Pam mali ad(criberem¢ . : 3 : -
Eft autem potentifsimum teftimonium quod legi datur, effe illam bona,

fanGam & ju(tam, cum datur etiam ab eo,qui contra eam delinqu.ir.Per hoe
enim oftenditur bonitatem legis adeo effe irrefragabilem & manifeftam, ut |
non folum fj, qui contra eam non peccent fed & ipfi peccatores cogantur
€am agnofcere,utut contra eam delinquant, etiam tam, quando in eam pecs ]
cant.Vide quam potenter fe purgetab ea fu (picione, qua premebatur, quafi
legem Dei contemneret & damnaret. )
Nauncaiit non iam ego perpetro illud,fed inhabitans in me peccatis.
I colligit quod alterii eft in hac caufa.népefilex infons eft,infons eft etin

tern® homo legi colenti&s,quis fit tande in culpa.quod mal fie Tee. Si quisro '
get,qui fit ergo,§d mali facis ciillud odias,etlegidei cofentiastRefpondet

Teros

Periraslationg crucis nd iam ego perpetro illud fedinhabitas inme pcccat}‘:’.




| £ COMMENTARII

id eft,uicium cotrupte naturz,uis illaad malum rapienss T

Er ut ryrannidem ifftam & uiolentiam peccati euidenter exprimat,no dis
cit,exiftens inme peccatuim, fed inhabitans in me peccatum. Nam oftendit
uerbo inhabitandi plenum in fe peccati obtinere dominium , peccatu’m
quafi fedem fuam in fe fixiffe. Malum nufquam potentius regnat, quim ubi
fedem fixit, id quod widere eft in tyrannis.Ita contrario modo dicitur Deus
habitaffe in medio lfracl, eo quod in nullo alio populo bonitatem furam fan/
ta cuidetia declarauit atg inifto, fuxtaillud. Non fecit taliter omni nationt.
Hoc fenfa fxpenumero uerbum habitandi in {criptaris ufurparur. Cum irag
uellet Apoftolusdeclarare peccatiin feuim & tyrannidem, dixitilludinfe
habitatesuclut in proprio domicilio,atg ita plene regnare.

Noui enim quod non habitet in me;hoceft,in carnemea bonum.

Quiadixit,inhabitare;id eft;regnare in fe peccatil, probatillud per con®
traritm. Nempe perid quod certo feiat & expertusf{it, quodinfenon habi”
tet bonum. Cum ergo domicilium fuum (ciat uacuum effe abono, nece €
eftillic habitare malum. ' .

Etuidequam iterum caute utaturuerbo habitadi. Non dicit.Noui quod
non fit quicquam in me boni. Nam unde alioqui approbaret bona, & dete/
{taretur mala,confentiens legi Dei,quod ficfancia iufta & bona,{inihilin 1€
boni haberets Sed, noui quod non habitet in me bonum. Hoc eft, quodi
quod bonum eft;non regnet in me, non potiatur imperio cam illud in ferd/
puerit peccatum,fitdt uoluntas,quod bonum eft expetens,no libera, {ed v
firma & coad®a fultinens potentiam tyranni. )

Deinde, diuidit fe in carnem & {piritum,uel hominem externum & in/
ternum,ut doceat qua fui parte fedem fixerit tyrannis peccati, & qua malum
ipfe non operetur {ed magis deteltetur. Ideoillud,in me, exponit dicens; i
eft,in carne mea. Intelligitautem per carnem hominem externums anima’
lem ilfum,qui qua Dei funt, non fapit. Ne craffam illam carnis {fubftantia®
tantum intelligamus, fed magis totum hominem cum anima & corpot®
quatenus ex carne & femine mafculi natuseft,labe peccati originis uiciats
& cortuptus.

Ethoc quoque cautionem Apoftolicam relipit, qod nondicit carne®
fuam operari malum, fed peccatum in carne inhabitans, ne creatura Det bo/
nam damnare & hareticis errorum anfam dare uideatur,

Nam uelle adeft mihi,at utfaciam bonum,non reperio. .

Declarat habitandi uerbum , quatenus dixerit in {e non habitare bot
num . Quali dicat. Voluntas quidem ad bonum inclinat , atque hatt€Z
nus eft inme bonum, uerum non ita, ut quod bonum uolo preftare PO /
fim. Eam Facultatem in menon reperio. Itaque bonum in menon habitafs
id eft;regnat,f{ed peccatum.

Ambrofius iftam uoluntatem ad bonum tribuirnature humane, id quofl
fane elt intelligendum & cautelegendum, de natura humana quaﬁ's uel prv/
mum cftinftituta & condita dininitus, uel poltea per gratia reltituta.
ut eft uiciata pet peccatum originis, non folum non facit quod bonum €
fed ne approbat quidem, quin magis abhorret, inftar febricitantis cui etid
dulciaamara uidentur.

Ec Apoftolus ipfouerbo adiacendi relpicereuidetur ad primordia coele’
{tis gratiz;undeacceperat, utapprobaret bona,deteftaretur mala, confentt/
retlegidiffentiret peccato.Non enimdicit,Nam mihi agnatum eft,fed adi¥/
cet mapixara,quod bonumuolo & malum odi.

Non enitm quod uolo facio bond,fed quod n6 wolo malam, hocag%

R epetit {uperiora, probans quod dixit facultatem faciendi bona r‘rﬁl,

reperire in (e ab effe@u ipfo. Cum enim placerent bona, uelletgs bonuﬂ;i de




AD ROMANOS, 157

& pide facere, difplicerent mala,nolletds ea admittere, & tamen hona non fas
ceret, faceret uerd mala,quid aliud relinquitur quam, licet adeflet uoluntas
ad bonum, non adfuifle tamen praftandi facultatem ¢ Nam omnino actus,
qualifcunque ex uoluntare fequitur, {iadfit faculeas faciendi. Ita enim com
Parati fumus, ut feramur in ea qua lubent. Quod i diverfum fit, in caufla
eft imbecillitas praeftandi, qua eft ex potentioribus & alio cogentibus im,
pPedimentis ac remoris . ;

Siuerd quod ego non uolo hoc facio,non iam ego perpetro illud, fcd
Inhabitans in me peccatum.

Refumit conclufionem ; qua culpam omnem etiam antea in peccatum
tranftulit. Quafidicat . ltaque manifeftum elt culpam mali huius, unde mi.,
hi obtigit mors, nec ex lege efle, neque ex animi mei fententia, fed ex ui &
Malicia inhabitantis in me peccati. Vndeliquet me uenditum efle & captis
uum {ub peccato, unde omne ho ¢ malum nafcitur., ;
Ad dilucidiorem cauffee itius deciarationem, id quod & abaliis annotas oferustis,
tum eft, obferuandi funt tres gradus fancorum per quos ad pietatis perfe s Tres gradus
fonem divinitus ducuntur, . : . o |wndorums
L Primus eorum eft, qui inflar ebriorum fopito aliquandiu omni et iudicio
8 affectu bono,in peccatis uiniit; nondi affecti faum in illis ageételegedei,
¢ Eorumeft; qui utcunque ad fe reuerfi; illuminaro sam iudicio rationis
& immutato afgcﬂu quod bonum eft cupiunt; atqueita legi dei confentiunt
& condelectantur, & malum deteftantur quidem, uerum praualente adhue
Peccati tyrannide, ad mala trahurtur inuiti, ideogy bonum quod probant
Cupiunt & uolunt,non faciunt;malum quod odiunt & fugiunt, hoc faciunt,
reclamante confcientia, & longe aliud dictanteanimi fententia. Plutarchus
‘» deuirtute morum,uerum quidem dicit, quod queritur ad hune modum.Hei
ei ceelitus inuectum eft hominibus hoc malum, quod quum quis meliora |
uideat probetd, deteriora tamen fequitur . Nam reuera hoc ita habet. Non |
€it tamen hoc malum ceelitus inue@Gum, (ed ex naturz corruptione, Nifi exs
Ponas juxta iflud, Conclufit Deus omnia fub peceato,ut omniii mifereatur.
Adhunc gradum referenda {unt, qua Paulus hic fuo exemplo difputat.
n itto regnat collutatio carnis & fpiritus. imddominium adhuc caro obs
Unet, reluctante quidem {piritu, fed nondum praualente. Spiritus agnor
feit uoluntatem Dei & probat. Agnofcit exitiofum effe, delinquere contra
dominum. At caro contrl, qua iucunda funt, effe perfequenda & ufurpany,
da. Cum ergo dominetur in carnelibido peccands, fit ut fudicium {piritus
fuccltmbar, praualeatuero fenfus carnis, atque ita contra animi fententiam
M peccarum ruatur. Etquod hic dico, defenfu iucundo carnisidem fentiens
24 eft de fenfu timoris, per quem aliquando iudicium reGtum (piritus {uf,
9Catur. Exemplafuntadulterium Dauidis, & negatio Petri. : :
Petftringendi funt hic Anabaptifte quidam impoftores,qui peccata fira Anabaph,
SXcufantes,dicunt. Non ego, fed caro mea facit hoc, interea omnium iudi,
€8 X contemprores. :
: ertius eorum eft,qui domita & uicta per fpiritum fanum peccati ui &
malicia,in [{bertaté fuftitiz ad(erti funt,ut iam non obedidt legi peccati, fed
“8! [piritus regnantis in membris iplorum,& habeant utrangs & uolendi g i
Perficiends faculcaté, de quo graduaget capite fequenti, in quo plane declas :
*abitur uirtus et gratia Chriftiactusds & opus [piritus fancin credentibugs
€ quo prophet plura ad nouum teftamentum profpicientes pradixere.

SIMILE FORNICATORIS.

i Ha‘_bgm autem ifti gradus nd fecus, quim fiuideas hominem fornicatio,
's {piritu aliquandiu rapeum; fcortum quoddam immundum deperire,reie

Qomni pudore, iudicio recto, & affeGu honefto,quem,donec talis eftsnul
o lis




L]
L

Bibi-

713 COMMENTARII

Lis queas rationibus ad odivm immundiciz & amorem pudicitia reurocare. A
+  Deindepolteaquam aftusilie libidinis aliquantifper inclinauit, uideas
in fereuerfumagnolcere quidem nutpitudinem mali; atque nonnihil pu§|0f'
re affici, deteftaricp (cortationem (uam, & de matrimonij honeftate cogita’
ie;ueramnondum plane receptui canere, neque defiftere poffe, eo quod ads
huc rapiatur longe confuetudifiis ui & habitu iam contracio, fed reclaman’
te, licet fruftra, confcientia, contra mentis intentionem priftinas fcortandt
fpurcitias fetari, utliceat intelligere nonipfumhoc facere, fed praualens
in carne iplius malum.

5 Tertio uerd gradu, cum jam extingui coepit feruor libidinis, & altiusra*
dices agereamor honefti, & deteftatio immundicize, tum primum cernas il*
lam in uniwerfum ualedicere priftina fpurcitiz, {efegs matrimonio honefto
totam addicere, & iam nd folum uelle,{ed & potle quod primum ne uolebat
quidem, & poftea cum uelle;nondum poterat.

Ad iftum omnino modum habent & gradusilli per quos fan®i ad libet”
tatem fpiritus ducuntur. Nonpoteft autem cuiquam ex ipfis cereum tem”
pus adicribi,cum omnia hac agantur infcrutabili iudicio & fapientiadeis ~

Seciidi ordinis exempli ufurpar hic Apoftolus; propterea quod in illo i/
quide oftenditur uanifsimam effe fiduciam; quam ludi (ibi dejuftitia ex le
geacquirenda conceperant. Nam in ifto gradulex omnibus intentatis uirt/
bus nihil aliud agit;quam ut malum reddat peius, & cSlcientiam reddatan/
xiam & afflicam, tam abeft utpacificare coram Deo ualeat.

~ Reperioigitur legé, uoléti mihi facere bonti,quod mihi malii adiacets
: EXPOSITIO. ‘ e
Pertradataiam & excuffa hac caufla,de ratiotte et effeulegis Dei, degp
ai & tytannide peccati, ad finem tendens, conclufionem molitur, quam du g
cit ex pramifsis quidem,uerum fuo more adicciis ratiofiibus & propria €x/
perientia iterum probat & declarat. Dicititag.

Reperioigitur legem.) Locus ifte omnino obfeurus et & uatie _f.-:q::cufitr.zs.O/‘l
rigeries nd hic tantum defyderatin Apoftolo abfolutiorem eloquutiofiems
Et cum illo nonnulli alij putant hic Paulum non fatis exprefsiffe quod diciv
rus erat. Videtur énim delege aliquid uoluiffe dicere, quod tamen non ex/
prefsit,ut necefle fitaliquid fubaudire, non exprefle pofitum ad hunc forfal
modum. Comperio igitur legem Dei hoc mihi confpicuumreddere, quo
malum mihi, bonum faéere uolenti, adiaceat, Atqueita una diGione adie/
Ga uiderurdfta obféuritas tolli pofle. Eralmus lucem illi adhibuit per pr&/
pofitionem per, cum itauertit. Reperio igitur perlegem, quod uolentim?’
hi facere bonumadiacéat malum. Verum in iftalecione uidetur abunda’
re pronomen mihi, quod femel pofitum fatis efTet , nifi {ic geminatum pro’
pter geminum hominem in Paulo, ut cuique futtm cribuatur , interno bon3
uolunrtas,externo adieGtum malum. .

Hac fententia Apoflolus ita colligit. Traque hac cauffa undique & dili/
genter'examinata, hoc in fumma quam certifsime per legem, quali Lydiﬂ'“
?u'endam lapidem competio; quod, dum bona qua lex pracipit, appeto

acere ttolo, malum mihi adiaceat,hoc eft ubiqué concurrat ingentj mei Pr®
uitas, & malilibido,in diuerfum rapiat. :

Sunt qui dictionem legis;hoc loco,non delegre Dei, fed magis de peccd’
tiui & tyrannide ad malum rapiente exponant, quafi dicat Apoftolus- 11/
uenio igitur uel experior legerm (uidelicet in carne mea) & coadlionef
quandam, ex qua nolim uelim, ad malum rapior, utut bonum facere cupia’

Prior fententia magis quadrat pracedentibus, quibus docuit guome
per legem {it cognitio peccati. o

Pofterioruero profpicitad fequentia,qua legem peccati exponunt. Non,

gamen ita, ue nihil facianr cum proxime pracedentibus, in quibus Ogi“"}é




! AD ROMANO S - 159
dit fe facultatem faciendi boni non habere.

Condeletor enim legi Dei,fecundum internum hominem:

Praecedenti fententia duo dixetat 1 Primum, quod habeat uoluntatem
aciendi bonum, De quo X aliquoties atitea meminit, quod Bonum trelic, &¢
Quod legi dei confenttiats & quod malum nolit.
*  Alterum, quod bonam iftam uoluntatem im pediat malam cotrupta fia
Wra,quod experiatur fibi adiacére, _

Tam ifta duo per immorationem amplius declarare inftituit. Quod itatjue
dlq‘t; Condelector enim legi defs fecundum internum hominem,pettinctad
Primum membrum, quo dixit fe uelle bonum facere, quodifta fubie®a de/
Clarau’oneilluﬁrumr,&{ docetur Primums unde habeat iftam uoluntatem 44 ¢

aciendum bonum . Nempe non ex naturali inclinatione, ut quidam dic,
tane, hoc omnibus inefle mottalibus, ut ratione ducantur ad appetendum ea
Qua funtbona & honefta, (ed ex condelectationelegis que certe non potelt
Naturale & generale donum effe, fed omnitio eft opus gratiz deiin eleis.
nimalis enim homo, non fapit ea qua Dei funt imd ne poteft quidem.r.
ot. 5. Sinon intelligit, quomodo confentiret Iegidei, quod boha fit, Tmo
Quomodo dele@atetur illa ¢ Reperias edim forfan qui réi bonz. quath agno
| cant & fateantur efle bonam,tamen non cadeleentur. R eGe itacp ef quod
dixit fe bon facere uelle rations wice fubiecit, Condele®or enimlegi dei.
+ Deinde, quonian uidebarur fibi ipfi non confentire, quod toties afferit
fe bonum uelle confentire legi; & mala deteftari,citm tamen adiungat fe ma
afacere & malum f{ibi adiunctum Habere quz in uno & eodem ftare non

Polfe uideri poterant.ideo adijcitsfecundum intertium hominem,oftendens
g Jua(uiparte uel quatenus fit animacu ad faciendum bonum . Intelligit au,

tem per internum hominem,non afiima el {pitittm eantumsled totum ho

minem, quatenus coftat ctanima & corpore cum omhibus fuis uiribus. Vo

Catur enim totus homo fuxta quod affecius eft. Siuiuit & afficitur innouas

tione {piritus, ita ut mens & ratio ductui {piritus obediat; iam rotts hotho

cum corpore & anima {piritalis, nouus, inteen ttsqs uocatur . Siveroafficis
tur uetultate cagnis & ex cortupto fudicio & appetitu uiuit fmens homiiis,

Nulla renouatidis luce perfufa, exterttus homo propterea quod externis tan#

tum & carnalibus delecetur,appellattirs , :
Veteres per internum honinem,hoc loco, intelligunt tationem,animuni,

Mentem, cui dart faturalem luceni cagnofcendi & affecium approbandi &

appetendi bonum & honeltum, fugiendids malum . R ecentes fere omnes re

clamant, & per internum homénem hi¢ intelligine nouam cteaturam, afle,

runtgs Paulum ifta de fe non, utin naturali adhuc & animali fudicio & affe,
tagente . Sed iam conuerfo {cribeté.

Hoc liquet. Quod hic uocat internum hominem, fecundum quemfe di,
cit condele@arilegi Dei; idem infrh uocat mentem, & confenfum iftum a¢
condeleationem in legem Dei rapientem, yocabit mox legem mentisfue. . »
€x quibus quidem certum eftsquod ueteres dicunt interni hunc hominem
efle animum, mentem,fiue ratione. Veram iuxth non fequitur quod fit metis \
uteft adhyc animalis, nondum couetfas nondum fpiritu dei illuftrata & pur
ata.llla enim certe & fifimulet aliquando cohfenfum legfs dei, condelecta,

¥ tamen ill; reyera non poteft. Proinde malo ¢um recentioribus internii ho
ing Payli in telligere nouam creaturd,menté regenerati& fide purgatam.

mi
Video uers aliam legem it membris meis rebellantem legi mentis
ez, & captiuum reddentem me legi peceati,qua eft in membris meis.

Declarauit ingenium interni{ hominis; cuius fudicium & affedus funt
bonum, condeleantis legi dei.Jam {ubfjcit declarationem corrupta nas
Rurz, peccati otiginis, uiciof & peruerlz libidinis, cuius culpa fit, ut (j}ux
Q@ * (Clus




o COMMENTARII

&us ille interni hominis ad bonum prapediatur, & homo captiuus fubpec a

cato detineatur . Dicit itaque, Sed uideo aliam legem in membris meiss

wx,  Adintellectum uerd huius loci,primum obferuandum eft quomodo di”

&ionelegis Apoftolus hic utatur. Non enim ufurpat eam hocloco pro fcrt/
ptura aliqua, uel feripto mandato aut {tatuto , fed per metalepfim, prout
coadtione , cui fubfjciatur quilquam ad obtemperandum, quemadmodum
ftatutis legalibus fubfjciuntur fubditi ciues, ut faciant quee illa praecipiunts
Itaquelex membrorum, lex mentis, lex peccati; nihil aliud eft; quam actuss
impetus,& uis uel wolendi,uel nolendi, uel affectandsi, uel abhorrendi, fuas
dendiue uel diffuadendi, impellendi uel recrah&di, qua eft in m embris,ment
te, X peccato in carnenoftrainhabitante, utfex mentisfit diGamen illud &
judicium mentis illuminata,pracipiens qu¢ bona,& uctans qua malafunt,
lex uerd peccati fitimperium libidinis prauz; uel libido ipfa peccandi;pras
ua & petuerfa uoluptas.

gexmemt [ ex autem membrorum,quam hic facitminiftram & quafi fatellitem le?

brovame

orig

®alsg

dex pecaati. - Deinde de lege peccati ita fentio Primum, peccatum intellig

gis peccari, unde captivamur fub Tegem peccati, quid hic {it, nd poflum cex
to definire. Neque uideo quid certi colligendum (it ex his quihanc Epifto’
Jam expofuerunt.. Quidam hanc legem membrord ita exponit, ut nihil dit
ferat alege peccati, quafiidem fitlex ifta membrorum captivans (ub legeat

peccati,quod lex peccati.

. Origenes diciteffe cOcupilcentiam & defyderia carnis, eo quod certun

fitillis nos ad peccandum rapi,uerum ex fege peccati nihil facit aliud,quan
peccatum ipfum , & de peccato italoquitur, quafi de externo quodam pe¢’
cati operezcum certum firpecatumhicab Apoftolo magis uicifipfum cor/
tuptee natura, labemds originis uocari, quam aliquod externti malefactum-
Quod fi fequimur Origenem, utdicamus legem iftam membrorum effe con
cupifcentiam catnissuidendum eft quid uocemus peccatum, deinde quidle
gem peccati. Videtur enim aliud quid efle peccatum;,i lege ipfius.

Dicam itac quid hic fentiam,aliorum fit fudicium. Primum,legem me®
brorum intelligo uim illam,& impullum, quo aguntur membra nofira (10’
co autem membra hic non folum oculos,aures,manus pedes;linguam & r ¢
Yiqua externa corporisorgana, fed animi quoque uires ) cui membra ob€”
diunt iubenti & agenti. Bauis in homine fpiritali eft regenerata, in carnalt
uiciofa uoluntas. Non enim inuenio aliud,unde regantur membra noftra;nt
{i ex imperio uoluntatis. Quia ergo hicloquitur non de interno,id cft, nou?
& [piritali, fed de externo & carnali homine in cuius membris dicit feuid€’
re aliam legem, quz repugnet legi mentis; uideliceriamilluminatze ac reno/
uatz, puro legem iftam membrorum non noui fed ueteris hominis effeper/
uerfe uoluntatis imperium,cui mirum in modum obediunt ipfa mem bra,it
utantequam intelligas, iam illi minifterium obfequentifsi mé exhibuerint
Hanc peruerfam carnalis hominis uoluntatem nihil impedit cum Origens
uocare concupifcentiam, uteius contrarium {ic alia concupifcentia qU& €]

. “mentis renouatz & {piritus, de quo Galats. Caro concupifit aduerfus {pir
ritum & f{piritus aduerfus carnem,, haec enim f{ibi ipfi aduerfantur ut n

- qua uultis faciatis . Verobique uoluntas,utrobique concupilcentia, quare;
guntur uel interni uel externi corporis membra,, illic ad legem Dei ifihicad
legem peccati. Iita dominans membtis uiciofauoluntas, uel (i mauis copcw
pilcentia, ideo lex membroram dicitur, quod in illis dominetur, it2 utno

faciamus quz uulr lex mentis,
o hicnul’

Jum aliquod externum opus; neque aliquem affectum animi, neg fram,
- que odium, nequeamotem, neque gaudiom,neque timoremynequc
pifcentiam, fed unam iftorum omnino ¢orruptionem originalem,que € tex
wraduce Adz propagata in nos. Quemadmodum maliciam & peccatt ar
boris malznon dicimus eflc wel fru@us, uel folia,uel cortigem,uel _l_h'pl'ff:;i

conct¥




AD ROMANOS. 16%

14 uel humorem, uel uenas humorum fed cotruptionem magis & infe@onem
humoris,que eltyex radicibus,unde proueniunt mali fructus.Ita uidelicet &
hocloco peccatum eft, infectio illa & corruptio originalis qua uiciati funt
omnes noftri affectus, qui ut naturales funt,ita mali non funt. Negg enim ma
lum eft cGeupilcere, cum et fpititus concupifcat, heg malum eft irafci cum
frafcatur & Deus,humano more loquendo,neq oditm malum eft, cum Da
uid, Perfeto odio profequutus it hoftes Deis fed iftorum & aliorum affes
Guum & defyderiorum peruetlitas; eft peccatum, eft malum quod {ibi adel,
fedicit Apoftolus,

Legem uero peccati huius,nihil aliud intelligo, quam uim & efficacem
ipfius potentiam. Si enim eflet in nobis infirmum peccatum hoc, id eft, cot,
ruptio et uiciofitas affectuum,urnd co‘%eret nec raperet in obfequium {iium,
membranoftralexilliadfcribi non poflet cum deellet obedientia, & effet ni
hil aliud quam emortuum quoddam malum, ;

Iragg meo fenfulex membrorum captiuans externum hominem fub lege
Peccatiselt uiciofa illius uoluntas uel concupifcentia peruerfasideo lex dicta
quod uim faciat & captiuet.

Peccatum eft infectio & corruptio carnis noftrazaffeuumd; naturalitm,
quo extra ftatum & conditionem natura rapiuntut & peruertuntut,

Lex peccati, eftinfectionis & corruptionis huius uis & uiolentia, uel
libido peccandi. ,

Sunt qui legem membrorum dicant effe uim & poteftatem Satang quam
in nos habeata peccato originali,& qua dictus {it princeps huius mundi.

Mifer ego homo.Quis me eripiet ex corpote mortis huius?

Deplorationem cum exclamatione intermifcet ifti difputationi antequi
inferat finalem conclufionems quauidelicet exprimit anguftiath animi cas
ptiuitatem iftam & peccati tyrannidem fentientis ac gementis. Vocatauté
corpus mortis,corpus illud peccati,ueterem hominemspeccato etmorti ob#
noxium. Vit mortem hic intelligas xternam fllam,qua peccati ftipendii elt«

Quanquam putem mortem hic proprer adieCiam {pecificationem, qua
non {impliciter dicit, ex corpore mortis, fed mottis huius, nihil aliud efle,
quam captiaitatem iftam quam deplorat, qua certe homini fpiritali & legi
dei condeleanti omniii eft amarifsima & ipfius mottis inftar. Quemadmo,
dum & nos Germani folemus eamottem uocate, quae fummopere detefta,
mur quidé, (ed interca effugere nequimus,Das Weill mir ¥ bitter tod fein, Sic Sufan,
na dicebat, [ihoc egero,mors mihi eft.

Quod autem non tantum dicit, Mifer ego,fed addit,homo,habet empha
lim, unde admonemuc iftam miferiam efle humanam, intelligamusds quid

tefle hominem. -
Quod autem exclamat & fufpirat proliberatione & ereptione,dicens,
uis meliberabit,non folum indicium habet animi anguftiati & libertatem
ufpirantis peccatiy feruitutem deteftantis, fed & inuictam & infuperabilé
Peccati tyrannidem notat,ex qua nequeat fefe eripere,quifquis illi fubiecius
eft.Imo etiam hoc habet quod oftendit infirmitatem legis qua hominem,fi-
i confentientem & condeleCtantem a ui peccati liberare nequeat, utnecefy
efitalio refpicere.

Videmus hic quanta {it membrorum noftrorum captiuitas, quam mot,
tem vocat Apoltolus & fummam miferiam.

Regnantin nobis duz potentifsima ac (euifsima leges.
Prima eft ipfa concupifcentia, qua hoc eft uiolentiot, quod imperat non
Que {int carni infucunda, fed plane iucunda & quz ultro affeGantur.
B ‘ Alteraelt corruptio & uiciofitas affeuum, libido quadam delinquen,
disita potens et late dominans,ut miniftram habeat ipfam concupifcentiam,
9uain ipfiys dominium captivamur, & ha dux potentia fortifsima f?dﬁm
' o 3 vuam

Homoy

Quis me eriy
piet,

OBSER, I




JQBSER\ 17,

DBSER:

&yg.cap.

15 COMMENTARII

firam Bxerunt nion extra nos fed in nobis ipfis, idggnonin cute & crinibuss #

fed ipfis affectibus, imo fede aftectuum precordijs & intimis medulli 5. Qu/
fo quis fubditorum tantos tyrannos excutiat?

Mifer ego homo, quis me liberabitde corpore mortis huius. Videmus
hic ingenium piorum, quanto dolore deplorent iftam peccati feruitute®
quam [uftinent nempe tanto, Ut €am mortis & fumma miferiz loco ducant
1ite dolor nd reperitur in homine animali. Tenebri cofum illud uiciata natd
rx lumen, quando uideretiftam miferiamg Caro ftupida quando fentirett
Non fentiens quando deploraret;cum illa dele@etur etiamg Videmus quit
agant carnales,quibus miferia eft,quod nequeunt fatis indulgere carnis ati€
Aibus,tam abeft,ut hanc miferfam miferiz loco babeant. i

Gratias ago Deo, per Tefum Chriftum Dominum noftrum.) Mira & repentina aﬂ%&lf“
conuetfio . lam deplorauit fe efle miferum & captiuum, & mox gratias agits
Hinc uidemus Paulum ufurpare perfonam {uam,non eam quam tunc cym

hzc feriberet gerebat,fed quam antea gefferat.

Gratias agit,ut liberatus, Deoutaquohoc beneficiitacceperat,addit per
Chriftum tanquam mediatorem. Non potuitdicere, Gratiasago Deo pexrle
gem ipfius. Nam per illamnon eratab hac miferialiberatus,

Libetrationem hanc declarabit cap.fequenti.
Iracp idem ego,mente quidem feraio legi Dei,carne uero legi peccatie

Conclufio ifta et pramifle difputationis, quam comodum fernauit &

“deplorationi poftpofuit. Suo loco enim exclamauit, nempe cum recélereti/

pfam miferia : fant ait ifta referédaad perfond,ut dixi;quam antca aefferats
Docent nos ifta, quzfit feruitus arbitrg noftri, fiuerefpicias nouum fiu€
ueterem hominem.

o

CAPVT VIIL _ 3
§ T O capite Apoftolus copiofe deferibit, quid nobis attulerit
meritit Chrilti,qui in Chrifto fumus, & quid in nobis operett#

{piritus Chrifti, qu fit gloria filiord Dei qua expectam®, quan’

g 3

2 Z’:‘“ tacs fiducia et {ecuritas Chriftianord, qui pro (e habét & paué et
S filinm,qua miro modo nobis non folum ben eficium Chrifii d¢f
clarant,fed & ad quzuis aduerfa pro fide itlius ferenda feruiunt.

Nullaigitur nunceft condempaciohis quiin Chrifto non fecundum
catnem fed {ecundum fpiricum ambulant.

Ingrediturifto capite Apoftolus poft declaratiiufumlegis & wim pec ca?
ti, praedicationé & comendationem gratiz regni Chrifti,in illis qui in Chyi?
fto lefu fante. Bt ut antea defcripfitcdditionem hominis legali fpiritu uruen’
tis,ita nunc efus qui Buangelico fpiritu preditus eft declarat. Dicit itagp. e
la igitur,&c. Quarer Referendii cft iftud exordiirad gratiarii action@ capiti®
ﬁreecedétis, qua dixit, Grasias ago Deomeo perlefum Chrifti Domin 2/

rit. Nam illa oftenderat fe pcﬁeﬁlm Chrifti liberati effc 3 corpore moits
eius de qua quercbatur. Recte itaqs intulit,dicens, igitur, quonia Chrifti m¢
gratiaabifta peccati ui & morte liberauit,propterca quod iflius {um, fequt/
turnullam condemnationem-efle illis quifuntin Chrifto lefu. |

Notandum eft afit,quod no dicit. Nihilcddemnabile, quemadmodi Ut
fiones Germanica habét, fere omnes quotquot uidis Nichts verdamlichs,aut s
Gudgfuua. Nulli peccatffed sy vortnpruasideft.Nulla condenmatio 0
enim dicit in Chriftianis nihil efle amplias peccatori, nihil quod damnZ
queatin fe,id elt,damnabilefit,(ed efle llos c&demnartioni, qulzr: peccato co/
petit;exemptos,id quod nihil eft aliud quam effe fub gratfa Def, quod Chrt/
ftus Ioh.s. dicit, non uenirein fudiciumin fe credentes. Habent quidem *
fancti reliquias in {e peccati, uerum extra codemnationé funt,proptet grate
Chrifti,propter remifsionem peccatorum; quam & ipli quotidie per Chriftt

<redunt & orant. Aliud eft codemnari,& aliud condemnabilem effe. Ni:;ig

3




AD ROMANO S, 163

A talis eft apud Dettm, qui non fit condemnabilis. Non tamen omnes condenn
nabiles apud eum condemnantur. Proinde paraphrafis Era{nti hoc loco cau
telegenda eft quafic habert.

Quod {i nunc nSnulle etiam relique priftinz fernitutis refident in nonnul 1 i
lis Chriftianis,tamen eas pio ftudio fuperabunt;neqs pertrahentur nolentes chyiftianis.
ad graue crimen ullum,ob quod damnari mereantur i), qui femel [efu Chriv
{to per fidem ac baptifmum {unt infiti.Hic apparet hunc doctum uirum, uels
leideo nullam effe condemnationem Chriftianis,quod gratia & uirtute {pi/ |
ritulfan&i conferuentur ne peccatum aliquod grande admittant, cuius meri
to codemnabiles effe pofsint,quod quiam uerum fit iudicét alyj. Nolo de tan,
to uiro iudicare;(ed admoneo urifta cautelegantur. |

Obferuandum eft initio huius capitissquid ex quo inferat. Nempe exeo orser, 1.
quod dixerat {ea Deo per Chriftum 2 corpore mortis liberatum efle, colligit
Chriftianis nihil efle damnationis, ubi uidemus in caufla gratize & falutis
que per Chriftum eflnihil effe difcriminis inter Apoftold & quemuis fide,
lem. Alioqui male inferret Apoftolus ex fiio exemplo. Ad eum modumexs - rEg
ponit ad Timotheum quoque gratiam {ibi collatam per Chriftum effe exem
plum quid expe@are debeat in Chriftum credentes.Et propheta Dauid ples w
rung; fuo exemplo bonitaté Dei cdmunem facicomnibus in illi {perantib.

Habemus etiam hoc loco declarationem de peccatis mortalibus & ueniaz ogsgw, 11,
libus,ut uocant. Videlicet peccata mortalia et uenialia non effe difcernenda
fecundum uel qualitatem uel quantitatem admifforum,{ed magis {ccundum
differétiam adm ittemium.Rcctlcrt hic non quantum, fed a quo peccetur . His '
qui in Chrifto funt peccata funtuenialia nd mortalia, QuarerQuia non pec
cantgrauiters Non, fed quia funt in gratia. Alioqui & ipli grauiter delin,.
quuntImo f{irectereputes peccata eor qui cognitionem Chrifti adepti {unt
& gratiam fpiritus.é).receperunt, maiora funt; quam eori qui fecus habent. :
His uero qui extra Chriftum funt omnia funt mortalfa. QuarerQuod foli illi
tam grauiter deliquantsNon ideo,fed quod non funt fub gratia, fed fub mor
te & ira Deisiuxta illud: Qui non credit ira Dei manet fuper ipfum, Etfinon TL
credideritis in peccato ueltro moriemini. '

ui non fecundnm carnem, fed:Secundum [pititum ambulant. i

Cur iftud adiecit? Quidam hoc inftar adiecie rationis ad id referunts
quod dixit,nullam effe codemnationem, Chriftianis, quafiuelit Chriltianos |
ideo effe extra condemnationemsquodilli fecundum fpiritum,non fecundi f
carnem ambulent.

Alij,quod uerius eft & gratize Chrifti uicinius,legunt hocsut adiedtides 2
clarationé,uel fi mauis,cdditioné Chriftianorii,declardde uidelicet eius par- - i
ticule gratia,qua dixit,qui in Chrifto {untsquafi ioluerit Apoftolusifta adie ‘
Qione declarare de quibus Chriftianis loquatur 8 in quibus ueri ficquod di |
cit Chriftianis nulli effe condemnation& Vidclicet nd illis qui {nanimagis ‘
opinione fidei §; uera fidein Chrifto funt,qui adhuc fecundi carn&ambular, \
etnd fecunda fpiritum,fed fis qui fpiritu incediit. hoe eftsqui {pititu dei reg@ |
tur. Id quod infrh aperte dicit. Qui fpiritii Chrifti nd habet hic non eft eius.

Ifta fententia pia eft & Chriftiana,prior noniten. Nonenim proptet nos
uam aliquam qualitatem quam in nobis operata it gratia{piritus.S.extra
condemnationem fumus,{ed proptet (olam gratiam Dei, quam fide Chrilti |
apprehédimus.Ideo fcilicet falui fumus quod in Chrifto fumus. Mors Chris |
fti nos faluat, Interea tame hoc uerum eft quod illi qui in Chrifto funt non fe ‘

cundum carnem ambulant, fed fecundum {piritum. Non tamen ideo funt_fal ]
uisfed ideo fpiritu Dei reguntur,quod gratia Chrifti faluati funt. :

Quid eft autem ambulare fecund@ carnem, & ambulare fecundi {piritd. z""f 1}“2'%!:-5 |

Carnis uocabulo Apoftolus hic intelligit animalem hominem, tota cor, ,:T:l:i?,l . '
ruptam naturam,non folum quod ad lafciufam etuoluptatesfed & quod ad C;mf' i I

tationem animalis hominis attinet,quatenus el extra Chriftum, & fpigu} 1
0 4 ek |




OBSERNL

OBSER. 1L

164 COMMENTARII

Dei deftitutus,ut fecundim carnem ambidaré.firuivere fecundum qaﬁflm .‘,
& imperium corrupta natura, corruptord affectuum, corrupti iudicij . Non
damnatur hic caro, ut eft ¢reatura dei bohay nec danatur uita carnis noftr®s
uatenus necefsitatibusillius confulitur, fed damnatur illius corruptio,qua
gtl utuiciatis affectibus contra ment€ & gloriam Dei fapiamus & uiuamus.
Hinc ctiam ea qua ad {uftentationem natura data funt, non fuo modo nes
fuo fine ufurpamus,fed omnia pertertimus. |
Spiritus hic, non hominis, fed Dei fpiritus accipiendus eft. Cagenda ef?
‘enim hic philoflophica diftindio eorumsqui dictione carnis intelligunt lafci
uias & toluptates beftiales,rationi repugnantes, & dictione fpiritus intelliz
guntrationé quali potior€ hominis parté,quidicunt femper ad optima ten/
dere; & quainit omni homini,eo quod nobifci nafcatur. Ipfe corextus de
clarat Apoftolumloqui de fpiritu Dei.lllius lex uita eft,non lex rationis:
. Irag f¢cundum fpiricum ambulare, et uivéreex|duci & gubernatione
{piritus,qui (piritus datur ijs qui credunt in Chriltum.loh,7
. Videmus hocloco,qui ueri Chriftianifint,ne'quis feipfim fallat, welab
alfjs fallifinat, maxime peticulslisiftis temporibus,in quibus Chrifiianiab
fjs rebuss zftimantut qoe Chriltianum uerum non faciunt. Ad Chriftum ne#
mo pertinet, qui [piritu Dei caret,non quod ideo ad Chriftum pertinearmus,
quod fpiritk Def habemus, quafiillum habuerimus antequa Chrifto infiti (8
mus, fed quod illein fe cred@tes {piritu fuo baptizat & imbuir, Ideo iftz fen”

i

tentix Apoftoli, hac prafens, & qua infra habebitur hoe capite, quodqus
ipititd Chrilti nd habet, Chrifti 65 (it,& Gal. 5. Qui Chrifti funticarnein v
crucifixerunt cum concupifeentis, & 1, Cor.12.In uno {pirituomnes nos in
unum corpus baptizati fumus, & {i qua fint aliz huiufmodi diligenter funt
notanda; contra pfeudochriftianos, qui Ecclefiz & ueritati Chrifti negocil
faciunt fuis ftaturis,fub Eccleliz nomine;cum hon{int tales de corpore Chri
{ti, quod & ipfe Aug.lib.:.contra Crefconium Grammaticum cap.uaperte
{cribit reddita caufla, quod Chriftis non habeat membra damhata,

Ergo Chriftiani non funt, qui fecundum carnem ambulant. Et fukta no/
tandum,quod non dicit,qui non peccant. Natn et fandii petcant. Sed,quind
fecundum carnemambulant. Peceat quideim quifquis fecundicarnem am/
bulat. Sed non mox fecundum carném ambulat quifquais féemel atque iterum
peccat. Secunidum carnemambulare, eft fine omni numinis refj peciiy uitam
omnem ad indicium & imperum animalis hominis inftitutd habere, ex cor/
rupto iudicio,corrruptis affectib® omnia cogitare,dicere, facere ut folés, qui

ratia Dei & fpiritu Chrifti nd reguncur. San&iut dixi,peccarquidé & iplb
%:d no ambulat fecundi carné,id eft,nd [apilit ea quae carnis funt, uica carnis
noh uinidt,peccata deteltitur,iuftitia fe@antur, voluntaté Dej mehtibus fuis
indita hab@t,cui (efe totos cofecrariit. Iftud difcrime inrck Chriftianos & n®
Chriftiahos,pios & impios, piritales & <arnales,probe notandum eft,cum
ad hoc quod fupra monui,tum ad imbecillivm confolationeim.

Nam lex{piritus uita liberam mie reddidic, a lege peccati & mortis.
.. Noneodem fen(u exponuntur ifta. r. Legem fpititus Ambiofius facit
fidemuel fidei legem, per quam liberamur a mokte fecunda damnato pecca’
ro, cui ideo adfcribatur uita quod peccatatemirtés, s morre liberat & witd 40
nat. Rectequidem Ambrofiusifta dat fidei, Nam quidaliud eft quod Chriz
ftus dixit, Quicredit in mehabet uitam @ternam, & qui non credit ma’
net inmorter 2. Chryfoftomus perlegem fpiritus uita invelligit {piritum
fanctum ipfum,a quo eft uica. _

3 Recentiores quidamintelligunt gubetnatiohem illam f; piritus S. quare’
guntur fideles, illuminantut, docentut, inhouantur, aguntur, ad hoc ut {3/
piant, & uitant ufcam Dei.

Legem peccati & mottis diidit Ar‘n'bflt‘gem peccati exponit effe uim
fllam ad mali,qua eft in membris nolttis, de qua & fupra, Legémortis fa C':

: €




AD ROMANOS, 154

A el legem Moyfi,quatenus ea fcripta eft intabulis lapideis, fequutus fenten
tiam Apoftoli,qua alibi illam uocat adminiltrationem mortis.

D.Chryloftomus pernegat ifta delege Moyfi effe acci pienda.

Auguftinus cotra fortunagi difput..legem peccati dicit efle ut quicundg
Peccauerit moriatur, legem mortis, qua dictum eft homini terra es X in tery
tam fbis. Atqui ab illa mortis fententia non {fumus liberati per Chrifti, nott
enim hoc per Chriftit habét credentes,utinterra no reuerfatur, Sunt qui per
legé peccari & mortis exponat codemnationé & terrores peccati & mortisy
tefpicictes ad id quod pramiflum eft,nulld effe cddemnationg Chriftianis.

Nonnulli cum Ambrofio exponiit legis uocabuli effe uim & tyrannidé,
ut lex peccatifit qua impellimur & rapimur ad pec¢candum,lex mortis, qua
pPeccatores zrerna morti {ubtcit proprer peccari, qua expofitio uidetur ef/

fe fimpliciorut intelligamus legem {piritus n5 hoc foli in nobis agere quod
N6 condemnamur propter imputation€ iuftitize; fed & uim peccatiin nobis
€xtinguere;ut fam non regnetin nobis peccatii, {ed gratia & uirtus Chrifti.

Atq ideo quod dicit,liberi me reddidit,nihil eft aliud & invaluit in Mey by me reds
8 i feruitute pariter et codemnationepeccatifortior lege peccatiet mortis,  didit, g
liberauit ut iam nec feruiam peccato,nec morti fim obnoxius. :

Hoc ideo moneosut non folum perpendamus gratiam imputate fuftitie
qua eft per fidem inremifsione peccatorum fed & operantem, agentem, &
gubernantem in fidelibus uirtutem & efficaciam {piritus Chrilti,

Quod autem hanc liberationem  lege peccati & mortis per cauflalem
particulam yep priori fententiz fubficit,uidendum eft quo fitreferenda. Ha,
bet enim prior fententia duo. Vaum,quod nulla (it cddemnatio Chriftianiss
Alterum,quodueri Chriltiani non fecundum carnemambulent fed fecuns
dum {pirir. Cum ergo duobus iftis unam hanc caufalé fubciat uideturing
certii,quo litapplicida,qui particuld ex duabus uelit probare uel declarares-

& Quidam referunt ad priorem particulam probandam.

Quidam uero ad pofterioré ut Chryfoftomus & Auguftinus in qualtios
tibus 7.queftione s6.quos Eralmus in Paraphrafies fequutus eleuidetur.

~ -Tilis qui priorem expofitionem fequuntur commoda erituerfio Erafini,
qui legitaiute peccati & mortis.
ai uero fequuntur pofteriorem, recte exponent cum Ambrofio le
gem peccati, uim efle & tyrannidem peccati, qua animales homines ad
Peccandum coguntur. , .

Veerque fenfus quidem uerus eft; fed multum refert, quomodo exponas
hiclegem fpiritus & legem peccati, ne ordinem confundas huiusliberatios
tis, & holtibus gratiz & imputatx fultitizlocum des. _

Ineo quod nondicit. Namlex [piritus uite liberauit eos qui in Chrilto ons ERg,
funt &c. fed mesiterum obferyand@ eft quod fupra memini,nempein caulla
Eratiz Chrilti nullum effe inter Apoftolum & quamuis Chriftianum,dunta
‘Xatuerum,difcrimen.Non eft quod dicamus Paulus fuit Apoftoluss nos 1o
litem , Ex eo quod fibi contigit; per gratiam Chriftiprobathoc quod tribuit

omnibus Chriltianis. _ SN g

Notandum eft etiam quam cetttis fit fenfus liberationisa legepeccati& ozser.1n
Mortis. Tam certus {cilicet quam eft fenflis captiuitatis fublege & mortes
Quando quafo gratiam & uirturem Chrifti agnofcemuss quando pradicas
bimus¢ quando Chriftianifmum intelligemus fine ifto liberationis fenfur

Nechoc pratereundum eft,quod opus hoc liberationis noftri commune osseg. miy
facit & patri & filio et fpiritui fancto.De patre fulpra cap.7.Gracias ago deoy
De filio ibidem,per lefum Chriftum.Et hicsper lefum hriftum.De {piritu.

8 hic quogs. Nam lex fpiritus uite. Hocannotat Chryfoft. Hic cernereefl
quid (it quod Chriftus iulsit baptizarein nomine patris & filj & fpiritus.S.
SPIRITVS VITAE. E

Videmus hicin eo, quod fpiritui dat yitany, extra fpiritym & Chriftum OBsER, sk,
omnia




wuid,

ebfer.

obfer.

46 COMMENTARITY

omnia elfe mortua & ad uinificandum mortuos inefficacta. Ifa fpiritus Deb +
efficaciaubique elt imploranda quidem, cauendii tamen, ne quibus {piritus:
D:irebus externis in Ecclefia uti uoluityillas nosnon iufto loco habeamus»

Quod enim legi eratimpofsibile, in eo quod infirmabatur per car-
nem, miffo Deusfilio fuo proprio in imilitudine carnis peccari, acde
peccato peccatum condemnauit in carne, ut iuftificatio legis impleretuf,
in nobis,qui non fecandum carnem ambulamus,fed fecundum Ipirit:

Ptimumloci huinslectioelt adimplenda. ¥ Nam omnino defyderatus
ad impletionem fenfus uerbum aliquod, antequam: legamus, ac de peccato
peccatum condemnauit. Hoc farciuit Erafmus uerbo, praftititut legamuss
hoc praeftitit Deus,miflo filio fuoquod legi erat impofsibile. = Vel certe
bundat coniunctio »y. Vtitalegamus,Deus miffo filio fuo proprio peccat®
de peccato condemnauit in carne,quod legi eratimpofsibile. 5 Autlegatuf
participium meuas pro praterito imperfecto tasde mifit Deus filium {uf
& depeccati&Xe. ? ot

Pertinentifta declarationis uice ad id quod dixit e perlegé fpiritus uitg
liberati eflc alege peccati & mortis,els nulla condemnationé ijs qui funt
in Chrilto,qui no fecundi carnem ambulat,fed fecundii {pirit&. Et cransfert
totius huius negocij cauflam et meritii in gratii Dei,qui miffo proprio filio
nos acondemnatione X lege peccati ac mortis liberauerit. Dicit itag.

Quod enim legi erat impofsibile.) Hoe (cilicet praitit Deus, Sed quid eft illuds
quod legi erat praflitu impolsibile Abolere fcilicet peccatum & reddere
iuftos,liberare a fure peccati et mortis,dare; utiuftitia qua docebat & exige’
bat in nobis impleretur.Hoc uidelicet praftare non poterat lex. TS

Etobferua quod no dicit.quod enim legi erat graue & difficile,fed quod #
erat impolsibile s ‘quibus fane uerbis adimit legiin univerfum fuftificandt
uim, & ludais tribuitirritum conatum fuftitiam ex lege quarendi, docet®
rationem,quare ludwi fublege exiftentes adhuc fub condemnatione & fege
peccati ac mortis detifleantur,ate ideo,nifi petire uelint,cogantur ad Chri/
ftum confugere qui unus praftiterit,quodlegi erat impofsibile.

Quelo quid poterunt omnes in uniuerfum humane leges,adinucntiones:
dodirinz, cerimoniz {ilegi Dei impofsibile fuit arcete peccatum ac reddere
iuftos, eos qui {ui erant ftudiofifsimiy Iir,

| T quo infirmabatur per carnem.) It quo. Graece g w. Eft autem idem atqs J'ic 7

propterea quodsuel ¢g &,id eft,quatenus. : _

~ Transfertiftam le%is impotentiam alio, utlegém abfoluata culpa quam
dat carni,uidelicet hoftre,1d eft,corrupte noftre nature. Qualidicatlex quiz
dem (anda efhiuxta & bona, & natura ad hoc faciens,ut extindio peccatois

fti redderemut quantum in ipfa et . Vetat enim mala,idg; multis ac maghis
comminationibus,& damnat peccata,iubetq uicifsim bbna,doccrdﬂcﬁioﬂ.
nem & fidem in Deumsuerum Dei cultums & fuftitiain erga proximum. Ve
rum ca eft carnis noftra peruerfitas, ut fuetitilli impofsibile quod uolebat
praeftare. Quemadmodum {i dicas pr¢ceprori cuidam impofsibile fuifles erd
ditum reddere adolefcentem quendam,propterea quod illius (o¢ordia pre/
ualere non potuerit. : , _ .

Quod dicit, infirmabatur, idem eft atq inualida erat & inefficax.Intelli/
git enim per prius id quod eft pofterius. Qui infirmi funt, efficaces eflfeno®
poflint,fed non ftatim qui inefficax eft ideo infitmus eft. Poteft enim effica’
ciam firam cohibere certaratione & non preftare quod facile poterat efficeé
re,Proinde fortius eftyetad cauffam quam agit accommodatius,magis® 7/
fpondet ei quod dixit de legis impotentia, quod non dixit, propterea quo
inefficax eratyfed quod infirmabarur. , :

Videmus hoc loco,cuiusfit culpa, quod tatn pura Euangelij docirina, t0f

ferize adhortationes ad refipifcentiam & vita pietatem inefficaces fu!} tapu
' plero




AD ROMANOS, 167,

A pPlerofy Buangelij auditores. Videlicet infirmze fisnt per illord cartiem, qua
efficaces funt apud ele@os per fpiritum Chrifti.

Quid hic dicét naturalium uirium praedicatores acdoctoreseReddantras  wanraium wiy |
tionem,quatre per carnem infirma fueritlex Deisita ut neceflitas humanze fa  rium dodores. :
lutis opus habuerit miflione Chrifti filfj dei;ac liberatione a feruitute pecca; '
ti & mortis. Si uirtus & fudicium rationis tam eft potens, it qua bona pra;
cipiiitur,agnofcat,approbet, & praftare ualeat, quomodo in illis nd potuit,
qui fub pxdagogio legis fuerunt ¢ Si inillis non potueriithoc praftare uires |
natura, & rationis humana,quid obfecro hab@t pracipui hac inre, qui funt ]
ex GentibusrAn non cadem maffa fumus utringss An non pariter filfj Adwe;

& corrupti ingenj urrings¢’ i

Miflo Deus filio fito proprio,in fmilitudine catnis peccati. |

Duo hic docet. Primum quis hoc praftiterit,quod lex non poterat.Deus 3,quis
inquit.In hunc transfert omnem hanc cauflam, cui cum Judai refiftebar, nis
hil aliud faciebant,quam quod deo ipfirefliftebant, cuius uolebant uideri cul
Tores, & in cuiuslege itftitiam quarebant. Idem, inquit,deus ille;qui legem
iftam Moyfi dedit,legi fuz opem tulit, & quod illand poterat, pertecit ipfe.
oluit enim propterea quod lex imbecillis erat per pravitatem humanz na,
turz,opus falutis humanz abijcere;qualinon pofler per aliam, quod ifta le, :
gisuianon fuccedebat,efiicere. . _ |
¢ Deinde quomodo praftiterithoc deus,fubiungit,dicens : Miflo filio firo 5.Quomodos
Proprio. Viqueadeb fcilicet dilexit genus humanumsut & filium proprium H
impenderit illius faluti.Ioh.s. & infra hoc ipfo capite, & fupra 5. :
Quomodo mifitillumy Non in fimilitudine angelicz natura, Non enim
illi mitcebat ad redemptioné angelorit. Quomodo ergorIn{imilitudine cars |
+ hispeccati. Hoc eft;in humana noftra natura. Cur hoct' Vide ad Ebrg. cap.z.
R Quid eft autem quod dicit in {imilitudine carnis;Ergo non uerein carneg
Aliud eft enim{imilitudo carnis,& aliud ipfa caro.Ex iftoloco, & eo qui eft
Phil.2, Marcion, Valentinus & Manichaus fumpferunt argumentum etro,
tis {ui in {peciem confirmandi, ut probarent Chriftum non habuifle uerum
corpus,fed phantafticum. : _
At Apoftolus non negat ueritatem humane catnis in Chrifto,quam aded
diligenter docet. Proinde quod ad hunc locum attinet;non eft fimpliciter le |
gendum,in {imilitudine carnis, fed adiungendum, peccati, Eandem carnem
aflumpfit Chriftus,quz eft & noftra,fed abfts peccato. Peccatricem carnem
Non affumplit,qualis eft noftrasnaturalem uero illgm noftram afﬁ;mpﬁt. No
enim demit naturz quicquam, quod accetloriam illam peccati qualitatem,
Non affumpfit,quae non eft fubftantialis & effentialis,fed talis,qu ut poftea
acceflit, ita & fine deftitutione maturaabijci poteft. Si enim caro Ad=zerat
Uera caro antequam peccauitin paradyfosutigg & Chrifti caro veraeft hu,
Mana caro,etiam fi peccari qualitatem non affumpferi.
Quoniam iraqg caro Chrifti; non omnia eadem habet cum noftra, & ta,
MEmortem fubfjt, elurijt,Heuit, & c,ad infernum defcendit, quod nihil aliud
€rat,quam geftare {imilitudinem carnis peccati. Vigilanterutitur Apofto’
us ifta fimilitudinis dictione: ut quia caro Chrifti caro peccati non eft,qua :
€ltnoftra, non dicatsin carne peccatis, fed, in {fimilitudine carnis peccati- Ita ,‘
ad Phil. fecundo, quod dicit : In fimilitudinem hominum facius & habi/ '
W inuentus ut homo,nonnegat Chriftum factum effe uerttm homing,quem
X ipfe 1. Tim.z, {impliciter hominem uocat, fed ad eum modumsideo loqus
Uoluit,quod non per omnia homo eft, quemadmodum nos fumus. Non e,
Nim in omnibys nobifcum cdmunicat,fed tantii in ueritate humanz nature.
NOs fimus anima & caro tantum , ipfe Deus uerbum, anima, & caro. Nos
Ex tirili femine coeepti,iple abfty uirili (emine ex {piritu {ancto. Nosin pec
Catis concepti & nati; carnem peccati habemus, ipfeablgg omni peccato eft
: purus;




Nudus bomo,id
eft, mibil aliud
quam howto,

Condeminare,

£t Oﬁe-m Pec
eata populi mei
comedunt [acer
dotes, id rﬁ,ﬁu
erificia pro pec
catis,

&ic Chyiflus, N5
weni foluere les
gem fed adimv
pfrre.

Mdlb-s.

168 COMMENTARII

purus,fanctus & innocens, Cum itagy Chriftus nd fit nudus homo, unus ex/
nobis, fed amplius quiddam quam homo, ut pote & Deus uerbii & qualiu/
nus ex nobis, & tamé uerus homo,uera humana natyra afflumpta,in qua nos
redimeret,recte ad iftum modi loquutus eft Apoftolus,nihil minus faciens
quam locum hareticis prabens, Verbum,inquit lohannes, caro factum E'ﬂ':
& habirtauit in nobis. Et Chriftus, Palpate & uidete quoniam {piritus carne
& offand habet,ficut me uidetis habere. Et Eph.s.Carode carneillius & 08
de ofsibus illius {umus. Bt ad Ebr.2. Vbi quogg fimilitudinis di®tide ufus €
Apoftolus, dicitur carnis & {anguinis particeps factus efle Chriftus, propt¢
rea quod filj Dei,quos faluandos a patre accepit.in carne & fanguine funt
Legatur hac dere Chryfoft. Sermo 7.(uper Epiftolam ad Philip.

Acde peccato condemnauit peccatum;in carne,

Hoc eft opus Dei per Chriftum filium fuum praftitum, quodlex efficer€
non potuit. Videlicer,condemnatio peccati.Et autem cGdemnare hoc loco
nonlimpliciter iudicare, 8 lata fententia infuftum pronunciare. Nam & l¢X
ita peccatum condemnauit,non folum feripta fed & ea qua eft natura. O7
portet itaque iftam condemnationem peccati talem effe; ut cam lex prefiare
nequiuerit,fed neceflarium fuerit ad hoc mitti filium Dei.Chryfoftomus ex*
ponii,condemnauit,id eft,plaga mortis percufsitac perdidit,ut fit Synecdo?
che, & quod prius elt pro pofteriori ponacur. Iniufto iudicio prius eft con’
demnare,poiterius extinguere condemnatum,

Loquitur ergo Apofiolus per profopopeiam, dans peccato perfonam
deuicl, condemnati,ac percufsi Tyranni.

Sed quatenus eft peccatum extinum, cum adhuc {it in corporibus no’
ftrisy Legem ac ius fuum amifit.Imperium perdidit,mortis fententiam acce
pityin uinculis adhuc eft,fed plane incerficierur. Hoc eft quod fupra dixit,liz
berum mereddidith lege peccati ac mortis.Duo amifit peccatii, quasilii lex
auferre non potuit,abltulit autem Chriftus. Vnum, quod nos omnes morti
obnoxios faciebat, & maledi®o fubijciebat, alteram quod feruituti fuz ob?
{trictos habebat ad iniuftitid, & omne genus iniquitaris . Ifta amifit, wr fant
eos qui fub Chrifto funt nec condemnare, nec libidini fuz {ubijcere queat:

1 Illud 7% &uagring, uarie exponitur. 1 Quidam exponunt peccatum hi¢
hoftiam pro peccato quam Chriftus pro nobis obtulit. Vr it peccatum pet
hoftiam peccati Chriftum condemnatum, ad hoc ut iufti redderemur.
eum modum loquitur Apoftolus etiam 2, Cor.s. dicens 7oy yetp uen yvir]e &ucef?
Tiow \aee Audy kuapriow emoinowp,ive iuds yiviuSe dingtoruly fus v ay-a. Bt Bfae
$3. legimus pradictum Chriftum uitam {uam pofiturum peccatum, BEN,
eft, hoftiam pro peccato. Hac fententia placet Origent, & Aug. iflam intef
reliquas commemoratlib.s.contra duas EpificlasPelagianorum,cap.s-

2 Alij,ut Chryfoftomus & Ambro.exponuntadhunc modum.Peccatu®
condemnauit de peccato,id eft,de proprio peccato,quod admifit in occiden
do Chriltum infonté. Etgraca lectio uidetur huic expofirioni fauere . Nan
& Ioh.rs. dicit Chriftus fpiritum S, arguturum mundum de peccato 7% &
wagrins,id eft, conuicturum peccari. Damnatum ergo peccati eft peccatufis
quod cauffam dedit morti Chrifti infontis, i

In carne.) Augultinus exponit denoftra carne, in qua peccatum tyrannt
dem pofsidet extra Chriftum, Erafius uertit per carng,fequutus Origen®
qui de carne Chrifti exponit,in qua damnatum fit peccatum. Ambrofius "E,“
exponit utgeneraliter carnem comple@atur humanam, dicens in eo condé’
natum effe peccatum,in quo & peccauerit.

Vi Iluftificatiolegis impleretur in nobis.

Hic fru&us eft redemptionis per Chriftum faciz, Oftendit Apoﬁolusafe

non elfe inimicum legis,nec refjcere eam iuftitiam,quam lex docet & exiglt

& legis iultitiam tam non irritari per Euangelium Chrifti, ut illud magis2
iuftiiant

¥




AD ROMANOS, 159

" 4 iuflitiam nos Tegis adducat lex non potuit hoe dare, ut fuftitia quam doce,
bat impleretur, Chriltus uerd hoe praeftiit. -
Sed quee eftifta legis iuftificatiorHoc [cilicet,quodlex ab homine requi, |

vt fufbum, andtd,rectd ac pium,urad uoluntatem Dei comparati eflemus.

Quomodofila in nobis impleta et per Chriftums Duplici nomine. :

- Primumimputatiue,aliena iuftitia,que Chrifti eft,adeods et doftrasquia » |
caro fumusde carae eius & os de ofsibus illius. Hac rationé uere fufti fur, ’
mussqua feilicet Chriftus noftra eft iuftitasfandificario erred@ptio 1. Cor.t.

Deinde & ita, quod per {piritum Chrifti regeneratis quileg pro menfura a
grati¢ Deif uitd & fultitia eam exprimimus, quam lex Dei exigit.Ha¢ iuftitia
non faluamur,quia imperfeca eft. Et quia Apoftolus nd dixit,ut iuftificatio
legis impleretur per nos,fed in nobis,magis placet prior fententfa,hocloco,

Qui non fecandum carnem ambulamus,fed fecundum {piricam.

Jterum cauet, neuideatur de falfo & folo nomine Chriftianis loqui.

Non autem dicit,quia non fecundum carnem ambulamus, fed quind fe,
cundum carnem ambulamus; ne faciat in hac fuftificationis caufla primum
elle,quod [ecundarum eft; & dare uideatur caullam & rationem fuft{ficatio |
Nis no'tre immutat uite converlioni, quam illa fruGum habet nd cauffam, |
Per fidem enfm & gratiam Clycifti iuftificari, accipimus legem fpiritus, qui
mentes no.tras dirigat, & omnem noftram uicam gubernet,

Nam qui fecundum carnem funt, qu catnis fune curant, qui vero fe-
candum fpiritum qua (unt {piritus. ‘\

Quia fam fecido Chriftianishoc tribuit, quod n3 fecundi carné uiuant
fed (ecundi fpiritd,reddit rationé tam,prim{ unde ipfi habeat,quod cum,ut .
reliqui,hominesfint & ipfi,non tamen cum reliquis fecund carnem uerfan+ 2 |
tursfed fecundum fpiritum,deindequid ad Chriltianifmum faciat hoc uita
8enus,quare necelle fuerit iftam conuerfationis Erifh’nze fieri immutationé. ‘
Primit his uerbis docer & fimplicifsime per phylfici & ¢dmuni fenfufac
comodilsim rationg unde habeit Chriftfani quod n5 fecundi carn@ uivit ‘;
led fecundi (piritd. Eam ration@ uice propofitionis ponit ad hiic modi. Qui . |
fecundif carné fnt, fecundd card@ uiuit, qui fecundii (piricd funt, fecidum
fivit uindr. Quafi dicat. Qualis quilas eft,caliter uiuic. Ariftot.eth. 4,cap.7.
Bgzsog 0 G %) 7ol me wpk Ay ol Aydy it 37 G Naturam & ingenium {uum |
Yuifeg uivendo exprimit. Quod natus eft quifcy, hoc uinit. Id lohan.s.ita ex» |
Preffum eft. Quod ex carne eft caro eft, quod ex fpiritu, fpiritus. Fr. Qui de ‘
!

ferra eft, terrenus eft; & de terraloquitur, qui de ccelo eft, fuper omties eft.
Cumitaqy Chrifttani fine per Chriiti (piritd renath, fuxea illud loh, n. Qui nd
X fanguinibus,neqs ex uoldcace carnis,neq ex uoliitate uiri,fed ex Deo nas
tfant,quomodo poffent aliud wittere,quim quod ténatf funtr Quemadmor
Um enim brutii n potelt exprimere hominisuitd, ita & carnalis homo nd
Poteft exprimere uitd (piritus, & uicifsim (piritalis, vitd carnis. Quz carnis
Untcurdr. [t que fpiritus funt curit.Que (unt aiit ea, que carnis & ea que fpi
Yitus fune:T(ka, Videre eft Galss. Vbi opera carnis et fruc¥ (piric? delcribiitur,
Videmus hic,quifint {piritales & qui carnales;nefinamus nobis imponi o8szgr,,
rl?lend;‘dfs & fam per tot {xcula ufitatis eorum titulis,qui Spiritales appellas
T uoluerunt. Hominem fpiritalem declarat uitee conuerfatio non cerimonias ‘
tam {plendor,carnalem produntopera carnis.
VERBVM CVRANDI. :
~ Etobferya proptet imbecilles,qitod nd dicit =% wi¢ Geoxse 7misoy quascar OBSER, 11
Bis unt facigie, fed geov rip,id eft; curit, quod uerbii magis eft affeuir quam
3Qionf, fignificat enim ¢oovy affici aliquare,cogitarescurare atgg appetere

Guicquam,etiam {j opere illud nequeas alfequi. Hinc,ut et Erafmus annotat,
1% deovéiy dictitur apud Graecos non qui magnifica defignant, fed qui fubs
iia et magnifica femper cogitant & affetantqui animo funt elato,etiamfi
p praftare a




o P oW e o

ohfer.

Ko COMMENTARIL

praftate nequeant,qua mente cogitant & feGantur.

Cum igitur & prj {ubinde carnalia quaedam propter imbecillitatem a_d_/
mitrant; ne mox habeantur pro carnalibus, 8 putentur gubernatione fpir1s
tus plane expettes efle; non dicit, Nam qui fecundum carnem funt,quz cat
nis funt faciunt,fed, curant & affectant. Hoc demum eft carnalid, & nihil m
nus quam [pititualii. Tamedi enim carnales, aliquando in fpeciem aliqul
quod uideatur opus effe {piritus,oftentant,fpiritalia tamen non affectants
fpiritales,etiamii nonnunquam carnale quid faciant,carnaliatamen non cu
rant, quibus non delectantur, imo qua ex animo deteftantur.

Nam affectus carnismors eft.affectus ued fpiritus,uita & pax. Pro’
pterea quod affectus carnis inimicitia cft aduerfus Deum, Nam legidel
non fubditur.Siquidem ne potelt quidem, Quiucrd in carne funt, Deo

placerenon pofiunt. _
. 1fta habent propofitionis expolitioné & amplification, quibus quod di
xi fecundo loco agi ab Apoeftolo, continetur, nempe,quare necelfefit Chri/
ftianos uiuere non fecundd carnems fed fecundd {piritum . Quandg & quo!
iam dixit,eos qui fecundi carnem funt,qua ¢arnis funtappetere et curare, !
exadte perpendatur, ad hunc fcopa pertinet,uidelicet, necellario hoc ita ha/

bere apud Chriftianossquod 04 fecundi carné fed fecundf {piritif uivank ¥

deo quod aliter uiuere poteflt nemo,d fecundi id quod natus eft,uel renat®

Quod itagg dicit Nam affectus carnis mors eft, ratio dua eft A caufla,uif
tute & effectu redemptionis quz eft per Chriftit, Qualidicar. Chriftiani hoe
habét ex morte Chrifti; quoda morte translai funt ad vitd, cuius gratia pro
illis eft mortaus.Jam nequetit tales efleset tales relinquia Chrifto, qui adhu¢
morti {int obnoxfj ( Alioqui frultra pro fuis effetmortuus ) fed necefleeft 13
fes reddi, qui fint in uita, & qui cum Deofint reconciliati, & damnationi €/

xempti, Sunt aueé fub morte adhac,qui fecundG carnem funt, Nam affedus #

carnismors eft, Ergonecefleeft Chriftianos nd uiuere ex affectibus carnis;
adeods non effe carndles, fed fpiritales & fpiritaliter affici; propterea quo

Apititus affectus eft uita & pax.

Non eftautem hoc italegendum quod ¢ato affe@et & amet mortem. Ne
mo enim carnalis mortem amat,fed quod affe@us carnales in homine,qui®

‘il aliud funt, G affecus peccati, inordinati, & diuina voluntatirepugnan/
tes, tales {int,qui mortem promereantur, & hominem morti reddant obno’

xium.Contra affe@us {piritus, id eftsper {piricom Chrifti purgati ac regen®/

xatistales {unt qui deo placeant, & uitaac pace cum Deo fruantur.

Propterea quod affedtus carnis.) Reddit rationem eius quod dixit AffeGum caf
nis effe mortem.ldeo inquitsquod inimicitia eft erga deum. Nam omnis int
micitia erga Deum mortem adfert. Nequit enim uita effe, ubi gratia deino?
eft, cumfons uitz fit deus. Affectus autem carnis inimicitia eft cGra deu™
Ergo, Affectus carnis mors eft. :

Notemus uigore huius fationis qua in re {ita fit uita & falus noftra. Nem
pe in beneplacito diuino,in amicitia Dei.Ideo ubi Chriftus dicitur nos
recociliafe,quid aliud dicitur,quam nos efle uitx zrerng per ipfum ertos:
Et Emangelium quid aliud eft; quim do@rina bita, quia docirina eft recon
liatiDei cum humano genere; pet Chriftums '

Nm legi Dei on fudditur.) Si roges,quare affectus carnis inimicitia eft contrd
DeumeR efpodet. Quialegi deind fubditur, Hoc eft diuinz uolirati inob¢*
diens eft.Legi Deind {ubdi inimicitia eft cotra Deum, ndfi tradftionib- bW
manis fueris immorigers. Caro fubdola et hypocriticas n& uult tantg impie
tis uideri, quod inimica fit Deo. Abfit. Et tamen interea nd amat qug d€” £

praftatqua Deus exigit, uoluntati Dei non fubditur . Re ipfa auté, ut idem
ne/

welle idemds nolle uera demum eft & firma amicitia, ita non idem uelle; N/

Videm¥?

que idem aolle,ucra eft inimicitia

‘




AD ROMANOS. 73 !

& Videmusfhocloco aperte, quid fit effe amicum Deo, et quid inimie. Ami o8sEx,
J ci Dei funt qui uoluntatf illius obtemperant. Chriftus dixit. Vosamici mel
eltis {i feceritis qua cgo pracipio uobis. Expendamus an fimus amici Deiy
& uideamusnenos ipliinani {pe & opinione fallamus , Reconciliati fumus
quidem per Chriftum, & facti amici Dei.Sed oportet ipfam amicitiam reues
rain hoc exprimere ,quod uoluntati Dei fimus obtemperantes. Non idem
eft affecius,non eadem uita, corum quireconciliati fam funt & in amicitiam
recepti, X eorum qui adhuc funt in inimicitia: Per gratiam reconcilfati funt :
Chriftiani intercedente fanguine Chrifti, fed uere reconciliati funt, non in |
{peciem, mote filiorum huius feculi. Siuere amici fa&i fune, utidy idem tig,
lent quod Deus, idemqs nolent cum illo. Hoc catnales non faciunt, ideoque ]
funt inimici Deif ateg adeo & fiib motte, & propterea nonin Chrifto. |
Siguidem ne poteft quidem.) Quali dicat, Quicquid caro fimulet uoluncati Del
fubdi non poteft . Ex animo, inquam, non porelt. Hoc eft, ita corruptas dé
prauata & amé&te Dei abalienata eft t ut nequeat legi Dei fubdi;queniadmoy
dum hominilafcivo nequit placere pudicitia, palato corruptis humoribus '
infecto nequeiit placere fani cibi.Sed quid ¢ An non porteft caro circumcidi, !
fabbathum feruare, facrificare, lauate, defnde & ciuilia qredam & mora'ia
praftare, atgitalegi Dei fubdi. Refpondeo. Paulo negocium eft cum affer
Qibus carnis,non cum externis operibus. Deinde non hic intelligit per legé
dei externas cerimonias, & opera moraliasfed magifs ipfam mentem dei; qua ‘
diletionem fui & proximi ex{git, & qua illirepugnatit prohibet. [fii certe |
caro fubdinon poteh EfR enim lex fpiritalis, caro uero fub peccatumuendi,
ta, non potelt amaré & appetere qua {piritus dei exigit. 1 v
Ergo animalis homo,naturalis homo, qualis eft extra fpreicum Chrifti,nd ors kg,
poteftdiligere deum ex ueto cordesillum und colere,illi fidere uni,nec pros
Ximum poteft diligere, ut feiplum, atque ideo ¢ft inimicus Deo, fub morte
& aterna damnatice. [deo Chriltus dixitloan.s. Nifi quis renatus fueritde.
nuo,non potelt uidere regnum def. Vbi funt hic liberi arbitrij doctores ¢ ubf
uirium humanarum pradicatores?
Qi terd in carne funt, Deo placere non poffint.) Hoc pertinetad id quod dixitaffes |
&um carnis inimi¢itiam elle contra deum,unde concludit, carnales deo pla,
cere non pofle, ideodqs Chriftianos qui propter Chriftum deo chari func cars ,
nales effe non poffe. Ecuide quomodo utrobids caueat,ne quid fibf caro pregs
fumere coram deo pofsit extra Chriftii . Quod enim attinet ad animalem &
carnalé hominé, illum nd folum dix{t legi dei non fubdi,{ed ne polle quidé.
Et quod ad deum, nd tanti dicit illi carnales homines nd placete, fed ne poly
fequidé. Cum ergo ¢aro ita habeat,ut deo nequieat fubdi, & deusica, ut cats
his affe@um probare nequeat, quid aliud reftat, § opus efle regenerationes
ihil comercij potelt eflcluci ac tetiebris, fuRitfe eriniquitati. Vider. Iohss
Papa Siritius hoc loco contra Sacerdotit matrimonid in decretis fuis it
fus, imb abufus eft, qualiin matrimonid el Apoftolo fdem fit atcp in catne
effe. Vnde apparet fatand iftis tempotib.diffamafle thord martimoni, tan
Y immundi, unde & aperte ibidé introduxit & eif lock Apoftoli;quo dixits
I‘Pmﬁdis niihil effle mandi, mundis uerd omnia. Verum alitet [piritus Si qui
(citthorit cGiugij efle honorabile & facrofanéd.Er Apoftolus Gal.s. intet |
opera carnis nd numerat matrimonid, fed aduolterid, fornicationd, & Quid |
. ;lll?efo hinc cogitabiit qui inmattimonio funt Chriftiani, (ii{te locus aduers |
Us matrimonit citandus efts Nimirif eos qui in matrimonio fintdeo place
te'ns pofle,Ergo tollatur & medio Chriftianor{i matrimonii diuinitus inft
'  tutum.Hoc (cilicet erat quod przuidit Apoftolus 1. Timot.4.Deindescolll-
!

gere poterant Apoftolum hic tantii facerdotibus et continentibus feripfiffes
ubi fubdit, Vios autem non eftis in carne. ‘ _
Vos aite nd eftis in carne,fed in [piritn.) Probare uult Apoﬂoius & declarare, quay '
renecefle {it Chriftianos uinere nd fecundi carné,{ed fecunidi {piritd Iﬂu{d
p 3 capit




175 COMMENTARII

ccepit oftendere ad hune modum . Quile fecundum quod natus eft,hoctil” A
wit, qualis quifque eft, taliter uiuit, carnalis carnaliter, {piritalis {piri caliter.
Hanc ueluri maiorem iam expoliuit, nunc fubfjcit minorem uos autem non
eltis in carne {ed in (pititu. Vtitur autem apoftrophe cum fimpliciter dicens
dum fuerar Chriftiani autem non fant in carnefed in fpiritu,ut colligeretur
ergo Chriftiani nd fecundum carnem uiuunt fed fecundum fpiritum . Quia
uero non hoc folum agebatucdeclararet,eos qui uere Chrififani funt,{ecun
dum fpititum uiuere non fecundum carnem, fed utfimula uita carnis ad uiz
tam fpiritus, Romanos adhortaretur & exci taret;maluit per apoftrophen
cere, s autem non eftis in carne, fed infpiritu, quam Chriftiani autem nof
funtin carne fed in {piricu.

Siquidé fpiritus Dei babitat in wobis,) Minor& illuftrat, & ratione reddit,quomodo
& quatenus dicat Romanos effend in carne fed in fpiritu, cauens ne uideas
tur fimpliciter hoe dare quibufuis fiub nomine Chrifti ¢S titutis,quod hoc %
plo,quod Chriftiani uocantur,iam ndfintin carne fed in{piritu . Ideo fubdit
coditioné,dicés. Siquidé fpiritus dei habitat in uobis.Quod habiretaiit fpiri
tus dei in Chriftianis,qui uere Chriftiani funt,per negariud declarat dicense

Quuod fi quis [piritum Chrifti non babetbic now <ft cius.) Debebat dicere, habitatad”
tem {piritus dei in uobis,quia Chrifti eftis,atq ideo non eftis in carne fed in
{piritu,uerum maluit mutata perfona & affertione, no dicere, habitat autem
in uobis {piritus dei quia Chrifti eftis, neqg,quod i fpiritum Chriftinon has
betissnon eftis eius, ne & durior effet generaliter loquendo, & uideretur fir
mul omnibus Chriftianis dare {piritum Dei, cum in confeffo fit, non om/
nes praditos efle fpiritu Dei. _

Cadlufio erat. Brgo nd poteritis fecundii carné aiuere,fed necefle elt,ut fe
cund {piritif uiuatis, hic tamé nd fubijcit exprefle,eo quod ultro fequatut-
Quod {i quis fpiritcum Chrifti non habet, hic nd eft eius . Videmus hic quis
fic werus Chrifgianorﬁ chara@er, unde cognofcantur. De operibus & frucii/
bus {piritus,habes Gal.s. Refjciuntuc hic plane omnes natuta uires, ex quiv
bus non poteft fieri Chriftianus, utut in {peciem fanciis.

Hicnon cft eius.) Dicend erat;hic nd et {pivitalis werd maluit ita loqui,ut &
exponeret illad initio capitis, qui in Chrifto Iefu funt, & oftenderet Chrifti
non efle,qui (piritales nd (ant. Error igitur eft, quod Chriftianos diuiferunt

in feculares & fpiritales, Cum nemo Chriftianus efle pofsit nifi fic fpiricalis-
~ Siuero Chriftusin uobis eft corpus quidem mortuum eft propter
peccatam, {piritas uero uita propter iufticiam.

- Quiadixerat fe per fpiritum uitaeliberatum 2 fure peccati & mortis & inv
telligi poterathocdare Chriftianis, quod per fpiritam Chtifti,uta peccatd
iuftificati ita & 2 morte illa corporea liberati fint, cum tamen appareret dis
uetfum,uifum eft declarare quomodo Chriftiani finc in uitam per Chriftu™
afferti 8 Amorte liberati,quid uidelicet per {piritum Chrifti inhac, & quid
in fututa uita pracateris mortalibus qui extra Chriftum funt,habeant Dictf
itac fi Chriftus in uobis eft, corpus quidem mortuum eft, id eft, mortale €2
palsionibus, corruptioni & temporaria moxti obnoxium propter peccatth
quod uidelicetadhue eft in mebris ueftris, fpiritus uerd uefter uita eft, ho¢
<ft,uiuus eft,uite alertus,3 motrte jam @rerna liberatus propter iuftitiaqus
{cilicer eft per Chriftum cum ex imputationetum ex fpiritus, S.i noperatio’/
ne.Quod itagg adhuc mortalia funt corpora Chriftianorum,id quod cum in®
fidelibus commune habemus nihil derogat i, q\uod dixime, quemadmodﬁ
&lquemuis uere Chriftianumsper fpiritum uitaea iure peccati & mortis libe
ratum. Spiritu enim fam uiuimus;licet corpore moriamur cum reliquis;pr i
ptet peccati reliquias expurgandas,& abijciendam iftam corporum no

rum corruptionem. Arthabonem ufte iam fpiritu percepimus,quo reliqud
mortalium tyrba feiundi (s, & in uitam aternam alsignaci. Quod




A

AED ROMANOS,. 73

Quod fi fpiritus eius,qui excitat Iefum 3 mortuis, habitat inuobis, s
qui excitauit Chriftum ex mortuis, uiuificabit & mortalia cotpora ues
ftra propter ipfius {piritum inhabitantem in uobis.

Occupatio eft.Nam poterat quifqua dicere; quod fi hoc tantum haberus
Chriftiani a fpiricu Chrifti, quod fpiritus noftri in uitd funcafferti , quid fiet
cum corporibus noftrisy Igitur illa manebunt in motte, & cum impfjs carey
bunt uira & beneficio Chriftirllti cogitationi occurritsdicens. Quod fi (piri
tus eius, Xc.Qualidicat. Ba et {piritus Chrifti efficacia,ucnion folum fn hac
uita (piricum noftrum wiwificet, fed uiuificaturus (it erid corpora noftra mot,
talia, in futura uidelicet uita; quandoilla excitabith mortuis, ut per omnia
tam corpore quam {piritu,eos quos inhabitauerit, {aluet ac uivificet.

Et,quoniam iftud tale erat, utin corporibus Chriftianorum nihil appare
ret minus,quiin hoc feculo miferabiliores erant omnibus hominibus; & pla
ne exigebat fidemin futuram fpiritus. 8. operationem, inducit exemplum
Chrifti,ex anteactis, qua praecellerunt in Chrifto, ut credibile reddat, quod
rationi omnino elt paradoxotaton. Dicit itag non {impliciter, quod{i {pirir
tus dei habitar in uobis, fed circumferiprione ufus, quod {i fpiritus efus qui
excitauit lefum amortuis, habitat in uobis, is qui excitauit Chriftd exmor.,
tuis,inculcans uirtutem & operationem fpiritus dei; ue praecefsit in corpo
re Chrifti, quod & ipfum mortem guftaverat quidem, attamen uirtute Dei
uite reftitutum efl, ut credamus idem ufuuenturum corporibus noftris pro,
pter {piritum dei habitantem in nobis. Ifta expofitio uidetur effe fimplex &
aperta, nihil habens rorti;nihil obfeuri, que licet fpreta {it cum A ueteribus
tum a recentioribus,talis ramen uifa eft Auguftino, quam relictis alijs feque
retur,qui fere omnes corpus ita dicunt mortumns it peccato {it mortuum,uf
tam (cilicet peccati amiferit. Et per corpus intelligunt totum hominem, ue
eft ex Adam;,cum corpore anima & omnib.anime uitibus,quafli dicat; mors
tui quidem eftis peccatosuiuitis trero iuftitizsutidem fic cum eo quod fupra
cap.s. dixit, Itag repurtate uos ipfos mortuos quidem efle peccaro; uiuentes
autem deo per Chriftum. Verum hoc pacio nihil etat opus difcernere incer
corpus noftrum & {piritum, idd interie@a particula uli; quidem, quae oms
nino difcernendi uim habet, & occultam etfam concelsionem includit qua
uti folemus, quando widelicet aliquid quod cauffee uidetur détrahere ita co
cedimus, ut doceamus tamen nihil inde effe, quod cauflze obfit, perid quod
confequenter per particulamydlisuero fubijcimus.Proinde mihi ufdetur {im,
plicius, utintelligamus Apoftolumifta concefsionis particula ;i hoc uelle
quod (upradixi. Acf{idicat. In hac quidem tita, quod ad mortalitatem cor,
Porum noftrorum attinet, nihil differimus areliquis, {piritn uero plurimum
differimus. Alioquiillud dfe, id efis proptersfecundum aliorum fententiam
el legendum eft in dativospeccatosuel exponendum pers#:id eft,fecundii

womodo enim corpus peccati;uetus Adam, uitapeccati; extin@aeft pros
R}ter peccatum, cum fit magfs extindta propter acceptum {piritum fanctums

ifi illud, mortuum eft;exponas,mortificatur,in prefentis utfitidem atey cor
PUs peccati, propter in habitansadhuc peccatum mortificatur & crucifigis
tr, quemadmodii folent fanéi terroribus & adfliGionibus erudiri, & mors
tificari, quo uidetur pertinere locus.z. Cor.4. Edi exterior nofter homo cors
Yampitur, interior tamen renouatur de die in diem.

Etillud fpiritus autem uita eftintelligunt plericy de (piritu dei, qui hicdi
€atur non uiuuws fed wita,id eftsuinificans.

Erquod de refurreione Chrifti adducit,ut probet mortalia corporanos

ra uinificari per {piritum dei,exponuntsitaut pertineatnon ad fururd cors

Porum noftrorum refurre®ion?s fed ad eam qua in hac uita fit 3 uiciis, quos
Modo & fupria cap.s.exemplo refufcitati Chrifti ufus eft.

Ita fententia,fi cui placet; applicetur adargumentum adhortatorium, (a‘;l

p 3




i

Erf.

[t £

gryr,

§Cor.55.

Vi

T4 COMMENTARIY

id,ut perfuadeamur {i Chriltiani famus uiucre non fecundum carnem fed fer &
cundum {piritum, id eft; non peccati & carnis (ed iuftitiz & fpiritus uitam
meditart, ut fit argumentam duGum anatura & efficacia {piritus Chrilti,
proprio Chriftianorum. Chriftianorum proprium eft agi {piritu Chrifpi-Spi
ritus Chrifti proprium eft extinguere peccatum & mortem & uiuificare
iuftificare. Nequeunt ergo Chriltiani uinere in peccatis & carneyfed necefle
eif,ut uivant iniwftitia & (pirieu.
QVAE SINT OBSERVANDA.

Si uevo Chtiftus inuobis eft.) Videmus hic eundem effe fpiritum dei & fpiritd

Chrilti, ut colligamus eadem diuinitate Chriftum effe cum patre.

Deinde; quod cum de fpiriea Chrifti dixerit, quod i quis {piritf Chrifti.
nd habetsis no eft efus, et fubfungendific,fi vero {pirit® Chrifti in uobis elts
tamé fubiungit fi wero Chrittus in uobis eff,documento nobis eft,quomodo
etquidofit Chriftus in nobis. Nempe,quado fpiritus efus in nobis eft. Tum
fcilicet uiuitin nobis Chrift®, quando agimur & uiuimus ex fpivieu Chriftir

Corpus quidem mortuum oft.propter peccatum.) Admonemur hicunde {it corpori
noftrori corruptio, X mortalitas ifta,cui obnoxij fumus. Nempeex peccas
to. Quod{iincidantuel immittdtur dininitus adflitiones,dolores & pafsio?
nes;lequutura mortis preeludia, cogitemus peccari efle in caufla idgs dupliz
ci nomine.Primi propterea,quod peccatii uelut caulla corpora noftra reddi
dit mortalia,iuxta illud, ftipendii peccati mors. Nifi enim peccatii accelsily
{er,manfiffemus immortales, atque adeo & liberi fuiffemus ab omni corrti/
ptione. Deinde propterea, quod peccati reliquiz in nobis ira funt mortifis
canda, & tandem plane extinguendae permortem . Ifta incutiant peccaté
horrorem, ¥ fuftiviz amorem.

Spiritus uerc uita,propter iuftificatione.) Aduertendii eft hic mundo nunqui {atis
cogniti de Chriftianis paradoxon. Nempe Chri{tianos efle mortuos aculz
uos; habere in fe mort& ac uitd, efle peccatores & fuftos . Licet em corporib:
{int morcales {piritu tamé (untuiui. Licecfint propter peccati reliquias pecca
tores;fant tamé propter gratia fultificatidis iufti, Sunt ergo Chriftiani icpen’
digetodté,vnd gerechte finder, Nam hic uidemus in uno & codé homine efie mot/
talitaté & witd,deinde peccatit & fultitid. Veri prawalet in Chriftianis uita
¢Stramortd, X iuftitia cotra inhabitds peccati, propter inhabitant@ {piritds

Propter iuftification.) Notand@ hic,quod uita coiungjitur iuftitiz,id quod &
fupra cap.s.uidemus. N3 omnino ut peccato mors, ita iufticie uita coharets
iddg ita,ut necefle fuerit nobis in Chrilt credentibus,utuiueremus, imputd
ri grataito fultitid, quia peccatores fumus, & propria aualicgiufticia caré/
mus. Proinde iniurf) funtin do&rind Euangeln,quiilld falfo diciit patrocin®
ripeccato & iniuftivie, cum nulla peccato & iniuftitiz magis repugznet
fultitize patrocinetar,dum peccato mortem,iuftitiz ueto uird ad{cribit.

Quod fi fpiritus eius qui excitauit Tefum 4 mortuis.) In hoc arguméro,ab exéplo Chrt
{ti fampto, uidemus Chriitii effe exemplar nobis pfopoﬁtﬁ no foli iultiti®
fed & uite in quo admonemur,ut aduertam?¢d{ilii dei,quid cum genere hu
mano inftitwerit cuius typi in Chrifto noftro faluatore et capite exhibuitEe
huius arguméti uigor fitus eft in eo, quod deus in operatide fpiritus fuiitd!
{imilis eft; ne cogitemus illum Chritumquidem excitafle, ut pote filiih, 108
uero nd iftoloco habere. Alioqui n ftarechoc Pauli argumenti, Eodem uft
tur et r. Cor.ts.cum dicit, fiauté Chriftus predicatur quod refurrexerit 2 mo~
tuis,quomodo quidi in wobis dicunt, quod refurrectio mortuorum non it?

Quodartinet ad futurd corporiinoftrorii refurre@ion, cauend eft;ne ex
€0, quod cdditionaliter colligit, corporanoftra mortalia dei aitificaturd i
fpiritus fllfus in nobis fit,tanti eos in fudicij die refurreGturos putemus qUt
in Chrift credétes fpirit@ dei habérpropterea quod fpiriti dei habet. Cum
fcriptura habeat omnes mortales, etid impios, refurrecturas;licetn
ad uitd.Proinde obferuandi eff,d caute Apoftolus licet excitandi

5 omncs
uerbiin

Chrilto




AD ROMANOS. 7§

‘& Chrifto poferit, illo tamert cumde nobis loquiturabftinet, fed loco illivs | |
Ponituinificandiuerbum dicens, uiniticabit mortalia corpora uefira. Licet '
enim excitandi fint etiam impi), ad uitam tamen nd excitabuntur,fed ad mor

tem xternamsatqg ideo non poflunt dici uivificandi per fpiritum Dei, quod #
recte hic tantum illis datur, qui fpiritu dei in hac funt uita donati.
Proinde fratres,debitores fumus n6 carni,ut fecundum carnem uiuas g

mus.Nam (i fecundum carnem uixeritis moriemini. Quod [ [piritu fas ‘||
€ta corpotis mottificaueritis uiuetis,

Iam tand@ progreditur in apertam paranefim, cuius eft propolitio,nd car |
ni {ed Ipiritui debitores fumus ut nd {ecundi carné fed fecundii (piriti uiuas ‘I
mus.Colligit aiit eam ex pramifsis argumentis, quibus docuit eos qui uere '
in Chrifto funt non pofle fecundum carnem uiyere, fed fecundum {piritumn f
propter inhabitantem in ip{is {piritum Chrifti;quem per gratia Chrifli cre, '
dentes ueluti magiftram doGorem,renouatoremsac moderatoré acceperiit, i
Eruide quid uelit diGione debiti cii non fimpliciter dicit, proinde fratres Pebitores: ‘
nolite uivere fecundd carn@, (ed,debitores eftis, non carni fed fpiritui. Quia t
fupra meminerat libertatis, que eft per leg@ piritus uitg,ne putemus nos om ,
nino cileliberos;quiaa peccato & motteliberf fumus & iam nemini fubie, I
Ctos ac debirores, admonet nos quidem carni nihil deberc, attamen debitors |
res elle fpiritui,utilli obediamus. Iy
‘Notandi ramé,quod & Chryfannotat;quatenus nd {imus carni debitos '
res.Debemus enim illi quada. Vidti uidelicet, & amictiy, & quxalia necef, .
fario exigiitur ad (uftentation@ corporis & uitg.Deillis nd elt intelligendus
Apoftolus,fed de eo quod fubdit,ut fecundii carnem uivamus. Viuerefecty
dum carn@ non eft fimpliciter edere.bibere,;nubere,dormire,ueftir, fed im/ '
perio concupilcentiari carnaliit fubditii efle carn@ fcilicet pro domina uita |
g habere,quo loco habenda eft non caro,fed moderatio fpiritus. _
luxta obferuandum eft akazddobp inleGione,nam debebatad perfediios
nem {ententiz fubfjcere,fed fpiricui,ut fecundum fpiritd uivamus.quia verd
& alioqui occurrebat,quid intelligeret, & ex affectuloquebaturinciditini, 1
{tam fententix imperfe@ionem. , '
Quod nd dicictdebitores eftis,fed,debitores fumus, fe quocp immifcens, sumus ¢ fras :
& adicit didionem fraternitatis & prudentiam & {uauitatem Apofiolici tres: ’ .
pPeoris refipit; ad hoc facienten, ut facilius admittatur admonitio, dum & |
communis eft & fraterna. It
Kaim fi fecundum carnem ixeritis; morieminisere.) Adnjcit firaforia, & primiih dame i
o & utilirate, pro {ua prudentia gnarus, quam param {ubinde moueant ars |
gumenta debiti, quod eft ex prateritis & acceptis beneficijs . Proinde non |
contentus dixi{le, debitores itacy fumus, attexitquid damni{i debitum non
Praftiterimus, & quid lucrifi obfequentes fuerimus, fequatur, dicens, nam
fifecundum carnem,&c. !
Moriemini.) Quares Quia affectus carnis inimicitia eft aduerfus ded,legi dei !
mmorigerus,atc ita er mors. Viuetis. Quarer Quia fpiritus uita e'Pc & pax. {
o Quiod fi fbiritu facta corporis mortificctissuiuctis.) Corporis dictionem hic ufurpat ’
Pro carne peccatrice,de quailli fermo eft. ,
Corporis facta fere omnes exponunt per ftudia corporis carnalia 8 pras |
ua. 7padey enimnon folum eft externa opera cotpore, facere fed & mente 1
cogitationibus & propofito deditum efle. i
Sunt aiit opera carnis né intelligéda naturalia illa,neqs duntaxatde fcor ' !
tatione,adulterio,ebrietate,comeflatione, qua uentris funt uicia,fed & deil
lis qu funtanimi impij,de quibus apertus eft locus Gal.s. & Colofl.s.
Eftuero mortificare carnis facta & ftudia, concupifcentijs non obfequi.
abent fandiadhuc in fe motus pravard cupiditatum, uerym dum illis nd
obtemperant,gratia Dei ftudia carnis ntortificant. - |

P 4+ i




GBS ER

[.Car.9.

Eph.g.

CRIBRIIN

146 "COMMENTARIL

8 fpirits.) Notandum probe et quod non fimpliciter dicit, fi faa carnis 4
mo;t ficaueritis, fed pramittity (piricusid eft, per (piricum, negg dicit, i {piri
tus fa tacarnis ueltre mortificauerit, fed,fi uos fpititu fata corporis mortis
ficaueritisymortificationem hanc nec {ine fpiritu, nec {ine nobis Heri doc@s.

Proinde uanum el quod quidam dant uiribus humanis & externis quiz
bu dan {tatutis X caltigationibus mortificandz carnis uirtutem, nulla habi
ta (piritus S. ratione, omnia fuis tudijs ac uiribus metientes . Hine eft quod
tam abeftyut monaftica ftudia carnem mortificent,ur nufquam plus repetias
immundic l'g.,‘-’a-.'}us,phi!autfa’,inuidemig,irx,zeli,odﬁ,&(c.quhm apud iftos
mortificatores carnis, qui {efe mundo pro morcuis uenditant, utreliquaa’
ceam,pudoris gratia.

Deinde fatiuntue & ifti; qui fumme fecuri & ociofi, fpiricus operationd
ommnia permittunt, quafiille uelit carnem noftram fine nobis mortificare: E7
dunt; bibun, ludunt,gartiune.& quouis modo genio indulgent, atq interea
perbelie de [piritus 8. operationibus difputant . Apoftolus caftigat corpus
fuum & fergituti fubifcit,ne alijs pradicans ipfe fit reprehenfibilis, Et Timo
theus uino abftinetin quo nouitefle luxuriam, Nos fomniamus mirabilem
quandam mortificationem carnis noftrae inter ipfas carnis delitias, quibus
illavelutadomne genus uiciorum (aginatut.

lungendum itaq utrungg,ut mortificationem carnis noftra fciamus pen
dere quidem ex uirtute & operatione {piritus Chrifti, ne cum monachis in2
niter iudemus, & ilti {piritus operationi adiungendos effe noftros conatuss
ne cum fecuris nimia fecuritate nos ipfos feducamus.

Etenim quicunc {pirica Dei aguntar, hi funt filij Dei. Non enim ac-
cepiftis fpiritum feraitutis iterum in timoré, fed accepiftis fpiritum ado?
ptionis, per qué clamamus Abba pater Idem fpiritus teltatur una cum
fpi rita noftro quod fumus filfj dei.. .

Erifta ad fuaforia partem pertinét. Habent enim argumentit d natura & di
nitate filiorum dei;quorttm eft agi non carnis fed dei fpiritu, atqs ideo non
?ecundum carnem uiueresfed fecundum {piritum, uel certe rationem hic re
dit, eius quod dixit,{i [piritu faCta corporis mortificaueritis, uiuetis. Si roga’
ueris quare Quiafilfj dei funt,qui hoc faciunt per fpiriei dei.Filij dei autem
omnino uite {unt heredes. Series huius argumenti talis eft, Qui uere filff def
funt,illi aguntur {piritu dei; wos autem eftis filtj dei. Ergo uiuetis fecundum
fpiritum dei non fecundum carnem. Maiorem non probar, per fe apertam
¢cui nequeat contradici. Quis enim neget filios dei non effe qui funt fpiritd
Dei deftitutic Ponitautem hic, effe filium dei pro, uiuere. Nam filfj Dei fo
funt quiuivent. Verefpondeat pracedentibus.
_  OBSERVANDA HOC LOCO: ,

Primum,fi filfj dei funt i, qui fpiritu def aguntur, ergo qui fpiritu del "5
aguntur non funt filij dei. Chriftiani autem in Chriftum credentes funt filif
def,iuxta illud Ioh.r. Dedit eis poteltatem filios dei fieri; his qui crediitin 19,
mine efus, qui non ex fang. neq exuolunt, carnis, neq ex uoluntate uitis J
ex deo nati funt. Chriftiani ergo ueri funt,qui fpiricu dei agunrur.Hue pert
netquod Apoftolusi Cor. 12, dicit, nemo poteft dicere Dominus Iefus, ™
in{pitita fanGo. _ _ -

_Aguntur.) Quid eft quod non dicit,Quicunagg f] piritum dei acceperunt fed
‘qui aguntur [piritudei? Apoftolus uerfatur in genere exhortatorio. Hottd”
tur enim Romanos ut non fecundum carnem.fed fecundum fpiritum pitdte
Huc confert argumentum i beneficio dati fpiritus, quod acceperant credent
tes, admonens ut illius ductuf acquiefcant. Ideo non dicit, qui fpiritum 9€
acceperunt, funt filj dei, fed qui fpititu def aguntur, id eft, qui illius 3/
ctui obtemperant. Sunt ‘enim qui regitini {piritus immorigeros fefe¢*”
hibent, arque ita donum fpiritus; quod acceperunt intra fc emori f‘mq:;{;

’ {




AD ROMANOS. ‘177

R imo extinguunt, dum illi non acquiefcunt. Ideo fupranon dixit uos autem '
non ambulatis fecundit carné {ed fecundum fpiritum . ( Nam fi hoc feciflént
admonitionend fuiffet opus ) fed uos autem non eftis in carne fed in fpirita. ' .
Eft ergo aliud effe in fpiritu, & aliud agi {piritu dei. Ideo Timotheum iubet
excitare donii fpiritus infe. Etfcriptura ad fan@imonii exhortans, dicit nos r‘
effe fanctos.Ec1. Cor. s.cum dehortatur 3 fornic.dicit eos habere fpiriti dei. It
Tertioloco expendendd & hoc quis fit actus fpiritus, qui tantit fic filiord 117 .
Dei Acus fpiritus in clecis eft de quo fam dixit.Quod {ifpiritu facta corpo '
‘ ¥is:mortificaueritis uiuretis. Sunt opera {piritus uaria, & non omnia eius ge- |
neris,ut reddit filios dei. Vide 1. Cor. 12,13, Et Math.7. Et Saul erat inter pro~ |
phetas. Proinde ex fructibus fpiritus Gal.s. fumendum eft quis (it aus (piri
tusin filgs Dei.
Quifpitita Dei aguntur,hi funt £l dei. |
Omnes homines elle &youise.propter ignorantia,imbecillitatem, & cor ¢
fuptionem ingenif.Quapropter uchementer temerarij fint,qui cum fint ipfi -|
reuera youdiossmalunt effe #yovfeespropter cordis fiti (uperbiam. il
Agi quofuis homines aliquo {piritu motu cordis interno. i |
Mortum hunc cordis efle geminum,unum quo appetimus placita, alter® ' !
Quo auer{amur ea qua difplicent. ; |
Geminum quog efle {piricam cordium humanorum motorem. Bonum 1111, 1
ac Dei unum,malum ac fatan® alterum, . _ I
Bonit ac def [piriti fic agere electos.Primi illuminate méres illorti,dareg ¥* ”
cognitioné dei ac uere pietatis.Deinde;regenerare corda illorutappetites
tiam qua bona cognoueriit,& fugiant,qu fciunt effe mala etabominanda. |
Tertio adiuuare quogg,ut illa faciant,ifta effugiant.Hoc eftyquod Apoftolus f
dicit. Qui operatur in uobis & uelle & perficere.Hic eft atus [piritus. S.ins |
& terns. Huc pertin@eaut? inftruméa {piritus,minifteri@ uerbi,auditus,lectio, i
oratio,meditatio, Xc.His medijs excitatur doni et opus {pititus.S.cuitis ret ‘
meminit & Apoftolus ». Tim. 1. dicens.cvauurmaxw o+ dval{wmvedy 7o ytetouat 3
o8 8, Contra: Mal@ fpiriti obtenebtrare primii et excgcare mentes infideli@ 2.Gor.4» \
ut prorfus dei ac uerx pietaris ignorantestdeinde corda illoriific peruertere,
ur appetitmala & odidr bona:tertio adiutare etid, utquod male tiolit perfis
cidt,&c. Bt habere ipfum quogp fua inltruméta homines malos, quoriiopera |
watur ad obtenebridas,corriipendas & in malo adiurddas infidelifi métes. !
Soir tum hunc Dei operi fuo non deefle etfd erga malos, quamuisfrufira. vi. |
Sic Stephanus dicebatyuos femper fpiritui fanco reftitiftis Actorum, 7. Rur )
fus, fpiritum (atanz quogs maliciam fuam exercere contra pios, uerum hos
illi perpetuo per gratiam beni {pititus refifteres 7
Q’triuﬁ; {piritus filios fuo quemay obedire motori, Qui filij Dei funt, in vix |
hoc agno(cuntur,quod fpiritui Dei obtemperant. Contra,qui (atana funt,0# i
bedientia fua, qua motui fatana obfequuntur, cuius fint filijabunde fatis !
produntur.Hinc e,quod Apoftolus colligit dicens:Etenim quicundy fpiris '
tudei aguntur,hi funt flf Defs& ¢ _ ot , |
Non enim accepilkis fbiriti feruitutis iterft in timoyem,) Minor eft.Idem dic it,ac fi a'ﬂ" e f
reret fimpliciter, eftis auté filfj dei. Dicitenim eos aceepifle {piritii adop_ucy
nis, hoc eft filiori dei . Probatillud per folennem Chriftianorum orationé, |
qua deum patrem noftrum tocamus, qua compellatio nd poreft effe nifi ex
{piritu dei,unde dicit,per quem clamamus Abba pater. [
Vetbo clamandi exprimit fiduciam filiorum dei ad deum patrem. Nam i
utdiffidentia 2egre mufsitat etiam ad def, ita fiducia filiorii dei corde & ore
ad Deum fiducialiter clamat. Sciunt enim fe ad patrem orare. _
Abbapater,) Ebream uocem adiecit pro fuo affectu. Adiunxit & Gracam, |
Propterea quod tif omnes prope rationes ha dug lingue cop[cﬁebaqmr.lde
habes & Gal. 4. Vbi & de hog timoris fpiritu & eo qui eft filiord dei l;abgt;.‘ /
Lt locm, I

&




OBSER,

OBSER:

DRSER,

178 COMMENTARTII

Ve fhivitus efbatur,e7e) Adhuc probat minorem teftimonio fpirits Def A
qui conteftatur cum [pitit nofiro,quod fumus filff Dei. Eft autem hoc reftis
monium occultum & {olis fandis cognitum. Ide¢o nullo argumento probaf
nifi accipiamus qua de oratione pramilit pro ifto fpiritus. S. teltimonio.

i ki WL 1 v 9 . a

Quod Gilfj, igitur & haredes.[Haredes quidem Dei, coharedesait
Chifti.Siquidé una cum illo patimur,ut & una cum illo glorificemur.

Iftapats ad pracedentiay pats ad fequentiateferunt. Siad praecedentia
habebunt argumentumad eundem fcopum, deeo quod Chriftianorum 1if
uiuere fecandum {piritum,hon fecundum carnem, ab co quod funt hzeredes
Dei cagleltium bonotum omnium, que fane dignitas omnitm eft maxima
Vificamplificatio adoptidnis filiotum Dei, & fimul adiunctam habeat inct/
tationem ad uite nouiratem in Chrifto meditandam. Siuero ad fequent12
reteres,facientad confolatioriem et corroborationem in adfli®ionibus qu®
Chrifti & pietatis nomine inferuntur, de quibus differet fam hoe capite- V¢
finr hzc quafitranfitio quasdam ad fequentia. Et certe non parum ad utrung
facit conlyderata iita digniras & immenta felititas fliorum Dei, ut uidelicet
& moruticatis carnis affectibus fecundum fpiritum vivamus, & in cribula’
tionibus pro ueritate Chrifti fortes perftemus.

Amplificat autem iltam felicitatem per id qquod fon tantum dicit,nos elr
fehzredes,quia filij fumus, fed addit,Deisneqs fic contentus, adiungit, & co
hazredes Chrilti. Magni eft efle filiti dei adoptiud. Quia uero non omnibus
adoptiuis adfcribitur pafsim hateditas,raro omnis hereditas, ideo addit&
haredes Dei nos effe, & coharedes Chrifti,qui eft naturalis filius dei,& om
nium que dei funthares.Ebr. .uide . Cor.s.omnia weftra funt.

siquide compatiur.) Et hoc bifariam exponitar. Quidam conditionalitets
‘quidam cauffaliter:utut exponamus,refpicit Apoftolus in exemnplum Chriv
{ti, 3 =quitatis regulam omniam fuftifsimam, de qua & Chriftus, non eftdi ’
fcipulus fupra Magiftram.Dominus nofter paflus eft,pro nobis.finos adfli#
ctiones illius nomine ferre noluerimus, quomodo cum ilfo regnabim?: [den
habes ¢, Tim. 2. Certus fermo,inquit. Nam {i commortui fuerimus & conui®
uemus, (i fuftinuerimus & conregnabimus,fi cum Chrifto pafsi fuerimus

Non enim accepiftis [pivitum [euitutis. ) Notanda hic excellentia noui teftamentls
‘quomodo Chriftiani excellere debeant populum ueteris teftamenti, quant
excellentiamcollatione feruorum & filiorum ob aculos ponit.Ifta excellen’
tia in duobus tonfiftere uidetar. Primum in maiore cognitione & intellecits
diuing voluntatis quam fueritin uereri teftamento. Myfterium enim abfco®
ditum in teteriy reuelatd eft in nouo. Deinde in maiore fiducia erga Deunts
exprimitur in eo quod clamamus nunc Abba pater. '

- Hucaceeditliberras ab elementis mundi,de qua eft & ad Gal. 4.

Sed queritur hic deludais,an non 8 ip{i Deum patrem habuerint 2qt€
ac hos,cum Mofes dicat defi qui te genuit dereliquilti, & Efafas. Filios ent?,
triui, & ipfi (preverunt me.Et alibi. Primogenitus meus Ifracl. Item unus e
pateromnium noftrum. Refpondetur. Verum eft. At fpiritum Rliopumdet
nondum aceeperunt quo illum ut parcem agnouiffent & filiorum affectu et/
ga illum praditi fuillent. Non quod nemo fuerit in ueteri, qui dixerit Abb3
pater, X nemo innouo,qui fPiritum timotis habeat,(ed quod utringg fta 13/
buerit pleruncg ftatus & ordo diuinz difpenfationis in populo utroge

Abba pater.) Notent hic qui nd ad deirm fed ad fanctos uel angelos uel mof
tuos homines orant,quo {piritu dutantut, {piritus. S. mouet corda credentt
ut clament ad deum,tanquam ad patrem,donatd; credentes fijauifsimo 3¢
ducialifsimo filiorum affectu erga deum patrem. '

1dem fpiritus teftatur,) Quid hic eft docirina eot, qui docent homiAeé quem/

s - -

B

cuncg incertii effe an {itin gratia dei uel n6* An fraftra eft teftimoni fpirit?

dei, Si teftaretur angelus inquit Chry(uel etidarchangelus poffer quifquam
addubisar€




AD ROMANOS,

175

B addubitare,quia tero Deus ipfe teftatur, quis Iocus relinquitur dubitationiy
Spirin noftro.) Vide certituding huius teltimonij.Non dicitauribus noftris

uel per literam uel fonum aliqué externis fed fpiritui noftro teftatur fpiritus.

si filij ¢ beredes,) Nota commendationem gratiz Dei . Primo, quod ados

ptati {umus in filios,deinde quod {piritum dei accepimus, tertfo quod hare,

des Dei facti fumus. Quarto cohatedes eriam Ch

rifti. Quid hic facient meri

tag Acterna bona comprxhendit nomine hareditatis, 8 omnem felicitatem
quam expeamus per hoc quod fumus coharedes Chrifti, Hereditas nd o

ftat merito,fed uel naciuftate uel adoptione.

8i quidem compatimur. ) Ergo qui non adfliguntur propter Chriftum, fedin_
pace uivunt & moriuntur,non regnabunt cum Chrifto. Vide . Timo. 2. Il
non regnabunt cum Chrifto,qui Chriftum negant,(i quando illum confiteri
debent. Aliud eft non pati, cum non {it occalio, aliud nolle pati;cum fefe of,

fert necefsitas uel contitendi uel negandi.

Deinde & hoc obferuandum,quanta cottfolationis efficacia glotiam no?

Rram euehat,dum non folum nos facithgredes D

eisfed & cohgredes Chrifti

ad ipfam Chrifti communionem & confortium naturam noftram extollens.
Coharedes inquit Chrifti. Bt,utuna cum illo glorificemur.Non fimpliciter;

ut glorificemur,fed una cumillo glorificemur.

ac etiam facitsquod non {impliciter dicit, fiquidem pafsi fuerimus alt,
quid pro eo,fed fiquidem fimul cum eo patimur; induc@s & Chriftum ipfum
patientem,pafsionumcp & adfliGionum participems utfoletiir nos non foli
ex eo,quod pafsiones nofttas,quas pro Chriftoin hac uita fufferrimus, fub,
fequturaeft gloriz Chrifti communicatio, {fed & ex eo quod cum Chrifto
patimur;hoc eft,quod non {olum pro eo patimur, qui pafsiones noftras in xe

.

ternam requiem & gloriam commutare poteftfed fimul cum eo,qui fummo
" amore miferiam & adfliGtiones noftras in fefe tranftulir, filius Deis ad hoca

B patre miffus ut pafsionibus crucis nos ab aterna morte redimeret. Cum etz
go noftri gratia fadus fit pafsibilis, tantag pronobis noftrig redemptione
paffus,quis quelo piorum detrectare poteritiftam compafsionem cum Chri
ftor Quodfi fui nonnoftri gratia paflus effet,nunquid meritoscum fit Domi

nus nofter,cum illo pateremurs

um iam non pro fe, fed pro nobishoc cers

tamen {ubierit;quomodo non fimul cum illo decertabimusg

Notandum & hoc, quodnon fimpliciter dicit, fiquidem pafsi furerimus
mali quicquam,{ed adiungit cum eo.Brgo ad hoesut cum Chrifto glorifices
mut, non eft fatis quouis modo adfligi, uel quauis de caufla, fed exigitur, ut
cum Chrifto patiamur, id eftsut adfli®io noftra eandem cauflam habeat

&uam Chrifto & talis {it,qua communicet adlicii

onibus Chrifti. Alioqui tes

fte Augultino,martyrem facitnd pafsiosfed cauffa.Igitur hretici quipros

pter pertinaciam {iram-adfiguntur,non adfligun

tur cim Chrifto.

uerendum autem, quid fic cum Chrifto, uel etiam pro Chrifto patis
Nam quemadmodum fit, ut habeantur pro martyribus Chrifti, qui proptex
{uftitiam non patiuntur,ita fit,ut pro martyribus Chrifti non habeantur,qui
uere pro Chrilto & cum Chrifto adfliguntur. Sedhac dere uide in Mathxo
foftro,cap.to.ibi. Antereges & prafides ducemini propter me. Etibi. Ome

fis qui confitebitur me coram hominibus,& ¢

. Nam reputo adflictiones prafentis huius temporis non effe pares

ad gloriam qua reuelabitut erga nos

Qluom'ii meminit eius gloriz qui qui Chrifti funt in futyra uita comung
cumi

lo habebiit,mox rapitur ad amplificandii

113, ut adflictos reddat into,

lerandis malis fortiores ac coftantiores. Solenne eft in hoc feculo, ut qui glo
riam midi huius quarit, nihil labori ac tribulationisut quo uoliit perugm:z
te pofsini, detrecer. Bt plerung multd moleftid fruftra ferit,dum non adgFu
¢s fieri;non tamen acquilita

gloria

{eancur quod querebans. Edli datur yoti compot

OBS BR,IN:

OBS ER, VI|

CESER: 113

OBSEBR, Ity

OBSER, Iy’




OBSER, I

OBSER 1L

183 COMMENTARIZ

gloria toleratos fabores ac peticula adequat, cum quod eft imperfeda &ins 4
fyncera,tum quod eft labilis inconftans ac fluxa,unde merito uana uocaturs
Hic uerolonge aliter habet.Ea gloria,qua Chrifti eft,qua eft filijs Dei cum
Chrifto communis, & certoapprehendetur ab illis qui cum Chrifto palsi
fuerint, & talis eft; quae & perfectione, quantitate & aternitate fua qualuis
adflictiones fuperetsut reuera momentaneum {ic quicquid malorum hic pro
Chrifto tolerauerimus,refpetu futura gloriz huius quade re uide 2. Cor-4-

Ad gloriam,) Annotat Chryloftomus Apoftolum non inuenifTe diGionem
qua fommam cceleftium ac futurorum bonorum exptimetet pro dignita’’
te, atque ideo ufurpafle aliquid ex rebus huius mundi quod magno delys
derio affectetur ab omnibus s & cuius contrarium fugfatur ab omnibuse
Ea (cilicet et gloria. T ; ) :

. Notandum ftag quam commode gloriz didtione Apoftolus & inloco
uratut ubi ad patientiam ac tolerantiam adflictionum Chrifii hortatur. Nam
illz nihil in fe habent iniucundius ignominia, qua femper comitatur adfliz
Clos, maxime pro Chrifti nomine.Eratenim crux Chrifti fumme ignominio
fa. lracp illi contemptui & ignominiz omnium opportunifsime opponitnd
{implicem aliquam,{ed omnium excellentifsimam futurz uitze gloriam.
Qu reuelabiour innobis. ) Non diciey quae futura efty fed qua reuelabitus
in nobis. Aliud eft revelari aliquid, & aliud effe. Multa funty qua abr
fcondita funt; quz non tum primum incipiunt efles quando reuelansute
Ira babet & ifta gloria noftra.Eft quidem iam parata,fed adhuc abfcondirae
Ita alibi dicit. Non afcendit in cor hominis quee Deus parauit diligentibus
fe. Etuitaquoquenoftra, quam in Chtiftum credentes iam habemus, ita res
uelandadicitur in reuelatione Chrifti. Coloflis. Etw.loh. 5

Itaque gloriz iftfusreuelatio in futuium tempus referuatur, id quod ma/
gn confolationi feruit- Sighum eft enim talem effe ac tantam qua praefenti
fzeculo non conueniat 8 cSditionem illius excedat. Bene ergo nobis, quod
pafsioncs ifti tempori caduco ac fluxc Deus, & gloriam noftram fururo fez
culo,quod 2ternum eft adiunxit,cum 2que potuiflet diverfum.

Ecenim follicita creatuta expectatio tenelationé ilior Dei expectat:

- Infticueum Apoftoli eft; ut eos, qui tum adflicionibus Chrifti grauaban
tur,ad patientiam & conftantem expectationem efus glorig, de cuius magni
tudine ac reuelatione futuraiam dixit hortetur. Non chim ignorauit, quo
animo fint qui rei cuinfpiam, quam faturam credunt et expectant, defyderio
tenentur. Illis omnis mora longa elt & molelta. Quia ergo gloriam iftam
liorum dei,quam cum Chrifto habebimus;magnam quidem efle dixit, irau
nullee prorfus huius feculi’pafsiones illi pares effe queant, uérum adiecitin
futuro demum reuclandam effe; utadflicios & grauatos; defyderiod illius
accenfosad patientiam interra hortetur : inducit argumentam ab exemplo
totius rerum machine, quam uniuerfumuocant, omnium appofitifsimum
ad conlolationem,hoc fenfir. ER) !

Vides quanta {it creatuta totius & praefentis terum ftatus, {uperioris il
lius cceleltis, & inferioris terreftris,diuturniras & patientia, qua conftantet
& immote omnia utdiuinitus ordinata funtinfuo quodg Orgfne perdurdts
Putas ne figuram iftam creatura huius fcilicet mundi, ita fore perpetuam?
Nequaquam. Scis enim quomodo fctiptuta dicat,fore ¢celum nouum actef
ram nouam, & omniaolim immutands, Deum folum effe qui confians &
immutabilis petfeveret. Plalmo.1o2. Cum ergo ftatus huius pracfentis fxcull
ficmutabilis & mutandus aliquado,quam putas fubefle caufTam, quod adeo
diuturng perdurate Nullam feilicet aliam,quam iftam de qua loquor,reuela®
tionem acliberationg filior Dei. Sunt enim hominis gratia omnia condita:
Tam donecis elt obnoxius prafenti nanitati & corruptioni s donecgs itam

hicincolir,expectandii eft omni creatura manendids in fua feruitutc,danf:
tempy.




AD ROMANOS: 18 |

A tempus liberandorum & glorificandorum filiorum Dei adueniat. Ttags cum
omnis hacmundi machina {it in uanitatis patientia & futura libertatis ex, I
peQatione, quomodo grauaberis {imul ciilla expedtare, maxime cumipfa
00 {uaipfius,fed tua gratia ifti fic corruptioni ac diuturng moleltia {ubicctas

Hoc uidetur,meo lenfu,uelle Apoftolus, atg ideo non fimpliciter dicere, i
etenim creatura expeciat,fed,expectatioilla creatura expeciat,qua ego pu
to nihil effe aliud quam diuturnitatem illam ac perfeuerantiam omnium cuys ¥
iufegin fuo ftatu & ordine,quz certe mirabilis eft cogitanti & obferuanti, G
omnia {int uanitati & corruptioni obnoxia. At hinc ego malimillud zxxa |
eadoxiz uertere, diuturna expeatio, Germanice das endtlich harven, quam ans ; I,
xia expectatio, utadiecta prapofitio #» intentionem habeat expectationis i
Mmagis quam anxij affecius notam. Nolim tamen repugnareillis qui itauers "
tendum putarunt,quod & Chryfoftomus facit.Nam illinonihil rationis has
bentin fequentibus,ubi creature datur quod nolens fubfit uanitati, & quod
congemifcat & parturiat{ub ifta expectationeacferuitute. |

‘Notemus hic mirandam Apoftoli prudentiam,quomodo ex eo,undeim, ossER,
Pijs fumitur argumentum impie uiuendi acfentiendiydoceat nos fumere at,
gumenti patienter perfeuerandi in uera pietate,& qua illam comitatur, ad, : Il
flitione.Impij ex eo,quod uident curfum ac ftatum huius mundi adeo con/
flantem eflecolligunt effe perpetuum & aterni, atgg ideo qua de futura uis
ta & rerum immutatione,deds futuro fudiciosfupplicio malorum,ac premijs ,
iuftorum facra {criptura tradunt,plane rident, de quibus eft totum caput ul |
timum fecunde Epiftola Petri;in quo puto etiam qua de Pauli quﬁoh’ {a h
pientia, & fcriptorum eius difficultate {cripta {unt,ad hunc ipfum efle Apo, |
ftoli locum referenda, !
1 Nos uero difcamus iftam diuturnitatem huius mundi éffe expectation?, ‘
g hon effe eternitaté. Effe aliquid futuri certo,quod expectetursquo prafente |
immuranda it prafens feculi figura.Hoc certe innuit uerbum expectandi. |
2 Deindedifcamus quis fic finis ille;quem creatura tanta diuturnitate & pa
tientia expectat. R euelatiosinquits filiorum Dei. Ergo noftrit longe amplius
eritillam expeciare, & {imul cum uniuer{a creatutaperfiftere in patientia, i
quam illa iam tot feculis conftanter;idqs noftra gratia feruat, i

SEQVITVR. . 1
Nam uanitati creatura fubiccta eft, non uolens, fed propter eum qui .
fubiecit illam, fub fpe.

Ifta declarationis uice (ubiecia funt,ut creatura expectationem, quam uo
cet,doceat. Nempe fubieGionem eam,qua omnia vanitati {ubiecta funt, Et
docet {imul rerum hunc {tatum non efle ebldxzeGeopsliberum ac {pontanez ele i
Qionis,ifti creaturashoc eft;creaturas mundi huius no libere ac temere fuo,
Pteingenio terti,aut fortuito qua fiunt,fieri fine aliqua ceelefti prouidentia, .
fed creatruram efe inftar famulz,fubieGam diuinitus ifti cui feruit rerum ua
nitati.Ideo dicit : Nam creatura fubiecia elt uanitati.Non dicit: Elegit iftam
Uanitatem.Et addit: Non uolenssut excludat avfacpeoy. Deinde, fed propter
®um; qui {ubiecit eam,quibus uerbis oftendit,diuina prouidentiam ita con, ,

ftuiffe,cui creatura fit obediens. Er ne purtes iftam fub ie@ioné creaturz for -
re perpetuam,adicit fub fpe.Ea {cilicet elt;quam fupra uocauit expectatios |
hem reuelandorum filiorum Dei. .

_ QVAESTIO. I

Sed hic quaritur,quomodo Apoftolus dicat creaturam fubietam eflc ua ‘
hitati;cum fcriptura creationem rerum defcribens, dicat:Etuidit Deus cun, .‘
a qua fecerat, & erdt ualde bonarSi qua Deus fecit,{untualde bona, quos ‘ J
modo dicunturuana¢

Refpondeo. Non dicit: Nam creatura uana eft, uel uanitas, fed vanitati i

fubiecta. Aliud eft effc uanitatem, aliud uanitati ad tempus fubiectym. Va,
, q nitas




4

“QBSERI

®BSER, I

OBSER;
e

©OBSER.
111k

(13 COMMENTARII

nitas eft corruptio & interitus,qui eft ex corruptione. Ita exponit Ambrof. A
Etipfe Apofiolus hocinfrimox declarabit. Creatura propter hominem con
dita,idco corruptioni eft obnoxia, quod homo ipfe propter peccatit ifli Qb"
noxius factus el}i)',cuius gratiailla codita efty ut feruiret illiin ifta corruptio”
ne conitituzo. Ifta uero {ubiectio ac feruitus corruptionis, creaturam NOTE
dit malam,nec prohibet effe bonam,id eft,utilem. Quomodo enim malael/
fet & inutilis,c prouidentiz Dei & uoluntati aded conflanter feruiat:Non
ergo damnatur hic crearura fuxta opinionem hareticor, fed dcclarat}n‘d"
fpenfatio diuina,cui illa feruit,donec ueniat tépus gloriz filiorum Dei-

Creaturafubieda eftsnon uolens,) Diligenter obferuandus eft hiclocus, ne pﬂf""
mus omaiaqua in rerum natura & curfu fiunt temerario aclibero curiu Ut~
tro itatine fumma illa ccelefti prouddefitia fieri. Naturalia quidem funt, fed
nG libera & {pontanea. Aliud enim eft effe naturale,aliud liberum & prO{Pl'q
motus, Cogitemus itacs nos qua naturaliter fiunt in rebus creatis, fieri ub*
iectis, & nolentibus, id eft; filibera eflent, longe aliud acuris.Hoc proderif
ad alendam fidem, dum obferuamus in omnibus diuinam ordinationei
prouidentiam ac uoluntatem.

- Vanitati.) Ergo omnisiftamundimachina cum uniuer{is fuis membris ¢
portionibus,quz {ub creatura appellatione comprahenduntur, uanitati;!
eft, corruptioni,obnoxia ek Quid illis ergo tantopere adhzremus,cum fint
obnoxia corruptionis Quid admiramur feculi huius pompam; gloriam, faz
ftum,uires,&¢.de quibus dicit Sapiens,quod uana {int omniar :

Propter cum qui fubiecit illam.) Famularum creaturz facit obedientiam,qua diz
wina voluntati exhibeatur.Et uide quam cGmode admoneat ad patientia™s
cuius eft obiecum diuina uoluntas & difpofitio, Difcamus itaque & nosift
quibufuis adfli¢tibnibus ac moleftijs refpicere ad ordinationg Dei, cogitan/
tes Deam effe qui nos quemeg fro loco collocauerit, & ferenda infunxerit.  B.

subfpe.) Nota, quomodo diuturnitatis moleftiam foletur ac mitiget, toler2
bilemd iftam fubieGtionem qua uanitari fubiacemus,reddat, argumeto fpe
rerum meliorum, quod fane omnium eft fortiflimum in rebus aduerfis, im?
unicum, id quod & feculi iftius prudentes agnofcunt. Spei folatium, {i quis
adflito indere queatsquafo quanta illum anguftia 8 moleftialeuabitsRur/
fus {i quis adimat,quid aliud facit,quam quod in defperationem adigit, 5(e®
adflicto facit omnium adfli&iflimums

Ideo cum Cicero Catilinam uellet fumma improbitatis arguere, intet ¢* -
tera & hoc illi adfcripfit,quod 5 foli peffima quaqs defignarit, fed 8¢ fpest
rerum meliorum miferis ademerit,qua unica{it confolatio in miferjs.

Quoniam & ipfa creatura liberabitur 2 feruitate corruptionis, in liz
bertatem gloriz Aliotum Dei. . 3

Rurfus declaratio.Quia dixit,fub fpe,qua fit illa fpes,quam habeat cred/
tura uanitat{ diuinitus fubieca, his uerbis exponit,dicens, Quoniam & ipfa
creatura liberabitur  feruitute corruptionis. Brgo fpes creaturz eft, quod fie
olim futuralibera abifta feruitute corruptionis.
v Eripfe.) Non fimpliciter, quoniam creatura liber: fed, & ipfa, ut doce?t
non folam nec primarie, fed nobifcum & fecundarie liberandam. :
2 Aferuitute corruptionis,) Hic difce corruptionem efle quam fupra uocauit U
nitaté, Bl aut€ pfope Graecis anceps. Nam illis fignificat hac didio uiciatio’
nem rerum, deinde & interitum & exitium. Aug.legit,  feruiture interituss
3 Inlibertatem glorie. Quidam legunt,pro,inliberraté gloriofam; more bral
co. Alias poterit intelligi dictum tanquam oppofiti¥ feruitutis corruptionise
Oppolita enim funt feruitus & libertas, deinde corruptio & gloria. [ta% i
ineptum fuerit, {i feruitutem corruptionis exponas pro feruitute corrupta

ita puto non quadrare,{i exponas in oppolfito,libertatem glorize, pet;libertd/

tem gloriofam. Proinde apertius forfan erit,{i exponas, libertatgad [] Pr::ﬁ
i0




AD ROMANOS, L1

o filiorum Det,id eft, qua filij Dei  corruptione ad glorfamliberabuntur. .
: QVAESTIO:

Sedhic nd mediocris quaftio occurrit; de creature immutatione. Quod
creatura dicitur olimab ifta feruitute corruptionis libera fore; nihil-habet
obicuri.Quod iero non folum uidetur Apoftolus dicere,quod fit aliguando |
liberanda ab ifia feruitute, fed addit etiam; quod fitliberandain liberation€ |
gloriz filiorum Dei, facit ut hic locus fit femper habitus obfcurus -8 multis f
ineptijs & impijs cogitationibus occafionem dederitapud haereticos, quod
Augaltinus etiam aperte {cribit,qua dere uide libro quaftionum &.cap.s7.

Nam hic mox difputatur de angelis quomodo illis cGueniat,quod dicit crea
turam uanitati fubiectam efle; deinde congemifcere ac parturire. Tertio lis ‘|\
berandam a feruitute corrupcionis. Poftea de beftfis,an 1llz quogs {ing future r
polt refurre@ionem,& an omnes quorumciq generum 8 ®tatum: [remde
plantis ac [ponte na’centibus,an horum omnia genera omnes omniii genes '
rum fpecies,omnia fingulari fpeciert indiuidua, que unquam fuetuntatg
interciderunt,quz iam funt,& qua fequentur in fin€ ufg mundi, etiam cum ”
frugibus fuis,ac fuis quag locis ubi olim collocata fuerant, fintad futuram -
fecu um reftituenda De his omnibus difputationem ex hocloco mouent cu !
tioli homines.ut folét ex obfeurioribus eruere;unde ineptias firas ftabiliant.
Hinc eft quod credo prafentem locum potiffimii ex his effe de quibus Apo |
fiolus Petrus fecunda Epiftola cap.ultimo meminit,ubi ita fcribie: Adueniet |
autem dies Domini ficut fur,in quo cceli magno impetu tranfibunt, elemen
t1 uero calore foluentursterra auté,& omnia qua in ipfo funt.operae: uren, ,
fur, Cum igitur hec omnia diffoluenda fint,quales oportet uos efle in fanciis !
cBuerlationibus, X pietatibus expectantes ac properantes in adueéntum diei
domini,per qué cceli ardentes foluentur, & eleméta ignis ardore tabefcent. !‘
ouos uero ccelos, X terram nouam,& promifla ipfiuis expetamus,in qui, |
bus iuftitia habirat. Propter quod ¢ hariffimishac éxpeciantes fatagite imma
culati X inviolati inueniri in pace.Etdomini noftri Iefu Chrifti longanimi, .
tatem,faluré arbitremini, Sicut & ¢h ariflimus frater nofter Paulus; fecundi
daram f{ibi fapientii fcripfit uobis,ficut & in omnibus Epiftolis loqugs in eis |
de his,in quibus funt queda difficilia intellectu, qu: indocti & inftabilesde, ‘
rauant,{icur & cacteras [cripturas ad fuam ipforum p rditionem. Proinde ‘
E.Auguﬂinus,loco fupra citato, per crcaturdnihil intelligicaliud & homis ]
nes,id (ci'icet quod et in homine terrend & corruptibile. Quemadmodii 8 |
¢reature dictionidetur acci pi,Mar. ultimo.Pradicate Enangelitomni crea | ;
turz, B¢ Coloflir. Quod predicati eft coram uniuerfa creatura,quez fub coes |
Yo eft.uit idem fit,atq coram uniuerfis mortaliii nationibus ac generibus. Ira |
tamen iffam fententiam ponit uir fanctus, ut effe eam certam affitmare non
aufic, Putat ilfam temen poffe mederi hareticori inanibus cogitationibus. |

Quidamalijsut Chryfoft. Ambr. Acthanafius,& c.de creatura quide; id eft;
mundi hac machina, &omtibus creatis,intelligit,(ed 1S éodem ferifu,ut ap 1
patet Nam Chryfoft:ira exponit utdicat credturd cum homine glorificandd
ctiam,quemadmodi i familia glorificetur curh hero glorificato, idgs factutd
ad amplituding honoris noftris Ambtof.uero uidetur in eo confiltere quod |
creatura fic a {rruiture corruptiofiis,in quaiam laborat & ingemifcit,liberan ‘
da requiemds habitura; quod tiero fit etiam honoris .noﬁn' particeps ﬁ.u_ura, |
non uidetur adicere. Q_uanfg,quid necefle eft,utin has angu{'has g‘e_truda :
tur,cum neq ipfa Apoftoli uerba talia fint,que neceffario gloriam ﬁ_lxorum \

#i creaturis comunicandam euincant.Quod enim dicit,ad libertaté glorig
filiord Dei,poteflt de eo intelligi, quod nd fimpliciter 4 {eruitute corruptios \
nis creatura liberabitur, fed quod liberatio illius ad hoe facurafit; ut ceffans |.
te corruptione cui f eruijt,quod in filijs Dei cor‘rup:ibile‘ eratincorruptionis ;,
gloriam induat. Quidnos tenebimusccerta fequemur, Primum certum efty’ '

cicargram omnem a corruptionis feruitute liberandam: fpiritus fanus per’
_— q » Apoftoy |

—




|
|
|
|

Y COMMENTAR I-I

Apofolithoc dicitseredimus ergo uerum cfie, nec poffumus falli: Dq{ld,g 3
credimus filios Dei potituros libertare gloriz coeleftis cum Chrifto,fpiritus
fanctas hoc pradicit, ergouerum eft. Qui credir errare nd poteft. I’ert’rof'z
quod ad creaturas attinet. De angelis nuila eft dubitatio, quod {int glorioll
permdfuri,cum omnibus ele@is.De ccelo & terra, {criprura docer, quod Link
immutanda. Hoc eft de corruptione ad incortuptionem tranfitura. Pfal.1o*
Ebr. . & 2.Per.ult. Ceelos nouos & terrd noud creabit Diis. qui ifta credunts
nd falluné.Quod uero attinet ad ea que quidé propter homin€ codita funt et
ipfa,fed trilitoria fuerdt &funt,ut oriant & ftatim intercidaut plate,befti¢s
& id genus alia,noftrit non eft certi quic ftatuere. Proinde qug huiufmodi
fun: cafilio dei infcrutabili,relinquamus, an omnia uelit reftituere, uel fec®

Scimus enim, quod omnis creatura congemifcit, (imul g nobifcum
partutit ufcp ad hoc tempus.

Quia creatura fupra dedir,quod expeciet reuelationé filiorit Dei, & quod
wanitati {it {ubiecta non uolens, & quod ipe fit liberationis pradita, quod ab
ifta corruptionis feruitute aliquando fitliberanda , coOmodum dat illi etiam
gemitus ac parturitionem. Elt auté avbpumeandie, qua Apoltolus hic utituty
ea qua hominum funt & animatorum transferens magnitudine affectus ad
inanimata quog,quemadmodum folent quiuberangi affeciu uel triftes funt
uel leti. Alicubi iubet propheta montes exultare,iubilare,ac plaudere mant
bus.Ita & hocloco Apoft.ut exprimart, X quali ob oculos ponat, feruitucen
iftam creatura non perpetuamsfed olim ceflaturam, quando fcilicet reuelas
bitur gloria filioram Dei,ut adflios ad patietiam hortetur, facit creaturam
expeciare nobifcum tempus illad glorie, & in terra nobifcum gemere, & inz
{tar mulieris grauida parwurire. Qua fane parturitionis metaphora clancus
lum (ignificat prope effe liberationem creatura ab ifto graui {eruitutis ones
re,adeog & prope efle tempus nofira gloriz.

NOTANDYM. "

Omnis creatird congemifeit,) Argumenttt hoe ad patientiam inadfliGione, om
nium eft fortiflimum. Si enim omnfs ¢reaturainlabore eft & gemitibusifto
corruptionis tépore,fimuld nobifcd parturit, donec liberetur, quare nos im
patientes eflemus paffiones huius temporis detrectantes, cum illa nofiri gra
tia hzc patiatur. Vniuerfa mundi machina laborat,corruptionids ac uanita’
ti fubieCta eftscurnos grauabimur,fi quid {it ferendum ¢ Nimirum delicatus
elt,qui cum uniuer(a regio,in qua uiuit,calamiraté patiatur,ipfe folus quics
quam ex eaferredetrectat.  Et{iin caufla fic eius calamitatis, fane impro?
bus eft cum alijs calamitar@ uicio fuo accerferit, fiipfe interea cupiat delitijs
operd dare,dum alij dolent aclugét. Vide quo pudore fuffundamur,quidelé
tias huius feculi fectamur, c omnis creatura cogemilcatac parturiat noftri
gratia. Creaturadoletacluget, grauate corruptionis feruitute, & nos quo’
ti gratia creatura uanitati {ubiecta eftsnullo cvumabize huius fenfu tenemuts

Noo folum autemilla, fed & ipfi qui primitias fpiritus habemus, &
nosipl, in nobis ipfis gemimus adoptionem expectantes , redemptio”
nem corporis noftri. '

. Viamplificet defyderium ifiud futura gloriz, reddatds argumentum pa’
tientig fortius,acreaturis afcenditad ipfos ufgApofiolos,qui & ipfiintra [
gemant & parturiant;expectantes redemptioné plenam & confirmmatans

Ilud; Qui primitias {piritus accepimus, intelligitur de dono illo {piritvs
S.quod prim@ Apoftolis dati eftsatqs ideo primitiz uocat ficat Chriftus 02
catur primitig refurg @t ex mortuis, eo quod primus ex mortuis refurresite

Adoptionem expedantes.) Quomodo dicit expeciari adoptionem, cum {upra
dixeritnos effe iam filios Dei,accepiffeqs fpiritum adoptionise Seipfumdes
clarat,cum fubdit,redemptionem corperis nofiri. Spiritus quidem Iibi«:al; ﬁn




¢ AD ROMANDOS. 135 I

A & inuita,corpus uero adhuc uanitati fubiecid, cauflam dat gemendi prople Vvide 2.Cors |
na & cofummata redéptione,que futura eft adeogs cii gemitibus expectatur.
Magnifica confolartio.Ipfi Apoftoliin corpore ¢oftituti; coriuptione gras C¥SER: X
uati,{pe adoptionis liberandorumgs corpori ingemuerunt, expectantes ple
nam redemptionem.Si ergo ingemifcimus & nos, expectamus & nos futus i
ram redemptionem & gloriam, granamur & nos in hoc mortali noftro cor, J
pore;habemus hac omnia nd folum cum uniuer(a creatura; fed & cumipfis l
Apoftolis communia Erat illis gemendum & expectandum,qui {piritus pri
mitias acceperant,quare non & nobis £ Quid enim aliud per gemitus & ex, (
pectationem redemptionis fignificar, quam adfligi ipfos quog Apoftolos¢
Et praeterea obferua quam extollat futuram gloriam filiorum Dei. Philo, ¢83ERi 1%,
fophi quidam id uoluerunt effe fummum bonum,quod omnes expetunt. V¢
Epicurei uoluptatem,quam omnes ex natura appetant. Nofter non philofos r
phus,fed 86009~ proponit nobis uere [ummi bonum, futuram fcilicerglo
riam filiorum Deisdum illam facit expectare omnem creaturam,progilla ge |
mere {cribit eos qui mortalium omnium fuere pracipui. O’ quis dabit nob{s
iltos Apoftolorum gemitus in pectora noftra £ Quamlonge alia futura els 3
fet uitz noltre ratior Q‘
Siquidem {pe feruati famus, fpes auté [ nideatur, non eft fpes. Quod
enim cernit quis, cur illad & fperet ¢ Siuero quod non uidemus, fpera |
mus,id per patientiam expectamus. . |
Pracedentia latius declarat, fed ita ut exipfa precedentium declaratione
iterum alio argumento confolationem adflitorum ad patientiam ftabilien,
dam firmiore efficiat. Dixit ipfos etid Apoftolosingemilcere intra feipfos,
efleqs in expeatione adoptionis ac redemptionis, qua poterant uideri pas ‘||
3 tum cum prcedentibus conuenire; quibus afferuit nos effe iam filios Dei; ,
accepifleqs (pirit@ adoptionis,ut auditor imperitus ftatim cogitare poterit; t
Quid hoc eftr putabi nos efle faluos,acredéptos. Iam dicit Apoftolos ipfos -
expedare adhuc redemptioné,& intra feipfos gemere, Si redépti {unt, quid
expe®ant redemptionemsSi faluati funt,quid ingemifcunt ¢ Has cogftatios
nes amolitur perea qua declarandi gratia {ubficit, fumptaex ipfa ratione {4
lutis noftra,quae ita habet,ut nondum illam reipfa;fed fpe tantum appreheni
derimus.Et quia hoc omnino indubitatum eft, propofitionis uice per affers |
tionem dicit: Spe enim falui facti fumus, quod idem eft, atep falut@ noftram, .
{pe,& nondum reipfa,apprehendimus,Hanc propofitionem non firmatali, |
qua probatione. Chriftianis enim certa eft alioqui & indubitata, qui fiega,
te no poflunt fe faluatos efle per Chriftii, 8 cum interea reipfa nonduming
plane beati, fed adhuc miferiz & corruptioni obnoxij,per fe patetng re;, fed ‘
fpe falut@ iftam efle adeptos. Ex ifta certa ac manifefta propolitione declas !|
ratiam,quod antea dixit Apoftolosipfos quog expeciareredemptioné cot |
poris,& confummatam adoptioné. Viurpatauté argumenti exipfafpeina |
tura,cum dicit:Spes uero qua uidetur;non eft fpes. .auod enim quis cernits;
ut quid & fperatyQuibus uerbis nihil aliud facit,quam quod naturd fpei poy
nit talem effe,ut nequeatrefpicere prafentia,fed-necefle habeat adaptatiabs !
fentibus ac futuris.cLIinc‘ colligit & infert. Si ergo quod non uidemus {peras |
mus, confequens eft ut per patientiam illud expectemus. Habet ergo hic lo, .‘
cus ad hunc modum. 1 aui cquid fperatur, prafens non habetur,fed futu, |
rum expectatur, Ad maioré hanc pertinentifta,fpes {i uideatur;non eft {pes.. i
(lugd enim cernit quis,cur illud & [perety = Salus autem noftraacplenia. |
redéptio fperatur. Huc referendii eft,quod dixit : Spe enim falui fadti fumuss § 3550 |
5. Ergo falus noftra prefens nd habetur, fed futura expectatur.Hoc elt quod !
dicit: Siuero quod non uidemus fperamus, id per patientiam expectamus. |
- Admonet itagg non folum Apoftolorum exemplo ad patietitiah & expe. |
Qationem futurx gloriz,adoptionis ac redemptionis,{ed & per ipfam faluy
: q 3 tia |




OBSER.I:

OBSER, I+

OBSER
i~

OBSER: I

196 COMMENTARIT

tis noflre rationem,quee nifi Chriftianilmus plancinane quid {it, non poteft A
aliter habere,quim ita,ut {pe future gloria patienter quafuris achictiones 1O
lerances expectemus quod fperamus.

Lilud;Spes aatem liuideatut,non ¢ft fpes, per metonymiam dicium efty ul
intelligas (pem dici id quod fperatur, Proinde non fubrjcit: Quod enim cer”
nit quis,quomodo illud fpes efteled,curillud & fpercts lremnon dicit, fiues
to quod nonuidemus,fpes cltyfed, fperamus.

Non et autem ifta metonymia inanis ac mere poctica, fed reuera theolo?
gica,magnadsratide fuftulta. Quod enim fpes uocaturyid quod fperarursad?
monetin Chriftianifmosuetiss ac rebus iplis agendum nd nudis tantinomt
nibus. Vitis uere fpem habere dicatur qui {perat,quemadmodi & fidem,dui
promiflionibus Dei uere credie. Apoftolo fermo cft de uera fpeucrorit Chit
ftianori,id eft,ucre credentifi, Quid enim eft quod fperatur, nifi quod certo
futard creditur ac defyderatureluxta illud EbranFides eft fubftatia revi {pe/
randarum. Qui ergo fide carent,quid fperabunt: Qui nd {perant,de illis dict
non poteft,quod (pe fint falui facti, & quod (pem habeant.

Deinde notandum eft quid ex fpe credentid colligat,nempe expeciationé
futari ac fperati boni.Hoc & in rebus huius uitz patet. Qui ergo nd fperaty
nd expectany certe quod n fperant.Et quia futura bonano expedant, fitut
prafentibus Yefe oblecient, quibus deficientibus nihil aliud fequitur, quam
defperatio.Hic fcilicet fons elt omnis auaritiz acluxus prafentis fecull.

Obferuandi eft & hoc,quod adifigit,per patienti,quo innuit, ita habere
conditioné huius fpei & expeQationis;ut per patientia tolerandg fint omnis
gencris adflictiones.Notz funtillze {entétiz. In patientia ueftra poliidebitis
Snimas ueftras,Et: Per multas tribulationes oportet nos ingredi regnit Def
Appofite ergo folat adflictos,qui tii pro Chriftinomine plura perpetiebant.

Confimiliter autem & fpiritus auxiliatur infirmitatibus noftris. Siqui ®
dem hoc ipfum quod oramus ut opottet, ton nouimus ;: verum ipfe {pis
ritus intercedit pro nobis,gemitibus inenarrabilibus,

Atille qui fcrutatur corda, nouit quis it fenfus fpiritus,quonia fecun-
dum Deum intercedit pro fanétis.

- Aliudargumentum eftad confolation& 8 confortationem in adfliGionis
bus, & ipfum fortiflimum ac rarum fumptum ex ope {piritus, qui dacur cré/
dentibus uerus paracletus & confolator. .

Magna quidé eft uirtus fpei & patientize;de qua fiprh meminit. Quia ue/
ro,dum fupra modum urgent adflictiones,animocj credentiuum negocit. fas
ceflunt horror ac metussuel triftitia & dolor,fitut (qua eft carnis imbecilliz
tas) nonnihil ipfa {pes & patientia labefa&entur,ut uidere eft in multis pfa
mis.in [ob & Hieremia,fortius aliquod adiutorium oftendit,quo infirmita’
ti nofirae fuccurratur; cum dicit: :

Confimiliter autem ¢ fpiritus auxiliatr imfirmitatibus noftris.) Confimiliter,id cﬁ,qﬂE’.
admodum {pes & patientia imbecillitates noftras corroborant.

cuwwanlaeubaven, Simul adiuuat.cvlAcpebivoua: hocloco fignificat laboraft
tem adiuuo, manum porrigosgigreiffon,quemadmodum {olemus in deporta?.
dis grauibus oneribus, ubi uel manus manui inferitur, uel alijs medijs & i/
ftramentis utringg prahen{(is onus afportatur.Hoc fcilicerfacit fpes,qu® ad*
flictiones noftras tolerabiles reddit. Hanc ipfe quocy {piritus adiguat & ful
cit.Jdeo dicit o evlAepbeveron.

Quis quafo ifta credens ad tolerantiam malor nd animabitur ¢ Tot funt
adiumérastot confolationes in adfliGionibus Chrifti, ut etiam fi nos infirm¥
fumus,nemo tamen cauflam habeatdefperationis. Vniuerfa creatura nobis:
collaborat,feruit,conigemifcit,congemifcuntds etiam illi qui {piritus acceP®

runt potiora dona,{pes,qua faluati {ymus;patientiam ad expectandam ftl.ﬂ:;-:‘
, : ¢

v




AD ROMANOS. 137
ram gloriam largitur, & prater hec omnia ipfe quogg (piritus fuccurrit infirs
mitatibus noftris;laboranticg fpei opem fert. fn

Quod atiinetad imbecillitates noftras, nG parum confolarionis adfert &
hoc,quod humani illam & comuneém imbecillitar€ & ipfe Apoftolusagno
feit, X fimul in fefe transfert, NS enim dicit,auxiliatur infirmitacibus ueftriss
quafi Apoftoli humana infirmitate careant, adeogifto fpiritus adiutorioos
pus nd habeantsfed cGiungit {e infirmis, ipfe infirmus erigens & confolans
infirmos. Ita uoluit Deus,utfj;quor® opera uti deftinauir ad docendit & con
fortandum alios, & ipfi{int infirmiscommunisg; fragilitate & imperfedione
praditi,ne cauffa fitimbecillioribus aliqua pufillanimitate grauatis, animd
defpondendi;ne‘ue putent fe contemni,quod {uncimbecilles.

Hanc confolationem imbecillium obfcuraruntin Ecclefia,qui de fanctis
o6mnia fublimia & fortia pradicarunt.

Huc etiam facit,quod inducit fpiritum fanGum quocg imbecillitates ho-
ftras tam nd contemnete aut deteftari; ut eas magis adiuuet, ne quod infir/
mum eft,penitus extinguatur ac pereat. _

Quzfo quo fpiritu ducunt qui incredibili ifto & pharifaico faftidio imbe
cilles peccatores abijcitit & conténunt,quéadmodil fieri uidimus ab Anaba
ptiftis # Spiritus 8.6 eft catepror infirmort,led adiutor. lllo nS poflunt effe
preditisqui efde animii nd offendiit. uide Gal.s. Vos qui {piritales efiis, etc.

Siquidem hoc ippfum quod oraturt fumis,¢re.) Iitadeclarationé habent & probatio,
0e eius,quod Jixit {piritd adivuare infirmitates noftras. Quomodo hoc fia¢
docet cii dicicsIpfe fpiritus interpellat pro nobis gemitibus inenarrabilibus.
Loquitur autem de gemitibus cordiumnoftrorum ita occultis, utfint plane
inenarrabiles. Ilos dat {piritui fancio, proptercaquod fuo motu eos generee
ac producar.ldd quod ideodico cum ueteribus,ne quilqua difputet, quomo,
modo (piritui fancio conueniat adfcribere gemitus & interpellation@; cum
{ituerus Deus, in quem nec gemitus cadere,nec intetpellatio competere pos
teft. Quemadmnodum in fpiritd fancto clamamus abba pater,ita & inillo in/
gemifcimus,dum per illum ad occultos iftos gemitus permouemur.

Apparetitagg Apoftold mitabili modo gemitus fanAori,de quibus fupri
dixit,propius Xexactius cofyderalfesexg illissqui miferabile quid ac lu@uo
fum effe uidentur,argumentda fumpfilfe omnia maxima confolationis,quod
intepretatur €os efle argumentii inhabitantis & ingemi{centis in nobis;atg
interpellantis pro nobis {pifitus Dei.Ratio humana interpretaretur iftos ge
mit(is notas eflc impatientice; & animi reluctantis d.uoluntari. Apoftolus ue
rointelligit eos elfe gemitus motu {piritus S.elicitos,efliqp ipfillima inteipel
lationg fpiritus S.pro nobis,& indubitati imbecillitard noftrar adiutorii

_ PROBATI10: _ :

- Sed quomodo probatiftos fanctorii gemitus, cffe gemitus fpiritus 8. &ins
terpellationé ad deii pro fanctisslta [cilicer. Biquidé hoc ipﬁlm,fnquir,quod
otatgri fimus, it oportet;no nouimus.His uerbf?lp'ernegat iftos gemitus ef”

efimpliciter cordium noftrorum motus, dum afferit nos ignorare quid illig
femitibus petamus.lntclligﬁr quidem fanci 2axios quofdain fe uolui gemi
s, maxime dum obtinet grauis aliqua tentatio. Sed lli funt adeo obfcuri
utipfieos non intelligant. Vigent enim tum maxime, quando uidetur tenta
tifides ac fpes,quado fentitur abiectio quada ac deftitutio opis diuing.Ideo
Uocat eos hic gemitus inenarrabiles. Cum efgo {int tales,qui obis etid ipfig
incogniti fint,colligit effe eos motus fpiritus ad det pfo nobis interpellates:

Mud,xeds Aé.Quemadmodum opottetsbifariam accipitur. Quidam refe,

QESER.17,

OBSER;
1B

Notd;

tuntad praecedens,oramus,ut intelligas tios orarend pofie utoportety id eft

ignorare quid (it quod orandit & petendum ﬁt,-(}_uo {fenluuereres rlcriq; ex,
Ponunt. Veexempli gratia, Paulus orauit, ut auferrerur fe ftimulus ille Sa~

tanz, & c.Ethoc fane pleriieg fit.uerit nd uidetur iftud hoc loco tielle Apofto -
us, Quidam referunt ad fequens, non nouimus, qualidicat, hoc quod nos
' q 4 ora/




OBESER:L

@BSER. 11,

pfalar4

ORSER. I,

pfal.o-g
OBSER. 11

OBSER.
1L

Al COMMENTARIL

oramus non intelligi 3 nobis,ut oportet ad quod uidetur pertinere argumen
tum ipfum, quo probat gemitus iftos elle fpiritus fanci pronobis ingerpella
tionem,quemadmodum dictum eft.

Pace omnium dicam quod mihi uidetur. Pofteriot fententia quidem pros
pius uidetur accederead fcopum Apolftoli, uerum impedit adhuc, quod ita
exigeretur nobis intellectus iftorum gemituum,qui funt (piritus,& inenar
rabiles.fireferas hoc fenfin,ad uerbum intelligendis nefcimus ut oportet; uf/
delicet {cire. Ergo oportet fcire quid uelint ifti gemitus. Quid ergo cum ne/
fcimus quid uelinee

Proinde mihi uidetur ita exponendum,ut exacte faciat ad probatione pr¢*
cedentium,atq adeo & confolationem non ad maiorem perturbationem ac
deie@iortem. Si enim oportet fcire quid uelintifti gemitus,& quidfit quod
oramus,imd quod interpellat pro nobis (piritus, certe non proderunt nobis
hi gemitus,nififint nobis cogniti.Non funt autem,&c.

Itaqs mea fententia ad illud nefé dlé fubaudiend eft, (i noftri effent iftige”
mitus.Q.d. Si gemitus eft de quibus dixi,plane noftri effent,certe oporteret
eos nobis efle quam cognitiffimos,quid {cilicet uellent quid orarent. Jam cff
fint occultiflimi & incnarrabiles,fequitur n efle noftros,fed piritus fanclis
Hzec fententia (i nd uidetur effe remotior, pulchre facitad {copum huiusat?
gumenti.3i uero difplicuerit,fimplicior eritea quam ueteres tradunt.

Videmus hic qua fituera oratio credentiii,imd magis uita,radix, ac prin
cipalis motus orationis,gemitus fcilicet fpiritus fancti. Verba oris & exters
ni geftus magis ad fpecié funt referenda,qua etia hypocrita referre poffunt.

Secundo loco obferuandi eft & hoc,quod gemitus fanciord in rebus ads
uerfis uocat interpellationem fpiritus fancti, Vnde intelligimus eos fignum
efle futuri auxilij.Ideo plerung fit, ut tempore eo ubi in uicino eft auxilium
Dei,fanci enixius ingemifcunt ad Deum. Sic Ifraelitz nunquam enixius ad
Deum ingemuerunt,quam dum in propinquo effet etiam iplis infcijs liberas
tio.Ita in Pfal. Propter miferiam inopii, & gemitum pauperi, nunc exurgds
dicit Dominus.Non poteft Deus ferre getnitus fuor, ideo dum deftinat au
xilids {piritu fiio mouet pectora ipford, ut & altius ac crebrius ingemilcant.

Avtille qui fcrutatur corda,nouit quis fit fenfus fpiritus. Quoniam fes

cundum Deum intercedit pro fanctis.

Q. cogitet quifqua: Si ergo ignoramus quis fitgemituf noftrord fenfuss
quid proderunt apud DeumrQuid conferent ad confolationem: Eriam {in0
bis,inquitsfunt incogniti,Deo tamen funt noti.Js nouit fenfum fpiritus, efle
fcilicetinterceflion? pro adfli®tis. Nota periphrafim Dei,qui fcrutat corda.
v Innuit feloqui de gemitibus cordium nofltrord. Non dicit, qui ferutatu®
{piritum,fed corda. 2 Expendendum dat,quod fcriptura toties obfjcit,ni’
hil efle in cordibus noftris quod Deo nd pateat. Quotulquifs eft,qui huits
non obliuifcatury 3 Docemur Deumaudire defyderia noftra.Sic gemitu$
Mofis ad mare rubrum,erant clamores in auribus Dei. Etin Pfalmo : Defy”
derium pauperum exaudit Dominus.

Quonism fecundum Deum.) Vel hoc uult, quod ifta interpellatio fpititus fit €*
uoluntate Dei.uel,quod petat easqua Deo placedt. Confolatio ergo efts pt”
ritum in nobis neceffaria Deocp placita petere,etiam {inos ea ignoremus-

wnterpellat pro fandtis.) Cum loquatur de infirmis, quare non dicit, interp ellat
pro infirmisDocet ngs,fanctos effe iftos imbecilles,& que feribit comu? =
effe fandis quog. Etipfos ignorare quid orandii fit, adeocs opus habere ifta
interpellationc fpiritus.Iterum docemur fanctos non hoc effe,quod in erro/
re putauimus aliquando. Qui Chrifti fant, fan@i funt, Jili yero di in hac ¢ar/
ne funt,communibus funt infirmitatibus obnoxij.

Scimus autem, quod his qui diligunt Deum, omnia cooperantur in

bonum, nimirum his qui fecundum propofitum wocati funt.

Qubni:ﬂ’




AD ROMANOS. 189

Quoniam quos prafciuerat,eofdem & prafinivit, conformes imag
ni flf) fui,ut ipfe fit primogenitus inter multos fratres.

Porrd quos prafinierat,eofdem & uocauit. Et quos uocauit, eofdem
&inltificauit. Quos autem iuftificauit, hos & glorificauit.

Aliud argumentum ad confolandum & confortandum Chriftianoti ad,
flitorum animos inducit,de eo, quodnecefle fitillis nihil poffe impedimen
to cfle, quo minus faluentur : imo,conditionem corum ita habere,ut omnia
illis ad bonum cooperentur.

1 Parum eratdicere nihil vobis noxium erit,omnia,inquit, ad bonii uobis
cooperdtur. Tam abeftyinquit,ut qua occurriit aduerfa faciant ad perditios
nem,quo mundus illa deltinat,ut magis adiumento fint ad bonum.

2 Deinde,nd dicitaduerfa quz toleratis,fed omnia, quarcungs wobis intet
tari poflunt: omnes creaturz, (piritus ipli quoc, cooperirur uobis ad boni.
3 Notanter dicit,diligentibus Deti.Non dicit,dilectis 2 Deo,licet &ipfum
qQuogs uerum {it. Quid enim obefle poterit fis, quos diligit Deus ¢ Quia uero
Notius eft nobis;maxime adfliissquo nos erga Deum, quam quo Deus ery
ganos(itanimo,& qua hic fcribuncur ad confolationem adflictorum,potif?
timum infticuticur, quo omnium fint de certitudine falutis certiflimi, maluit
oftram quam Dei poneredile@ionem. , _ :

4 Quarto;non fimpliciter hoc afferit, fed tanquat rem omnibus Chriftia-
nis certam & indubitatam,id eft;qua pertineat ad Chriftiana fidei commu/
hem certitudinem,cum dicit: Scimus autem. . _

s Quinto.Ne aideatur hoc dare noftre diletioni;quie for{an in tentationd
bus ad confolationé imbecillior effet: Imd,ne dileion; Deiscuiufuis efle {is
nat,ad ipflum nos omnium certiflimii (alutis noftra,primariumes fundamen
tum quafi manuducit,dicens,quifecundum propelitum uocati funt. Loqui/
tur autem de propofito non noftrosfed Dei. ’

Non fimpliciter dicit,quos propofuit fibi faluandos Deus, fed,quos uoca
it iuxta fuum propofitum, rem expreflam coniungens rei omnium occul,
tiflimae pariter & certiflima. Ergo ifta certitudo quod diligentibus Deum
Omnia cooperenturin boni pendeta propofito Dei omnium firmiflimo, de
Quo infra quodt cap.9. Eph.1.& 1. Tim.r.atp ideo argumenti huios medium

elt,propofitum Dei effe,ut faluemur.ut ita habeat ifta coliectio. ]

' Quiciigy iuxta propoliti Dei wocati funtsillis omnia cooperant in bonii
* Diligentes Deum fuxta propolitum Dei uocati funt.

3 Ergo diligentibus Deum omnia cooperantur in bontum.

IV[frlorem intradeclarat latiussper gradationem quam audiemis. )

- lllud ruvsgy d,cooperantut,annotante Erafmo bifariam poteft exponi:uel

183 utreferatur ad fpiritum (anQums quod is in omnibus cooperetur nobis

ad bonum, uel ad omnia, quod omniafiue leta fiue triftia, fiue creaturz five

etiam Deys ipfe, ad bonum nobis cooperentur, Simplicius uero uidetur, {i

Pofteriorem expolitionem amplectamur. ) :

ed hic rurfus occurrit quaftios quo referenda it praepofitio cuw; id eft

cum.Operantur omnia ad nofttum bonum. Intelligimus hoc. Cum quo e,

YooperanturgNon enim dicit;operantur,fed cooperantur, id eft; {imul cum

2lijs operantur. Potelt referri uel ad fios ipfos,uel ad {piriti S.{i ad nos ipfos;

€1Z0 Nos erimus operatores ad faluté noftram & nd ociofi. Et certe res itaha
et.Spiritus S.adiuuat noftrd nd dicit fegnitie, fed infirmitate. Pulcherrima
ententia eft Chryfoft.quam legimus, in Eph.homil.2n & weleid'soty suiv gus

""#S’f‘"}é P Bonllerow § Seoe,ama woveuibors noik o 79icsd 0 Poylds, 318 kgysvlos g

onlos M@ F 1) adrr) Loy, Siuterd referendi eft ad opé fpiritus S.quod

Omnia {piritui S.cooperatores fint electis ad faluté,quéadmodi & Apoftoli
€Ooperatores diciitur Dei & miniftri {piritus S.rurfus fumme confolatorid
tlisled ita;ne putemuys nobis efle interea ocio & fomno {tertendym.

QYAB

Scimuss




OBSER. I.

5 OBSER. 11,

5o COMMENTARII

QVAE OBSERVANDA SINT HOC LOCO.

Videmus hic unde petenda fit cerranota uocationis nofiras, qua eledior

elt,& ad falutem certifflima:uidelicet ex dilectione Dei, id eft; fi dilexerimus

nos Deun. Diledio Dei fignum eft , effe nos ex Deo, manereds {n Deos &
Deum in nobis.i.lohan. 4.

scimusquod dilig.) Hine difcimus Chriftianam fidem certo tenere;quod om
niadiligentibus Deum ad bonf cooperentur. Iftam fei€riam oftendamus
nos in rebus aduerlis. Quis quafo indignabitur de eo, quod feitfibi coope’
rari ad (alutem¢Ridenda funt ergo aduerfariorum confilia, quibus putant i€
egregie peflundaturos noftrd falutem,cum hoc &Pfo illam magis prouehants
Apoltolus uoluit hoc nobis effe quam perfurali imum,ideo non dixit, creds
mus hoc,uel (peramus,fed fcimus.

Quioniam quos prefeiuit,ere.) Nota caufalis,i72,admonet iftaprobationemha/
bere precedentium Habent autem pracedentia duo membra. Primi, quo
diligentibus Deum omnia ¢ooperentur in bonum. Alterum,quod diligétes
Det fecundum Dei fint propoliti uocati.Ecquoniam uocation€ Def fecuns
dum propofitd illius tands rationem eius adiecit,quod diligentibus Deii dis
xit omnia coopetari ad bond;ideo eam partem amplificat, & latius fubieda
ifta gradatione declarat,dicens: Quoniam quos preflciuit, X ¢, Nam omnino
hoc agit;ut doceat Chriftianori faluté efleomnium certillimd,ex eo,quod
propofito Dei infallibili 8 immutabili pendeat. Atg idea ropofitum illud
dei quafi in fua membra dividit,uelut mand in digitos,uel fcalam in gradus,
ad confolationé adfliGori, {dgs eo confilio,ut per manifeftiora diuini propo
fiti (igna qug abftrufiora & futura funt intelligibilia & certa faciat. Abltralio
ra funt,pracognitio & prafinitio ad falutem,futura eft glorificatio, qua per
patientiam (pe expeQacur. Manifeftiorafunt,uocatio & iuﬂiﬁcatio.qu illis
duabus & reliqua tria nobis qui in Chriftum credimus clara ac certa,perlu/ B
cem iftam gradadionis facit,quaita ponit utalter gradum ducatex alteros
ut & fupetiore ad inferior?, ab inferiore ad fuperiorem, uel afcendere uel de/
fcendere liceat. Imout uno habito,habeaatur & reliqui, uno cognito.facillé
me cognofcant & reliqui.Sed uideamus ipfum contextd huius gradationis:

Quoniam quos prefeinit.) Hic eft primus gradus,a quo pendentreli qui.Loqui
tur autem Apoftolus non de prefcientia Dei hoc¢loco.de quadifpurat fcho/
laftici;qua deum omnia omnium anted fiant prafcire dicunt, ut quod pr&’
{ciuit qualis futurus effet Efau, & qualis futurus Tacob,& quia prafciebat
fau fore malum,ideo illum odio habuerit,& Iacob fore bonum, ideo illi dir
lexerit. Ifta non conueniunt huic gradationi, Nam propofium dei pefin’
dan‘r,faci untcg e initiam falutis noftre pendeatnon 4 libero dei propofitos
fed anoftra qualitate,id quod eft nd S«orsydp,fed magis reyvoroyeip, & ex cer’
to (alutis noftre fundamento ftmmam facere incertitudinem. Quis enim 2
bonus eft;uel futurus eft,ut fi fecundum qualitaté noftram uel amandia deo
uel odio habendi fimus,amari & eligi ad falutem hoc nomine queats An no
fcriptum eft: Non eft qui faciat bonum,nd elt,ne unus quidems Quem er8%
bonum futur@ prefciet deus,cum omnes {int & futuri fint malizProindeno®
eft inrelligendus Apoftolus deifta prefciétialoqui,qua quid futuri fint g%
que {iue boni fiue mali prafeit. Atg hoc probat ipfa gradationis huius rat%;
Nam ea eft, utuno pofito, habeantur & reliqua, ut qui prafcitus eft ille
prafinitus fitad falutem, &c.Poftquam enim dixit :?2“0“"3“1 quos prei€ ’
uit, non adrjcit fore bonos, alioqui quid faceret in ordine graduum iftor¥
inferta iuftificatio,de quafcribitur,quod deus iuftificet impiumsNeg adie”
cit,horum aliquos prafiniuit ad (alutem,aliquos ad condem nationem.[NO®
enim iniftam prafcientiam dei includit reprobos;fed rantit electos. Quom?
do ergo dicitrQuoniam,inquit,quos prafciuit, hos & prafiniuit. Loquitur

igitur de ea prae{cientia dei,qui quotquot habuerint, habeant fimul & pfzf

Scripturd

finitionem ad falutem. Qua iam eft illa prafcientia Deiy




AD ROMANO S, sst

Seripturacognitiong Deo adfcribit talem, qua approbet non tant@ {ciat:
ut cognofcere Dei nibil aliud fit,quam approbare;, aceeptare, gratum habe,
re;complectipro fuo.lta habemus Pial.1.Quoniam nouit Dominus uiam i
ftorum, & iter impiorum peribit,ubi ip(a antithefis piorum &impiorum exi
ginutnouit, & peribit,fint inter fe contraria, & nofcendi uerbit idem it atgs
conferuandi, tutandi, &c. Irem Matth.7. Non noui uos.& 25,idem ad yirg,
fatuas.Er 2. Tim,:.Nouit Dominus firos. Ad hunc modum & hoc loco pras
feientiz dictione utitur Apoftolus, cum dicit:Quonia quos prafciuit,quod
nihil eft aliud quam, Quonia quos ab aterno iam olim pro fuis approbauits
acceprauit,elegit,ut recle fequatur,illos etid preefiniuit,Xc,  Ergoifta pre,
fcientia, uel praeccognitio Deiidem eft,quod alibi uocat ele@ionem,ut Eph,
1. Qui nos elegitante mundi confticutionem,ut preefeiti reuera fint elecii.

Hos ¢ prafininit.) Pracfinitionem hanc cdmuniter uocant pradeltinationd,

anc nd immerito Erafmus uocat campum ingeniori, proptereaquod mas
gis ea materia {uxta ingent) uires quam ipfam rei ueritacé traata iwaplerifs

que.Namin ea qui ingeniofiores reliquis wideri uoluerunt declarare conati -

lunt,quid & quantum poffent in rebus abftrufioribus. Nobis uero omniuin
iftorii,non theologor, fed rechnologorii comentis reliciis limpliciter quid
Apoftolus agat uidendum eft;ad hocutimbecillibus confcientis profimus;
no obfimus. Duo funtauté in uerbo wedetes: 1 Eft deceu®-, finitio ; defli,
natio,deputatio, qua electos fos Deus areliquis fecreuit ad tale quid,quod
negatii fitaltjs, Atq id eft quod fubiungitur, ut conformes fierent imagini,
&c.EtEph.a.quosprafiniuitinadoptioné. z Quod eos antequam eflents
imout eft Eph.tante mundi conftitutiong,ad id honotis prafiniuit, Ideo As
pofltolus non {impliciter dicit,quos deioesfed #beoioe,

1 Quidifiisagit Apoftolus aliud;quitm primd; ut doceat faltté & gloriam
noftram efle omnii certiflimam, utpote diwinitus defiinatam, Proinde qui

~de pradeftinatione ita difputant,ut reddant animos imbecillium intricatos;

& de falute dubitantes, illinihil minus faciunt,§ quod Apoftolus hic af%l't.-
2 Deinde utdoceat deftinationé ifid falutis & glorite noftra nullis noltris
meritis confltare fub folo diuing grati¢ propofito,propterea,quod cum non
dum effemus ad ifta praedefinari iam fumus, nedii cum nihil adhuc honifes
ciffemus. ltag incipit texere opus Dei quod in electis fuis habet,id eft;quas
les eos facere ab @terno propofuerity ad quid pradeftinarit, ci dicic: Hos &
prafiniuit;ideo prafinitioni ante®itquod fubfjcitur. 4k,
Conformes fieri imagini filij [ui.) Hac veluti fumma comple®itur toti opus Dei
quod habetille in eleciis. Non potuit breufus;nd potuit plahius, non potuit
confummatius exemplar proponeres& ad propofiturraccomodatius quam
imaginé filij Dei.Si ad imaging filty (ui conformare {uos inftictuit, & ab atet,

No praefiniuit fuos Deus,certe necefle cooperantutillis ad hoc omnia
" Expendamus imaginem filfj Deijad quam conformandi fumus. 1. Hic
funt priores pafﬁ'oncs & pofteriores gloriz.llte per crucem ad 2terham glo
tiam tranfiuit.Ergo idem expectabimus & rios.Huc pertitientilla: Si cGpati
mur & conregnabimus.Erillud: Quoniam transﬁgurjibit corpus humilita,
tisnoftra, configuratii corpori gloriofo fuo. De hac coformatione intelligie
Aug. & illa pulchre facitad propofitii: ¢ Deinde in Chrifto eft ueraiuftifi
catio,& fanQificatio. Ad illd quogs conformandi fumus. Huc pertinet iuftifi
€atio,de qua fubficiet quarto gradusDe hac ifitelligit Orig. Ambr.de utrag.
Magnum eft plane conformé fierd imagini filij Dei ac maius, qu confors
tem fieriangelis. Dixiffet falté,conformes fieri imagini angelorii.lam quis
ad iftam immutationé idoneuse Veertim fi Deus ita przfiniuit,omnino futu,
rum eft: ipfe poterit,quod nobis eft impoffi bile:ipfe ficGor eft;nos figmenti.
Eximagine terreni Adw, reformabit nos ad imaginem ceeleftis Ada-Propo
fuit femel homing fingere ad imagin@ fuam, ad imaginé Deisid perficietsfa,
§an 0o poteritimpedire;neq mors;neg peccatlsin fjs quiad hog eleIc‘h' {' une,
n¢ludis

OBSE Ry

1.Cor.g54




#BSER. L

GBSER. IT,

192 COMMEMNTARII

Includitquidem ifta prafinitio Deiin fe non folum quid, fed & quandos
quomodosquouics. Verum nobis fatis eft {cire ad quid preefiniti fimus, relis
qua prouidentiz Dei funt committenda.

Vit fitipfe primogenitus inter multos fratres.) Dixeritaliqui s,Ergond eritaliqua in’
ter Chriftum & nos differentiasErgo erimus ut conformess ita & eiufdého/
naris ac dignitatis ¢ [deo fubfjcit, utfit ipfe primogenitus intet multos fras
tres.QQ.d Prafinit quidem fuos Deus ad hoc ut fratres fint Chrifti filfj fuis il
liusqs tmagini conformessuerum ipfe erit & manebit primogenitus inter fra
¢res {uos. Loquitur autem ad morem feculi; in quo primogenitis cedit regn
adminiftratio,fed ita;ut & reliquos fratres agnofcant;honoregs;qui filios re/
gis decet,potiri finant.Ita facithic Chriftum caputac principem inter filios
Dei. Cuius fit regnum, & omnis regni poteftas,per quem {int omnia,in quo
confiftantomnia, utfit in omnibus ipfe primatum tenens. [ta uocat eum
Coloffs: Prirmogenitum omnis creatura,id eft,Dominum ac principem om
ninmqua in ceelo & quain terra. -

- Notandum autéquod non dicitsut fit ipfe Dominus ac princeps inter eles
Gosscum tamen tantundem dicat; fed uelit prim ogenitus inter multos fras
tres;quonon folum nos Chrifto {ubiicit,fed ut fratres primogenito ut nd fo?
fizm regnet ille in nobis,fed & nos ut filgj Dei regniillius participes {imus pa

riter & honoris. Magnum diflcrimen eft inter filios regis & reliquos regni ¢t

b ’

ues.Longe alius affectus eft regis in fratres fuos, quamin reliquos regni ci/
ues.Et uicifiim longe aliter affecii funt fratres ad rimogenitum rege, quam
reliqui regni ciues,longe potiorem acceflum ac fiduciam habentad fratrem
primogenitum regnantem,quam reliquiregniin col.O ineffabile regnums
in quo nihil regnaraliud quam paternus & fraternus affeGuss Deus pater in
filijs,Chriftus frater in fratribus.In hoc {eculo fubinde male cedit filfjs regis
habere {ratrem regem,aut regnum affectantibus contra primogenitum fra/
tr&,aut primogenito regis fulpicionis gratia fratres occidente. Hic longe ali
ter adminiftratur omnia,quia Deus eft charitassnd inuidentia, no {uperbia.
- ~antermilics fratres.) - Quid eft quod non dicitfimpliciter inter fratres ¢ Quid
uultmultitudinis adiecta dictio # Nemini dubium, quin {piritus fancius per
Apoftolum noftre confulatimbecillitati. Ineffabilis eftifta dignitas, de qud
loquitursuidelicet conformem fieri imagini filij Dei, haberegg Chriftum pti
mogenitum fratrem. Flicmox occurrid effe quam pauciffimos, quibus ho¢
diinitus datum fie,ut ifto immen(o honore digni habeantur, quo ne ang¢.
quidem fint affecii.Et ifta cogitatio fecum trahet aliam,nempe: Putas’ne¢*
ifto unum efle te rariflimo eleGtorum numeros Irags utfimul admoneat diui/
nam iftam beneuolentiam non effe anguftam, non comprahendere pauco$
aliquotsutpote uel patriarchassuel prophetas,uel Apoftolos, &c, Sed plan€
multos,accommode dicitsinter multos fratres.

Sed multi funt uocatispauci electisinquit Chriftus. Refpondeo. Non fim
pliciter paucisfed refpectu reproborum pauci. Ideo dictum hoc Chrifti no®
repugnat Apoftolo, qui multos facit Chrifti fratres, Non enim confert €9
multicudini reproborum, fed in feipfis tantum confyderat, & multitudine™
agnofcitfiliorum Dei & fratrum Chrifti.

" Quos wero prefiniuitseofdem - uacauit,) Hic tertius elt gradus, quod {uos Deus
etiam uocat. Vtitux autem uerbis prateriti temporis,cum dicit, uocauit; ¥
ftificauit,glorificauitscum resipfa operetenus nondi perfecia {int, fed fiant
partim ufggad finem mundi,partim poft hanc uitam demii futura {int,utuo”
catio & iuftificatio pertinent ad univer{uim huius mundi tempus quod P
{cientia & pradeftinatio preceflerunt,glorificatio uero in futuram it 1€

uata eft. Vult autem Apoltolus iltoloquendimodo non excludere opus¥®’
cationis & juftificationis ex prafenti tempore;nec aflerere g!orfﬁcatl'of?‘“‘
filiorii Dei iam efle datam & perfetam,cum illam antea dixerit per paten”’
tiam expectari. Sed magis ideo ad iftum modumloqui uoluit; ueqY

am cers
siflimo




AD ROMANOS. | 193

A tiffimo perfuadeat eleos Dei uocidos,iuftificandos,glorificidos, eo quod
iam apud Def ad id deftinati (int;imo hoc iam apud eii lint quod futuri funt, i
apud quem nihil futurum, fed omnia praefentia funt & perfecta. |

De uocatione iftand opus eft, ur curiofe difputemus,uidelicet quomodo
eos qui in ueteri teftamento uixerunt ante reuelatum Euangelium vocauer
rit, & quomodo hodie quoque eos qui inter Chriftianos non uiuune, uocet. ,
Iita relinquamus diuin prouidentiz, loquamurg de uocatione Euangelis -'
¢a quam {implicillime. !

Vocationem hanc fere omnes diuidunt in externam & internam. Exter» 1
nam faciunt cdmunem eleciis acreprobis, deq illa exponunt illud Chrifts:

Multi uocati,pauci elec.Internam faciunt propriam ele@is tantum,qua uis i
delicet 1lli gratia {piritus fancti intus in corde illuminentur,nd folum exter,
ne per Euangelij pradicationem uocentur. |

Dicam quid mihi wideatur hoc loco{implicius effe,ita tamen ut iftam uo, l
carionis extern & internz diftinionem fuo loco relinquam.

Arbitror Apoliolit hic de externa illaEuangelijuocatione fimpliciter lo, .
qui, X qua de interna uocationealy tradunt magis ad (equenté iuftificatio- !
nem pertineresita ut una ficuocatio Dei,qua fuos ad iftam gratiam & glorid m
uocat,qua fit per Euangelij predicationg,minifterio fcilicet uerbi Dei. Mea
ratio e?f ifta. Quemadmodum pradeftinatio,iuftificatio, & glorificatio pen \
dent a propofito Deisita & uocatio.Hoceft, Deus uocat ad iftam gloria non
reprobos,quos ad uitam non pradeftinauit, fed eleCtos, prafcitos, pracfinis J
tos,{uftificandos,glorificandos,& c.Ideo Apoftolus fimpliciter ac certolos
quitur,dicens: quos prafiniuit,eofdem & nocauit,quibus fane verbis apers
te declarat uocatione Dei includi tantum prafinitos ad falutem.lam quis du
bitat Buangelij miniftrum ac preconem,dum ad uitam uocat, nullos pofie as
lios {pectare,quam quos Deus ad uitam uocat?Animus eius non poteftalio

B referri,quam ad cos quorum gratia Chriftus in hunc mundum uenit. Venit .J
autem ut filios Dei in mundo difperfos congregaret inunum.lohan.u.Ergo w,
Euangelium uocatio eft predeftniatorum, & non reproborum,ut nihil,meo |
fudicio,opus lituocationem diuidere in externam,que & reprobis commuy,
nis fity & internam, cum hic uocati {int nonreprobi,fed fjdem qui pradelti,
narti iuftificandi & glorificandi. _ i e |

Sed obncitur illud Chrifti : Muld funtuocati, pauci elei. Refpondeo. ‘
Chriftus hic loquitur non de uocatis Dei;quorii ipfe gratia uenerat,fed ma, |
gis oftendit plures ad iftam Buagelijuocationem accurrere, quam numerus ‘
ele@orum habeat,non omnes efle ele®os, qui accurrant, ut hic vocat{ nihil T|
aliud fint quam ad pradicationem & uocationem Euangelij accurrentes, nd '
quod omnes iuxta propofitum Deiad falutem uocentur; fed quod cum uoz .
catis Dei ad Buangelicam uocationem & Eccleliam uocatorum fefe externe I
tecipiant.Hac puto ratione dici uocatos 2 Chrifto multos;electos paucos. . _

Agricola inter feminand@ non intendit ferere terra ﬁerilem.,uip‘qté uiam, Simile, |
{pi neta,petrofa,&c.fed terram bonam & frugiferam. Et ta_men_a_c_cd:ir dum |
feminar,ut femen non folum interram bonam,fed & in fterilem "cada'r_,_t_‘ltp__q)f |
teinuiam. Quid hic uetatuiam uocare feminatam, etiam fiagricola no pros u
pofuerit illam feminareritaut recte tamen poflis dicere;multa eft terra femi
Nata,& modica frugifera. Et tamen nihil prohibeat quin & iftam gradation& ' "“
hic applices ad hunc modum. Quam terram agricola elegit, illam & fationi
deftinauit,quam deftinauit;ilfam & feuit,quam feuit eandem & frugiferam f
reddidit,qua reddidit frugiferam, eandem & mefluit. Hic nihil obftat quod i
fupradixi multam effe terram feminatam,& paucam ftugifc;am._Nam caflen h:
tentiasterra feminata no aliter dicitur feminara, quam quatenus extrapropo’
fitum agricolx inter feminandum nonnihil feminis acce{pit,’ non quod ius
xta propofiti {it feminata.lta & hocloco. Vocati proprie funt qui iuxta pro |
pofitum Dei uocati funt. Illi auté funt ele®i, Nam nullos alios Deus uocare |

‘ r propofuit




T

Tl

1L

11In

Vv

.

_BBSZR. L

194 COMMENTARII

propofuit. Bt multi uocati in fententia Chrifli, funt qui interea dum wocan/
turad uitam ele@i ac filij Dei, 8 ip(i non eledi accurrunt & externe uf)(gf:s
iunguntur. Iftaideo annotare uolui,ut conftaretnobis quam certo & fim/

liciter juxta rationem gradationis huius qui fint uocati Dei, qui nd. llli gu
Fmt,n on eft hic locus inquirendi,fed magis in fequenti iuftificationis gradue

Huius tamen gratia no eft Euangelij praedicatio in arcum redigenda, fe
publice ad omnes difpenfanda,propterea quod minifiro incogniti {unt, qui
{int illi quorum ipfa gratia Chrifti regno miniftrat, qui{int iuxta pro olitd
Dei uocati.ldeo publicari uoluit Chriftus doctrinam fuam,omnibusg com
muniter proponi.Lupos,fues,canes uitari uoluit,fed cognitos. _

Quios woeatit,hos & iuftificauit.) Hic eft quartus gradus in ordine diuinz difpo#
fitionis,uidelicet iuftificatio ele@orit. De ifta,quid fit & quibus medijs con/
tingatur,non eft huius loci inquirere,ci alils fatis illa fint manifefta, fimus$
de llis in locis noftris cdmunibus, per gratiam Domini dicturi. Neg etiam
proprie ad hunc locum pertinent. Nam Apoftolus hoc tanti hic agit, ut doz
ceat certo fultificandos effe;qui pradeftinati fune, & iultificatos cert:‘ﬂi‘n}e
glorificandos. Ad iftum autem gradum referendum eft, quod fupra dixi%
diligentibus Deum omnia cooperari in bonum,quod nihil eft aliud quam it
{tificatis omnia cedere in bond. Nemo enim diliget Deum non {uftificatus.
Ergo hic probatur minor eius fyllogifmi, quem fupra pofui;nempe,quod df
ligentes Deum fecundum propoficum Dei uocatifint. Quod quomodo 1/
telligendum fit,declarandum eft. Cum agitur de iuflificatione, caute uiden”
dum et quid illius cauflafit,quis frucius, & utring probe difcernendum, ne
cum aduer(arijs faciamus fuftificationis cauffam, quod illius eft ueluri fign®
& frudius:caufla efficiens eft operatio {piritus fanc,inftrumétalis eft fidess
qua corda iuftificantur & purgantur. Act.15, Finalis eft {alus & uita aterna-

Signa uero & quafi fructus quidam iutificationis funt,ex quibus {olis re
liqui gradus deprehendungur, & an ex electis fimus quali ex certis quibul/
dam notis agnofcitur. ‘

Eft fides & fiducia in Deum. Rom.t. Euangelium eft uirtus Dei ad (alut€
omni credenti.Et]oh.s. Omnis qui credit;habet uitam xternd. Ergo qui crez
dit preelcitus elt pradeftinatus,uocatus & glorificandus, Nam falus & uit2
zterna ad illos tantum pertinent.

Bt (pes.Deilla dicitur : Omais qui {perat in illum, non confundetur. Ets
Saluator eft emnium fperantium.Ergo fperantes funt prafciti, pradeftinatis
uocatiiuftificati,& glorificandi,atq ideo fpes eft fignit iuftificationis.Nam
nemo (perat non iuftificatus, & qui fperat,certo iuftificatus eft, quia fidelis
eft.Quis enim {perabit quod non credity

Eit inuocatio. R om.1e.Quiciiqp inuocauerit nomen Diif,(aluus erit, Si fal
uus erit,ergo & pradeftinatus eft X uocatus & glorificidus, & iuftificatuss

Efttimor Dei & cultus Dei. Beatus uir qui timet Dominum.Et in Pfalmo?
Etglorificabis me, & illic iter quo oftendam falucare Dei. &, Glorificantc®
meglorificabo:Ergo timentes & colentes,laudantes & glorificantes Domi/
num de pradeltinatis funt. ,

Ita habet & dilectio.Diligentibus Deum,inquit,omnia cooperatur in bo/
nit.Ergo {aluabunt. Si faluabuni,predeftinati (untyuocati& fuftificati, &€

Ttaggnon aded abftrufum eft & difficile ad cognofcendam electionem
pradeftinationem,fiiftaindicia iuftificati animi obferuentur, Nam ubici®
ca deprehenduntur, ibi certum eftefle & praedeftinationem & uocationem
fecundum propofitum gratize Dei, Quotquot contrh, & fide & fpe & inuocd
tionenominis Def, timore & cultu Dei: item dileGicne Dei deftituti [unts
deillis nondum potelt dici quod {int elei. ] ,

Notanter autem dico, nondum. Nam etiamfi non conftet de illorum ele”
Gtione in praefenti;nondum tamen certi fumus de illori reprobatione. b1/

ftus quidem dicere poterat: Vos non auditis,quia ex Deo non eftis, INos 31"‘::
| . no

’




AD ROMANOS, %95 |

4 non ita,Nam & Paulus aliquandiu n audiebat, & tamen de ele@is erat. No |
uimus quidé ad quid uocentur elec®i, X qua fint iuftificationis indicia,tem~
pus tamé uocationis,quod & ipfum in praedefinitice illa Dei cOprahenfum
eft,nd nouimus.Proinde caute hic agendf eft, nefacile queng: damnemus. .
Videmus etiam hic,ad falutem neceffario exigi iuftificationé. Non enim OBSER.In
faluabunt,nifi qui iuftificant. Alioqui excluderetur meritii & uirtus Chrifti. -
Item notandum hic pradeftinationem Dei non niti noftra bona qualitas oBsERr,
te;alioqui non haberet locum hic iuftificatio. 155 |
ADHVC QVAEDAM DE VOCATIONE. '
Sententizx mea quam fupra pofuisrurfus aduerfari uidetur quodin Euan,
gelijs mentio fit,non {olirm eorum qui indigni accurrerunt, quorum perfo,
nam gerit qui in nuptijs inter vocatos fedet, non habens ueftem nuptialem.
fed & eorum qui deftinato vocati {unt,& ramen indigni, qui non uenerunt, |
imo feruos ad uocandum emiflos probris affecerunt & occiderunt, de quis
bus eft Matthi 22, Hic habentur uocati indignisde quibus non poteélt dici,
quod non data opera uocati fint,fed ultrointer uocatos accurterint. Nam &
deftinato uocati funt,& non uenerunt,quia electi non erant. Et Acto. 4.di, |'
cit Apoftolus adiftos indigne uocaros:qubis oportuit ptimum annuncias i
ri uerbum dei,fed quia illud repellitis, & c. Ergo hon erant de electis. Si de e/
lectis non erantynon erant uocati fecundum propofitum. Sinon fecundum
propofitum uocatisquare oportuit cos uocari, nifi quia uocatio illa externa ‘}
communis elt reprobis & electis, & falua manet illa diftinclio externg & ins |
ternz uocationis,quam alfj ponunt,
RESPONDEO.
Dixi fupra me diftinctionem illam inta@tam & illibatam relinquere. Et ta “
men ad iftam meam fententiam moueriloco prefenti,propterea quod uide, |
g turinternauocatio quz cordis eft innouatio, nihil aliud effe quam quod eft |
iuftificatio.Nifi internam uocationem ita diuidamus a iuftificatione,ut vo, i
catiointerna {it non cordis illuminatio, & immutario uel purgatio, qua ad
iuftificationem ac fidem pertinent, fed principalis & initialis quadam per,
motio cordis ad hoc,utaudiaturac percipiatur Euangelij pradicatio, quod '
poflumus uocare apertionem cordis, ut in exemplo Lydda purpurifla A/
Gorum 16. Auiditas itag quadam eritaudiendi uerbi. Illa certe diuinum & J‘
internum opus eft. Quemadmodum apertio ffomachi, eft auiditas fumendi JI
cibi, qua cibationem prcedit X f[tomachum ad cibum pefcipiendum ad,
aptat. Hoc fenfu faluari poteft interna illa uocatios ne cum iuftificatione : |
coincidatinidem.Et ita facile refponderi poteft; quomodo dicantur uoca, |
ti qui indigni fuerunt, & ad uitam non electi, cum hic Apoftolus dicat. Ec |
qQuos uocauit,illos & iuftificauit. Nempe indignos uocatos efle externa tan
tu & non interna wocatione. ) ‘
Quia vero dixi Apoftolum hicloqui de externa illa Euangelfj uocatios
he,qua non intendat uocare nifi electos & iuftificandos filios dei, cum om/
nino pendeat a propofito dei, & hic locus Mat_th.-‘u.deinde & ille Act.r4.di#
uerfium uidentur uelle;nempe quod deus non {oliim eleGos,fed & reprobos
Uocationeilla externa uocare uoluerit,declarandum eft,quid hic fentiam. i
Refpondeo igitur. Nemini dubium effe qua fuerit ratio uocandorum|Iu, :'
dxorum,maxime indi gnorum. Sciebat utig deus illos non obtemperatu, .
ros,quos non clegerat, uocari autem illos uoluit per pradicationem Euan/ ;‘
gely duplici ratione. . _ }
v Propter ueritatem fuam ftabiliendam, & confirmandas promiffiones pa |
trum.!ta Chriftys minifter dicitur fuiffe circumeiflionis,infra cap.is. I
* Vtadimeretur illis omnis excufatioiuxta illud: Si non ueniffem & non
dixiffem,peccatum non haberent,nunc autem excufationem non habent.
Ergouocati ‘quidem & ifti poflunt dici, fed n3 proprieneq; fecundii pros
politum dei, fed improprie, & extra propofitum illud,de quo hic fit mentio. |
I r oz Proinde !




H

9é COMMENTARII
Pro'nde quod Apoftolushic dicits Quos predeftnauit, hos & tocauit; A

quos uocauit,hos & fultificauit. Veriim Deip ropofitum concernit, yt int€
ligendum {i,quodpramillum elt,ut fietent conformes imagini filn D1, at/
queita clarumetit quod dico, wocation€ externam illam Evangelsj dei pro’
prie {pectare ad eletios, X non ad reprobos sreprobos uero dicf uocagos ace
dentaliter & improprie.fiue accurrant,{ue contradicant. .

Non tamenanxie difcernendum eft inter uocatos proptie & impropries
Paulus communiter omnes Chriftianos uocatuocatos Def uocatione c@?
lefti,per gratiam fuam,ad regnum filfj fuiynihil difcernens inter eos.Idem far
cianmus X nos,nifi cogat ipia diterlitas aliud facere.

Quos iuftificauitshos ¢ glomfieunit.) Hic eft quintus gradus, glorificatio fcilicet
filiorum Dei. Hic finiselt & quali metaguadam, ad quam deftinaci fumuse
Huius & fupra meminit.Debac in prafeni nihil habeo quod dicams,nifi hot€
unum,quod omnis illa ceeleftis & futura gloria quam expectamus,iuxra gra
dationis huius rationem omnino noftris meritis non conuenit,fed foli duiz
nx eledioni, predeftinationi, uocationi & iuftificationi. Qualis & quanta
fit, experiemur olimyiam expectanda eft per fpem & patientiam.

Quid ergo dicemus ad hac?Si Deus pro nobis, quis cGtra nos ¢ Quil
proprio filio non pepercit, fed pro nobis omnibus tradidit illum, quo
modo 13 & omnia nobis cum eo donabit ¢ Quis accufationem infticuet
aduerfus electos Dei ¢ Deus eft qui iuftificar. Quis ille qul'condemnet."
Chriftus eft qui mortuus eft, imo qui & (ufcitatus eft, quietid eft ad des’
xteram Dei,qui & intercedit pro nobis.

Hactenus Apo{tolus,maxime hoc capiteres magnas,imo makimas ac po
tillimas ueluti Chriftianz religionis arcana, tradidit, ex quibus fam emet/
fus conclufionem inftituitralem,que fummam habeat confolationem imbe’
¢illium confcientiaram, quam etiam (Umtho animiferuore,& fiducia coftan
tiflima premiflis fubfjcit,id quod interrogandi toties repetita uehementia f@
tis declarat,qua ita utitur,ut oftendat ea quz coticludit tam effe certa & fitz
ma,ut nemo audeat contradicere.

' Habet autem ifta conclufio duas partés. Prima eft,qug medetur confeieft
tijs infirmis peccatorum onere prefiis, merirgg dfuiniiudicii anxijs. Alrera
elt, qua animat adflitos ad patientiam ac tolerantiam adflitionum, Pri
ma hic incipit:Quis accufationem inftituers Alteraibi: Quis nos feparabit
ddile@ione Dei.  Halset ifta conclufio pulchetrimum & omnium accom’
modiflimum ordinem,quod ptioreloco conftientias erga Deum pacatasa€
fecuras reddat, omnicg prorfus metu ire Dei & omni hafitatione liberals
dum certas facitimmenf{a beneuolentiz Dei,deinde ad pugnam & aduetll
tatum tolerantiam demum excitat. Nifi enim primum fit, fecundum hoc €/
fe non poterit. .

Quidigitur dicenus ad hec?) Quafi dicat, Cum igitur res Chriltianorum ita i3/
beant,quid ad ifta qua recenfui,dicemus#

Ad ifta;inquam,tam immenfa, tamg inauditx boniratis divina teftimo’/
niacAd preclariflimam iftam dignitatems in quam affumpti fumus # Ad iR
effabilem filiorum Dei gloriam quam expectamussAd fubfidium illud fpird
¢us fandti,quo infirmitatibus noftris fuccurritur ¢ Ad propofitum illud diui/
num quod falli nequit,ex quo eft;quod electi, pradeltinati, uocati iuftifica/
ti,certiffimam gloriam expedamus:“Ad hac.inquam,quid dicemits ¢ Qui
pratexere poterimus noftra diffidentizs Quid cauflabimur quibus ad om*
nia mox in promptu eft;quod caullfemur,quod pratexamus,in quo rergiuet
femur queruli & anxij, nefide folida certitudinem diuinz beneuolenti®s ¥/
deod; & falutis noftre plene affequamur; Ad ifta tam aperta, tam {ndubita/
£3, tam immenfa,quid dicemuss’ ' £ b:

A - stob4




A

B

AD ROMANOS. 97

Et obferua,quod non dicit,quid dicetis uos ¢ fed,quid dicemus ¢ feipfum
quog conitngens, ut eo tolerabiliorem & magis acceptamreddatinterro,
gationis uchemétiam,ne uideatur illis clanculumopprobrare diffidentiam,
& cunctationem ad credendum, quamopus habeat tot argumentis, tantadgz
difputandi,colligendi, & concludendi fedulitate expugnare #&¢ roii-n.Ad
hzc. Sunt qui exponant, per amplius, qualidicat, Quid dicemus ampliuse
Quid maius ¢ Quid ad confolationem efficacius # Putant enim Apoftolum
extollere ea qua dixit,propter amplitudinem,qua tanta fint,ut nihil poffic (I
lis amplius addi. Ethoc quidem uerum eft: Sunt tanta, fed, quia Apoftolus
non dixit #@¢ ré7e, id efl, pretereasfed #®e ro7e, puto {implicius expo-
nendum, ut intelligas Apoftolum excludere uelleomnem diffidentiam &
hafitationem,cum ad ifta tam praclara & certa nihil fit,quod cauflari poffi~
mus. Vertim liberum {it, utut accipere uelis. Horum fententia non abludie
itaafcopo. Videtur enim hoc uelle. Quid ergo ad ifta dicemus ¢ id eft; Sunt
ne ifta fatis magnarDelyderamus ne potioray Nondum fatisfacti eft noftrae
diffidentizsPoterimus ne maiora proferresQ,d. Nequaquam.
Si Deus pronobis,quis contra nos?) Ad ea,qua debebantipfi Romani ex premifl;
fis colligere,& certifl. concludere, Apoftolus ipfe fumma animi alacritate il ,
los quafimanuducit. Etprimum generalem colletionem ponit,quam mox
amplificabit & declarabit Iatius.
Eft autem ifta conclufio bimembris. Primum eft;quod colligit Deum ef>
fepro nobis. Alterum, quod ex primo illo inducit, nempe, neminem no,
bis obefle pofie.
Primum membrum ex premiflis colligit,ex quibus docet certiflimumre,
lucere, quod Deus pro nobis fit. Proinde quod dicit : 8i Deus pronobis,nd
dubitatiue dicit, ablit , fed collective. Q.d. Ad ifta quid dicemus ¢ Ex iftis
squid colligemus aliud, quim Deum effe pro nobis¢ ut fequatur: Si ergo pro
nobis eft Deus,quis contra nos erit¢Itagg conclufionis huius fummariz fun
damenti in pramiflis eft,quz tdampliter difputauit, itags illultrauit, ut de
effe pro nobis exillis certiffime colligi queat. Hoc declarabit infra fufivs.

2 Quis contranos?) Quali dicat, Nemo prorfus. Iftud ex priore fequitur, Si
Deus pro nobis.Ideo emphatice pronunciandum eft,3i Deus.Exigit autem
fimul ifta colleio cognitionem diuina potentias, qua tanta eft, ut nemo illi
queat refiftere: Hanc quifquis cumifta fiducia quod pro nobis {it, apprehen
derit, is conftantiflime cum Apoftolo gloriabitur , imoinfultabit omni ad,
weriariz poteftati,dicens & ipfe,5i Deus pronobis,quis contranostHac fi/
deufus eft Ezechias 2.Paral.s2. Etlohannes : Maior eftsinquit, qui it nobis
eft,quam quiinmundo eft. |

Obferuandum autem eft,quareaduerfariorum meminerit.Quare non di,
xit: Si Deuspro nobis, falui erimus, bene habemus, beati {lumus, non con,
demnabit nos,&c.fed, Quis contranos¢ Seruitimbecillibus confcientijs ex
hoc fonte confolandis, ne metu aduerfariorum decidant, Chriftianus enim
eft inftar figni cui contradicitur undig,quemadmodum & fors habet magi
firi ipfius,cuius eft difcipulus.Jmpugnatura fatana,feccato, carne,mundo,
intus & extra.Ideo comode dicit:Quis contranos¢ld eft,quis nobis nocere
poterityQuis opprimetrAlioqui dicendum erat: Quisnoneft contranosg

Decinde non caret emphafi, quod non fimpliciter dixit: SiDeus pro no/
bis;nemo contra nos effe poterit,{ed,per interrogationem,quis contra nos¢

Quafi dicat,Quis ranta poteftatis ety Quem poterimus cogitare; fiue in cce

o,fiue in terra,qui Deo refiftats Quisangelorums Quis demonti Quis mor
talium:Homo efat rex Affuierus, & tamen ad querelas Hefter contra Aman
dicebat.Quis eftifter & cuius eft potentiz ut hxc audeat facere ¢ Quidnos
deDeonon poterimus prafumeres : ;

v Ergo tanta eft Chriftiani hominis fiduciain Deofuo, utomniaduerfa,
viz poteftati infultet. |

L Dnndg

Dicemus,

5i.

Deus,

1t€ pfal.27. Do
minus illuming
tio mea ¢ fas
lus mea , quems
timebos

Contrd net, -

»

Qair,

Efter 2




—— =

198 COMMENTARII

¢ Deinde clancul admonemur ut magis Dei § mund{ amicitiam quata-
mus.Non poflumus dicere,Si Cefar pro nobis, & ¢. Si mitdiss pro nobis, &¢.

Qui proptio filio non pepercir, fed pro nobis illum omnibus cradiz
dit:quomodo nonn omnia nobis cum illo donabits

- Adprimum membrum premifl (umme pertinet,nempe quod Deus pro
nobis elt.Hoc declarat iterum. Nequit enim fatis declarari, propter incredi-
bilem noftram diffidentiam,Nihil autem adducit noftrarum uirium,nofiro-
rum meritorum, noftra iuftitiz, fed inauditam & ineffabilem Dei dilectios
nem,quamdeclaratam in filio ob oculos exponit.

*  Quod filium dedit.Potuiffec angelum aliquem.
2 Vnigenitum & proprium. Non adoptiuum aliquem.
s Nonfirigratia,nec filij commodo,f{ed pro nobis.
4 Non proiuftis quibufdam & eximijs tantum,fed pro omnibus.
s Tradidit. QuosAd mortem.ldeo dicit,non pepercit.

His teftimonijs fcilicet clariffimum facit, Deum efle pro nobis:hoc eft nos
diligere ac tueri,ita ut {aluare nos prorfus inftituerit.

ic Chriftus Iohan.s. Sic Deus dilexit mundum, ut filium fuum unigeni-

tit daret, &c. Lt comodum fubijcit: Quomodo non omnia cii filio donabits
v Quia filius eft potior omnibus,quz Deus habet. Qui potiora dat;mino?
ra quomodo negaret?’ '
2 Quia filfj funt omnia. Hinc colligit idem Apoftolus 1.Cor.5. Omnia ue?
ftra funt,quiauos Chrifti eftis, Chriftus Dei. .

lam {iuniucrfalem,omnia,dividamus in fua particularia; quid poterimus
cogitare,quod pater nd fie daturussQui ita diligit ue filium dedetit, quomoz

- donondabit terrena ( dummodo neceffaria & falubria ) quomodo non day

OEBSER.

bit cceleﬂia,ccxalum,uitam,gloriam,beatftudr’nem xtername & ¢. Hoc habét

in fe amantes,ut nihil poffint illis negare quos amant.Imo ut pulchre {ibi di

omnia in illos profundunt, placeant, nihil cum maiore uoluptate faciant.

Cumergo tantusic in nos amor ceeleftis pattis, imo Deus iple (it dileGios

quid quafo negaret ulqueaded dilectisy |
DONABIT,.

Vetus habet donauit.ueriim Gracus futurum ponit yeefeess,quee lectio
magis conuenire widetur inftituto Apoftolisut doceat Deum nobis nihil nes
gare pofle,quicquid ab illo petamus. Quanquam enim & hoc werid eft,quod
in filio nobis omnfafintdata, tamen quoniam adhuc bona noftrain manu
funt patris, & nonin noftra dum pofleffione, ut neceffarium fit omnia  pa-
tre petere;magis placet utlegamus yeeloeru donabit,&§ iyeelead,donauits

Pro omnibus nobis,) Vniuerfalis ifta, fummeconfolatoria eﬁ’, qua excluditur
ea diffidentia, qua quilty cogitat non profe, fed pro magnis quibufdam &
eximijs traditum efle Chriftum. '

Sed regeritur. Ergo omnes faluabuntur, fi pro omnibus teaditus eft Chei=
ftuse  Quidam hic refpondent, Chriftum prorfuspro omnibus hominibu$
traditum eflead mortem, quod autem non omnes {aluantur, id non defe@®
paflionis Chriftisfed eorum qui pereunt uicio fieri,

Quidam uero, pro omnibus, exponunt electis, ut reliquos excludant qu
ad uitam eleGiinon funt. Nobis fatss fit, quod Iohannis tertio dicit Chriftuss
ut omnis qui creditin filinum,habeat uitam ztern3, De reprobis nihil curan/
dum,qui ut electi non funt,ita etiam non credunt, & ut non credunt,itapal/
{ionis Chrifti participes non funt. “

Referenda autem ifta uniuerfalis, non folumad tempus Chrifti & noud
Tel"%amcnrtf, fed& retro fid. initium ufg mundis utidem fir quod 1. Johan-2«
legimus : Ipfe cft propiciatio pro peccatis noftris,non folium autem noftriss
fed & totius mundi, '

b’n’geﬂﬁ

- A




A

AD ROMANOS, 199
Origenes annotat heminé, ne minimi quidem in Ecclefia ledendum effe,

o quod pro minimo quoqs Chriftus fitmortuus. Ita & Paulus infta cap. 14+

Ne perdas illum cibo tuo pro quo Chriftus eft mortuus.

Quis acculationem inflituet aduerfus electos Dei Deus eft qui iu
Rificat. Quis condemnabit ¢ Chriftus eft qui mortuus eft,imd qui & fuw
Citatus eft, qui etiam eft ad dexteram Dei, qui & intercedit pro nobis:

Primum ordinanda eftle®io, id quod & Erafinus annotat. Auguftinus
quoque in eo laborauit, ut caueret; nelocus datetur abfurditati, qua poflet
incaute pronunciando hoclocoita committi, ut cum blafphemia darctur

eo>quod nos acculet, & Chrifto,quod nos cddemnet. Quod tum fit,quan
do, utin templis boari foletillud, Deus qui iuftificar, & Chtiftus qui mor’
tuus eft, refponfionts uice pramiffa interrogationi fubiungitur,ad hirc mo,
dum : Quis accufationem inftituet aduerfuseleos Dei ¢ Deus qui iuftifi,
cat.]s {cilicet eftsqui accufabit. Quis condemnets Chriftus qui mortuus eft:
Is uidelicet nos condemnabit. ua lectione quid abfurdius & magis bla
fphemum ¢ Putat Auguftinus ideo percontatorie legi debere, non folumil
lud: Quis accufabit electos Dei ¢ fed & quod fubditur: Deus qui fuftificats
cui interrogationi tacite re(pondeudum?ﬁt,Non.— Ita & illud, Quis condem,
mabite Chriftus efus,qui morttus efte & c.ut refpondeaturtacite;non. Sed
nihil opus eft; ut pronunciata illa, Deus qui fuftificat, Chriltus qui mortuus
elt,interrogatoria proferantur, fiuerbum fubffantiuum, eft, illis adiungas,
Deus eft qui iuftificat, Chriftus eft qui mottuus eft;ita urnafla fit hic refpon
fio,fed fimplicicer pronunciatio, & interrogatio,que interrogatio talis fit,ut
fubintelligendum fit,nemo. , _
Quis aceufabit?) - Heec eft prima pars confolationis; ¢jira metus acctifations
condemnationis imbecillibus mentibus eximitur. Et certe non fruftra
Nam omnino tales fumus; qui merito accufaremur & condemnaremur. Et
ipfa noftra confcientiaspeccatorum fibi confeia, contra nos teffatur.
Origenes putat hic Apoftolum refpicere ad faeanaiti,qui perpetuo in hoc
fit,utnos coram Deo accufet, Bt certe in lob tale quid uidemus. Verum {im
Pliciter intelligendus eft Apoftolus;nihil effe prorfus quod poflit nos accus
farenec¢ fatanam, nec confeientiam noftramsnec quemuis hypoctitam.
Quuis condemuabit?) Sinemo nos poterit accufare,quis poterit condemnares”
Quis cos condemnabit,qui accufarinon poflunty
SED QVARE NEC ACCVSARI NEC
condemnari poflumus? _
An ita fumus fuftic ita fanctie ita puri ac mundizita itreprehenfibiles¢Nis
ildelinquimuss Non peccamus quottidies
 AVDIL , Y
U Aducrfus cle@tos Dei.)  Non dicit, aduerfus irreprehen(ibiles, prorfus mun,
dos, peccatis carentes, fed, aduerfus electos Dei. Hoc fcilicet eft, quod nos
tetur, Si Deus nos elegit, quis accufabitillius electos ¢ Quis electionem il
s reprehendet & rraducerty , A :
*  Deuscft qui iuftificat.) Qualidicat, Eriamfi peccatores elegit & immundos,
Quiatamen ipfe fuftificat & purgat quos elegit, quis poteft immundum dis
cere,quod ipfe mundatequis infuftos,quos iple pro fuftis habet & abfoluite
. ctrodicebartur ceelitus in Adtis : Qua Deus purificauit; tu'ne dixeris efle
*mmunda.lta & hic,quis audebit utimmundum accufare, quem Deus fufti,
cauit & purificauit-De iuftificatione noftri uide fupra cap. s.4.5. :
5 Chriftus eft qui movtuus eft.) Ecce mots Chrifti reddit nos tales,ut condemna,
" nequeamus, Mortuus enim eft pro peccatis noftris, qui excitatus eft. Res
drrexit proprer juftificationem noftri,{upra cap.s.
Quiad dexteram Dei eft,Dominus fuper omnia confkitutus.

r 4 Qui

Vide Eft.50.

Dedod: chrift,
lib.sicap,se

Aﬂ,tq.:




@BIHR: &

@BSER.IT.

OBSER.
e

OBSERs
L

00 COMMENTARIT

Qui & interpellat pro nobis. Eft enim mediator nofter, fummus f'aCL’_rdOS A
& pontifex, qui femetipfum pro nobis obtulit, progs nebis intercedit a
Deum. Ita habes r.Johan,2.Ebraorum 9,7, Atqueideo facerdotium Chri
perpetuum eft ' A

Videmus hocloco, qua debeat cffe fiducia ad Deum hominis Chriftias
ni,cotra peccatum, motten, & fatanam, Parer elegir, fuftificat, filium dedits
Filius mortuus eft, relurrexit; ad dexteram Deti eft; prod nobis interpellat:
Spiritus fan&us quogs,ut fupra audivimus,interpellat pronobis gemitibus
inenarrabilibus. Quis ergo poterit nos inuitaifta dittina maieftate, pronos
bis faciente, condemnare? :

Obferuandii limul, quam odiofiflimam prouinciam {ibi fumant, qui pro/
ni funt ad iudicandum & condemnandum-quofiiis, etiam eos quos Deusid
{tificat,pro quibus Chriftus intercedit apud patrem.

Tertio cotra do&ores purgatorij ignis,quifit poft hanc witam, fortiter pu
gnat hic locus. Aut eleci funt, aut reprobi, quibus applicant purgatorium-
Reprobis non applicant.Nam illinon fa!uabunrur.lgrgo electorum erit %ﬂf
gatorium hoc. Sed Paulus dicit cos accufarind poffeseo quod fuftificati i€ |
4 Deo ipfo,nec condemnari poffe,eo quod Chriftum habeant mediatorem-
Si iuftificati funt, & interceffione Chrifti feruantur elect, quotmodo poft
mortem puniendi funts Deus defendit & pro fuftis habet,quis inignem pur
gatorij intrudendos effe iudicabite - s -

Qui &7 intercedit pro nobis.) - Duo fune hoc loco quarenda. _

t  Primum,quid opus ficinterpellatione ifta Chrifti apud patrem in caelisy
poft mortem, quam tulit pro peccatorum noftrorum remiffione, deinde &
polt refurreionem, qua ad noftriiuftificationem excitatus et 5i enim re/
millis peccatis iuttificati fumus,quid opus eft ut pro iuftis interpelletur,ide

apud eum.qui nos iuftificauity i adt
2 Alterum. Quomodo interpellare dicatur Chriftus, cum fit ad dexteram

Dei dominus conftitutus fuper omnia, omnem habens poteftatemin cozlo
& in terraiudex uinorum & mortuorum, QY Y
AD PRIMVM RESPONDEO. .
1 Licet morte Chrifti redempti, & refurre@ioneillius fuftificati, ita tameft
nondum iufti fumus,utamplius non peccemus:ddeo ne defperemus in pec’
catis,inculcaturnobis perpetuaifta facerdotis Chrilti ad patrem pro nobi$
interpellatio,Ebr.7.Semper uivens ad interpellandum pronobis. Er 1.Iol¢
2. Hec feribo uobis ut non peccetis,fed {i peccauerit quifquam,habemus 2
uocatum apud patrem Iefum Chriftum,&¢.Alioqui cogitaremus ftatim 1€/
demptionis & {uftificationis gratiam nobis proprer fequentia peccata prof
fus perijile;id quod Nouatiani docueriine.
tq ideo impia eft eadiftinctio, qua auream illam Apoftoli fententiaty
unus eft mediator Dei & hominum,homo Chriftus Iefus , eneruarnt cum di?
cunt: Vnus eft medfator redem ptionis,fed interceflionis funt plures, uolen?
tes ifta diftinctione nos a Chrifti interpellationead fanctorum intercelfio/
nem auocare, quafi poft redemptionem ociofus Gt Pontifex nofter, ut opus
fit fanGtorum fntercefﬁonibus.g‘]ic uero audimus Chriftum etiam polt mo¥
tem,afcenfionem, confeffum ad dexteram partis incerpellare pro nobis,&ué
in Ebrais eft,(emper ad hoc uiuere,ut interpellet pro nobis.
AD ALTERVM, : .
+ Hicobfervandum eft,quomodo dicatur Chriftus interpellare pro nobiss
ne tale quid cogitemus, quod & patri & filio {it indecorum, & quod c&1€/
ftis regni ftatum excedat, ' :
Quzin ceelis aguntur,talia funt,ut nec uideantut A nobis, nec audiantufs
nec in cornoftrum afcendant, utpote incomprehenfibilia, atq ideo ering
pogeﬁ, utnude nobis ut in fe funt, proponantur, fed opus eft utuerizas iPﬁ‘
quibu(da formulis quafi delinectur & adumbret,utueluti per gm’gﬂ‘:ﬂa "l“:u;
Arkl #lA-




AD ROMANOS, a0% |

A dam aliquid illortrm, quanti fatis eft confcientijs noftris infirmisscapiamus.
Bt hac ratione fpiritus fan®us evyngrzbaevop imbecillitati noftrae crebers
timus eft in translationibus derebus huius uit®; quas cognitas habemuss- |
{umptis, quand fra intelligendz funt; quod praecife uchic, ita & in ccelis ge |
rantur.Non enim ea eft futuri feculi conditio,qux eft praefentis,fed caute ui
dendum eft,quid {icquod iftis formulis nobis adumbracur. .
Ita & hoc loco Apoftolus ut confcientias noitras in fide Chrifti, falutisds !j
certitudine confirmet,beneficiumgs Chrilti,deinde & illius potentiam, & (a
cerdotij perpetuitatem ob oculos ponat, & adumbret-utitur duabus translas
tionibusi Vna eft de forma Regnorum fumpta, qua filius primogenitus fes
derad dexteram patris,ut cui copetarregni adminiftratio. In ceelis eft Chris
ftus, Dominus fuper omnia conftitutus. Dicitur federe ad dexteram patriss |
Trans!atio eft. Alioqui qua eft dextera patrisy Altera eft de foro fudicij hu
mani defumpta, in quo funtifta, accufator, reus,iudex,uel condemnans uel
iuftificans,& aduocatus cauflam rei fultinens. Huc pertinentifta. Quis a¢, |
cufabit ¢ Deus eft qui fuftificat. Quis condemnabit ¢ Et Chriftus interpellat
Fro nobis.Ecce formam fori,quam fiuelis ccelis inferre,fueris plane ridicus
lus.  Quid ergo agit Apoftolus ifta translationies Hoc fcilicet, ut fimus cos |
ram Deo condemnationis fecuri, certi de omnimoda falute, & confcicntijs.
bene pacatis, liberi i metu mortis & condemnationis ®ternz.
Quemadmodum enim qui in hac uita contra Magiftratum deliquerunts
anxi funt,fi fuerintaccufdtores, & ftandumfitapud fudicem, qui {ine mife -
ricordia lit fudicaturns & ¢ddemnarurus, fecuri ucros {i cereum lit;neminem
efle qui accufet, nec ipfum fudicem, etfam (iaccufati fuerint, condemnatuy.
rum; fed pro fuftis habiturum & abfoluturum; ita plane & cum conlcientijs
peccatorum agitur erga Deum, _ , _ ;
Hic efet fummaanxietas; & certiffima defperatios(i remota mifericordia
fitendi effemius iufto iudici Dep.Quia uero, ut Chriftus aitlohannis quin,
to: Qui creditin mesiti iudicium non ueniet, fed tranfibit amortein uitams
iudicfj diuini metu liberati fumus credentes;ideo utget ifta Apofioluss nec
efle accufatorem; nec judicem condemnaturumsfed eum ipfum efle qui nos
iuftificers& praterea Chriftum efle,qui interpellet pro nobis: _ ‘
Sed quomodo ille interpellat pro nobis £ An procidit perpetuo in genuay |
manusq ad pattem fupplices extendit ¢ quomodo pingi folet ¥ Abficut ifta \
¢ogitemus de Chriftoydegs gloria Chrifti fuper omnia regnantis, imode i, |
plo patre, qui hoc filio ferat. Quid ergo ¢ Audilohannem Epiftola primay |
€apite primo  Sanguis eius,inquit,emundat nos ab omni peccato. Et capis :
' téfecundo , poftquam dixiffce: Habemus aduocatum apud patrem Iefum |
Chriftum fuftum, adiecit : Etipfe eft propiciatio pro peccatis noftris, quafl
exponens, quomodo fitaduocatus nofter apud patrem, quia propiciatio eft ‘
Pro peccatis noftris. Quomodo¢Supria capite tertio dixit Apoftolus:luftifi/
€ati {gitur gratis per gratiam iplius,perredemptionem qug eft in (;hriﬂo Ies ‘
fu,quem propofuit Deus propiciatorem per fidem in fanguine ipfius. Audis .
Modum propiciationis cffe in fanguine Chriftie Quomodo ¢ An necefle eft |
illum quortidie fandi ¢ Abfir. Nequit iterum ut mori, ita & fanguinem pro, :
fundere, Igitur fanguis Chrifti interpellat pro nobis, femel effufus in cruces
cuius gratia patri recdciliati propiciationem habemus perpetuo durantem.
lamat pro hobis fanguisChriftispro quibus effufus eft;multo melius G fan |
guis Abel, qui clamat aduerfus Cain, & fanguis prophetarum, qui clamat Ebr.ti
pro uindita. Quomodo clamat fanguis Chrifti multo melius quam fanguis
Abel¢Quauoce clamateEa fcilicet qua interpellat. Meriti fanguinis Chri,
Tti pro nobis clamat & interpellat, quia per illud omnia impetramus accef,
fumad Deum adepti. Et hoceft quod Ebrarorum nono, Chriltus per fan, “
guinem fuum dicitar intrafle in {an@a, id eft, in ipfum ccelum , ut appare,
at nunc wului Dei pro nobis. Atque illud prafigurattmin eo cg)hqugd :
' ORIEEX .




|

202 COMMENTARII

Pontifex ueteris Teftamenti interpellationis ac facerdotij fui officium pers
a@urus cum fanguine in fan&a ingreffus coram Deo apparebat, ut eft E/
brazorum noho. Vt oftenderetur interceflionem fummi Pontificis noltri
Chrifti futuram efle in fanguine, non tamen alieno, fed proprio, non quo’
tidiesfed femel effufo. :

Quoniam itags pet fanguinem Chrifti Deo reconciliati fumus , & uiaad
thronum gratig nobis per ﬁlum aprerta eftyut Ebr.w.legituryut ad Deum pots
fimus accedere, & omniaimpetrare,pet fanguinem Chrifti, recte datur ho¢
Chrifto, quod interpellet pronobis. Ad eum modil & regione fanguis Abel
interpellat ad Deumny dicente deo: Ecceuox fanguinis Abel fratris tui,clas
matad mede terra. QuomodorQuia fcilicet uindictam meretuar,Ita 8 Apo’
cal.s,Animz fan@orum qui propter uerbum Dei interfecti {unt, magna uo’
ce clamare dicuntur: Viquequo dominenon uindicas fanguinem noftrums
dehis qui habitant in terras Quaefo qua uoce clamant anima defunciorumé
Sed ifta fufficiant de duabus iftis quaftionibus.

v Quid opus fitinterpellati one%hriﬂi,rcdemptis iam & fultificatis.
2 Quomodo Chriftus dicatiie pro nobis interpellare.

Erex iftadeclaratione tiidemus quam interpellationem hanc non intelli
gant,qui ex hac prafenti Apoftoli fententia colligere, & interceflionem fan
ctorum ad hunc modum probarenituntur. Si ergo caput Chriftus, inquilit
orat pro nobis,curnG etiam membra eius fancii cum eo rogantes, qui fe con
formant Chrifto ¢ Si roges iftos doQores, quafo quomodo orat pro nobis
Chriftus,nihil habebunt aliud quod refpondeit,quam quomodo putant fan
¢tos orare pro nobissf{iue in hac,five in fstura uita, pofteaquam fanctos Chri
fto in hac interpellatione coniungunt,quare manitefte declarant interpellas
tionem hanc Chrifti,de quaagitur hoc loco, & Ebr.7.8 .Iohan,z, Ab ea fe
quz eft in merito fanguinis eius feiungere, & aliam quandam, qua illi cum
fan@is communis {it, imaginari, quod eft contra gloriam Chrifti. Apoftoli
talem interpellationem Chriflto dant, qua competat uni, qua nemini pre/
terea fanctorum adfcribi poterit. Vi 1.Johan.2,ubi dixit: Aduocatum haber
mus apud patrem lefum Chriftum,addit,iuftumsid eft,qui ab omni peccato
fit purus, nec ulla inobedientia labe unquam pollutus. Deinde, & ipfe eft
propiciatio pro peccatis noftris,non folum autem noftris,fed & rotius mun
di. Quafo quibus fancs poteft ifta interpellatio adfcribiz Et Ebracorum fes
ptimosquog aperte tales habentur circumf{tantiz, qua non permittant eam
interpellationem alicui cum Chrifto communem effe. Nam clare fatis loqut
tur de facerdotio Chrifti, per quod faluamur ad plenum, acceflumdg ad de
adepti fumus. Cui fan@orum pofluntifta communicari ¢ Ethoc loco, quis
non uidetde tali interpellatione loqui Apoftolum, qua confcientiz noltr®
quam certiflime pacificentur, certi>quod ab omni fumus condemnatione /i’
beri ¢ Quis fidelium hoc dabit fanciis ¢ Atp ideo mortis; refurrecionis, 3/
fcenfionis & exalrationis ad dexteram dei meminit, in quottm feriem iftam
interpellationem Chrilti collocat,quare fatis oftendit fe de Chtifto hic st W
nico mediatore loqui. Proinde planeimpium eft quod ex iftis locis aftrue/
te moliuntur. Non quoddi¢am impium, fi fancos orare pro nobis probart
poflet.cum & nosalius pro alio oremus ad domini, fed quod uel unico M€/
diatori conuenientem interpellationems; quz eft iugis propiciatio pro pe¢/
catis totius mundi per fanguinem femel effufium, & omnis gratia impeftd/
tio,{an@is communem cum Chrifto faciunt, uel Chriftum regnantéad fup’
plicem quandam precandi formam, qualem imagindtur in fanis e folio ¢/
gni derjciunt,quali pater illinon omnia dederit in manus.

Quisnos feparabit adiletione Dei¢ Num adflictio ¢ num ang®*

ftia® num perfequutiof num famess num nuditas;num periculumsnut
gladius¢ & caetera.

Haxe

A ]




&

AD ROMANOS. 3oy

Hec eft altera pats confolationis in hac conclulione, quam ex piore cols

ligit,quae ad hocinftitura eft,ut animos adflios in rebus aduerfis erigat, &
ortes conftantesqg ad quaeuis pro Chrifto ferendareddat. '

Quis nos feparabit d diletione Dei? ) Quis ¢ 7i¢ in Graeco commune eft, tam ma s

feulino quam feeminino generi, id quod moneo, ne quifqud hic cogitet,quo

Mmodo non dixerit, quid nos, magis quam quis nos, cum qua fubiunguntue
talia {int, quibus ifta interrogatio,quis nos,nd bene conueniat, & magisdi,
cendum uideatur,quid nos,uel qug res nos,&c. Potuit jtaq ita uerti,que res
tanti eft,ur nos a diletione Dei feparare queats fed hoc minuctalum elt.

A dile¢tione Dei.) Bifariam exponitur. Quidam a@ive, qua Deus nos, quidd
paffiue quanos illum diligimus. Vertim ad argumentum Apoftolimagis fa
citut actiue de dilectione Dei in nos exponamus,idg duplici ratione.
¥ Prima eft,quod hanc fiduciam colligit n3 ex noftra dilecione,fed ex dis
le@ione Dei tam ineffabilibus & flupendis argumentis declarata. Nam dos
cet nos hic unde fuerit,quod pater filio firo proprio non pepercit, fed pro no

bis illum tradidit,uidelicet ex eo quod fupramodum nos diligit. Ergode ea -

dilectioneintelligendus eft.

2 Alteraeft;quod magisad erigendutim animos noftros in adfliGione facit
Dei in nos, quam noftra in Ded dileGtio. Hoc aiit agit Apoftolus.Ergo, &c.
2 Quin & ipfum uerbum feparandi hoc innuit, DileGio unit, diligenté &
dilectum. Si leparatio intercedit, ita ut pars una excludatar ab ifta dile@io.
Dis unitate, dicetur ifte exclufus, non quidiligere,fed qui diligi definit. lam
Apofiolus nondicit, quis feparabit Deum A nofira dilectione, fed quis nos
feparabit,id elt,excludet,adile®ione Deir

Ethoc quogg clare intelligendum eft,poteft enim ita exponi.Quis efficiet
nea Deo diligamursQuis poterit Deum nobis reddere iratii, ut definat nos
amare ¢ Atqg hoc fenfu pradicaretur conftantia dile@ionis Dei, quae tam {it-
firma, ut nullo pacto polfit immutari, aut labefa&ari, uel im pediri, ne quos
ceepitdiligere,antequi effent, in finem ufty conftanter diligat Eenifi fequés
tia impedirent;pulcherrimus effet hic fenfus, & omnium ReuvlxdrerG-.

Deinde poteit ad hunc modum exponi. Quis nos feparabich dileGione
Dei,id eft,que res tanti momgéti,tantaed cfficaciz eft,ut poterit nos auellere”
ab iftadilectione Deisne illius gratia omnia Eerﬂ-ramusj ne illi omnia poft,’
haheamus,tlt illam finamus in nobfs itritam feris Qua res ednos adiget, ut
diletionis huius tam ineffabilis ac flupendz expertes nos ipfos reddamusy
& abea deficiamus,ea nos ipfos privemus, id quod faceremus fi in fide Cheg
Rinon maneremus:Er hoc fenfu magis credentium in fide quim Dei in dile
Qione conftantia & immobilitas commendatur,uel certe excitatur,

Placetautem ita expofirio,propter ea qug fubdit,que talia funt, ut magis
eo faciant,altu fatanz,quo nos a fidei conftantia defjciant, quam Deum i dis

eione noftri.Si enim fubfeciffet, an immundicia cordium noftrorum ¢an
obedientiaran imperfe@ior an fidei imbecillitasy an impatientiaruel quar
huiufmodi funt alia,uideretur cdmodius efle, uit de priore fenfuintelligere,
mus, Quiauero aduerfitatum & tribulationum meminit, puto claram efle
pPoftolum polfteriore fenfu ifta pofuifle.

Num adflitior) Res aduerfas,quibus fan@iinhoc mundo adfliguntar, coas
ceruat. Adfliionem & qua exadflitione eftanguftiam, generistoco po,
nit,quibus reliqua tanquam fpecies fubfungit. Adflitio enim & perfequuy
tionem, & famem & nuditatem, & pericula & gladium in (e comple@iturs
hon quod mox fit gladius ubicungy eft adfliio , fed quod de omnibus iftis
adflictio tanquam genus de quauis {ua fpecie pradicari poteft.

Enumerat autem Apofiolus eaqua funt moleftiffima carni, & quorum
t_]uodq; innumeram moleftiam in fe habet. Quot enim funt perfequutionis
Icommodarquor famisequot nuditatisequot periculorumes quori in fecun
tdaad Cotinthios,longum catalogam recenfet 7 quot item gladij; per gladi@

cnim

Separal nos




OBSER: L.

OBSER. 11,

OBSER,
111

204 COMMENTARII

enim omnia mottis genera complectitur. Quoniam itag inftinciu fatane A '

qui terum in mundo potiuntur,credentes Chrifto his adflitionibus pleri<p
adoriebantur,quo illos  ueritate Chrifti auerterent,uideretc Apoftolus P
plurimos Chriftianos per ifta edadigi.ut Chriftum defererent,quoniam Dt/
hil horum ferre uolebant,ideo catalogum iftum adfli®ionum ponit, idg ma
gno feruore X confidentia,quafi contemnens 8 extenuans hac omnia. INO
dicit:nec adfliGio,nec anguftia,nec perfequurio.fed,num adflictiornum an*
gultiarnum perfequutiorQ.d.Poteritne nobis uel tam exigui momenti elle
ilta dilectio Dei,qua filius Dei pro nobis in mortem traditus eft,uel tam cha
ra haberi caro & uita noftra,qua mundus tot adflictionibus petit, ut propter
iftas moleftias 4 dile@ione Dei nos auelli finamus ¢ Erimusne tam molles?’
Abfit. Mundus ifte putat fe fidem noftram quam fortiflimis machinis impu/
gnare, dum uarijs modis corpora noftra & uitam hanc alioqui miferabilem
perfequitar, cum hac omniaututhorrendaab ipfis quoqg philo{ophis, qui#
bus ifta dilectio Dei non eft cognita,contemnantur & rideantur. Tale qui
uidetur habere crebra ifta interrogandi inftantia. Extollit enim dilectionem
Dei,quam dignam facit,cuius nomine nihil non perferatur. Deinde & mole
fiias iftas huius uite cum contemptu explodit,& tanti non efle momenti des
clarat,quod per illas adilectione Dei auelli merito debeamus.

Quis nos feparabit & dilectione Deie) Notandum eft quod unitatem noftram cum
Deo,ponitin dileGionem Dei.Non dicit;h ueritate Dei>a iuftitia Dei;a poz
tentia Dei:fed,a dile@ione Dei. Vnitatem enim fatis indicat,cum dicit:quis
nos feparabitr Alioqui quid opus elt feparare non unitos ¢ imo quis poterit
{eparare non unitos ¢ feparatio non potelt cadere nifi in unitos.Deinde unis
tos nos efle cum deo in dilectione dei declarat,cum dicit, 2 dile@ione dei. Er
go cum deo uniti fumus,& in dilectione illius uniti fumus.Magnum eft hos

minem unitii efle cum deosatq; ita unitum,ut prorfus {eparari nequeat, cunt
tanta lic hominis & dei difconuenientia.Proinde nd fruftra admoneo,ut obs

{eruemus quam in rem collocet Apoftolus iftam unitatem.In ueritatem non
collocat.Nam apud nos eft mendaciumsin iuftitiam no collocat, nam & hie
plurim deficimus,Ita neq in potentiam illam ponit. Sumus enim infirmify
fimi. At ideo tantam non haberet confolationem,{idiceret: Quis nos fepa’
rabich veritatesuel a iuftitia,uel 2 potentia,uel a fanclitate dei ¢ quantam has
bet quod dicit;quis nos feparabira diletione dei r Ea eft qua nos in unitate
cum deo conferuat. QuaresQuia omnianoftra immunda,omniainfirma, 0/
mniaimperfeta,omnia inzqualia,illaunaabforbet, & ex peccatoribus (an
Gos & iuftos: ex imperfectis perfectos: ex immundis mundos facit, & nihi
non condonat,quemadmodum & charitati hoc datur, quod operiat multitts
diné peccatorii.Ergo hac una eft;qua nos cii deo & unit,& unitos coferuats
Nurm adfliioznum anguftia) Notemus hic,qui ufcg adeo fumus molliculi,utné
pecuniolz quidem alicuius damnum pro dilectione dei ferre fuftineamus.
uim parii nos declaramus quo loco nobis {it ftupenda ifta dilectio, O'in/
credibilem noftram ignauiam. Videmus filios huius feculi pro rebus chari$
quidem,fed uanistanta perpeti quortidie;ut & mortem ipfam intrepidiad?
eant;quid nos puras paﬂﬁros pro Chriltinominey , .
Num anguftia?) squoywelaw plerunggad animum transferunt, que eft, mentis
in adflitionibus anxietas.Ergo & fandifs animi anguftiam inferunt, per{€’
quutio, fames, nuditas,pericula, gladitts. Poteft ergo fiducia ifta,qualem &
quantam hic defcribitApoftalus coniuncami iabere mentis anxietat,[Nom™

habet ergo loctiapud Chriftianos énwdeeilla Stoica, qua fomniant &fimW

lant etid Anaba pu{‘t:r;qu:a inre una optimi Chir{ftiani uideri uolunt,cnec

Chriftus ipfeanguftia illa expers fuerit,ut taced & prophetas & Apoﬁolos-‘
SEQVITVR:

Queriadmodum fcriptum eft, Propterte occidimur totadies "el}“’_‘ |
tati fu




AD ROMANDOS. 205
A tati fumus welat oues deftinata matationt.

Locus hic defumptus eft ex Pfal,44.in quo populus Dei fummam {e per,
peti queritur pro nomine Dei {uf, adflitionem, & fimul nec ipfa occidendi
crudelitate i teftamento ipfius auelli poffe commemorat. Hunc itags Apo,
ftolus applicat ad proxime pracedens,ubi dixit,s xeyacer; an gladius ¢ uide,
batur enim miferrimum tanto laborare pro nomine Chrifti odio, utnonfo,
lum paffim occiderentur Chriftiani, idg; quottidie ac iugiter, {ine intermif}
{ione,ut nulla concipi poffet pacis fpes, fed & occiderentur fine omni reputa
tione,quafiad hoc uenundati ac deftinati, utnon fecus atq oues ma&ationi
data,occidantar, Agit ergo Apoftolus hoc feriptura loco iftas quaz ad con,
folationem & inftiruti fii confirmationem faciunt.

t  Primum. Ne Chriftianis uideatur infolens; occidi pro Chrifti nomine,
progs caufla pietatis, cum idem ufuuenerit & fanctis ueteris teftamenti, {itds
hac {an@orum fors in hoc mundo.

*  Deindeut doceat iftam fidei conftantiam, malorumdg pro pietate patien
tiam, de qua gloriatur, non tale quid efle, quod nemini datum fit divinitus,
quod {perare Chriftianus nequeat,cum fcriptura doceat eam fuiffe & fanciis
ueteris teftaméti;quorum exemplo & declarat & confirmat fuam gloriatios
nem,credibilemgp reddit.  Quin occulte pudorem incutit infirmis, qui in
nouo teftamento per crucem terrebantur ac defjciebantur, tantii non haben
tes conftantiz innouo teftamento,tempore teuelatze immenfze Dei dilectios
nis,quantum habuerunt qui fub umbris ante Euangelij lucem uixerunt:

Nobis autem hic obferuanda quazdam funt ad crucem ac patientiam fati, ossEr;
Ctorum pertinentia. ,

t  Primum. Quid pertineatad crucem & adfiGion@, ut reddat Chrifti mar
tyrem. Quod it proprium; & peculiaris quedam nota paffionis fanctorum,
cum & uniuver{itm mortaliif genus innumeris {it calamitatibus fubie®i. Vi,
demus hodiendnullos de cruce gloriari, & ex illa argumentum fumere,quo
opiniones fuas (tabiliant, fefeq; pro amicis Dei, & {andis uenditent, quafi
mox quxlibet adflictio reddat Chrifti martyrem.Proinde notam fande cru,
cis obferuare oportet. Quz illa eftePropter te;inquiunt,occidimur tota die.
Chriftianorum & fanciorum eft ita uivere,ut nd propter malefacta,fed pro,
pter ueram pictatemsacueritatem occidantur. Vide 1.Pet.2.5.& 4.Inuenias
qui horrenda patiantur,ut obtineant {uas opiniones, quod & zelotz ludxo
tumsut apud lofephum elt; & Donatiftz, ut Aug.meminit,demonfirarunt.
2 Videmus hic,fanctorum efle ut oceidantur,ipfiautem nemin@ occidant.
Qui carnalis eft;perfequitur eum,qui {piritalis eft;non uiciflim. Intellige in
caufla religionis. Alioqui malefactores occidunt fan&i qui magiftratu funs
giitur,ut miniftri Dei, Hodie pleriqg malunt perfequendo quam ferendo de,
clarare,quo{int erga Chriftum zelo & amore: Chriftus potuiffet incredulos
ludaos (imul omnes perdere;uerum nec ipfe hoc fecitynec fuis,qui in Samar
ritanos incredulos ignem de ccelo petere uolebant, permifit dicens : Nefci,
tis cuius fpiritus fitis ¢ filius hominis non uenit animas perdere, {ed (aluare.
3 Tertioloco.Notandum hic fan@os ac pios in hoe mundo non {olui d¢#
cidi, fed ita occidi, quafi deftinatifintac uenundati ad mactationem, tit fine
omnireputatione occidantur. Mundus no putat {e delinquere, dum fan&os
Occidft.ﬁhbct enim eos pro fceleftis. Nihil hafitat;nihil dfjudicat; dum ma-
at pios,mox ut palam eft,efle talessoccidit.Ita occidebantur Cheiftiani,ue
qui deftinati effent ma@arionisin quibus occidendis nihil erat opus feria fa,
orum recognitione & fudicij examinie. Nami decretum erat Imperacorii,
uttales {inec omni hafitatione occiderentur. Ita hodie quogg occiduntur mul
ti. Malefacior, fur,latro,& c.non temere occiditur; fed primum excutitur ad,
miffum, quale, quantum,quoties,quibus circumitantijs uel aggrauatum uel
extenuati {it. Putat enim hic mundus, fanguin€ humanum no efle fine fum.
ma caytione, factorumds examinatione fundendum, Atin occidendisﬁ Chri,
A s 1anis




e COMMENTARII

ftianis nulfa talis habetur cautio,fed {ine omni follicitudine;m em,cunc’lafl'o 5
ne,reputatione occidantur. Hoc feilicet eft inftar ouium mactationi deflina
tarum occidi,quas{anius prater omnem commiferationem, pratcr ommnei
peccati confcientiam mactat.

4 Quarto. Quid eft guod Chriftianosin adfliGione & cruce comparat 0/
uibus ad ma&ationé deftinatisy An ideo quod deflinatz funtad necem ¢ At
fues quogs & capella, & ndnulla aliz pecudes eidem forti fubiectx funt,cur
non illarum meminite Ipfam fan@orum patientiam & manfuetudinem f] pird
tus quam in morte quogs fub manu ma®atoris demonftrant, exprimit {piris
eus S.non hoc folum loco. fimilitudine ouium,idd etiam inipfo capite Chri
{to.Hanc nd oftendunt, qui dum {ub cruce funt, omnia querulando & uocis
ferando replent,nemini nd maledicunt;nihil nd minantur,ut furiofos agnos
fcas magis quam pios, fires uideas maQari magis quam ouiculas. Declarant
enim quanta fint {piritus acerbitate infect, qua fe nihilminus efle probant,
quim quod uideri uolunt. Gloriofius putant audaciam,confidentiam,& ne,
fcio quem mortalium omnium contcemptum oftentare, quamad exemplum
Chrifti & fanftoram ouinam referre manfuetudinem & patientiam.

SEQVITVR.
Vetum in his omnibus fuperamus,pet eum qui dilexit nos.

Vel ex hoc locouidere eft quomodo intelfigendum fit quod dixit, Quis
feparabitnos a dile@tione Dei ¢ Superamus, inquit,in his omnibus.Hoc efty
hac nos omnia uincere non poflunt,fed nos ipfa fuperamus.Quid eft autem
aliud uincere Chriftianum omnia , quam in fide & ueritate perfiftere, & per
patientiam omnes faperare afflidiones pro Chrifti nomine llatas,atqitaas
nimam fuam poflidere. Notum eft illud. Hac eft uitoria uefira, quae uincit
mundum,fides ueftra.Item, Quiperfenerauerituly in finem,faluus erit.Iie,
In ~tientia ueftea poflidebitis anémas ueftras.

1n bis ommibusyinquit.) Q.d. Tribulamur & anguftiamur ¢ At non defperas
mus,perfequutioné ferimuse At fidem non amittimus, fame ac nuditate pre»
mimureAtin fide per patientiam manemus, Periculaincidunts At conftans
tes manemus. Occidimurr At fides non occiditur.llla nobis nonaufertur. In
fitmma,nihil horum eft,quod per patientiam non fuperemus. :

1 Superamus.) vmlpuixduiy,(uperuincimus,fvir vberwinden weit. Q.d. Non tanti
uincimus fimpliciter,utrumg xgre,quali aliquid uirium ifta habeant, negos
ciumd nobis faceffere poflint,fed quemadmodum {ifortis athleta pufionem
aliquem imbecillem {uperec,{uperaturus etiamf{i cum magno aliquo congre
diendum fuiffet,ac cum robufto certatore ac pugile pugnandums.

x  Quidam itaintelligunt. Tam abeft ut hzc mala,quod mundus fperat, fis
dem nobis in Chriftum extorquere,& a Chrifto feparare poffint,ut eam no-
bis magis adaugeant, & {plendidiorem reddant. Nam tribulatio patiétiams
patientia probationem, probatio fpem operatur, atqp adeo gloriamur etian
in adfli@ionibus.Hic quog fenfus non male quadrat. Nam fiuincere inadfli
Qionibus, eft in fide perfiltere, fortiter certando , curfumeg confummandos
fidem f{eruaresitaut quiillam per aduerfa conabatur eripere;cuaferit uiciuss
quid aliud erit,;non folim fidem feruare in aduerfis, fed illam etiam auctioré
reddere,probationema ac fpem certam ac firmam acquirere quim fuperuift
cerer Notaquoddicityin his omnibus fuperamus: ton dicir,hac omniafus
peramus ut non lint,fed in ipfis fuperamus,nempe fatanam & mundums,

QVALITAS HVIVS VICTORIAE,

Expende quam admirabilis it ifta uitoria, quim admirabiles uictoress
quam diuetfi amore & ingenio mundi. In mundo pro uiGoribus habenturs
qui tribulationem inferunt;hic qui illam patiuntur,qui anguftiant alios, hi¢
qui anguftiantur,qui perfequuntur alios, hic qui perfequutionem feriit, qU
deliciantyr & abundant, hic quifame ac nuditate premyntur, quialijs perl’f;'-

o cu




AD ROMANOS, ' 209

cula inferunt, hic qui periclitantur, qui occidunt alios, hic qui occiduntur.
Quis quafo agnofcer pro uitoribus adflictos,anguftiatos,agitatos, efurien
tes,nudos,periclitites, ac motti paflim fubieGtos ¢ Quomodo uictores funts
uictoriaiftanon eft fita in conferuandis corporeis bonis , uitag hac corpos
rea, fed in conferuando eo, quod fatan extortum cupit. Cupit autem extor,
tam fidem in Chrilftum, quia {cit credentes {aluari, cupit quofuis fibi fubie,
Ctos ac perditos. Hoc quia nullis modis obtinere poteft, recte dicitur uwinci,
ita ut fatellites ipfius,tribulatores;anguftiatores,perfequutores,{poliatores,
ac nudarores & occifores, qui putantur inboc mundo plurfmum poffe &
plane regnare,reuera {int uicii, per patientiam fanciorum. Exemplo {itlob
& fatan, uter erat uictor ¢ uter uictus ¢ Satan percutiebat ac perfequebatur,
lob omnia tolerabat, & tamen per patientiam uiQor euadebat, itaut non {o,
lum fidem in Deum nonamitteret, {ed & ea qua perdiderat, duplicata reci”
peret, & rurfus filios alios (eptem, & filias tres. Ita & nos, fi patientes fueri,
mus, non {oliim fidem feruabimus, fed & centuplum recipiemus , & uitam
@ternam, cum corporibus noftris multo clarioribus ac melioribus pofiides
bimus.An hoc non elt vadpundp fuperuinceres '

Per eum qui dilexit nos.) Arduum eft & infolens iudicio carnis, deinde & uiy
ribus humanis impoflibile, de quo gloriatur, & ad quod Chriftianos excis
tat. Ne ergo uideatur temerarius,&X imbecillitatem carnisnon bene expen/s
difTe, neceflario fubfjcit: Per eum qui dilexit nos,qua adie@ione declarat.

i Primums, haecnon efle uirium humanarum, neminem hac uicoria fuo
marte potiri polle, fie (it gloria carnis, & liberi potentisg mortalium arbi,
trij»{ed prorfus alterius potioris. Nemo igitur fuz quicquam uelrationi uel
uireuti adferibat, aut aliquid de feipfo prafiumac. Prafumebat Petrus,nG alti
pulante eo,qui uires fuppeditat,& male cedebat.

:  Deinde,unde {it ilta conftantia & uirtus ad uincendum, poftquamno
ftra non eft. Per eum , inquit, qui dilexit nos. Aliquid eft agnofcere pros
priam imbecillitatem . Verum ad defperationem hoc faciet, tamabeft ut
profit, nifi {ciatur etiam, unde {int petenda opes fubfidiariz. Proinde,non
dicit, non ex nobis hoc poffumus, fed aliunde : {ed defcribit etiam eum, un,
de ifta fuppeditatur conftantia, & uincendi potentia. Per eum qui dilexit
nos. Quis ille eft ¢ Praedicant multa de dilectione fanctorum. Cur unius tan
tum meminit, & non multorum ¢ Cur non dicit, per eos qui nos dilexerunt,
angelos & fanClos ¢ Per eum, inquit, qui dilexit nos, Ergo unus efts qui diy
lexit nos ¢ Non diligunt, non dilexerunt nos fanctic Viig:Quis negetyCur
unus hic proponitur ¢ Quia feilicet non fatis eft diligere, ad hoc, ut fuftens
tes dilectum, nifi adfint & uires ad {uftentandum, Hasunus habet. Ergo us
nius it mentio. Per hunc fuperamus omnia. Quis ille Apoftolo fatis eft
dicere, per cum qui dilexit nos.putatcg iftam defcriptionem aded claram efy
fe ex pramiflis, ut non{itnecefle cum de quo loquitur s nominatim expris
mere, Vis {cire quisfit? Qui proprio filio fuo non pepercit,fed hunc prono
bis omnibus tradidit ¢ Quem habes, qui parem d'l'le‘(ﬁfonetp erganosdeclas
raueritz Sitergo periphrafis Dei omnium fuauiflima, & illufiriflima, ifta,
per eum qui dilexit nos, Namhic omnia habentur ad cauﬂ“am. prafentem
neceffaria,qua in hifce duobus fita funt,ut primum adfit potentia,deinde &
uoluntas. Primum eft in defcripto clarum, hoc eft; Deo, Nam is eft omni,
potens. Hoc non exprimiturseft enim indubitatum confcientijs utut imbe,
cillibus, Alterum indefcriptione expreflum eft. Nam de hoc poriflimum
dubitatur, Ergo, non dixit, per eum qui omnipotens eft; cuinihil eft impof-

fibile, fed per eum qui dilexit nos, Quis diligens deferet infirmum quem di,
ligit ¢ Potens infirmum facile deferct,diligens non item,fiadfic facultas,

Ita fcilicet perpetuo fpiritus fan&us rationem habet imbecillium con,
fcientiarum,quem utinam nos & probeintelligamus,& probe imitemur.

s 2 OBSER




o8 ' COMMENTARII

OBSERVANDYV M,

Notandum eigo hoc loco, ut qua contrauires liberi arbitrij difputantar
hodie,ad Chriftianum homifiem non referantur, fed fimpliciter ad carnal@.
Nam Chriftianus omhia poteft per eam 2 quo confortatur infirmiffimus in
fe.fortiflimus in Deo.

Sed quid eft, quod non dicit, Qui diligit nos © An ceffauit dilectio Deid’
Qui dilexit nos,inquit, Ablit, ut humanum quid palffa {ic dilectio Dei. Intet
inortales hoc ufuuenit,ut qui hodie diligit, cras diligere definat. Putant far
pientis efle, fic diligere, ut olim odic profequi queas quem diligis. Ifta ins
conftantia in Deo non eft. Nam ut dona & uocatio Dei peenitentia carenty
ita & dilectio. Quid ergo elt,quod ita loqui uoluit ¥ Apoftolus non {impliz
citernobis dilectionem Dei proponit, fed in omnium praclariflimo expes
rimento,cuius meminit,dicens : Qui proprfo filio fuo non pepercit. Erquia
ad illud factum quod femel factum quidem eft, fed perperuam declarat diles
Gionem, refpicit, ideo dixit : Qui dilexitnos. Tam ergo abelt, utifto pras
teriti téporis uerbo defit conlcientijs Huctuantibus,ur magis adfitac profir.

Et hoc potiflimum obferuandum eft tribulatis & adfli®is, ne putent prgs
fentes quasferunt adfliiones argumentum efle immutat dilectionis Def.
Proinde in omnibus calamitatibus ac tentationibus conftanti animo tenen
dum eft,illud,qui dilexit nos, qui proprio filio {io non pepercit, fed pro nos
bis illum omnibus tradidit. -

Ad eum modum Apoftolus difeGtionem Chrifti ufurpat Galat.fecundo,
cumdicit: Viuo autem fam non ego, uiuituero in me Chriftus. Quod au-
gem nunc uivo in carne, in fide uiuo filfj Dei, qui dilexitme, & tradidit fes
metipfum pro me.

Difcamus ad hunc modum generalem iftam Dei diletionem, quas dile-
%it, ad nos ipfos quemque feparatim referre & accommodare, ut & nos diz
camus, quifg, qui dilexit me.

Nam mihi perfualum habeo.

Iterum rationis fubietio, dixit. Verum in his omnibus longe fuperamusd
Inquibus ¢ Qua enumerauit. Hac quia uidentur grauvia & infuperabilia, &
tamé dixit ea a credentibus longe fuperard, uifum eft & hoc probare. Quam
ergo probationem {ubfjcit 2 Nam mihi perfuafus fum. Hoc eft, certus fums
nihil hafito, Sedunde r Quia qui dilexit nos ope fua prafto eft. Qua dere
perfuafus elt  Demaiore fcilicet quam cuius meminit. Ideo fubdit:

Quod neque mors; neque uita. Neque angeli, neque Prl’flCipatus,’
neque potentatus.Neque inftantia,neque futura. Nequealtitudo, negp
profunditas. Neque ulla creaturaalia, poterit nos feparared dilcctioné
Dei,quaeftin Chrifto Iefis,

In fummahoc dicit. Perfuafim enim habeo, quod non folum nec adfliz
ctio, nec anguftia, nec perfequutio, nec fames, nec nuditas, nec periculuns
nec gladius, qua omniamundus infert credentibus, fed quod nihil prorfus
{it in omni rerum natura, tam charum, tameg horrendumsnibil tam potenss
nihil tam prope, nihil tam diffitum, nihil tam fublime, nihil tam profundd
aut (i quid preeter ifta aliud eft in creaturis, quod nos poteritabifta dilectio?
ne Dei feparare. Quomodo ergo fepararentnos minuta ifta qua mundus
infert corporibus noftristHabet 1. Cor.s.{imilem enumerationem.

Neque mors,neque uitd. ) Ambroﬁus-Neq; uita prom['fra,necg mors imentata;
Siue uivendum {itfive moriendi,ut & alibi dicit, ut fiue in uita,fiue in mo¥,
te mea glorificetur Chriftus.Et, Viuere mihi Chriftus eft, & mori lucrum.

Neg angelus.) Quidam de malis angelis intelligunt. Nam putant abfurde

dari angelis bonis,quod metyendum {it ne feparés nos a dileGione Dei. Ve?
pum




AD ROMARNOS. 209 I

a tium Apoftolus hyperbolicis loquitur, uolens oftendere nequeangelos, e’
tiam i uellent,pofle credentem fepararc a dilectione Dei, Ita & ad Galatas:
Nam fiangelus e ccelo aliud euangelizaret quam accepiitis, anathema fit.
Non eft timendum hoc. Sed uultApoftolus credentem ita de Euangelij pre -
dicati ueritate certum effe debere, ut,fi per impoflibile angelus e ceelo aliud “
pradicaret,tamnon acceptaret illum,ut & anathematizaret.

Neq; principatus;neq; potentatus.) Hoc uarie exponitur. Quidam de mundanis,
quidam de{piritalibus. Quia uero angelorum meminir, {atius eft; ut de {piri
talibus intelligamus. Nam qua {upra dixit de adflictionibus corporeis,pro”/
prie ad mundanos aducrfarios potentatus ac principatus referenda funt.Hic
altiora inducir. Nam ex maioribus qua minora {unt,probarc inftituit. |

Qui vero de fpiritalibus intelligunt, & ipfi uariant. Pars enim de malis, |
Bars de bonis intelligunt. Demalis, qui & {upra de malis angelis intelligiit. i

ars de bouis exponunt, qui {cilicet {upra de bonis angelis exponunt. Nos
uero utrungg teneamus. Nam principatus & potentatus non folum bonis, |
fed & malis {piritibus ab Apoftolo dantur. Ephef.. 5.Colofli1. =.Fphef.e. v
De bonis angelis, quod principatus gerant, & potentatus in ifta inferiora, |
uidere eft Dan.to, ubi mentio fit principis regni Perfarum, principis Gree,
corum, & principis ludeerum,qui Michael di¢itur. Satan eft princeps hus
fus mundi, & abfque dubio habet fuos principes, angelos & poterntes, quis
bus utitur: Et Deus {uos habet; quibus & regna moderatdr, & improbos
punit, & {uos tuetut.

Sed deiftis eft incertum plura difputare. Hoc certum elt.Sunt boni ange,
lisfunt mali. Boni funt miniftri noftri. Hoc exprim{t dileionem Dei, Mali
funt infidiatores falutis noftre. Hoc reddat cautiores. w-

Iud Awereae, quidam intelligunt de miraculorum patratoribus.Et fane
magnum eflynec per miraculotum patrationem uinci poffe & feparariadis

B leGione Dei.

Neq; inftantis.neq; futura,) Tranfit ad generalia. Videtur enim prolix {ingu,
larecenicre. Inftantia & preefentia refert tam ad mala quam bona; ita & fu-
tura.Inftantia mala & fam urgentia , magnam habent impellendi uim. In,
ftantia & pralentia bona magnopere alliciunt, futura mala; qua per minas
intentantur, quemadmodum & bona qua promittuntur, & ipfa plurimum
poflunt,fed hic nihil poffunt. gl e :

Neq altitudosneq; profunditss.)  Quidam pet altitudinem ceeleftia,per profun,
ditatem inferna, Quidam peraltitudinem honoris fublimitatem, quam Sa,
tan & Chrifto obiecit;utad fe alliceret:per profunditatem,fummum intelli,
gunt contemptum.Hunc fenfum fequitur Ambrofius. |

Paterit nos feparare.) Non dicit,non feparabunt nos,fed,non poterunt. Non !
enim f{atis elt Apoftolo hoc inculcare, quid uelint ifta,quid non uelint, fed :
quid, ctiam{iuellent, poflint uel non poflint. Quis timebit ea qua nocere
non poflunty

A diledione Dei que eftin Chrifto tefu Dontino noftra.) *  Chrilti meminit, tanqui
mediatoris.Nam fineillo nec dileGtionem Dei aflequuti effemus, neciniila |
Barmanercmus. Dilexit nos in filio fuo. In nobis nihil eft;quod dileGionem ‘|

ef erga nosuel prouocaflet; uel alere poflet. Ideorecte dicit: Quaelt in |
Chrifto lefu. . _ _

2 Queet.) Recte.Neputemus hanc dile@Gionem in Chrifto finitam poft o/
pus redemptionis. Non dicit,qua fuit.fed, quz eft. '
3 Dominonoftro.) Neq hoc fruftra: _ .

v Vtagnofcamus rationems quare nos pater diligat in filio. Quia Domi,

nus nofter eft. , |
3 Deindeutilli obediamus ut Domino. ‘

s 8 CAPVT




Cap.1s2.5.

4.5,

6:7:8,

910,11,

tio COMMENTARII
CAPVT NONYVYBM,

TRANSITIO,

el A C T E NV S Apoftolus ea quaad generalem diputationem fis
; % 8 dei in Chriftum pertinent,abfoluitie uidetur,unde & quidam hic
3 B Epiftolam diuidentes finem faciunt prima parti,in qua difputatd
5 eft de peccato, declaratumd & Iudros & Gracos, adeogy & om/

£ J
A
17

nes morrales elfe peccatores coram Deo X inexculabiles , at: egere gratia
Dei:deinde de iuftitia,unde illa fit & non fit,maxime corttra ludxos,quibus
Apoftolus omnem fiduciam operum Icgis,circumcnﬁonis, Abrahx ademit;
ingg una Chrifti fide fitam coram Deo iuftitiam efle docuit. Tertio,deuita
iultificatorum,ubi obieclis quibufdam obufandum fuit, docuit eos peccato
& carni uiuere non pofle, qui per baptifmum cum Chrifto peccatis mortud
ac fepulti,cumdg illo in nouam uitam excitati eflent, & qui (pirit Dei acce-
piflent, & c.Huic difputationi confolation€ imbecillium confcientiari fubs
feciutuidimus. lamuerosquia res erat plurimi offendiculiin oculis Gen
tium,quod ludei tam pertinaciter Chrifto repugnabant,cum haberentur pe
ulus ifle Deiyad quem pertineret Chriftus, & uicillim in oculis ludzorum,
quod paflim Gentes eidololatra in confortium foederis ac promiffioni dei,
per fidem Chrifti recipiebantur, operzprecium erat Apoftolo, feorfim tras
&aredereietione & excazcatione ludeorum, & uocatione Gentium,& us
trang; feripturis diligenter communire,quo utrincg quod offendere uideba’
tur, propter eleGos ex utrog populo tolleret e medio. Nam reliquis nihl
fatisfacere poterat, : '
Difputatitac tribus fequentibus capitibus,s.10.11.de excacatione [udgos
rum,& uocatione Gentium,de qua in genere nihil arbitror dicendum.Satis

enim fuerit fingula fuis locis expendifie.
Ifta uero tranfitio non omnino eft ab eo quod proxime dixit auulfa & alie

na. Vbi enim magno fidei affectu de dilectione Dei qua eftin Chrifto lelus
difputauit,eamg tantifecit,ut digna fit, propter quam omnia conténantut,
ferantur ac [uperentur,mox illi in mentem uenit,quanto bono fefe ludgi de-
fraudent Chrifto repugnantes , atque adeo tam ftupenda diletionis Deiin
Chrifto & per Chriltum generi mortalium exhibita & oblate expertes red-
dentes.Et quiaillos, ut {ubijciet,plurimum amabat, ideo & falutem ipfor
magnopere defyderabat, & deipforum perdirione miram in modum duler
bat, non potuit ei non in mentem uenire miferabilis ac dolorofe gentis i/
ius perditionis & excxcationis. Nam ita folent amantes , ut mox atq fis re/
bus contingit immorari,quas magni faciunt,fimul & amicorum recordatio
fubeat animos ipforum,ut uel gaudio repledtur de illorum profpero ftatus!!
eorundé bonorii fimul fucrint participes,uel ummo dolore crucientur,fi fue
rint expertes;nec induci (e uerint ad td praclarorit bonorii participationé

CAPVT IX.

V Eritatem dico,in Chrifto, non mentior, atteftante mihi Gmul con’
fcientia mea per {piritum {an¢tum, quod dolor mihi it magnus &
a{liduus cruciatas cordi meo.

Abtuptum plane exordium,ut intelligas non folim magni aliquid, fed &
magno ac {erio affectu conteftatum adferri,

Veritatem dico.) Quid ifta affeueratione opus eftr An non nidetur Apoﬂd’
lus metuere, ne quod dicturus eft fidem non inueniat ¢ Plane. Ideo primum
dicit: Veritatem dico,deinde per contrarium,non mentior, nec his conten/
tus,teftes aduocat,primum Chriftum:deinde confcientiam fuam: tertio fpts
ricum fanctum, quali metuens ne nudis uerbis, eft, eft;non {int credituri;Guo

rum gratia qux fequuntur, dicturus eft. Sunt auté tanta, utad profe&uT “tf;
ritatis




AD ROMANDOS. 211 f

A ritatis Evangelicz & {alutem mortalium faciat ea credere, Ergo non uerctur
maioribus teltibus adductis animi fui affeCtum & weritatem atteftari, Hoc
anabaptifta quilquam pertinax,etiam {i poftularetur,non faceret. :

Docemur ergo etiam hocloco quemadmodum & multis alijs,ut parati{liz orgzg,;

mus ad aftruendam & conteftandam rei ueritatem,ubi & gloria Dei & com
modum mortalium exigere uidetur,ut nobis credatur. Quod {ires eft exter,

1a,oculissauribus,& confcientizz mortalium iplo opere obiecla, aduocens
tur in teftes qui illius funt confet],& ifti non grauventur eriam interpofito iuy
reiurando quod cognouerunt uerum fancie atteftari. Siuerores eft occulta,
nemini extra te con{cia,ibi adducendi teftes, quorum authoritas apud mot, |
tales fidem meretur. Eos autem oporter efl¢ tales, qui cognitores {int cordi, -
& fecretorum affetuum. Hic non {atis elt citare confcientiam, ubi cum ho, confeientide
minibus agitur, Quanquam quibufdam id moris eft,ut crebro per confcien,
tiam iurent, id quod plane facile fir. Confcientiz teftimonium magnum qui
dem elt, ut merito dicatur confcientia mille teftes, fed plurimum refert, ubi
illa teftimonium dicat. Coram Deo ualet hoc teftimonium confcientiz, cui
intima cordium nota {unt, deinde & in tuo ipfius foro & iudicio. At coram
hominibus alij teftes producendi funt.Ideo Apoftolus hocloco teftimonio
conicientiz non contentussadduxit teftimonium maius, Chrifti {cilicet &
{piritus fancti. Hoc uvalere debetapud pios, quibus eo loco & honore eft !
Chriftus & fpiritus fanctus,ut queant teftes effe occultiflimorum afeuum. ;
At hic honos foli Deo competit, quiaille folus {crutator eft cordium . Ergo !
diuinum honotem dat Chrifto & {piritui {ancto, qui illos teftes citat {ecreto
rum firorum affeuum,Echac ratione prohibitum elt populo Dei,ne per fal
{os deos, fed per folum uerum Deum iuraret, Nequeunt enim fal{idfj teftes
effe occulre ueritatis,quam ideo ignorant quia {crutatores co:ditim nd funt.
Hiautem ideo non {unt, quia dij non funt.

Quod dolor mihi fit magnus, & affiduus cruciatus cordi meo.

Eccetale quid attellatur , quod {it in corde fuo. Quid illud ¢ Dolor ma-
gnus, & cruciatus alliduus. Qui dolet & cruciatursoportetaliquid effe quod |
uellet ﬁeriﬂ, uel aliquid fieri, quod uellet non fieri, quod etiam auertere cu/ !
piat, i poflit. Tale quid oportet cord infediffe Apofloli. Deinde necefle
¢lt non {uiffe aliquid uulgare, fed plane magnum. Nam de rebus leuiculis ‘ '
magnopere dolere s non uidetur efle uiti cordati.Dolet autem magnopere,

& allidue cruciatur,Ergo, &c. |

Videmus hic Apoitolum non fuifle ex Stoicis,qui putant fapientis ani- 0BSER: "
mum nulla re utut graui & incommoda, cruciari & angi pofle.Pectora pios
rum non funt lapidea. Tanguritur rebus humanis, & afficiuntur uel pro/
fperitate uel difpendio morralium , quod hic in Apoftolo confpicuum effs
quemadmodum & alys locis. |

Optarim enim cgo ipfc anathemaeffe a Chrifto, pro fratribus meis, ,-

cognatis meis,fecundum carnem. ‘ i
Quid cordi illius doluerit, & quid cruciatum hunc afliduum intulerit, I
his uerbis quidem innuitur,fed non clare ac manifelte exprimitur. Do,
lebat enim {uperperditione & excxcatione ludxorum. Vertim non audet
hoc ftatim ab initio clare ponere. Hoc tantum ponit, dolere fe & cruciari
propter ludaos , falutems ipforum ita defyderare , ut optarit fxpenumero I
anathema effe a Chrifto proillis. Hoc eft, fe torum impendi, utipfi falui |
{int, fe plane perditum iri, neipfi perdantur. Qui cupit pro alio mori, fa-
tis innuit eum, pro quo cupiat mori, morti effe obnoxium. Ita Apoftolus
etlinon exprimit aperte,fatis tamen declarat Iudzos exitialiter 3 Chrifto ef» ;
fe feparatos.quod fibiira doleat;ut hoc cupiatin fe transferri, neilli a Chri-
fto fint reieciac feparati. |
- s 4 ovlypa

iH

EI




OBSER,

212 COMMENTARII

cvilnise 5.V erbum evastlyu mulez fignificationis eft. Vnde fit,ut anathe 4

matis di&io nd codem femper ufu in bonis authoribus reperiatur. Aliquan-
do fignificat ea qua in templis ornatus gratia fufpenfa funt,ut donaria pres
ciofa.Hinc avalnpxlng exsuy,funt uafa temapli & facrorum,qua non in ufum
fed tantum ornatum habentur. Aliquando fignificat facrum & deuotum ad
inferos ac condemnatum,ut qui xerweadisiatpnbs & inardpabiid eft,dam
nati {unt,anathemata dicantur. Ergo hoc fenfur optauit Apoftolus fe plane
{acrum,deuotum & condemnatii ad perditionem efle pro Iudais. Quia ues
rouerbum avasifaw fignificat etiam feponere,reficere,{eparare,quemadmo
dum folent quareproba iudicantur, & Apoftolus hic non fefimpliciter o/
ptaffeanathema fieriproTudeis dicir, fed addit,a Chrifto,puto dictionem a/
nathematis poffe fimpliciter pro reiectamento ac feparato intelligi, a Chri/
{to.Biquis plura cupiatsconfulat Budzum in Commentarijs Gracg lingug.

Optabam.) Annotatura quibufdam,quod nondicit,opto, fed optabam,ats
que inde colligere uoluntiftum affectum fuifle non diuturnum ac perpetuit
in Paulosnecg tum cum hoc {criberet,fed fuifle tum,cum per exceflum meny
tis totus eflet in confyderando populi huius exitio.

Quidam uero putant legendum elle;optarim,nd optabam,uolentes con?
ftancem hunc etiam cum ifta {criberet, fuifle Apoftolo amoris affecium. Et
cum illis facit, quod non dixit, fuit mihi magnus dolor & cruciatus quidam
tranfitorius,fed;eft mihi magnus dolor, & cruciatus affiduus cordi meo.

QVAESTIO.

Sed quzritur hic,quomodo optarit Apoftolus pro Iudwis a Chrifto fepar
rari, quem ufqueadeo dilexit, ut paulo ante aflerucrit nihil effe uel in ccelo
uel in rerrastam charum,tam potens,tam fublime, per quod queat ab illo fey

parari. Hic bifartam refpondetur,
1 Qui affe@ium hunc Apoftoli tranfitorfum fecerunt,dicunt mentem illius

hic {e non inter Deum & creaturas liberafle, quam uellet partem praferre,
fed {impliciver confyderando exitio eorum quos diligebat,ui amoris in eum
exceflum efle abreptam,ut nihil aliud cogitare ualuerit, quam quomodo fuy
di {aluari poflent. Hic facile occurriffe, {i ita uifum fit Domino, fe libenter
uelle pro iplis impendi,quo feruarentur.Ettalem quog fuifle affectum Moy
{i,cumdiceret : Dimitte populo hanc noxamsuel,{i non dimittis, dele me de
libro uite quem {eripfiftis Vertum aliud effefi conftitutafit mens in expens
denda dilectione dei.Hic oporrere omnia cedere, quem affectum exprellum
uolunt in fine capitis pracedentis.

¢ Alifj,ut Chryloftomus, dicunt tam abefle, ut mens Apoftoli diminutior
nemdilectionis erga Chriftum hicpaflafit, utifta magis oftendant fuifle in
diligendo Chrifto conftantiflimam. Volunt enim Chrifti gratfa, prog Chri
fti gloria illum hoc optafle,maluiflec fe unum feparari i Chrifto , utapudi”
ftam [udaorum gentem obtineret cognitio & gloria Chrifti,quam fe feruan
do tantam Gentem,ad magnum offendiculum & Iudeis & Gentibus,adeo®
& remoram gloria Chrilli excxcari ac deperire. Quibusiftam fententiam
fequi placet,Jegant Chryloftomum.

CVR ISTA COMMEMORET.

Sed quid opus eft Apoftolo ut ifta comemoret ¢ Habebatur infenfiflimus
ludxorum hoftis,id quod Actadeclarant. Nemo enim alius prapoftera hw/
fus gentis fiduciam tantis machinis impugnabat,atq ipfe . Itacs opus habe/
bat,ut fidem {ibi faceret animi in eam Genté beneuolentiflimi, ut appareret
qua difputaturus erat,nd animo maleuolosfed ui ueritatis impulfo difputa-
re. (@b hanc rationé ufus eft tam {acrofancia atteltatione, teftatus elt de fum?
mo cordis {uf ac perpetuo doloreac cruciatu, oftendit que fint animi {ui pro
falute huius populi uota.Huc etiam faciunt quz fequuntut.

Difcamus itagi & hos animorum noftrorum beneuolentiam illis quibus

prodelle debemus & cupimus ad hunc modum teftatam facere, id quod P}“’
ne fas




AD ROMANOS. a3

a hefaciemusfiadfit animus vere diligens, & ad ivuandum cupidus.’

Idem hodieacciditillis,qui pracipuo ueritatis zelo tenentur & aguntut.
Habentur pro peflimis hoftibus,etiam {i {int ueri amici. Et uiciflim quiinec
clefia Chrifti feipfos quzrunt,atg ideo & magnatibus,ac nemini non affen-
tantur, habentur pro amicis cum fint weri holtes. [lli queruntur ad mortems
ifti in delicijs habentur ac fouétur : ea fuit perpetuo mundi cxcitas ac peruer
fitas,id quod hoc loco fatis eft confpicuum.

Pro fratribus meis,ere.) Pleno ore fatetur & agnofcir,Jud=os fibi cognatos ef7
{e, atq; adeo inhumanum merito habendum, fifit illis inimicus. Generalius
primum ponit,uocans {ratres.Nam & Gentes fratres erdt, ideo fubfjcit, fpe,
cificandi gratia: Cognatis meis fecundum carnem.

Ecce & carnalis cognationis Apoftolus rationem habet. Ergo fpiritali co o5k &g
gnationi non relu&atur, {i quis eos, quos habet carnaliter cognatos, diligat
ac foueat.Ita alibi dicit : S quis fuorum ac domefticorum rationem nonhas , .
bet,fidem abnegauit,& eft infideli deterior. o

Qui funt Ifraclita, quorum eft adoptio, & gloria & teftamenta, & le- JE
gis conftitatio, & cultus, & promifsiones,quorum funt patres,ex quibus |
eft Chriftus, fecandum carnem, qui eft in omnibus Deus laudandus in

' fecula. Amen. _

His uerbis etiam ea agnofcit & fatetur, qug erant ifti popuilo ex diuina diy
gnatione pree reliquis mortalibus concefla, de quibus & Tudzai plurimum {is
perbiebant & gloriabatur,qua tam abeft,ut eaillis inuideat,ut etiam often,
dat illos horum fibi gratia magni haberi ac plurimum cffe dilecios. Imo ob
hoc iradolere fe & cruciari, quod hac omnia Chritum refjciendo, in ua,
num a Deo accepiffent. B A

Difcamus & nos candide agnofteres{i quid diuinitus dat eft illis,qui we, orsEgi

B ritati reluciitur,dolereqs quod illanon bene collocit, diflimiles illis,quiin,
vidiz {timulis agitantur, & uana gloriz ftudio ducuntur, dum alios corti-
piti,omnia{imul reficidt & condénant,caci ad ea qua bona data funt i deos

Qui funt Ifraclite.) Mox infra docebit,;non omnes effe Ifraelitas qui funt ex
Ifracl,nec omnes efle filios,qui funt ex femine Abraha, atg itanec ad quofy
uis pertinere parres, adoptionem & promifliones, fed eam dignitatem pens
dereab electione Dei. Ergo hocloco in genere accipienda funt, non exa@é
qua de ludzis (cribit;ad quos ifta pertinent quidemsfed propter elecos.

Quorwm cft adoptio.) Ela.r.63.64. Filios enutriui, dicit Deus. Item, Tu pas
ter nofter es. Etad Galat. 4.dicuntur ludai haeredes Dei; fublegis padagos
gia confhituti. : !

Datur autem ludzis adoptio,non quod foli fint adoptati; fed quod fitit pri
mi, X quod qua fequantur,ad ipfos pracipue pertineant. e .

3 Etgloria.) Qua ex eo eftsquadaDeo in populum funt adoptati. Non fecit

taliter omni nationi.Item uide Deut.4.Et fane €3 potiffima eft gloria, quam

€x eo habemus quod populus Dei fumus;ac filij Dei. _

4 Ettefaments.) Hoc eft foedera & pactiones. Pluraliter loquutus eft, non

quod plura fint feedera & teftamenta Dei cum populo fuo, fed quod toties |

renouati eft a Deo cum patribus initii foedus in Abrah3, poftea in Ifaacsdes '

inde in Iacob, {ubinde {ubMofe in mdte Syna.Quida exponiit de tabulis fce

§  Etlegis conftitutio.) Intelligo delege data per Molen. (deris: |

6 EBralus) Hoc eftytradita ratio colendi Deum,{ib qua omnia ea compre, |
| henduntur,quz lex ad colendum Deum praferibit. |
7 Etpromifsiones,) Patribus fcilicetfaciz.Ill¢ licetin unum Chriftum omnes ‘\
| Ipectarint, multz tamen fuerunt, quia uariz & multis modis factz, & quia
| multa quogs praeclara in Chrifto futara promiffa funt. .
2 Quorum funtpatres.) Intellige, ad quos facte funt promiffiones; Abraham, "
‘ ifaac,Iacob,cum quibus Deus feedus infjt;quorum & Deus dici uoIt.}x:l'r. 3§ :
| _ s Exquis




214 COMMENTARII

s  Exquibus oft Chriftus.)Hoc bifariam exponitur:uel ita ut intelligas Chriftum A
effe ex patribus iftis, quorum meminit: irel ex Iudeis, pro quibus optabata’
nathcma Heri.

securdim carnem.) Notanter adieum. Nam fecundii divinitat€ aliunde efts

Qi eft benedidtus Deus in omnibus in feculas Amen,) 'Vbi Chrifti meminit, quem lus
dxi explodebant ac refjciebant, non potuit non illum per acclamation€ fua
cohoneftare laude,& Iudzorum damnare blafphemiam.

o8SER L Magnifacit Apoftolus dona dei ludais data, quibus tamg faluatind funt,
abufi uero plurim funt. Veri ita {olent pij, qua a Deo dara funt, agnofcunt
elle praeclara & falutifera,ututillaa mortalibus peruertantur.

OBSER.IL  (yod poftifta priuilegia omnia ludai excacati funt contra Chriftd, ad’
monetnos cautionis,ne putemus fatis effe, {imulta bonadiuinitus accepert
mus,nili illa etiam probe collocauerimus.

ossgr  DeChrifti ueradiuinitate & humanitate locus hic notandus eft. Quod

111 fecundum carnem dicitur elfe ex patribus [ud@orum, Abraham,l{faac & far
cob,& Dauidis, teftimonii eft illum ueram carnem fumpfiffe ex Maria uir-
gineno e ceelo {ectt artuliffe;quod blafphemo ore Valentiniani dixerunt,&
hodie quidd renouare audent. Quod uero dicitur,qui eft laudandus Deusin
omnibus;cofeflio eft illi effe uerit defi: non em {impliciter dicit,qui eft deus
(nam & Moyfes coftitutus erat deus Pharaoni) fed adjjcit,laudandus in om
nibus, & in fecula,quod certe nulli fimpliciter competit creatura.

Tinpofsibile anten eft,quod exciderit fermo Dei.) Quia dixitIudzos efle Ifraelitas, il
lorum effe adoptioné,gloriam,teftamenta,8c.& promifliones ac patres, &
Chriltum : poterat quilquam admirari quaratione teftaretur eos ita habere
perditeut cupiuerit illorum nomine anathema fieri a Chrifto. Sienim pro-
mifliones de Chrifto illorii funt,quaret quifquam, quomodo polline no fal-
uati-nifi irritz fint promiffiones Dei.Hac ratione fe declarat,oftendens pro- g
mifliones Dei quidem effe ueras ac certas : uerum non omnes effe Ifraclitas
uerosynon omnes elle femé Abraha & filios, atg ideo promifliones Deind
pertineread omnes.Ethoc ideo aftruityne quifquam multitudine excacato
rum & Chriftarepugnantium,adeods pereuntivm [udzorum offendatur. Et
huius gratia mox initio difpurtationis certitudinem ac firmitater uerbi Dei
introducit,& quafi futurz difpurationis fundamentum collocat,dicens: Im?
pofibile eft,& c.Non dicit fimpliciter:Sermo Dei non excidit, fed,impoffis
bile eft utexciderit. Ilud,zy oiop &, Erafmus uertit, Non auté hac loquors
uerum Gracifmus eft,pro eo quod eft ad'waap &1, Hoc obferuatum liberat
le@tionem ab eclipfi,in qua quidamlaborant,

OBSER.  Nogemus itagg hoc loco,utin omni difputatione certitudine uerbi dei niz
tamur{cientes illud non pofle excidere. Dicitur autem excidere,quando it/
ritum fit.Sic de regno Chrifti,quod{criptura dicit,extéfum effe ad terminos
ufty terrae.Jam id non apparet.Et tamen uer@ eft. Nequit enim excidere uet/
bum Dei.Ergo ubig uel aliqui funt pij. Qui citra uerbi Dei certitudinem di
fputant,& feipfos & alios fallunt, Proinde fi qua uidentur obfcura & uerbo
Dei non admodum confona, culpemus potius nofiram imbecillitatem
ignorantiam,quam uerbum Dei.

Non enim omnes qui funt ex Ifrael,funt Ifrael, neqs quia funt femeft
Abraha,ftatim oés filij,fed per Ifaac nominabitur tibi femé, hoc eft; 09
qui filij carnis;fj filij dei,fed qui funt flij promiffisis, recélentur in feme:

propofliio furw  Ifta propoﬁtionem habét principalem, quam hac difputatione pmbabif-
radifpuas Ea eftfilios Deifilios Abraha, ueros Ifraelitas, cenferi non ex carne; fedex
tionis. promiflione & eletione.

Non enim omnes.) Heee dicuntur tanquam ad certitudinem uerbi Dei faluat/
dam fubiecta.Dixit enim impoflibile effe;ut uerbum & oraculum Dei,quP

benedictionem Ifraelitis promiferat,excidat. Videbatur autem vel hunf_ I::
u




AD ROMANOS. ‘1§

4 fimnon efle Chriflum,cuifere omnes ludxi repugnabant,uel ludxos bene

ditionz ac falutem promiflam non accepifle,atq ideo irritam £1&am efle di

uinam promiflionem.Ideo utdeclaret, & hunc éffe Chrifum, qué ludxines

gabants & fimul uerb Dei effe certum ac firmit,probare infttuit,qui fint ue
tillraclitayfemen Abraha & filj Dei;ad quos uerbum Dei pertineat.

Et principio negat,quod lud=ifibopli perfuaferant. Putabant enim fem@
& fucceflionZ Abraha carnali pofteritate & propagatione conftare, adeoqs
ludxos omnes effe Iraelitas,ideo dicit ftatim ab inftio. NG enim omnes qui
funt ex Ifrael (intellige fecundum carnem ) funt lfracl, neqs quia funt femen
Abraha (putafecundum carnem) ftatim omnes fily. Atludaihaberife uo-
lebant omnes pro Ifraelitis, & filijs Abrahg,ad quos pertineat benedi@io. Ee
hocnomine plurimii fefe iactabant.Ideo iftam talfam perfuafioné illis fFatim
adimit.Hoc & loannes Baptifta fecit,Matth:s. Et Chriftus Iohan.s.ex operi
bus ludaori arguit eos no efle filios Abrabe,nec filios dei, (ed filios diaboli.

Sed per 1faac nominabitur tibi femen.) Pofteaquam negauit omnes Ifraelitas uere
elle Iirael,& quorquot carne funt ex Abraham, effe femen Abraha benedis
Gum ut doceat,qui fint ueri [fraclitz,adduciteleionem Dei, ex feripturiss

eit.21, Vide hic Commentarios noftros in (Genefim.

Hinc colligit, femen Abrah non pendere éx carne Abrahz s alioqui &
Ifmael erat ex carne Abraha,fed ex electione Def qui [faac elegerat, non If,
maelem. Hocdeclaratcumdiciec: =~ ‘ .

Hoc eft.Non qui kilij carnis.fj filfj De, fed qui funt filij promiffionis,
recenfentur in femen.

Hoc (cilicet erat quod exemplo Ifaac probare inftituit.

Promifsidis em fermo hic eft,in tépore hoc uenid & erit Sareh flius:

Hzc eft promiffio, cuius filius erat Ifaac, non Ifmael. Hance habes Gen.1s;

2 Hisduobus locis fcripture Apoftolus alteram propolfitioris partem in
exemplo Ifaac probat; riempe, filios promiffionis pertinere ad iftam benedi
Gionem & adoptionem. ,

Non folum autem hoc, fed & Rebecca ex uno conceperat Ifaac pas
tre noftro, & cxtera.

Quanquam unius Abrahx exemplo tanduatit ¢apitis, fatis etat declarata
propofitio,addit tam€ alterum exemplum ex Ifaac filijs Efau & lacob; & de
illo inducit duo oraculasquibus probet pofteritatem fan@orum coftare per
eletionem Deiliberam,non a carnis praerogatiua pendentem.

Haber auté hoc exemplumamplius quiddam & prius. Nam in priorepo,
teratludeus dicere: Metito reiecius eft l{mael.Erat enim ex ancilla,nd ex Sa
tah,qua promiflionem habebat. Nos uero no fumus ex Ifmaele; fed fumus
ex Ifaac,quem Sara peperit,in ?uo promiffio eft (eminis;

Occurrit ergo hoc exéplo Efau & Iacob, c{ui no ex duabus prognati fun
matribus,{ed ex una,nimird Rebecca; qua illos eriam ex Ifaac conceperart:
Hoc exemplum expolitad propofitum,& addudis oraculis confirmar.

Exutto concepert faac patre ndftro,) Quild éft queddicitexuno ¢ Periculumné
eft,ne cadatin (ufpiciondadulcert Rebeccar Vigethoc ad refellendam car-
nis fiduciam, docens tam Efau quim lacob effe de carne Ifaac. Addit, patre
noftre.Q.d.Et Efau eft eodeém nobif¢um patré progtiatus,& tamen non has
betur confors benediionis. e N

- Nondum eniim natis pueris,ctitih ieqp boni quicd feciffent fiec mali

Adducturus oracalum illud : Maior feruiet minori : tem pus xditi oraculi
primi expendendum proponit,ne dicar quifqiam : Efavideo reiecti, quod
malicia fuaid Promeruerit,occupat, dicés: At qui nondi natus,quid mali fe
¢it; cuius nomine fuetit reficiendus ¢ quemadmodum & lacob,quid is boni

ecitycuius gratia {it eletuse Nam diuinum oraculum adhue uiriq in utera
Exiftensibus latum eft de utrogys Vi
bles




OBSER:s

Dicemus,

26 COMMENTARIZI

. ) ) A
Vi fecundum ele@tionem propofitam Dei maneret,non ex operibus

fed ex uocante dictum eft illi,

Quid ex eo quod tempus wditi oraculi & circumfatias utriufg pueri ex/
pendit colligendum it docet. Nimirum hoc;propofitum Dei manere fecun”
dum electionem,ateg ideo no fecundum opera, fed fecundum uocantis pro/
pofitum dictum efle oraculum. | '

Mdior [eruict minori. ) Hoc fumptum eft ex Gen.cap.2s.uide hiftoriam, Maiof
erat Efau, facob minor.Et tamen ita uoluit Deussut maior feruiret minoti.

Sicut feriptum cftslacob dilexi,Efauvdio habui.) Rationem reddit prioris oraculieX
alcero prophetico,quod habetur Malachie ptimo. Quare Efau maior ferufet
minori*Quia Jacob dilexi,inquit,& Efauodio habui, Ergoa diletione Def
& eleGtionelibera pendet benedictio,

ROBVR HORVM DVORVM EXEMPLORVHM.

Siquid ad benedi@ionis hereditatem conferret carnalis Abraha & reli
quotum patriarcharii poftetitas, {llis magis, uel certe non minus conferrets
qui ex ipfis nati funt patriarchis Abraham & Ifaac, quam ijs qui longa ferie
illos fequuti,& poltea ex impijs quocy parentibus nati funt.Non aurem cont
tulit. Teftis eft limaelsteftis eft Efausergo, &e.

[té i quid conferret operi tuftitia, uel innocentia, primi Iacobo nihil cef?
{iffer, quia deerdt operas uel ¢erte & Efau coeella fuiller benedi@io, quia ea’
dem erat cii lacobo praditus innocentia.lam Iacob eleus,& Bfau reprob?
tus,{atis declarit behedi@ioné conftare ex libera dile@ione & eleGione dele

- Notandum ergo nobis eft hocloco,aquo & nofltra & liberorum noftrori
falus pendeat.Pendet quidem ab eadem promiflione Abraha facta:In femi?
ne tuo benedicétur omnes gentes, quod Chriftus eft,& ex eo quod fuxta foe
dus,Deus eft & nofter & feminis noftri Deus. Veriim non mox omnes no’
firi liberi ad uitam pertinent,fed tantum hi qui ad uitam elec?i funt. Quia uer
ro ifta benedictionis diuinae & eleCiionis libertas hobis in feipfaeft incogni
ta,ftudcamus {impliciter ab illo pendere oraculo, ero Deus tuus & Deus fe
minis tui.Ifaac diligebat Efau, Abtaha Ifmaclem, & utercy erat refectus, ne¢
tam¢ peccafle credendi fune,quin ferfptura teftatur utrifep 8 Iimaeli & Efau
propter parentes 3 Deo efle benefactum. Fit aliquando,ut liberos quofdam
contemnamus, & quofdam euchamus,cum illifint ele@i,ift{ refecti,quod
Dauidis parentibusaccidit. Proinde propter iftam eleGtionis Dei ignoran’
tiam fimpliciter liberos noftros omnes diligamus,foueamus, & ad pietatemt
inftituamus. Abraham nihilominus {igno foederis circumcidit Ifmaelems,
Ifaac Efau,2que ac lacobum. Noluit in ifto externo fymbolo difcrimen fietf
inter filios fan@orit Deus.[ta & nos confecremus liberos noftros Deo, etiai®
fiignoremus utri eleci{int,utri réieciis
SEQVITVR.

Quid igitur dicemustNum iniuftitia eft apud Deum?

Satis quidem declarauerat Apoftolus pfjsanimis per exempla Ifmaelis 54
Ifaaci;deinde lacobi & Efau, promifliones dei de Chrifto, Ifraeli ac reliqti®
patribus factas,non a carnali fucceflione; nec ab operum pendere prarog®
tiva,de quibus utrifeg plurimum prafumebant ludzi,unde & offenfionis 0¢
cafio multis dabatur,ut dicium eft,fed pendere ab eleGione & uoluntate dét*
Verum quia intelligebat mox habituram humani ingensj curioficatem g
in {peciem opponeret, im& non opponeret ifti ueritati, fed ut affolet,qu®
abfurda funt ex eainferrer, uifum eft illi occurrere; quod hinc ad finem uf?
que capitis facit.

Quid igitur dicemus) Iterum quafiad cGmunem confultation cauffam quatt
agit,transfert,nd dicens:Quid igitur dicetis¢fed,Quid igitur dicemus¢[NO?
uultenim more contentioforum difputationem hanc inflityere, fed Péoglﬁ:;

a adamy




AD ROMANOS. ary

4 2damicam & uveritatis indagandz ffudiofam tra@tationem & cognitionem
feleadaptare,quod genus docendi ac difputandiuidemus illi familiare effe,
utagnofcas animum ng contendendi,aut ad contentionem prouocandi, fed J}
amice conlulendi & inftruendi ftudio deditum.

1gm) Q.d Cum ergoita habeasIfraelitas ueros ad quos pertineant pro,
mifliones Dei non efle omnes quotquot ex carne funt patrum : fed eos tan,
tii,qui funt filyj promiflionis & electi,id quod ex locis addudtis patet: in qui- .
bus uidemus Deum odio habere Efau, & diligere Iacob adhuc in utero ma, “
tris utro confiituto, cum tamen utrigg eflent ex carne lfaac, & nihil illis uel !
mali uclboni operis adeflet,quid inde colligemussquid ad ifta dicemusy |

Num iniuftitia eft apud Dewm?) Hoc nonadfert Apoftolus de firo, in ifta caufle I
confultatione X tractatione,fed intelligit talem cogitationem mentibus car
nalibus ex adduca feriptura generari. Ideo illam exprimit, & ventilandam i
proponit,dicés:Numhoc dicemus,quod iniuftus fit Deussqua in rer Quod
cum it iudex,& teneatur omnibus paribus ex zquo omnia tacere pariashic |
inter pares, Efau & lacob, quorum neuter quicquam uel boni uel mali dum ‘
fecerar,qui & ambo eorundem erant parentum, tantum dilcriminis fecit, ut |
alterum odio’habuerit, alterum dilexerit, quod non uidetur conucenire Deo I
iulto iudici. Condidit omnes mortales ex @quo, & quomodo poteft iufte '
quofdam damnandos refjcere;quofdam faluandos eligeres Efto dilexerit [a, .
cobum, licuerithoc. Sed quomodo licuit immeritum odio profequi, & fra,
trem 2 fratre ufqueadeo feparare,ut cum hunc aluare inftituerit,illum dam,
netz Videmus nonnunquam a parentibus liberos nonnullos ita abdicari, ut
& exharedentur,quo faculras ficreliquos altius euehendi. Videmus quidg,
fed reprobamus, maxime [i non appareat reiecorum liberorum culpa, qua
abdicari & exh¢redari meruerint. Ad eundem modum & de Deo caroratio,
cinartir,atds ob eam rationem hanc obiectionem Apoftolus diluendam indu

® xit Quomodo ergo illam diluite

Abit.Nam Mofi dicit, miferebor cuiufcungs mifereor, &commiflerds |
bor quemcuncg commiferor. : e LUt

Primum pernegathoc confequi ex adducio exemplo Efau & lacob, item abfty ,
Imaclis & liaac, X quibufcung fimilibus; ut poflitiniuftitia adfcribi Deo.
Pernegat ausem tanquam rem plane impiams; Deo adferibi pofie iniuftitid, ﬂ
quz ferrinequeata pijs auribus, quibus perfualillimum eft Deum effe om, ”
nium iuftilimam,imo ipfilimam ifuftitiam. h

Nam Mofi dicit.) Non conten us fimplici @zyopwaa, fed quod pernegat, er i
tiam per fcripturam amolitur. Mofem commemoratut uidentes Mofi tanto
uiro hoc dicium,deinde illum nihil refponfaffe,pudefiant ludai queruli. Eft
autem ex capite 32.Exodi,quod adducit, quem locum uide, cuius {enfus eft I
quod Deus bene faueat ei;cui beneuoluerit, & mifereatur eius, cuius mifes
reri placuerit.

MISEREBOR CVI MISEREOR.

Hic locus narie poteft legi & exponi. # Primum ita,utomniain prafen i
ti legantur, miiereor cuius mifereor,miferor quem miferor. 5
2 Deinde,ut primamembra legantur in futuro, & altera in prafenti, ut &
ab Apoftolo proferiitur. Miferebor cuiufcung mi‘fereor,‘&( cqmmiferabor, :
quemcuncgs commiferor, tAwoe Oy ek &Aed kgt oix]eipnow 3y v oixjesew. Et erithic |
fen us,quem & aliqui ponunt, Benefaciam ei, cui beneuolo, & commiferas i
tionem in eum declarabo quemcung commiferor.Quali uoluerit Deus Mo |
fen confirmare in ueritate & certitudine bonitatis fuz, quam {ibi propofues ,
ritdeclarare uclle in iftum populum. Q.d.Quibus coepi beneuelle,illis cons |
ftanter etiam benefaciam, quos commiferatus fum, commiferatione etiam ‘
qua caepisprofi equar.fw.m ich wol will 7 dem Wird ich wol Frﬁfn v Wes tch mich exbarmzdes ‘
Wird ich mich erbarmen,
' ' € Tertio




omnipotentia
Deig

28 COMMENTARII

Tertio, Ve primamembra legantur in praterito,& altéra in futuro. Itaha 4
bet Ebr. V@R AR 1AM, id eft, DR WK DR "R 1R, Eebeneuolui cut#
cung beneuaol& & miferatus fum,quécuncg miferabor. Hac le&io coincidit
in expofitione cum prima. Ponitenim cauffam beneficiorum Dei, gratiam
& miferationem Dei liberam.

Quid ergo hoc feriptura loco agit Apoftolus  Quomodo probat,Deum
non efle intuftum,odio habentem Efau,& diligentem Iacob, eligétem quos

lacet eligere & reficientems, quos lubet refjcerer Ia {cilicet probat, inducit
%cum ipfum, hoc de fe teltantem quod omnia pendeant alibera ipfius eler
Gionesuoliitate & mifericordia, Quod enim dicit, Mi NI TR VWK by
TR InR AwNsid eft, & beneuolo cui beneuoluero,& commiferor,qué
comiferatus fuero,idem eft ac{i dicat:Nemini quicquam debeo, ficui benes
fecero,ex mifericordia eft & gratuita beneuolentia, quam & ipfam non des
beo,led liberam habeosut beneuelim ei ac faueam,cui fauero, commifererdg
{i quem commiferatus fuero.lam ad exempla pramiffa.Elegit lfaac,noh eles
gitlfmael. Quarer Quiaita uoluit. Quiamifertus eft Ifaac pro fua bona uo*
luntate,quemadmodum & lacob. Ifmaclem & Efaunon elegit, quia noluits
Nihil enim illis debuit{icut nec Ifaaco & Iacobo,quicquam debuit. Domi,
nus eft fuz uoluntatis gratiz & beneuolentiz. Quz efletifta iniguitasadeo
exigere,quod nemo mortalium a e patietur exigi,uidelicet,ut na liceat mi’
fereri & fauere quibuslibet, eads uel dare uel negare pro fua uoluntate, qua
neminidebety Hine eft quod Apoftolusifte Eph.r.ubide electione & benes
dicionibus quz per Chriftum ad eletos peruenerunt,difputat,toties memi
nit propofiti dei,beneplaciti deisuoluntatis dei,confilij der,gratiz def & po
firemo illi dat,quod operetur omnia fecundum confilium uoluntatis fuz.

Cum ergo nemini quicquam debeat deus, deinde fui fit arbitrtj, ut faeiat

quod placuerit,quomodo iniuftus efle poterit hunc eligendo illum refjcien
dor Si des id poteftatis mortali cuipiam ut de rebus & operibus fuis ftatuat

ac faciat omnia pro iplius uoluntate in uniuerfum, quefo quomodo dicetur
iniufte agere i faciat quod (ibi faciendum uifum fuerit,pro uoluntatis {uz ar
bitratusAt deo oportet abfolutam & liberrimam poteftatem & uoluntatem
dare in omnia & {uper omnia,quam uel ipfa divinitatis & omnipotentizeras
tio exigit.  Difpurant quidam de omnipotentia Dei, quam dicunt omni2
pofle praterquam quod infultd eft;unde per lophifticen inducunt,ergo non
poteft omnia,fi quod peccatum eft & malum,non potelt.Sed quarenon po’
teft peccaresHabes rationem,quia abfolutam ac liberrimam poteftatem haz
bet in omniaspro fuo quacung arbitratu uel faciendi uel non faciendi, uny
de fit,ut,quicquid faciat,peceare nequeat.

1t4q; non wolentis eftneq; currentis,fed miferentis Dei.) Eclipfis elt,{ubintelligeyut fet
ueturstuel,ut uoti compos euadat.

Concluditex pramiflz (criptura loco.Q.d. Sires ita habet,ut omnia pef
deantalibera Dei uoluntate & gratia,fequitur nihil adfcribendum effe uiriz
bus humanis quibulcundgg.

Habet autem ifta conclufio duo. Primum,quod omniafint miferétis defe
Alterum quod nihil fit humanarum uirium. Primum quidem non neget
fan aliquissomnia effe uoluntatis X gratiz dei, uerum quod fihil poﬂfnrlrl'f
res noftre;hoc pernegant iuftitiarij,hic magnis uoluminibus fudat indufttia
humana,ne diuinitatem quam ambit,imo quam femel in paradifo per coft 5
lium ferpent(s rapuit,amittat. Hic dicunt quidam. Eft uolentis & currentiss
fi deus nihil impediat. Hoc idem eft; acfi dicas, Homo deus eft fi permittat
deus.Apoftolus uero,non folim deo dat liberam uoluntatem & poteftatem
faciendi quiduis, fed fimul mortalibus omnibus adimit eas uires; quibus
quod uolunt,affequi poflint.

Deinde dicunt hic quidam, fatemur nihil poffe hominem, etiamfi non im/
ir

pediat,nifi cooperetur quog deus per gratiam fam, Incterea tamen in ht}ﬂ*’fﬁ
neé




AD ROMANO.S, 21

& neeft voluntas, & ex uoluntate conatus. Non enim adimit Apoftolus hoe i
loco,fed magis dare uidetur homini uoluntatem & conatil, extra mifericor- 'ﬂl
diam Dei quidem inanem,& tamen in hominis uiribus exiftentem. Hic ape ‘
ritfelatillimus ingeniorum campus,de voluntate hominds; & conatibus qud .“t
ex uoluntatis {intarbitrio,de quibus ita dif] putatur aliquando,ut non parum
adimatur diuina prouidentiz. Ab huiufinodi contentionibus nos libenter |
abftinemus,credentcs hominij quidem uoluntatem efle & conatum;, fed quaz n
tenus ad uelle & currere diuinitussuel ex gratia uel ex indignatione Dei fue

ritmotus. Inftrumenta uolendi & currendi naturaliter quidem accepimus, |

ipfum uerouelle & currere fimul uoluntatis ac cutliss qualitatem, quantitas ‘

tem,diuturnitatem, affequutionem & apprehenfionem atbitror non minus i

pendere ab eo,qui omnibus momentis in fingulis fuis creaturis pro fua prus

dentia & uoluntate omnia quiimn libetrime operatur, quam ipfum intellecti |
hominis,ac reliquos affectus,gaudium,meerore, amorem, oditm,{pem, des \
fperationemsitem ipfos etiam fenfus, uidends, guftandi,audiendi,palpandi, |
olfaciendi.Horum enim omnium naturaliteraccepimus quidem inftramen |

ta, ulumueroillorum non habemus in noftra poteltate, fed is (quemadmor J

dum & ipfa tota fabtica hominis) pendet Amortore Deo, _

Quis queefo etidin rebus terrenis,intelligere poteft quod gults %uis pro

. fuo arbitratu poteft amare uel odio habere quiduisQuis poteft gaudere uel
lugere,fperare uel defperare pro fua uoliitate in qm’buﬁ:un&p libuerite Quis

«  poteft uidere,audire,tangere, &c.quiduiss Videre non pollum,etiamf{iocu,

los habeam optimos;nifi{itin confpe@u pofitum,quod uidere cupio, & ac, !
cedat defuper lux illa cceleftis. lta audire nequeo, qua uellem, & ut uellems, ‘
& quando uellem,& quamdiu uellem,etiam {i fint aures quampurgatiflima
& ita patula, ut alininis fimiles fint, nifi fit in fonitu & obie@u quod audire
¥ Cupio,& fitaura qua fonum adferar. Reges & propheta uolebant uidere &
audire,qua futura erant in regno Chrifti,fed non poterant,lta &dereliquis
ienfibus.Cum ergo harc omnia aliunde pendeit, quomodo fola uoluntas ita
naturaliter erit in homine,ur poffit effe talis el talissuelle uel nolle pro liber
tate omnia {ive in ele@is fiue in reprobis: De electis habetnus fententiz Apo
fioli Phil.z.ubi cam dixiffet : Veftram ipforum falutem operamini, fubdi,
Deus enim eft qui operatur in uobis, & welle & petficerespro bona tioluntas
te,in Graeco eft vave L wdloniees, Hic uidemus uelle & perficere bonum peén,
dereab operatione beneuolentis ac miferentis Dei, De reprobis,quid in illjs ..
opereturshabebimus fam infrain exemplo Pharaonis. Proinde quod Li’c,A( i

Poftolus dicit:Non eft uolentis & currentis,non foltim nos admonet,uolun

tatem hominis effe irritam,nifi miferatio diuina det effeGum, fed & uolunta

tem & curfum,quem Dominus ipfe dat homini,eius meriti non efle, ut pros
pteripfum dignus fithomo, ut quod cupit, affequatur, fed etiam fic effectus

Pendera gratia Dei miferentis,& non duoluntate & curfu fatagentis. |, |
Sed hic occurrit rationis humanze prudentia,dicens : Siergond eftuolen onseg, : ‘

tis,nec curren tissigitur uanum erit uelle & currere. Quis ergo uolet & cug,

retr Refpondeo. Siablolute non effet cutufquam allequendi effe@us; certe

Necipfe uellem currere. Verlim non ita habet. Etf] effeus & aflequutio no

et mez poteftatis ac dignitatisseft tamen dei miferentis. Tam ergo abeft ut '

debeat nos,qui Chrifti fumus,h uoluntate & curfu, noftra auocate imbecil, ,

litas & indigniras, & quod Dei funt ominia miferentis , ut magis ad uelle &

Currere animandi{imus, hoc ipfo,quod dmriia noftra 3 miferatione Dei pen

dent. Nam ita Apoftolusloco fupri citato, argumentum exhortandiad o, |

Perandam falutem ex eo fumpfit, quod Deus eft qui operatur in nobis, & Ul

Uelle & perficere,pro bona uoluntate.Omnia funt miferentis Dei.Sed is eft |

Pater nofter in Chrifto, eft noftri mifertus. Omnia pendentab illius operas

tione & uoluntate, fed benenobis uult, & operatur innobis. Cum ergo has
amus milericordem,uolentem & operantem Deum, certenon erit irri{t}us |
: (R noftey




vide aug.cpift.
pos. ad sixtum
presbyterii, ubi
gxpofions ifld

refutats

e COMMENTARIT?

nofter conatus,etiamfipro fua dignitate non fat woti compossfed pro mifes A
ratione Dei.Quid hoc ad me¢Libenter dabo illi eam glorian, 8agnofcam
meam ailitatem, ut gracus fim. 1.Cor.s.dicit Apoftolus : Non eft planrantis
non cft rigantis, fed Dei qui dat incrementum, Ergo nemo planitabit, nemo
rigabit¢ Licetne poteftatem quidem & copiam {iue plantandi {iuerigandi
nedum uegetandi habeatagricola in fo arbitratusnifi diuinitus accipials ut
poflit plantare & rigare,tamen fub fpe frucus & bonitatis Def, plantat & rf
gat, Gy primum fuerit operandi daca copia. Quis mercator, de quo cft slluds
_ ;mpiger extremos currit mercator ad Indos, certus eft de acquirendis,
quas fectatursopibus ¢ Ettamen currit, quia efus ref noluntatem & currendd
£acultatem adeptus efl,licetincertus {it de eventu. Nos uero Chriftiani, etiz
amfi nihil poflumus ipfi per nos ipfosscutrimus tamen cum Apoltolo nd in’
certi de fine, fed omnium certiflimi, quia pendemus nona noftris uiribuss
fed 2 gratia & operatione miferentis Deis quem credimus in Chrilto Tefupa
trem noftrum omnia pro fua mifericordia, quae ad falutem noftram faciunt
& uelle & operari;nobisqs dare ut uelimussoperemurds & ipti.

APPENDIX AD PRAEMISSA.

Qui deprafcientia Dei difputant,excufant hic Deun, & ab infuflitizno
¢a tuentur ad hunc modum, Homines a fine operationum iudicant, Deus
non ita. llli non eft neceffe,ut expectet,quid homo fit operaturus,fed omnia
illius antequam operetur,nouit quis fit & qualis futurus. A ideo poteftes
ligere uel refjcere etiam in utero matris adhuc conftitutos, idgs practer ihius
riam, fciens quem eligat & quem refjciat. Quis accufabit equifonem i des
le@um habens inter pullosseligat hunc,relinquat illum. qui tamen nondumt
fellorem deiecit,quem forfan nondum paflus efts Nouit enim iudicare quas
lis quifes fururus it, & hoc refpeciu eligit & refjcit pro fua preefcientia. Ira
putant & in his duobus infantibus Efau 8 Iacob a Deo factum effe, Efau per
prafcientiam Dei,quod futurus effet malus,reiecii:lacob per eandem quod
futurus eflet bonus electum,

Hec fententia planealiena eft i Paulo, qui omnia tribuit miferentis Def
liberze uoldtati & gratizsunde & nata eft ifta obiectio : Num iniuftus deus?
qua certe ex ea {ententia, quam memini efle quorundam, non innafceretuf
mentibus mortalium. Deinde Apoftolus non recte intuliflet , non ex operi=
bus, fed ex uocante dictum effe Rebecca : Maior feruiet minori. Quomo’
do enim non ex operibus, fi Deus futura opera utrorumque refpexit ¢ Equi”
fonis refpecus eft ufus pulli, etiamfi non prafens, tamen futurus. Non €
gratizillius, quod eum eligit quem fcit fibi profuturum & ufui fore.

Tertio, Neceflarium nonfuiffet Apoftolo, fiid fenfiffet de praefcientia
dei, {cripturam hanc de uerbis deiad Mofen adferre,qua doceret, deum ho¢
de feipfo teftatum, mifcreri fe quorumlibet, & commiferari quos placuetits
Potuillit enim fimpliciter dicere. Abfit, ut propterea fit iniuftus Deus quo
Efau reiecit,& Tacob dilexit, etiam tum cum adhuc nec boni nec mali quic’
quam nondum nati feciffent, & pares effent. Licet enim tum pares effen®
{ciebat tamen difpares, & Efau malum, Jacob uero bonum fore, atqueide®
quem praefciuit malum fore,reiecit & odio habuit : quem uero prafcivitb0
num futurum, dilexit & clegit. Cerre hanc refponfionem facile dediffet; &
iftis {criptura locis opus non habuiflet, quibus probaret omnia pendert 2
libera Dei uoluntate.

Etadhuc clarius confutatur ifta expofitio, in eo quod ex uerbis Déi af’
Mofen concludit. Itaque non eft uolentis neg currentis, fed miferentis Det-
Ce.:rte hic Apoftolus utitur praefenti & affetu & conatu, & plus probafs
quam necellarium erat.Erat enim probandum, quare deus Efau refecerit
odio habuerit, cum nihil dum uoluerit wel fecerit mali , lacobuero ditex¢’

rit;cum nihil dum woluerit uel egerit boni, hic uero probat nen felunr ""..ﬂ;
rejs




A

B

AD ROMANOS, 221

rejci aDeo pro ipfius uoluntate eum qui nihil dum faciat mali, & diligi cum
qui nihil dum faciat boni, fed etia i uoluiflent & cucurriflent ambo, & unus
tantum fuiffet electus, alter reprobatus, nefi¢ quidem iniuftitize potuiflear,
gui Deum, eo quod non fituolentis neqg currentis, fed miferentss Dei, qui
in fua miferatione liberrimi eft arbitrij, & nullius unquam debitor. Cum er
gone illi quidem refpiciuntur, quiiam funt in ipfa uoluntare & actu, hoc
eft;non ideo eliguntur &diliguntur quod tales funt,fed {i diligunrur,diligun
turideo quod Deus bonus eft & mifericors, quomodo refpicerentur futurae
mortalium qualitates,ut illarum gratia antequam nafcuntut uel diliganturé
Deo el odio habeanturs Equifo fpernens prafentem commoditatem equi,
quomodo refpicererad futuram ¢ Quirei praefentis refpeGunon ducitur,
?\uomodo duceretur futura ¢ Proinde fatis liquet s non eam effe fencentiam

poftoli, quam hic {cholaftici, & quidam ex ueteribus, de prafcientia Dei
tradunt: fed fimpliciter Detrm defendi ab Apoftolo ex eo,non quod prafcit
omnia, quod & ipfum uerum eft, fed quod operatur & facit omnia pto uos
lunratis fuz libero arbitratu, nemini quicquam debens, Dominus omnium
qua funtin coelo & in terra, utnon debeat inius vocari 3 quoquam, quare
hoc faciat,hoc non faciae, & ¢.

Dicit enim feriptura Pharaoni: In hocipfum excitaui te,ut oftendam
inte potentiam meam, & ut annuncietur nomen met in uniuerfaterra.

Aliud exemplum ex feriptura inducit,quo probet omnia mortalium pens
dere a uoluntate Dei,qui quorum uult,miferetursquos uult, rerjcit.

Habetur auté hiclocus Exodi g.ad hunc modi, W2y a @bk 02 Jnsnn
N3P PRAVEYR ANO TN 533 "W ~e0 1wabh. Hoc eft. Bt certead hoc
ftatui re, ut oftender@ tibi uirtuté med, & ut nartaret nome meii in tota terra.

Hic illud, YDVRPR varie exponitur. Quidamsexcitatii te. Sic Apofto,
lus #uyeed oe. Quidam, feruatus es. Sic unlgata Graec¢orum =ditic babet,
erngnllns tws 78 v hoc elt, feruatus ess ne in hunc ufg dietm ¢um alijs quos
plaga mea abfumplit perieris,ad hoc,& ¢, Quidem pro feci te, difpofui te,
exaltaud te inrege. &Vlihi uidetur quam fimpliciflime tantundem efle, atg
obfirmaui te;obftinatum &immobilem ac indurat@ reddidi,ut hullis porté,
tis ac plagis flecii queas. Nam uerbii Y quod ftarefignificac, & immotum
effe ac firmum,in hyphil habens a®tion@ tranfitiud “aym, fignificat fatue,
re.obfirmare,& immotum reddere.Etideo Apoftolus infra cum dicendum
efler, Igitur cufus uulemiferetur, & quem uult excitat,dicit,& quem uule,in-
durat,oftendens fibi uerbum hoe "\ Vayn ita excitationem {ignificare, ut fis
mul indurationem includat. Nam quid aliud erat excitare Pharaoné, quam
animum eius ad rebellionem & pertinaciam obfirmare; & quid aliud indus
rare,quim ad rebellandum excitare & animares

Itags,ut conftet uis argumenti Paulini; exponendum eft hoc verbum itay
ut quadret fequenti illationi. ;

Itacy cuius uult miferetur,quem autem uule, indurat.

Diuidit Apoftolus mortales in duo geneta,id quod & infra faciet. Quols
dam mifericordize Dei deputat, quofdam indurationi. Eos quorum miferes
tur Deus comprehendit inlacob s quos refjcit & indurat, exemplis Efau &
Pharaonis.[Non enitn ex priuatis hifce exemplis privatam & particularem,
feduniuerfalem conclufionem inducit, non dicens, Itags Iacobi mifertus eft,

' quia uoluit, & Pharaonem indurauit, quia uoluit, fed in genere, itag cuius
ualt miferetur,& quem uult indurat.

Notandum autem,quomodo conftanter fuftitiam Dei tueatur que in uo-
luntatis illius eft libertate. Adhuc enim in refponfione uerfatur ad pramilr
fam obie@ionem : Num iniuftitia eft apud Deum ¢Imo hic refponfionem
quafi fummatac determinat.Relinquitur itag ex ifta refponfione Apl%ﬁ“o!i 5

' £t 3 eum

Verbum indus
radi legis £xo,
479100114




@RIER I

QESER II.

Came
rhardo.
Sdu!-

1fruclite.
Tohaz.

Indas,

OBSER;
1§08

) COMMENTARIT
Deumnon poffe peccare,faciendo pro fiza uoluntate quidlibet.

Quemult.) Poterat Apoftolus dicere: Quibene meritus efts illfus miferés
tur,qui male,hunc indurat. Sed hoc non facit. Quin magis adfcribit totum
liberz illius woluntati, ne quicquam demus noftris uiribus, fed fciamus a!J
illius omnia penderecuoluntate. Hoc edfaciet, ut nihit ducamus prius» ni/
hil melius in ccelo & in terra, quamillius bonam in nos voluntatem , Tur?
fus'que nihil peius, nihil perniciofius nobis effe pofle, quam {i nobis male
uelit. Ifta cognitio plurimum ad pietatss ftudium accendet; tam abelt; ut
ab illo auocet. :

Faciet etiam ed,ut {i beneficijs Dei potiri contigerit,agnofcamus bonitaz
tem eius innos, X aon noltra meritain caufla elfe.

Quod indurationem opponit milericordiz,magnam adfert licem utrigh .

ut dilcamus quid utraqs ualeat & operetur in mortalibus.

t Quid faciat induratio,uidere eft in exemplis induratorum ,Cain,Phas
raonis,Saulis,Ifraelitarum reproborum,lude proditoriss & ¢, Tantum uide
licetualet,utnullo pa&o quedtad falutem illuftrari & permoueri, quicquid
audiant & uideant, Cainadmonebatur aDeo ; reuocabaturdgs 4 malo animi
propofito,fed fruftra.Pharao nullis potuit utut magnis & inaudizis plagis ac
portentis permoueri,ut obediret uoci Domini ex animo. Saul conuictus de
innocentia Dauidis, deds fpiritu Dei in ilio, & quod effet ad regni adminir
ftrationem diuinitus deftinatus, non tamen potuit iflum non perfequi. Rez
probi & excacati ex Ifraele,nec per prophetas nec per Chriftum ipfum,nec
per Apoftolos, nec hodie diutina captivitate ad refipifcentiam uocari pof’
{unt,co quod cor habent aggrauatum. Ideo toties illis dictum eft : Audite &
nonintelligite,&c. Iuda quid profuituidifle tam admiranda Chrifti facino

taraudifle tam falubriastoties bonitate Chrifti admonitum eflesNihil. Quo .

deftinatus erat,eo conftanter pergebat induratus.
»  Quiduiciflim faciat mifericordia Dei, 8 hocipfum inexémplis ele

&orum uidere eft;contrarium uidelicet ab induratione. Nam utilli nullo pa
&o ad falutem induci, itaifti nequaquamabilla feduci queunt, etiam fialir
quandiu magnis {int peccatis obnoxi1j. Exemplo {it Dauid; Paulus, publica’
ni,latro,meretrix,&c.Ideo Chriftus Matth.:4.dicit: Vit in errorem &CeleCiis
fi poffibile effet,inducerentur. Nota,fi poflibile effet.

Quod ergo uidemus quofdam pertinacitet refiltere uetitati,ita ut neque/
antetiam agnitam ampledii, nihil it noui, cum hoc hominum genus perper
tuo ita habuerit, & rurfus : Si uiderimus quofdam peccatis efle irretitos, né
delperemus certi, quod mifericordiam confequuti nequeant in malo perfes
uerare. Interea omnibus promifcue elt preedicanda ueritas, etiam {i indtt7
tati illamamplei nequeant. Nam hocuult Deus, ut amputet illis omnent
excufationem, Exodf 7,dicebat Dominus ad Mofen : Tu loquetis ad Phas
raonem omnia qua mandauero tibi, &c. At ego indurabo cor Phataoniss
&c. Ita & prophet mittitur ad exccatos. Et Chriftus uoluit Euangelium
fuum pradicari omni creaturz, licet maior pars {it ex reprobis & induratiss

Vtcelebretur nomen menm in tota terras) ' Vide hics quomodo etiam ipfa repro-
borum induratio, & aduer{us ueritatem pertinacia cogatur ad gloriam nos
minis Deifacere. Nihil ergonos moueat, {i quando uidemus potentes ht*
fus mundi obftinate ueritati reluari. Pharao ufqueaded gloriz Dei il
{trandx cauflamnon dediffet, fiplane & mox morem gefﬁhﬁ'et Deo, atqué
quod in finem ufcg pertinax perdurauit. Idem ufuueniet & hodie multis«

CONCILIATIO LOCORVM IN SPE#
ciem diflidentium.

Ei quod ex addudis exemplis colligit Apoftolus, uidelicet; quod Det® -
mifereatur cuius uult; & induret quem uult,uidentur quidam feripturxlor

cinon bene conyenire.  Vipote. Sapientixundecimo : Etmifereris o8/ -
_ nium




AD ROMANO 8« 213 .

& nigm.Jrem . Diligis omhia qua funt, & nihil odifti eorum quee tufecifti: Si
omnium mifetetur, quomodo aliquos indurare dicitur ¢ 8i omnes diligit; & ,
nihilodit eorumqui fecit, quomodo uocemipfius eflelegimus Efauodio 'T
habui, cum necdirn mali quicquam feciflet & Rom. 1. italegimus, Con, RO
¢lufit deus omnia fub incredulitatem,ut omnium mifereatur. _

Et r. Tithot. 2. Qui gult omnes homines faluos fieri; & ad agnitionem  tTita
ueritatis uenire.
RESPONDEO:

Quéd attinet ad locum Sapi . tiihil illius authoritatem in cotitentioné
ac rebus fidei moramur, cum non fit is liber in catione. Deus dixit, Efau o/ !
dio habui,5i dixerithomosneminem odio habes eorum quos tu fecifti, &c: |
puto fatius effe credere deo quam homini.

Locusille Rom.n.non ita intelligendus eft;quod uelit deus omiritm mi “
fereri. Quisalioqui prohiberetr Sed quod nemo ablque mifericordia queat
faluari, fed quotquot faluantur ex incredulitate, per mifericordiam Dei (al
uariagnofcuntur. Sic Ioan. 1. Qui illuminat omnem hominem uenienteni ..
in hunc mundum. Quis hic colliget omnes homines illuminari per Chriftit
qui in hunc mundum ueniuntsut nemo fit qui non {lluminetur, cum ipfe dis
cat fe uenille in mundum,ur qui uident czeci fiant, & glorificer patrem,quod
is myfteria regni def abfconidata fapientibus ac prudentibus huius mundi?
Vultergo Apoftolus loannesnihil aliud dicere, quam quotquot flluminan
tur, illuminari 10 aliunde quam per iftam mundi lucem Chrittum. [ta & hic
Paulus nihil wult aliud dicere, quan quotquot fiue ex Iudis fiue ¢x Genti/ w‘
bus faluantiir,per mifericordiam dei faluari.

Et «. Timot.2.ubi dicit, Qui uule omnes homines faltros fieris ioh hoc a/ |
git, quod uelit eam elfe uoluntaterh def, ut cupfat univerfos mottales, nemi - |‘
ne dempto, faluari, & ad ueritatis agnitiotiem tenire, cum pacos elegerits \|
ac plures reprobarit; imo quibufdam weritatis cognitioném abfcondat, fed . |
utdoceat nullum mortalium geius, nullam conditionem a Deo fperni, fed 1
ex omnibus quofdam falati deftinatod efle. Loquitut eniim ibi nothinatim |
de principibus ac magiittatibus uf tum eratit impfj,unde magni peifequus
tio infercbatur Chriftianis, qua de catiffa iubet pto illis ordri ad deum; utad
‘ ueritatis cognitionem inducantur, quatenus liceat tranquille uivendo pics I
. tati operam dare . Etquia plerifque uidebatur tale genus hominum ad fali~
tem non effe deftinatum, dicitdetsm omnes homines uelle (aluari, & ad yes :
ritatis cognitionem ueniresid efty de omnibus hominum generibus aliquot: .
Iraque nihil habentiftiloci, {i commode intelligantur, quod cum prafenti '
loco difsideat.

Dices ctgo mihi. Quid adhue conqueritur ¢ Nath uoluntati illing
quis refkitit | '

Probauit Apoftolus non pofle infuftitiam adfcribi deos proptetea quod
miferctur cuius uult, & refjcitac indurat querh uule, cam habeatliberam po
teftatem ac uoluntatem in omnia. Hac ubf declarauit; animaduertit quid i/
terum ratio humana (it oppofitura, atquehoeipfein medium adducit ut diz
luat,tam abeft,ut fibi de illius obieGionibus metuat. : !

Dices ergo mibi . Quid adhuc conqueriture) Hta obietio pettinet ad materiam iny, ‘
| durationis & exempl!it Pharaonis, nititurd eosquod Apoftolus dixir deum
| induare quem uule. Hic purat ratio humanasifiiqu effe in deos quod cirlpas |
| damnat eos quos ipfe tales efle uult quales funt; imd i<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>