
De Dekaloog

https://hdl.handle.net/1874/249176

https://hdl.handle.net/1874/249176


??? i^^j^\'z\' r r?ŽDiss. mnvrm\' 1876 ^^ V,G.T)kTF2rA p. Q. DAT EM A, DE DEKALOOG. . A-, t-ecfit >j \' \'7



???



???



??? m M



??? DE DEKALOOG.



??? â€? >v * STOOMDRUK VAN J, VAN BOEKHOVEN TE UTRKCHT



??? DE DEKALOOG-. ACADEMISCH PROEFSCHRIFT TEK VERKUIJGING VAN DEN GRAAD vax Doctor in de Godgeleerdheid AAN DE HOOGESCHOOL TE UTRECHT, KA MACUTIOINO VAN DEN REOTOK MAONtFlCUS DR. H. C. VAN HERWERDEN, Gewoon UooKlMrur In dÂ? Faeultiil dtr Wijibffrcru rn LÂ?turÂ?n, MET TOESTEMMING VAN DEN ACADEMISCHEN SENAATVOLGENS BESmiT DER GODGELEERDE FAC?œLTEIT, in het openbaar te verdedigenop Donderdag don 8"" Juni 1876, dos namiddags ton 1 uro. RIJKSUNIVERSITEIT TE UTRECHT I 1776 2257 PIETER GERRIT DATEMA



??? B3 . -wn, O AT^ISTAO. TiRfiBS^



??? AAN MIJNE MOEDER.



??? â€?v. 1*- \'vVii-: \' \' \' / \'r: \' <\'..â– â€?i-f \'rf â–  . â– â€?.â€?f-fr^ ; IfSi^SlS



??? Aan allen, die tot mijne academische ontwikkeling en vorminghebben bijgedragen, wicv omgang, leiding of voorlichtnig mij is tendeel gevallen, zij hier de verzekering gegeven van mijne opreclite enblijvende erkentelijkheid, inzonderlieid aan de Hooglecraren derTheologische Faculteit Ie Utrecht, niet minder den Hooggeleerdende Jong, die het toezicht op de vervaardiging van deze dissertatie, alsmeer bepaald bchoorend tot zijn terrein, met goedvinden van mijnPromotor, Prof. van Oosterzek, had op zich genomen.



??? .-\'vi. . . ,â–  ; ...if^. t\'^:,:-; i. \' -Sr- â–  , .v â–  I > \' S ". Zv â–  - \' i <,r V ;; i.\' s ,4- -??\' r



??? Van de voorstelling, die wij ons vormen aangaande Mo-zes\' godsdienstig-zedelijk standpunt hangt zeer veel af, nietslechts voor onze beschouwing der geschiedenis van denIsraelitischen godsdienst, maar ook van de godsdiensten in\'t algemeen. Staat het vast, dat Mozes betreflende God en goddelijkezaken in beginsel reeds bezat de ?Š?Šnig ware, zuiverst mo-gelijke denkbeelden (al beantwoordde liieraan ook bij langena nog niet de vorm, waarin zij aanvankelijk werden gehuld),dan zuilen zij, die alleen een natuurlijken ontwikkelingsgangin die geschiedenis, meenen op te merken hnnnermeeningeen zwaren slag zien (oegebracht. Verre van hunne beschou-wingswijs wijkt ook hier dio van de andere der tweehoofdrichtingen op dit gebied af, welke uit allerlei ver-schijnselen besluit tot een oorspronkelijk monotheisme enmeerdere of mindere verbastering daarvan bij de volken,waaraan door bijzondere, goddelijke besturing Isi-a??l, uit dominder (in vroeger tijden althans) aan godsdienstig-zedelijkverval onderhevige Seniioten, is ontkomen. Dio eerstge-noemde zienswijs zijn

toegedaan zidlen, wijl zij haar gelij-kelijk door (Ie geschiedenis van den Israelitischen godsdienstbeweren gestaafd te zien, niet zoo hoog denken van dezuiverheid van Mozes\' begrippen aangaande deze zaken alsde anderen, die gelooven, dat, gelijk zonder bijzondere,god-delijke openbaring menig verschijnsel in do geschiedenisder godsdiensten niet kan worden verklaard, ook Mozesnionoth?Šist in den vollen zin des woords moet geweest zijn. Bewoog men zich nu, waar z???? groot vorschil van gevoe-



??? 40 len bestaat, in dezen strijd alleen op het veld der bespie-geling, de bespreking der zaak in quaestie zon tot niet veelleiden. Maar gelukkig! er zijn historische gegevens, aanwelke beiderzijds nog groote autoriteit wordt toegekend. In deHebreeuw.sche litteratuur worden althans eenige overblijfselsgevonden van ^lozes zeiven afkomstig. Deze zijn dus denaaste bron voor de kennis van hem. Zij geven het richt-snoer in handen, waaraan men zich heeft vast te houden,dat veilig leidt en tot bepaalde hoogte voor dwaling kanbehoeden. Zal dit echter het geval wezen, dan moet er,voor zooveel die te bereiken is, zekerheid bestaan in hoeverre Mozes\' eigen woorden nog te kennen zijn. Dit nuis juist een punt, waarover veel wordt gestreden. Nauwgezetonderzoek is dan wel in de eerste plaats noodzakelijk. Zulk een onderzoek naar al de overgebleven documentenin te stellen, het zou heel wat plaats en uitgebreide kennisvorderen, \'t Is dus zaak voor elk, die niet veel op zijnschouders mag nemen, zich tot eene enkele oorkonde tebeperken. Daarom wil ik eene

bescheidene poging wagenom in mijn academisch proefschrift eene bijdrage te leverentot de kennis van Mozes\' denkbeelden op godsdienstig-zedelijk gebied in een onderzoek naar het getuigenis, datzoodanige oorkonde aangaande hem allegt. De belangrijk-heid van het onderaoek vermindert weinig of niet, nu ikmij tot ?Š?Šn document bepaal, aangezien het gekozene, deDehaloog, voorkomende in Exodus XX : 2â€”17 en Deutero-nomium V : 6â€”18, als de hoofdo??rkonde mag worden be-schouwd. Doch ook juist deze belangrijklv??i\'l deed mij nietdan zeer schroomvallig dit onderwerp kiezen, \'t welk demogelijke beoordeelaars tot welwillendheid moge stemmen!Nog meer dan ergens roep ik die in, waar het geldt detoetsing van andere gevoelens; veel voorzichtiglieid toch isnoodig, om daar zelfs niet den schijn van onbescheidenheidop zich te laden. Het komt er nu allereerst op aan, of de Dekaloog in zijn



??? n oorspronkelijken vorm tot ons is gekomen. ^Yant dat ereene oorkonde van dien naam is geweest, van ?„lozes zeivenafkomstig, staat vast, blijkens de op dit punt eenstemmigeoverlevering. Dat deze, op de bovengenoemde plaatsen onsmedegedeelde, het is (hetzij in den vorm, zooals we hem ernu aantreffen, hetzij in den oorspronkelijken, dien men danuit den overgeleverden tekst denkt te kunnen terugvinden),\'t werd wel eens bestreden \'), maar kan naar \'t gevoelender meest bevoegde beoordeelaars niet met recht wordenbetwijfeld. De onze beveelt zich door innerlijke geschiktheidaan boven elke andere die men voor haar in de plaatsstelt. Op niet gering te achten gronden kan, zooals verderblijken zal, hare afkomst van Mozes worden gestaafd. Mag het dus als vrij algemeen aangenomen worden be-schouwd, dat in Ex. XX : 2â€”17 en Beut. V : Gâ€”18 deauthentieke Dekaloog is te vinden, dan kunnen wij, zondervrees van een, in \'t oog der zaakkenners, reeds nutteloosgemaakt werk te verrichten, hem zeiven getuigenis laten >) O. O. door Gocthc (Siimmtlicho wcrkc, cd. by

Cotta, III, 18), het Inntstdoor Land (TIiool. Tijdfichr. III, 3r)9 rgR.), iliu omlerKchcidfnc Wiwarcn uan-vocrt tCRCii dc cclitlicid van onr.cn Dekaloog, welke allen hieruit voortj>j)ruiten,dat hij too wciniR woanle liccht aan \'t gctiiigcnis der tmditie aaiignundc Moics.Des hooRlcemars licnsw^ie is geheel in stryd inct het oonled over do goloof-waanligheid des O. T. in deze van bijna alle, zelf?? dc meest negatieve, critici,gelijk hij zelf erkent. Zijn gevoelen ik, voor wxivcr mij bekend, dw^r niemandafrondcrlijk we??rlcpl. Alleen Ticlc (Vergel. Gosch. dei oude 0(h1m1. II, 501)heeft \'t een cn ander er togen nangcvoord. Hij vindt over het geheel L.\'g argu-menten mcorcndcelÂ? onvoldoende. Ter weerlegging kan \'t vtwrslmnds volstaan tovcn>\'ijzcn naar do aangehaalde plaatii van pnjf. T.\'Â? werk. Gocthc cn Land t. a. pp. wijzen op Ex. .XX.XIV : 12â€”20 (â€ž\'t is nietonmogelijk de hier opgogevcnc gelxxlen onder tien luMifdon to brengen", Laml),vgl. hierU\'gcn Oort (Tlieol. Tijduchr. III, bl. 10 in een noot): â€žG. stelt uit hetvoorgaande tien gclKxlcn op, maar doet het wiHekoirig, daar hij het verlKvl

vanbeeldendienst niet meerekent cn het voorschrift tot viering van twee feeiiten als?Šen Wsrhouwt". L. weet cr blijkens z\'Jn â€žJiiet onjnogel\\jk" nog wel een weg opom dit iH??zwaar op te helTen. Maar Tielc baalt hun, die ulzoo een ritueelenDekaloog voor don cthinchen in de plaats Mellcn, een geduchte htrecp door dcrekening, als hij aantoont, dat dc cthii^chc geboden gcwoonlgk onder zijn dan dcritucelc.



??? 12 afleggen van Mozes. Doch daartoe diende, om eenvertrouwbaar getuigenis te bekomen, vooraf te wordenonderzocht, of wij deze oorkonde nog in hare oorspronkelijkegedaante bezitten en hoe \'wij haar hebben in te deelen. Datzijn onderwerpen geweest van veel strijd, die onder deninvloed der nieuwere kritiek, indien al zijne hevigheid, dantoch geenszins zijne beteekenis heeft verloren. Evenwel, omverbrokkeling te voorkomen, zal hier niet in afzonderlijkehoofdstukken, maar ter loops worden gehandeld over deongeschondenheid en de indeeling van den Dekaloog. In ons onderzoek zien we allereerst, waarvoor de overge-leverde oorkonde zelve wil en moet gehouden worden â€”vervolgens kortelings wat deze, voor zooveel zij (dit wordtdan nog nader tegen Land gehandhaafd) ons den oorspron-kelijken Dekaloog doet kennen, aangaande Mozes godsdien-stig-zedelijke denkbeelden leert. Het onderzoek is naar zijnkarakter uitlegkundig, leidt echter van zelf tot omvangrijkeuitweidingen van verschillenden aard. Wat aangaat hot hieringenomen

standpunt ten opzichte der historische kritiek,ofschoon hare resultaten niet veel behoeven te worden be-sproken, moge dit het Â?wettig vrijeÂ? blijken te zijn! Gewis,menige traditioneele zienswijs heeft tengevolge dier resultatenherziening noodig â€” in zeer gestrengen zin â€”, doch welniemand zal in een proefschrift als dit hiervoor de bewijzenzoeken bijeengebracht, evenmin als de uiteenzetting van veleverouderde gevoelens of van elders en historisch bekendezaken. mm?ˆ?‰?ˆ



??? \\ Gelijk boven werd opgemerkt, komt de Dekaloog voor inhet tweede en vijfde boek van den Pentateuch, maar langniet in dezelfde gedaante. Welke van beide tekstgestaltenis nu de ooi-spronkelijkste ? Wij kunnen ter zijde laten dequaestie over den ouderdom der twee boeken, zij decideerttoch nog niets aangaande de oorspronkelijkheid van den crin vermelden Dekaloog. Daarom vragen we: welke vanbeide teksten geeft ons dan de oorkonde in haren meestauthentieken^ vorm ? \') Exodus, daar het meer getrouw wil refereeren, maakt erbeter aanspraak op dan Deuteronomium met zijn bepaaldrhetorisch en paraeuetisch kaniktor. Wij leggen daaromden tekst van het 2ÂŽ boek des Pentateuchs ten grondslag.Alleen in geval van afwijking wordt die van het vijfde boekvergeleken bij ons onderzoek, \'t welk zelf, \'dit zal blyken,deze voorkeur rechtviuirdigt. Ofschoon nu de eigenlijke Dekaloog bij Ex. XX : 2 aan-vangt, zoo mogen wij echter dc, klaarblijkelijk door densamensteller van het boek er bij gevoegde, introductie vs. 1,n\'^sn ns D^n^S -lai^l niet stilzwijgend

voorbij- v "y . t Â? - t " â€? vj â€?â€? -Â?- \') Dc LXX kftn hier RCcn licht vcrsprciilcn. verwart, rooal* later uit dcnanhalingcn *al worden gezien, de l>cide redacties, wellicht ten rctoIb?? van lateretckstvcrvalschingcn, met clkaAr. Kn hoewel dc grickÂ?:hc oTcrtctling van denPcntatcnch *ccr oud is, en haar een llehrecuwschc tekst waarschgnlijk ten grond-slag heeft gelegen, die van den onzen afweek, zoo kan, dit is nog wel hlyklwxartc midden van dc verwarring, die afwijking niet zoo groot z^jn geweest, of ookin dien Ilcbr. tekst bestond reeds het eigenaardig verschil tusschcn dc lezing vanExodus en dio van Deuteronomium.



??? 14 gaan. Bij de vertaling dezer woorden komt al aanstondster sprake de vraag: hoe de gewone (Ex. XXXIV : 28, Dt.IV : 43, X : 4) naam van den Dekaloog, QHDin nTir\'i^ het â€? t : - v v best over te zetten? Velen spreken van de Â?tien woordenÂ?.Wij meenen met anderen het juister te vertalen door deÂ?tien gebodenÂ?, als meer in overeenstemming met het ge-biedend karakter dezer oorkonde", met den naam HHD haarDt. V : 3, 4 (vgl. Ex. XIX : 5) toegekend en met de ge-woonte in den Pentateuch (vgl. Barth eau, die 7 GruppenM O s. Gesetze) om gedurig 10 geboden aan een te rijgen. Kajihet niet ontkend worden, dat DHDT allereerst de beteekenisheeft van woorden, zoo heeft het toch ook die van geboden,blijkens Jos. I : 13, 1 Sam. XV : 23, 2. XII : 9, 1 Kon.XII : 24, Esther II : 19. We zien uit l??N* en \'t arab.amara, mede uit de daarvau afgeleide woorden, hoezeerspreken en bevelen verwant zijn en in elka^ir overgaan,gelijk ook b. v. in \'t Gr., X??yog en (Â???/<Â? in beiderlei betee-kenis wordt gebezigd. Uit dit eerste vers van Ex. XX blijkt tevens, dat de

schrijverhet in de volgende verzen voorkomende in zijn geheel doorGod, die op den Sinai is nedergedaald (hfdst. XIX), acht tezijn uitgesproken. Vervolgens dient te worden opgemerkt,dat de auteur van Deuteronomium eene veel langere inlei-ding (V : 1â€”5) er v????r heeft geplaatst, geheel overeen-komstig het paraenetisch doel van dit bock. Hij wil ookwel dezelfde oorkonde teruggeven, maar laat haar o|) eenanderen tijd door xMozes nog eens we?¨r ten gehoore bren-gen. Hij wijst toi\'ug op het feit van de promulgatie desDekaloogs (Ex. XIX en XX vermeld). Daarvan geven die5 verzen een kort r?Šsum?Š en het wordt voorgesteld alsofMozes in het Overjordaansche, v????rdat hij stierf en I.sni??liiet land in bezit nam, waaraan hij om zijn spoedig vol-genden dood geen deel zou kunnen nemen, het volk ondermeer nog eens op nieuw heeft voorgehouden de oorkondevan het verbond, dat Jahveh met hen zelf iiad gemaakt bij



??? 15 Horeb, toen Hij tot hen heeft gesproken wat de volgendeveilen (6â€”18) inhouden, \'t Is hier dus eene herhaling vanhetzelfde godswoord, dat in Exodus wordt medegedeeld,\'t welk zich bij beide als het authentieke aanmeldt. Gevenwe niettemin bij het uiteenloopen der twee redacties aandie van Exodus de voorkeur, zulks geschiedt om het reedsaangegevene eigenaardig, ook in zijn Dekaloog zich openba-rende, karakter van Deuteronomium. Niet te veel nadrukmag evenwel op dat verschil gelegd worden, daar de afwij-kingen geenszins het meest wezenlijke gedeelte van hetdocument betreffen, van waar te beter haar oorsprong tebegrijpen is. Naar Ex. vs. 2 luidt de aanhef der oorkonde: Ik .Iaiiveh ben uw God, die u heb uUgelcid uil het landEgypte, uit hd diensthuis. Het begin kan ook aldus vertaaldworden : Ik hen Jahvch^ uw God. In verband met dequaesties, gerezen omtrent de afkomst van den naam Jahvehen de betrekking van dit vers tot den Dekaloog, is \'t langniet onverschillig, of wij de 1ÂŽ dan wel de 2Â° overzettingvolgen. De ordening der

woorden duidt eenigzins aanwelke pai tij in dien strijd wordt gekozen. Van grooten invloed is hier allereerst het antwoord opde vraag: wat hebben wij te denken aangaande den oor-sprong cn tijd der invoeiing van dien godsnaam? Dat dewoordvoiin een zuiver Ilebreeuwsche is, zal wel niemandbetwisten. Dat de uiLs])raak Jahveh of Jahve voor do waremoet gehouden worden, zal na \'t licht door Gesenius (inThes. ad. voc. p. 577 vgg.) en Knobel (die B??cher Ex. undLev. p. 20 en 110) hierovei\' verspreid, wel geen betoog be-hoeven. ??m zoo getrouw mogelijk het oorspronkelijke tevolgen, .woi\'dt door ons de uitspj-;uik Jahveh niet alleenboven de onmogelijke Jehovah en de veel\'gebruikelijke Jahvoverkozen, maar ook om alle dubbelzinnigheid te voorkomensteeds gebezigd. Is men nu tot het gebruik van dezen vormgekomen door vergelijking der verklaring van dien naam, iu



??? 16 Ex. ni : 14 en 15 gegeven, met hetgeen omtrent zijn uit-spraak wordt medegedeeld door kerkvaders, die leefden inden tijd, toen het Hebreeuwsch bij enkelen nog niet geheelen al had opgehouden eene levende taal te zijn, en ontvangthierin dus Ex. III : 14 en 15 getuigenis van de zijde dertraditie, en dat nog wel van zeer oude traditie â€” Theo-dor e t u s (quaest. 15 in Exod.) toch zegt: de Samaritanenspraken hem uit \'la?Ÿi, en \'t is bekend hoe zij al wat nieuwwas verwierpen â€” dan mag men de interpretatie op dieplaats door Exodus gegeven ook niet zonder gegronde rede-nen verlaten, vooral wanneer zij taalkundig juist wordtbevonden. Nu is het klaar, dat naar Ex. III rnri\' moetafgeleid worden van een werkwoord, \'t welk Â?zijnÂ? betee-kent, wijl dien naam daar de beteekenis wordt toegekendvan Â?Hij, die isÂ? \'t W??rdt derhalve als een Kal-vormbeschouwd. Etymologisch is hier niets tegen, want mn =n^n (Â?mn forma antiquior pro HTIÂ?, Gosen ins Thes. t. a. p.)vgl. imperat. en parlic. mn en mn, en van mn als Â?verbum "v: v tt primae gutturalisÂ? kan het imi)erfectum Kal zeer goed mm

V: - en mm luiden. v-j- \') Dc LXX, dio anders nw gewoonlijk door ?? xvpio; vertaalt (b\\j hare vcr-vaardiffinp hccrsclitc zeker reeÂ?!Â? dc valschc interpretatie van Lev. XXIV : 10),heeft â– â– ^^^Jf, dat in Ex. III: M voor nw in dc plaata wordt pesteld, door ?? wv ver-taald en dus petoond, al is ook de overzetting wat vrij, den zin\'boc<1 to vatten.Men moest hier wel zeer vrij bij liet vertalen te werk pian, anderÂ? liep mengevaar geheel en al verkeenl te wortlen begrciK-n. . \'t lx daarom niet licht in tezien hoe Ewald (Lehre der lJil)cl von Gott II, 3.18) zeggen knn, dat de LXXhier â€žden zusammenhung der ganzen reilc nicht mehr verKtnnden". Land (Theol. \'IljdH. II, 1.\'>\'7) heeft dus niet het recht de waanlc van ditctymologLschc verhaal te verdenken. Evenmin mag dan ook Ewald\'Â? gevoelengegrond worden geacht (Gesch. d. V. Isr. 3o cÂ?l. II, 223), dat dc verklaring vanden naam in Ex. IU gegeven slechts een gevatte interi)rctnlic is von een laterlevend Isra??liet. Kueuen erkent (Godsd. v. Isr. I, 275), dat de schryvcr van Ex. III, dc ver-taling: â€žHij die is\'\' iKdocld heeft alÂ? de jiiitite, mnar meent, dat zulk

een ab??oliiiitroopothc??snic, alÂ? daarin wordt gepredikt, niet in Mozcr\' tgd naii iemand magworden toegekend zonder (dc volgen?? K. outbrckende) onwraakbare bewezen.



??? 17 Is alzoo het woord naar zijn vorm zuiver Isra??litisch Â?),de vraag rijst op: sedert wanneer is God onder dien naambekend geweest? Het is niet gemakkelijk hierop een zekerantwoord te geven. Exodus VI : 2 zegt, dat aan de aarts-vaders die godsnaam onbekend was. Door Deut. III :14 en 15 wordt deze verklaring aangevuld, daar deze verzende aankondiging behelzen, van God tot Mozes gericht, datJahveh de naam is, waarmede Hij in het vervolg wil wor-den genoemd. Ook Hosea XII : 10, XIII: 4 wordt Jahvehgezegd de God van Isra??l te zijn Â?van het land l??lgypte afÂ?. Daarentegen schijnen Gen. IV : 26 en enkele namen in1 Kron. II : 24, 25, VII : 3, 8 voorkomende, die geachtworden met Jahveh te zijn samengesteld, vooral die vanMozes\' moeder Jochebed ?’ Ex. VI : 20,Num. XXVI: 59)op een vroeger voorhanden zijn van den naam Jahveh, v????rden tijd van Mozes, te wijzen. Geen wonder dus, datEwald fmnnam, dat Jahveh in Mozes\' familie reeds vroe- (lic (k\'7.c gclccnlc wlitcr, w\'^ Â?uilen dit lator r.icn ,

voor zoover zij uit den Delcftloop;waren te verkr^jRen, trorht weg to cUfcren. Dergciyke bcrooroordeclde bewijs-vocnnR kan men ook vinden in Sclicnkers HilHillcxicon, III, HO, waarScbrader zcRt: â€žes steht doch ernstlich zu Iwzwoifein, daÂ?z ein solcher mehrÂ?xlerweniger metaphysischer Bogriff, wie derjenige eines absolut sein selbst Si\'icndcnu. s. w., sollte in der Urzeit Ismeis bereits so lelnindig gewesen sein, da.Â?z dcr-sell)e Itei der lionennung Gottes maszgolwnd und bc-^timmond gewonlcn w?¤re". Kr is derlialvo liuiten de ilogmatischc geen retlcn aanwezig, om b\\j dc ver-klaring van hct W(x)rd nw af to wijken van dc intorjjretntie, in Kx. III gegeven,cn b. y, hct als ccn IIi])liil-vorm ojÂ? tc vatten (Kucncn en l^and o. a.), waarbijdc naam do betockonis krijgt van â€žScho|)|)or". \') iJo moening, dnt dc naam .Tahveh van Kana??nitlsrhcn oorsjÂ?rong zon zijn,door dc Isra??lioton alrxx) ann hunne vyandon zou zijn ontleend, hooft Kucncnt. a. p. I, O]) deugtloUjko gnmdon iK-itretlcn. Vgl, Daudissin, Studien zurSemit.

Itcligionsgeschichtc, lloft I, *227.??; Vgl. H. Schultz A. T. Thool. I, m Ochlor\'s l>croop (Thcol. des A. T. I, MO) op vs. 7 om tc l)cwyzcn, dal rrhier dc beteekenis lieoft van â€žerkennen", baat niet, w\'yi (vgl. VIII : 18) hot ookdaar met die van â€žkennen" of â€žweten" samenvalt, gelijk in IV. LXXVI:2(mcnmoge hct daar al vertalen door â€žerkennen") er tocli oen â€žkennen" aan ton grond-slag ligt. KW kS kan nimmer l>ctcvkcncn: h\\} u-aÂ? (wel bekend, allconiyk) nieterktml. 2



??? 18 ger werd vereerd. Ook Kuenen, hoewel hij (t. a. p. I,398 onder 2Â°) aan het bewijs aan de namen uit den v????r-Mozaischen tijd ontleend, weinig waarde hecht, acht (p. 276)het allerwaarschijnlijkst, dat de naam Jahveh reeds v????rMozes, hoezeer dan ook in beperkten kring, in gebruikwas. Dit laatste gevoelen wordt niet weinig aangedrongendoor de opmerking van Baudissin, Jahve et Moloch,p, 76 : Â?An vero credibile est, legislatorem Israelitarum genlisuae notionem unius dei inculcare potuisse, quam suametipsius cogitatione recens inveneritÂ?? Jahveh zal dus eene nieuwe openbaringsnaam zijn van God,die allereerst onder dien van El bij de Semieten werd ver-eerd (vgl. Baudissin, t. a. p. 8), en bij de voorvaderen(van daar een God, wiens roem bekend was, Ex. III: 14 en15) \'der Isra??lieten meer bepaald als Hw^ bx (Gen. XVII : 1, XXVIII : 3 vgl. met Ex. 111 : 6, XV : 2, XVIII: 4, Dt. 1 :11 cn 21, IV : 1, VI : 3, XII : 1, XXVI : 7, XXVIl : 3);den God derhalve, dien de Isra??lieten ook reeds v????r Mozeskenden, maar omtrent Wien hij wederom helderder

kennisheeft verspreid, waarvan de algemeene invoering van diengodsnaam door liem getuigenis aflegt. Wijl nu de ovei-zetting: Â?Ik ben Jahveh, uw GodÂ? hetminder in \'t licht stelt, dat die naam tot nog toe niet al-gemeen bekend was, verdient de andere de voorkeur. JIc Jahveh ben uw God \'), de God (les verbonds, die u hebuitgeleid uit Egypieland, uit het diensthuis. Dat bijvoegsel \') Veelal ziet men in liet â€žuw GcxP ccnc Iwpcrkinf; van .Inhvcli tnt InnUilÂ?G(k1, cr ligt echter oorspronkelijk meer deze Â?in in, dat onilcr nllc volken sleclitfl<5e\'n het is ten deel Rcvallen Je kennis von den Waaraclitii^c oj) rninle te Iwwaren. \'t Is bekend, dat in het (Â?rupronkelijke voor G<xl pehniikt wordt het meervoudB-.-^K. Evenwel het bezigen van een pluralis voor den naam des ?Šenigen GodÂ?kan, als bloot den vorm betreffend, niet den minsten aanstoot geven, daar dcIsra??lieten nog vele andere bij den cultuÂ? helioorendc gebruiken Imdden, die aanhet jwlythe??sme herinneren. Wellielit vonden onder dc Isra??lieten dc geleenlen,gelijk nog tegenwoordig, in dit meervoudig woord

een quantitatievc of abhtroctc ofintensieve betcekeniii.



??? 19 geeft aan, waarom Jahveh hun God is: Hij lieeft de verlos-sing uit Egypte bewerkt. Nu is het de vraag, of die laatstewoorden wel tot het document in zijn oorspronkelijken vormbehooren. Dit wordt ontkend, en dat niet alleen van dittoevoegsel, maar ook van vele andere, waaronder meer uit-gebreide gedeelten der ons overgeleverde oorkonde. Watde schrijvei"s der boeken aangaat, we merkten in den aan-vang reeds op, dat zij het document naar hun tekst vooroorspronkelijk houden. Hierop moet zeker nog al wat wor-den afgedongen. Voorloopig is reeds gewezen op de veleversciiillen tusschen de teksten van beide boeken, welke zekerreeds woordelijke echtheid van de 2 redacties buiten sluiten,en ook het vertrouwen, dat eene van beide den authentiekenDekaloog geeft, zoo het al bestond, verzwakken. DiUirtegenbestaan bovendien vele bezwaren Vestigen wij een blikop de oorkonde, zooals zij in den Pentateuch voorkomt,dan valt aanstonds in \'t oog de uitvoerigheid van enkelegeboden, terwijl de overigen zeer beknopt blijken. Zulksgeeft voorzeker gcreede

aanleiding om die grooteren er vante verdenken, dat ze zijn uitgebreid \'). Te meer waar we \') Wel wnt bevooroordeeld Â?cliijnt Oehlcr, l. a. p., I, 289 aldus .Â?prelicndcvan do??c l)C)!WBren! â€ždie Versurbe den IX\'knlog tu verst??mmeln und tu verein-fachen beruhen auf den willkUrlichntcu Ilypothcwn." Tegen Keil\'Â? (IJibl. KommenU 1, 1(58) l)crocp oj) K.\\. XXXII : 15 om tebewij??cn, dat, daar de tafeln vnn voren en van achicrcn l>cÂ?chreven waren, dewitgebrcidheid der gclxMlcn weinig aAhnjt, geldt wat reedÂ? iMeier (die urspr.I\'orm dcÂ? DckalogÂ? ]). 10) opmerkt i de uitbreiding van den tekst door dc motieven*al wel reedÂ? den schryver hiervan aanleiding hcbl)en gegeven om te denken, ilatdc??e tafelÂ? van weOni??ijden bcÂ?chreven waren. Meent Ileilbut (??b. die urspr. und richt. Einth. d. Dek. p. 38): hot l)cÂ?wRÂ?r,dat voor ruik ecnc menigte woonlen, alÂ? die eerste gelxxlen l>cvsttcn, geen plaatswos op de (itcencn tafehi iÂ? niet von gewicht, alÂ? men bedenkt, dat die tafelÂ? erwel grtxH (Talnuid Jeruwhalmi, Schckalin, VI, 1) nanr kunnen nyn

gewecut,Â?Inn, buiten en behalve dat het Iwzwaar van wydloopigheid der gelxxlen o. n.Wijft, merkt li^ niet op, dat er b\'y die aanname mtMiielijkheid ontAtnnt met \'t ver-Â?neide t. a. p., dat Mozes de tafelen in zijne hand had. OverigenÂ? verkrijgtÂ?Â?Ik een bezwaar alÂ? II. Wstrijdt oÂ?)k alleen voldoende kracht, als men op het,voor "t doel des Dokaloogv, overbodige der toevoegselÂ? ziet.



??? 20 weten (vgl. Knobel t. a. p. 196 e. a.), dat wetten, gelijkdeze op steenen tafels (Ex. XXXI : 11 e. a.) gegraveerd,gewoonlijk zeer kort waren, zoodat dit ook wel met de onzehet geval zal zijn geweest. Wordt toch van iedere wetreeds vereischt Â?jene scharfe deutliche k??rze zum bestender richter wie der zu richtendenÂ? (Ewald), te eerder magmen ze verwachten, wanneer het gelijk hier de grondwetdes godsdienstig-zedelijken levens geldt, welke ieder zichvast dient in het hoofd te prenten. Voorts behelzen, tenminste in steen gebeitelde, oorkonden gewis alleen de aller-noodzakelijkste woorden. Dit alles in aanmerking genomen,kunnen we niet gelooven, dat de Dekaloog naar Exodus ofDeuteronomium geheel de oorspronkelijke is. Evenwel zulkeop den vorm gegronde vermoedens zijn geenszins voldoendeom de corruptie of onechtheid genoegzaam te constateeren:daartoe zullen ze door aan den inhoud ontleende bewijzendienen te worden versterkt. Bieden zich nu dezulken aanin VS. 2, van welks laatste en grootste gedeelte het omzijn omvang reeds waarschijnlijk is, dat

het niet op de stee-nen tafelen voorkwam? Gewis, want op de vraag: wat ishet meest wezenlijke gedeelte? zal liet antwoord moetenluiden: het eerste. Wat daarop volgt van de verlossing\'door Jahveh tot stand gebracht, dit is een daarme?¨ nauwverbonden motief, \'t welk de Isra??lieten krachtig zal aan-sporen dankbaar Jahveh, den bevrijder uit zoo zwaren druk,te dienen, maar op die eci-ste woorden: Â?Ik Jahveh ben uwGodÂ? komt het aan, vgl. Lev. .KI : 44 o.a., wmir \'t zelfdevoorkomt cn meer vereenvoudigd nog in Lev. XIX : 12 e. a.:herinneringen aan het eenvoudig woord der steeucu tafelen.Zijn ons dus de gegeven verklaringen ernst, dan moet ertoe worden besloten, dat de eerste woorden alleen de authen-tieke zijn. Was dan dat laatste gedeelte al niet in de steenen gegrift,er moet niettemin een hooge ouderdom aan worden toe-gekend, gelijk blijkt uit de menigvuldig in den Pentateuch



??? 21 voorkomende herhaling, dat Jahveli de Isra??lieten uit Egypteheeft verlost: Ex. XXIX : 46, Lev. XIX : 36 e. a./vgl.mede Hosea XII : 10, XIII: 4, Ps. LXXXI: 10. Ook geldtdit van DHD^ blijkens het voorkomen dier woorden ook nog op andere plaatsen b. v. Ex. XIII : 3, Dt. VI: 12,Jos. XXIV : 17 enz. Doch in welke betrekking staat de aanhef der oorkonde:Ik Jahveh hen uiu God tot den Dekaloog? Om dit uit temaken dient geantwoord te worden op de vraag: welke zijnde 10 geboden? Het O. T. geeft geen antwoord, dan voorzoover het kan worden opgemaakt uit den tekst des Deka-loogs. Bekend is de strijd over zijne indeeling gevoerd, maarook zeer goed is hot te begrijpen, dat men op zoo verschil-lende wijze hierin te werk ging. Daar toch, zoo lang er overis getwist, de tekst, gelijk hij ons vermeerderd in het 2* cn5ÂŽ boek van Mozes is overgeleverd, werd vastgehouden,zoo moest men wel tot allerlei vreemde indeelingen komen.Reeds vroeg waren de Joden het er niet meer over eens.Van de indeeling, door Philo en Josephus gemaakt, weckdie der andere, ons

bekende, Joodsche geleerden af). Enis het waar, dat dc Paraschen, bijzonder de kleinere, zeeroud zijn, dan blijkt uit het samenvatten van vs. 2â€”0 (diegewis volgens aller meening 2 geboden behelzen) in ??dnParasche, dat in den ouden tijd hier reeds verechil overbestond, of dat men hot er zoo nauw niet me?? nam, alsook openbaar wordt uit dc ongeregelde ordo, waarin deafzonderlijke geboden in het O. en N. T. worden aangehaald,men vergelijke b. v. Lev. XIX, Matl. XIX enz. j Beoogen dan ook al streng genomen do Paraschen geenindeeling van de ooi-konde, zij kunneii evenwel niet geachtworden cr geheel buiten om te gaan. Waren oorspronkelijk \') Aan dit verschil kan II cil hut (t. a. ]). 23) Rcensiins de beteekenis ontne-men door iK??idc schrijvers I>etrouwliaarheid tc ontu-RKcn, alleen om zoo nu cn danWel eens bij hen voorkomende onnauwkcurighe<lcn. Dc andere Joodsche geleerdenâ€?varen nauwkeuriger, maar daaixmi nog niet meur betrouwbaar.



??? 22 in den Dekaloog er maar negen (die van vs 17 is zeerwaarschijnlijk later ingevoegd, vgl. Heilbnt, t. a. p. 17 vgg.),zoo geven zij gegronde aanleiding tot het vermoeden, datmen dus in de oudheid reeds geen partij dorst kiezen inden strijd gerezen over de vraag, waar de twee eerste ge-boden elkaar begrenzen, die ook de quaestie betrof in welkebetrekking vs. 2 tot het geheel staat. De, waarschijnlijkdoor Mozes zelf reeds, geparaphraseerde oorkonde brachthen op een dwaalspoor. Alleen dus een kritisch-exegetischonderzoek kan het licht doen opgaan bij het vragen naarden oorspronkelijken Dekaloog \'). Thans kan het bepaald worden hoedanig de plaats is, diede aanhef bekleedt. Dit is ons veel gemakkelijker gemaakt,nu het bleek, dat we aan de Joodsche en andere indeelingennaar den bestaanden tekst ons niet zeer hebben te storen. Afgaande op het karakter van de woorden zelf: Ik Jahvehben uw God, moet het erkend worden, dat deze aanhefniet op een gebod gelijkt Zij, die hem dan ook als eender 10 artikelen dezer oorkonde beschouwen, willen daarommede

haar niet de Â?tien gebodenÂ? maar de Â?tien woordenÂ?hebben genoemd, \'t welk, we merkten het reeds boven op,0. a. geheel indruischt tegen het gebiedend karakter vanhet overige deel, de eigenlijke 10 geboden, wtuirvan inEx. XX : G kennelijk als van de m??O wordt gesproken. Iloe ging het ook aan, dat om der wille van ?Š?Šn artikelhet geheel den naam van Â?woordenÂ? zou dragen, terwijlhet ooi-spronkelijke even goed â€”- en in een zin gelijk hiergebezigd, zelfs beter â€” door Â?gebodenÂ? wordt overgezet, alsook veel meer overeenkomstig den aard van al de andereartikelen, alle welke geboden zijn? Het eerste daarentegen, - -JftiL- â€? â€?â–  \') Ook dc door Talmudisten er bij gcvocgilc dubbele accentuatie geeft geen licht,daar deze zich naar de rara-schcn- en ven>afdeeling richt. Spreekt Ileilbut (t. a. p. 31 vg.) er over, dat vs. 2 ook wel voor eengebod volgens velen kan doorgaan, wij houden er ons bij, Â?lat \'t niet zulk eenkarakter draagt, zoolang dcu ziit der woonleu guen geweld wordt aangedaan.



??? 23 Â? de aanhef, is in den toon eener aankondiging\'). Knobel,die het als een der 10 woorden beschouwt, heeft deze on-gelijkheid willen verklaren. Â?Man sollte erwarten, zoo zegthij: Erkenne, dasz Ich Jahveh dein Gott bin. Allein diesesErkenntniss war bei Israel schon vorhandenÂ? 2). Verklaardis hierdoor de ongelijkheid in den vorm nog geenszins. Hetbezwaar, dat het niet een der tien geboden kan zijn, blijftin zijn volle kracht met al wat, volgens hetgeen we zoo-even opmerkten, nog daarbij komt. Bovendien, de erkenningvan Jahveh als hun God bestond, gelijk boven is besproken,allerwaarschijnlijkst v????r Mo zes nog slechts in beperktenkring. Wij kunnen het echter met dien geleerde eens zijn,dat deze aanhef de Â?GrundwahrheitÂ? mag heeten in zich tebevatten, cn tevens, dat het niet Â?bloss etwas EinleitendesÂ?kan zijn. Het bekleedt, hoewel niet eene gelijke als de ge-boden, gewis eene zelfstandige plaats. Het is meer dan eenÂ?prooemium quiddam in totam legemÂ? (Calvijn, Inst. II,8, 13), \'t is de aAiiIciindighig des laidwcrdcnden GpUcsÂ?(Ewald). Er

zijn aan de bestreden argumenten om te bewijzen, datÂ?Ik Jahveh ben uw GodÂ? een der 10 DHD"! is, geene nieuwetoegevoegd, zoodat we met vele zeer oude getuigenissen \') Ucolfi OriRcnoÂ? homil. 8 in Ex. merkte liet op: â€žIlic scrmo non scrmomnndati est, nctl quis mt, 4111 innmlnt, iistcndit". Dit l>cwijst (K)k ??\\jno kc<1u-rigu herhaling in den ronUilcuch. Calvin (IM^t. II, 8, 12) reido van hen, diohet alÂ? een der 10 l>0!>cliouwcn: â€žprimi capitis vice i>roniissionein etatuimt sinepmcceptÂ?". â€žSo stellten die Alten, regt Knobel, geHjk hij het met voorbeelden ophel-dert, die Gotteflvcrehrung an die Fpiuu iliror Gesetre". .luist, maar donr moestgemeenlijk wonlen gci)rcdikt, Â?lot er pxlen waren, wannra Keil te recht devergelijking â€žuiuiutrelTend" noemt. \') Om die van lotor lijd v(X)riilj te gaan, wijzen we op de door IMiilo eu Joaophusgegevene getnigeniftHin, welke door nog wel andere wellicht tonden kunnen wordengcKiaafd, indien niet de J(xlen zich unaniem in hun werken tegen de indeelingvan genoemde (Â?hrUvera hadden verklaard, en daarom al wat in de

traditie haarongunstig was ook eenzydig o]) den voorgmnd getiteld. Van daar, dat Ileilbut(t. a. p. 28) oogeubchUniyk met veel rcvlit de Joodi^he indeelini; de iradiiioncele



??? 24 op onze hand, met nog een zeer krachtig argument, nl. dater buiten den aanhef toch 10 geboden zijn, in \'t vooruit-zicht, gerust kunnen zeggen: hoewel \'t op de steenen tafelenvoorkwam en een integreerend deel uitmaakt van de oor-konde, bekleedt het eene van de andere jirtikelen verschil-lende plaats, als behelzende het antwoord op de vraag: metwelk recht God geboden geeft, en wel zulke, als hier volgen. Op deze aankondiging volgt dan het eerste gebod. Vs. 3. Gij zult geene andere Goden voor mijn aange-zicht hebben. De twee redacties zijn hier eenstemmig. De LXX heeftin Exodus ^^ door nkiji^ ift??v, in Deuteronomium door - t 7TQ?“ TiQoa??tTcov [XOV ovcrgczet. De exegeten \') verdeelen zichdienovereenkomstig hier in twee partijen, \'t Verschil vanvertaling in de Gr. overzetting bewijst, hoe men het er toenreeds niet over eens was. Knobel zegt: Â?an meinemAntlitzÂ? is wel de eigenlijke Hosenm??iller (Scholia I,403): de Hebr. uitdrukking beteekent nooit: Â?praeter meÂ?miiar steeds: Â?coram me, prae conspectu meoÂ?. Zij betee-kent ook eenvoudig

Â?voor mijn aangezichtÂ?: zoodat ik zeaanschouw (vgl. Gesenius, Thes. t. a. p. en 1112), en geeftdus eene persoonlijke tegenwoordigheid te kennen, gelijkalle met saamgestelde praeposlties, zie b. v. Gen. kan noemen, terwijl zij toch waarschijnlijk eerst onder de oppositie tCRcn deandere, die <Ic Kristenen ook meestal voorstonden, dit karakter lieefl kunnenverkrijgen. \') Kwftld (Gcsch. d. V. Isr. II, 29) venlcjligt de uiterst gezochte vertaling;â€žvor mir" d. i. als wollten sic mich unsiclitbar machen, vgl. zu Pu. XVI : 2. Steinmcijcr â€žder Dekalog", 1875 p. \'Ju houdt op grond van Deut. X.XXII :39 de overzetting Triiiv i^oO voor de juiste. Maar waarom l>chelst deze jilnatjiJuist de verklaring van \'JH SÂ?? Er is gccnerlci bijzondere betrekking tusschen die])laats cn dc onze. 2) Doch met \'toog op v.s. 2.3 van Ex. XX houdt hij â€žauf meine Person darauf"voor beter. Vragen we echter, of dit vers nu ccnc nadere interpretatie van vs. 3geeft, djin moeten wc zeggen, dat daarvoor geene bepaalde oanwjjiing bestaat,cn zeker is het dit niet, als het laatste gedeelte van liet hoofdstuk van eeuc

anderehand iÂ? als \'teerste (??ort, ITjcol. \'lijdÂ?. III, p. 5 vgg.).



??? 25 XXXII : 31, Lev. X : 3, Num. III : 4, 2 Kon. XIII : 14,Ps. IX : 20. Voor Jahveh\'s aangezicht alzoo geene anderegoden, Dnas D\'hSnM De pluralis van \'t adject. verbiedt hierbij aan Â?eene godheidÂ? (Meier t. a. p. 19, Ewald L.d. ?Ÿ. V. G. II, 244) te denken, waartoe ook de sing. (n^H\') van \'t werkwoord geene aanleiding geeft (vgl. Knobel enKeil op Gen. I : 14). Wordt van den ?Š?Šnigen God gebezigd, dan heeft het steeds een sing, van \'t adject. bijzich (met zeldzame uitzondering b. v. 1 Sam. XVII : 20 en30, waar aan eene zuiver grammatische overeenstemminghet begrip van het woord is ten ofler gebracht), vgl. Ps.VII : 10, LVII : 3. Werd het dus in de beteekenis vangodheid gebruikt, deze regel zou hier ook zijn gevolgd. \'t Is bedoeld in den polytheistischen zin : Â?godenÂ?.Dnnx, ?ŽVf?§oi, Â?alieniÂ? niet Â?aliiÂ?. IHX, Â?ein zweiter, folgender, wodurch pluraliter der Einzigkeit und Ausschliesslichkeit Jah-veh\'s wiedcrsprochen wii-dÂ? (Schr??der in Lange\'s Bibelw.A. T. 111, 79). Dit gebod veronderstelt echter geenszinshet bestaan van andere goden, gelijk

Oort (Theol. tijds. III,17) wil. D^inX D\'n\'pX wordt doorgaans van goden gebezigd,die naar dc opvatting van den godvreezenden Isra??liet nietbestonden, blijkens Ex. XXXIV : 14, Dt. VI : 14, VII : 4,.1er. 1 : 10, VII : 18 enz. Zoo kan vs. 3, naar recht ver-khuird, niet anders dan onze opvatting van vs. 2 bevestigen.Wordt,in v.s. 2 de grondwaarheid: Â?Jahveh, de verbondsgodis Israels GodÂ? uitgesproken, vs. 3 behelst een verbod, datdaaruit noodzakelijk voortvloeit, \'t is speciaal eene waar-schuwing tegen alle afgoderij, d. i. vereering van iets alsGod, \'t welk niet God is. Hieronder zijn geen afgodsbeeldente verstaan gelijk Knobel aangeeft, die in de uitdrukkingb rrn hiervoor hct zeer gezochte bewijs vindt. Hij beweert: zij beteekent doorgaans Â?hebbenÂ?. Dit is juist, doch men weethoever dit Â?hebbenÂ? zich kan uitstrekken, en dan meenen wetoch, dat men ook wel van goden, die men zich niet onder



??? 26 een beeld voorstelt, zal kunnen zeggen, dat men ze heeft.Aan beelden behoeft daarom in vs. 3 niet gedacht te zijn.Er wordt bedoeld: alle andere goden zijn overbodig naastof onder Jahveh, wiens aangezicht over alles gaat, vgl. Ex.III : 9, Dt. XXXI : 17, Ps. XXXIII: 13 vgg., Ps. C.N:XXIX.De omstandigheden vereischten ook zulk een afzonderlijkgebod van andere, d. i. niet zijnde, goden. Immers de volkenom de Isra??lieten heen wonende vereerden vele goden, denhemel zelf, zon, maan, sterren, hetzij eenige verpersoonlijktenatuurmacht enz. Dat de Isra??lieten gedurig hiertoe over-helden vooral in Mozes tijd. is best te begrijpen; hoe zeer gedurig toe vervallen zijn, bewijst hunne geschiedenisen tevens, dat dit gebod, in den boven aangegeven zin,dus geenszins overtollig was. Nog duidelijker zal dit alles blijken juist te zijn bij debehandeling van vs. 4, 5, 6, welke door velen voor eenelatere verklaring van en toevoegsel tot vs. 3 worden ge-houden. Vs. 4â€”6, gewoonlijk het % gebod genoemd, luidt w?¨lvertaald aldus: â™? Â?Gij zult u geen afgodsheeld maken, en voor

iederegedaante, die omhoog in den hemel en die omlaag op dc aardeen die in hel water onder de aarde is, Â? zuil gij u niet huigenen gij zult ze niel dienen, want Ik Jahveh, uw God, ben eenijverzuchtig God, bezoekende zonde van vaderen aan kinderen,aan het derde en aan IkI vierde gesladd bij hen, die Mijhaten cn bewijzende genade aan duizenden bij hen, die Mijliefhebben cn Mijtic geboden bewaren. In deze verzen openbaart zich de eerste afwijking tus-schen de twee Hebr. redacties van den Dekaloog. Hetverschil is echter niet groot, bepaalt zich tot het weg-laten of toevoegen (al naarmate men de Exotl. of Deut.lezing voor dc oorspronkelijke houdt) der copula 1, eensin Ex. vs. 4 of Dt. vs. 8, en eens in Dt. vs. O of Ex. vs. 5.De LXX neemt de afwijkingen niet over, doch maakt er



??? 27 enkele onbeduidende \') bij. Overigens is de lezing van beidevolkomen gelijk. De eerste afwijking in den Hebr. tekst is de belangrijkste,daar van het al (Ex.) of niet (Deut.) plaatsen der copulavoor nilDH\'bD veel voor de vertaling en beteekenis van den t : t zin afhangt. De LXX. vertaalt door oiidi nai\'T?“g ??ftoiwua ??oa.Zij schijnt den zin van beide redacties te willen we??rgeven,maar maakt er dan iets van, dat met het oorspronkelijkeniet overeenkomt. Het komt nu allereerst, om te kunnenbeslissen welke lezing de ware moet zijn, op de beteekenisvan de woorden ^DS en HJIDn aan. Omtrent het eerste is men het vrij wel eens. \'t Is oor-spronkelijk een behouwen of onbehouwen steen, zinnebeeldder godheid (Ewald), een uit hout of .steen gemaakt beeldom een god voor te stellen (Knobel, Keil). Beteekent het woord eenvoudig beeld, in den mond vaneen Jalivehdienaar is \'t bepaald een afgodsbeeld(LXXf????co^.oy). Deze algemeene beteekenis moet er aan wordentoegekend, niettegens??umde het llicbt. XVII : 3 vgg. vaneen Jalivehbeold wordt gebezigd: voor een

Jalivehdienaartoch was ook dat beeld een afgodsbeeld. Het tweede woord is in de statonvertiiling overgezet doorÂ?gelijkenisÂ? (LXX o/io<a)/ia). Ewald en Keil toonen aan,dat het niet beleekent beeld of gelijkenis, dio de menschmaakt, maar gedaante (gestalte), die verschijnt, vgl. Num.Xli : 8, Deut. IV : 12, 15 vgg. Job IV : IG, Ps. XVII: 15. Zcide nu reeds ??ort Theol. Tijds. I, 202, lil, l?? : Â?de \') In Ex. YÂ? 5. pccfl rU \'3 door yap tcruR, waar l?? in Dt. vs. 9 het met ??nheeft Tcrtnald, cn in \'t Â?elfde verÂ? lezen wc hy Ex. ??eo; niet een Gen., waar inDeut. d(X)r tÂ?ri met een Acc. is overRczet. i; OnnoodiR is het, om Rciyk Knohel (t. a. p. 202) cn Meier (U a. p. 22)te zcRgcn, dat hier niet alle lH>cIden of afbeeldinRcn van wat dan (X)k wonlenvcrlKKlcn. Zulks ware te alwnrd. In een lleliponogCfielK iÂ? natuurlyk alleenÂ?prakc van pxlenbcelden. Calvijn teidc rccils: â€žquodstultequidam putarant, hicdamnari Â?culptunis et picluras quaslibct, refutatioue non indiget".



??? 28 lezing van Exodus Â?beeld of eenige gelijkenisÂ? geeft be-zwaarlijk eenen verstaanbaren zinÂ?, nog meer is dit hetgeval bij de veranderde overzetting der woorden. Zoudenwe ons dus tot Deut. moeten wenden? Maar daarmede isniet verklaard, hoe die T in den Exod. tekst is gekomen, en we mogen toch ook de meer betrouwbare Exod. redactiemaar niet laten varen zonder eerst te hebben beproefd, ofwij haar niet moeten blijven verkiezen bij eene juistereopvatting. De Deut. laat de 1 weg, misschien door vergissing of ook met opzet, mogelijk, omdat het bij hem, gelijk nogwel meer zal blijken, niet zoo nauw wordt genomen methet zuiver teruggeven. Evenwel houdt ook Ewald hierde Deut. voor de betere lezing. Wel wat onbegrijpelijk,want bij zijne vertaling: Â?jede gestalt, die im himmel oder-halb, oder auf erden unterhalb, oder im wasser unter dererde â€” denen solst du nicht huldigen noch dienenÂ? wordtdan het verband met het voorgaande gemist, en dit moettoch blijven bestaan, ook al is het tweede lid van vs. 3 envgg. slechts een toevoegsel. De copula ] is een

zeer on-schuldig verbindingsmiddel. Behoudens deze kleine aan-merking, die op Ewald\'s handelwijze dient te wordengemaakt, moet zijne overzetting voor de juiste wordengehouden, want zij geeft het vers we?¨r een verstaanbarenzin, volgens beide lezingen zelfs. Keil staat eene andere vertaling voor, daar bij meent,dat (vs, 4ÂŽ) hier met een dubbelen acc. is geconstrueerd. Ten onrechte, want aldus wordt dit werkwoord gebruikt,wanneer het geldt eene zaak gemaakt uit eene andere,zoodat het volkomen aequivaleert, vgl. Gen. VI : 14, Ex.XXX : 25. Maar hier aequivaleert niet met \'t geenomhoog in den hemel enz. is. Was er bedoeld: zij mogendat niet tot een ^DQ maken, dan moest er h bijstaan, vgl. Jor. X : 13, en ook waarschijnlijk v????r \'^DiJ zijn geplaatst.



??? 29 Tu\'X reflecteert op zoodat de vertaling luidt: V T : T iedere gedaante, die in den hemel is enz., \'t welk geheelbeantwoordt aan de Dt. IV : 12, 15, Job IV^ : 10 gegevenevoorstelling. En al staat bij niet het artikel, toch kan er op volgen, gelijk er PJ^ aan kan voorafgaan, vgl. Gen.I " 29, VIII : 21, IX: 3, Richt. II: 15, 2 Sam. VI : 1.Meenen Knobel en in navolging van hem de Goeje (Theol.tijds. II, 177), dat de suffixen in \'t begin van vs. 5 betrek-king hebben op DlIX D^H^X, Oort (Theol. tijds. III, 10\')heeft hen reeds wc?¨rlegd, als hij zegt: Â?een sufl. plur. kanzeer goed terugslaan op een collectivumÂ?. Naar onze op-vatting slaan de suffixen alleen op HiTDjT\'^D, zoodat, gesteld2 Kon. XVII : 41 en Ps. XCVII: 7 bewijzen de mogelijkheid,dat \'^D?? 12^ kan worden gezegd (K e i l), dan is dit bewijstoch voor ons overtollig. Gelooft Oort, dat de woorden in5* evenveel aan hct eerste als aan het tweede gebod doendenken, wij houden op de aangegeven gronden het er voor,dat zo bepaald op het tweede (vs. 4"^) terugslaan, dan behoe-ven we het verband niet te verbreken, en

hebben aan geeneinterpolatie (van vs. 4, zooals de Goeje wil) tc denken. Voegt de Goeje er nog aan toe: Â?ook het bvgnw. bevestigt Knobel\'s opvatting, daar dit niets met het ver-vaardigen van afbeeldingen te maken heell, maar een voor-trellelijken zin oplevert, als men het met den inhoud vanvs. 3 in verband brengtÂ?, Oort schijnt dit niet als eenargument tc beschouwen, daar hij hot voorgaande van Kno-bel het eenige noemt. Als Keil on Och Ier (A. T. Theol.I, Â§ 85) zouden we kunnen zoggen, dat deze verzon 5 enO (ecno bedreiging en belofte bevattende voor hen, wien degeboden van vs. 3 en 4 gelden) op beide geboden \') terug- 1) IIoc kan IloiUmt (t. a. p. 2") liicruit locli Â?Ic gcvolulrokkinR opmaken, Â?Intmen tlcie RclKxlen dun als onafKheideiyk, als ciRcniyk cJn Witchonwcn mwt? Alwonlen Â?e bciilu Â?liKir ?Šeno bedreiKing cn luilofte ter bunner nakoming gebaat,daarmede worden ze nog niet ge??dentiliceerd.



??? 30 slaan, maar dit is niet zoo vast en zeker, dat het als eenafdoend argument kan gelden. Zulk een hebben we echterwel, wanneer we op grond van Dt. IV : 23, waar N*jp in t\'- \'t zelfde verband voorkomt, volhouden, dat het een zeergoeden zin oplevert met den inhoud van vs. 4 in verbandgebracht, want Jahveh is een ijverzuchtig God ook tegenhet vereeren van bjs en Dat n . hier wordt v v t t gebezigd, beide in den zin van een afgodsbeeld maken envereeren, is wel duidelijk, vgl. Lev. XXVI : 1, \'t eene volgtuit het andere. De Goeje vat het al te letterlijk op, alsofhet vervaardigen hier alleen verboden was. Er is alzoo â€” tenzij men de door de Talmudisten gemaak-te punctuatie, die der bovengegeven vertaling niet gunstigis, voor een bezwaar mocht houden, waaraan echter welniemand, vooral nu al \'t overige er voor spreekt, eeniggewicht zal hechten â€” volstrekt geen reden om Ewald\'soverzetting ??p te geven. Zij beveelt zich door hare klaar-heid boven alle anderen, die meerendeels te veel verklaringbehoeven, aan. Eene andere vraag rijst thans op: mag vs. 4Â? als een

ge-deelte van den oorspronkelijken Dekaloog worden beschouwd?Vs. 5\'\' en G maken daar natuurlijk als motieven, ook 4\'\'enen O\' om hunne uitgebreidheid geen aanspraak op. Volgenssommigen, die vs. 2 mede als een der 10 Dn^T beschouwen,behoort \'t eerstgenoemde gedeelte niet tot de oorspronkelijkeoorkonde. Laat ons zien welke hunne gronden zijn. Knobel be-weert : Â?vs. 3 wordt in vs. 4 vgg. weiter ausgcfiihrt undbesonders begr??ndetÂ?, zoodat hier eigenlijk hetzelfile woidlgezegd uitvoeiiger) als in vs. 3 (Â?na vs. 3 is wat vs. 4 behelst als iets overbodigs te beschouwenÂ?,-Kuenent. a. p. 1, 283). Knobel voert voor deze mecnnig aan, datin D\'TIX D\'n\'l\'N reeds liggen opgesloten alle afgodsbeelden.Was de Dekaloog uit den profetiscben tijd, er zou niet zoo



??? 31 groot logisch bezwaar tegen deze redeneering bestaan, daartoen ieder geacht kon worden bij eenig nadenken te be-grijpen, dat een verbod als vs. 3 een ander als vs. 4ÂŽ inzich sloot. Dat zijne opvatting van vs. 4 de ware is, staaftKnobel dan ook alleen door aanhahngen uit boeken vanden profetischen tijd : houdt dus reeds voor bewezen watuitgemaakt moet worden, nl. dat ook deze verzen uit dientijd afkomstig zijn. Nu kunnen zij zelve geacht worden heteenigermate te bewijzen, dat dit niet het geval is, wijl hierniet afgoderij en beeldendienst in ?Š?Šn gebod worden ver-oordeeld. Van waar anders die bepaalde afscheiding tusschenvs. 3 en 4? Is vs. 3 een der geboden, \'t volgende wil ookals zoodanig een gerekend worden: het vangt op dezelfdewijs aan, heeft geheel en al den vorm van een gebod, enwil dus niet slechts voor eene verklaring van vs. 3 gehou-den zijn. Daarom heeft de Goeje ook zeer juist gezegd: Â?Knobelheeft geen recht \'t voor een Â?weitere Ausf??hrungÂ? van lietderde vers te houdenÂ?. Hij stelt een geheel ander dilemma:Â?6f men

neemt vs. 3 en 4 als twee alzonderlijke geboden,of men verwijdert vs. 4 en verbindt vs. .3 met vs. 5. In \'tecrsie geval behooren vs. 4 cn vs. 5 bij clkailr, waartegende boven aangestipte niet geringe bezwaren geldenÂ?. Wijzagen, die bezwaren eigenlijk zijn het er geene, cn zoudenwel niet zijn geopperd, wamieer slechts het zinverband goedwas opgevat, dus houden wij vs. 3 cn vs. 4 voor afzonderlijkegeboden. De boven gerechtvaardigde vertaling geeft eeneveel beter doorloopeiide rede dan elke andere, waarbij menmet VS. 5 we?¨r een nieuwen zin moet aanvangen, die inzeer onduidelijk verband stuit met hel voorgaande, zoodalhel wel eenigzins begrijpelijk wordt, hoe Ekman (Zeitschriftf. Luth. Thcol. X.V.XIll, 083) cr toe kwam, om met ditvei-seen nieuw gebod\') te doen aanvangen, maur ook zeer goed, \') Dnt VI. 5 niet ilo onnvang vnn oen nieuw gebod kan *\'yu, iÂ? l)ij een blik op



??? 32 dat onze overzetting, zoo zij de juiste is, voor goed de in-deeling van Ekman onmogelijk maakt. Door den uiterlijken vorm, die aan een gebod doet den-ken, hebben zich waarschijnlijk reeds de Talmudisten latenmisleiden om met Kb (vs. 5) een nieuw rededeel aan tevangen, waarbij de zin ook nog zoo wat verstaanbaar bleef,maar ze zagen niet (mogelijk ook wilden ze uit afkeer vanandere indeelingen het niet opmerken), dat bij andere zin-verdeeling de gang veel geregelder is. Vs. 4 verbreekt alzoowel het verband met het voorgaande (en natuurlijk, wantmet dit vers vangt een nieuw gebod aan), maar niet met vs. 5. Oort, dewijl hij van meening is, dat die vandeGoeje:Â?de plaats is ge??nterpoleerdÂ? niet deugt, maakt eene andereonderstelling. Hij houdt het er voor, dat Â?de twee geboden,voor het bewustzijn der profeten ineengesmolten, als ?Š?Šnzijn behandeld, en dat door die beschouwing eene uitwei-ding er bi| is gemaakt, als door de gissing, dat het 2Â° inhet 1ÂŽ is ingelaschtÂ?. Hiertegen moet worden opgemerkt,dat bij eene goede zinindeeling men natuurlijk ook

totzulke onderstellingen niet de toevlucht behoeft te nemen,daar dan van een samensmelten der geboden niets blijkt;integendeel zij zijn scherp begrensd. Van een samensmeltenvoor het bewustzijn der proleten was het alleen nood-zakelijk te spreken, indien vs. 5\'\' cn 6 kennelijk uit dientijd afkomstig waren, doch hiertegen getuigt, dat de denk-beelden, daar gepredikt, in den profetischen tijd geene in-stemming meer vonden, vgl. K??enen t. a. p. I, 445. Konden nu blijkens de geschiedenis deze twee gebodentot ?Š?Šn geworden zijn, hier zijn zij het nog geen.szins â€” zijn inhoud: nndcrc uilweiding over cn loelichting van \'t vtxirgaande, nog at kinar.E\'.s arg??imcnten zijn soortgeiykc als die van Knobel, wanl liij idcntilicecrtook \'t verbod van afgo<lerij en dol van beeldendienst. Hij iraeht mede uit \'t N. T.uitsjjraken v????r zijne zienswijze aan te Imlen, die, l)ij een ietwat meer dan o|i])cr-vlakkigen blik reeds, blijken\'zijne mecniiig olechts op den klank af to iK\'gunntigen.



??? .33 \'t welk alsdan niet weinig pleit voor den lioogen ouderdom onzerredacties. Kon het volk, zoodra het wat meer ontwikkeldwas, begrijpen, dat het verbod van afgoderij een ander vanafgodsbeelden reeds in zich bevatte, in den vroegsten tijdbegreep het dit zeker nog niet. terwijl zijne historie over-vloedig de noodwendigheid van het tweede gebod staaft. Ofschoon dus hierin ook van Oort\'s gevoelen afwijkende,nemen we echter gaarne Â?mutatis mutandisÂ? de verdedigingover, die hij, haar grondende door geschiedkundige bewij-zen\'), levert voor het gevoelen, dat het gebod van afgods-beelden van Mozes zijn kan (Theol. Tijds. I, 292). Hij staathier tegenover Vatke (Bibl. Theol. I, 233), Dozy (Isra??-lieten te Mekka, 40), II. Pierson (Baetyl??endienst, 87)e. a., die beweren wat door Kuenen (t. a. p. I, 284) alduswordt gezegd: Â?de geschiedenis schijnt luide tc getuigentegen den Mozaischen oorsprong van de waarschuwing tegende beeldenÂ?. Alleen spreekt laatstgenoemde geleerde opwat minder stelligen toon dan de anderen. Mij

vraagt: Â?devereering van .lahveh onder een stier was in later tijdonder Isra??l zeer algemeen en in het rijk van Ephra??m,gedurende de 2\'/, eeuw van zijn besUuin, staatsgodsdienst:is het dan aannemelijk, dat Mozes uitdrukkelijk zich daar-tegen verklaard zou hebbenÂ?? De vraag zooals zij hier ligt,maakt ons nog niet bang voor een, der authenticiteit van\'t tweede gebod, ongunstig antwoord. Gesteld toch het isjuist, dat in het rijk van Ephraim de stierdlenst (Jahvehvereerd onder het beeld van een stier) 2Vi eeuw staats-godsdienst was, dan is dit wel in schijn veelzeggend, maarbaart minder verwondering, als men weet hoe afgodischgezind het Noordelijk deel des lands was. Daimbij gesteldhet is waar, dat later onder Isra??l de stierdienst zeer \') VÂ?x)rftl wijst Oort cr oj>, hoezeer in Ex. XXXII het vereeren vÂ?n ccnftf|??oÂ?lslÂ?cchl wordt verfoeid, in Dcut. XXVII: 15, zelfs wanneer zulks in het rcr-Ixirgene Resohiotlt, iliit in Uicht. III : 2C spmko is van eene plaats o-l-oBn genoanid,een bewyi van zeldzaHinheid der lieelden in dien t^d. 3



??? algemeen is geweest, wat bewijzen die beide nog tegen deuitvaardiging van het tweede gebod reeds door Mozes â€”vooral als men bedenkt, hoe Isra??l steeds Jahveh weder-strevig is geweest van Egypte af (vgl. de middelste boekendes Pentateuchs passim en Jeremia VII : 23, vgg., Jes.LXV : 2, 1 Kon. XIX : 10 en 14 enz.). Kuen en zelflicht dan ook bl. 285 de vraag aldus toe: Â?het bestaan vanden stierdienst is nog geen afdoend bezwaar tegen de onder-stelling, dat Mozes elk Jahvehbeeld heeft verboden, maarhet ongestoord voortbestaan van dien vorm van Jahveh ver-eering is met die ondersteUing zeer moeielijk vereenigbaarÂ?.Zulks gelooven wij ook, maar mag het, dit zij allereerstgevraagd, niet zeer gewaagd heeten bij eene zoo onvol-komene kennis van Isra??ls geschiedenis als de onze is (vandaar boven ook het herhaalde gesteld), om te spreken vanvan zulk een ongestoord voortbestaan, en dit te meer,wanneer het rechtstreeks indruischt tegen hetgeen ons wordtmedegedeeld van der profeten getuigen tegen dien stier-dienst? Nu kan de lioogleeraar (t. a. p. I,

234), als deprofeten weigeren den stierdienst als Jahvehvereering teerkennen, wel zeggen: Â?het bewijst niets dan dat hun (derprofeten) onzichtbare Jahveh zulke zinnelijke voorstellingenverafschuwde, dc priesters en vereerders van den goudenstier meenden Jahveh zeiven te dienenÂ?\'), altijd bewijst \') \'t Is mogelijk, ilat dc priesters en vereerders vnn den gouden stier meenden,dat ??ij Jaliveii zeiven dienden, maar toch,.als de Ptichter Â?lier tcm|x:ls te I)an enBethel, Jerol>eam I, de door hem vervaardigde l)eclden zoo noemt: â€žuw (Isru??ls)goden, die u nit Egypte helilien gevocnP (1 Kon. XII : 28), dit Â?)pzette!ijk hetdoen voorkomen, alwf het Â?leze goden zijn, die hen bevrijdden, bewijnt wol eenig-zins, dat men ^.ich lÂ?cwuKt was .Tahveh niet naar eisch te Â?liencn, wanneer IU) ineen gouden stier wenl vcreenl â€” want toch dc gouden Â?tier iÂ? niet een oor-spronkelijk echt Isra??litisch Jnhveh-flyml)00l. I)Â?t dit wel het geval iÂ?, wil Kuenenbewijzen o. a. uit het aanwezig ziju vim 1 horens aan \'t gro?Ž)tc altaar, en vnn 12runderen onder de koperen zee in den ternjHil te

Jenisalcm. Alsof Â?Ut de eenigmo(;clijkc en eenvoudigste verklaring hiervan is, en het zoo vreemd mag heeten,dat in een heiligtlom waarin zooveel l)ecstcn wenlen gcotTenl, horens waren aan\'t altaar en runderen onder het ko]>cren waschvnt! Besluit do hoogleeraar, ook op



??? 35 het genoegzaam, dat de stierdienst niet ongestoord bleefvoortbestaan. Knenen kan toch niet met die vei-storing,van welke hij mede moest geschreven vinden, om te kunnengelooven, dat ^lozes elk Jahvehbeeld heeft verboden,bedoelen een algemeen (gewelddadig) verzet van \'t volk(gelijk hij in zijn Â?ProfetenÂ?, II, 341 schijnt te eischen,waar hij sprekende van de invoering van den stierdienstdoor Jerobeam zegt: Â?een vorm van Jahvehvereeringstrijdig met de algemeene overtuiging omtrent Jahveh\'swezen en eischen zou nimmer ingevoerd en althans niet ingebruike gebleven en door het gansche volk geduld zijnÂ?)?Wanneer men immers bedenkt, gelijk ook boven reeds isgezegd, hoe Isra??l steeds Jahveh wederstrevig is geweest,zal men zoo iets niet kunnen verwachten van dit volk. Dater, we Vestigen hierop verder de aandacht om K\'.s onge-stoord te logenstraffen, niet meer van oppositie tegen dienstierdienst in \'t. O. T. gesproken wordt >), komt wellichtook voor een deel hiervandaan, dat zij niet zooveel in tebrengen had, terwijl lief zeer wel

mogelijk is, dat zij meer grond vnn het nldanr voorkomen derer horens en runderen, uit den sticnlicnstonderl??m??l tot de oorspronkelijke verwnntj>clinp tusschen Jahveh en Moloch â€” glnnsrykis hcstrcdon door llaudissin in i^jn genoemde diss. â€žJahvo et Moloch". â€?) Kn is er nog wel eenÂ? spmke van afkeuring dier Wldcnvereering ; h. v. inhet boek der Koningen, dan wil Knenen haar neutralisccrcn door des schr^vcrshistorische tronw te venlenkcn, WKxlat liy, sprekende van der profeten daar ver-melde vyandipce verhouding tegen het gouden stierl)celd, dere oen â€žindcnlaadIwtwistbaar punt\'" noemt, (â€žl\'rofeten" t. a. p.). In 7.\\jn Godml. van Isr. 1, 310tegt deze geleenle nog: â€žhet biyft niettemin mogeiyk, dat <lo profeten aan eenecreilienst roniler .Tahvchbcelil de voorkeur zoude heblwn gegeven en <lat er waar-heid ten gnwulslag ligt aan de verhalen van 1 Kon. XIII cn XIV : 8 vgg.", inzijn later werk t. a. iÂ?. wonlt het reeds: â€žile schr^vcr van Koningen moest welgelooven, dat de pnÂ?fetcn van .lahvch niet konden biliykcn, wat .Tahveh iclf(naar

des schryvcrs mcening) reeds by den Sina?? veiwnleeld had". Men ziet, hetkomt er hier ook wc??r ten slotte ojÂ? aan, of \'t l)ccldcnverlio<l Moza??sch is al danniet. Volgens Kuencn\'s opvotting knn het zulks niet zyn â€” en den fchr\\)vcrvan Koningen, die deze zyne mecning niet ondersteunt, wordt door dezen ge-leenle, ofschoon hy den nutcur ter gotnler trouw schym te achten, dan maar geenverti-ouwen racer geschonken.



??? 36 voorkwam dan schijnt uit hetgeen wordt medegedeeld, daarhet toch in den aard der zaak ligt, dat afwijking van Jahveheerder wordt vermeld door een hierover verontwaardigdschrijver, dan wel gezette vereering van Hem onder hetmeestal kleine getal (vgl. 1 Kon. XIX : 18) van Jahveh-getrouwen, wien het ook wel eens aan moed en woord-voerders tot oppositie zal hebben ontbroken. De welge-gronde bewijzen om van een ongestoord voortbestaan van denstierdienst te kunnen spreken moeten alzoo wel ontbreken â€”en gelijk Kuenen zelf zegt; in het bestaan van den stier-dienst kan men natuurlijk geen afdoend bezwaar vindentegen de onderstelling, dat Mozes elk Jahvehbeeld heeftverboden. Het tweede voorbeeld, dat door Kuenen wordt bijgebrachtuit de geschiedenis, die luide moet getuigen tegen den Mo-za??schen oorsprong van \'t 2" gebod, is het bekende verhaalRicht. XVllI, volgens \'t welk een kleinzoon van Mozes,Jonathan ben Gersom priester is geweest bij een tempelte Dan, waarin een gesneden beeld van Jahveh was opge-richt. Â?Zou, zoo spreekt de hoogleeraar, het gebod vanden

wetgever in dier voege door de leden zijner eigen familiezijn overtredenÂ?? We kunnen hier daarlaten de vraag, ofKuenen recht heeft het afgodsbeeld, waarvan in dit ver-haal (zoo vol ongerijmdheden volgens Oort, Theol. Tijds. 1,285 vgg., gelijk Kuenen instemt t. a. p. 1, 258) sprake is,voor een stierbeeld te houden. Het kan er wel een gewee.stzijn, want blijkens Ex. XXXIl vereerden de Isra??lieten inde woestijn er reeds een. Wat wonder dan, indien na ^lozeshet tweede gebod, vooral ook diuirtegen gericht, wel eens,en later zelfs gedurig, werd overtreden. Ja, kon zelfs Aiiron,Mozes\' broeder, worden verleid tot de schending van hetverbod, dat hoewel nog niet uitgevaardigd, toch wel onderMozes\' naaste omgeving in voorbereiding is geweestâ€” hoekan zulks dan in een kleinzoon van den grooten godsgezantdermate verwondering wekken, dat men hierom niet gelooven



??? 37 zou: de grootvader beeft het uitgevaardigd? Inderdaad hiermag het wel heeten: het voorkomen van dezen beelden-dienst mag allerminst een bezwaar heeten tegen de Rloza??-sche afkomst van het 2ÂŽ gebod. Wij komen aan het laatste historische bezwaar, datKuenen aanvoert, \'t Is ontleend aan 2 Kon. XVIII : 4,vgl. Num. XXJ : 4â€”0, waar sprake is van eene koperen slangdoor Mozes gemaakt, door llizkia verbroken, ter wiereer het volk rookte tot Hizkia\'s dagen toe. aOok hieruitblijkt, dus spreekt Kuenen, dat Mozes niet zoo afkeerigwas van beelden als de Pentateuch het voorsteltÂ?. Ditargument schijnt niet het minst krachtige der drie. Er onsvan af te maken gelijk Oort, op grond, dat Num. XXI :5â€”9 door een vromen Jood geinterpoleerd zou zijn om Mozeste verdedigen tegen de beschuldiging van beeldendienst in2 Kon. XVIII : 4, gaat niet aan. Evenzeer ongegrond ishet, als de Goeje het voor een tendenz-verhaal wil houden,om de afschafling van den cultus der koperen slang voor tebereiden, Â?liet verhaal toch van Num. is ouder dan deschrijver

van Koningen â€” de Deuteronomist kende het, VIII:15Â?, merkt Kuenen op, doch bok heell laatstgenoemdegeen grond het bij onderstelling Â?een volksgeloof te noemenaangaande (Ion oorsprong dier slang, dat zeer wel een dwalingkan zijn geweestÂ?, zoodat het alsdan volgens Kuenen be-wijzen kon, dat het volk niets afwist van het tweede gebod,tei wijl die onkunde een gewichtig bezwaar was tegen zijnhoogen ouderdom. â€” Niet te ontkennen is het feit, dat aanMozes stellig het oprichten eener koperen slang wordt toe-geschreven. Zeer waai\'schijidijk heell men later, hiervan kennisdragende, van het door hem gegeven voorbeeld gebruik ge-maakt onder invloed van den Phoenicischen en Egyptischenslangencultns, zooals uit 2 Kon. XVllI blijken kan. lietverhaal van de oprichting dier slang door Mozes strijdt niettegen de Mo/,, afkomst van het tweede gebod. Van eenegeenszins onschuldige inconsequentie door Mozes begaan



??? 38 (Pierson t. a. p. 87) blijkt hieruit nog evenmin iets als vandie volstrekte onkunde aangaande een zoo bepaald ?„Ioz. gebod,waarvan ook reeds de Goeje t. a. p. spreekt. De koperenslang toch was niet een beeld van Jahveh of eenige anderegodheid, maar het symbool van Jahveh\'s barmhartigheid(Ewald, Gesch. d. v. Isr. 11, 179 en Caudissin, Studien,288), zoOdat uit het feit van het oprichten daarvan door Mozesnooit kan blijken, dat hij zoo afkeerig niet was van beelden.Strekte zich het verbod van afgodsbeelden ook tot het ver-bieden van zulke symbolen uit, dan waren alle zinnebeeldenvan het hoogere, die de Isra??lieten toch wel niet kondenmissen, verboden. Het is derhalve duidelijk, dat uit ditderde historische bezwaar evenmin als uit de beide eerstenblijkt, dat de geschiedenis luide schijnt te getuigen tegende Mozaische afkomst van de waarschuwing tegen de beelden.En al komt er, blijkens de geschiedenis veel overtreding vandit tweede gebod onder Isra??l voor, het kan van hier komen,dat, gelijk Schultz t. a. p. I, 430, het zoo juist heeft uit-gedrukt, Â?die Volkssitte sich unabh?¤ngig von dem

Zehngebotenach den v?¤terlichen Ueberlieferungen ges??ilteteÂ?. Waar-schijnlijk is het, dat Â?das ganze Zehngebot ??berhaupt nichtso tief in das Volksleben eindrang und es bestimmte, wieman gew??hnlich annimt. Vielleicht war es allein am Ortedes Centralheiligthums wirklich in KraftÂ?. Boven is gezegd : vs. 4\'\' en 5* maken om hunne uitgebreid-heid er geen aanspraak op tot dep oorspronkelijken Dekaloogte behooren. En gewis, want kon al dit gedeelte (bepaaldvan zeer hoogen ouderdom) met Ewald als van Mozes zelfafkomstig beschouwd worden, de woorden zijn te omslach-tig dan dat zij op de steenen Â?tafels zouden hebben gestaan.In dat geval had het veel korter kunnen worden uitge-drukt. De overtolligheid van dat toevoegsel voor het oorspronke-lijke gebod zal evenwel eerst kunnen blijken, als het isaangetoond wat dit laatste vs. 4" om zich heeft. Het ver-



??? 39 biedt afgodsbeelden te maken, maar van wie? Van Jahveh,of van andere goden, of van beide te gelijk? Is vs. 4\'\' enen te houden voor eene ophelderende toelichting, en welwaarschijnlijk van het 1ÂŽ en 2ÂŽ gebod, dan had vs. 4Â?eene\'zeer ruime strekking ook reeds in \'toog van den interpre-tator, terwijl bij die beschouwing de beteekenis van \'t gebodook veel onbeperkter wordt. bo?? gebruikte men wel \'van een Jahvehbeeld blijkens Richt. XVII : 3 vgg. Er is dus geen twijfel aan of dezeworden hier ook verboden. Dat zij echter uitsluitend hierzijn bedoeld, kan niet worden toegestemd, althans niet opgrond van eenige authentieke (die ware dan nog eerder tevinden in Ex. XX : 4^ 5 en 6, waarvan Deut. IV : 15 vgg.we?¨r eene omschrijving bevat) verklaring als Keil b. v. (nietrekenende met de, om hist. krit. redenen, nu algemeen aan-genomene latere dagteekening van dit boek) in Deut. IV :15 vgg. ziet, terwijl toch de schrijver van \'t boek geenszinsbedoelde hier getrouw op te geven, hoever do volstrektebeteekenis van dit gebod gaat, maar slechts voor

zooveelvan dit gebod gebruik maakt, als daarin ook alle Jahveh-beelden worden verboden, dat wel allereerst cr de bedoelingvan is, maar daarnaast ook die van afgoden. Want, hoewelmen al redeneerende er toe kan besluiten, dat het verbodvan beelden der afgoden reeds uit het 1\' gebod volgt, zoowas dit toch nog niet genoegzaam uitsluitend, althans voorden minder ontwikkelden Isra??liet, die, meer dan door eigenbetoog, door gebod lol hel opvolgen van Jahveh\'s wil konworden aangezet. Daarom heeft de weigever bij het 2\'gebod voorzeker niet alleen aan .lahvehbeelden gedacht. Wat dtm nu het vervolg van vs. 4 aangaat: en voor iederegedaante, die omhoog in den hemel en die omlaag op de aardeen die in het water onder dc aarde is, zult gij u niet buigencn gij zult haar niet dienen, voor zijn hoogen ouderdompleit zekerde oude, maar zeldzame verdeeling van het heelal,die hier is gevolgd en reeds Deut. IV : 15â€”10 eene nadere



??? 40 verklaring wordt geacht te behoeven, alsmede, dat deze uit-weiding er bepaald met het oog op de Egyptische dieren-vereering bijgevoegd schijnt (Ewald). Het bevat het verbodom te vereeren eenige gedaante der zichtbare schepping,hetzij, die aj omhoog in den hemel is, aan het firmament:men denke hierbij aan zon, maan, sterren enz.; aan devogelen zeker niet, die behooren onder h) alle gedaante,die omlaag op de aarde is: menschen, land- en luchtdi?¨renenz.; c) alle gestalte in het water onder de aarde: allerleiwaterdieren enz. Vs. 5 en 6 behelzen eene bedreiging en belofte: wantikJahveh, uw God, ben een ijverzuchtig God, bezoekende zondevan vaderen aan kinderen, aan het derde en aan het vierdegeslacht hij hen, die Mij haten. Jahveh is een (de verdubbelde middelste radicaal helpt een inhaerente qualiteitaangeven), niet alleen ^ylcoTtji (LXX), ijverig wreker derzonde, maar ook l^yl??rvnngnaijverig, die niet duldt, datde eer, die Hem toekomt," aan een ander wordt gegeven,vgl. Ex. XXXIV : 14, Deut. VI : 15, Jes XLII : 8, XLVIII:11, Hoogl. VIII : 6. Handelt het volk in strijd met Zijngebod, dan

bezoekt (vgl. vs. Jahveh dc zonde der vaderenaan de kinderen, aan hct derde geslacht^) (de kleinkinderenKnobel, de achterkleinkinderen, Keil, vgl. Ex. XXXIV: 7)en aan het vierde geslacht (achterkleinkinderen Knobel,achter-achterkleinkinderen, Keil) bij hen., die Ilem halen.Volgens Knobel slaat dat alleen op HSN, volgens T : â€? ; Keil ook op de kinderen tot in \'t vierde geslacht. MeentKnobel, dat de praepos. hier den ??enit. met p^ we6r opneemt, dit wordt voldoende gestaafd door een beroep opde plaatsen, die hij aanvoert: Gen. VII : ll, XVI : 3, XIV :18, XLI: 12. Houdt Ewald het er voor, dat alsdan \') De Dent, plaatst v??<5r dc copula rol?Ÿcns Knol)el,omdat hij hcjiaald denkt aan kinderen, kleinkinderen en achterkleinkinderen, volgens Keil met eenrhetorisch doel. r; V -



??? 41 direct na HDX moest volgen, dit bezwaar, zoo het er al eenis, verliest zijn gewicht, als men bedenkt hoe, wanneer deappositie ook bij kinderen behoort, in dat geval de bezoekingom de zonde der vaderen eene bezoeking om eigene zondenwordt, dus haar eigenaardige beteekenis geheel verliest,gelijk ook de betooning van de genade aaii de kinderenvan vaderen, die Jahveh liefhadden. Jahveh\'s straf om der vaderen zonde zal alzoo voortdurendoor meerdere geslachten, vgl. Num. XIV: 33, zijne genadeom der vaderen liefde tot in het oneindige (dit beteekentvgl. Dt. Vil : 9). Welk eene verhevene opvatting van Gods gerechtigheid en liefde spreekt hier uit! Teeerder vestigen we hierop de aandacht, als dit toevoegselvan zeer hoogen ouderdom kan zijn, \'t welk mogelijk schijnt,omdat de beschouwing, die aan de hier heerschende opvattingvan Jahveh\'s gerechtigheid ten grondslag ligt in later tijdniet meer zoo algemeen werd gedeeld, vgl. Dt. VII : 10,XXIV : IG, Ez. XVIIl, Jer. XXXI : 29. Eindresultaat van onze bespreking der toevoegsels van\'t 2ÂŽ gebod, is

dus: wat zij, om hunne uitvoerigheid reeds,blijken niet te kunnen zijn, dat willen zo (hoe oud zij wellichtook zijn mogen) naar hun inhoud ook niet wezen, nl. eengedeelte van een gebod des Dekaloogs. Kennelijk toch be-doelen zij, op hun zeer schoon gemotiveerde wijs, het volkop te wokken tot de vervulling van Jahveh\'s geboden. liet derde gehod Kx. vs. 7. ??ij ZULT DE.V naam van .Iahveii , UW GOD, NIET IJDELIJKGEimuiKEN, want Jahveh zal niet onschuldif/houden hem, dieZijn naam ijdcUjh gebruikt. De beide redacties des Dekaloogswijken, evenmin als de LXX op Ex. en Deut., hier vanelkiuir af. \'t Is het gobod aangaande het gebruik van den open-baringsnaam. Wat nu verbiedt het? Hem ijdelijk te gebruiken: Sw\':



??? 42 opheffen; D??^ niet een naam uitspreken (Ex. X.XIII: 1 komt \'t in een ander verband voor), maar een naam g?Šbruiken(ook niet Â?op de lippen nemenÂ?, v. d. Palm). van woest zijn (Hupfeld op Ps. VII : 15 vgh XXXI : 7), =ledig, ijdel; met S een adverbium (vgl. Ps.. CXXXIX : 20 naar de verbeterde lezing zie Ilupf. ad loc.). We gevendaarom aan de statenvertaling de voorkeur boven die vanKnobel: Â?erheben zur NichtigkeitÂ? (LXX. Xccfi?Ÿccyttp inlfiarcctco), of die van Keil: Â?hintragen zu eitlemÂ? e. a., dieveel meer de beteekenis van het gebod beperken \')â€? Velecommentatoren geven eene uitvoerige, met allerlei bewijs-plaatsen uit \'t O. T. verrijkte, lijst van al \'t geen hier ver-boden moet worden geacht, zoo o. a. Knobel en Keil.Men noemt bepaald het valsch zweren bij Gods naam, hetlasteren en leugenachtig gebruik daarvan, b.v. door valscheprofeten, ook bij tooverij en waarzegging. Waarschijnlijkis, dat, gelijk de andere geboden, ook dit meer een algemeenkarakter draagt. Elk Jahveh onwaardig gebruik van Zijnheiligen naam wordt verboden. Die Hem vreest moge metzijn geweten te rade gaan,

hoever het gebod reikt. lietspreekt, dat alle zweren hier niet wordt verboden, maarvloeken, d. w. z. een overbodig gebruik van dien naam, iser zeker mede in begrepen. Dat dit gebod als een zeergewichtig werd beschouwd, blijkt uit liet toevoegsel (natuurlijkbehoort dit niet tot de oorspronkelijke oorkonde), \'t welkgestrengelijk zegt: Jahveh zal niet onschuldig houden hem,die Zijn naam ijdelijk gebruikt \'). \') Nog meer is dit het geval bij Griitz\' opvatting (Gcsch. der Juden I, 38),die Kbi gelijk stelt met â€?<Â?! (I\'s. XV : 3) en \'t evenals in Ps. X.XIV : 4, vgl.Jer. XVIII : 15 vertaalt d<x)r: â€žeinem G??tze den Namen Jahveh\'s beilegen.â€žAusfiihning des Gedankens ist E.\\. XXIII : 13". Zulk eene opvatting diendevoorzeker l)cter tc zijn gestaafd. G. vindt dan hier dezen zin: â€ž\'t is u verlKxlcndas luchtige, die G??tze an zu erkennen". Wie ziet niet in, hoe dit gebod danrccils door \'t eerste ovcrlnxlig werd gemaakt? â€žLitotes, qnac dicitur, merkt Hcumcr op, his in verhiÂ? est; deus enimnou modo non innoccntes habebit {icrjuros sed gravissimc cos puuict".



??? 43 Bedenkt men nu hoe H??ht dit gebod wordt overtreden,dan is het te begrijpen, dat zulk een woord den Isra??lietmet schuchterheid kon vervullen, en hoe dit er dus toe moethebben medegewerkt, dat de na-exilische Isra??lieten dennaam in \'t geheel niet meer dorsten uitspreken (mede uitmisverstand van Lev. XXIV : 16). Dit toevoegsel kan metveel waarschijnlijkheid ook voor zeer oud worden gehouden.In Ex. XXXIV : 7 en Num. XIV : 8 wordt het naast andere,wellicht authentieke, woorden herhaald. Zegt Ewald vandit gebod: Â?es entspricht dem ersten, fih\' das was das ersteÂ?aufhebt, setzt das dritte etwas wirklich zu thuendesÂ?, danmag dit voor nog al gezocht worden gehouden en \'t is ge-vaarlijk, met \'t oog op het vroeger en later misbruik vandergelijke vernuftspelingen, om zulke analogien te zoekentusschen de geboden onderling. Hetzelfde moet gezegdworden van eene gelijke opmei\'king aangaande \'t 2" en vierdege130d, \'t welk we nu aanvangen te beschouwen. Het ver-toont zich bij de 2 redacties in zeer van elka??lr afwijkendenvorm. Hier

openbaart zich het grootste verschil tusschende twee lezingen. Naar Exodus vs. 8â€”11 luidt \'t aldus: ÂŽ Gedenk den Sahd.vthdag , om hem te heh.igen. Zesdagen zult gij arbeiden en al uw tuerk doen, maar dezevende dag is sabbath van Jahveh, uw God, dan zult gijgeen werk doen, gij, noch uw zoon, noch uwe dochter, uwdienstknecht, noch uwe dienstmaagd, noch uw vee, noch uwvreemdeling, die in uwe poorlen is: want in zes dagenheeft Jahveh den hemel en de aarde gemaakt, de zee en alwal daarin is, cn IJij rustic ten zevenden dage: daaromheeft Jahveh den Sabbathdag gezegend cn hem geheiligd. In plaats van "TO\' (Â?est iniinitivus absolutus, subaudicndum igitur "TOT i. o. recordando recordare, ita ut habeas notis- simam illam adhortjindi i-ationem, qua utitur lingua Ilebraica,ubi res magni momenti estÂ?, Be um er) = gedenk (LXXfi/\'tjaOfjn) heeft Deut. IIDi^ = onderhoud (LXX



??? 44 ist als das Seltnere dem gew??lmlichen IDu\' vor zuziehenÂ? (Knobel), of ook: Â?Deut. vs. 12 ist IID\'ii\' gewc?¤hlt um "IDi f??r die vs. 15 hinzugef??gte par?¤netische Einscbar-fung zu behalten, Avomit weiter zusammenhangt, dasz, stattder objectiven Begr??ndung (Ex. vs. 11) des Sabbathgebotes,hier (Dt. vs. 15) ein subjectives ?„lotiv zur Beobachtungdieses Gebotes hervorgehoben istÂ? (Keil). Wijders voegt Deut, aan dit vers toe: HIH\' ??JIV Â?Zur??ckweisung auf die erste Bekanntmachung des Dekalogs am Sina??Â? (Knobel), Â?einsch?¤rfender AmpUfica-tionÂ? (Keil). De LXX houdt beide lezingen hier goed uitelkaar. Die van Exodus is bepaald het meest oorspron-kelijk. Op de steenen tafels heeft eerder gestaan "ID* danl\'^y. Is toch bij beide de viering van den Sabbath alsbekend verondersteld, dan verdient \'teerste als stelligersprekende de voorkeur. Â?"IDT giebt specielier an wie "IDiS^zu erreichen istÂ?, Schr??der t a. p. 80. Gedenk den Sabbatlidag, om hem ie heiligen dat is hetvierde gebod. Al wat er verder volgt bij beide redacties is toevoegsel.Zien we dan, hoe het gebod wordt toegelicht:

in telkenszes opeenvolgende dagen bestaat uw arbeidstijd, zoo luidtm. a. w. VS. 9 (Deut. vs. 13 is gelijkluidend, evenzoo deLXX op beide), maar de 7ÂŽ dag, aldus vs. 10, is Sabbathvan Jahveh, uw God, dan zult gij geen werk doen (LXXov TToitjfffis n?¤i\' i\'Qyop) enz. Van \'t vervolg wijkt Dt. vs. 14af door voor de copula "j te plaatsen. Hierdoor wordt de scheiding in twee klassen: vrijen en dienstbaren, welkein den Ex. tekst feitelijk bestaat, opgeheven. Tot deeersten behooren de vrije Isra??lieten en hunne kinderen,tot de andere alle ondergeschikten cn het verder genoemde.De LXX heeft dit toevoegsel noch in Deut., noch in Ex.er bij.



??? 45 Een tweede geeft Deut. door v????r ^TOHS te plaatsen"bDI De LXX heeft bij beide: o aov T?“ vno^v\'/i??p (iov xai nav xrijr??; aou. Keil noemt \'t eeneÂ?specialisirte und rhetorische AniplificationÂ?. Met deze woor-den bedoelt d?¨ Deut. de trek- en lastdieren, en heeft alzoobij n\'^riD aan kameelen en paarden gedacht (Knobel). Zooworden de dieren zelfs mede betrokken in \'t gebod van deheiliging des Sabbaths, opdat de menschen daarin door nietsverhinderd worden (vgl. bij Knobel, hoe ook op anderefeesten de dieren mede rusten moesten, en hoe dit mede bijandere volken de gewoonte was). Zelfs de vreemdeling in depoort mocht geen werk doen. Hier is niet bedoeld de poort vaneen huis, maar bepaald de toegang tot eene grootere ruimte,alzoo van een stad, vlek, dorp, cf. Gesenius Thes. in voc. Op den Sabbath en Verzoendag moet ieder nDx\'?\'^ (Â?L??sungirgend einer AufgabeÂ?, Keil) rusten, op de andere feest-dagen alleen de mDi? HDS\'p\'J (Lev. XXlll : 7) d. i. Â?das " T -1 V V : Gesch?¤ft, welches unter den Begrilf der Werkarbeit

derb??rgerlichen Hanthicrung und Gewerbth?¤tigkeit f?¤lltÂ? (Keil).Zie bij dc commentaren wat voor werk er, volgens debijzondere wetten, hier verboden is. Hier reeds komt het nit, dat rust de grondgedachto is inhet gebod van de viering des Sabbaths. De uitweiding inEx. er bij gevoegd is eenvoudig, die van Deut. wordt nogmeer uitvoerig, als zij dimrbij achter vs. 14 dit toevoegselheeft : ^VJD ^npXT rT^liy m (door de LXX op nieuw vermeerderd alzoo in Dt. vs. 14 terug gegeven: ?•VÂ? (ii\'unut\'>ii]Tut O 7rÂ?r; aov aui tj nunVtlxij (fnv xul r?? vrrol^tlyi??i>nov (o;;!TtQ au?? it//;, opdal uuf (Ifcuslhicchl Ol uwe dienstmaagdruste gelijk gij (vgl. Ex. XXlll: 12, alwaar \'t zeilde toevoegsel).Hierop volgt in Dt. vs. 15 ook niet \'t zelfde als in Ex. vs. 11.Voert \'t laatste tot grond aan. dat Jahveh in zes dagenden hemel en de aarde heeft gemaakt, de zee en al watdaarin is, ten zevenden dage rustte en daarom den Sabbath-



??? 46 dag heeft gezegend en hem geheiligd, Deut. vervolgt na \'tbovengenoemde toevoegsel in vs. 14 vg. aldus: en gij gedenkt,dat gij een dienstkneeht zijt geweest in Eggpteland en Jahveh,uw God, II van daar heeft uitgeleid met sterke hand en uit-gestrekten arm: daarom hee?Ÿ Jahveh, uw God, u geboden denSabbathdag te onderhouden (LXX (pvXdaata&ai xal dyia^HvdvTi^v). Knobel meent, dat Ex. hier onvereenigbaar is metDeut. Laat ons dit nader onderzoeken. Nadat bij Exod. (vs. 9en 10) is verboden eenig werk te doen op den zevenden dag,wordt in vs. 11 eerst gezegd, waarom zulks wordt verboden,nl. omdat Jahveh ten dien dage na zijn zesdaagsch schep-pingswerk rustte, en vervolgens, dat Hij daarom dien dagheeft gezegend en geheiligd. In Deut. daarentegen, nadatin vs. 13 en 14ÂŽ gelijk in Ex. vs. 9 en 10 is verboden opdien dag eenig werk te doen, wordt in vs. 14\'^ het doeldaarvan opgegeverr: opdat het volk gedenken zou, dat heteen dienstknecht in Egypte is geweest, van waar enz.Daarom, nl. opdat zij rusten zouden en gedenken aan \'t ge-noemde, heeft Jahveh dit geboden (desgelijks

heet Ezech.XX : 12 vgg., XXXI : 12 vgg. de Sabbath te zijn inge-steld, opdat zij een teeken zij tusschen Jahveh en Isra??l,zonder dat dit echter als grond van instelling wordt aange-.geven). Op de eene plaats (Ex. vs. 11) is met p"^]^ gezegd, waarom Jahveh den Sabbath heiligde, op de andei-e (Dt.vs. 15) waartoe Hij het volk gebood hem te onderhouden,en onder welke gedachte men dien dag zal heiligen. Deut. vs. 14\'\', waarvan Knobel terecht getuigt: het legter alzoo gewicht op, dat de arbeidende op den Sabbath rustgeniete, alsof dit het eigenlijke doel des Sabbaths ware, iskennelijk in overeenstemming met Ex. vs. M , waar dezelfdestrekking reeds was aangegeven op meer objectieven grond.Alzoo staaft Deut. naar eigen getuigenis de autoriteit vande Ex. redactie. Is er dus geen reden om met Knobel temeenen: Â?vereinigen lassen sich die ?¤ltere und j??ngereAnsicht nichtÂ?, ook niet geheel juist mag het heeten, als



??? 47 Kuenen, Godsd. v. Isr. I, 283 zegt: Â?het blijkt, dat deviering van den Sabbath nu eens door deze, dan weder doorgene beweegreden is aangedrongenÂ?. En al ware dit niette loochenen, dan gold ook hier nog de opmerking van Keil,dat Exod. meer een Â?objective Begr??ndungÂ? opgeeft, Deut.meer een Â?subjectives MomentÂ? doet gelden, om de vieringvan den Sabbathdag ingang te doen vinden, zoodat hieruitslechts blijken zou, dat de Â?objective Begr??ndungÂ? van Ex.daartoe niet voldoende gebleken was. Maar Kuenen gaatverder en zegt (t. a. p. I, 259): Â?het motief tot getrouweSabbathsyiering, dat Ex. XX: 11, XXXI : 17" aan de vol-tooiing der schepping in zes dagen (Gen. II : 1â€”3) wordtontleend, is van zeer jonge dagteekening : langen tijd haddende Isra??lieten den 7ÂŽ" dag aan Jahveh gewijd en als rustdagaangemerkt, v????rdat men er toe kwam, om God naar degelijkenis des menschen in 6 dagen hetÂ? scheppingswerk tedoen voleindigen, en op den zevenden dag te laten rustenÂ?.Ontkende de hoogleeraar im ook al met recht (gelijk

ookEwald Gesch. Il, 229) den hoogen ouderdom van hetscheppingsverhaal in dezen vorm, dat de scheppingsgedachtevan Mozes rends afkomstig zal zijn, wordt er nog niet dooronmogelijk gemaakt, maar evenmin, dat de grondgedachtevoor de Sabbathsinstelling die van rusl was. Moge ile vormdan al van wat later dagteekening zijn, naar zijn gedachteis het vers (\'t 11ÂŽ) zeer waarschijnlijk Moza??sch. Naar denvorm ook zal het zeker vs. 8 wel zijn, dat op de steenentafels gegrift stoud, en dus zoniler de toelichting voor denIsra??liet reeds ver.staanbaar moest zijn. Gedenk den Sabkdlulag om hem tc heiligen. riDli\'. Dekend is do strijd, over de beteekenis van dit t - woord gevoerd, \'t Pleit mag tegenwoordig \'wel voldongenheeten ten voordeele van de hier volgende interpretatie:\'t is saiYmgetrokken uit ilDSu^, rust, Feier, aVnrrayir/;. Alzoorustdag, Feiertag (minder feest- dan wel vacantiedag).



??? 48 \'t Gebod veronderstelt kennis van de instelling, is \'t alniet van den Sabbath in zijn Moz. vorm, dan toch van eenrustdag; en dat niet alleen om het woord 1D7, \'t welk even-min als l^yy op iets geheel onbekends kan doelen, als welmeer bepaald hierom, dat het gebod kennis verondersteltvan een waarschijnlijk vroeger reeds, ?Š?Šns oin de 7 etmalen,gebruikelijken rustdag Kan deze kennis niet wordenverondersteld, dan zou een motief of verklaring als vs. 9en 10 (wat toch niet wel aangaat) mede tot het oorspron-kelijke gebod hebben behoord, anders ware het gebod nietzeer verstaanbaar geweest, en zulks raag met reden als eendringend vereischte worden aangemerkt. Al is het dan waarwat ??ehler wil, dat het gebod niet herinnert aan denSabbatlr als een oud instituut, toch mag het er voor gehou-den worden, dat Keil terecht gezegd heeft: Â?es setzt eineKenntniss von dem Sabbathe (ondubbelzinniger ware: vondem Ruhe- of Feiertage) voraus, jcdoch nicht schon einFr??heres der SabbathfeierÂ? (klaarder ware \'t uitgedrukt: derSabbathfeier als Ruhetag dem Jahveh geh??rend und geweiht).Dat reeds

v????r Mozes onder hen, bij wie \'t godsd.-zedelijkeleven nog niet al te zeer was verbasterd, de 7Â? dag, of al-thans wel eens ?Š?Šn der dagen, als rustdag werd afgezonderd,mag wel als hoogst waarschijnlijk wonlen beschouwd, vgl.Meier t. a. p, 32. Knobel t. a. p. 537 vgg. e. a., hoe ookbij andere volken op sommige dagen in \'t geheel niet werd 1) Van dezen Moz. SabbaUi is spmkc in Ex. XVI: 5, 22â€”.OO cn Neh. IX: I J.Dit tegen Oclilor t, a. p. I, 517, die op deze ]iliiatsen zijne mecning grondt, datde Sabbath â€ži?:in Mosaischen Ursprungs" is. 2) Wat Schultz t. a. p. I, 21G tegen zulk eene opvatting aanvoert, dat danmede de besnijdenis als een oud gebruik in ilen I)ckalcx)g liad l>eh(X)ren te zijnopgenomen, gaat niet op, daar toch liet gebruik zelf der i)csnij(lenis d(i<)r Mozesgeen verandering schijnt te hebben omlergaan, "t welk op/.iciitenÂ? den ook reeds vroe-ger bestaanden rustdag wel het geval zal zijn geweest. En zegt hij verder; â€žAuciiruht die ganze M??glichkeit ihrer Ausfiibrung auf dem Verlassen des llirtenlel)cnsund der Einrichtung zum Ackerlwu", dan merken we op, dat zulk een bezwaaralleen dan

van gewicht kan zijn, als in dien voortijd reeds sprake was van denstrengen Israelitischen Sabbath.



??? 49 gewerkt. Hierop wijst ons reeds het verband, dat ervolgens Gen. 11:3, Ex. XX: 11, XXXI: 17 e. a. bestaattusschen de insteUing\' van den Sabbath en het door Godbevolen rusten ten zevenden dage. De zedelijk-godsd. mensch zal van den beginne wel denoodzakelijkheid hebben gevoeld, zoowel tot instandhoudingvan zijn natuurlijk organisme als tot opbouwing. van hetgodsd. leven, om gedurig een rustdag voofGod af te zonderen.Dat bij de Isra??lieten hiervoor allengs, indien al niet van denbeginne, een bepaalde, de laatste dag der week was luinge-nomen, is wel te vermoeden uit de kennis, door ons gebodverondersteld. Rust, dat is de grondgedachte wel geweestbij zijne instelling, waarvoor eene analogie wordt gevondenin de voorstelling, dat God de wereld ih 6 dagen heeftgeschapen en ten zevenden dage rustte, opdat de menschevenzoo. telkens G dagen arbeide en den den rustdag,Gode heilige. Dat de laatste van zeven dagen (de laatsteomdat het een rustdag was) voor zulk een godsdienstig doelwerd afgezonderd, is zeer begrijpelijk, daar de

weck vanzeven dagen reeds vroeg schijnt te zijn aangenomen (vgl.Knobel t. a. p. 537 en Gen. VII : 4 en 10, VIII: 10 en 12met XVII : 12, XXI: 4, XXIX : 17 vgg.). Het zevengetalwas een ook bij de oude volken heilig getul: Â?was sichaus dem h?¤utigen bedeutsamen Vorkommen desselben innat??irlichcn Verh?¤ltnissen, besonders im Planetensystem derAlten und im Mundlauf zur Gen??ge erkl?¤rtÂ? (Och 1er t. a. p.I, 51G). liekend is hct, hoc men naar aanleiding hiervantot de ondei-stelling is gekomen, dat tot iiistelling van denSabbath niets anders noodig was, dan een oud Heidenschgebruik in een nieuwen vorm te steken; want zegt men(zie bij Dozy Isr. te M. p. 38, Kuenen Godsd. van Isr. I,24i, 59, 82), gelijk iedere dag aan eene planeet, zoo wasde 7ÂŽ aan Saturnus gewijd. Deze meening is reeds met succes bestreden door Meiert. a. p. 30, Knobel t. a. p. 537 (vgl. Hitzig, Gesch. d. V. Isr. 4



??? 50 I, 85 en Oort, Dienst der Ba?¤lim. 24), later door Schultzt. a. p. en Oehler id. e. a. Tegenover al de bewijzen doorlaatstgenoemde aangevoerd, kan men niets stellen dan dezemogelijkheid: als het eenmaal vaststaat, dat Jahveh aanvan-kelijk een licht- of zonnegodheid was (Kuenen t. a. p. I, 236,40â€”49), dan wordt het waarschijnlijk, dat de Sabbathsvieringdoor het Jahvisme is overgenomen uit het Polythe??sme. Onderwijl heeft Baudissin in zijn Â?Jahve et MolochÂ?op overtuigende gronden klaar aangetoond, dat Jahveh geenlicht- of zonnegodheid ooit is geweest. Voorts spreekt vanzelf de groote onwaarschijnlijkheid, we zouden wel kunnenzeggen, de onmogelijkheid, dat de viering van den 7"Â°dagdoor het Jahvisme uit een zoo heterogene godsvereering alsden Saturnusdienst zou zijn overgenomen. De toewijding vandezen dag aan Jahveh wordt aangedrongen met de woordenIC\'lp\'? nOT, i^lp = heiligen: van het gewone, dagelijksche onderscheiden (door dan niet te werken). Dit is de negatievebeteekenis van het woord. Nu de positieve: is Jahveh dewetgever, dan moet Hem deze dag hi \'t bijzonder

wordengeheiligd. Hem den uitvaardiger ook van dit gebod. Nietalleen tot het versameien van nieuwe kracht voor dendagelijkschen arbeid, maar ook vooral tot bevrediging vanâ€?des menschen geestelijke behoeften werd de Sabbath inge-steld. Dit geeft hem blijvende beteekenis \'). Ex. vs. 12. Hel vijfde gebod. Eer uwen vader en uwe moeder, opdal uwe dagen langeworden in het land, dat Ja}iveh,-uw God, ic geeft. \') Is deze beteekenis, door dc toelichtende toevoegsels bevestigd, dc juistegebleken, Meier t. a. p. 37 vgg. en Knobel t. a. j). 538 s|)reken van eeneandere, dat nl. het nalaten van elk dngelijksch werk op dien dag een fiode ge-bracht offer id. Keil noemt deze terecht: â€žeine totale Verkennung der Schrift-m?¤szigcn Bedeutung des Sabbathes" en Oehler, art. Sabbath in Ilcrzog\'s IlealEne. XIII, 199: â€žeine gr??ndliche Verkennung der A. \'1\'. Anschauung. F??r diesehat der Sabbath so wenig das i\'cinliche irgend einer Entsagung, dasz er vielmehrals Wonne- (.7es. LVIII : i:}), als Freudeutag (l\'s. XCII, Hos, II : 13) lÂ?ti-achtctwird".



??? 51 Dt. vs. 16 voegt na \'t gebod toe : Him (LXX oy TQ?“notf iviTtilar?? ffot Kilfyio^ o Qt??; aov) evenals bijvs. 8. De LXX houdt dit onderscheid tusschen de twee re-dacties in \'t oog. Daarenboven heeft Deut. voor n^DINH T T -! T tot explicatie (Keil) van \'t voorgaande motief, er nog bijge-voegd : ??]^ Hier houdt de LXX \'t onderscheidniet in \'t oog, maar plaatst bij beide: tVa fv aoi yiV7jTai,en veraieerdert in Ex. inl rfis /ijs door rijs dyaOiji. Klaar-blijkelijk is: eer uwen vader en uwe moeder \'t oorspron-kelijke gebod. 123 wil beteekenen: ee^\'01133â€”S??^a) bewijzen, Lev. XIX: 3 wordt het vervangen door NTil Â?gij zult vreezenÂ?. Groot was bij de Isra??lieten de macht der ouders: Ex. XXI : 7,Num. XXX : 6, Dt. XXI : 18. Wie hen smaadt zal metdezelfde straf gestraft worden (Lov. .VX : 9, Dt. XXVII : 16,Spr. 1:8, XX : 20, XXX : 17) als op godslastering is ge-steld (Lev. XXIV : 15 vgg.). De autoriteit, die hun wordttoegekend is eene goddelijke (ook bij andere volken, vgl.Knobel t. a. p. 208). Men heelt de beteekenis van dit gebod nog al eens uit-gebreid. Op voorgang

van Calvijn, die het deze wijderebeteekenis geeft: Â?honorem esse iis reddendum, quibus cumattribuit DeusÂ? (inst. 2, VIIl, 8), zegt Keil, dat ondervader en moeder niet alleen Â?die Er/.cugcr und Pflegerunseres leiblichen Lebens sind gemeint, sondern auch dieBegr??nder, Pfleger und F??rderer unseres geistlichen Lebens:Profeten, Lehrer und die Beschirmer unseres leiblichen undgeistlichen I..ebens, die gottgeordnete ObrigkeitÂ?. Maar,al wect hij plaatsen le citeeren, waar (2 Kon. 11:12, XIII:14) den profeten de vadernaam wordt toegekend, en plaatsen, \') Vctl voonsichtiRcr drukt Schultz t. o. iÂ?. I, \'1!)0 zich uit: â€žDieses Gebothott dnnii seine weitere AusbiUlunp; in dem Gelnrtc der Rhrftnrht KCRcn diw Alter??berhaupt und gcj^en die Klohiin des Volkes, d. h. seine ?œbrigkeiten" (Lev. XIX:U2, XX : ?œ, vgl. Ex. XXH : 27).



??? 52 waar (Ps. XXXIV : 12, XLV : 41 ~e. a.) hunne leerlingenzonen en dochteren worden genoemd, al wordt ook deroverheid de vader- (Gen. XLV : 8) en moedernaam (Richt, V : 7) gegeven, dit gebiedt nog geen verklaarder de oor-spronkelijke bedoeling van \'t gebod verder uit te strekkendan de eigenlijke beteekenis der woorden en D??< reikt.Want waar moest het heen, indien men alzoo kon gaanspelen met de toepassing van de oneigenlijke beteekenis,waarin een woord zoo nu en dan al eens wordt gebruikt?\'t Is voor ieder duidelijk, dat met het vijfde gebod niet anderswordt bedoeld dan er voor te zorgen, dat den ouders, vicariiDei \') (Luther), de noodige eerbied blijft verzekerd. Dan,is het niet geraden Keil te volgen, Oehler zegt terecht:Â?das f??nfte Gebot legt in der F??rderung der Elternehre denGrund f??r die Heiligung des ganzen socialen Lebens, indemes eine g??ttliche Autorit?¤t in demselben erkennen lehrtÂ?(art. Â?DekalogÂ? in Herzog\'s encycl.). Door de gestadige opvol-ging van zulk een gebod, zou het zedelijk gehalte ilcs volksop een belangrijk punt verzekerd zijn : wie toch zijne oudersals

oQyava ytvftjoKag (Philo) vereert, zal op zijn beurtwe?¨r zijne eigene kinderen in die gedachte opvoeden, dat derouderen gezag van God zelf afkomstig is. Om deze oorz??iakwordt dit gebod ook gerekend onder die der indcily welkeover de plichten van den mensch jegens zijn meerdere han-delen, vgl. Ex. XXll : 27, Lev. XIX : 3, 32, Spr. XXIV : 21. Aan dit gebod is eene belofte toegevoegd : opdat uwe daijenlange luordcn in het land,- dal JaJiveh, uw God, n geeft, l??onlang leven gold hun, aan wie liet ten deel viel, als een bewijsvan Gods welbehagen (1 Kon. 111 : 14, Dt. IV : 40, V : 30, VI : 2, XI : 9, XXII : 7). Wat is hiei- nu bedoeld: hetlang leven van liet individu, \'t welk dit gebod nakomt, of \') pnl)eBriji)clijk is liet hoe Meier j). 19 zulk cciic iilantsvcrvftuginp; â€žfast cineGottcslastcruiig" knn noemen. God kan t<x\'li in de ouders wonlen ge??erd, diedaarom nog niet op c\'c\'nc rij met Hem worden geplaatst.



??? 53 het lang wonen van \'t volk Isra??l in het beloofde land Ka-naan? Knobel zegt \'t eerste, K.eil beide te gelijk. Al-lereerst is hier gewis bedoeld het lang leven van ieder, die\'t gebod nakomt, doch van zelf ligt hierin opgesloten,dat bij getrouw nakomen van dit gebod door \'tmeercndeeldes volks, het in zijn geheel te langer van Gods gunstverzekerd is Wat aangaat het toevoegsel bij Deut.: en opdal hel uluclga, Knobel houdt het voor onnoodig, Ewald ziet ereene verduidelijking in van het voorgaande. Waarschijnlijkis wel, dat het er aan toegevoegd is, toen de andere beloftereeds in vervulling getreden was en het begrepen werd, hoeÂ?ein langes Leben ohne Wohlsein eben kein sonderlichesGut istÂ? (Meier), \'tis in allen gevalle een getuigenis voorKnobel\'s gevoelen, dat de belofte van Ex. vs. 12 uit denMozaischen tijd is (volgens Ewald van ?„lozes zeiven). Meier betoogt (t. a. p. 54) uit gelijkluidende plaatsen(Ex. XII : 25, Lev. XIV : 34, XVIII j 3, XIX : 23, X.XIII:10, XXV : 2, Num. XV : 2), hoe een bezonnen kritiek uitdgl. woorden nog niet zal opmaken, dat Mozes

werkelijkKanailn als doel van zijn tocht beschouwde. Evenwel geheel\'t O. T. vooral do geciteerde plaatsen teekenen protest aantogen zulk eene reconstructie. Met Ewald bette erkennen,dat de uitdrukking ons geheel in een tijd verplaatst, Â?wodie V??lker noch die einfachsten bed??rfnisse des lebens z. b.bi\'od und fruchtbares land, als die h??chsten gaben derg??tter betrachtetenÂ?, dit schijnt niet ongeoorloofd, als wemaar onder Isra??l ook nog wat hooger behoeften \') mogen \') Kn ndspimticÂ?, vocfccn wc cr nnn toe, wnnt Â?Int b. v. hct onstcrfcl??khcidi.Rcloof in Itcginscl den Monothe??st niet vreemd knn r.yn, dit spreekt, wanr n^n kiemremls ligt opgesloten in \'t gehxif nan den t??iig Wnnmchtige. Dnt het O. T. hier-omtrent niet vclo Â?itspmken Inivat, ligt in den nanl der Â?ank. Ook Â?lit renctictegen dc Heid. voorstellingen, ilie too brecil cr over uitweiden o|) wx) mysterieusc,vnnk xonderlingc, wijs lieten Mozes cn dc profeten er zich wellicht weinig overuit â€” vgl. echter Hyb. woortlonlxick nrt. â€žonstcrfeiykhcid", Schnltz, A. T.Theol. 1, 362, 02, \'JG. II, 137, 62,

61, 85 en Ochler, A. T. Theol. I. 257.



??? 54 veronderstellen, gelijk het uitvaardigen van eene oorkondeals deze doet vermoeden, dat zij daar bestonden. Mindergeoorloofd is het, mede op grond van een, wel wat gezochten,opklimmenden gedachtengang, dien hij in de toevoegsels der5 eerste geboden vindt, met genoemden geleerde (Gesch. II,232) te besluiten, dat zij van Mozes zeiven afkomstig zijn. Zijn nu deze 5 eerste geboden met de aankondigingop de eerste der steenen tafelen voorgekomen, dan heeftnatuurlijk Meier geen recht om het ouderengebod als heteerste op de tweede tafel te plaatsen, waartegen mede nietweinig andere bezwaren zijn in te brengen, daar hij nugenoodzaakt was om een gebod uit het 2ÂŽ vijftal weg teredeneeren zonder ongezochte aanleiding daartoe te hebben.Ook hij houdt nogthans de verdeeling in twee pentaden voorde origineele, al komen niet dezelfden als gewoonlijk bij hemop de tafels voor. Andere verdeelingen, ook dikwijls voor-gestaan met \'t N. T. zelfs in de hand \'), vinden in onzentijd geen voorstanders meer onder hen, die de wetenschapniet door dogmatiek laten beheerschen, noch met getallen-

symboliek spelen. Was men niet genoodzaakt geweest tegelooven, dat de Dekaloog, zooals liij jn de beide redactiesvoor ons ligt, op de steenen tafels had gestaan, men hadzulke vonden niet gezocht. Nu we hem, van bijvoegselsontdaan, kunnen achten te kennen in zijn oorspronkelijkegedaante, schijnt het \'t eenvoudigste om aan te nemen, datde aankondiging met de 5 eerste geboden op de eene tafelvoorkwamen. Algemeen meent ,men, dat deze indeelingzich door groote waarschijnlijkheid aanbeveelt. \') Al die geroelcns wonlen gememorecnl by de commentntoren en b. v. byO c h 1 e r t. o. p. 1, 290. O]Â? VI : 2 l>eriep men zieh door verkeerde exegese(vgl. Winer, N. T. Gramm. 300), en ook Cnlvijn (inst. ,11, R, 12) nog opMtt. XIX : 19, als bevatte bet eene door den Heer gegeven rangonlening dergeboden, terwijl Stcinmeyer t. u. p. 51 met Hoffmann (l{<inierbr. Â§ 512) inKom.\' XIII: 8 door eene verkeerde woonlverbinding (zie Meyer, Komment. K??merbr.cd. 5, pag. 50-1) eene vermelding vindt van de geboden der 2" tafel.



??? 55 De eersten als over plichten jegens den meerdere hande-lende, als geboden der p??eteit, -worden dan onderscheidenvan de laatsten, als handelende over de-plichten jegens dennaaste, geboden der probiteit. Wij zien evenwel niet, dateene verdeeling van de geboden naar de genoemde tweesoorten volgens hun inhoud genoegzaam wordt aan de handgedaan\') door Mtt. XXII: 37â€”40, vgl. Rom. XIR : O, waarvolstrekt niet wordt gezegd, dat juist in die twee voornaamstegeboden de hoofdinhoud successievelijk van de geboden derbeide tafels wordt teruggeven. En ook nergens in \'t O. T.is gesproken over eene indeeling op de twee tafels, waaromhet maar raadzaam mag heeten, daar het toch niets afdoet,om deze quaestie, zonder veel gewicht, niet verder te bespreken. Zijn de eerste geboden allen gemotiveerd, de laatstenniet, dit is een toevallige onderscheiding. Zijn de 5laatstenbij Dt. allen door den copula ^ verbonden, omdat zij doorMozes reeds als 2Â° iielft werden beschouwd (Keil), dewijlDt. de wet laat herbalen (Knobel), om zijn

rhetorischkarakter (Schr??der), dit is waarschijnlijk geschied vanwege de kortheid dezer geboden, waarom men zo aaneen-schakelde. De Ex.tckst geeft zich ook hier aan als de meestoorspronkelijke. De LXX houdt in Deut. zich aan de gewoneopvolgingsorde der geboden, bij Ex. plaatst zij het 7ÂŽ en8\' v????r het 6ÂŽ: ov (pofulan^. Ook reeds Philo cn enkelekerkvaders (Knobel t. a. p. 200) gaven het 7" eene plaatsv????r het 6\'. Niet alzoo Jose pluis. In later tijd hcellE. Meier eene andere volgorde voorgeslagen, nl.: \'t 7ÂŽ, C,O\', 8ÂŽ. Ilet 10\' laat hij weg. Â?Aber es fehlt an gen??gendenGr??nden zu einer Aendcrung der Reihenfolge der einzelnenBestimmungen und zur Weglassung des letzten GebotesÂ? 5) Ilct knn toch niet Rcloochcml wonlcn, ilftt dc plichten jegens den nansto (gwl.die vnn dc vijf lantiitc gelxxlen) evengoed nis i)lichten jegens God kunnen wordenbeschouwd, als die jegens do oudenÂ?, tcr%vijl toch door den aanhef, die dc grond-vcr])lichling van alle vcnlere geboden inhoudt, ze allen geboden jegens Goil worden.



??? 56 was het oordeel van Knobel. Wat Â?die Aenderung derReihenfolgeÂ? aangaat: welke gronden voert Meier aan,b. v. om het 7ÂŽ v????r het 6ÂŽ te plaatsen? Deze allereerst,dat het verbod van echtbreuk zich zoo goed bij het ouderen-gebod aansluit, daar ze beide de heiligheid van het familie-leven betreffen. Hoe dit geen genoegzame grond mag heetenblijkt (terwijl er tegenover staat, dat, wil men letten oprangorde, het leven nog altijd boven aan staat onder al watden mensch gegeven is), wanneer men bedenkt, hoe deze doorMeier bedoelde aansluiting der 0.1dus verwante gebodenstaat en valt met zijne meening, dat het 5Â° gebod op de 2Â?der tafels voorkwam. Een anderen grond vindt Meier in \'t parallelisme metde iÂŽ tafel. Het vijfde (bij M. lÂŽ van de 2ÂŽ tafel) biedt daneen parallel met de aankondiging (bij i\\I. 1ÂŽ van de 1Â° tafel),het 7Â? (bij M. 2, II) met het 1ÂŽ (bij M. 2, I), het 6" (bijM. 3, II) met het 2ÂŽ (bij M. 3,1), het 9ÂŽ (bij M. 4, II) methet 3ÂŽ (bij M. 4, I), het 8ÂŽ (bij M. 5, 11) met het 4ÂŽ (bijM. 5, I). Behalve dat dit parallelisme gemeenlijk al zeerweinig in \'toog vallende is, moet het zeer ver

worden ge-zocht, \'t welk op zich zelf reeds reden genoeg zou zijn om,gesteld zoo \'n parallelisme moest in den Dekaloog bestaan,dat van Meier af te keuren; was het er, \'t zou zich veelklaarder aan de hand doen. Met een weinig vernuftigheidkan men zoo iets al licht vinden Bovendien, gaf hetO. T. Meier er eenige aanleiding toe; maar enkel eene, toe-vallig wat ongeregelde, opsomming van enkele in de gebodengenoemde misdrijven, Jer. VII: 9, kan hij bijbrengen, dieevenmin als N. T. plaatsen, welke, wellicht naar de LXX opEx., de geboden wat door elkaar halen (Rom. XIII: 9, Jac.11:11, Mc. X; 19, Lc. XVIIl: 20), iets bewijzen voor dedoor Meier gevolgde orde. n??lH Gu zult niet Â?o??d- \') Lange Bibclwcrk A. T. II, 70 houdt zinh ook nog op met zulke vernuft-spelingen, echter gaat hij niet zoover om de bestaande volgorde op te geven.



??? 57 slaanblijft dus het 6ÂŽ gebod = neerslaan, doodslaan, in Dt. XIX : 3 en 4, Num. XXXV . 11, 25-30 van onop-zettelijken en voorbedachten doodslag gebezigd). Er is geenobject bij genoemd, om er des te meer nadruk op te leggen.Er zal wel alleen bedoeld zijn menschenmoord (zie bij com-mentatoren de uit verschillende oorzaken voortgekomengevallen van doodslag opgenoemd, die hieronder begrepenzijn). Omdat er geen object bijgevoegd is, wordt zelfmoordook uitgesloten \'). \'t Leven is het hoogste aardschc goed(Job. 11:4), daarom ook wel HW, ?Š?Šnig (Ps. XXII: 21, XXXV : 17) genoemd. Om deze oorzaak staat dit.gebod hiervooraan (Knobel). Zoo zegt Keil, dat deze vooraanplaatsinggeschiedt, omdat in den mensch het beeld- Gods in zijnleven en bestaan (Gen. IX :0) wordt aangerand (vgl. Gr ?¤tzGesch. I, 39). Met Schr??der moet echter erkend worden,dat het Â?an dem Te.vte nicht zu erkennen istÂ?, wamieerKeil Â?die Gedanke an das g??ttliche Ebenbild im Menschenden UebergangÂ? laat Â?vermittlenÂ? van dc 1ÂŽ tot de 2" tafel\').Dat het

dooden van een dier geenszins verboden is, en aaneen verbieden van \'t moorden of \'t martelen hierbij nietwordt gedacht, laat zich begrijpen, daar men aldus teveelin d?Štails gaat treden. Let men cr op, dat Jahveh de uit-vaardiger is ook van dit gebod, dan ziet men, hoe het denmensch zal willen leeren, dat God alleen het recht beeftover \'smenschen leven en dood (1 Sam. II: O, Gen. II : 7,Dt. XXXII: 39, Ps. CIV : 29). â™?)Aan \'t verbod van doodslag sluit zich dat van echtbreuk \') â€žMoorden" vertalen Kwnld cn de Goeje, maar, daar hct nicta vcnluide-Igkt, houden wij onn aan dc oude overzetting. Waarom dit gel)od ook niet enkel onder de nibriek; â€ži)lichtcn Jegens dennaaste" is tc schikken, evenmin als het 5Â? onder die van â€žjilichtcn jegens God". ??) Dus meent Ochler (ene. III, 322), dat het vyfde gclxxl een vocgzamcnovergang biedt tot dc laatste 5. â™?) Meier heeft in Zach. XII: 3 c llos. VIII; 9 ccn getuigenis kunnen vindenvoor xijnc jiarallelismc tusschen dit en hct beelden verbod. De plaatsen oonlcelcnreeds, lioc gezocht dit gcschiwlt.



??? XXII. 58 aan: in \'t leven is wel \'s menschen waardigst bezit hethuwelijksgeluk. Het zevende gebod Ex. vs. 14 : gij zult niet echtbreken, OV fioiyivaftg. Dat \'t in de LXX op Ex. nietals het zevende voorkomt, geschiedt waarschijnlijk blootdoor een verzien van den overaettei\', daar Dt. de bestaandeorde volgt (Knobel). (van vrouw en man gebruikt Lev. XX : 10) beteekent: echtbreken, niet: allerlei ontuchtplegen (vgl. Keil en Be um er), zooals Gr ?¤tz t. a. p. 1, 39wil. Hiervoor werd HJT gebezigd, vgl. Hos. IV : 14. De echt, Â?das zarteste Eigenthumsverh?¤ltniss, ihrer Idee nachals Â?EineheÂ? gedacht,was sie auch offenbar im Wesent-lichen in Isra??l war, wenn auch des Mannes Freiheit nichtgesetzlich beschr?¤nkt wurde (Gen. XVI : 3, XXIX : 24,28, XXX : 4, 9). Ehebruch ist nur die Verletzung derEhefrau (Lev. XX : 10 fi".), nach strengen Sitte auch derVerlobten (Dt. XXll : 23 ff.), eines Anderen. Das Gebotwill durchaus nicht ??berhaupt geschlechtliche Ausschweifungverbieten. Diese ist ??berhaupt, wenn auch von der Volks-weisheit gemissbilligt, nie im Mozaismus gradezu verbotenÂ?(Schultz t. a. p. I, 431). Doch, al

wordt naar don aardder zaak dit gebod vooral tot mannen gericiit, ook alleswaardoor de vrouw den echt breekt, wordt hier verboden,gelijk Lev. XX : 10 mede de overspelige vrouw met strafwordt bedreigd. Op zijne overtreding worden de zwiuirstestraffen gesteld, terwijl zij als eene der grootste misdadenwordt beschouwd, vgl. Gen. XX : 9. I.,ev. XX : 10 vgg.en ook 2 Sam. XII, waar in de bekende parabel echtbreukals schending van eigendom wordt opgevat. Â?Das Gebotsanctionirt die Heiligkeit der Ehe als g??ttliche Ordnung zurFortpflanzung und Vermehrung des MenschengeschlechtesÂ?(Keil). \'l>ftjvrom is cr parallclismc iloor Meier tusschen Â?Ut en liet 1Â? gebod gevon-den (vgl. Lange t. a. p.).



??? 59 Na \'t leven en den echt volgt het eigendom. Aan degeboden, die de eerste twee verbieden aan te randen, sluit zich aan het achtste gebod, Ex. vs. 15 : DiiH Evenzoo bij Deut. ov xUcpttg (LXX), gij zult niet stelen.Lange meent (vgl. Calvijn, inst. 11,8,11): Â?die Korre.s-pondenz zwischen diesem Gebot und dem Missbrauch desNamens Gottes, welcher Gott seine Ehre raubt, ist auchnicht zu verkennenÂ?. Meier daarentegen vindt parallelismetusschen het 8Â° en \'t 4ÂŽ. Zoo oordeelen deze vernuftspe-lingen haar zelve. Over de beteekenis van \'t woord , dieduidelijk is, en over \'tgeen in zijn consequentie dit gebodverder verbiedt, vgl. de commentaren, maar vooral Ilivetus,Praelectiones in cap. XX Ex. 2G8, vgl. B eum er t. a. p.24, die zoo juist omschrijft: Â?furti voce in hoe praeceptoomnis illicita alienae rei usurpatie intelligitur, sive est sur-reptio, sive invasio, sive excussio, sive occupatio, siveusio,vel abusio, sive corruptio aut perditioÂ?.I\':x. vs. l?? hel negende gebod: "Ipu^ "i;^ n^^n\'Nb. \'v T â€?â€? I-I â€?â€? t V-t - Deut. leest in plaats van = getuige

(niet getui- genis, dan gebruikt men Dnj; of ni^^, vgl. Ex. XXIll: 1, Num. XXXV : 30, Dt. XVII : G en 7) der leugen, on-waarheid, het Â?misschien naar Dl. vs. 11 veranderdeÂ?(Knobel) of Â?meer omvatlcndcÂ? (Keil) NVw^ = getuige der ijdelheid (vgl. vs. 7 en Ex. XXIII: l\'sv^^pu*),die iets onnoodigs, ongegronds getuigt. 3 HJ^ = ant-woorden togen iemand (voor iemand getuigen (Jen. XXX: 23,1 Sam. XII : 3, ook togen iemand getuigen Lev. V : I).Eigenlijk staat er in hot Ilcbr.: gij zult tegen uwen naasteniet getuigen als getuige der leugen. De LXX heeft over-gezet: ov i/>ti/(??o-(ovcrlollig)-/Â?Â?(Â?ryC\'i\'T^\'v\' nXtjaior aovt*aQTVQlav liiivSij. Do Stat. vertaling heell het dan ook ingoed NcdI. overgebracht: gij zult geen valsch getuigenisspreken tegen uwen naaste. Â?Zum schuze der b??rgerlichen



??? 60 Zuverl?¤ssigkeitÂ? (Ewald), dient het om te voorkomen, dathet leven, de echt, het eigendom, of wat dan ook desnaasten \') is, benadeeld worde door een leugenachtig (valsch)getuigenis van hem af te leggen (vgl, de a. pp. en Dt,XIX : 15 en 32), hetzij voor den rechter, hetzij in \'t dage-lijksche leven of hoe dan ook- Gelijk Knobel te meenen,dat de Wetgever Â?solche indirekte Weise, dem N?¤chsten zuschaden, als geringeres Vergehen heeft aangezien dandirekten EingriffÂ?, dit gaat niet wel aan. Het zijn alle over-tredingen van Jahveh\'s gebod en als zoodanig is van geenmeer of minder sprake. Meier en Lange beiden vindenparallelismen van dit, wederom met verschillende geboden,de eerste met het 3ÂŽ, de tweede met het 4ÂŽ. Ex. vs. 17, Ild tiende gebod: Gu zult niet ijegeerenuws naasten huis, gij zult niet begeeren uivs maden vrouw,noch zijnen dienstknecht, noch zijne dienstmaagd, noch zijnenos, noch zijnen ezel, noch iels, dal uws naasten is. Aldus.Ex.; Deut. heeft hot verbod van begeerte naar des naastenvrouw v????r dat van des naasten huis geplaatst. Dit ge-schiedde, wellicht om de orde van gebod

7â€”O te bewarenook in dit toevoegsel (Knobel), of ook uit misverstimd,daar men de beteekenis van HO inkromp cn niet begreep,dat\'het al \'t volgende roods omvat, terwijl daii natuurlijkde vrouw, als Â?\'s mans kroonÂ? en een Â?goed waardiger danpaarlenÂ? (Spiv Xll : 4, XXXI : 10), v????r huis moest wordengeplaatst. Met tweede "IDHTI N^ heeft Deut. verwisseld met msnn s^b (om herhaling te. voorkomen, Keil) = Â?gij zult u niet laten gel??stenÂ?\'), cn tusschen huis cn knechtingeschoven im^\', zijn veld (Â?zumal im Dlick auf Kanaan \') De qiiacstio of hier met Â?t alleen een Ism??liet wonlt ticiIocM, of ook deTnfcmdeling, kan geheel ter zijde wonlen gelaten. IJij â€žnaohte", vgl. de toelirhtingvan \'t SablMUhfgelKxl, is \'t niet de vraag: vreemdeling of Isn??Uiet? a) ion bezeichnet da.\'t IJegehren, dem ein sch??n linden zu Gnnid liegt, also dasvom aussen her geweckte, nw das von vorneherein im IJegehrenilen sellxst, n?¤mlichin seine Bed??rfnisse oder seine Neigungen begr??ndete (F. W. Schultz).



??? 61 wird passend Acker erganztÂ?, Sch roder), maar mist voorniu\' de copula \\ De LXX volgt in Ex. en Deut. de "Deut. lezing, vermeerdert haar zelfs nog door in te voegen: ovn nuvx??i xri]vovq avvov, OU heeft Ook VOOr TOV ^oog door oijTi de T van de Ex. opgenomen. Vreemd is het, dat de LXX midden in \'t vers het werkwoord tniOvixHu een anderencasus (Acc.) laat regeeren dan in \'t begin (Gen.). Op deLXX is hier alzoo evenmin staat te maken, terwijl \'t metde Deut. lezing eveneens gesteld is. Niettemin zijn er velengeweest, wij zeggen geweest, want de quaestie is verou-derd, die bepatild meenden, dat Deut. hier den oorspron-kelijken tekst leverde, \'t welk ook het meest voor zich zouhebben, indien vs. 17 moest worden gesplitst. Dit laatsteis echter geheel overbodig, daar de samenvoeging van vs.2â€”6 tot ?Š?Šn gebod onmogelijk is gebleken, en men dus omhet lOtal geboden te behouden niet meer den wanhopigenweg, om van ?Š?Šn gebod er twee te smeden, behoeft in teslaan. Dekend is \'t, hoe men dan in \'t 9" gebod Â?gij zult nietbegeeren uws naasten

vrouwÂ? do Â?cupiditas impurae volup-tatisÂ? of do Â?conciipiscentia originalisÂ? (Gerhard, Loei adCath. vol. V, p. 247) en in \'t 10\'^\' Â?gij zult u niet latengelusten uws naasten huis enz.Â? de Â?cupiditas inordinatilucriÂ? of do Â?concupiscentia actualisÂ? verbodtin zag. Het isthiidelyk in to zien, dat het ondei-scheid tusschen deze be-geerten wel op zich zelf gerechtvaardigd is, maar dat zijtoch niet in soort vei-schillend genoeg zijn, om er twee ge-boden van te maken, liet was dan ook slechts een nood-sprong, waartoe de Deut. tekst eenige wolkome gelegenheidopende. De voorname oorzaak was, dat men vs. 2- O tot?Š?Šn gebod wilde maken. In den huitstcn tijd is zulk een ge-voelen nog verdedigd door Kurtz (Gesch. d. A. ??. 11 289â€”91), die in Ex. vs. 17 eene fout ingeslopen acht. In al hareongegrondheid is zulk eene indeeling (dc Paraschen staanhaar voor, de accentuatie niet) nog \'t laatst ten toon gesteld



??? 62 door Beumer (t. a. p. 28â€”44), Ekman (t. a. p. 669â€”86), Heilbut (t. a. p. 8â€”21), die zoowel hare jongheidals onjuistheid en onwaarschijnlijkheid hebben aangewezen. Moet dus de Ex. tekst als de meer oorspronkelijke \'wor-den beschouwd en vervalt daarmede van zelf elke splitsingvan dit gebod \'), dan springt aanstonds in \'t oog, dat hetoorspronkelijke gebod niet meer kan hebben bevat dan:Het overige is Â?Erl?¤uterungÂ? (Ewald) ofÂ?SpecialisirungÂ? (Keil), \'t welk wel zeer oud zal wezen, diuirDeut. het reeds heeft omschreven. Verder dan deze woor-den kan zich \'t gebod aanvankelijk niet hebben uitgestrekt,omdat, de anders al te groote uitgebreidheid nog daargela-ten, het woord n\'3, voorop geplaatst, reeds te kennen geeft al\'t andere in zich te bevatten. Het beteekent soms gelijk hierniet alleen \'t woonhuis, maar ook den geheelen Â?HausstandÂ?waaronder de vrouw mede begrepen wordt. Ook wij ge-bruiken huis in dien zin (vgl. Gen. XVIll : 19, Ex. I : 1,Dt. XXV : 9, l Sam. 111 : 14 enz.). Welke is nu de beteekenis van dit gebod? (Langevindt, natuurlijk met wat moeite, toch nog parailelismetusschen

het l??ÂŽ en 5" gebod). Twee meeningen staan hiertegenover elkaar. De traditioneele \'), die de begeerte hierals gezindheid acht opgevat, de andere \'), die de begeertehier als \'t begin der zondige daad meent te zien afgekeurd. \') Hoewel er ook nog geweest lyn (Keil t. a. p. KSr)), die de voorkeur nande Kx. redactie gevende, toch het gelKxl in twee??n wilden deelen, waartegennatuurlijk de lK)vengenocni(Ic bezwaren getuigen â€” nog verzwaanl, w^l na een ver-Ixxl van begeerte naar het huiÂ?, dat van de vhhiw niet wel volgen knn, daar danbf het 10* in het IK reeds ligt opgesloten, bf in het O^ iets veel minder gewichtigswordt verlmden tc licgecren dan in het 10Â?, welk laatste tegen de gÂ?)e<le ordestrijdt. ??) Kwnld, Gcsch. II, m Knobel, Keil, Hitzig t. a. p. 81. Schr??der,Lange, Strauss der Alte u. N. Glaulte 1, \'231. Griitz I, 31). Oehler u a. jv1, 289. Ekman t. a. p. f)"8â€”83 e. a. J) L??ther, Gcffcken, ErL ZeitÂ?. Nov. Heft. 1858. Meier, 70, Kuenen I,28L Schultz I, -132 e. a. Hoewel laatstgenoemde p. 37(t de hier veriKxlenczonden tot de â€žgeheimste llegungvn" des lianen rekent.



??? 63 In \'t laatste geval is het de slinksche poging om, met schijnvan recht, \'s naasten goed te bemachtigen, die wordt ver-boden. Bekend is reeds, hoe Meier dit gebod bij dat vandiefstal aansloot, waarvan hij \'tals eene Â?Ausf??hrungÂ? of Â?Er-kl?¤rungÂ? en Â?SpecialisirungÂ? beschouwt, doch ook is aireedeaangetoond, hoe al de door hem voorgestelde, hiermede sa-menhangende, veranderingen ongegrond zijn. Zijn gevoelengeeft zeker de consequentie aan, waartoe zij, die van deeei-stgenoemde opvatting afwijken, moeten komen, daar dantoch, wanneer slechts de begeerte als begin der zondigedaad wordt veroordeeld, het voor eene zoo bondige grondwetals deze allernoodzakelijkst, genoegzaam zelfs??mdig karaktervan dit gebod, waar dat van diefstal reeds voorafging, nietsterk genoeg meer uitkomt. Beroept men zich, om het traditio-neele gevoelen te wederleggen, op \'t in plaatsen als Ex.XXXIV : 24 en Micha II : 2 gemaakte gebruik van \'t werk-woord TJn (waarbij Meier eene etymologie gezocht heeft,die het staaft), dan zal het voldoende zijn hiertegen op

temerken, dat een woord zeer goed kan worden gebezigd inilergelijke, zoo weinig slechts iu nuances van zin, verschil-lende beteekeni.ssen. De beteekenis: begeerte toch ligt tengrondslag, zoowel als \'t woord van bcgeeren, als gezindheid,of daarvan, als begin der zondige daad, wordt gebezigd, terwijlbovendien Spr. VI: 25 kennelijk eene zinspeling op ons gebodbehelzende, de traditioneele opvatting bevestigt, omdat hetbij nr^nri\'^^S" da;u- toegevoegde \'t welk Meier i) als een bewijs beschouwt, dat oorspronkelijk niet debeteekenis van innerlijk begeeren heeft, juist de tegenover-gestelde mcening veeleer s??uift, terwijl ook do verklaring, in \') Hij Wniopt rich ook jior op Mntih. V :\'27 cn 28 om tc Iwwy??cn, Â?Int t??t\'\'â€?^UK liet lO* gelKxl !iict in ecn rein pjcstcigkcn Â?in wcnl o|)};ovftt. In dezeI\'laatÂ?. echter legt Â?Ic IIih-T niet Â?Icn nn.lruk Â?Ier tcgcnflelling Â?)p zijne gccsteryke"pvntting lier U-geerte ti>genover eene ongeeslelUke, mmir op het (imizlai om tolH.\'gceren, \'t welk ree<liÂ? schuldig mnakt Â?uuÂ? het (Â?clrijven der zonde in het 7Â??Ÿebul verboden, vgl.

Job XXXI : 1, vg.



??? 64 Dt. VS. 18 door mNnn gegeven, aantoont, dat het Â?aufdas die That erzeugende Verlangen bezogen wirdÂ? (Oehler).Schultz (t.a.p. 1,432) zegge ook al, dat een gebod\'twelkzoo op het innerlijke betrekking heeft Â?der StrafeÂ? geeneÂ?greifbare SeiteÂ? biedt, hiertegen geldt voorzeker, dat deDekaloog geene strafwet was. Beroept Kuenen (I, 281)zich op de Egyptische zedeleer, bij de onzekerheid van deresultaten der Egypt. oudheidkundige ondei-zoekingen (vgl.Ewald, Lehre d. B. v. G. I, 279), zal zulk een getuigeniswel niet voor veel beleekenend te houden zijn. Buitendien,al vindt men bij de Egyptenaren iets verboden, \'t welksommigen in \'t 10ÂŽ gebod meenen te vinden, wat gaf zulkeene toevallige overeenkomst van inhoud tusschen een Isr.gebod en eene Egypt. grondstelling nog, om te bewijzen, datdie met \'t Egypt. gedenkstuk overeenstemmende opvattingvan het gebod des Dekaloogs de juiste is, vooral wanneerhet blijkt, dat met \'toog op het zelfstandig karakter en deinterpretatie van dit gebod in \'t O. T. gegeven, die opvat-ting niet de juiste kan zijn? Wordt hier dus de begeerte als gezindheid

verboden, daneerst kunnen we, gelijk in al de andere geboden, in ditmeer ?Šenc onafhankelijke rubriek van zedelijke gebodenvinden opgesloten en het eeno waardige plaats aan heteinde des Dekaloogs achten te bekleeden. â–  I I: j I 4.



??? 65 Den oorspronkelijken Dekaloog hebben we ons dan, deverdeeling op de tafels daargelaten, aldus voor te stellen:i Dms* D^n\'^s \'ib rrn\' i?? yrhn mrr uu nx N^u^n nÂ?*?mpb ns??\'n dv nx tidtnsi ^Ds ns HDD i?“ IV"! n^ norm



??? I. â–  Nadat alzoo is onderzocht, in hoever de Dekaloog van Ex.en Deut. voor eene echt Moza??sche oorkonde mag gehoudenworden, staat ons nu nog op te maken, welk getuigenis hijgeeft van Mozes\' godsd.-zedelijke denkbeelden. Voorafechter dienen nog wel van naderbij de redenen beschouwdte worden, waarom Land het stuk niet anders dan uit deprediking der profeten in de laatste helft van den koningstijdkan verklaren, zie Theol. Tijds. III, 359 vgg. Had dezegeleerde hiertoe recht, het zou natuurlijk onnut zijn desDekaloogs getuigenis aangaande Mozes te vernemen \'). Debezwaren van Land zijn drie in getal: lÂŽ\'((de traditie be-weert, dat de tien woorden der getuigenis of des verbonds optwee steenen tafelen geschreven in de ark werden bewaard.Nu blijkt het niet, dat die tafelen ooit zijn geraadpleegd of alsautoriteit door priester of profeet aangehaaldÂ?. Om in denkring van L.\'s bewijsvoering te blijven, kunnen we zeggen:het behoeft geen mensch tc verwonderen, dat nergens in\'t O. T. van een nmdplegen of aanhalen dezer oorkondegesproken wordt, als het waar is, dat niemand in de arkmocht zien (1

Sam. VI : 19, 2 Sam. VI : G vg.), en ver-volgens: er is nog minder reden tot verbazing, als dit onderJosia, toen het wetboek uit den tempel werd te voorschijn Iii i: â– l: 1,1 i. f -.i \\h? ! < i â– i i m j \') Nog vccl Diccr ton dit het geval Â?Ijn, indien Dr. Hchnltze (Moics unddie Zelnnvoit Cicnetr-e, 1875) eenig recht had om het voor zeer onwnarhcliijniyk tchouden, dnt Mo zeÂ? een hisUirisch |)erÂ?oon iÂ? geweest. Togen z^n?? tw^felzucht iain een ondei7.oek als het onze niet te velde te trekken, wijl wij hist. gezag hlijventoekennen nnn de O. \'1\'. nitspmkun, waarlxtven men op zijn zwevend standpuntverheven schynt. Genoemde verhandeling is evenwel lcerr\\jk cn vernuftig.



??? 67 gehaald, niet is geschied, wanneer toen, zooals L. wil, deark zelve al niet meer voorhanden was \')â€? Verklaart hij numede om deze ooraaak aan (het bewaren van) de tweetafelen slechts de beteekenis te kunnen hechten van eenepopulaire gissing (die toch nog al eens wordt gemaakt Ex.XIX : 25.XVI : -il, XXXIV : 28, XL: 21) naar den inhoudder mysterieuse kist, het worde voor zijne rekening gelaten,steunende op argumenten zoo licht op \'t gewicht, de echtheidvan den Dekaloog te ontkennen. Beschouwen wij de volgende,of die de twijfelzucht meer voeden. Het laatste valt methet eerste meer saiim, wjiarom , we het gevoegelijk in detweede plaats kunnen bespreken. L. zegt 3Â°: Â?eindelijk is hetopmerkelijk, dat niemand in den geheelen tekst van \'t?œ. T.zich op den Dekaloog of een zijner voorschriften beroept...en dit niet alleen, maar men gedraagt zich en verhaalt degedragingen van anderen algemeen z??o als men doen zoude,indien men van zulk eene grondwet geen kennis droegÂ?.De laatste zinsnede van \'t argument, door Tiele reedswe?¨rlegd met

dc woorden: Â?hoeveel geschreven wettenworden zelfs door ij veraars en machthebbers overtredenÂ?,houdt in soortgelijk bezwaar als Kuenen tegen de echtheidvan \'t tweede gebod aanvoert en boven is bestreden. Wcvragen slechts, of het aangaat uit de afwezigheid van positievebewijzen, dat do schrijvers des O. T. zich op hun inhoud \') Nirnr Lnnd inccnt volgt dit uit Jcr. III : 10. Tielu (Vcrgol. gcsch. deroude gmlud. II, r>0|) mwikt meer juint tegenover L. er uit op, â€ždnt .Teremia metÂ?lo ark niet wrÂ? ingenomen", \'t welk neer gÂ?)ed te licgrypen is van dien ju-ofeet,Â?1)1 iioar ??ijno meening do ark als nymbool voor Â?yn tyd niet meer de waarde^wit, die Â?y voor dien vnn Mo??cs had. Dit Â?1 \'ricle hy nader in??icn wellichl nog Â?oo\'n onpmktischen maatregolniet kunnen achten, l)cdenkende, hoo het rcer wy* mag heeten haar aan dc nf-Kn<lischc vcrcering van \'t hiervoor wÂ? ontvankeiyke volk tc onttrekken. Wc bc-\'ifwveii dus, in dc verte nog niet ten einde raad, geensiins met hem de toevluchtiiemcn tot dcno, met dio vnn L. gelgksoortigc, opvatting aangaande

\'t Iwwaren\'Ier tafels in de ark: â€ž\'t is hiykbaar eono iK)ging om het vcnlwyncn van dit oudeRwlenkstuk (Dekaloog) le verklaren".



??? 68 beriepen, te besluiten, dat deze oorkonde er toen nog nietis geweest, terwijl men de overtuiging vasthoudt: het wasin den prof. tijd het heerschend gevoelen, dat zij op eenplaats werd bewaard, waar niemand haar kon raadplegen.Zijn gewis daarom de steenen tafels niet als autoriteit ge-bezigd, dat die schrijvers zich niet op den Dekaloog beriepen,laat zich nog wel eenvoudiger \') verklaren, dan dat wijaanstonds met L. hieruit zouden moeten besluiten: Â?hetstuk kan niet van die oude dagteekening wezenÂ?. Dan eerstzou dit argument gaan klemmen, als het 2\' door L. bijge-brachte : Â?dat omtrent den inhoud dier tafels de overleveringniet constant luidtÂ?, steek hield. Maar reeds Tiele zeidehet: Â?in de traditie bestaat omtrent dien inhoud geen ver-schilÂ?, vgl. bv, Jer. VII : 7â€”9, 21 vgg. en de middelsteboeken des Pentateuchs passim, etc. Zij spreekt eensluidendaangaande den moreelen inhoud dier geboden, gelijk ge-woonlijk de ethische geboden de ntueele voorafgaan. Endan, volgens Land is de ritueele wet in Ex. XXXIV ooknog slechts eene

gissing naar den ooi^spronkelijken Dekaloog,die oorspronkelijk dan ook wellicht nog wel eene moreelekan zijn geweest Maar waarom dan niet liever de onze,die om geene enkele reden gebleken is het niet tc kunnenzijn, als Mozaisch erkend? Of mag dit soms niet, wijl mendan, bij de toepassing der ontwikkelingstheorie op de ge-schiedenis van den Isr. godsdienst, schipbreuk zou lijden op \') B. V. : ??ij kunnen geen aanleiding hebl>en gehad le bjj name aan ic halen.L. vindt ??oo\'n bijionder geschikte gelegenheid om met ccn l>crocp op den inhoudder tafelen aan te komen in dc 2 Kou. XXII verhaalde geiichic<lcui8, doch naarzijn eigen woord- â€žin .losia*Â? dagen was <io ark hoogst waarschijnlgk reeds nietmeer voorhanden" zoude zijn â€žzij moesten in 2 Kon. XXU genoemd z\\jn" dan weltot een â€žzij konden niet" veranderd dienen tc wonlen. MiN>chien op <Ic manier uls \'J\'. Iiedoelt: â€žzekere (M)rkondc van het vcriwndtussclicn .lahveh en Isra??l, welks inhoud met den gewonen Dekaloog ongeveergelijkluidend\'is geweest." Schnitze, nog we??r

anders, houdt de zcdcsprcuken,in Salomo\'s naam ons overgeleverd (Sj>r. Xâ€”XXIV), voor oompronkciyker don dcwetten des l\'entateuclu, omdat de wetten naar zyu inzien, eerst als zedcsprcukcnin i)Octi?Šclien vorm zyn voorgekomen. Ji



??? 69 de al te verheven godsd.-zedelijke denkbeelden van Mozes?Als men het dan maar ronduit erkent en niet naarredenen zoekt om ook den Dekaloog Mozes afhandig temaken. Wij blijven op de boven gerechtvaardigde grondendeze oorkonde als een authentiek Moza??sch stuk beschouwen. Laat ons thans zien, nu ook zulk een aanval op \'t geheelals die van L. blijkt alsnog gemakkelijk te kunnen wordenafgeslagen, welk getuigenis de Dekaloog, voorzoover hijauthentiek mag worden gerekend, van Mozes aflegtDaartoe bezigen wij alleen de gebodeif zelve, want hoezeervan enkele toevoegsels met recht moge worden ondersteld,dat zij van Mozes zeiven, althans naar de daarin uitgedruktegedachten, afkomstig zijn, zoo is dit toch niet zoo evident\')als van de geboden met de voorafgaande aankondiging. Ommet deze laatste te beginnen: Ik Jc????vch ben uw God (Â?hoch gebietend wie feldherrn-WortÂ? Ewald); \'t geeft het antwoord: Wie en met welkrecht Hij deze geboden geeft. \'tIs Jahveh: Â?Hij, die isÂ?, de6?Šnig waarachtige, onveranderlijke cn

getrouwe God. Denaam (Â?die ganze Lcbensreglung des Dekalogs wurzelt imNamen Jahveh\'sÂ?, Baumgarten) sluit in zich eene tegenstelling.Deze God wordt er door onderscheiden van andere goden,die niet zijn *). Een absoluut monothe??sme wordt hier reeds \') Gelijk T.: â€ž<Ie voorstellingen wnnrop de liekende 10 woonlen rusten, zondenTolkomen in do 8Â? of eeuw, nianr volstrekt niet in do M* t\'huis Iwlicwren." \') Wc honden hierhij in gcdachtc, wntCnlvyn Inst. II, 8, 8 zegt: â€žSnnc ndeoin omnihus fere pmea-juis miinifestne. snnt syneÂ?locline, ut deridiculo jure sitfuturus, ijni legis sensnni ud verlwrum angustins restringere velit". \') Waarom Kwald\'s manier, h. v. nog in zyn L. d. 11. v. G. IV, gek\'zigd,om mc<lc uit dc toevoegsels Mozes\' godslwgrip te constateeren, niet wel goed tekeuren is. Daargm Kiilim, ydelen, wezens, die niet bestaan, genoemd, vgl. Lev. Xl-Xt l,XXVI : 1. De naam .lahveh sluit nit eene opvatting, als luig al eens voel wonlt gevonden,"1- dal ictler volk een Bfxon<leriyken God heeft. Ti-gen haar pleit ook geheel ileÂ?ie gcc.l des O.

T. vgl. I)cut, 111:21, IV: 35, XXXII : :19, 1 Sam. 11:2,2 Sam. VII : 22, I\'s. XVIIl : 32, JoÂ?. XLIV : 8, XLV : 5, M, 18, 22, enz.



??? 70 gepredikt, gelijk het in \'t eerste gebod geschiedt op eene,voor het volk meer bevattelijke en praktische, tegen dendienst dier niet zijnde goden waarschuwende, wijze. NaastGods ?Š?Šnheid wordt daar reeds Gods alomtegenwoordigheidverkondigd in het Â?voor mijn aangezichtÂ? of, meer anthro-morphistisch gesproken, Gods alziendheid Het tweede zooveel en ernstig bestreden, maar, naar ikmij vlei, authentiek als de anderen gebleken, gebod:Â?gij zult u geen afgodsbeeld makenÂ? heeft reeds in begin-sel de waarheid: God is geest, die dus ook in geest enwaarheid moet worden vereerd, als een der hoogste geloofs-beginselen van den waren godsdienst erkend. Te zaam be-schouwd met den aanhef en \'t eerste gebod mag hiervangelden: Â?es enthalt eben die Anforderung, an den ??ber dieNatur erhabenen, freien Geist zu glaubenÂ? (Meier 81).Elke voorstelling in eenige gedaante zou Hem verkleinen:hieruit blijkt Zijne volstrekte verhevenheid boven de schep-ping, terwijl Zijne betrekking met de menschenwer??ld, endus ook met de wereld, in het: Â?Ik ben uw GodÂ? wordtverkondigd, daar toch bij zoo

zuivere kennis van Zijn wezen,in een hoogsten openbaringsvorm als de naam Jahveh onder-stellen doet, God wordt geacht eene absolute heerschappijuit te oefenen over alles. Geen wonder, waar een naamGods wezen, zoo volmaakt dit met menschelijke woordentoen geschieden kon, beschrijft, dat daar op deze, voor hen,die ze hielden, den dienst Gods van alle afgoderij rein hou- \') Geen lienothe??sme in dien 7.in als Kiicnen wil t. a. p. I, 277 (alttofMozoiuit dankbaarheid vrwr dc verlossing uit Egyjae, die hij aan .lahvch toeschreef, nuKOU l>efsIotcn hcbl>cn, om Ilem alleen te dienen) en gelijk Tiele t. a. p. 5G2 meent,dat \'i waarschijnlijk eerst is geweest; zoodat .lalivch wel do hoogste eer toekwam,maar ook andere gtslcn konden worden erkend als ziNxInnig. liet gclKxl tochverbiedt buiten den dienst van Jahveh, dien van eenigen GckI, geljjk Z^n naamhet ook reeds aanduidt. \') Dit zal wat meer naar luid van dc beteekenis der woonlen mogen heetendnÂ? \'t sobere: â€žin dit geliod ligt opgesloten, dat Mozes van dc macht cn hetaanzien van den Goil zijns volks ecn dlcjicn indruk ontving" (Kuenen t. a. p. 270).



??? 71 dende, geboden een derde volgt, \'t welk gestrengelijk verbiedtdien naam ydelijk (d. i. dan wanneer hij beter onuitgesprokenbleef) te gebruiken, \'t welk zoo licht in \'t dagelijksche levengeschiedt. Dit derde gebod bewijst al weder op nieuw, datwe ons Mozes\' godsbegrip niet licht rein genoeg kunnenvoorstellen, waar hij Jahveh z???? heilig acht, dat hij alle on-noodig gebruik van dien naam verbiedt \'). Zijne zuiveredenkbeelden aangaande Gods heiligheid, vooral in dit geboduitkomende, openbaren zich ook in het volgende, vierde,\'t welk gebiedt den Sabbathdag voor Hem af te zonderen,maar tevens het bewijs levert, hoe j\\Iozes Jahveh kende alsden Alwijze en Algoede, die in de Zichzelven toewijdendeviering van dien dag, aan de menschen den, tot onder-houd van bun geestelijk leven zoo noodzakelijken, ?Š?Šnenrustdag om de 7 werkdagen gaf, mede zoo onontbeerlijkom hun lichamelijk organisme in goeden stand te houden.Vervolgens in het vijfde, \'t gebod der ouderliefde, wordthet ons getoond, hoe Mozes reeds begreep, dat Jahveh deliefde zelve is, die

in \'t oere geven van de kinderen aan deouders. Zijne plaatsvervangers op aanlo, ook de kinderlijkeliefde van dc menschen tot Zich zoekt op tc wekken, daartoch door do ouders de vereering tot Jahveh, die ook ditgebod geeft, terugkomt, terwijl tevens ook door zijne op-volging geheel hct sociale leven wordt geheiligd. Ligt blijkensden a:mhef do verplichtingsgrond hierin, dat Jahveh hunGod is, zoo volgt daaruit ook, dat men Hem, Wiens wezener zich in ojjcnbaart, vereerde door \'t volbrengen der ge-boden. Om naar Zijn wil te leven moesten zij worden na-gekomen, maar tevens, opdat dc mensch waarachtig golukop aarde zou bezitten, waartoe een volgen van do door Godingestelde, aardschc levensorde noodzakelijk mag heeten. Inde volgende geboden wordt dit dan ook nader bevolen. \') Kwnld wyÂ?t op den invloed door dit Kol)od uitRcocfend op de tnnl desKcmcencn levenÂ? l)lj dc IÂ?mclietcn, fcrwyi liei.lcnen cn volgenÂ? vnn den IslnmWr ??oo VMk door hct gchmik van GodÂ? nnnm Inizoedclcn (L. d. H. v. G. IV, 128).



??? 72 Hierbij moet weder in \'t oog gehouden worden, dat hetaltijd Jahveh is die gelast, zoodat die-levensordening dientte worden beschouwd, als door Hem te zijn beschikt en bijvoortduring gewild. Is in het vijfde gebod mede de heiligingvan het sociale leven, gelijk in het vierde tevens de instand-houding van het lichamelijk organisme des menschen beoogd,nu wordt allereerst in het zesde de beschikking den menschontzegd over het leven van den mensch en dit aan Jahvehovergelaten, wiens souvereine heerschappij alzoo wederwordt erkend. Eveneens in het zevende, door den Heer zooschoon gecommentari??erd (Mtth. XIX; 6, Mc. X:9): Â?watGod heeft saamgevoegd scheide een mensch nietÂ?, \'t welkbeveelt het heihg houden van den eclit (Â?ihrer Idee nach alsÂ?EineheÂ? gedachtÂ?, Schultz), de innigste verbindtenis tus-schen twee menschen, die, wanneer zij in oprechte liefdedoor godvruchtigen w??rdt aangegaan, een hechte grond-slag mag heeten van waar geluk. Voorts het eigendom vanden naaste moet worden ge??erbiedigd, mede hierover gaatJahveh\'s bestuur, want Hij vaiirdigt ook dit achlsie

geboduit: Â?gij zult niet stelenÂ?. Ieder ontvangt zijn bescheidendeel uit Jahveh\'s hand. Het negende verbiedt valsch getui-genis te spreken tegen den naaste, wel liet duidelijkst tecommentari??eren door des Heeren woord: Â?uw woord zij: ja,â€?ja; neen, neenÂ?, .lahveh gebiedt zelfs den naaste niet metwoorden onrechtmatig, zonder noodzaak te schaden. Watwil men nog meer, om den geheelen mensch in J^ijnevrcezcte doen wandelen? Met nog ?Š?Šn gebod heeft Mozes lietgansche gebied des zedelijken levens onder de macht vanhet godsgebod gesteld. In \'t: Â?gij zult niet begeeren uwsnaasten huisÂ? is de booze gezindheid ook geoordeeld doorJahveh. Wil men klaarder bewijs voor do diepte van Mozes\'opvatting des zedelijken levens? Hoewel zij hier niet zoozeer dieper gaat dan in de andere geboden, zooals in \'t oogzal vallen, wanneer men slechts niet vergeet bij ieder gebodook dit te bedenken, dat Jahveh het heefl uitgevaardigd,



??? 73 Wiens toezicht over alles gaat â€” zelfs over des menschen-gedachten. Zoo staaft de gansche Dekaloog de voortreffelijkheid vanMozes\' denkbeelden in \'t godsd.-zedelijke, welke beideelkaar op den duur niet kunnen missen. De geboden aan-gaande godsdienst en zedelijkheid hangen allernauwst saamin den Dekaloog. Mozes\' denkbeelden, wij moeten het ookhierom erkennen, zijn in beginsel de ?Š?Šnig ware, voor zijntijd waren ze de zuiverst mogelijke. Z???? hoog is zijn godsd.-zedelijk standpunt, naar luid van den Dekaloog, dat zij, dieop de geschiedenis van den Isra??l, godsdienst de ontwikke--lingstheorie onbepaald willen toepassen, daar ze het nieterkennen mogen: hier moet bijzondere, goddelijke openbaringzijn geschied, wel zullen genoodzaakt zijn de echtheid vanhet stuk, zooals zij hierboven gerechtvaardigd is, op eenigerleiwijs te ontkennen. Wie echter de verhevenheid van degodsd.-zedelijke kennis, in deze wetten ten toon gespreid,mag erkennen, zal, bij de gedachte aan het geheel eenigeverschijnsel van zoo iets voortrelTelijks te midden

van degodsd.-zedelijk steeds dicpei-zinkende oude wereld, hetChateaubriand niet van harte nazeggen: Â?ne faudrait-il pasen conclure, quo ces lois ne peuvent ?Šmaner quo du cielÂ??



??? . . .\'f.\'\'\'.. \'â€?â€?^â€?/\'Wt?Žh\'â–  â–  \'\'.iS\'ry â– â–  \' i??r / 1 irA If\':\' â–  : , - â–  1\' 4 "â–  *.. j A â–  \' \'



??? STELLINQE?•^. t. I. Ten onreclite wordt de Dekaloog de tien Â?woordenÂ? ge-noemd. II. \'t Verbod van afgodsbeelden behoort tot de oorspronkelijkeoorkonde. Mozes was monothe??st. III.



??? 76 TV. I . I < \'. r\'i â– t-i Ij\'t ?ir hi ??Vr ff . â– Â? \'U\' De Dekaloog is als godsdienstig-zedelijke wet onovertrefbaar, V. Alleen voor heii, die dezelfde wereldbeschouwing zijntoegedaan als de bijbelsche schrijvers, bestaat de mogelijk-heid, om bij de toepassing der historische kritiek in elkgeval onbevooroordeeld te werk te gaan. VI. Genesis I : 1 leze men in stede van VII. Genesis 111 : 10\'\' bevat niet de vervulling der bedreiging.van Genesis II : 17^ VIII. Niet te rechtvaardigen is thans nog in een wetenschap-pelijk werk het gebruik van den Israelitischen godsnaamin den vonn Jehovah. IX. Â? Het historisch karakter van de v????rgeschiedenis der* evangelien kan gehandhaafd worden. il i Wf



??? 77 X. In Romeinen XIII : S^ behoort t??v trtgoi^ niet bij v??fiop. XI. Bijzonder moet de aandacht van den exegeet er op ge-vestigd zijn, dat de schrijvers des N. T. leefden onder deninvloed van de geestesrichtingen huns tijds. XII. Er is geen spoor van te vinden, dat Christus het verachtenvan (ie stofTelijiie goederen dezes levens op zich zelf als eenverdienstelijk werk beeft beschouwd. XIII. Zonde tegen don Heiligen Geest kan ten slotte de ?Š?Šnigeooi-zaak zijn van eeuwig verderf. . XIV. Gelooven in Jezus Christus leidt tot persoonlijke gemeen-schapsoefening met den verheerlijkten Heer. XV. De strijd, dio tot do synode van Dordrecht in lG18en\'19do a;mleiding heeft gegeven, was een strijd over het dogma,niet over het gezag der belijdenis.



??? XVI. 78 Eene getallen-symboliek heeft geene objectieve waarde. XVII. Het is niet de aard van het onderwerp, maar de wijzewaarop het wordt behandeld, die bepaalt of er van weten-schap kan sprake zijn. XVIII. Godsdienst en zedelijkheid kunnen elka?¨r op den duur,zonder verlies van hun waar karakter, niet missen. XIX. Oude strijdleuzen te repristineeren leidt tot spnuikver-warring. XX. Het Spiritisme wederstaat den- Heiligen Geest. XXI. De Nederlandsch Hervormde kerk heeft thans voornamelijk ook beteekenis als een niet te verachten band tusschen velen,* die anders niet veel aansluiting hebben. m El\'



??? XXII. 79 De Kiistenen zullen wijs doen geen steun te zoeken bijden Staat. XXIII. De inlichting van onze godsdienstoefeningen eischt her-vorming. XXIV. Nog meer invloed dan van de school mag van het huis-gezin worden verwacht.



??? rtmii:



???



??? SS?„CSrr 3



??? .-Tift??riy^



??? Ar- ta i- . â€? ^ -1, â€? - â– \'^â€?\'vJr "V" ^-v)\' \\ - r ^ â– â€? r >;â€?Â? i \'-.v.. J . . . â–  ^ T- if Diss:

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

