Utrecht University Library

De Dekaloog

https://hdl.handle.net/1874/249176



https://hdl.handle.net/1874/249176

P. G. DATEMA.

DE DEKALOOG.













DE DEKALOOG.




STOOMDRUK VAN |, VAN BOEKHOVEN TE UTRECIHT




DEKAT.00G.

3
&2

ACADEMISCH PROEFSCHRIFT

TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD

VAN

Doctor in de Godgeleerdheid

AAN DE HOOGESCHOOL TRE UTRECHT,

NA MACHTIGING VAN DEN RECTOR MAGNIFICUS

DJi H C VAN HERWERDEN

Gewo oogleeraar in de Faculteit der Wijabegeerte en Lettere

MET TOESTEMMING VAN DEN ACADEMISCHEN SENAAT

VOLGENS BESLUIT DER GODGELEERDE FACULTEIT,
IN HET OPENBAAR TE VERDEDIGEN
op Dondordag den 8" Juni 1876, des namiddags ten 1 ure.

DOOR

RIEMER GERRIT DATEMA

TEBOREN TE DEDEMSVAART.

LAEND
/-\\‘}'“ e _?3;\
{f \;' 'J.\'\;-‘\
DALY SRR Y
l?/\ :‘.:'-(‘--"': O\ © . QY p—
ot R A0 S ada™ 0—
-1 kAt (5= 102
\b" ¢ ] N N
NG
.(')‘!‘. X '__'/_3/’

UTRECHT,
A. J. VAN HUFFEL.
1876,

RIJKSUNIVERSITEIT TE UTRECHT

AT IRTR

1776 2257







AAN MIJNE MOEDER.







Aan allen, die tot mijne academische ontwikkeling en vorming

hebben bijgedragen, wier omgang, leding of voorlichting mij is ten
'

deel gevallen, zij hier de verzekering gegeven van mijne oprechte en
blijvende erkentelijkheid, inzonderheid aan de Hoogleeraren der
Theologische Faculteit te Utrecht, niet minder den Hooggeleerden
DE JoNG, die het toezicht op de vervaardiging van deze dissertatie, als
meer bepaald behoorend tot zijn terrein, met goedvinden van mijn

Promotor, Prof. van Oosterzek, had op zich genomen.







Van de voorstelling, die wij ons vormen aangaande Mo-
zes' godsdienstig-zedelijk standpunt hangt zeer veel af, niet
slechts voor onze beschouwing der geschiedenis van den
Israélitischen godsdienst, maar ook van de godsdiensten in
't algemeen.

Staat het vast, dat Mozes betreffende God en goddelijke
zaken in beginsel reeds bezat de éénig ware, zniverst mo-
gelijke denkbeelden (al beantwoordde hieraan ook bij lange
na nog niet de vorm, waarin zij aanvankelijk werden gehuld),
dan zullen zij, die alleen cen natuurlijken ontwikkelingsgang
in die geschiedenis, meenen op te merken hunner meening
een zwaren slag zien toegebracht. Verre van hunie beschou-
wingswijs wijkt ook hier die van de andere der twee
hoofdrichtingen op dit gebied af, welke uit allerlei ver-
schijnselen besluit tot een oorspronkelijk monothéisme en
meerdere of mindere verbastering daarvan bij de volken,
waaraan door bijzondere, goddelijke besturing lsraél, uit de
minder (in vroeger tijden althans) aan godsdienstig-zedelijk
verval onderhevige Semieten, is ontkomen. Die eerstge-
noemde zienswijs zijn toegedaan zullen, wijl zij haar gelij-
kelijk door de geschiedenis van den Israélitischen godsdienst
beweren gestaafd te zien, niet zoo hoog denken van de
zuiverheid van Mozes' begrippen aangaande deze zaken als
de anderen, die gelooven, dat, gelijk zonder bijzondere, god-
delijke openbaring menig verschijnsel in de geschiedenis
der godsdiensten niet kan worden verklaard, ook Mozes
monotheist in den vollen zin des woords moet geweest zijn.

Bewoog men zich nu, waar z06 groot verschil van gevoe-




10

len bestaat, in dezen strijd alleen op het veld der bespie-
geling, de bespreking der zaak in quaestie zou tot niet veel
leiden. Maar gelukkig! er zijn historische gegevens, aan
welke beiderzijds nog groote autoriteit wordt toegekend. In de
Hebreeuwsche litteratunr worden althans eenige overblijfsels
gevonden van Mozes zelven afkomstig. Deze zijn dus de
naaste bron voor de kennis van hem. Zij geven het richt-
snoer in handen, waaraan men zich heeft vast te houden.
dat veilig leidt en tot bepaalde hoogte voor dwaling kan
behoeden. Zal dit echter het geval wezen, dan moet er,
voor zooveel die te bereiken is, zekerheid bestaan in hoe
verre Mozes' eigen woorden nog te kennen zijn. Dit nu
is juist een punt, waarover veel wordt gestreden. Nanwgezet
onderzoek is dan wel in de eerste plaats noodzakelijk.

Zulk een onderzoek naar al de overgebleven documenten
in te stellen, het zou heel wat plaats en uitgebreide kennis
vorderen. t Is dus zaak voor elk, die niet veel op zijn
schouders mag nemen, zich fot eene enkele oorkonde te
beperken. Daarom wil ik eene bescheidene poging wagen
om in mijn academisch proefschrift eene bijdrage te leveren
tot de kennis van Mozes' denkbeelden op godsdienstig-
zedelijk gebied in een onderzoek naar het getuigenis, dat
zoodanige oorkonde aangaande hem aflegt. De belangrijk-
heid van het onderzoek vermindert weinig of niet, nu ik
mij tot één document bepaal, aangezien het gekozene, de
Delaloog, voorkomende in Exodus XX : 2—17 en Deutero-
nomium V : 6—18, als de hoofdoorkonde mag worden be-
schouwd. Doch ook juist deze belangrijkleid deed mij niet
dan zeer schroomvallig dit onderwerp kiezen, 't welk de
mogelijke beoordeelaars tot welwillendheid moge sternmen !
Nog meer dan ergens roep ik die in, waar het geldt de
toetsing van andere gevoelens: veel voorzichtigheid toch is
noodig, om daar zelfs niet den schijn van onbescheidenheid

op zich te laden.
Het komt er nu allereerst op aan, of de Dekaloog in zijn




11

oorspronkelijken vorm tot ons is gekomen. Want dat er
eene oorkonde van dien naam is geweest, van Mozes zelven
afkomstig, staat vast, blijkens de op dit punt eenstemmige
overlevering. Dat deze, op de bovengenoemde plaatsen ons
medegedeelde, het is (hetzij in den vorm, zooals we hem er
nu aantreffen, hetzij in den oorspronkelijken, dien men dan
uit den overgeleverden tekst denkt te kunnen terugvinden),
't werd wel eens bestreden '), maar kan naar 't gevoelen
der meest bevoegde beoordeclaars niet met recht worden
betwijfeld. De onze beveelt zich door innerlijke geschiktheid
aan boven elke andere ?), die men voor haar in de plaats
stelt. Op niet gering te achten gronden kan, zooals verder
blijken zal, hare afkomst van Mozes worden gestaafd.
Mag het dus als vrij algemeen aangenomen worden be-
schouwd, dat in Ex. XX : 2—17 en Deut. V : 6—18 de
authentieke Dekaloog is te vinden, dan kunnen wij, zonder
vrees van een, in 't oog der zaakkenners, reeds nutteloos
gemaakt werk te verrichten, hem zelven getuigenis laten

1) 0. a door Goethe (Simmtliche werke, ed. bij Cotta, II1, 18), het lantst
door Land (Theol. Tijdschr. 11, 359 vige.), die onderscheidene bezwaren aan-
voert tegen de echtheid van onzen Dekaloog, welke allen hieruit voortspruiten,
dat hij zoo weinig waarde hecht aan 't getnigenis der traditie aangaande Mozes.
Des hoogleeraars zienswijze is geheel in strijd met het ocordeel over de geloof-
waardigheid des O, T, in deze van bijna alle, zelfs de meest negatieve, critici,
gelijk hij zell erkent.  Zijn gevoelen is, voor zoover mij bekend, door niemand
afzonderlijk wedrlegd.  Alleen Tiele (Vergel. Gesch, der oude Godsd, 11, 564)
heeft "t een en ander er tegen aangevoerd. IHij vindt over het geheel L.'s argu-
menten meerendeels onvoldoende.  Ter weerlegging kan 't voorshands volstaan te
verwijzen naar de aangehanlde plants van prof. T.s werk.

) Goethe en Land t a. pp. wijzen op Ex. XXXIV : 12206 (,,'t is niet
onmogeliik de hier opgegevene geboden onder tien hoofden te bhrengen™, Land),
vigl. hiertegen Oort (Theol, Tijdschr, 11T, bl. 10 in een noot): ,,G. stelt uit het
voorgaande tien geboden op, manr doet het willekenrig, daar hij het verbod van
beeldendienst niet meerckent en het voorschrift tot viering van twee feesten als
éen beschouwt™ L. weet er blijkens zijn niet onmogelijk™ nog wel cen weg op
om dit bezwaar op te heffen. Maar Tiele haalt hun, die alzoo cen ritueclen
Dekaloog voor den ethischen in de plants stellen, een geduchte streep door de
rekening, als hij aantoont, dat de ethische geboden gewoonlijk onder zijn dan de
ritueele,




s il 1

12

aflegzcen van Mozes. Doch daartoe diende, om een
vertrouwhaar getuigenis te bekomen, vooraf te worden
onderzocht, of wij deze oorkonde nog in hare oorspronkelijke
gedaante hezitten en hoe ‘'wij haar hebben in te deelen. Dat
zijn onderwerpen geweest van veel strijd, die onder den
invloed der nieuwere kritiek, indien al zijne hevigheid, dan
toch geenszins zijne beteckenis heeft verloren. Fvenwel, om
verbrokkeling te voorkomen, zal hier niet in afzonderlijke
hoofdstukken. maar ter loops worden gehandeld over de
ongeschondenheid en de indeeling van den Dekaloog.

In ons onderzoek zien we allereerst, waarvoor de overge-
leverde oorkonde zelve wil en moet gehouden worden —
vervolgens kortelings wat deze, voor zooveel zij (dit wordt

dan nog nader tegen Land gehandhaafd) ons den oorspron-
kelijken Dekaloog doet kennen, aangaande Mozes godsdien-
stiz-zedelijke denkbeelden leert. Het onderzoek is naar zijn
karakter uitlegkundig, leidt echter van zelf tot omvangrijke
nitweidingen van verschillenden aard. Wat nangaat het hier
ingenomen standpunt ten opzichte der historische kritiek,
ofschoon hare resultaten niet veel behoeven te worden be-
sproken, moge dit het «wettig vrije» blijken te zijn! (ewis,
menige traditioneele zienswijs heeft tengevolge dier resultaten
herziening noodig — in zeer gestrengen zin —, doch wel
niemand zal in een proefschrift als dit hiervoor de bewijzen
zoeken bijeengebracht, evenmin als de niteenzetting van vele
verouderde gevoelens of van elders en historisch bekende

zaken.




Gelijk boven werd opgemerkt, komt de Dekaloog voor in
het tweede en vijfde boek van dul Pentateuch, maar lang
niet in dezelfde gedaante. Welke van beide tekstgestalten
is nu de (mlspmnlululwt{? Wij kunnen ter zijde laten de
quaestie over den ouderdom der twee boeken, zij decideert
toch nog niets aangaande de oorspr onkelijkheid van den er
in vermelden Dekaloog. Daarom vragen we: welke van
beide teksten geeft ons dan de oorkonde in haren meest
authentieken vorm? 1)

Exodus. daar het meer getrouw wil refereeren, maakt er
beter aanspraak op dan Deuteronomimm met ziju bepaald
rhetorisch en  paraenetisch karakter. Wij leggen daarom
den tekst van het 2¢ boek des Pentatenchs ten grondslag.
Alleen in geval van afwijking wordt die van het vijfde bock
vergeleken bij ons onderzoek, 't welk zelf, dit zal blijken,
deze voorkeur rechtvaardigt.

Ofschoon nu de eigenlijke Dekaloog bij Ex. XX : 2 aan-
vangt, 200 mogen wij echier de. klaarblijkelijk door den
samenste ller van het boek er bij ¢ gevoegde, introductie vs. 1,

:\‘1 DW:"I‘I“U PN D“!‘?.\ "13‘!*1 niet stilzwijgend voorbij-

) De LXX kan hier geen licht verspreiden. Zij verwart, zooals later uit de
aanhalingen zal worden gezien, de be ile redacties, wellicht ten gevolge van latere
tekstvervalsehingen, met elkodr, En hoewel de gricksche overzetting van den
Pentateuch zeer oud is, en haar een Hebrecuwsche tekst waarschijnlijk ten grond-
slag  heeft gelegen, die van den onzen afweek, zoo kan, dit is nog wel blijkbaar
te midden van de verwarring, die afwijking niet zoo groot zijn geweest, of ook
in dien Iebr. tekst bestond reeds het eigennardig verschil tusschen de lezing van

Exodus en die van Denteronominm.




gaan. Bij de vertaling dezer woorden komt al aanstonds
ter sprake de vraag: hoe de gewone (Ex. XXXIV : 28, Dt.
IV : 13, X : 4) naam van den Dekaloog, D"I.:ﬂﬂ ﬁ'L/,C het
best over te zetten? Velen spreken van de «tien woordeny.
Wij meenen met anderen het juister te vertalen door de
ctien geboden», als meer in overeenstemming met het ge-
biedend karakter dezer oorkonde, met den naam A'3 haar
Dt. V:3, 4 (vgl. Ex. XIX : 5) toegekend en met de ge-
woonte in den Pentateuch (vgl. Bertheau, die 7 Gruppen
Mos. Gesetze) om gedurig 10 geboden aan een te rijgen. Kan
het niet ontkend worden, dat ©'92% allereerst de beteekenis
heeft van woorden, zoo heeft het toch ook die van geboden,
blijkens Jos. I : 13, 1 Sam. XV : 23, 2, XII : 9, 1 Kon.
XII : 24, Esther Il : 19. We zien uit AN en ’t arab.
amara, mede uit de daarvan afgeleide woorden, hoezeer
spreken en bevelen verwant zijn en in elkajr overgaan,
gelijk ook b.v. in 't Gr., Zoyos en pjue in beiderlei betee-
kenis wordt gebezigd.

Uit dit eerste vers van Ex. XX blijkt tevens, dat de schrijver
het in de volgende verzen voorkomende in zijn geheel door
God, die op den Sinai 1s nedergedaald (hfdst. X1X), acht te
zijn uitgesproken. Vervolgens dient te worden opgemerkt,
dat de auteur van Deuteronomium eene veel langere inlei-
ding (V : 1—5) er vOor heeft geplaatst, geheel overeen-
komstiz het paraenetisch doel van dit boek. Hij wil ook
wel dezelfide oorkonde teruggeven, maar laat haar op een
anderen tijd door Mozes nog eens weer ten gehoore bren-
gen. Hij wijst terug op het feit van de promulgatie des
Dekaloogs (Ex. XIX en XX vermeld). Daarvan geven die
5 verzen een kort résumé en het wordt voorgesteld alsof
Mozes in het Overjordaansche, voordat hij stierf en Israél
het land in bezit nam, waaraan hij om zijn spoedig vol-
genden dood geen deel zou kunnen nemen, het volk onder
meer nog eens op nieuw heeft voorgehouden de oorkonde
van het verbond, dat Jahveh met hen zelf had gemaakt bij




15

Horeb, toen [Mij tot hen heeft gesproken wat de volgende
verzen (6—18) inhouden. 'tlIs hier dus eene herhaling van
hetzelfde godswoord, dat in Exodus wordt medegedeeld,
't welk zich bij beide als het authentieke aanmeldt. Geven
we niettemin bij het uiteenloopen der twee redacties aan
die van Exodus de voorkeur, zulks geschiedt om het reeds
aangegevene eigenaardig, ook in zijn Dekaloog zich openba-
rende, karakter van Deuteronomium. Niet te veel nadruk
mag evenwel op dat verschil gelegd worden, daar de afwij-
kingen geenszins het meest wezenlijke gedeelte van het
document betrefien, van waar te beter haar oorsprong te
begrijpen is. '

Naar Ex. vs. 2 luidt de aanhef der oorkonde:

Ik Janven BeEN uw Gon, die w heb witgeleid wit het land
Eqgypte, uit het diensthuis. Het begin kan ook aldus vertaald
worden : 1k ben Jahveh, uww God. In verband met de
quaesties, gerezen omtrent de afkomst van den naam Jahveh
en de betrekking van dit vers tot den Dekaloog, is 't lang
niet onverschillig, of wij de 1° dan wel de 2° overzetting
volgen, De ordening der woorden duidt eenigzins aan
welke partij in dien strijd wordt gekozen.

Van grooten invloed is hier allereerst het antwoord op
de vraag: wat hebben wij te denken aangaande den oor-
sprong en tijd der invoering van dien godsnaam? Dat de
woordvorm een  zuiver Hebrecuwsche is, zal wel niemand
betwisten.  Dat de uitspraak Jahveh of Jahve voor de ware
moet gehouden worden, zal na 't licht door Gesenius (in
Thes. ad. voc. p. 577 vgg.) en Knobel (die Biicher Ix. und
Lev. p. 20 en 30) hierover verspreid, wel geen betoog be-
hoeven. Om zoo getrouw mogelijk het oorspronkelijke te
volgen, wordt door ons de uitspraak Jahveh niet alleen
boven de onmogelijke Jehovah en de veel gebruikelijke Jahve
verkozen, maar ook om alle dubbelzinnigheid te voorkomen
steeds gebezigd. 1s men nu tot het gebroik van dezen vorm

gekomen door vergelijking der verklaring van dien naam, in




16

Ex. TIT : 14 en 15 gegeven,

spraak wordt medegedeeld door kerkvaders, die leefden in
den tijd, toen het Hebreeuwsch bij enkelen nog niet ceheel
en al had opgehouden eene levende taal te zijn, en ontvangt
hierin dus Ex. III : 14 ep 15 getuigenis van de zijde der
traditie, en dat nog wel van zeer oude traditie —
doretus (quaest. 15 in E
spraken hem uit Tufé, en
Was verwierpen

Theo-
xod.) toch zegt: de Samaritanen
't is bekend hoe z1j al wat nieuw
— dan mag men de interpretatie op die
plaats door Exodus gegeven ook niet zonder gegronde rede-
nen verlaten, vooral wanneer zij taalkundig juist wordt
bevonden. Nu is het klaar, dat naar Ex. 111 moet
afgeleid worden van een werkwoord, ’t welk @zijn» betee-
kent, wijl dien naam daar de beteekenis wordt toegekend
van «Hij, die isy ). 't Wordt derhalve als een Kal-vorm
beschouwd, Etymologisch is hier njets tegen, want MmN =
M (M7 forma antiquior pro T, Gesenius Thes, t. a, p.)
vgl. imperat. en partic. M en M, en van M als «verbum
primae gutturalisy kan het imperfe

ctum Kal zeer goed mm
en MM luiden, 2)

'} De LXX, die anders e gewoonlijk

door & xupfo; vertanlt (bij he
vaardiging  heerschte zekor reeds de

\Te ver-
valsche interpretatic van Ley, XXIV ; 16},
heeft W8 dat in Ex. II1 : 14 voor mae in de
taald en dus getoond, al is ook
Men moest

plaats wordt gesteld, door & oy ver-
de overzetting wat vrij,
hier wel zeer vrij bij het
gevaar geheel en

zien hoe 1

den zin ‘goed to vatten,
vertalen te werk gnan

, anders liecp men
al verkeerd to worden lu-:n-;u-u.

<t Is daarom niet licht in te
J8) zepeen kan, dat de LXX
ganzen rede nicht mehr verstanden™.

) Land ("Theol. Tijds, II, 157) heeft dus niet het recht de wanrde van dit
etymologische verhaal to verdenken.  Evenmin mag dan ook Ewald's
gegrond worden geneht (Gesch, d. V. Isr. 3¢ ed. IT,
den naam in Ex,

iwald (Lehre der Bibel von Gott I, 8
hier ,,den zusammenlinng dey

gevoelen
‘.."Jil_}. dat de verklaring van
I gegeven slechts een Eevalte interpretatic is van cen lnter
levend Israéliet,

Kuenen erkent (Godsd. v. Isr. 1
taling: i die is™

monotheisme,

y 270), dat de schrijver van Iix. 111,

de ver-
bedoeld heeft als de Jjmiste,

maar meent, dat zulk een absoluut
als daarin wordt gepredikt, niet in M
worden toegekend  zonder

ozes' tjd aan iemand munyr
!aulinruk:ruclui onwraakbare

(de volgens K. fu'\'.i_jz..-n_

met hetgeen omtrent zijn uit-




17

[s alzoo het woord naar zijn vorm zuiver Israélitisch 1),
de vraag rijst op: sedert wanneer is God onder dien naam
bekend geweest? Het is niet gemakkelijk hierop een zeker
antwoord te geven. Exodus VI : 2 zegt, dat aan de aarts-
vaders die godsnaam onbekend was. *)  Door Deut. III :
14 en 15 wordt deze verklaring aangevuld, daar deze verzen
de aankondiging behelzen, van God tot Mozes gericht, dat
Jahveh de naam is, waarmede Hij in het vervolg wil wor-
den genoemd. Ook Hosea XII : 10, XIII : 4 wordt Jahveh
gezegd de God van Isra@l te zijn «van het land Egypte afy,

Daarentegen schijnen Gen. IV : 26 en enkele namen in
1 Kron. IT : 24, 25, VII : 3, 8 voorkomende, die geacht
worden met Jahveh te zijn samengesteld, vooral die van
Mozes” moeder Jochebed (Ex. VI : 20, Num. XXVI: 59)
op een vroeger voorhanden zijn van den naam Jahveh, voor
den tijd van Mozes, te wijzen. Geen wonder dus, dat
Ewald aannam, dat Jahveh in Mozes' familie reeds vroe-

die deze ;:t'lt‘l‘l'lll‘ echter, 1'-‘i.i zgullen dit later zien » YOOI zoover .'i_i uit den ”U];n‘«-m;_:
waren te verkrijgen, tracht weg te cijferen. Dergelijfke bevooroordeclde bewijs-
voering kan men ook vinden in Schenkel's Bibellexicon, III, 170, waar
Schrader zegt: ,es steht doch ernstlich z2u bezweifeln, dasgz ein goleher mehr oder
weniger metaphysischer Begriff, wie derjenige eines absolut sein selbst Seienden
o & w., sollte in der Urzeit Israels bereits so lebendig gewesen sein, dass dor-
selbe bet der “l'lll'u'llllll.: Gottes l:l::-.ﬁ;_:r!u‘nli und bestimmend ‘.:I_'\\'l'|'llt‘|] \"iil‘t‘.‘.

Er is derhalve buiten de dogmatische geen reden sanwezig, om bij de ver-
klaring van het woord nma af te w ijken van de interpretatie, in Ex. III gegeven,
en b, y. het als een Hiphilsvorm op te vatten (Kuenen en Land o. n.), waarhbij
de naam de beteekenis Krijge van Schepper™,

1) De meening, dat de nanm Jahvel van Koaoniinitischen ooy Sprong zon zijn,
door de Ismélicten alzoo nan hunne vijanden zou zijn ontleend, heeft Kuenen
t.oa pe I, 898 op dengdelijke gronden bestreden. Vel Baudissin, Studien zur
Semit. Religionsgeschichte, Heft 1, 297,

2) Vgl H. Schultz A. T. Theol. I, 203.

Ochler’s beroep (Theol. des AL T, 1, 140) op v& T om te bowijzen, dat LA
hier de beteckenis heeft van ,,erkennen™, baat nict, w ijl (vgl VIIL: 18) het ook
danr met die van kennen™ of weten™ samenvalt, gelijk in Pe, LXXVI: 2 (men
moge het daar al vertalen door werkennen™) er toch een (kennen®™ aan ten grond-
slag  ligt. ¥ ¥ kan nimmer beteckenen : hij was (wel bekend, alleenlijk) niet

erkend.




18

ger werd vereerd. Ook Kuenen, hoewel hij (t. a. p. I,
308 onder 2°) aan het bewijs aan de namen uit den vOOr-
Mozaischen tijd ontleend, weinig waarde hecht, acht (p. 276)
het allerwaarschijnlijkst, dat de naam Jahveh reeds voor
Mozes, hoezeer dan ook in beperkten kring, in gebraik
was. Dit laatste gevoelen wordt niet weinig aangedrongen
door de opmerking van Baudissin, Jahve et Moloch,
p. 76: «An vero credibile est, legislatorem Israelitarum genli
suae notionem unius dei inculcare potuisse, quam suamet
ipsius cogitatione recens invenerity ?

Jahveh zal dus eene nieuwe openbaringsnaam zijn van God,
die allereerst onder dien van Kl bij de Semieten werd ver-
eerd (vgl. Baudissin, t a.p. 8), en bij de voorvaderen
(van daar een God., wiens roem bekend was, Ex. I11: 14 en
15) der Israélieten meer bepaald als " l"\‘ (Gen. XVII : 1,
XXVII : 3 vgl. met Ex. 1T : 6, XV : 2, XVII: 4, Dt. s
M1 en2, IV:4, VI:3, XII : 4, XXVI : 7, XXVII : 3);
den God derhalve, dien de Israélicten ook reeds voor Mozes
kenden, maar omtrent Wien hij wederom helderder kennis
heeft verspreid, waarvan de algemeene invoering van dien
godsnaam door hem getuigenis allegt.

Wijl nu de overzetting: «lk ben Jahveh, uw God» het
minder in 't licht stelt, dat die naam tot nog toe niet al-
gemeen bekend was, verdient de andere de voorkeur.

1 Jahveh ben ww God '), de God des verbonds, die u heb
witgeleid wit Egypleland, uit hel diensthuis. Dat bijvoegsel

1) Veelal ziet men in het yuw God™ cene beperking van Jahveh tot [srails
God, er ligt echter oorspronkelijk meer deze zin in, dat onder alle volken slechts
én het is ten deel gevallen Jde kennis van den Waarachtize op aarde te bewnren.

%t Is bekend, dat in het oorspronkelijke voor God gebrnikt wordt het meervoud
:'7"5. Evenwel het bezigen van een pluralis voor den naam des éénigen Gods
kan, als bloot den vorm betreffend, niet den minsten annstoot geven, daar de
Terailieten nog vele andere bij den cultus behoorende gebruiken hadden, die aan
het polytheisme herinneren.  Wellicht vonden onder de Isrélieten de geleerden,
gelijk nog tegenwoordig, in dit meervoudiz woord een quantitaticye of abstracte of

intensieve beteekenis.




19

geeft aan, waarom Jahveh hun God is: Hij heeft de verlos-
sing uit Egypte bewerkt. Nu is het de vraag, of die laatste
woorden wel tot het document in zijn oorspronkelijken vorm
behooren. Dit wordt ontkend, en dat niet alleen van dit
toevoegsel, maar ook van vele andere, waaronder meer uit-
gebreide gedeelten der ons overgeleverde oorkonde. Wat
de schrijvers der boeken aangaat, we merkten in den aan-
vang reeds op, dat zij het document naar hun tekst voor
oorspronkelijk houden. Hierop moet zeker nog al wat wor-
den afgedongen. Voorloopig is reeds gewezen op de vele
verschillen tusschen de teksten van beide boeken, welke zeker
reeds woordelijke echtheid van de 2 redacties bmt( ' sluiten,
en ook het vertrouwen, dat eene van beide den aulln.ntlcl\un
Dekaloog geeft, zoo het al bestond, verzwakken, Daartegen
bestaan bovendien vele bezwaren ). Vestigen wij een blik
op de oorkonde, zooals zij in den Pentateuch voorkomt,
dan valt aanstonds in 't oog de uitvoerigheid van enkele
geboden, terwijl de overigen zeer beknopt blijken. Zulks
geeft voorzeker gercede aanleiding om die grooteren er van
te verdenken, dat ze zijn uitgebreid *). Te meer waar we

1 Wel wat  bevoorcordeeld schijnt O ehler, t. a. pes I, 289 nldus sprekende
van deze beswaren: ,die Versuche den Dekalog zu verstiimmeln und zu verein-
fachen beruhen anf den willkiislichsten Hypothesen,™

2) Tegen Keil's (Bibl, Komment. I, 168) beroep op Ex. XXXII: 156 om te
bewijzen, dat, daar de tafels van voren en van achieren beschreven waren, de
uitgebreidheid der geboden weinig afdoet, geldt wat reeds Meier (die urspr,
Form des Dekalogs p. 10) opmerkt: de uitbreiding van den tekst door de maotieven
zal wel reeds den schrijver hiervan sanleiding hebben gegeven om te denken, dat
deze tafels van wed razijden beschreven waren.

Meent Heilbut (iih. die urspr. und richt. Einth, d. Dek, p. 38): het bezwaar,
dat voor zulk ecne menigte woorden, als die eerste geboden bevatten, geen plaats
Was op de steenen tafels is niet van gewicht, als men bedenkt, dat die tafels er
wel groot (Talmud Jderusehalmi, Schekalin, VI, 1) naar kunnen zijn geweest,
dan, buiten en behalve dat het bezwaar van wijdloopigheid der geboden o. a.
blijit, merke hij niet op, dat er bij die sanname moeielijkbeid ontstant met 't ver-
melde t. . p., dat Mozes de tafelen in shne hand had.  Overigens verkrijgt
wlk een bezwanr als 1L bestrijdt ook alleen voldoende krac ht, als men op het,
Yoor *t doel des De kaloogs, overbodige der toevoegsels ziet.




20

weten (vgl. Knobel t. a. p. 196 e. a.), dat wetten, gelijk
deze op steenen tafels (Ex. XXXI : 11 e.a.) gegraveerd,
gewoonlijk zeer kort waren, zoodat dit ook wel met de onze
het geval zal zijn geweest. Wordt toch van iedere wet
reeds vereischt «jene scharfe deutliche kirze zum besten
der richter wie der zurichtenden» (Ewald), te eerder mag
men ze verwachten, wanneer het gelijk hier de grondwet
des godsdienstig-zedelijken levens geldt, welke ieder zich
vast dient in het hoofd te prenten. Voorts behelzen, ten
minste in steen gebeitelde, oorkonden gewis alleen de aller-
noodzakelijkste woorden. Dit alles in aanmerking genomen,
kunnen we niet gelooven, dat de Dekaloog naar Exodus of
Deuteronomium geheel de oorspronkelijke is. Evenwel zulke
op den vorm gegronde vermoedens zijn geenszins voldoende
om de corruptie of onechtheid genoegzaam te constatecren:
daartoe zullen ze door aan den inhoud ontleende bewijzen
dienen te worden versterkt. Bieden zich nu dezulken aan
in vs. 2, van welks laatste en grootste gedeelte het om
zijn omvang reeds waarschijnlijk is, dat het niet op de stee-
nen tafelen voorkwam? Gewis, want op de vraag: wat is
het meest wezenlijke gedeelte? zal het antwoord moeten
luiden: het eerste. Wat daarop volgt van de verlossing
door Jahveh tot stand gebracht, dit is een daarmeé nauw
verbonden motief, 't welk de Israélieten krachtig zal aan-
sporen dankbaar Jahveh, den bevrijder uit zoo zwaren druk,
te dienen, maar op die eerste woorden: «lk Jahveh ben uw
Gody komt het aan, vgl. Lev. XI : 44 e.a., waar 't zelfde
voorkomt en meer vereenvoudigd nog in Lev. XIX : 12 e, a.:
herinneringen aan het eenvoudig woord der steenen tafelen.
Zijn ons dus de gegeven verklaringen ernst, dan moet er
toe worden besloten, dat de eerste woorden alleen de authen-
tieke zijn.

Was dan dat laatste gedeelte al niet in de steenen gegrift,
er moet niettemin een hooge ouderdom aan worden toe-
gekend, gelijk blijkt uit de menigvuldig in den Pentateuch




21
voorkomende herhaling. dat Jahveh de Israélieten uit Egypte
heeft verlost: Ex, XXIX : 46, Lev. XIX : 36 e. a., vgl
mede Hosea XII : 10, XIIT: 4, Ps, LXXXI: 10. Ook geldt
dit van B™3Y M'232, Dblijkens het voorkomen dier woorden
ook nog op andere plaatsen b.v. Ex. XIIT : 3, Dt. VI: 12,
Jos. XXIV : 17 enz.

Doch in welke betrekking staat de aanhef der oorkonde :
Il: Jahveh ben uww God tot den Dekaloog? Om dit uit te
maken dient geantwoord te worden op de vraag: welke zijn
de 10 geboden? Het O. T. geeft geen antwoord, dan voor
zoover het kan worden opgemaakt uit den tekst des Deka-
loogs.,  Bekend is de strijd over zijne indeeling gevoerd, maar
ook zeer goed is het te begrijpen, dat men op zoo verschil-
lende wijze hierin te werk ging. Daar toch, zoo lang er over
15 getwist, de tekst, gelijk hij ons vermeerderd in het 2° en
9* boek van Mozes is overgeleverd, werd vastgehouden,
200 moest men wel tot allerlei vreemde indeelingen komen.
Reeds vroeg waren de Joden het er niet meer over eens.
Van de indeeling, door Philo en Josephus gemaakt, week
die der andere, ons bekende, Joodsche geleerden af), En
is het waar, dat de Paraschen, bijzonder de kleinere, zeer
oud zijn, dan blijkt uit het samenvatten van vs, 2—6 (die
gewis volgens aller meening 2 geboden behelzen) in één
Parasche, dat in den ouden tijd hier reeds verschil over
bestond, of dat men het er zoo nauw niet meé nam. als
ook openbaar wordt unit de ongeregelde orde, waarin de
afzonderlijke geboden in het O. en N. T. worden aangehaald,
men vergelijke b, v. Lev., XIX, Matt. XIX enz.

Beoogen dan ook al streng genomen de Paraschen geen
indeeling van de oorkonde, zij kunnen evenwel niet geacht
worden er geheel buiten om te gaan. Waren oorspronkelijk

1) Aan dit verschil kan Heilbut (t. a. p. 28) geenszins de beteckenis ontne-
men door beide schrijvers betronwbaarheid te ontzeggen, alleen om 200 nu en dan
wel eens bij hien voorkomende onnauw kenrigheden. De andere Joodsche geleerden

Waren nanwkeuriger, maar daarom nog niet meer betrouwbaar,




22

in den Dekaloog er maar negen (die van vs 17 is zeer
waarschijnlijk later ingevoegd, vgl. Heilbut, t. a. p. 17 vgg.),
zoo geven zij gegronde aanleiding tot het vermoeden, dat
men dus in de oudheid reeds geen partij dorst kiezen in
den strijd gerezen over de vraag, waar de twee eerste ge-
boden elkair begrenzen, die ook de quaestie betrof in welke
betrekking vs. 2 tot het geheel staat. De, waarschijnlijk
door Mozes zelf reeds, geparaphraseerde oorkonde bracht
hen op een dwaalspoor. Alleen dus een kritisch-exegetisch
onderzoek kan het lichi doen opgaan bij het vragen naar
den oorspronkelijken Dekaloog 1).
Thans kan het bepaald worden hoedanig de plaats is, die
de aanhef bekleedt. Dit is ons veel gemakkelijker gemaakt,
nu het bleek, dat we aan de Joodsche en andere indeelingen
naar den bestaanden tekst ons niet zeer hebben te storen.
Afgaande op het karakter van de woorden zelf: [k Jahveh
ben ww God, moet het erkend worden, dat deze aanhef
niet op een gebod gelijkt %). Zij, die hem dan ook als een
der 10 artikelen dezer oorkonde beschouwen, willen daarom
mede haar niet de «tien gebodeny maar de «tien woordeny
hebben genoemd, 't welk, we merkten het reeds boven op,
0. a. geheel indruischt tegen het gebiedend karakter van
het overige deel, de eigenlijke 10 geboden, waarvan in
Ex. XX : 6 kennelijk als van de ﬂh‘J wordt gesproken.
Hoe ging het ook aan, dat om der wille van één artikel
het geheel den naam van «woorden» zou dragen, terwijl
het oorspronkelijke even goed — en in een zin gelijk hier
gebezigd , zelfs beter — door «geboden» wordt overgezet, als
ook veel meer overeenkomstig den aard van al de andere
artikelen, alle welke geboden zijn? Het eerste daarentegen,

1) Ook de door Talmudisten er bij gevoegde dubbele accentuatie geeft geen licht,
daar deze zich naar de Paraschen- en versafdecling richt.

?) Spreekt Heilbut (t. a. p. 34 vg) er over, dat vs. 2 ook wel voor cen
gebod volgens velen kan doorgann, wij houden er ons bij, dat 't niet zulk cen

karakter draagt, zoolang den zin der woorden geen geweld wordt aangedaan.

|
j
]
%*.




23

.

de aanhef, is in den toon eener aankondiging '). Knobel,
die het als een der 10 woorden beschouwt, heeft deze on-
gelijkheid willen verklaren. «Man sollte erwarten, zoo zegt
hij: Erkenne, dasz Ich Jahveh dein Gott bin. Allein dieses
Erkenntniss war bei Israél schon vorhanden» ?). Verklaard
is hierdoor de ongelijkheid in den vorm nog geenszins. Het
bezwaar, dat het niet een der tien geboden kan zijn, blijft
in zijn volle kracht met al wat, volgens hetgeen we zoo-
even opmerkten, nog daarbij komt. Bovendien, de erkenning
van Jahveh als hun God bestond, gelijk boven is besproken,
allerwaarschijnlijkst voor Mozes nog slechts in beperkten
kring. Wij kunnen het echter met dien geleerde eens zijn,
dat deze aanhef de «Grundwahrheity mag heeten in zich te
bevatten, en tevens, dat het niet «bloss etwas Einleitendesy
kan zijn. Het bekleedt, hoewel niet eene gelijke als de ge-
boden, gewis eene zelfstandige plaats. Het is meer dan een
aprooemium quiddam in totam legcemy (Calvijn, Inst. II,
8, 13), 't is de «Ankindiging des laulwerdenden Gollesy
(Ewald).

Er zijn aan de bestreden argumenten om te bewijzen, dat
«lk Jahveh ben uw God» een der 10 D237 is, geene nieuwe
toegevoegd, zoodat we met vele zeer oude getuigenissen ¥)

1) Reeds Origenes homil. 8 in Ex. merkte het op: ,lie sermo non sermo
mandati est, sed quis sit, qui mandat, ostendit™  Dit bewijst ook zijne gedn-
rige herhaling in den Pentateuch, Calvijn (Inst. 1T, 8, 12) zeide van hen, die
het als een der 10 heschonwen: yprimi capitis vice promissionem statuunt sine
]nr.'u'l'l‘]'-tn".

3 So stellten die Alten, zegt K nobel, ;:r]ijk hij het met voorbeelden ophel-
dert, dic Gottesverchrung an die Spitze ihrer Gesetze™  Juist, maar daar moest
gemeenlijk worden  gepredikt, dat er goden waren, waarom Keil te recht de
vergelijking unzutreffend™ noemt,

3) Om die van later tijd voorhij te gaan, wijzen we op de door Philo en Jogephus
gegevene getuigenissen, welke door nog wel andere wellicht zouden kunnen worden
gestanfd, indien niet de Joden zich unaniem in hun werken tegen de indeeling
van genoemde schrijvers hadden verklaard, en dasrom al wat in de traditic haar
ongunstig was ook eenzijdig op den voorgrond gesteld.  Van daar, dat Heilbut

(t. & p. 28) cogensehijolifk met veel recht de Joodsche indeeling de traditionecle




24

op onze hand, met nog een zeer krachtig argument, nl. dat
er buiten den aanhef toch 10 geboden zijn, in 't vooruit-
zicht, gerust kunnen zeggen: hoewel 't op de steenen tafelen
voorkwam en een integreerend deel uitmaakt van de oor-
konde, bekleedt het eene van de andere artikelen verschil-
lende plaats, als behelzende het antwoord op de vraag: met
welk recht God geboden geeft, en wel zulke, als hier volgen.

Op deze aankondiging volgt dan het EERSTE GEBOD.

Vs. 3. Gu ZULT GEENE ANDERE GODEN VOOR MIN AANGE-
ZICHT HEBBEN.

De twee redacties zijn hier eenstemmig. De LXX heeft :
in Exodus ‘JDT 7;? door whyr Zuév, in Deuteronomium door l

mgo mposwmov pov overgezet. De exegeten ') verdeelen zich
dienovereenkomstig hier in twee partijen. 't Verschil van
vertaling in de Gr. overzetting bewijst, hoe men het er toen
reeds niet over eens was. Knobel zegt: «an meinem
Antlitzy is wel de eigenlijke ?), Rosenmiiller (Scholia I

403): de Hebr. uitdrukking beteckent nooit: «practer mey
maar steeds: «coram me, prae conspectu meoy. Zij betee-
kent ook eenvoudig «voor mijn aangezichty: zoodat ik ze
aanschouw (vgl. Gesenius, Thes. t.a. p. en 1112), en geeft
dus eene persoonlijke tegenwoordigheid te kennen, gelijk
alle met D2 salungestelde praeposities, zie b. v. Gen.
kan noemen, terwijl zij toch waarschijnlijk ecerst onder de oppositic tegen de
andere, die de Kristenen ook meestal voorstonden, dit karakter heeft kunnen
verkrijgen,

1) Ewald (Gesch. d. V. Ier. II, 20) verdedigt de uiterst gezochte vertaling
wyor mir” d. i. als wollten sie mich unsichtbar machen, vgl. zu Ps. XVI : 2.

Steinmeijer ,der Dekalog™, 1875 p. 95 houdt op grond van Deut, XXXNII :
39 de overzetting whny ueb voor de juiste. Maar waarom belelst deze plaats
juist de verklaring van e 5?7 Er is geenerlei bijzondere betrekking tusschen die
plaats en de onze.

2) Doch met "t oog op vs. 23 van Ex. XX houdt hij ,,anf meiné Person darauf®
voor beter. Vragen we echter, of dit vers nu eene nadere interpretatie van vs. 3
geeft, dan moeten we zemgen, dat daarvoor geenc bepaalde sanwijzing bestaat,
en zeker is het dit niet, als het laatste gedeelte van het hoofdstuk van eene andere
)e

»
a*/

hand is als "t cerste (Oort, Theol. 'Ijds, III, p. 5 vg
]




25

XXXIT : 31, Lev. X : 3, Num. IIl': 4, 2 Kon. XIII : 14,
Ps. IX : 20. Voor Jahveh’s aangezicht alzoo geene andere
goden, D™NN O'ION! De pluralis van ’t adject. verbiedt
hierbij aan «eene godheid» (Meier t.a.p. 19, Ewald L.
d. B. v. G. I, 244%) te denken, waartoe ook de sing. (')
van 't werkwoord geene aanleiding geeft (vgl. Knobel en
Keil op Gen. I : 14). Wordt DVION van den éénigen God
cebezigd, dan heeft het steeds een sing. van 't adject. bij
zich (met zeldzame uitzondering b. v. 1 Sam. XVII : 206 en
36, waar aan eene zuiver grammatische overeenstemming
het begrip van het woord is ten offer gebracht), vgl. Ps.
VII : 10, LVII : 3. Werd het dus in de beteekenis van
godheid gebruikt, deze regel zou hier ook zijn gevolgd.

't Is bedoeld in den polytheistischen zin: «godeny.
DTN, Exegor, calieniy niet «aliin, N, «cein zweiter, folgender,
wodurch pluraliter der Finzigkeit und Ausschliesslichkeit Jah-
veh's wiedersprochen wird» (Schroder in Lange's Bibelw.
A. T. 11T, 79). Dit gebod veronderstelt echter geenszins
het bestaan van andere goden, gelijk Oort (Theol. tijds. 111,
{7y wil. DYINN DTN wordt doorgaans van goden gebezigd ,
die naar de opvatting van den godvreezenden Israéliet niet
bestonden, blijkens Ex. XXXIV : 14, Dt. VI: 14, VII : 4,
Jer. 1 : 16, VII : 18 enz. Zoo kan vs. 3, naar recht ver-
klaard, niet anders dan onze opvatting van vs. 2 bevestigen.
Wordt in vs. 2 de grondwaarheid : «Jahveh, de verbondsgod
is Israéls God» uitgesproken, vs. 3 behelst een verbod, dat
daaruit noodzakelijk voortvloeit, 't is speciaal eene waar-
schuwing tegen alle afgoderij, d. 1. vereering van iets als
(od, 't welk niet God is. Hieronder zijn geen afgodsbeelden
te verstaan gelijk Knobel aangeelt, die in de uitdrukking
5.‘I|'1 hiervoor het zeer gezochte bewijs vindt. Hij beweert:
zij beteekent doorgaans «hebbeny, Dit is juist, doch men weet
hoever dit «hebbeny zich kan uitstrekken, en dan meenen we
toch, dat men ook wel van goden, die men zich niet onder




26

een beeld voorstelt, zal kunnen zeggen, dat men ze heeft.
Aan beelden behoeft daarom in vs. 3 niet gedacht te zijn.
Er wordt bedoeld: alle andere goden zijn overbodig naast
of onder Jahveh, wiens aangezicht over alles gaat, vgl. Ex.
I : 9, Dt. XXXT : 17, Ps. XXXIII: 13 vgg., Ps. CXXXIX.
De omstandigheden vereischten ook zulk een afzonderlijk
gebod van andere, d. i. niet zijnde, goden. Immers de volken
om de Israélieten heen wonende vereerden vele goden, den
hemel zelf, zon, maan, sterren, hetzij eenige verpersoonlijkte
natuurmacht enz. Dat de Israélieten gedurig hiertoe over-
helden vooral in Mozes tijd. is best te begrijpen; hoe ze
er gedurig toe vervallen zijn, bewijst hunne geschiedenis
en tevens, dat dit gebod, in den hoven aangegeven zin,
dus geenszins overtollig was.

Nog duidelijker zal dit alles blijken juist te zijn bij de
behandeling van vs. 4, 5, 6, welke door velen voor eene
latere verklaring van en toevoegsel tot vs. 3 worden ge-
houden.

Vs. 4—06, gewoonlijk het 20 Gepon genoemd, luidt wel
vertaald aldus:

* «Gl ZULT U GEEN AFGODSBEELD MAKEN, en voor iedere
gedaante, die omhoog in den hemel en die omlaag op de aarde
en die in hel waler onder de aarde is, * zult gif v niet buigen
en gij zull ze niel dienen, wanl Ik Jahveh, ww God, ben een
yrerzuchtiy God, bezoekende zonde van vaderen aan kinderen,
aan het derde en aan hel wvierde geslacht by hen, die My
haten en bewijzende genade aan duizenden bij hen, die Mij
liefhebben en Myne geboden bewaren.

In deze verzen openbaart zich de eerste afwijking tus-
schen de {iwee Hebr. redacties van den Dekaloog. Het
verschil is echter niet groot, bepaalt zich tot het weg-
laten of toevoegen (al naarmate men de Exod. of Deut.
lezing voor de oorspronkelijke houdt) der copula 3, eens
in Ex. vs. 4 of Dt. vs. 8, en eens in Dt. vs. O of Ex. vs. 5.
De LXX neemt de afwijkingen niet over, doch maakt er




27

enkele onbeduidende ') bij. Overigens is de lezing van beide
volkomen gelijk.

De eerste afwijking in den Hebr. tekst is de belangrijkste,
daar van het al (Ex.) of niet (Deut.) plaatsen der copula
voor ﬂJT‘Jﬁ"?? veel voor de vertaling en beteekenis van den
zin afhangt. De XX vertaalt door ovdé smarros duniwua ooc.
Zij schijnt den zin van beide redacties te willen weérgeven,
maar maakt er dan iets van, dat met het oorspronkelijke
niet overeenkomt. Iet komt nu allereerst, om te kunnen
beslissen welke lezing de ware moet zijn, op de beteekenis
van de woorden 70D en ?'1.:11’.3?_\ aan.

Omtrent het eerste is men het vrij wel eens. 't Is oor-
spronkelijk een behouwen of onbehouwen steen, zinnebeeld
der godheid (Ewald), een uit hout of steen gemaakt beeld
om een god voor te stellen (Knobel, Keil).

Beteekent het woord eenvoudig beeld, in den mond van
een Jahvehdienaar is 't bepaald een afgodsbeeld *) (LXX
eldwhor). Deze algemeene beteekenis moel er aan worden
toegekend, niettegenstaande het Richt. XVII: 3 vgg. van
een Jahvehbeeld wordt gebezigd: voor een Jahvehdienaar
toch was ook dat beeld een afgodsbeeld.

Het tweede woord is in de statenvertaling overgezet door
agelijkenisy (LXX cunwope). Ewald en Keil toonen aan,
dat het niet beteckent beeld of gelijkenis, die de mensch
maakt, maar gedaante (gestalte), die verschijnt, vgl. Num.
XII : 8, Deut. IV : 12, 15 vgg. Job IV : 16, Ps. XVII: 15.

Zeide nu reeds Oort Theol. Tijds. 1, 202, 11, 16 : «de

1) In Ex. vs 5. geeft zij '3 door yap terug, waar zij in Dt. vs. © het met ore
heeft vertaald, en in 't zelfde vers lezen we bij Ex. fw: met cen Gen., waar in
Deut, b door émt met een Ace. i8 overgezet.

2) Onnoodig is het, om gelifk Knobel (t. a, p. 202) en Meier (6 o p 22)
te zegegen, dat hier niet alle beelden of afbeeldingen van wat dan ook worden
verboden, Zulks ware te absurd. In cen Religionsgesetz 15 natourlijk alleen
sprake van godenbeelden. Calvijn zeide reeds: ,quod stulte quidam putarunt, hic

damnari sculpturns et picturas quaslibet, refutatione non indiget™




“t

.

28

lezing van Exodus «heeld of eenige gelijkenis» geeft be-
zwaarlijk eenen verstaanbaren ziny, nog meer is dit het
geval bij de veranderde overzetting der woorden. Zouden
we ons dus tot Deut. moeten wenden? Maar daarmede is
niet verklaard, hoe die ) in den Exod. tekst is gekomen,

en we mogen toch ook de meer betronwbare Exod. redactie

maar niet laten varen zonder eerst te hebben beproefd, of-

wij haar niet moeten blijven verkiezen bij eene juistere
opvatting. De Deut. laat de Y weg, misschien door vergissing
of ook met opzet, mogelijk, omdat het bij hem, gelijk nog
wel meer zal blijken, niet zoo nauw wordt genomen met
het zuiver teruggeven. Evenwel houdt ook Ewald hier
de Deut. voor de betere lezing. Wel wat onbegrijpelijk,
want bij zijne vertaling: «jede gestalt, die im himmel oder-
halb, oder auf erden unterhalb, oder im wasser unter der
erde — denen solst du nicht huldigen noch dienen» wordt
dan het verband met het voorgaande gemist, en dit moet
toch blijven bestaan, ook al is het tweede lid van vs. 3 en
vag. slechts een toevoegsel. De copula Y is een zeer on-

schuldig verbindingsmiddel. Behoudens deze kleine aan-
merking, die op Ewald's handelwijze dient te worden
gemaakt, moet zijne overzetting voor de juiste worden
gehouden, want zij geeft het vers weér een verstaanbaren
zin, volgens beide lezingen zelfs,

Keil staat eene andere vertaling voor, daar hij meent,
dat .'1.3’%? (vs. 4*) hier met een dubbelen ace. is geconstruéerd.

Ten onrechte, want aldus wordt dit werkwoord gebruikt,
wanneer het geldt eene zaak gemaakt uit eene andere,
zoodat het volkomen aequivaleert, vgl. Gen. VI : 14, Ex.
XXX : 25, Maar hier aequivaleert 23D niet met 't geen
omhoog in den hemel enz. is. Was er bhedoeld: zlj mogen
dat niet fot een 205 maken, dan moest er 2 bijstaan, vgl.

Jer. X : 13, en ook waarschijnlijk 59 voor ‘?3:'3 zijn geplaatst.




29

UN reflecteert op 7'1,11‘.);'\'53, zoodat de vertaling luidt:
iedere gedaante, die in den hemel is enz., 't welk geheel
beantwoordt aan de Dt. IV : 12, 15, Job IV : 16 gegevene
voorstelling. En al staat bij 29 niet het artikel, toch kan
er TN
Gen.T : 29, VIII : 21, IX: 3, Richt. 11:15, 2 Sam. VI : 1.
Meenen Knobel en in navolging van hem de Goeje (Theol.
tijds. I, 477), dat de suffixen in 't begin van vs. 5 betrek-
king hebben op DN omR, Oort (Theol. tijds. IIT, 16Y)
heeft hen reeds weérlegd, als hij zegt: «een sufl. plur. kan

op volgen, gelijk er PN aan kan voorafgaan, vgl.

zeer goed terugslaan op een collectivamy. Naar onze op-
vatting slaan de suffixen alleen op TN, zoodat, gesteld
9 Kon. XVII : 41 en Ps. XCVIL: 7 bewijzen de mogelijkheid,
dat 525 T3 kan worden gezegd (Keil), dan is dit bewijs
toch voor ong overtollig. Gelooft Oort, dat de woorden in
5 evenveel aan het eerste als aan het tweede gebod doen
denken, wij houden op de aangegeven gronden het er voor,
dat ze bepaald op het tweede (vs. 4Y) terugslaan, dan behoe-
ven we het verband niet te verbreken, en hebben aan geene
interpolatie (van vs. 4, zooals de Goeje wil) te denken.

Voegt de Goeje er nog aan toe: «ook het bvgnw. N3p
bevestigt Knobel's opvatting, daar dit niets met hLet ver-
vaardigen van afbeeldingen te maken heeft, maar een voor-
treffelijken zin oplevert, als men het met den inhoud van
vs. 3 in verband brengts, Oort schijnt dit niet als een
argument te beschouwen, daar hij het voorgaande van Kno-
bel het eenige noemt. Als Keil en Oehler (A.T. Theol,
[, § 85) zouden we kunnen zeggen, dat deze verzen D oen
6 (eene bedreiging en belofte bevattende voor hen, wien de
seboden van vs. 3 en 4 gelden) op beide geboden ") terug-

1) Hoe kan Heilbut (t. oo p. 27) hieruit toch de gevolgtrekking opmaken , dat
men deze geboden dus als onnfscheidelijk, als eigenlijk ¢én beschouwen moet LAl
worden ze beide door ¢céne |'c'-l:‘l'i.;:ih1_: en belofte ter hunner II;\L('.min;: ;:n'll:lm,

danrmede worden ze nog niet geidentificeend.




30

slaan, maar dit is niet zoo vast en zeker, dat het als een
afdoend argument kan gelden. Zulk een hebben we echter

wel, wanneer we op grond van Dt. IV - 23, waar N2 in
't zellde verband voorkomt, volhouden. dat het een zeer
goeden zin oplevert met den inhoud van vs, 4 in verband
gebracht, want Jahveh is een jverzuchtic God ook tegen
het vereeren van 933 en A3Y20. Dat 533 127 hier wordt

gebezigd, beide in den zin van een afgodsbeeld maken en
vereeren, is wel duidelijk, vgl. Lev. XXVI:1, 't eene volat
uit het andere. De Goeje vat het al te letterlijk op, alsof
het vervaardigen hier alleen verboden was.

Er is alzoo — tenzij men de door de Talmudisten gemaak-
te punctuatie, die der bovengegeven vertaling niet gunstig
is, voor een bezwaar mocht houden, waaraan echter wel
niemand, vooral nu al ‘’t overige er voor spreekt, eenig
gewicht zal hechten — volstrekt geen reden om Ewald’s
overzetting op te geven. Zij beveelt zich door hare klaar-
heid boven alle anderen, die meerendecls te veel verklaring
behoeven, aan,

ene andere vraag rijst thans Op: mag vs, 4* als een ge-
deelte van den oorspronkelijken Dekaloog worden beschouwd ?
Vs. 5" en 6 maken daar natuurlijk als motieven, ook 4*en
en 5* om hunne uitgebreidheid geen aanspraak op. Volgens
sommigen, die vs. 2 mede als een der 10 037 beschouwen,
behoort 't eerstgenoemde gedeelte niet tot de oorspronkelijke
oorkonde,

Laat ons zien welke hunne gronden zijn. Knobel be-
weert: «vs. 3 wordt in vs. 4 vgg. weiter ausgefithrt und
besonders begriindety, zoodat hier eigenlijk hetzelfile wordt
gezegd (maar uitvoeriger) als in vs. 3 («na vs. 3 1s wat
vs. 4 belelst als iets overbodigs te beschouweny, Kuenen
La.p. I, 283). Knobel voert voor deze meening aan, dat
in D™NN DNON reeds liggen opgesloten alle afgodsheelden.
Was de Dekaloog uit den profetischen tijd, er zou niet zoo




a1

groot logisch bezwaar tegen deze redeneering bestaan, daar
toen ieder geacht kon worden bij eenig nadenken te be-

4% in

grijpen, dat een verbod als vs. 3 een ander als vs.
zich sloot. Dat zijne opvatting van vs. 4 de ware is, staaft
Knobel dan ook alleen door aanhalingen uit boeken van
den profetischen tijd : houdt dus reeds voor bewezen wat
uitgemaakt moet worden, nl. dat ook deze verzen uit dien
tijd afkomstig zijn. Nu kunnen zij zelve geacht worden het
eenigermate te bewijzen, dat dit niet het geval is, wijl hier
niet afgoderij en beeldendienst in één gebod worden ver-
oordeeld. Van waar anders die bepaalde afscheiding tusschen
vs. 3 en 47 Is vs. 3 een der geboden, 't volgende wil ook
als zoodanig een gerekend worden: het vangt op dezelfde
wijs aan, heelt geheel en al den vorm van een gebod, en
wil dus niet slechts voor eene verklaring van vs. 3 gehou-
den zijn.

Daarom heeft de Goeje ook zeer juist gezegd: «Knobel
heeft geen recht 't voor een «weitere Ausfithruigs van het
derde vers te houdeny. Hij stelt een geheel ander dilemma:
«of men neemt vs. 3 en 4 als twee afzonderlijke geboden,
of men verwijdert vs. 4 en verbindt vs, 3 met vs, 5. In 't
eerste geval behooren vs. 4 en vs. O bij elkadr, waartegen
de boven aangestipte niet geringe bezwaren gelden». Wi
zagen, die bezwaren eigenlijk zijn het er geene, en zouden
wel niet zijn geopperd, wanneer slechts het zinverband goed
was opgevat, dus houden wij vs. 3 en vs. 4 voor afzonderlijke
geboden. De boven gerechtvaardigde vertaling geeft eene
veel beter doorloopende rede dan elke andere, waarbij men
met vs, D weer een nieuwen zin moet aanvangen, die in
zeer onduidelijk verband staat met het voorgaande, zoodat
het wel cenigzins begrijpelijk wordt, hoe Ekman (Zeitschrift
{. Luth., Theol. XXXIII, 683) er toe kwam, om met dit vers
een nienw gebod ') te doen aanvangen, maar ook zeer goed,

) Dat vs. 5 niet de aanvang van een nieuw gebod kan zijn, is bij een blik op




32

dat onze overzetting, zoo zij de juiste is, voor goed de in-
deeling van Ekman onmogelijk maakt.

Door den uiterlijken vorm, die aan een gebod doet den-
ken, hebben zich waarschijnlijk reeds de Talmudisten laten
misleiden om met N7 (vs. 5) een nieuw rededecl aan te
vangen, waarbij de zin ook nog zoo wat verstaanbaar bleef,
maar ze zagen niet (mogelijk ook wilden ze uit afkeer van
andere indeelingen het niet opmerken), dat bij andere zin-
verdeeling de gang veel geregelder is. Vs. 4 verbreekt alzoo
wel het verband met het voorgaande (en natuurlijk, want
met dit vers vangt een nieuw gebod aan), maar niet met vs. 5.

Oort, dewijl hij van meening is, dat die van de Goeje:
ade plaats is geinterpoleerd» niet deugt, maakt eene andere
onderstelling. Hij houdt het er voor, dat «de twee geboden,
voor het bewustzijn der profeten ineengesmolten, als één
zijin behandeld, en dat door die beschouwing eene nitwei-
ding er bij is gemaakt, als door de gissing, dat het 2¢ in
het 1¢ is ingelaschty. [Hiertegen moet worden opgemerkt,
dat bij eene goede zinindeeling men natuurlijk ook tot
zulke onderstellingen niet de foevlucht behoeft te nemen,
daar dan van een samensmelten der geboden niets blijkt;
integendeel zij zijn scherp begrensd. Van een samensmelten
voor het bewustzijn der profeten was het alleen nood-
zakelijk te spreken, indien vs. 5" en 6 kennelijk uit dien
tijd afkomstig waren, doch hiertegen getuigt, dat de denk-
beelden, daar gepredikt, in den profetischen tijd geene in-
stemming meer vonden, vgl. Kuenen t. a. p. I, 445,

Konden nu blijkens de geschiedenis deze twee geboden
tot één geworden zijn, hier zijn zi het nog geenszins —

zijn inhond: nadere uitweiding over en toelichting van 't voorgaande, nog al klaar.
E's argumenten zijn soortgelike als die yan Knobel, want hij identificeert
ook 't verbod van afgoderij en dat van beeldendienst. Hij tracht mede uit "t N. 7T,
nitspraken voor zijne zienswijze aan te halen, die, bij cen ietwat meer dan opper-

vlakkigen blik reeds, blijken zijne meening slechis op den klank af te begunstigen.




33

‘t welk alsdan niet weinig pleit voor den hoogen onderdom onzer
redacties. Kon het volk, zoodra het wat meer ontwikkeld
was, begrijpen, dat het verbod van afgoderij een ander van
afgodsbeelden reeds in zich bevatte, in den vroegsten tijd
begreep het dit zcker nog niet, terwijl zijne historie over-
vloedig de noodwendigheid van het tweede gebod staaft.
Ofschoon dus hierin ook van Oort's gevoelen afwijkende,
nemen we echter gaarne «mutatis mutandisy de verdediging
over, die hij, haar grondende door geschiedkundige bewij-
zen '), levert voor het gevoelen, dat het gebod van afgods-
beelden van Mozes zijn kan (Theol. Tijds. 1, 292). Hij staat
hier tegenover Vatke (Bibl. Theol. T, 233), Dozy (Israé-
lieten te Mekka, 40), H. Pierson (Baetyliendienst, 87)
¢. a., die beweren wat door Kuenen (t. a. p. 1, 284) aldus
wordt gezegd: «de geschiedenis schijnt luide te getuigen
tegen den Mozaischen oorsprong van de waarschuwing tegen
de beelden», Alleen spreekt laatstgzenoemde geleerde op
wat minder stelligen toon dan de anderen. Hij vraagt: «de
vereering van Jahveh onder een stier was in later tijd
onder Israél zeer algemeen en in het rijk van FEphraim,
gedurende de 2'/, eeuw van zijn bestaan, staatsgodsdienst :
15 het dan aannemelijk, dat Mozes uitdrukkelijk zich daar-
tegen verklaard zou hebben»?  De vraag zooals zij hier ligt,
maakt ons nog niet bang voor een, der authenticiteit van
1 tweede gebod, ongunstig antwoord. Gesteld toch het is
juist, dat in het rijk van Ephraim de stierdienst (Jahveh
vereerd onder het beeld van een stier) 2V ecuw staatse
godsdienst was, dan is dit wel in schijn veelzeggend, maar
baart minder verwondering, als men weet hoe afgodisch
gezind het Noordelijk deel des lands was. Dasbij gesteld
het is waar, dat later onder Israél de stierdienst zeer

1) Vooral wijst Oort ep op, hoezeer in Ex. XXXII het vereeren van ecn
afgodsheeld wordt verfosid, in Dent. XXVIL: 15, zolfs wannger zulks in het ver-
borgene gesehiedt, dat in Richt. 111 : 26 sprake is van eene plaats 'S0 grennamd ,

een bewijs van zeldzanmhbeid der beelden in dien tijd.




34

algemeen is geweest, wat bewijzen die beide nog tegen de
uitvaardiging van het tweede gebod reeds door Mozes —
vooral als men bedenkt, hoe Israél steeds Jahveh weder-
strevig is geweest van Egypte af (vgl. de middelste boeken
des Pentateuchs passim en Jeremia VII : 23, vgg., Jes.
LXV : 2, 1 Kon. XIX : 10 en 14 enz). Kuenen zelf
licht dan ook bl. 285 de vraag aldus toe: «het bestaan van
den stierdienst is nog geen aftdoend bezwaar tegen de onder-
stelling, dat Mozes elk Jahvehbeeld heeft verboden, maar
het ongestoord wvoortbestaan van dien vorm van Jahvehver-
eering is met die onderstelling zeer moeielijk vereenighaary,
Zulks gelooven wij ook, maar mag het, dit zij allereerst
gevraagd, niet zeer gewaagd heeten bij eene zoo onvol-
komene kennis van Israéls geschiedenis als de onze is (van
daar boven ook het herhaalde gesteld), om te spreken van
an  zulk een ongestoord voortbestaan, en dit te meer,
wanneer het rechtstreeks indruischt tegen hetgeen ons wordt
medegedeeld van der profeten getuigen tegen dien stier-
dienst? Nu kan de hoogleeraar (t. a. p. I, 23%4), als de
profeten weigeren den stierdienst als Jahvehvereering te
erkennen, wel zeggen: «het bewijst niets dan dat hun (der
profeten) onzichtbare Jahveh zulke zinnelijke voorstellingen
verafschuwde, de priesters en vereerders van den gouden
stier meenden Jahveh zelven te dienen» '), altijd bewijst

1) °t Is mogelijk, dat de pricsters en vercerders van den gouden stier meenden,
dat zij Jahveh zelven dienden, maar toch,.als de stichter dier tempels te Dan en
Bethel, Jerobeam I, de door hem verveaardigde beelden zoo nocmt: ,uw (Israils)
goden, die n uit Egypte hebben gevoerd™ (1 Kon. XII: 28), dit opzeutelijk het
(!14?]] \'m.rkuml-n, :|]-u[‘ Ih-i |‘.-z|- -_[inh‘ll '.'.i_]n, llil' lien ]H‘\'T-Ij'llll'n, ]»l:\'.'ij-! \\l'lc‘t'ni‘_:-
zing, dat men zich bewust was Jahveh niet naar eisch te dienen, wanneer Hij in
een  gouden M}.-r werd vercend . want toch de gouden stier i nict een oors
spronkelijk ccht Israélitisch Jahveh-symbool,  Dat dit wel het geval 15, wil Kuenen
bewijzen o. a. uit het aanwezig zijn vea 4 horens aan 't groote altaar, en van 12
runderen onder de koperen zee in den tempel te Jerusalem,  Alsof dit de eenig
mogzelijke en ecenvondigste verklaring hiervan is, en het zoo vreemd mag heeten,
dat in een ln-lli:;!um waarin zooveel beesten werden geofferd, horens waren aan

*t altanr en runderen onder het koperen waschvat! Besluit de hoogleeranr, ook op




35

het genoegzaam, dat de stierdienst niet ongestoord bleef

-voortbestaan. Kuenen kan toch niet met die verstoring ,

van welke hij mede moest geschreven vinden, om te kunnen
gelooven, dat Mozes elk Jahvehbeeld heeft verboden,
bedoelen een algemeen (gewelddadig) verzet van 't volk
(gelijk hij in zijn «Profeteny, I, 341 schijnt te eischen,
waar hij sprekende van de invoering van den stierdienst
door Jerobeam zegt: «een vorm van Jahvehvereerino

o

strijdig met de algemeene overtuiging omtrent Jahveh's
wezen en eischen zou nimmer ingevoerd en althans niet in
gebruike gebleven en door het gansche volk geduld zijny) ?
Wanneer men immers bedenkt, gelijk ook boven reeds is
gezegd, hoe Israél steeds Jahveh wederstrevig is geweest,
zal men zoo iets niet kunnen verwachten van dit volk, Dat
er, we vestigen hierop verder de aandacht om K'.s onge-
stoord te logenstraflen, niet meer van oppositie tegen dien
stierdienst in 't. O. T. gesproken wordt 1), komt wellicht
ook voor een deel hiervandaan, dat zij niet zooveel in te
brengen had, terwijl het zeer wel mogelijk is, dat zij meer

grond van het aldaar voorkomen dezer horens en runderen, nit den stierdienst onder
Israél tot de oorspronkelijke verwantschap tusschen Jahveh en Moloch — glansrijk
15 zij bestreden door Baudissin in zijn genoemde diss, Jalve ot Moloeh™,.

') En is er nog wel eens sprake van afkeuring dier beeldenyvereering: b, v, in
het boek der Koningen, dan wil Kuenen haar neutralisceren door des schrijvers
historische trouw te verdenken , zoodnt hij, sprekende van der profeten daar ver-
melde vijandige verhouding tegen het gouden stierbeell, deze cen winderdand
betwisthaar punt™ noemt, (,Profeten™ t. a. p). In zijn. Godsd, van Isre. 1, 346
zegt deze geleerde nog: |, het blijft niettemin mogelijk, dat de profeten aan een
ceredienst zonder Jahvehbeeld de voorkeur zoude hebben gegeven en dat or waar-
heid ten grondslag ligt nan de verhalen van 1 Kon. XIII en XIV : 8 vep, in
zijn later werk t. a. p. wordt het reeds: .de schrijver van Koningen moest wel
gelooven, dat de profeten van Jahveh niet konden billijken, wat Jahveh zelf
{(naar des sclivijvers meening) reeds bij den Singi veroordeeld had™. Men zict, het
komt er hier ook wedr ten slotte op aan, of 't beeldenverbod Mozaisch is al dan
niet.  Volgens Kuenen's opvatting kan het zulks niet zijn — en den schrijver
van Koningen, die deze zijne meening niet ondersteunt, wordt door dezen ge-
leerde, ofschoon hij den auteur tor goeder trouw schijnt te achten, dan maar geen

vertronwen meer geschonken,




36

voorkwam dan schijnt uit hetgeen wordt medegedeeld, daar
het toch in den aard der zaak ligt, dat afwijking van Jahveh
eerder wordt vermeld door een hierover verontwaardigd
schrijver, dan wel gezette vereering van Hem onder het
meestal kleine getal (vgl. 1 Kon. XIX : 18) van Jahveh-
getrouwen, wien het ook wel eens aan moed en woord-
voerders tot oppositie zal hebben ontbroken. De welge-
gronde bewijzen om van een ongestoord voorthestaan van den
stierdienst te kunnen spreken moeten alzoo wel ontbreken —
en gelijk Kuenen zelf zegt: in het bestaan van den stier-
dienst kan men natuurlijk geen afdoend bezwaar vinden
tegen de onderstelling, dat Mozes elk Jahvehbeeld heeft
verboden.

Het tweede voorbeeld, dat door Kuenen wordt bijzebracht
uit de geschiedenis, die luide moet getuigen tegen den Mo-
zaischen oorsprong van 't 2°¢ gebod, is het bekende verhaal
Richt. XVIII, volgens 't welk een kleinzoon van Mozes,
Jonathan ben Gersom priester is geweest bij een tempel
te Dan, waarin een gesneden beeld van Jahveh was opge-
richt. «Zou, zoo spreekt de hoogleeraar, het gebod van
den wetgever in dier voege door de leden zijner eigen familie

zijn overtreden»? We kunnen hier daarlaten de vraag, of

Kuenen recht heeft het afgodsbeeld, waarvan in dit ver-
haal (zoo vol ongerijmdheden volgens Oort, Theol. Tijds. 1,
285 vgg., gelijk Kuenen instemt t.a. p. I, 258) sprake is.
voor een stierbeeld te houden. Het kan er wel een geweest
zijn, want blijkens Ex. XXXII vereerden de Israélieten in
de woestijn er reeds een. Wat wonder dan, indien na Mozes
het tweede gebod, vooral cok daartegen gericht, wel eens,
en later zelfs gedurig, werd overtreden. Ja, kon zelfs Adiron,
Mozes™ broeder, worden verleid tot de schending van het
verbod, dat hoewel nog niet uitgevaardigd, toch wel onder
Mozes' naaste omgeving in voorbereiding is geweest — hoe
kan zulks dan in een kleinzoon van den grooten godsgezant
dermate verwondering wekken, dat men hierom niet gelooven




— A

|

37

zou: de grootvader heeft het uitgevaardigd? Inderdaad hier
mag het wel heeten: het voorkomen van dezen beelden-
dienst mag allerminst een bezwaar heeten tegen de Mozai-
sche afkomst van het 2¢ gebod.

Wij komen aan het laatste historische bezwaar, dat
Kuenen aanvoert. 't Is ontleend aan 2 Kon. XVIII : 4,
vgl. Num. XXI:4—0, waar sprake is van eene koperen slang
door Mozes gemaakt, door Hizkia verbroken, ter wier
eer het volk rookte tot Hizkia's dagen toe. «Ook hieruit
blijkt, dus spreckt Kuenen, dat Mozes niet zoo afkeerig
was van beelden als de Pentateuch het voorstelts. Dit
argument schijnt niet het minst krachtige der drie. Er ons
van af te maken gelijk Oort, op grond, dat Num. XXI :
9—49 door een vromen Jood geinterpoleerd zou zijn om Mozes
te verdedigen tegen de beschuldiging van beeldendienst in
2 Kon. XVIIT : 4, gaat niet aan. Evenzeer ongegrond is
het, als de Goeje het voor een tendenz-verhaal wil houden,
om de afschaffing van den cultus der koperen slang voor te
bereiden. «Het verhaal toch van Num. is ouder dan de
schrijver van Koningen — de Deuteronomist kende het, VIII :
159, merkt Kuenen op, doch ook heeft laatstgenoemde
geen grond het bij onderstelling «een volksgeloof te noemen
aangaande den oorsprong dier slang, dat zeer wel een dwaling
kan zijn geweesty, zoodat het alsdan volgens Kuenen be-
wijzen kon, dat het volk niets afwist van het tweede gebod,
terwijl die onkunde een gewichtig bezwaar was tegen zijn
hoogen ouderdom. — Niet te ontkennen is het feit, dat aan
Mozes stellig het oprichten eener koperen slang wordt toe-
geschreven. Zeer waarschijnlijk heeft men later, hiervan kennis
dragende, van het door hem gegeven voorbeeld gebruik ge-
maakt onder invloed van den Phoenicischen en Egyptischen
slangencultus, zooals uit 2 Kon. XVII blijken kan, Het
verhaal van de oprichting dier slang door Mozes strijdt niet
tegen de Moz, afkomst van het tweede gebod. Van eene
geenszins onschuldige inconsequentie door Mozes begaan




38

(Pierson t.a.p. 87) blijkt hieruit nog evenmin iets als van
die volstrekte onkunde aangaande een zoo bepaald Moz. gebod,
waarvan ook reeds de Goeje t. a. p. spreekt. De koperen
slang toch was niet een beeld van Jahveh of eenige andere
godheid, maar het symbool van Jahveh's barmhartigheid
(Ewald, Gesch. d. v. Isr. II, 179 en Baudissin, Studien,
288), zoodat uit het feit van het oprichten daarvan door Mozes
nooit kan blijken, dat hij zoo afkeerig niet was van beelden.
Strekte zich het verbod van afgodsbeelden ook tot het ver-
bieden van zulke symbolen uit, dan waren alle zinnebeelden
van het hoogere, die de Israélieten toch wel niet konden
missen, verboden. Het is derhalve duidelijk, dat uit dit
derde historische bezwaar evenmin als uit de beide eersten
blijkt, dat de geschiedenis luide schijnt te getuigen tegen

de Mozaische afkomst van de waarschuwing tegen de beelden.

En al komt er, blijkens de geschiedenis veel overtreding van '
dit tweede gebod onder Israél voor, het kan van hier komen,
dat, gelijk Schultz t. a. p. 1, 430, het zoo juist heeft uit- ’
gedrukt, «die Volkssitte sich unabhiingig von dem Zehngehote 1
nach den viterlichen Ueberlieferungen gestaltetey. Waar-
schijnlijk is het, dat «das ganze Zehngebot iiberhaupt nicht
so tief in das Volksleben eindrang und es bestimmte, wie
man gewdhnlich annimt.  Vielleicht war es allein am Orte
des Centralheiligthums wirklich in Krafty.

Boven is gezegd: vs. 4" en 5*maken om hunne uitgebreid-
heid er geen aanspraak op tot den oorspronkelijken Dekaloog
te behooren. En gewis, want kon al dit gedeelte (bepaald
van zeer hoogen ouderdom) met Ewald als van Mozes zelf
afkomstig beschouwd worden, de woorden zijn te omslach-
tig dan dat zij op de steenen fafels zouden hebben gestaan.
In dat geval had het veel korter kunnen worden uitge-
drukt.

De overtolligheid van dat toevoegsel voor het corspronke-
lijke gebod zal evenwel eerst kunnen bhlijken, als het is .
aangetoond wat dit laatste vs. 4* om zich heeft. Het ver- ‘




biedt afgodsbeelden te maken, maar van wie? Van Jahveh,
of van andere goden, of van beide te gelijk? Is vs. 4* en
en 5* te houden voor eene ophelderende toelichting, en wel
waarschijnlijk van het 1¢ en 2° gebod, dan had vs. 4* eene”
zeer ruime strekking ook reeds in 't oog van den interpre-
tator, terwijl bij die beschouwing de beteekenis van 't gebod
ook veel onbeperkter wordt.

bDJ gebruikte men wel van een Jahvehbeeld blijkens
Richt. XVII : 3 vgg. Er is dus geen twijfel aan of deze
worden hier ook verboden. Dat zij echter uitsluitend hier
zijn bedoeld, kan niet worden toegestemd, althans niet op
grond van eenige authenticke (die ware dan nog eerder te
vinden in Ex. XX : 4% 5 en 6, waarvan Deut. IV : 15 vgg.
weer eene omschrijving bevat) verklaring als Keil b. v. (niet
rekenende met de, om hist. krit. redenen, nu algemeen aan-
cgenomene latere dagteekening van dit boek) in Deut. IV :
15 vgg. ziet, terwijl toch de schrijver van 't boek geenszins
bedoelde hier getrouw op te geven, hoever de volstrekte
beteekenis van dit gebod gaat, maar slechts voor zooveel
van dit gebod gebruik maakt, als daarin ook alle Jahveh-
beelden worden verboden, dat wel allereerst er de bedoeling
van is, maar daarnaast ook die van afeoden. Want, hoewel
men al redencerende er toe kan besluiten, dat het verbod
van beelden der afgoden reeds uit het 1° gebod volgt, zoo
was dit toch nog niet genoegzaam uitsluitend, althans voor
den minder ontwikkelden Israéliet, die, meer dan door eigen
betoog, door gebod tot het opvolgen van Jahveh's wil kon
worden aangezet. Daarom heeft de wetgever bij het 2°
oebod voorzeker niet alleen aan Jahvehbeelden gedacht.

Wat dan nu het vervolg van vs. 4 aangaat: en voor iedere
gedaante, die omhoog in den hemel en die omlaag op de aarde
en die in hel water onder de aarde is, zull gij w niel buigen
en g zull haar niet dienen, voor zijn hoogen ouderdom
pleit zeker de oude, maar zeldzame verdeeling van het heelal,
die hier is gevolgd en reeds Deut. 1V : 15—19 ecne nadere




40

verklaring wordt geacht te behoeven, alsmede, dat deze uit-
weiding er bepaald met het oog op de Egyptische dieren-
vereering bijgevoegd schijnt (Ewald). Het bevat het verbod
om te vereeren eenige gedaante der zichtbare schepping,
hetzij, die @/ omhoog in den hemel is, aan het firmament:
men denke hierbij aan zon, maan, sterren enz: aan de
vogelen zeker niet, die behooren onder by alle gedaante,
die omlaag op de aarde is: menschen, land- en luchtdieren
enz.; c) alle gestalte in hel water onder de aarde: allerle;
waterdieren enz.

Vs. 5 en 6 behelzen eene bedreiging en belofte: want [J-
Jahveh, ww God, ben een yverzuchtiy God, bezoekende zonde
van vaderen aan kinderen, aan hel derde en aan het vierde
geslacht by hen, die Mij haten. Jahveh is een .‘,Tap ".\‘ (de

verdubbelde middelste radicaal helpt een inhaerente qualiteit
aangeven), niet alleen ylwrjs (LXX), ijverig wreker der
zonde, maar ook Cylirvmos, naijverig, die niet duldt, dat
de eer, die Iem tockomt, aan een andep wordt gegeven,
vgl. Ex. XXXIV : 14, Deut. VI : 15, Jes XLII: 8, XLVIII :
11, Hoogl. VIII : 6. Handelt het volk in strijd met Zijn
gebod, dan bezoekt (vgl. vs. 7% Jahveh de zonde der vaderen
aan de kinderen, aan hel derde geslacht ) (de kleinkinderen
Knobel, de achterkleinkinderen, Keil, vgl. Ex. XXXIV:7)
en aan hel wvierde geslacht (achterkleinkinderen K nohel,
achter-achterkleinkinderen, Keil) bij hen, die Hem haten.
Volgens Knobel slaat dat 'NJ_H alleen op N2AN, volgens
Keil ook op de kinderen tot in 't vierde geslacht. Meent
Knobel, dat de praepos. " hier den Genit. met "W weér
opneemt, dit wordt voldoende gestaafd door een beroep op
de plaatsen, die hij aanvoert: Gen. VI[: 11, XVI - 3, XIV :
18, XLI:12. Houdt Ewald het er voor, dat alsdan M35

1) De Dent. plaatst vidr ety de copula 1, volgens Knobel, omdat hij hepaald

denkt aan kinderen, kleinkinderen en achterkleinkinderen , volgens Keil met een

rhetorisch doel.




—
i

direct na MIN moest volgen, dit bezwaar, zoo het er al een
is, verliest zijn gewicht, als men bedenkt hoe, wanneer de
appositie ook bij kinderen behoort, in dat geval de bezoeking
om de zonde der vaderen eene bezocking om eigene zonden
wordt, dus haar eigenaardige beteekenis geheel verliest,
gelijk ook de betooning van de genade Lmn de kinderen
van vaderen, die Jahveh liefhadden.

Jahveh’s straf om der vaderen zonde zal alzoo voortduren
door meerdere geslachten, vgl. Num. XIV: 33, zijne genade
om_der vaderen liefde tot in het oneindige (dit beteekent
D'.':HI\’_H vgl. Dt. VII : 9). Welk eene verhevene opvatting
an Gods  gerechtigheid en liefle spreekt hier uit! Te
eerder vestigen we hierop de aandacht, als dit toevoegsel
van zeer hoogen ouderdom kan zijn, 't welk mogelijk schijnt,
omdat de beschouwing, die aan de hier heerschende opvatting
van Jahvel's gerechtigheid ten gronds lag ligt in later tijd
niet meer zoo algemeen werd gedeeld, v vgl. Dt. VII : 10,
XXIV : 16, Ez. XVII, Jer. XXXI : 99,

Eindresultaat van onze bespreking der toevoegsels van
't 2¢ gebod, is dus: wat zij, om hunne uitvoerigheid reeds,
blijken niet te kunnen zijn, dat willen ze (hoe oud z1) wellicht
ook zijn mogen) naar hun inhoud ook niet wezen, nl. een
gedeelte van een gebod des Dekaloogs. Kennelijk toch be-
doelen zij, op hun zeer schoon gemotiveerde wijs, het volk
op te wekken tot de vervulling van Jahvel's geboden.

Het perbE GEBOD Ex. vs, 7.

GIJ 2ULT DEN NAAM VAN JAHVEN, vw (hm, NIET LIDELIIK
GEBRUIKEN, wanl Jahveh zal niel onschuldig houden hem , die
Zijn naam ijdelijlk gebruilkt. De beide redacties des Dekaloogs
wijken, evenmin als de LXX op Ex. en Deut., hier van
elkair af.

't Is het gebod aangaande het gebruik van den open-
baringsnaan,

Wat nu verbiedt het? Hem ijdelijk te gebruiken : N12'9 N3

.1" TT




42

N’?TJ, opheffen; Du:’ NED‘TJ, niet een naam uitspreken (Ex. XX1IT:1
komt ’tin een ander verband voor), maar een naain gebruiken
(ook niet «op de lippen nemeny, v. d. Palm). N?’:}‘, van 7'1:;{'.?,
woest zijn (Hupfeld op Ps. VII : 15 vgl. XXXI : 7), =
ledig, ijdel: met '7 een adverbium (vgl. Ps. CXXXIX : 20
naar de verbeterde lezing zie Hupf. ad Joc.). We geven |
daarom aan de statenvertaling de voorkeur boven die van
Knobel: «erheben zur Nichtigkeity (LXX. laupévey émi
uardiw), of die van Keil: chintragen zu eitlem» e. a., die
veel meer de beteekenis van het gebod beperken '). Vele
commentatoren geven eene uitvoerige, met allerlei bewijs-
plaatsen uit 't O.T. verrijkte, lijst van al 't geen hier ver-
boden moet worden geacht, zoo o. a. Knobel en Keil.
Men noemt bepaald het valsch zweren bij Gods naam, het
lasteren en lengenachtig gebruik daarvan, b.v. door valsche
profeten, ook bij tooverij en waarzegging. Waarschijnlijk
is, dat, gelijk de andere geboden, ook dit meer een algemeen
karakter draagt. Elk Jahveh onwaardig gebruik van Zijn
heiligen naam wordt verboden. Die Hem vreest moge met
zijn geweten te rade gaan, hoever het gebod reikt. Het
spreekt, dat alle zweren hier niet wordt verboden, maar
vloeken, d. w. z. een overbodig gebruik van dien naam, is

er zeker mede in begrepen. Dat dit gebod als een zeer
gewichtig werd beschouwd, blijkt uit het toevoegsel (natuurlijk |
. . .o !
behoort dit niet tot de oorspronkelijke oorkonde), 't welk L
ve : : ‘ \
gestrengelijk zegt: Jahveh zal niet onschuldig houden hem,
. rpee s o . = \
die Zijn naam ijdelijk gebruikt 2). |
1) Nog meer is dit het geval bij Griitz® opvatting (Gesch. der Juden I, 38), '
i ]
die Bl gelijk stelt met 5y wen (Ps. XV ¢ 3j en 't evenals in Ps. XXIV : 4, vel.
Jer. XVIIL : 15 vertanlt door: ,einem Gotze den Namen Jahvel's beilegen.
wAusfiilhrung des Gedankens ist Ex. XXIII @ 13" Zulk eene opvatting diende
voorzeker beter te zijn gestaafd.  G. vindt dan hier dezen zin: ,°t is n verboden
das Nichtige, die Gitze an zu erkennen™.  Wie ziet niet in, hoe dit gebod dan
reeds door 't cerste overbodig werd gemankt?

2)  Litotes, quae dicitur, merkt Beumer op, his in verbis est; dens enim

non modo non innocentes habebit 1'L'I'jlll'(l-* ged ;.":‘.'l\'i.\:imu COs }Jlllli-;‘l".




43

Bedenkt men nu hoe licht dit gebod wordt overtreden,
dan is het te begrijpen, dat zulk een woord den Israéliet
met schuchterheid kon vervullen, en hoe dit er dus toe moet
hebben medegewerkt, dat de na-exilische Israélieten den
naam in 't geheel niet meer dorsten uitspreken (mede uit
misverstand van Lev. XXIV : 16). Dit toevoegsel kan met
veel waarschijnlijkheid ook voor zeer oud worden gehounden.
In Ex. XXXIV : 7 en Num. XIV : 8 wordt het naast andere,
wellicht authentieke, woorden herhaald. Zegt Ewald van
dit gebod: «es entspricht dem ersten, fiir das was das erste
aaufhebt, setzt das dritte etwas wirklich zu thuendes», dan
mag dit voor nog al gezocht worden gehouden en 't is ge-
vaarlijk, met 't oog op het vroeger en later misbruik van
dergelijke vernuftspelingen, om zulke analogien te zoecken
tusschen de geboden onderling. Hetzelfde moet gezegd
worden van eene gelijke opmerking aangaande 't 2° en VIERDE
GEBOD, 't welk we nu aanvangen te beschouwen. Het ver-
toont zich bij de 2 redacties in zeer van elkadr afwijkenden
vorm. Hier openbaart zich het grootste verschil tusschen
de twee lezingen. Nuaar Exodus vs. 8—11 luidt 't aldus:

® GEDENK DEN SABBATHDAG, OM HEM TE HEILIGEN. ® Zes
dagen zull gij arbeiden en al ww werk doen, ** maar de
zevende dag s sabbath van Jahveh, ww God, dan zull qi]
geen werk doen, gij, noch ww zoon, noch wwe dochler. ww
dienstknecht, noch wwe dienstmaagd, noch ww vee, noch ww
vreemdeling, die in wwe poorten is: "' want in zes dagen
heeft Jahveh den hemel en de aarde gemaakt, de zee en al
wal daarin is, en IHij rustle ten zevenden dage: daarom
heeft Jahvel den Sabbathday gezegend en hem geheiligd.

In plaats van M3 («est intinitivus absolutus, subaudiendam

igitur M2 i e. recordando recordare, ita ut habeas notis-

simam illam adhortandi rationem, qua utitur lingua Hebraica,

ubi res magni momenti esty, Beumer) = gedenk (LXX
wrnodye) heeft Deut. WL = onderhoud (LXX gudcta).
T




e

4%

37 ist als das Seltnere dem gewdhnlichen W% vor zu
ziechen» (Knobel), of ook: «Deut. vs. 12 ist I gewiihlt

um 20 fiir die vs. 15 hinzugefiigte pariinetische Einschar-
fung zu behalten, womit weiter zusammenhangt, dasz, statt
der objectiven Begriindung (Ex. vs. 11) des Sabbathgebotes,
hier (Dt. vs. 15) ein subjectives Motiv zur Beobachtung
dieses Gebotes hervorgehoben isty (Keil).

Wijders voegt Deut. aan dit vers toe: MV )% NI

’]"“152\‘ «Zuriickweisung auf die erste Bekanntmachung des

Dekalogs am Sinai» (Knobel), «einscharfender Amplifica-
tion» (Keil). De LXX houdt beide lezingen hier goed uit
elkair. Die van Exodus is bepaald het meest oorspron-
kelijk. Op de steenen tafels heeft eerder gestaan M2! dan
A2, Is toch bij beide de viering van den Sabbath als
bekend verondersteld, dan verdient 't cerste als stelliger
sprekende de voorkeur. «727 giebt specieller an wie 02
zu erreichen isty, Schraoder t. a. p. 80.

Gedenl: den  Sabbathdag, om hem le heiligen, dat is het
vierde gebod.

Al wat er verder volgt bij beide redacties is toevoegsel.
Zien we dan, hoe het gebod wordt toegelicht: in telkens
zes opeenvolgende dagen bestaat uw arbeidstijd, zoo luidt

m. a. w. vs. 9 (Deut. vs. 13 is gelijkluidend, evenzoo de \
LXX op beide), maar de 7° dag, aldus vs. 10, is Sabbath
van Jahveh, nw God, dan zult gij geen werk doen (LXX
ov moujaeg mar foyor) enz. Van 't vervolg wijkt Dt. vs. 14
af door voor 137 de copula Y te plaatsen. Hierdoor wordt
de scheiding in twee klassen: vrijen en dienstbaren, welke
in den Ex. tekst feitelijk bestaat, opgeheven. Tot de
eersten behooren de vrije Israélieten en hunne kinderen, ,

tot de andere alle ondergeschikten en het verder genoemde.
De LXX heeft dit toevoegsel noch in Deut., noch in Ex.
er bij.




45

Een tweede geeft Deut. door voor NN te plaatsen
“5?1 am ‘["ﬂﬂ De LXX heeft bij beide: ¢ Joig sov xai
o vmoluvywy Gov xal mwar zrgros cov. Keil noemt 't eene
«specialisirte und rhetorische Amplification». Met deze woor-
den bedoelt de Deut. de trek- en lastdieren, en heeft alzoo
bij M2M2 aan kameelen en paarden gedacht (Knobel). Zoo
worden de dieren zelfs mede betrokken in 't gebod van de
heiliging des Sabbaths, opdat de menschen daarin door niets
verhinderd worden (vgl. bij Knobel, hoe ook op andere
feesten de dieren mede rusten moesten, en hoe dit mede bij
andere volken de gewoonte was). Zelfs de vreemdeling in de
poort mocht geen werk doen. Hier is niet bedoeld de poort van
een huis, maar bepaald de toegang tot eene grootere ruimte,
alzoo van een stad, vlek, dorp, cf. Gesenius Thes. in voc.

Op den Sabbath en Verzoendag moet ieder TR («Lésung
irgend einer Aufgabe», Keil) rusten, op de andere feest-
dagen alleen de may NJR5U (Lev. XXIII : 7) d. i. «das

Geschiift, welches unter den Begrifl’ der Werkarbeit der
biirgerlichen Hanthierung und Gewerbthitigkeit fillty (Keil).
Zie bij de commentaren wat voor werk er, volgens de
bijzondere wetten, hier verboden is.

Hier reeds komt het uit, dat rust de grondgedachte is in
het gebod van de viering des Sabbaths.  De uitweiding in
Ex. er bij gevoegd is eenvoudig, die van Deut. wordt nog
meer uitvoerig, als zij daarbij achter vs. 14 dit toevoegsel
heeft : “]ﬂ'J? AN ‘l"D;‘ it |,;r“.3H (door de LXX op
nieuw vermeerderd alzoo in Dt vs. 14 terug gegeven: Yoc
araxeloyree 0 wary Gov xal g wa@digey cov sel o Gxoldyior
gou mzmep xel o), opdal ww dienstlnecht en wiwe dienstmaagd
ruste gelijk gy (vgl. Ex. XXHI : 12, alwaar 't zelfile toevoegsel).
Hierop volgt in Dt. vs, 15 ook niet 't zelfde als in Ex. vs. 11.
Voert 't lnatste fot grond aan. dat Jahveh in zes dagen
den hemel en de aarde heeft gemaakt, de zee en al wat
daarin is, ten zevenden dage rustte en daarom den Sabbath-




e ———

46

dag heeft gezegend en hem geheilizd, Deut. vervolgt na 't
bovengenoemde toevoegsel in vs. 14 vg. aldus: en gij gedenlit,
dat gy een diensthnecht zijt geweest in Egypteland en Jahveh,
uw God, w van daar heeft uitgeleid met sterke hand en wil-
gestreliten arm: daavom heeft Jahveh , ww God, w geboden den
Sabbathdag te onderhouden (LXX guvlécoec@ar xal ayialey
cvryr). Knobel meent, dat Ex. hier onvereenigbaar is met
Deut. Laat ons dit nader onderzoeken. Nadat bij Exod. (vs. 9
en 10) is verboden eenig werk te doen op den zevenden dag,
wordt in vs. 11 eerst gezegd, waarom zulks wordt verboden,
nl. omdat Jahveh ten dien dage na zijn zesdaagsch schep-
pingswerk rustte, en vervolgens, dat Hij daarom dien dag
heeft gezegend en geheiligd. In Deut. daarentegen, nadat
in vs. 13 en 14* gelijk in Ex. vs. 9 en 10 is verboden op
dien dag eenig werk te doen, wordt in vs. 14" het doel
daarvan opgegeverr: opdat het volk gedenken zou, dat het
een dienstknecht in Egypte is geweest, van waar enz.
Daarom, nl. opdat zij rusten zouden en gedenken aan 't ge-
noemde, heeft Jahveh dit geboden (desgelijks heet Kzech.
XX : 12 vgg., XXXI: 12 vgg. de Sabbath te zijn inge-
steld, opdat zij een teeken zij tusschen Jahveh en Israél,
zonder dat dit echter als grond van instelling wordt aange-
geven). Op de eene plaats (Ix. vs. 11) is met l‘;'“.’;‘ gezegd,
waarom Jahveh den Sabbath heiligde, op de andere (Dt.
vs. 15) waartoe Hij het volk gebood hem te onderhouden,
en onder welke gedachte men dien dag zal heiligen.

Deut. vs. 14", waarvan Knobel terecht getuigt: het legt
er alzoo gewicht op, dat de arbeidende op den Sabbath rust
geniete, alsof dit het eigenlijke doel des Sabbaths ware, is
kennelijk in overeenstemming met Ix. vs. 11, waar dezelfde
strekking reeds was aangegeven op meer objectieven grond.
Alzoo staaft Deut. naar eigen getuigenis de autoriteit van
de Ex. redactie. Is er dus geen reden om met Knobel te

meenen : «vereinigen lassen sich die dltere und jiingere
Ansicht nicht», ook niet geheel juist mag het heeten, als




Kuenen, Godsd. v. Isr. I, 283 zegt: «het blijkt, dat de
viering van den Sabbath nu eens door deze, dan weder door
gene beweegreden is aangedrongeny». En al ware dit niet
te loochenen, dan gold ook hier nog de opmerking van Keil,
dat Exod. meer een «objective Begriindung» opgeeft, Deut.
meer een «subjectives Momenty doet gelden, om de viering
van den Sabbathdag ingang te doen vinden, zoodat hieruit
slechts blijken zou, dat de «objective Begriindung» van Ex.
daartoe niet voldoende gebleken was. Maar Kuenen gaat
verder en zegt (t. a. p. I, 259): «het motief tot getrouwe
Sabbathsviering, dat Ex. XX: 41, XXXI:17" aan de vol-
tooiing der schepping in zes dagen (Gen. 1I:1—3) wordt
ontleend, is van zeer jonge dagteckening: langen tijd hadden
de Israélieten den 7" dag aan Jahveh gewijd en als rustdag
aangemerkt, voordat men er toe kwam, om God naar de
gelijkenis des menschen in 6 dagen hetrscheppingswerk te
doen voleindigen. en op den zevenden dag te laten rusteny.
Ontkende de hoogleeraar nu ook al met recht (gelijk ook
Ewald Gesch. 11, 229) den hoogen ouderdom van het
scheppingsverhaal in dezen vorm, dat de scheppingsgedachte
van Mozes reeds afkomstig zal zijn, wordt er nog niet door
onmogelijk gemaakt, maar evenmin, dat de grondgedachte
voor de Sabbathsinstelling die van rusl was. Moge de vorm
dan al van wat later dagteekening zijn, naar zijn gedachte
is het vers ('t 11%) zeer waarschijnlijk Mozaisch. Naar den
vorm ook zal het zeker vs. 8 wel zijn, dat op de steenen
tafels gegrift stond, en dus zonder de toelichting voor den
|sraéliet reeds verstaanbaar moest zijn.
Gedenk den Sabbalhdag om hem le heiligen.
ﬁ:.'.:"'. Bekend is de strijd, over de beteekenis van dit
woord gevoerd. 't Pleit mag tegenwoordig ‘wel voldongen
heeten ten voordeele van de hier volgende interpretatie:
't is sadmgetrokken uit N3P, rust, Feier, dramavors. Alzoo

rustdag, Feiertag (minder feest- dan wel vacantiedag).




e T,

48

't Gebod veronderstelt kennis van de instelling, is 't al
niet van den Sabbath in zijn Moz. vorm '), dan toch van een
rustdag; en dat niet alleen om het woord "21, 't welk even-
min als M2 op iets geheel onbekends kan doelen, als wel
meer bepaald hierom, dat het gebod kennis veronderstelt
van een waarschijnlijk vroeger reeds, ééns om de 7 etmalen,
gebruikelijken rustdag ?). Kan deze kennis niet worden
verondersteld, dan zou een motief of verklaring als vs. 9
en 10 (wat toch niet wel aangaat) mede tot het oorspron-
kelijke gebod hebben behoord, anders ware het gebod niet
zeer verstaanbaar geweest, en zulks mag met reden als een
dringend vereischte worden aangemerkt. Al is het dan waar |
wat Oehler wil, dat het gebod niet herinnert aan den |
Sabbatir als een oud instituut, toch mag het er voor gehou-
den worden, dat Keil terecht gezegd heeft: «es setzt eine
Kenntiniss von dem Sabbathe (ondubbelzinniger ware: von

dem Ruhe- of Feiertage) voraus, jedoch nicht schon ein
Fritheres der Sabbathfeiery (klaarder ware 't uilgedrukt: der
Sabbathfeier als Ruhetag dem Jahveh gehorend und geweiht).
Dat reeds voor Mozes onder hen, bij wie 't godsd.-zedelijke
leven nog niet al te zeer was verbasterd, de 7¢ dag, of al-

thans wel eens één der dagen, als rustdag werd afgezonderd,
mag wel als hoogst waarschijnlijk worden beschouwd , vel.
Meier t. a. p. 32. Knobel t. a. p. 537 vgg. e. a., hoe ook
bij andere volken op sommige dagen in 't geheel niet werd

1‘) Van dezen Moz, Sabbath is sprake in Ex. XVI: 5, 22--30 en Neh. IX : 14,
Dit tegen Oehler t a. p. I, 517, die op dql-m- plaatsen zijne meening crondt, dat
de Sabbath ,rein Mosaischen Ursprungs™ is.

) Wat Schultz t. a. p. I, 216 tegen zulk cenc opvatting aanvoest, dat dan
mede de besnijlenis als een oud gebruik in den Dekaloog had behooren te zijn
opgenomen, gaat niet op, daar toch het gebruik zelf der besnijdenis door Mozes
geen verandering schijnt te hebben ondergaan, 't welk opzichtens den ook reeds vroe-
ger bestaanden rustdag wel het geval zal zijn geweest. Hn zeot hij verder: ,,Auch
rulit die ganze Moglichkeit ihrer Ausfibrung auf dem Verlassen des Hirtenlebens
und der Einrichtung zim Ackerbau™, dan merken we op, dat zulk een bezwaar

alleen dan van gewicht kan zijn, als in dien voortijil recds sprake was van den

strengen Israélitischen Sabbath.




gewerkt. Hierop wijst ons reeds het verband, dat er
volgens Gen. I1:3, Ex. XX : 11, XXXI: 17 e. a. bestaat
tusschen de instelling van den Sabbath en het door God
bevolen rusten ten zevenden dage.

De zedelijk-godsd. mensch zal van den beginne wel de
noodzakelijkheid hebben gevoeld, zoowel tot instandhouding
van zijn natuurlijk organisme als tot opbouwing van het
godsd. leven, om gedurig een rustdag voor God af te zonderen.
Dat bij de Israélieten hiervoor allengs, indien al niet van den
beginne, een bepaalde, de laatste dag der week was aange-
nomen, is wel te vermoeden uit de kennis, door ons gebod
verondersteld. Rust, dat is de grondgedachte wel geweest
bij zijne instelling, waarvoor eene analogie wordt gevonden
i de voorstelling, dat God de wereld in 6 dagen heeft
geschapen en ten zevenden dage rustte, opdat de mensch
evenzoo. telkens 6 dagen arbeide en den 7, den rustdag,
Gode heilige. Dat de laatste van zeven dagen (de laatste
omdat het een rustdag was) voor zulk een zodsdienstig doel
werd afgezonderd, is zeer begrijpelijk, daar de week van
zeven dagen reeds vroeg schijnt te zijn aangenomen (vgl.
Knobel t. a. p. 537 en Gen. VII: 4 en 10, VIII : 10 en 12
met XVII: 412, XXI: 4, XXIX : 17 vge.). Het zevengetal
was een ook bij de oude volken heilig getal: «was sich
aus dem hinfigen bedeutsamen Vorkommen desselben in
natiirlichen Verhiiltnissen, besonders im Planctensystem der
Alten und im Mundlauf zur Geniige erklirty (Oehler t. a. p.
[, 516). DBekend is het, hoe men naar aanleiding hiervan
tot de onderstelling is gekomen, dat tot iystelling van den
Sabbath niets anders noodig was, dan een oud Heidensch
gebruik in een nieuwen vorm te steken; want zegt men
(zie bij Dozy Isr. te M. p. 383, Kuenen Godsd. van Isr. I,
244, 59, 82), gelijk iedere dag aan eene planeet, zoo was
de 7° aan Saturnus gewijd.

Deze meening is reeds met succes bestreden door M eier
t. a. p. 36, Knobel t. a. p. 537 (vgl. Hitzig, Gesch. d. V. Isr.

1




o0

I, 8 en Oort, Dienst der Baiilim. 24), later door Schultz
t.a. p. en Oehler id. e.a. Tegenover al de bewijzen door
laatstgenoemde aangevoerd, kan men niets stellen dan deze
mogelijkheid: als het eenmaal vaststaat, dat Jahveh aanvan-
kelijk een licht- of zonmegodheid was (Kuenen t. a. p. I, 236,
40—49), dan wordt het waarschijnlijk, dat de Sabbathsviering
door het Jahvisme is overgenomen uit het Polytheisme.

Onderwijl heeft Baudissin in zijn «Jahve et Moloch»
op overtuigende gronden klaar aangetoond, dat Jahveh geen
licht- of zonnegodheid ooit is geweest. Voorts spreekt van
zelf de groote onwaarschijnlijkheid, we zouden wel kunnen
zeggen, de onmogelijkheid, dat de viering van den 7°"dag
door het Jahvisme uit een zoo heterogene godsvereering als
den Saturnusdienst zou zijn overgenomen. De toewijding van
dezen dag aan Jahveh wordt aangedrongen met de woorden
pforg |“5 1'133. Cr"]? = heiligen: van het gewone, dagelijksche
onderscheiden (door dan niet e werken). Dit is de negatieve
beteekenis van het woord. Nu de positieve: is Jahveh de
wetgever, dan moet Hem deze dag in 't bijzonder worden
geheiligd, Hem den uitvaardiger ook van dit gebod. Niet
alleen tot het versamelen van nieawe kracht voor den
dagelijkschen arbeid, maar ook vooral tot bevrediging van
des menschen geestelijke behoeften werd de Sabbath inge-
steld. Dit geeft hem blijvende beteekenis ').

Ex. vs. 12. Hel vijfde gebod.

EER UWEN VADER EN UWE MOEDER, opdal wwe dagen lange
worden in hel land, dal Jahveh , ww God, w geefl.

1y Is deze beteekenis, door de toelchtende toevoegsels bevestigd ; de juiste
gebleken, Meier t. a. p. 87 veggo en Knobel toa. po 538 spreken van eene
andere, dat nl. het nalaten van elk dagelijksch werk op dien dag een Gode ge-
bracht offer is. Keil noemt deze terecht: neine totale Verkennung der Schrift-
miszigen Bedentung des Sabbathes™ en Oehler, art. Sabbath in Herzog’s Real
Ene. XIII, 199: ,eine griindliche Verkennung der A, 'I. Anschauung. Fiir diese

hat der Sabbath so wenig das Peinliche irgend einer Entsagung, dasz er vielmehr

als Wonne- (Jes. LVIIL: 13), als Freuwdentag (Ps. XCIL, Hos, IL: 13) betrachtet

wird™,




51

Dt. vs. 16 voezt na 't gebod toe : ‘rﬁ'?.\ ‘111‘ ‘[13 '1"‘ D)

(LXX o» 00Oy Everéihatrd oot #Vptog 0 Cleog rnv) evenals b[_]
vs, 8. De LXX houdt dit onderscheid tusschen de twee re-
dacties in 't oog. Daarenboven heeft Deut. voor MIOND “?

% R K

tot explicatie (Keil) van 't voorgaande motief, er nog hun'e-
voegd : '[5 Q" (PDN. Hier houdt de LXX 't onderscheid

niet in 't ooz, maar plaatst bij beide: fre e o yévyrar,
en vermeerdert in Ex. &l rijg yig door iy ayaly;, Klaar-
blijkelijk is: eer uwwen vader en wwe moeder 't oorspron-
kelijke gebod.

132 wil beteekenen: eer (1\372—de§«) bewjjzen. Lev. XIX :
3 wordt het vervangen door N0 agij zult vreezeny. Groot
was bij de Israélieten de macht der ouders: R, XX e
Num. XXX : 6, Dt. XXI : 18, Wie hnn smaadt zal met
dezelfde straf gestraft worden (Lev. XX : 9, Dt. XXVII : 16,
Spr. I: 8, XX : 20, XXX : 17) als op gmlsl::sluring Is ge-
steld (Lev. XXIV : 15 vgg.). De autoriteit, die hun wordt
toegekend is ecene 'rmhlull_][u, (0ok bij ‘LiNIL‘Il} volken, vgl.
Knobel t. a. p. 208),

Men heeft de beteekenis van dit gebod nog al eens uit-
gebreid.  Op voorgang van Calvi ijn, die het deze wijdere
beteekenis geeft: «honorem esse iis reddendum, quibus eum
attribuit Deus» (inst. 2, VIII, 8). zegt Keil, dat onder
vader en moeder niet alleen «die Erzenger und Plleger
unseres leiblichen Lebens sind gemeint, sondern auch die
Begriinder, Plleger und Forderer unseres ceistlichen Lebens :
Profeten, Lehrer und die Beschirmer unseres leiblichen und
geistlichen Lebens, die cottgeordnete Uhl:-'l\etln Yy Maar,
al weet hij plaatsen te citeeren, waar (2 Kon, 11 : 12, XIII :
14) den profeten de vadernaam wordd toegekend, en plaatsen,

') Veel voorzichtiger drukt Schultz t. a. p- I, 430 zich uit: ,,Dicses Gebot
hatt dann seine weitere Aushile lung in dem lulmtn der Bhrfurcht gegen das Alter
uhu]nu]r und gegen die Ilnlmn des Volkes, d. h. seine Obrigkeiten™ (Lev. XIX:
J2, XX : 90, vigl. Ex. XXII:




— e e e

o2

waar (Ps. XXXIV : 12, XLV : 11 e. a.) hunne leerlingen
zonen en dochteren worden genoemd, al wordt ook der
overheid de vader- (Gen. XLV : 8) en moedernaam (Richt.
V : 7) gegeven, dit gebiedt nog geen verklaarder de oor-
spronkelijke bedoeling van ’t gebod verder uit te strekken
dan de eigenlijke beteekenis der woorden AN en DN reikt.
Want waar moest het heen, indien men alzoo kon gaan
spelen met de toepassing van de oneigenlijke beteckenis,
waarin een woord zoo nu en dan al eens wordt gebruikt?
't Is voor ieder duidelijk, dat met het vijfde gebod niet anders
wordt bedoeld dan er voor te zorgen, dat den ouders, vicarii
Dei ') (Luther), de noodige eerbied blijft verzekerd. Dan,
is het niet geraden Keil te volgen, Oehler zegt terecht:
«das fiinfte Gebot legt in der Forderung der Elternehre den
Grund fir die Heiligung des ganzen socialen Lebens, indem
es eine gottliche Autoritit in demselben erkennen lehrty
(art. «Dekalog» in Herzog’s encycl.). Door de gestadige opvol-
ging van zulk een gebod, zou het zedelijk gehalte des volks
op een belangrijk punt verzekerd ziju: wie toch zijne ouders
als dpyave yevmjoewg (Philo) vereert, zal op zijn beurt
weér zijne eigene kinderen in die gedachte opvoeden, dat der
ouderen gezag van God zelf afkomstig is. Om deze oorzaak
wordt dit gebod ook gerekend onder die der pieleit, welke
over de plichten van den mensch jegens zijn meerdere han-
delen, vgl. Ex. XXII: 27, Lev. XIX : 3, 32, Spr. XX1V :21.

Aan dit gebod is eene belofte toegevoegd : opdal wwe dagen
lange worden in het land ; dal Jahveh , ww God, w geeft. Len
lang leven gold hun, aan wie het ten deel viel, als een bewijs
van Gods welbehagen (1 Kon. II : 14, Dt. IV : 40, V : 30,
VI:2, XI:9, XXII : 7). Wat is hier nu bedoeld: het
lang leven van het individu, 't welk dit gebod nakomt, of

1) Onbegrijpelijk is het hoe Meier p. 49 zulk eene plaatsvervanging fast cine

Gotteslisterung™ kan noemen. God kan toch in de ounders worden gederd, die

daarom nog niet op ééne rij met Hem worden geplantst.




53

het lang wonen van 't volk Israél in het beloofde land Ka-
nain? Knobel zegt 't eerste, Keil beide te gelijk. Al-
lereerst is hier gewis bedoeld het lang leven van ieder, die
't gebod nakomt, doch van zelf ligt hierin opgesloten,
dat bij getrouw nakomen van dit gebod door 't meerendeel
des volks, het in zijn geheel te langer van Gods gunst
verzekerd is

Wat aangaat het toevoegsel bij Deut.: en opdat het u
welga, Knobel houdt het voor onnoodig, Ewald ziet er
cene verduidelijking in van het voorgaande. Waarschijnlijk
is wel, dat het er aan toegevoegd is, toen de andere belofte
reeds in vervulling getreden was en het begrepen werd, hoe
«ein langes Leben ohne Wohlsein eben kein sonderliches
Gut isty (Meier). tIs in allen gevalle een getuigenis voor
Knobel's gevoelon, dat de belofte van Ex. vs. 12 uit den
Mozaischen tijd is (volgens Ewald van Mozes zelven).

Meier betoogt (t. a. p. 5% uit gelijkluidende plaatsen
(x. XII: 25, Ley. XIV : 34, XVIII : 3, NIX : 23, XXII :
10, XXV : 2, Num. XV : 2), hoe een bezonnen kritiek uit
dgl. woorden nog niet zal opmaken, dat Mozes werkelijk
Kanaiin als doel van zijn tocht beschonwde. Evenwel zeheel
't O.T. vooral de geciteerde plaatsen teckenen protest aan
tegen zulk eene reconstructie. Met Ewald het te erkennen,
dat de uitdrukking ons geheel in een tijd verplaatst, «wo
die vilker noch die einfachsten bediirfnisse des lebens z. b.
brod und fruchtbaves land, als die hichsten gaben der
gitter betrachteten», dit schijnt niet ongeoorloofd, als we
maar onder Israél ook nog wat hooger behoeften ) mogen

') En adspiraties, voegen we or aan toe, want dat b, v, het onsterfelijkheids.
geloof in beginsel den Monotheist niet vreemd kan zijn, dit spreckt, waar ziju kiem
reeds ligt opgesloten in °t geloof aan den éénig Waarachtige. Dat het O, ‘IL hier-
omtrent niet  vele nitspraken bevat, ligt in den aard der zank. Ook uit resctio
tegen de Heid, voorstellingen, die zoo breed er over uitw ciden op 200 mysteriense,
vaak zonderlinge, wijs licten Mozes en de profeten er zich wellicht wainig over
uit — vgl. echter Bijb. woordenbock art. sonsterfelijkheid™, Sehultz, A. T.
Theol. I, 362, 02, 96. II, 187, 62, 64, 8 en Oechler, A, T. Theol. I, 257,




1

I
b

veronderstellen, gelijk het uitvaardigen van eene oorkonde
als deze doet vermoeden, dat zij daar bestonden. Minder
geoorloofd is het, mede op grond van een, wel wat gezochten,
opklimmenden gedachtengang, dien hijin de toevoegsels der
5 eerste geboden vindt, met genoemden geleerde (Gesch. II,
232) te besluiten, dat zij van Mozes zelven afkomstig zijn.

Zijn nu deze 5 eerste geboden met de aankondiging
op de eerste der steenen tafelen voorgekomen, dan heeft
natuurlijk Meier geen recht om het ouderengebod als het
eerste op de tweede tafel te plaatsen, waartegen mede niet
weinig andere bezwaren zijn in te brengen, daar hij nu
genoodzaakt was om een gebod uit het 2¢ vijftal weg te
redeneeren zonder ongezochte aanleiding daartoe te hebben.
Ook hij houdt nogthans de verdeeling in twee pentaden voor
de origineele, al komen niet dezelfden als gewoonlijk bij hem
op de tafels voor. Andere verdeelingen, ook dikwijls voor-
gestaan met 't N. T. zelfs in de hand '), vinden in onzen
tijd geen voorstanders meer onder hen, die de wetenschap
niet door dogmatiek laten beheerschen, noch met getallen-
symboliek spelen. Was men niet genoodzaakt geweest te
gelooven, dat de Dekaloog, zooals hij in de beide redacties
voor ons ligt, op de steenen tafels had gestaan, men had
zulke vonden niet gezocht. Nu we hem, van bijvoegsels
ontdaan, kunnen achten te kennen in zijn oorspronkelijke
gedaante, schijnt het 't eenvoudigste om aan te nemen, dat
de aankondiging met de 5 eerste geboden op de eene tafel
voorkwamen. Algemeen meent men, dat deze indeeling
zich door groote waarschijnlijkheid aanbeveelt.

') Al die gevoelens worden gememoreerd hij de commentatoren en b. v. bij
QOehler t. a. pe I, 200. Op Ef. V1:2 beriep men zich door verkeerde eXCrese
(vgl. Winer, N. T\ Gramm. 366), en ook Celvijn (inst. 11, 8, 12) nog op
Mtt. XIX : 19, als hevatte het eene door den Heer gegeven rangordening der
geboden, terwijl Steinmeyer t. w. p. 5] met Hoffmann (Rimerbr. § 542) in
Rom. XIII:8 door eene verkeerde woordverbinding (zie Mey er, Komment, Rimerbr.

ed. b, pag. 064) eene vermelding vindt van de geboden der 2¢ tafel.




99

De eersten als over plichten jegens den meerdere hande-
lende, als geboden der pieteit, worden dan onderscheiden
van de laatsten, als handelende over de plichten jegens den
naaste, gehoden der probiteit. Wij zien evenwel niet, dat
eene verdeeling van de geboden naar de genoemde twee
soorten volgens hun inhoud genoegzaam wordt aan de hand
gedaan') door Mtt. XXII : 37—40, vgl. Rom. XIII : 9, waar
volstrekt niet wordt gezegd, dat juist in die twee voornaamste
geboden de hoofdinhoud successievelijk van de geboden der
beide tafels wordt teruggeven. En ook nergens in 't O. T,
is gesproken over eene indeeling op de twee tafels, waarom
het maar raadzaam mag heeten, daar het toch niets afdoet,
omdeze quaestie, zonder veel gewicht, niet verder te bespreken,

Zin de eerste geboden allen gemotiveerd, de laatsten
niet, dit is een toevallige onderscheiding. Zijn de 5 laatsten

L]

bij Dt. allen door den copula 1 verbonden, omdat zij door
Mozes reeds als 2¢ helft werden beschouwd (K eil), dewijl
Dt. de wet laat herhalen (Knobel), om zijn rhetorisch
karakter (Schrider), dit is waarschijnlijk geschied van
wege de kortheid dezer geboden, waarom men ze aancen-
schakelde. De FEwr.tekst geeft zich ook hier aan als de meest
oorspronkelijke. De LXX houdt in Deut. zich aan de gewone
opvolgingsorde der geboden, bij Ew. plaatst zij het 7° en
8¢ vOOr het 6°: ov qoretoerg.  Ook reeds Philo en enkele
kerkvaders (Knobel t.a. p. 200) gaven het 7° eene plaats
voor het 6° Niet alzoo Josephus. In later tijd heeft
I5. Meier eene andere volgorde voorgeslagen, nl.: 't 7¢, 6,
97, 8% Het 10° laat hij weg. «Aber es fehlt an geniigenden
Griinden zu einer Aenderang der Reihenfolge der einzelnen
Bestimmungen und zur Weglassung des letzten Gebotesy

?) Het kan toch niet geloochend wonden, dat de plichten jegens den naasto (gwl.
die van de vijf laatste geboden) evengoed als plienten jegens God kunnen worden
beschouwd, als die jegens de ouders, terwijl toch door den aanhef, die de grond-

verplichting van alle verdere geboden inhoudt, ze allen geboden jegens God worden,




was het oordeel van Knobel. Wat «die Aenderung der
Reihenfolge» aangaat: welke gronden voert Meier aan,
b. v. om het 7¢ v66r het 6° te plaatsen? Deze allereerst,
dat het verbod van echtbreuk zich zoo goed bij het ouderen-
gebod aansluit, daar ze beide de heiligheid van het familie-
leven betreffen. Hoe dit geen genoegzame grond mag heeten
blijkt (terwijl er tegenover staat, dat, wil men letten op
rangorde, het leven nog altijd boven aan staat onder al wat
den mensch gegeven is), wanneer men bedenkt, hoe deze door
Meier bedoelde aansluiting der aldus verwante geboden
staat en valt met zijne meening, dat het 5° gebod op de 2¢
der tafels voorkwam.

Een anderen grond vindt Meier in 't parallelisme met
de 1° tafel. Het vijfde (bij M. 1° van de 2° tafel) biedt dan
een parallel met de aankondiging (bij M. 1° van de 1° tafel),
het 7° (bij M. 2, II) met het 1° (bij M. 2, I), het 6" (bij
M. 3, II) met het 2¢ (bij M. 3, 1), het 9° (bij M. 4, II) met
het 3¢ (bij M. 4, I), het 8° (bij M. 5, II) met het 4° (bij
M. 5, I). Behalve dat dit parallelisme gemeenlijk al zeer
weinig in 't oog vallende is, moet het zeer ver worden ge-
zocht, 't welk op zich zelf reeds reden genoeg zou zijn om,
gesteld zoo 'n parallelisme moest in den Dekaloog bestaan,
dat van Meier af te keuren; was het er, 't zou zich veel
klaarder aan de hand doen. Met een weinig vernuftigheid
kan men zoo iets al licht vinden ').  Bovendien, gaf het
O. T. Meier er eenige aanleiding toe; maar enkel eene, toe-
vallig wat ongeregelde, opsomming van enkele in de geboden
genoemde misdrijven, Jer. VII: 9, kan hij bijbrengen, die
evenmin als N. T. plaatsen, welke, wellicht naar de LXX op
Ex., de geboden wat door elkair halen (Rom. XIII: O, Jac.
I[:11, Mc. X;19, Le. XVII: 20), iets bewijzen voor de
door Meier gevolgde orde. M3TN NY G zuwr NIET DOOD-

1) Lange Bibelwerk A. T. II, 50 houdt zich ook nog op met zulke vernuft-

spelingen, echter gaat hij niet zoover om de bestnande volgorde op te geven.




fedard
oA

SLAAN '), blijft dus het 6° cenon (M3% = neerslaan, doodslaan,

in Dt. XIX:3 en 4, Num. XXXV .11, 25—30 van onop-
zettelijken en voorbedachten doodslag gef;uzigd). Er is geen
object bij genoemd, om er des te meer nadruk op te leggen.
Er zal wel alleen bedoeld zijn menschenmoord (zie bij com-
mentatoren de uit verschillende oorzaken voortgekomen
gevallen van doodslag opgenoemd, die hieronder begrepen
zijn).  Omdat er geen object bijgevoegd is, wordt zelfmoord
ook uitgesloten ). 't Leven is het hoogste aardsche goed
(Job. IT:4), daarom ook wel T, éénig (Ps. XXII : 21,
XXXV :17) genoemd. Om deze oorzaak staat dit gebod hier
vooraan (Knobel). Zoo zegt Keil, dat deze vooraanplaatsing
geschiedt, omdat in den mensch het beeld Gods in zijn
leven en bestaan (Gen. IX:6) wordt aangerand (vgl. Gritz
Gesch. I, 39). Met Schrider moet echter erkend worden,
dat het «an dem Texte nicht zu erkennen isty, wanneer
Keil wlie Gedanke an das gittliche Ebenbild im Menschen
den Uebergang» laat evermittleny van de 1¢ tot de 2 tafel )
Dat het dooden van een dier geenszins verboden IS, en aan
een verbieden van 't moorden of 't martelen hierbij niet
wordt gedacht, laat zich begrijpen, daar men aldus te veel
in détails gaat treden. Let men er op, dat Jahveh de unit-
vaardiger is ook van dit gebod, dan ziet men, hoe het den
mensch zal willen leeren, dat God alleen het recht heeft
over 's menschen leven en dood (1 Sam. I1:6, Gen. Il : 7,
Dt. XXXII: 39, Ps. CIV : 29). %)

Aan “t verbod van doodslag sluit zich dat van echtbreuk

1) wMoorden™ vertalen Ewald en de Goeje, manr, daar het nicts verduide-
lijkt, houden wij ons aan de oude overzetting.

?) Whaarom dit gebod ook niet enkel onder de rubrick: ,plichten jegens den
naaste™ is te schikken, evenmin als het B¢ onder die van ,,plichten jegens God™,

3) Dus meent Ochler (ene. 101, J22), dat het vijfile gebod een voegzamen
overgang biedt tot de lantste 5.

) Meier heeft in Zach, XI1:8 ¢ Tos. VIII: 9 een getnigenis kunnen vinden
voor zijne parallelisme tusschen dit en het beeldenverbod. De plaatsen oordeclen

reeds, hoe gezocht dit greschiedt.




58

.

’

aan: in 't leven is wel ’s menschen waardigst bezit het
huwelijksgeluk.

Het zevende gebod Ex. vs. 14 HNIR NS : 6u zoLr NET
ECHTBREKEN, ov uoryéveag. Dat 'tin de LXX op Ex. niet
als het zevende voorkomt, geschiedt waarschijnlijk bloot
door een verzien van den overzetter, daar Dt. de bestaande
orde volgt (Knobel). #ANI (van vrouw en man cebruikt
Lev. XX : 10) beteekent : echtbreken, niet: allerlei ontucht
plegen (vgl. Keil en Beumer), zooals Gritz t.a.p. I, 39
wil.  Hiervoor werd M gebezigd, vel. Hos. IV : 14, De
echt, «das zarteste Eigenthumsverhiiltniss, ihrer Idee nach
als «Einehe» gedacht, ') was sie anch offenbar im Wesent-
lichen in Israél war, wenn auch des Mannes Freiheit nicht
gesetzlich beschriinkt wurde (Gen. XVI : 3, XXIX : 24,
98, XXX : 4, 9. Ehebruch ist nur die Verletzung der
Ehefrau (Lev. XX : 10 {f), nach strengen Sitte auch der
Verlobten (Dt. XXIT : 23 (1), eines Anderen. Das Gebot
will durchaus nicht itberhaupt geschlechtliche Ausschweifung
verbieten. Diese ist itberhaupt, wenn auch von der Volks-
weisheit gemissbilligt, nie im Mozaismus gradezu verboteny
(Schultz t. a. p. I, 431). Doch, al wordt naar den aard
der zaak dit gebod vooral tot mannen gericht, ook alles
waardoor de vrouw den echt breekt, wordt hier verboden,
celijk Lev. XX : 10 mede de overspelige vrouw met straf
wordt bedreigd. Op zijne overtreding worden de zwaarste
straffen gesteld, terwijl zij als eene der grootste misdaden
wordt beschouwd, vgl. Gen. XX : 9. Lev. XX : 10 vgg.
en ook 2 Sam. XII, waar in de bekende parabel echtbreuk
als schending van eigendom wordt opgevat. «Das Gebot
sanctionirt die Heiligkeit der Ehe als gittliche Ordnung zur
Fortpflanzung und Vermehrung des Menschengeschlechtesy
(Keil).

1) "Daarom is er parallelisme door Meier tusschen dit en het 1¢ gebod gevon-

den (vgl. Lange t. a. p.).




Na °t leven en den echt volgt het eigendom. Aan de
geboden, die de eerste twee verbieden aan te randen,

sluit zich aan het aclitste gebod, Ex. vs. 15 - DJ.nﬂ NS.

Evenzoo bij Deut. ot #2éperg (LXX), GI 20LT NIET STELEN.
Lange meent (vgl. Calvijn, inst. II, 8, 11): «die Korres-
pondenz zwischen diesem Gebot und (Ivm Missbrauch des
Namens Gottes, welcher Gott seine Ehre raubt, ist auch
nicht zu verkennen». Meier daarentegen vindt parallelisme

4. Zoo oordeelen deze vernuftspe-

tusschen het 8* en 't
lingen haar zelve. Over de beteekenis van 't woord 21, die
duidelijk is, en over 't geen in zijn consequentie dit zebod
verder verbiedt, vgl. de commentaren, maar vooral Rivetus,
Praelectiones in cap. XX Ex. 268, vol. Beumer t. a. p.
24, die zo00 juist omschrijft: «furti voce in hoe praecepto
omnis illicita alienae rei usurpatio intelligitur, sive est sur-
reptio, sive invasio, sive excussio, sive occupatio, sive usio,
vel abusio, sive corruptio aut perditioy.

kx. vs. 16 het negende gebod : Wl’ Y '1" 'l '73 '7"" s\'l“

Deut. leest in plaats van “uﬁ“' = ;_rntm;_fn mnt ;_'_vtni-
genis, dan gebruikt men i"l_ﬁ,k of H'jj val. Ex. XXIII: 1,
Num. XXXV :30, Dt. XVII: 6 en 7) der leugen, on-
waarheid, het «mnisschien naar Dt vs. 11 veranderdes
(Knobel) of aneer omvattenden (K eil) N“' W =
getuige der ijdelheid (vgl. vs. 7 en Ex. XXIII: l\‘r"' L,
die iets onnoodigs, ongegronds getuigt, 3 "'Lu, = ant-
woorden lwwn iemand (voor iemand getuige n Gen. XXX 1 23,
T Sam. XII : 3, ook tegen iemand getuigen Lev. V : 1)
Eigenlijk staat er in het Hebr.: gij zult legen wwen naaste
niet getuigen als geluige der leugen. De LXX heeft over-
gezet: ov yevdo-(overtollig) -uaprvoyaoeg sarc vov xhyoiop aou
ueprvpicr yevdy, De Stat. vertaling heelt het dan ook in
goed Nedl. overgebracht: gij zull geen valsch geluigenis
Spreken legen wwen naaste.  «Zum schuze der biirgerlichen




60

zuverlissigkeity (Ewald), dient het om te voorkomen, dat
het leven, de echt, het eigendom, of wat dan ook des
naasten ') is, benadeeld worde door een lengenachtig (valsch)
cetuigenis van hem af fe leggen (vgl. de a. pp. en Di.
XIX : 15 en 32), hetzij voor den rechter, hetzij in 't dage-
lijksche leven of hoe dan ook. Gelijk Knobel te meenen,
dat de Wetgever «solche indirekte Weise, dem Nichsten zu
schaden, als geringeres Vergehen heeft aangezien dan
direkten Eingriff», dit gaat niet wel aan. Het zijn alle over-
tredingen van Jahveh's gebod en als zoodanig is van geen
meer of minder sprake. Meier en Lange beiden vinden
parallelismen van dit, wederom met verschillende geboden,
de eerste met het 3¢, de tweede met het 4°,

Ex. vs. 17. [Het tiende gebod: (G ZULT NIET BEGEEREN
UWS NAASTEN HUIS, gy zull niel begeeren wws naasten vroww,
noch zynen dienstlnecht, noch zijne dienstmaagd , noch zijnen
08, noch ziynen ezel, noch iels, dal wws naasten is. Aldus
Ex.: Deut. heeft het verbod van begeerte naar des naasten
vrouw voor dat van des naasten huis geplaatst. Dit ge-
schiedde, wellicht om de orde van gebod 7—9 te bhewaren
ook in dit toevoegsel (Knobel), of ook uit misverstand,
daar men de beteekenis van M2 inkromp en niet begreep,
dat *het al 't volgende reeds omvat, terwijl dan natuurlijk
de vrouw, als «'s mans kroon» en een «goed waardiger dan
paarlen» (Spr. XII @ &, XXXI : 10), vodr huis moest worden
geplaatst.  Het tweede 2700 N2 -heeft Deut. verwisseld
met TINNN NS (om herhaling te. voorkomen, Keil) = agij

zult u niet laten gelusten» #), en tusschen huis en knecht
ingeschoven 772, zijn veld («zumal im Blick auf Kanadin
B

1) De quaestie of hier met ¥ alleen een Israélict wordt bedoeld, of ook de
vrdemdeling, kan geheel ter zijde worden gelaten. Bij ,naaste™, vgl. de toelichting
van °t Sabbathsgebod , is "t niet de vrasg: vreemdeling of Isratliot?

) on hezeichnet das Begehren, dem ein sehim finden zu Grund liegt, also das

vom aussen her geweckte, mx das von vorncherein im Begehrenden selbst . nimlich

in seine Bediirfnisse oder seine Neigungen begriindete (F. W. Schultz),




61

wird passend Acker ergiinzty, Schrider), maar mist voor
M de copula Y. De LXX volgt in Ex. en Deut. de Deut.

lezing, vermeerdert haar zelfs nog door in te voegen: ovre
. ° s R
marros xrjvovs avrov, en heeft ook voor zev foss door oire

de Y van de Ex. opgenomen. Vreemd is het, dat de LXX

midden in 't vers het werkwoord ém@wvueiv een anderen
casus (Acc.) laat regeeren dan in 't begin (Gen.). Op de
LXX is hier alzoo evenmin staat te maken, terwijl ’t met
de Deut. lezing eveneens gesteld is. Niettemin zijn er velen
geweest, wij zeggen geweest, want de quaestie is verou-
derd, die bepaald meenden, dat Deut. hier den oorspron-
kelijken tekst leverde, 't welk ook het meest voor zich zou
hebben, indien vs. 17 moest worden gesplitst. Dit laatste
is echter geheel overbodig, daar de samenvoeging van vs,
206 tot één gebod onmogelijk is gebleken, en men dus om
het 10tal geboden te behouden niet meer den wanhopigen
weg, om van e¢én gebod er twee te smeden, behoeft in te
slaan. Bekend is 't, hoe men dan in 't 9¢ gebod «gij zult niet
begeeren uws naasten vrouw» de «cupiditas impurae volup-
tatisy of de «concupiscentia originalisy (Gerhard, Loci ad
Cath. vol. V, p. 247) en in 't 10° «gij znlt u niet laten
gelusten uws maasten huis enz.o  de «cupiditas inordinati
lucrin of de «concupiscentia actualisy verboden zag. Het is
duidelijk in te zien, dat het onderscheid tusschen deze be-
geerten wel op zich zelf cerechtvaardigd is, maar dat zij
toch niet in soort verschillend genoeg zijn, om er twee ge-

boden van te maken. Het was dan ook slechts een nood-

Sprong, waartoe de Dent. tekst eenige welkome gelegenheid
opende. De voorname oorzaak was, dat men vs. 2 G tot
één gebod wilde maken. In den laatsten tijd is zulk een ge-
Voelen nog verdedigd door Kurtz (Gesch. d. A. B, 11 289

91), die in Ex. vs..17 eene fout ingeslopen acht. In al hare
ongegrondheid is zulk eene indeeling (de Paraschen staan
haar voor, de accentuatie niet) nog 't laatst ten toon gesteld




—

door Beumer (. a. p. 28—44), Ekman (t. a. p. 669—
86), Heilbut (t. a. p. 8—21), die zoowel hare jongheid
als onjuistheid en onwaarschijnlijkheid hebben aangewezen.

Moet dus de Ex. {ekst als de meer oorspronkelijke wor-
den beschouwd en vervalt daarmede van zelf elke splitsing
van dit gebod '), dan springt aanstonds in 't oog, dat het
oorspronkelijke gebod niet meer kan hebben bevat dan:
¥ M3 Tann N?. Het overige is «Erliuterungy (Ewald) of
«Specialisirung» (Keil), 't welk wel zeer oud zal wezen, daar
Deut. het reeds heeft omschreven. Verder dan deze woor-
den kan zich 't gebod aanvankelijk niet hebben uitgestrekt,
omdat, de anders al te groote uitgebreidheid nog daargela-
ten, het woord M3, voorop geplaatst, reeds te kennen geeft al
't andere in zich te bevatten. Het beteckent soms gelijk hier
niet alleen 't woonhuis, maar ook den geheelen «Hausstandy
waaronder de vrouw mede begrepen wordt. Ook wij ge-
bruiken huis in dien zin (vgl. Gen. XVII : 19, Ex. I : 1,
Dt. XXV : 9, 1 Sam. I : 14 enz).

Welke is nu de beteekenis van dit gebod? (Lange
vindt, natuurlijk met wat moeite, toch nog parallelisme
tusschen het 10 en 5¢ gebod). Twee meeningen staan hier

tegenover elkiar. De traditioneele *), die de begeerte hier
als gezindheid acht opgevat, de andere *), die de begeerte
hier als 't begin der zondige daad meent te zien afgekeurd.

'} Hoewel er ook nog geweest zijn (Keil t. a. p. 466), die de voorkeur aan
de Ex. redactie gevende, toch het gebod in tweetn wilden deelen, waartegen
natunrlijk de l-n\'rll;:-"nen-m-h- bezwaren getuigen — nog verzwaard , wijl na cen ver-
bod van begeerte naar het hus, dat van de vrouw niet wel volgen kan, daar dan
of het 10 in het 9 reeds ligrt 0; ,"_4'~1|.l|'1|‘ of in het Oc fots veel minder ::1'\'\‘i1"!!l‘__‘~
wordt verboden te begeeren dan in het 100, welk lantste tegen de goede orde
:-U"l_jlf[.

) Ewald, Gesch, 11, 230, Knobel, Keil, Hitzig t. a. p. 84, Schrader,
Lange, Strauss der Alte n. N. Glaube I, 234, Gritz I, 39, Ochler ta. P
I, 280. Ekman t. a. p. 678—83 c. a. :

:“_l Liither, (;1'“.“]\\'", Iorl. Zeits. Nov. Heft. 1858. _“1'1'._-1'. 70, Kuenen I,

281. Schultz I, 432 e, a. Hoewel laatstgenoemde p. 370 de hier verbodene

zonden tot de pgeheimste Regungen™ des harten rekent.




63

In "t laatste geval is het de slinksche poging om, met schijn
van recht, ’s naasten goed te bemachtigen, die wordt ver-
boden. Bekend is reeds, hoe Meier dit gebod bij dat van
diefstal aansloot, waarvan hij 't als eene «Ausfithrungy of «Fr-
klirung» en «Specialisirung» beschouwt, doch ook is alreede
aangetoond, hoe al de door hem voorgestelde, hiermede sa-
menhangende, veranderingen ongegrond zijn. Zijn gevoelen
geeft zeker de consequentie aan, waartoe zij, die van de
eerstgenoemde opvatting afwijken, moeten komen, daar dan
toch, wanneer slechts de begeerte als begin der zondige
daad wordt veroordeeld, het voor eene zoo hondige arondwet
als deze allernoodzakelijkst, genoegzaam zelfstandig karakter
van dit gebod, waar dat van diefstal reeds voorafging, niet
sterk genoeg meer uitkomt. Beroept men zich, om het traditio-
neele gevoelen te wederleggen, op 't in plaatsen als Ex.
XXXIV : 2% en Micha II: 2 gemaakte gebruik van 't werk-
woord TR0 (waarbij Meier eene etymologic gezocht heeft,
die het staaft), dan zal het voldoende zijn hiertegen op te
merken, dat een woord zeer goed kan worden gebezigd in
dergelijke, zoo weinig slechts in nuances van zin, verschil-
lende beteekenissen, De beteekenis: begeerte toch ligt ten

grondslag, zoowel als 't woord van begeeren, als gezindheid,

of daarvan, als begin der zondige daad, wordt gebezigd , terwijl
bovendien Spr. VI : 25 kennelijk eene zinspeling op ons gebod
behelzende, de traditionecle opvatting bevestigt, omdat het
bij 7'.‘:"}1'}'53 daar toegevoegde ']3:?"’3, 't welk Meier 1)
als (wnl bewijs beschouwt, dat 720 oorspronkeljk niet de
lJL:li'u[(p]]is van i!lllt‘l'lij]{ begeeren heeft, juist de tegenover-
gestelde meening veeleer staaft, terwijl ook de verklaring, in

) 1jj beroept mich ook nog op Matth, V27 en 28 om te hewijzen, dat tot
dezus het 100 gebod niet in een rein geestelijken zin wend opgevat.  In deze
Plaats ecliter legt de Heer niet den nadruk der tegenstelling op zijue geestelijke
Opvatting der begeerte tegenover cenc ongeestelijke, maar op het aanzien om te
l"‘:--r:-.-n_ “ welk reeds sehuldie maskt aan het bedrijven der zonde in het 5e

Bebod verboden, vl Job XXXI:1, Vi




e e e e e —

Dt. vs. 18 door MNAD N gegeven, aantoont, dat het «auf
das die That erzengende Verlangen bezogen wird» (Oehler).
Schultz (t.a.p.1, 432) zegge ook al, dat een gebod 't welk
z0o op het innerlijke betrekking heeft «der Strafe» geene
«greifbare Seite» biedt, hiertegen geldt voorzeker, dat de
Dekaloog geene strafwet was. Beroept Kuenen (I, 281)
zich op de Egyptische zedeleer, bij de onzekerheid van de
resultaten der Egypt. oudheidkundige onderzoekingen (vgl.
Ewald, Lehre d. B. v. G. 1, 279), zal zulk een getuigenis
wel niet voor veel beteekenend te houden zijn. Buitendien,
al vindt men bij de Egyptenaren iets verboden, 't welk
sommigen in 't 10° gebod meenen te vinden, wat gaf zulk
eene toevallige overeenkomst van inhoud fusschen een Isr.
gebod en eene Egypt. grondstelling nog, om te bewijzen, dat
die met 't Egypt. gedenkstuk overcenstemmende opvatting
van het gebod des Dekaloogs de juiste is, vooral wanncer
het blijkt, dat met 't oog op het zelfstandig karakter en de
interpretatie van dit gebod in 't O. T. gegeven, die opvat-
ting niet de juiste kan zijn?

Wordt hier dus de begeerte als gezindheid verboden, dan
eerst kunnen we, gelijk in al de andere geboden, in dit
meer eene onafhankelijke rubriek van zedelijke geboden
vinden opgesloten en het eene waardige plaats aan het
einde des Dekaloogs achten te bekleeden.




Den oorspronkelijken Dekaloog hebben we ons dan, de
verdeeling op de tafels daargelaten, aldus voor te stellen:

TN I Yo
DN OTION 0 i NS
905 2 mwpn &Y
RIS o8 M o NN 8o 8D
W2 NN o AN !
JON N PN PN 13D
DR,
ANIN NO
25N NS
P Y pIn mpn NS
T A TN KD




— e -

Nadat alzoo is onderzocht, in hoever de Dekaloog van Ex.
en Deut. voor eene echt Mozaische oorkonde mag gehouden
worden, staat ons nu nog op te maken, welk aetuigenis hij
geeft van Mozes’ godsd.-zedelijke denkbeelden.  Vooraf
echter dienen nog wel van naderbij de redenen beschouwd
te worden, waarom Land het stuk niet anders dan uit de
prediking der profeten in de laatste helft van den koningstijd
kan verklaren, zie Theol. Tijds. III, 359 vgg. Had deze
geleerde hiertoe recht, het zou natuurlijk onnut zijn des
Dekaloogs getuigenis aangaande Mozes te vernemen N, De
bezwaren van Land zijn drie in getal: 1° «de traditie be-
weert, dat de tien woorden der getuigenis of des verbonds op
twee steenen tafelen geschreven in de ark werden bewaard.
Nu blijkt het niet, dat die tafelen ooit zijn geraadpleegd of als
autoriteit door priester of profeet aangehaald». Om in den
kring van L.s bewijsvoering te blijven, kunnen we zeggen:
het behoeft geen mensch fe verwonderen, dat nergens in
't O. T. van een raadplegen of aanhalen dezer oorkonde
gesproken wordt, als het waar is, dat niemand in de ark
mocht zien (1 Sam. VI : 19, 2 Sam. VI : 6 vg.), en ver-
volgens: er 18 nog minder l'mlvn tot verbazing, als dit onder
Josia, toen het wetboek uit den tempel werd te voorschijn

1) Nog veel meer zou dit het geval zijn, indien Dr. Schultze (Moses und
die Zehmwort Gesetze, 1875) cenig recht had om het voor zeer onwaarschijnlijk te
houden, dat Mozes cen historiseh persoon is geweest, Tegen zijne tw ijfelzucht is
inocen on lerzock als het onze niet te velde te trekken, w L|| wij hist. gezag Mijh'lt
toekennen aan de O I mtspraken, waarboven men op zijn zwevend standpunt

verheven schijut, Genoemde verhandeling is evenwel leerrijk en vernuftig.




67

gehaald, niet is geschied, wanneer toen, zooals L. wil, de
ark zelve al niet meer voorhanden was 1. Verklaart hij nu
mede om deze oorzaak aan (het bewaren ) van) de twee
tafelen slechts de beteekenis te kunnen hechten van eene
populaire gissing (die toch nog al eens wordt gemaakt Ex.
XIX : 25,°XVI : 21, XXXIV : 28, XL:21) naar den inhoud
der mysterieuse kist, het worde voor zijne rekening gelaten,
steunende op argumenten zoo licht op 't gewicht, de echtheid
van den Dekaloog te ontkennen. Beschouwen wij de volgende,,
of die de twijfelzucht meer voeden. Het laatste val met
het eerste meer saim, waarom we het gevoegelijk in de
tweede plaats kunnen bespreken. L. zegt 3': «eindelijk is het
opmerkelijk, dat niemand in den geheelen tekst van 't O, T,
zich op den Dekaloog of een zijner voorschriften beroept . ..
en dit niet alleen, maar men gedraagt zich en verhaalt de
gedragingen van anderen algemeen zbo als men doen zoude,
indien men van zulk eene grondwet geen kennis droegy,
De laatste zinsnede van 't argument, door Tiele reeds
weerlegd met de woorden: «hoeveel geschreven wetten
worden zelfs door ijveraars en machthebbers overtredeny,
houdt in soortgelijk bezwaarals Kuenen tegen de echtheid
van 't tweede gebod aanvoert en boven is bestreden. We
vragen slechts, of het aangaat uit de afwezigheid van positieve

bewijzen, dat de schrijvers des O. T. zich op hun inhoud

') Naar Land meent volgt dit uit Jer. IIL: 16. Ticle (Vergel. gesch. der
oude godsd, II, 564) mankt meer Juist tegenover L. er unit op, dat Jeremin met
de ark niet was ingenomen™, 't welk zeer goed te begrijpen is van dien profeet,
wijl naar rijne meening de ark als symbool voor zijn tijd niet meer de waarde
bezat, die rij voor dien van Mozes had,

) Dit zal Tiele bij nader inzien wellicht nog zoo 'n onpraktischen maatregel
niet kunnen nchten, bedenkende, hoe het zeer wijs mag heeten haar aan de af-
Kr"““'lu: \'l'h‘l‘l'ill:: vian "t hiervoor zoo lllll\:lllLl‘h’jkl‘ volk te onttrekken. We be.
]“"‘\"'n dus, in de verte nog niet ten einde raad, geenszing met hem de toeylucht
e nemen tot deze, met die van L. gu];‘jkxwu'liur', opvatting aangaande 't bewnren
der tafels in de ark: wt i blijkbaay cene poging om het verdwijnen van dit oude

Bedenkstuk (Dekaloog) te verklaren™.




68

beriepen, te beslviten, dat deze oorkonde er toen nog niet
is geweest, terwijl men de overtuiging vasthoudt: het was
in den prof. tijd het heerschend gevoelen, dat zij op een
plaats werd bewaard, waar niemand haar kon raadplegen.
Zijn gewis daarom de steenen tafels niet als autoriteit ge-
bezigd, dat die schrijvers zich niet op den Dekaloog beriepen,
Jaat zich nog wel eenvoudiger ') verklaren, dan dat wij
aanstonds met L. hiernit zouden moeten besluiten: «het
stuk kan niet van die oude dagteekening wezeny. Dan eerst
zou dit argument gaan klemmen, als het 2° door L. bijge-
brachte: «dat omtrent den inhoud dier tafels de overlevering
niet constant Iuidty, steek hield. Maar reeds Tiele zeide
het: «in de traditie bestaat omtrent dien inhoud geen ver-
schily, vgl. bv. Jer. VII : 7—9, 21 vgg. en de middelste
boeken des Pentateuchs passim, ete. Zij spreekt eensluidend
aangaande den moreelen inhoud dier geboden, gelijk ge-
woonlijk de ethische geboden de ritueele voorafgaan. Kn
dan, volgens Land is de ritueele wet in Ex. XXXIV ook
nog slechts eene gissing naar den oorspronke lijken Dekaloog,
die oorspronkelijk dan ook wellicht nog wel eene moreele
kan zijn geweest *). Maar waarom dan niet liever de onze,

die om geene enkele reden gebleken is het niet te kunnen
zijn, als Mozaisch erkend? Of mag dit soms niet, wijl men
dan, bij de toepassing der ontwikkelingstheorie op de ge-
schiedenis van den lIsr. godsdienst, schipbreuk zou lijden op

N B. . zij kunnen geen aanleiding hebben gehad ze bij name aan te halen.
L. Hn'h zoo™n bijzonder geschikte ;.nlm rephieid om met een beroep op den inhoud
der tafelen aan te komen in de 2 Kon. XXII verhaalde geschiedenis, doch nanr
zijn ecigen woord- yin Josin's dagen was de ark hoogst waarschijnlijk reeds niet
meer voorhanden™ zoude zijn yzij moesten in 2 Kon, XXII genoemd zijn” dan wel
tot een yzij konden niet™ veranderd dienen te worden.

) Misschien op de manier als I. bedoelt: jzekere oorkonde van het verbond
tussehen Jahveh en Israél, welks inhoud met den gewonen Dekaloog ongeveer
gelijkluidend “is geweest.” Schultze, nog weér anders, houdt de zedespreuken
in Salomo's naam ons overgeleverd (Spr. X —XXIV), voor oorspronkelijker dan de
wetten des Pentatenchs, omdat de wetten naar zijn inziem, cerst als zedespreuken

in pottischen vorm zijn voorgekomen.




69

de al te verheven godsd.-zedelijke denkbeelden van Mozes?
Als men het dan maar ronduit erkent '), en niet naar
redenen zoekt om ook den Dekaloog Mozes afhandig te
maken. Wij blijven op de boven gerechtvaardigde gronden
deze oorkonde als een authentiek Mozaisch stuk beschonwen.

Laat ons thans zien, nu ook zulk een aanval op 't geheel
als die van L. blijkt alsnog gemakkelijk te kunnen worden
afgeslagen, welk getuigenis de Dekaloog, voorzoover hij
authentiek mag worden gerekend, van Mozes aflegt 2).
Daartoe bezigen wij alleen de geboderl zelve, want hoezeer
van enkele toevoegsels met recht moge worden ondersteld,
dat zij van Mozes zelven, althans naar de daarin uitgedrukte
gedachten, afkomstig zijn, zoo is dit toch niet zoo evident.®)
als van de geboden met de voorafgaande aankondiging. Om
met deze laatste te beginnen:

Il Jahveh ben ww God (choch gebietend wie feldherrn-
worty Ewald); 't geeft het antwoord: Wie en met welk
vecht Hij deze geboden geeft. 'tlIs Jahveh: «llij, die isy, de
éénig waarachtige, onveranderlijke en getrouwe God.  De
naam («die ganze Lebensreglung des Dekalogs wurzelt im
Namen Jahveh'sy, Baumgarten) sluit in zich eene tegenstelling.
Deze God wordt er door onderscheiden van andere goden,

die niet zijn *). Een absoluut monotheisme wordt hier reeds

de voorstellingen waarop de bekende 10 woorden rusten, zomden
maar volstrekt niet in de 14¢ t" huis behooren,™

wat Calvijn Inst, IT, 8, 8 zegt: ,,Sane adeo

1) Geljk T5: o,
volkomen in de 8e of O¢ conw,

?) We houden hierbij in eedachte,
i omnibng  fere pracceplis manifestac, sunt syneedochae, ut deridicnlo jure sit
futurus, qui legis sensum ad verborum angusting restringere velit™.

1) Waarom Ewald’s manier, b, v. nog in zijn L. d. B. v. G, IV, 36 gebezigd,
om mede mt de hu-\'ur-r_"l‘]'- .\1"1(‘ﬁ‘ }Y'hl\!'l';fli" te constateeren, niet wel ;:’m'al e

keuren 15,
vigl. Lev. XIX:d,

Y Danrgm Elilim, ijdelen, wezens, die niet bestann , genoemd ,

XXVIi:1.

De naam Jahveh slnit uit cene opvatting, als nog
nl. dat jeder volk ecen afzonderlijken God heeft.  ‘Tegen haar pleit ook geheel de
I0:924, 1V : 35, XXXII: 30, 1 Sam, I1:2,

XLV : 056, 14, 18,22, enz,

al cens veel wonrdt gevonden,
'

de geost des O. T. vgl. Deut.
2 Sam., VII:22, Ps. XVIIL: 32, Jes. XLIV : 8,




70

gepredikt, gelijk het in 't eersfe aebod geschiedt op eene,
voor het volk meer bevattelijke en praktische, tegen den
dienst dier niet zijnde goden waarschuwende, wijze. Naast
Gods éénheid ) wordt daar reeds Gods alomtegenwoordigheid
verkondigd in het «voor mijn aangezicht» of, meer anthro-
morphistisch gesproken, Gods alziendheid ).

Het (weede zooveel en ernstiz bestreden, maar, naar ik
mij vlei, authentiek als de anderen gebleken, gebod :
«gij zult u geen afgodsbeeld makeny heeft reeds in begin-
sel de waarheid: God is geest, die dus ook in geest en
waarheid moet worden vereerd, als een der hoogste geloofs-
beginselen van den waren godsdienst erkend. Te zaam be-
schouwd met den aanhef en 't eerste gebod mag hiervan
gelden: «es enthalt eben die Anforderung, an den iiber die
Natur erhabenen, freien Geist zu glauben» (Meier 81).
Elke voorstelling in eenige gedaante zou Hem verkleinen:
hieruit blijkt Zijne volstrekte verhevenheid boven de schep-
ping, terwijl Zijne betrekking met de menschenwereld, en
dus ook met de wereld, in het: «lk ben ww God» wordt
verkondigd, daar toch bij zoo zuivere kennis van Zijn wezen,
in een hoogsten openbaringsvorm als de naam Jahveh onder-
stellen doet, God wordt geacht eene absolute heerschappij
uit te oefenen over alles. Geen wonder, waar een naam
Gods wezen. zoo volmaakt dit met menschelijke woorden
toen geschieden kon, beschrijft, dat daar opdeze, voor hen,
die ze hielden, den dienst Gods van alle afgoderij rein hou-

‘) Geen henotheisme in dien zin als Kuenen wil t.a. P I, 277 (alsof Mozes
uit dankbaarheid voor de verlossing uit Egypte, die hij asn Jahveh toeschreel, nu
zou besloten hebben, om Hem alleen te dienen) en gelijk Tiele toa. p. 562 meent,
dat "t waarschijnlijk cerst is geweest; zoodat Jahvel wel de hoogste cer toekwam,
maar ook andere goden konden worden erkend als zoodanig.  Het gebod toch
verbiedt buiten den dienst van Jahveh, dien van eenigen God, gelijk Zijn naam
het ook reeds aanduidt.

3) Dit zal wat meer naar luid van de beteckenis der woorden mogen heeten

dan 't sobere: .in dit gebod ligt opgesloten, dat Mozes van de macht en het

aanzien van den God zijns volks cen dicpen indruk ontving™ (Kuenen t.a. p. 276).




71

dende, geboden een derde volgt, 't welk gestrengelijk verbiedt
dien naam ijdelijk (d. i. dan wanneer hij beter onuitgesproken
bleel) te gebruiken, 't welk zoo licht in 't dagelijksche leven
geschiedt. Dit derde gebod bewijst al weder op nieuw, dat
we ons Mozes™ godsbegrip niet licht rein genoeg kunnen
voorstellen, waar hij Jahveh z06 heilig acht, dat hij alle on-
noodig gebruik van dien naam verbiedt ). Zijne zuivere
denkbeelden aangaande Gods heiligheid, vooral in dit gehod
uitkomende, openbaren zich ook in het volgende, wvierde,
't welk gebiedt den Sabbathdag voor Hem af te zonderen,
maar tevens het bewijs levert, hoe Mozes Jahveh kende als
den Alwijze en Algoede, die in de Zichzelven toewijdende
viering van dien dag, aan de menschen den, tot onder-
houd van hun geestelijk leven zoo noodzakelijken, éénen

o

rustdag om de 7 werkdagen gaf, mede zoo onontbeerlijk
om hun lichamelijk organisme in goeden stand te houden.
Vervolgens in het wijfde, 't gebod der ouderliefde, wordt
het ons getoond, hoe Mozes reeds begreep, dat Jahveh de
liefde zelve is, die in 't cere geven van de kinderen aan de
ouders, Zijne plaatsvervangers op aarde, ook de kinderlijke
liefde van de menschen tot Zich zoekt op te wekken, daar
toch door de ouders de vereering tot Jahveh, die ook dit
gebod geeft, terugkomt, terwijl tevens ook door zijne op-
volging geheel het sociale leven wordt geheiligd. Ligt blijkens
den aanhef de verplichtingsgrond hierin, dat Jahveh hun
God is, zoo volgt daaruit ook, dat men Hem, Wiens wezen
er zich in openbaart, vereerde door 't volbrengen der ge-
boden. Om naar Zijn wil te leven moesten zij worden na-
gekomen, maar tevens, opdat de mensch waarachtiz celuk
op aarde zon bezitten, waartoe een volgen van de door God
ingestelde, aardsche levensorde noodzakelijk mag heeten. In
de volgende geboden wordt dit dan ook nader bevolen.

) Ewald wijst op den invloed door dit gebod uitgeoelend op de taal des
gemeenen levens bij de Isenélicten, terwijl heidenen en volgers van den Islam
. wdele ( o r uN

haar 200 vank door het gebruik van Gods nasin bezoedelen (L. do B.v. G, IV, 128).




Hierbij moet weder in 't oog gehouden worden, dat het
altijd Jahveh is die gelast, zoodat die‘levensordening dient
te worden beschouwd, als door Hem te zijn beschikt en bij
voortduring gewild. Is in het vijfde gebod mede de heiliging
van het sociale leven, gelijk in het vierde tevens de instand-
houding van het lichamelijk organisme des menschen beoogd,
nu wordt allereerst in het zesde de beschikking den mensch
ontzegd over het leven van den mensch en dit aan Jahveh
overgelaten, wiens souvereine heerschappij alzoo weder
wordt erkend. Eveneens in het zevende, door den Heer zoo
schoon gecommentariéerd (Mtth. XIX :6, Me. X :9): «wat
God heeft saaimgevoegd scheide een mensch niety, 't welk
beveelt het heilig houden van den echt («ihrer Idee nach als
«Einehe» gedachty, Schultz), de innigste verbindtenis tus-
schen twee menschen, die, wanneer zij in oprechte liefde
door godvruchtigen wordt aangegaan, een hechte grond-
slag mag heeten van waar geluk. Voorts het eigendom van
den naaste moet worden geéerbiedigd, mede hierover gaat
Jahveh's bestuur, want Hij vaardigt ook dit achiste gebod
uit: «gij zult niet steleny. Ieder ontvangt zijn bescheiden
deel uit Jahveh's hand. Het negende verbiedt valsch getui-
genis te spreken tegen den naaste, wel het duidelijkst te
commentariéeren door des Heeren woord: «uw woord zij: ja,
ja; neen, neeny. Jahveh gebiedt zelfs den naaste niet met
woorden onrechtmatig, zonder noodzaak te schaden. Wat
wil men nog meer, om den geheelen mensch in Zijne vreeze
te doen wandelen? Met nog één gebod heeft Mozes het
gansche gebied des zedelijken levens onder de macht van
het godsgebod gesteld. In 't : «gij zult niet begeeren uws
naasten huisy is de booze gezindheid ook geoordeeld door
Jahveh. Wil men klaarder bewijs voor de diepte van Mozes’
opvatting des zedelijken levens? Hoewel zij hier niet zoo
zeer dieper gaat dan in de andere geboden, zooals in 't oog
zal vallen, wanneer men slechts niet vergeet bij ieder gebod
ook dit te bedenken, dat Jahveh het heeft uitgevaardigd,




Wiens toezicht over alles gaat — zelfs over des menschen-
gedachten.

Zoo staaft de gansche Dekaloog de voortreffelijkheid van
Mozes' denkbeelden in 't godsd-zedelijke, welke beide
elkair op den duur niet kunnen missen. De geboden aan-
gaande godsdienst en zedelijkheid hangen allernanwst saAm
in den Dekaloog. Mozes' denkbeelden, wij moeten het ook
hierom erkennen, zijn in beginsel de éénig ware, voor zijn
tijd waren ze de zuiverst mogelijke. Zd46 hoog is zijn godsd.-
zedelijk standpunt, naar Inid van den Dekaloog, dat zij, die
op de geschiedenis van den Israél. godsdienst de ontwikke-
lingstheorie onbepaald willen toepassen, daar ze het niet
erkennen mogen : hier moet bijzondere, goddelijke openbaring
zijn geschied, wel zullen genoodzaakt zijn de echtheid van
het stuk, zooals zij hierboven gerechtvaardigd is, op eenigerlei
wijs te ontkennen. Wie echter de verhevenheid van de
godsd.-zedelijke kennis, in deze wetten ten toon gespreid,
mag erkennen, zal, bij de gedachte aan het geheel eenige
verschijnsel van zoo iets voortreflelijks te midden van de
godsd.-zedelijk  steeds dieperzinkende oude wereld, het
Chateaubriand niet van harte nazeggen: «ne faudrait-il pas
en conclure, que ces lois ne peuvent émaner que du ciely?







STELLIN G E N.

Ten onrechte wordt de Dekaloog de tien «woorden» ge-

noemd.
11.

't Verbod van afgodsbeelden behoort tot de oorspronkelijke

oorkonde.

111

Mozes was monotheist.




76

[ya
De Dekaloog is als godsdienstig-zedelijke wet onovertrefbaar.
V.

Alleen voor hen, die dezelfde wereldbeschouwing zijn
toegedaan als de bijbelsche schrijvers, bestaat de mogelijk-
heid, om bij de toepassing der historische kritiek in elk

geval onbevooroordeeld te werk te gaan.
VL
Genesis 1 : 1 leze men N73 in stede van N3,
3 T

VIL

Grenesis 11T : 10% bevat niet de vervulling der bedreiging

)

van Genesis 11 : 17
VIII.

Niet te rechtvaardigen is thans nog in een wetenschap-
pelijk werk het gebruik van den [srailitischen godsnaam

in den vorm Jehovah.
IX.

Het historisch karakter van de vOorgeschiedenis der

evangelien kan gehandhaafd worden.




71
X.

In Romeinen XIII : 8" behoort zor #regor niet bij vouor.
XI.

Bijzonder moet de aandacht van den exegeet er op ge-
vestigd zijn, dat de schrijvers des N. T. leefden onder den

invloed van de geestesrichtingen huns tijds.
XIL

Fr is geen spoor van te vinden. dat Christus het verachten
van de stoffelijke goederen dezes levens op zich zelf als een

verdienstelijk werk heeft beschouwd.
XIIIL

Zonde tegen den Heiligen Geest kan ten slotte de éénige

oorzaak zijn van eeuwig verderl.
XIV.
Gelooven in Jezus Christus leidt tot persoonlijke gemeen-

schapsoefening met den verheerlijkten Heer.
XV.

De strijd, die tot de synode van Dordrecht in 1618 en 19

(]U ililll](_‘illillg ]N\(\n ;.{C;_’,l‘\‘i'”-, was eel Sll‘l_ill over l“'t lhlgll]‘d,

niet over het gezag der belijdenis.




XVL
Eene getallen-symboliek heeft geene objectieve waarde.
XVIL

Het is niet de aard van het onderwerp, maar de wijze
waarop het wordt behandeld, die bepaalt of er van weten-

schap kan sprake zijn,
XVIIL

Godsdienst en zedelijkheid kunnen elkadr op den duur,

zonder verlies van hun waar karakter, niet missen.
XIX.

Oude strijdleuzen te repristineeren leidt tot spraakver-

warring.
XX.
Het Spiritisme wederstaat den Heiligen Geest.
XXL
De Nederlandsch Hervormde kerk heeft thans voornamelijk

ook beteekenis als een niet te verachten band tusschen velen,

die anders niet veel aansluiting hebben.




XXIIL

De Kristenen zullen wijs doen geen steun te zocken bij

den Staat.
X XIII.

De inrichting van onze godsdienstoefeningen eischt her-

vorming,
XXIV.

Nog meer invloed dan van de school mag van het huis-

gezin worden verwacht.


















http://www.tcpdf.org

