
Het probleem der wilsvrijheid naar Schopenhauer

https://hdl.handle.net/1874/253819

https://hdl.handle.net/1874/253819


???



??? 4- filter- - a\'t\'feg



???



??? jj^^-??j



??? HET PROBLEEM DER WILSVRIJHEID NAAR SCHOPENHAUER.



??? Motto: â€žDie menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal ineiner Gattung ihrer Erkenntnisse: dass sie durch Fragen bel?¤stigt wird,die sie nicht abweisen kann; denn sie sind ihr durch die Natur derVernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten kann,denn sie ??bersteigen alles Verm??gen der menschlichen Vernunft." m Kant: â€žVorrede le Aufl. Kr. d. r. V.Â? RIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT 1417 5651



??? Het Probleem der Wilsvrijheidnaar Schopenhauer. I\'DEiOBFSOIiB.IFT TEE TEKKKIJGING VAN I>EN GRAAD VAN Doctor in de Godgeleerdheid AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT TE UTRECHT na machtiging van den rector magnificus Dr. W. L. P. A. MOLENGRAAFF hooglbbraar in de faculteit der rechtsgeleerdheidVOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEITtegen de bedenkingen van DE FACULTEIT DER GODGELEERDHEID te verdedigen op Trijdag 12 Juni 1903, des namiddags te 4 uur, door ARNOLD HENDRIK DE HARTOG geboren te rotterdam. ROTTERDAM. â€” D. A. DAAMEN. â€” 1903.



??? i rlI?„ â–  ^^â€?ik feterifnv?¨??Wleb nneHdo\'fl\'??sM ....., .^wiiSu.. . .. ^ ... .. . ..i/N/nfA^^ \' , ...... â„?



??? G E W IJ D aan de Nagedachtenis mijner Ouders EN OPGEDRAGEN aan mijn Oom N. van den Brandhof



??? i w:: ?– miH mmm.



??? VOORWOORD. Aan het eind van mijn akademische studi??n gekomen,dank ik de Hoogleeraren der Theologische Faculteit en dievan wege de Ned. Herv. Kerk voor alles, wat ze mij geweestzijn zoowel voor leven als wetenschap. Gij, Hooggeachte Promotor, Hooggeleerde Lamers, weet,hoezeer ik het waardeer, dat de welwillendheid, die Gij mijsteeds betoond hebt, haar kroon vond in de aandacht, doorU aan mijn proefschrift gewijd. Hooggeleerde Van der Wijck, Gij hebt mijn liefde voorde wysbegeerte aangewakkerd en met belangstelling de wordingvan tegenwoordig werk gadegeslagen. Ook TJ daarvoor mijnhartelijken dank! De studie-jaren, aan de Vrije Universiteit doorgebracht,zijn voor myn vorming van blijvende beteekenis geweest. Vooralhet bezielend onderricht van Professor Kuyper dreef my uittot zelfstandig nadenken. Met groote waardeering denk ikhieraan terug. Mijn vriend L. van Gorkom wilde de drukproeven na-zien. Wat onze aandacht ontging, zij ons geschonken. Ten slotte een afscheidsgroet aan allen, die zoowel aanHoogeschool als in ruimer kring mij de jaren van voorbereidendestudie tot goede jaren maakten. En aan Gods

zegen is het al gelegen!



??? Cl HO O v: H oov ?§Ci?Ž?‚K^^feg flSlbi??s\' oifaeicFofjSi^g sjim as? ba\':j ^<>4O??b JC10 ^hJfep??^ "??Bfc t??j??/its????go?????? sb^ afrs?? zw^ , ^safej^g??oB fUdf^m\'}^ ^ri^so^\'^40\' . . . |U?„ {i?´ sfr i?? ; utioB m ?Žhiov .id^??d ba??ai?ŸiS j^ele: ; ^lig\'?„O^ asfc ff -?Žo?´T^la?Ž?? fijt"? ittad ???? f^ojiW leb ??in^a?Ž^g^??Xi??flV â– ^ibioi^ ab\'^ai??Ialagae??acfioin^^BÂŠ ??l-isD^isgw \'alÂ? \' ssthjiuih U ^gHi^^fefl^ ^fi??w ^ifi^fje^rno^i â– â– am:-\'" bl



??? INHOUD. Bladz. Inleiding.................XI. Het Probleem der Wilsvrijheid naar Schopenhauer . 1Beoordeeling. Hoofdstuk I. Empirie en Metaphysica.....47 Hoofdstuk II. Monisme en Pluralisme (Persoonlijk-heid) ..........66 Hoofdstuk III. De transcendentale Vrijheid . . . 101



??? -r 14 IUI III I.....Ill Mill iiiiiiiwipiiiiiii \'I â–  â–  xjjj omni ....... . .. ""V; " i V^?„ ?\'\'- â–  > * â€? ..Â?s-â– â–  II\'\' ^ ..... i.iA?„ 7 J l \\ -



??? inleiding. Terecht noemt Kant het begrip der vrijheid â€žden Steindes Anstosses f??r alle Empiristen". De empirist toch verzamelten ordent feiten, brengt de verschijnselen onder algemeenewetten en moet al, wat inbreulj dreigt te maken op de vasteorde dier wetten, afwijzen. En dat is, tot op zekere hoogte,zyn goed recht. Immers, wetenschap is onbestaanbaar zondersysteem, zonder orde en orde is wet. Vandaar, dat het begripder vryheid, een begrip, dat ??f de vaste wetten der verschyn-selen in twijfel trekken, of, hetzij achter, hetzy hoven, hetzynaast die verschijnselen en hun wetten, een ander beginselvan verklaring zoeken doet, den empirist zekeren afkeer in-boezemen zal. Want zijn standpunt moet noodzakelijk totdeterminisme leiden: de objectieve, algemeene wet beheerschtalles, niets kan er zich aan onttrekken. Uit deze consekwentieblijkt echter tevens de eenzijdigheid van het empirisme. Deobjectieve wet alles? En het subject dan? Mag deze machtige 1) â€žKr. d, pr. Vernunft" (Ed. Reelam.), Vorrede, S.Â?



??? XII factor in het probleem der wilsvrijheid door eenzijdig-verstan-delijije abstractie worden achteraf gedrongen? En de realiteit,waarin de verschijnselen en hun wetten gegrond zijn? Verdientdie realiteit onze aandacht niet? â€” Het blijkt, de empiriealleen kan niet volstaan, waar het geldt de problemen, dieden menschelijken geest bezig houden, ze drijft dien geest van-zelf voort tot hooger principe van verklaring: de metaphysiea.Het algemeen-menschelijke denken kan niet blijven staan bijde oppervlakkige beschouwing der verschijnselen en hun alge-meene wetten, maar zal zich bij de poging om de wereldpro-blemen op te lossen steeds gedrongen gevoelen j naar hoogereenheid te zoeken. En zoo heeft de eenzijdig-empirische beschouwing ook hetprobleem der wilsvrijheid alleen voor oppervlakkigen tot rustkunnen brengen. Het is hier, in onze inleiding, de plaats nietom bij een en ander nader stil te staan. We verwijzen naarhet eerste hoofdstuk van onze beoordeeling: â€žEmpirie en Meta-physiea". Nu slechts dit: voor onzen tijdgeest, terecht hooggaande op de resultaten der exacte wetenschappen, dreigt in deverheerlijking der empirie

het gevaar der eenzijdigheid. Want,de empirie in het algemeen en de empirische psychologie in hetbijzonder mogen tegenover vroeger eenzijdig-metaphysisch drijvenzeer zeker haar recht behouden, ze dwalen echtor, wanneerze by de oplossing der problemen uitsluitend haar stem willenlaten gelden. Wij nu doen aan die empirie volle recht wedervaren maarwenschen tevens ook de metaphysiea haar stem in het gedingte laten. Zij toch kan niet dan tot groote schade van de weten-



??? XIII schap in ruimer beteekenis worden geminacht. Dit beginselhuldigen we dus ook, waar het probleem der wilsvrijheid aande orde komt. Green wonder ,dat Sehopenhauer\'s uiteenzettingen aan-gaande dit vraagstuk ons boeiden. Deze wijsgeer toch maakternst ?¨n met empirie ?¨n met metaphysica en heeft daarom in hetbijzonder voor onzen tijd veel te zeggen. Ook wil het ons voor-komen, dat er in zijn systeem en dus tevens in zijn opvattingaangaande de wilsvrijheid een element van groote waarde voorde Theologie is te vinden. Veelal heeft men zich van Christe-lijke zijde negatief tegenover hem gesteld en met veel woordenvan zijn pessimisme gesproken, alsof het ware optimisme nietslechts d????r het pessimisme heen komen kon. Hoe het zij, wemoeten in zijn gedachtenwereld diep doordringen om die, voorzoover mogelijk, te kunnen waardeeren; en, wie zijn systeemten slotte veroordeelt, moet hlyken geven, dat hy ermede ge-icorsteld heeft. Alleen ernstige bestudeering zijner werken, endat met ware sympathie, kan ons daartoe brengen. De uiteen-zetting, die wy van zijn stelsel gaven, is daarvan slechts eenmat afschynsel en we stellen

ons dan ook niet voor, er veelmee bereikt te hebben: het geeft een enkelen bhk op de be-ginselen van dat systeem. â€” Sehopenhauer\'s opvattingenaangaande het vrijheids-probleem gaven we echter zeer uitvoerigweer en doen daarmede een zwakke poging om de empirischestrooming van onzen tijdgeest in eigen bedding terug te leiden. In onze beoordeeling hebben we ons bijna uitsluitend tothet probleem der transcendentale vrijheid en, wat daarmeesamenhangt, bepaald. Wie dus een volledige critiek verwachtj



??? XIV zal zicli teleurgesteld zien. Toch mochten we onze taak aldusbeperken, want over Schopenhauer is reeds z???? ontzaglijkveel geschreven, dat uitvoeriger behandeling van ons onderwerpde perken, aan een proefschrift gesteld, verre zou overschrijdenen toch slechts herhalen, wat elders is te vinden. Daaromhielden we ons aan de prineipieele kwestie, die voor het stand-punt, dat men bij de beschouwing der wilsvrijheid inneemt,beslissend is: â€žhoe hebben we het menschelijk subject, waaropde motieven naar vaste orde inwerken, te beschouwen?" Onze beoordeeling splitst zich dan in drie hoofdstukken:10. Achtten we het niet overbodig, de gelegenheid aan tegrijpen om een woord van opwekking tot het beoefenen dermetaphysiea aan onze eigenlijke beoordeeling te doen voorafgaan. 20. Beschouwden we het probleem: â€žmonisme o??pluralisme"nader, omdat toch ten slotte de opvatting aangaande de per-soonlijkheid, het subject, waarop de motieven werken, in dezealles beslist. 30. Wydden we onze aandacht aan de transcendentale vry-heid in het bijzonder en vonden daar gelegenheid om het vraag-stuk der

wilsvrijheid in zyn diepte te peilen. â€” We zijn er ons zeer goed van bewust, dat men op ons werkaanmerkingen kan maken. Men zou het b.v. â€žeen boek vancitaten" (ze besparen, afgezien nog van hun belangrijkheid,den lezer intusschen het naslaan!) en ??ok â€žal te schematisch"kunnen noemen. We moesten echter veel, dat uitvoerigerbeschouwing overwaard was, terzijde laten liggen, omdathet wel zijn plaats heeft in het geheel onzer wereldbe-schouwing maar hier, â€”â–  aangezien het probleem der unlsvrij\'



??? XV heid alleen aan de orde was â€”, slechts vermeld mocht worden.De zijwegen werden dus aangewezen: voor wie ze inslaat, zullenzich vergezichten openen. Ten slotte zij vermeld, dat we Schopenhauer naar deeditie Fr?¤uenstadt (vrgl. de ingevoegde pagineering vanReclam\'s uitgave) citeerden.



??? r-s. J" u



??? Het Probleem der Wilsvrijheid naarSchopenhauer. Een zeer korte uiteenzetting van Sehopenhauer\'s stelsel(de verbinding van Plato\'s Idee??nleer^ van Kant\'s Zeer,vooral aangaande het Ding an sich, en van de Oud-Indischeleer der Maja (het prineipium individuationis) â€žden Schleierdes Truges, \'welcher die Augen der Sterbliehen umh??llt undsie eine Welt sehen l?¤sst, von der man weder sagen kann,dass sie sei, noch auch, dass sie nicht sei. . . ." â€žW. a. W. u.Y." I, S, 9) ga ter ori??nteering vooraf. â€” De wereld is mijn voorstelling, welke het bewustzyn vanandere dingen, ??ok van myn lichaam als object, omvat. Dievoorstelling komt tot stand, doordat ons verstand, gebondenaan de vormen tijd, ruimte\'^) en causaliteit^) (een kategorie,G-edankenform", wier wezen bestaat in de vereeniging vantijd en ruimte), uit de stof der zinnelijke gewaarwording (Emp-findung) de wereld a. h. w. opbouwt. Aldus: we hebbeneen zinnelijke gewaarwording en nu betrekt het verstand metzijn vorm der causaliteit die gewaarwording op een oorzaaken zet daardoor een object in de ruimte. Geen object zondersubject dm. S. drukt dit kort maar duidelijk

aldus uit: 1) Ruimte en tijd definieert S. (met Kant) als vormen â€ždes ?¤ussernund innern Sinnes", â€žder reinen Sinnlichkeit", â€žder sinnlichen Anschauung",terwijl de ruimte de â€žBedingung a priori" alleen â€žder ?¤usseren Erschei-nungen", de tijd â€ždie formale Bedingung a priori aller Erscheinungen(dus ook de innerlijke) ??berhaupt" heet. â€” S. houdt van Kant\'s twaalf kategorie??n alleen die der causaliteitover en noemt de elf andere â€žblinde vensters". â€” De â€žMaterie" (= Sub- stanz) is in wGzen: Wirken, Kausalit?¤t, vereeniging van \\ Dr. D. Neumark â€žDie Freiheitslehre bei Kant und Schopen-hauer", 1896, lieeft het verschil in deze tusschen Kant en Schopen-hauer aangetoond. â€” Dr. W. Scheffer â€žArthur Schopenhauer.De Philosophie van het Pessimisme", 1870, geeft dit verschil kort weer:



??? . . . das einzige wirklich empirisch Gegebene, bei der An-schauung, ist der Eintritt einer Empfindung im Sinnesorgan:die Voraussetzung, dass diese, auch nur ??berhaupt, eine Ur-sache haben m??sse, beruht auf einem in der Form unsersErkennens, d. h. in den Punktionen unsers Gehirns, wurzeln-den Gesetz, dessen Ursprung daher eben so subjektiv ist, wiejene Sinnesempfindung selbst. Die in Folge dieses Gesetzes zuder gegebenen Empfindung vorausgesetzte Ursache stellt sichalsbald in der Anschauung dar als Objekt, welches Raum undZeit zur Form seines Erscheinens hat. Aber auch diese Formenselbst sind wieder ganz subjektiven Ursprungs: denn sie sinddie Art und "Weise unsers Anschauungsverm??gens." De objectieve wereld bestaat dus alleen krachtens het subjectmet zijn vormen van verstand en reine zinnelijkheid, n.1. causa-liteit, tijd en ruimte. Ze is dan ook slechts gebonden aan dehersenen, â€žein Gehirn-ph?¤nomen." â€” Die objectieve wereldnu onzer voorstelling is samengesteld uit een veelheid van ver-schijnselen en ons â€žerkennendes Bewusstsein" is genoodzaakt;die

verschynselen wetmatig te verhinden. We kunnen ons dan ook de dingen niet anders dan afhan-kelijk van elkander denken, of om met Wolf te spreken: â€žNihilest sine ratione cur potius sit quam non sit. Nichts ist ohneGrund, warum es sei." Dit brengt S. ertoe om zelf een for-mule op te stellen van wat hij noemt ,die Wurzel des Satzesvom zureichenden Grunde", welke formule aldus luidt: ,Unsererkennendes Bewusstsein, als ?¤ussere und innere Sinnlichkeit â€žSchopenhauer gaat evenwel verder dan Kant. Onderscheidde dezenog de verschijnselen, phaenomma, zooals wij ze waarnemen, â€žvonihrer Beschaffenheit an sich selbst": volgens S. zijn object en voorstellingâ€žnur Eines und das Selbe, da alles Objekt immer und ewig ein Subjektvoraussetzt und daher doch Vorstellung bleibt." (bldz. 45), â€” De ver-binding van subject en object in de voorstelling is bij 8. de verschijnings-vorm van een oorspronkelijke eenheid, den wil. (Vrgl, N eum arka. a. O. S. 82). â€žWelt als Wille und Torstellung" II, S. 13. â€” Vrgl. â€žUeber dievierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde", Â§ 21. â€” 2) â€žSatz

vom Grunde", S. 5.



??? (Receptivit?¤t), Verstand und Vernunft auftretend, zerfallt inSubjekt und Objekt, und enth?¤lt nichts ausserdem. Objektf??r das Subjekt sein, und unsre Vorstellung sein, ist das Selbe,Alle unsre Vorstellungen sind Objekte des Subjekts, und alleObjekte des Subjekts sind unsre Vorstellungen. Nun aber findetsich, dass alle unsre Vorstellungen unter einander in einergesetzm?¤ssigen und der Form nach a priori bestimmbaren Ver-bindung stehn, verm??ge welcher nichts f??r sich Bestehendesund Unabh?¤ngiges, auch nichts Einzelnes und Abgerissenes,Objekt f??r uns werden kann. Diese Verbindung ist es, welcheder Satz vom zureichenden Grund, in seiner Allgemeinheit,ausdr??ckt."^) Deze wortel nu vertakt zich vierledig: het hoofd-begrip splitst zich naar gelang der objecten van ons voorstel-lingsvermogen in vier onderdeelen (Gestalten): a. Satz vom,zureichenden Grunde des Werdens, prineipium rationis suf?Ÿcientis-?Ÿendi (omvattende aanschouwelijke, volledige (als inhoudendhet formeele ?¨n het materieele der verschijnselen), empirischevoorstellingen met haar vormen van tijd en ruimte, die inhoudhebben door middel der materie, de

Substanz, het onveran-derlijk substraat. Hier treedt de Satz op wet der causaliteit.)Deze wet werkt met noodzakelijkheid, betreft alleen veran-deringen, raakt dus alleen de verschijnselen, de toestanden dersubstanties, niet deze zelf. We hebben hier te onderscheidenoorzaak in engeren zin, en moiie/(vrgl. voorts onder c.); h. Satz vom zureichenden Grunde des Erkennens, prineipiumrationis suf?Ÿcientis cognoscendi (omvattend de begrippen, deabstracte voorstellingen, gevormd door de Vernunft, het ver-mogen, dat den mensch van het dier onderscheidt,,terwijl beidenhet verstand (tijd, ruimte en causaliteit) gemeen hebben. Dieabstracte voorstellingen staan wel tegenover de aanschouwelijkevoorstellingen, maar hebben toch haar ontstaan aan deze tedanken. Vandaar, dat S. steeds weer naar de Anschauung \') Ibidem, S. 27,



??? (niet de intelleJctuale der na Kant komenden)^) verwijst enniet genoeg kan uitvaren tegen de Vernunft-, Begrips- enIdee??n-leer der philosofen na Kant, vooral Hegel)ÂŽ); e. Satzvom zureichenden Grunde des Seins, prineipium rationis suf?Ÿ-cientis essendi (omvattend het formeele gedeelte der volledigevoorstellingen (zie onder a), n.1, â€ždie a priori gegebenen An-schauungen der Formen des ?¤ussern und innern Sinnes, desRaumes und der Zeit". â€žWas diese Klasse von Vorstellungen,in welcher Zeit und Raum rein angeschaut werden, von derersten Klasse, in der sie (und zwar im Verein) wahrgenommenwerden, unterscheidet, das ist die Materie, welche ich daher â€žDie Anschauung ist niolit nur die Quelle aller Erkenntniss, sondernsie selbst ist die Erkenntniss \'Aaz\'i^ox^v, ist allein die unbedingt wahre,die ?¤chte, die ihres Namens Tollkommen w??rdige Erkenntniss: denn sieallein ertheilt eigentliche Einsicht, sie allein wird vom Menschen wirk-lich assimilirt, geht in sein Wesen ??ber und kann mit vollem Grundesein heissen; w?¤hrend die Begriffe ihm bloss ankleben (â€žW. a. W. u. Y."II, S. 83).

â€žMein Kniff ist, das lobhafteste Anschauen oder das tiefste Empfinden,wann die gute Stunde es herbei gef??hrt hat, pl??tzlich und im selbenMoment mit der k?¤ltesten, abstrakten Reflexion zu ??bergiessen und esdadurch erstarrt aufzubewahren. Also ein hoher Grad von Besonnenheit"(â€žIfeue Paralipomena", Handschr. Naohlass Â§ 057). â€” Yrgl. hierbij J. Yolkelt â€žArthiir Schopenhauer" (FrommannsKlassiker der Philosophie X), 2e Aufl, 1901, S. S. 126/7: â€žUnd ohneZweifel nimmt Schopenhauer in dieser Hinsicht eine ganz besondereStellung unter den nachkantischen Philosophen ein. Ihm ist das Anschauenkeineswegs ein k??hles methodisches Mittel wie den modernen empi-rischen Philosophen, sondern einp Quelle von Leben, ein mit Erregungergriffener Weg zur grossen, kraftstrotzenden, urspr??nglichen Natur." â€žH?¤tte Dieser gleich Anfangs den absurden Grundgedanken seinerI Afterphilosophie, â€” n?¤mlich diesen, den wahren und nat??rlichen HergangI der Sache gerade auf den Kopf zu stellen und demnach die AUgemein-) Begriffe, welche wir aus der empirischen Anschauung

abstrahiren, dieI mithin durch Wegdenken von Bestimmungen entstelin, folglich je allge-, â€ž \\ meiner desto leerer sind, zum Ersten, zum Urspr??nglichen, zum wahrhaft/ / ; Realen (zum Ding an sich, in Kantischer Sprache) zu machen, iu Folgep / i Dessen die empirisch-reale Welt allererst ihr Dasein habe, â€” h?¤tte er,/ J ; sage ich, dieses monstrose {iatsqov tvq??zsqov, ja diesen ganz eigentlich* aberwitzigen Einfall, nebst dem Beisatz, dass solche Begriffe, ohne unser j Zuthun, sich selber d?¤chten und boAvegten, gleich Anfangs in klaren,verst?¤ndlichen Worten deutlich dargelegt; so w??rde leder ihm ins Ge-I sieht gelacht, oder die Achseln gezuckt und iie Posse keiner BeachtungWerth gehalten haben...." (Parerga und Paralipomena, I, S. 153). â€”Hoewel we ons met deze wgze van bestrijding niet vereenigen kunnen,j meenen we toch, dat de kern van de zaak in deze plaats kort maarduidelijk is aangegeven.



??? einerseits als die Wahrnehrabarkeit von Zeit und Raum, undandrerseits als die objektiv gewordene Kausalit?¤t erkl?¤rt habe.Hingegen ist die Verstandesform der Kausalit?¤t nicht f??r sichund abgesondert ein Gegenstand des Vorstellungsverm??gens,sondern kommt erst mit und an dem Materiellen der Erkennt-niss ins Bewusstsein.\'\' cl. Satz vom zureichenden Grunde desHandelns, prineipium rationis suf?Ÿcientis agendi, korter: â€ž Gesetzder Motivation" (omvattend voor ieder slechts een object, n.1,â€ždas unmittelbare Objekt des innern Sinnes, das Subjekt desWollens, welches f??r das erkennende Subjekt Objekt ist undzwar nur dem innern Sinn gegeben, daher es allein in derZeit, nicht im Raum, erscheint, und auch da noch .... miteiner bedeutenden Einschr?¤nkung." Zoo blijkt, dat, hetgeenwe in ons kennen, niet het kennend maar het willend subjectis. â€” Dat het â€žIk" beide subjecten, die dus ident zijn, om-vat is de â€žWeltknoten", het wonder nax\'?¨\'^oyj^v en daarom on-verklaarbaar. Juist, omdat het â€žSubjekt des Wollens" voorhet zelfbewustzyn onmiddellijk gegeven is, kunnen we nietnader definieeren, wat willen is. Op

dezen wil nu werkenmotieven, die wel in het algemeen onder de oorzaken (alleenop uitwendige veranderingen betrekking hebbend) behooren endus onder a reeds genoemd zijn; maar hier beschouwen we diemotieven in hun onmiddellijke werking, n.1. op onzen wil.Daarom: â€ždie Motivation ist die Kausalit?¤t von innen gesehen.\'\'\'\'^)Het subjectieve korrelaat der eerste klasse van voorstellingenis â€žder Verstand", dat der tweede jdie Vernunft", dat derderde ,die reine Sinnlichkeit \', dat der vierde â€žder innere Sinn"of in het algemeen ,das Selbstbewusstsein." â€” En naar de vierklassen bestaat er ook een viervoudige noodzakelijkheid: eenphysische, een mathematische, een logische en een moreele, â€”Wanneer we nu tot genoemd zelfbewustzijn inkeeren, dan blykt, 1) â€žS. Y. GrundeS. S. 130/1. Ibidem, S. 140.3) Ibidem, S. 145.



??? dat (terwijl we by de overige objecten van ons voorstellings-vermogen van het â€žDing an sich" gescheiden zijn door devormen tijd, ruimte en causaliteit) er hier (behalve â€ždieFormdes Erkanntwerdens und Erkennens ??berhaupt") slechts ?Šenvorm ons kennend subject van het Â?Ding an sich" scheidt,n.1. de tijd. Immers, in ons zelfbewustzijn vinden we nietsdan opeenvolging van toestanden. We leeren ons wezen duskennen als willend, ons eigenlijk wezen is actie, wil en onzelichamelijkheid ten slotte niets anders dan een objectiveeringvan dien wil.^) En zoo, zegt S., blijkt, dat, wanneer we naarhet ,Ding an sich" vragen, we dat niet beter aangeven kun-nen dan als wil. De wereld is mijn wil. Vraagt men echter,wat die wil â€žzuletzt schlechthin an sich selbst\'\' is, d. w. z. â€žwaser sei, ganz abgesehen davon, dass er sich als Wille darstellt,oder ??berhaupt erscheint., d. h. ??berhaupt erkannt wird?" danis deze vraag nooit te beantwoorden: â€žweil, wie gesagt, dasErkanntwerden selbst schon dem Ansichsein widerspricht undjedes Erkannte schon als solches nur Erscheinung ist. Aberdie M??glichkeit

dieser Frage zeigt an, dass das Ding an sich,welches wir am unmittelbarsten im Willen erkennen, ganz aus-serhalb aller m??ghchen Erscheinung, Bestimmungen, Eigen-schaften, Daseinsweisen haben mag, welche f??r uns Schlechthinunerkennbar und unfasslich sind, und welche eben dann als dasWesen des Dings an sich ??brig bleiben, wann sich dieses... . A als Wille frei aufgehoben hat.. . Zie boven onder d. â€žIn Folge der ihm noch anh?¤ngenden Form der Zeit erkennt Jederseinen Willen nur in dessen suceessiven einzelnen Ahten., nicht aber imGanzen an und f??r sich____" (â€žW. a. W. u. V." II, S. 220). â€žDie Action des Leibes ist nicht anderes als der objectivirte, dasheisst in die Anschauung getretene Act des Willens." (â€žW. a. W. u. Y."1, S. 119). Het lichaam is aan het â€žSubjekt des Erkennens" dan ooktweemaal gegeven als voorstelling (object) en als wil. â€” Ieder lichaamis een functie van den wil, het intellect een functie van het lichaam.Het intellect is sleohts physisch (aooidens), de wil echter metaphysisch =) â€žW. a. W. u. Y." II, S.S. 221/2. â€” Yrgl. hierbij echter vooral N eu-mark, a. a.

O, S. 23 Anm., die erop wgst, dat S. aangaande de kenbaarheiden eenheid van den wil â€žschon fr??h wankend geworden zu sein scheint."



??? Zullen we nu niet in solipsisme vervallen, dan moeten we,waar we ons eigen wezen als willend hebben leeren kennen,ook het wezen der andere objecten van ons voorstellingsver-mogen (waarbij we, gelijk we zagen, van het Â?Ding an sich"gescheiden zijn door tijd, ruimte en causaliteit en welks wezenwe dus niet zoo dadelijk kennen als wanneer we in onszelfinkeeren) als willend aannemen. En zoo blijkt, dat de werelduiteen valt in de twee constitueerende elementen ivil (Ding ansich) en voorstelling (verschijning). De oplossing van het wereld-probleem is dan ook alleen te zoeken in de scheiding van dietwee.^) Dat ze in het â€žik" ident zijn, we zagen het, noemt S.de aWeltknoten", het wonder bij uitnemendheid. En zoo komtS. tot zijn diep-ernstig pessimisme. De wil toch objectiveertzich altijd weer in den maalstroom der vergankelijkheid en isdaarbij steeds in ,Selbstzersetzung" begrepen: de eerste be-ginselen der natuur attractie en repulsie dragen reeds vijand-schap in zich. In die â€žObjektit?¤t des Willens" nu kunnen wevier trappen onderscheiden: de anorganische wereld, de planten-,dieren-^ en menschen"^emldi. Hoe hooger we

stijgen, hoe meerintellect en individualiteit aan den dag treedt, totdat ze inden mensch hun hoogtepunt bereiken. In dat intellect komtde wil tot bezinning en schrikt van zijn eigen werk, wanneerhij kennen leert â€ždie Endlichkeit alles Daseins und die Vergeb-lichkeit alles Strebens." Daarom moet de mensch tot â€žWillens-verneinung" {niet zelfmoord, die juist op heftig willen wijst)komen, opdat het willen omsla in niet-willen en ophoude zich teobjectiveeren in de wereld der verschynselen, In dit verbandspreekt S. aangrijpende woorden over erfzonde, wedergeboorte(â€žjene merkw??rdige, katholische, trancendentale Ver?¤nderung",waarvan Matthias Claudius spreekt, ,W. a. W. u. V." I, 1) Yrgl. â€žW. a. W. u. Y." II S. S. 222/4. â€žW. a. W. u. Y." I, S. 472. â€žWie das einzelne Ding zur Idee, soverh?¤lt sich der Selbstmord zur Yerneinung des Willens: der Selbstm??rderverneint bloss das Individuum, nicht die Speoies."



??? S. 466), medelijden, ascese enz. â€” Wanneer dan de menscheindehjk zoover gekomen is, dat hij niet meer begeert te leven,dan is hij verlost van lijden en angst en verzinkt na den dood,, niet in het absolute (nihil negativum) maar in het relatieve \'^"\'V-??"\' \' niets (nihil privativum), een heerlijkheid, waarvan wij geenbegrip hebben. Indien we deze â€žVerneinung des Willens"toch positief zouden willen uitdrukken, dan is het begrip extase,vereeniging met God, enz, het meest nabijkomend. â€” Als hetware een â€žVorstufe" (die ?¤sthetische Aufforderung zur Beschau-lichkeit) van deze â€žWillensverneinung" (die ethische zur Ent-sagung, aW. a. W. u. V.", I, S. 386), deze rust van het niet-willen (echter slechts â€žeine kurze Feierstunde", niet â€žeinedauernde Freilassung\'\') vinden we in de hunst (waartoe S,ook tot op zekere hoogte de philosophie rekent). In de kunsttoch komt de mensch tot ^das willensfreie Erkennen", â€ždieKausalit?¤ts- und willensfreie Kontemplation", wanneer hijschouwt als â€žreines, willenloses Subjekt" (das reine Subjektdes Erkennens, das ewige, klare, eine Weltauge, die Welt- Niet

geheel ten onrocbte zegt dan ook H. Vaihinger (Nietzscheals Philosoph, S. 64): â€žSchopenhauer nahm zur Religion und speziellzum Christentum durchaus keine so unfreundliche Stellung ein, wie manvielfach annimmt. Man kann im Gegentheil sagen, dass keiner der neuenPhilosophen so tief in das Wesen des Christentums eingedrungen ist,und den Kern desselben so warm vertheidigt hat, als Schopenhauer."Vrgl. hierbi) J. Volkelt, a. a. 0., S. 308. â€” Men vergete echter niet,dat Schopenhauer in zijn 2en brief aan F. A Brockhaus, Leipzig (Ed. Grisebach-Reclam, S. 28) schrijft: â€ž____so steht dennoch die ganze vorgetragene Philosophie mit den Dogmen der J??disch-Christ-liohen Glaubeslehre in einem zwar nirgends ausgesprochenen aber sichstillschweigend unleugbar ergebenden Widerspruch." J. Volkelt a. a. 0., Anm. 483, verwijst in deze naar E. B??ttgerâ€žDas Grundproblem der Schopenhauerschen Philosophie", 1898, en zegt0, a. S. 323: â€žSchopenhauer will, indem er sich so vernehmen l?¤sst,nicht bloss mit einer M??glichkeit gespielt haben; man f??hlt aus seinerDarstellung deutlich heraus, dass

sein Glaube an dieser M??glichkeitschw?¤rmerisch h?¤ngt und ihr Sein und Leben einhaucht. Ihm steht derTrost vor der Seele, dass hinter dieser Welt, hinter diesem Dr?¤ngen undTreiben ohne Ziel und Rast sich ein unfassbares, ??bervern??nftiges,namenloses Sein aufthiit, ein Sein, vor dessen Wundern alles, was dieseWelt enth?¤lt, wie ein Nichts verbleicht." â€” S. 324: â€žIndessen tritt erhier und da doch zu etwas v/eitergehenden Aeusserungen ??ber das na-menlose Uebersein (so k??nnte man sein Nirwana nennen) heraus."



??? geist) de heerlijkheid der eeuwige idee??n (by het gewone discur-sieve kennen uiteengevallen in de verschijnselen. Dan tochvindt de begeerende mensch rust, terwyl de kennende menschverzinkt in de aanschouwing van het kunst-object, dat hemboeit. De kunst ontledigt zoowel subject als object van de in-dividualiteit. Maar, zooals we reeds opmerkten, de volkomenverlossing is pas gekomen, wanneer de mensch ophoudt tewillen leven.ÂŽ) Schopenhauer blijft (anders dan Von Hart-mann, cf â€žPhilosophie des Ilnbewussten" II, S. 398 f.f ) meerbij de individuede verlossing staan, hoewel hij er een enkelemaal op wijst, hoe, wanneer de mensch als hoogste objectivatievan den wil tot â€žWillensverneinung\'\' komt, de lagere objecti-vaties tevens verdwijnen moeten. In het vervolg komen weop een en ander nader terug. J. Yolkelt a. a. 0., S. 260 â€žWie heilig ernst es S. hiermit nimmt,geht daraus hervor, dass er das Bewusstsein im Zustande der Ideener-kenntnis, geradezu als stets eines und dasselbe, als identisch mit sich,also unber??hrt vom Entstehen und Vergehen der Individuen, als denTr?¤ger der Welt der beharrenden Ideen

verk??ndet" â€” â€žAusser der Zeit liegt allein der Wille, Kants Ding an sich, unddessen ad?¤quate Objektit?¤t, Piatons Idee." (â€žW. a. W. u. Y." I, S. 433). â€žSie(die Platonische Idee) hat bloss die untergeordneten Formen der Erschei-nung, welche alle wir unter dem Satz vom Grunde begreifen, abgelegt,oder vielmehr ist noch nicht in sie eingegangen; aber die erste und allge-meinste Form hat sie beibehalten, die der Yorstellung ??berhaupt, des Objekt-seins f??r ein Subjekt." (â€žW. a. u. Y." I, S. 206). â€” Yrgl. I, S. 429.â€” 3) â€žW. a. W. u. Y." I, S. S. 461/2: â€žEs ist uns aus dem drittenBuche erinnerlich, dass die ?¤sthetische Freude am Sch??nen, einem grossenTheile nach, darin besteht, dass wir, in den Zustand der reinen Kon-templation tretend, f??r den Augenblick allem Wollen, d. h. allen W??nschenund Sorgen enthoben, gleichsam uns selbst los werden, nicht mehr daszum Behuf seines best?¤ndigen Wollens erkennende Individuum, dasKorrelat des einzelnen Dinges, dem die Objekte zu Motiven werden,sondern das willensreine, ewige Subjekt des Erkennens, das Korrelat derIdee sind: und wir wissen, dass diese Augenblicke,

wo wir, vom grimmenWillensdrange erl??st, gleichsam aus dem schweren Erden?¤ther auftauchen,die seeligsten sind, welche wir kennen. Hieraus k??nnen wir abnehmen,wie aeelig das Leben eines Menschen sein muss, dessen Wille nicht aufAugenblicke, wie beim Genus des Sch??nen, sondern auf immer be-schwichtigt ist, ja g?¤nzlich erloschen, bis auf jenen letzten glimmendenFunken, der den Leib erh?¤lt und mit diesem erl??schen wird. Ein solcherMensch, der, nach vielen bitteren K?¤mpfen gegen seine eigene l*ratur,endlich ganz ??berwunden hat, ist nur noch als rein erkennendes Wesen,als ungetr??bter Spiegel der Welt ??brig," vorder â€ž W. a. W. u. Y." I, S. 339. â€”Yrgl. Over Sohopenhauer\'s â€žbesseres Bewusstsein", J. Yolkelt a. a,0-, S. S. 274/5.



??? 10 Hier kunnen we met dit kort resum?Š volstaan, te meer daarSchopenhauer\'s stelsel herhaaldelyk meer of minder uit-voerig is uiteengezet, o.a, hier te lande door Dr. W. Scheffer(Arthur Schopenhauer. De Philosophie van het Pessi-misme 1870). â€” Wanneer we nu overgaan tot de uiteenzetting van Scho-penhauer\'s opvatting aangaande de wilsvrijheid in het hij-zonder, dan kunnen we ons in hoofdzaak houden aan zijnbeantwoording van de door de Koninklyk ISToorweegscheSocieteit van Wetenschappen te Drontheim uitgeschreven prijs-vraag: â€žNum liberum hominmn arhitrium e sui ipsius conscientiademonstrari potest?\'"\' Welk antwoord hij onder het motto â€žLalihert?Š est un myst?¨re" inzond en waarvan hier een vrij uit-voerig resum?Š volgt, uitvoerig, omdat het tevens inzicht geeftin Schopenhauer\'s systeem als geheel.^) I. Begripsbepalingen. Bij een zoo belangrijke vraag acht Schopenhauer begrips-analyse van het hoogste belang. Daarom onderzoekt hy:le. Wat is vrijheid? Dit begrip is eigenlijk negatief. Het sluit afwezigheid vanalle beletsel (die Abwesenheit alles Hindernden und Hemmenden)in.

Dit beletsel zelf echter moet positief zijn, omdat het hraehtuitoefent. Naar den aard van genoemd beletsel nu kunnen weals onderdeelen van het hoofdbegrip onderscheiden: physische,intelleetueele en moreele vrijheid. a. Physische vrijheid sluit in afwezigheid van alle materieelbeletsel (vrije plaats, vrije warmte, vrye pers, enz.). Het be- Deze beantwoording beeft S. met zijn andere â€žPreisschrift": â€žUeberdas Fondament (die Grundlage) der Moral" uitgegeven onder den titelâ€žDie beiden Grundproblemen der Ethik." \') Vrgl. den aanhef van de â€žVorrede zur ersten Auflage."



??? 11 grip vrij wordt in dezen zin echter meestal gebruikt als prae-dicaat van dierlyke wezens, wier bewegingen van hun wiluitgaan, willekeurig zijn en dus vrij genoemd worden, als ergeen materieel beletsel is. Die beletsels nu kunnen van ver-schillenden aard zijn; maar de wil ondergaat ze. Vandaar, datmen het begrip liefst positief neemt en eronder verstaat: alles,wat zich alleen door zijn wil beweegt of alleen uit zijn wilhandelt. Hierdoor wordt niets wezenlijks aan het begrip ver-anderd. Deze physische beteekenis van het begrip vrijheid isde oorspronkelijkste, sluit zich onmiddellijk bij de ervaringaan en is aan geen twijfel onderhevig. "Want slechts op het hun-nen, d. w. z. op de afwezigheid van physische beletsels heeft hetbegrip van vrijheid in dezen populairen zin betrekking. â€” Zoodra we nu de beide andere soorten van vrijheid beschou-wen , maakt de populaire beteekenis van het begrip plaats voorde philosophische en velerlei moeilijkheden doen zich voor. h. De intellectueele vrijheid, xb snoiaiov ycal dxovaiov otma??idvoiav bij Aristoteles^), is het naast verwant aan dephysische vry heid. Ze is aanwezig, wanneer het intellect

â€ždasMedium der Motive" die motieven â€žunverf?¤lscht wie sie in derrealen Aussenwelt vorliegen, dem "Willen zur Wahl darstellt...."S. behandelt haar alleen om volledig te zijn en dus kortheids-halve aan het eind zijner verhandeling in een â€žAnhang", waar-naar we verwijzen (S. 98 f.f.). â€” c. De moreele vrijheid is eigenlijk het liberum arhitrium,waarom het hier gaat. â€” Het begrip der moreele vryheid moestnoodzakelijk veel later ontstaan dan het begrip der physischevrijheid, dat slechts rekening houdt met materieele beletsels.Men zag n.1., dat de mensch ook alleen door motieven (drei-gingen, gevaren enz.) van een handeling kon worden afge-houden en het bleek, dat nooit een motief z???? werken kanals een physisch beletsel; immers, het laatste kan de men-schelijke lichaamskracht onvoorwaardelijk te boven Â?) Ethic. Eudem. II c. 7 et 9; Ethio. Nicom, III, c. 2.



??? 12 terwijl een motief op zichzelf nooit onweerstaanbaar is, omdathet wykt voor een sterJcer tegen-motief, riaar toch, al oefenende motieven geen zuiver objectieven en absoluten dwang,subjectief en relatief voor den betrokken persoon oefenen zedien wel. Derhalve bleef de vraag bestaan: â€žis de wil zelfvrij?\' Echter, het oorspronkelijke, empirische begrip der vrij-heid (dat op het hunnen, het doen betrekking heeft) kon metdat van het l??Hlen niet direct verbonden worden. (Want hiergaat het om de vraag: â€žkunt gij ook willen, wat gij wilt?")Pus moest men, om toch het begrip der vrijheid op den wilte kunnen toepassen, dit begrip abstracter nemen. Dit ge-schiedde, doordat men bij het begrip der vrijheid slechts inhet algemeen aan de afwezigheid mn alle noodzahelijkheiddacht. Hierdoor krijgt dit begrip het negatieve karakter, datS. er terstond aan verbond (zie boven). Het begrip der mod-zakelijkheid is dus het positieve begrip, dat aan het negatievebeteekenis geeft. We vragen derhalve: ,wat ??s. noodzakelijk?\'\'\'\'De gewone verklaring: ,noodzakelyk is datgene, waarvan hettegendeel onmogelijk is, of wat niet

anders zijn kan" â– â€” isslechts een woordverklaring, een omschrijving. De â€žEeal-Erklarung" moet volgens S. luiden: ,noodzakelijk is datgene,wat uit een gegeven toereikenden grond volgt." Naar gelangnu deze toereikende grond een logische, een mathematische ofeen physisehe (oorzaak) is, zal ook de noodzakelijkheid eenlogische, een mathematische of een physisehe (re??ele) zijn. â€”Het tegendeel van het noodzakelijke, n.1. het toevallige, ishiermede niet in stryd. Immers, het toevallige kan als zoo-danig slechts relatief zijn. Want in de werkelijkheid, waarhet toevallige alleen gevonden wordt, is ieder voorkomendgeval noodzakelijk met betrekking tot zijn oorzaak; maarnietbetrekking tot al het overige, waarmede het in ruimte en tijdmocht samentreffen, toevallig. Wanneer we dus iets vrij zoudenwillen noemen (hetgeen afwezigheid van noodzakelijkheid in-sluit) , dan mag het van geen enkele oorzaak afhankelijkzijn, cn moet derhalve absoluut toevallig heeten, een hoogst



??? 13 problematisch begrip. In ieder geval kan datgene alleen vrijzijn, v\\?at in geen opzicht noodzakelijk, d. vr. z, van geen grondafhankelijk blijkt. Dit begrip nu, toegepast op den wil desmenschen, zou aangeven, dat een individueele wil in zijneuitingen (Akte) niet door oorzaken of toereikende gronden inhet algemeen bepaald wordt; anders toch zouden die uitingen(evenals alle gevolgen uit een gegeven grond) noodzakelijkzijn. flierop berust Kant\'s definitie, volgens welke de vrijheidhet vermogen is, om â€žeine Reihe von Ver?¤nderungen vonseihst anzufangen." Want â€žvanzelf\' wil toch eigenlijk zeggenâ€žzonder voorafgaande oorzaak", dus â€žzonder noodzakelijkheid."Waaruit blijkt, dat ook dit begrip van vrijheid niet positiefmaar weer negatief is. â€žEin freier Wille also w?¤re ein solcher,der nicht durch G-r??nde, â€” und da Jedes ein Anderes Be-stimmende ein Grund, bei realen Dingen ein Real-Grund, d. i.Ursache, sein muss, â€” ein solcher, der durch gar nichts be-stimmt w??rde; dessen einzelne Aeusserungen (Willensakte)also schlechthin und ganz urspr??nglich aus ihm selbst her-vorgingen, ohne durch vorherg?¤ngige

Bedingungen nothwendigherbeigef??hrt, also auch ohne durch irgend etwas, einer Regelgem?¤ss, bestimmt zu sein." â€žBei diesem Begrifl^ geht dasdeutliche Denken uns aus," omdat de â€žSatz vom Grunde,"de wezenlijke vorm van ons gansche kenvermogen^), hier op-gegeven wordt. â€” Maar toch heeft men voor dit begrip eenterminus technicus (die tenminste niet halfslachtig is) gevonden,n.1. â€žliberum arbitrium\' indifferentiaewelke term uitdruktâ€ždass einem damit begabten menschlichen Individuo, untergegebenen, ganz individuell und durchg?¤ngig bestimmten?¤ussern Umst?¤nden, zwei einandre diametral entgegengesetzteHandlungen gleich m??glich sind." â€” 2e. Wat is zelfbewustzijn? Antwoord: â€ždas Bewusstsein des eigenen Selbst, im Gegen-satz des Bewusstseins anderer Dinge, welches letztere das Zie boven, bldz. 2 v. v.



??? 14 Erkenntnissverm??gen ist." â€” De vormen van dit kenvermogen,n.1, tijd, ruimte en causaliteit behooren niet tot het zelfbe-wustzijn maar maken veeleer het heunistzijn van andere dingen,d. i. objectieve kennis mogelijk^). Verder verleide ons het dubbelzinnige woord â€žconscientia",in de prijsvraag gebruikt, niet, om de onder den naam van ge-weten of â€žpraktische Vernunft" bekende â€žmoralische Regungen\'\'van den mensch tot het zelfbewustzijn te rekenen. "Want dezetreden ten eerste pas na ervaring en reflexie, alzoo na hetbewustzijn van andere dingen, in; ten tweede is de grenstusschen, hetgeen bij hen oorspronkelyk tot de menschelijkenatuur behoort en hetgeen zedelijke en godsdienstige vorminger aan toe doet, nog niet scherp getrokken. Het kan dan ookniet de bedoeling der â€žK??nigl. Societ?¤t" zijn, aldus het probleemop het gebied der moraal overgebracht en Kant\'s moreelebewijs of postulaat der vrijheid uit het a priori bewuste â€žMo-ralgesetz", volgens de conclusie â€ždu kannst, weil du sollst",herhaald te zien. Hieruit blijkt, dat van ons bewustzijn als geheel verreweghet grootste

gedeelte niet te zoeken is in het zelfbewustzijn,maar in het bewustzijn van andere dingen, het kenvermogen.Het laatste is met al zyn krachten naar buiten gericht en a.h. w. het tooneel (ja, dieper opgevat, zelfs de voorwaarde(Bedingung) van de re??ele buitenwereld). Deze leert heteerst aanschouwend kennen, om dan a. h. w. herkau-wend dit geschouwde in begrippen om te zetten. In de on-eindige combinatie der begrippen, gesteund door het woord,bestaat het denken. De rijkdom van het zelfbewustzijn kandus na aftrek van dit alles niet groot zijn en, indien er ge-gevens voor het bewijs der wilsvrijheid in dit zelfbewustzijnte vinden mochten wezen, dan zullen ze ons niet ontgaan. â€”â– Als orgaan van het zelfbewustzijn heeft men ook een â€žinnern Zie boTen, bldz. 1. Dat S. vijand van abstracties, alle denken ten slotte terug leidt totde â€žAnschauung" hebben we boven, bldz. 3/4 gezien.



??? 15 Sinn" aangenomen, maar dit is beeldspraak; want het zelf-bewustzijn is onmiddellijk. Hoe het zij, we moeten nu vragen:â€žwat omvat het zelfbewustzyn?" of: â€žhoe wordt de menschzich zelf onmiddellyk bewust?" Het antwoord moet luiden:â€žals willend.\'\'\'\' Het eigen willen is steeds het voorwerp vanons zelfbewustzijn. Hieronder heeft men niet alleen daden enhandelingen (na besluit) te verstaan, maar men moet ????k zeerbepaald tot de wilsuitingen rekenen: alle hegeeren en weerstreven,d. w. z. affecten en hartstochten (bevredigde of onbevredigdewil ook gevoelens van lust en onlust. Ja zelfs van onseigen lichaam zijn we ons onmiddellijk slechts bewust als vanhet naar buiten werkende wilsorgaan, den zetel der ontvan-kelijkheid voor aangename of smartelijke gewaarwordingen(Empfindungen). â€” Deze eb en vloed nu van willen en nietwillen, het eenige voorwerp (Gegenstand) van het zelfbewust-zijn (of, zoo men wil, van den ,innern Sinn"), staat steeds envan alle kanten in betrekking tot hetgeen we in de buiten-wereld waarnemen en kennen (het bewustzyn van anderedingen), de grens van het onmiddellijke zelfbewustzyn. De

voor-werpen, hier waargenomen, geven inhoud (Stoff) qu aanleiding(Anlass) aan al die bewegingen en uitingen (Akte) van denwil. Anders toch zouden we niets overhouden dan een wil, vande buitenwereld volledig afgesloten, in het donkere binnenstevan het zelfbewustzyn besloten. En zoo blijft ons nu alleennog problematisch de noodzakelykheid, waarmede die in debuitenwereld gelegen dingen de wilsdaden bepalen. Met den wil dus vinden we het zelfbewustzyn zeer sterk,eigenlyk uitsluitend bezig. Gaan we nu verder na, of dit zelf- Cicero noemt dien â€žtaotua interior", Acad. Quaest. IT, 7. Duide-hjker Augustinus â€žDe lib. Arb." II, 3 sqq. Dan bij Descartesâ€žPrinc. phil." IV, 190; volledig bij Locke. Zie boven, bldz. 6. ÂŽ) Merkwaardig is, dat reeds Augustinus dit volkomen lieeft be-grepen, terwijl zoovele nieuweren met bun zoogen. â€žgevoelsvermogenhet niet inzien. Cf. â€žDe Civit. Dei", Lib. XIV, c. 6.



??? 16 bewustzijn in dezen zijn eenigen inhoud (Stoff) data aantreft,waaruit de vrijheid van dien wil, in den hierboven aangegeven,alleen duidelijken zin van h?Št woord, volgen moet. II. De Wil voor het Zelfbewustzijn. Als de mensch wil, dan wil hij ook iets, d. w. z.: â€žderWillensakt, welcher selbst zun?¤chst nur Gegenstand desSelbstbewusstseins ist, entsteht auf Anlass von etwas, daszum Bewusstsein anderer Dinge geh??rt, also ein Objekt desErkenntnissverm??gens ist, welches Objekt, in dieser BeziehungMotiv genannt wird und zugleich der Stoff des Willensaktesist, indem dieser darauf gerichtet ist, d.h. irgend eine Ver-?¤nderung daran bezweckt, also darauf reagirt: in dieser Beah-tion besteht sein ganzes Wesen.\'\' De vraag is nu , of die reactieuitblyven, of onder dezelfde omstandigheden verschillend uit-vallen kan, d.w. z, wordt de ,Willensakt" na gegeven (d.i.het intellect voorgesteld) motief met noodzahelijkheid uitge-lokt? â€” â€žHier also ist der Begriff der Freiheit in jenem obener??rterten und als hier allein anwendbar nachgewiesenen, ab-strakten Sinn, als blosse Negation der Nothwendigkeit genom-

men und somit unser Problem festgestellt." In het onmiddellykezelfbewustzijn echter moeten we de data tot oplossing van ditprobleem zoeken, onderzoeken we dus de uitspraken van ditzelfbewustzyn. Dit zelfbewustzyn nu is veel te eenvoudig en te beperktom onze vraag te begrypen, en om grondige verklaringen tegeven aangaande causaliteit, motivatie of noodzakelykheid.Veeleer zijn deze begrippen â€žaus dem reinen Verstande, dernach aussen gerichtet ist, gesch??pft und k??nnen allererst vordem Forum der reflektirenden Vernunft zur Sprache gebrachtwerden." De uitspraken van het zelfbewustzyn aangaande dewilsuitingen zal, van al het onwezenlijke ontbloot, slechts luiden:â€žIk kan doen, wat ik wil." Maar dit is het door ons reedsdadelijk aangegeven empirische, oorspronkelijke en populaire



??? 17 begrip der vrijheid {= â€ždem Willen gem?¤ss") We vragen nuechter naar de vrijheid van het willen, vt^ant het gaat hier omde verhouding van het willen zelf tot het motief En hierom-trent kan het zelfbewustzijn niets bepalen, want deze kwestieligt, als betreffende het causaal-verband tusschen buitenwereld,(bewustzijn van andere dingen, het kenvermogen) en onze be-sluiten, buiten zijn sfeer. Yoor het zelfbewustzyn bestaat dusalleen de â€žWillensakt" met zijn absolute heerschappij overde lichaamsdeelen, die dan ook eigenlijk met het â€žwat ikwil" bedoeld is. â€žAuch ist es erst der Gebrauch dieser Herr-schaft , d. i. die That, die ihn (den Willensakt), selbst f??r dasSelbstbewusstsein, zum Willensakte st?¤mpelt. Denn so langeer im Werden begriffen ist, heisst er Wunsch, wenn fertigEntschluss; dass er aber dies sei, beweist dem Selbstbewusst-sein selbst erst die That: denn bis zu ihr ist er ver?¤nderlich."Daarom verwart de onbevangene t^/\'ewscAm met wenschen kan men tegenovergestelde dingen , willen slechts ?Šen van beideen pas de daad openbaart (??ok aan het zelfbewustzijn) welkvan beide gewild wordt. Aangaande de

noodzahelijkheid kan danook het zelfbewustzijn daarom niets bevatten, omdat het \'t resul-taat a posteriori pas ervaart en niet a priori kent. Het â€žik kandoen, wat ik wil" sluit dus de alleen subjectieve (hypothetische)mogelijkheid in, dat iedere wensch â€žzur That werden wird,wenn er zum Willensakt wird." De objectieve mogelijkheid geeftechter de beslissing, maar deze ligt buiten het zelfbewustzijnin de wereld der objecten (het bewustzijn van andere dingen,het kenvermogen), waartoe het motief en evenzeer de mensch zelf S. zegt in dit verband: â€žAlso das im Selbstbewusstsein liegende Ge-f??hl â€žich kann thun was ich will" begleitet uns best?¤ndig, besagt aberbloss, dass die Entschl??sse, oder entschiedenen Akte unsers Willens, ob-wohl sie in der dunkeln Tiefe unsers Innern entspringend, allemal gleich??bergehen werden in die anschauliche Welt, da zu ihr unser Leib, wiealles Andere, geh??rt." Dit bewustzijn vormt â€ždie Br??cke zwischen Innen-welt und Aussenwelt", die anders door een bodemlooze kloof gescheidenzouden blijven, omdat in het laatste alleen â€žblosse von uns in jedem Sinnunabh?¤ngige Anschauungen" als

objecten in de eerste â€žlauter erfolgloseund bloss gef??hlte Willensakte" zouden zijn aan te treffen. â€”



??? 18 (n.l. als object) behoort. â€” Bovendien wordt de mensch alsâ€žein zun?¤chst und wesentlich praktisches, nicht theoretisches"Wesen" zieh de actieve zijde zyner â€žWillensakte", d. w. z. hunwerkzaamheid, veel duidelijker bewust dan de joassievs, d.w. z.hun afhankelijkheid. Daarom is het moeielijk, den â€žphilosophischrohen\'\' mensch den eigenlijken zin van ons probleem bevattelijkte maken en hem te doen begrijpen, dat het hier niet gaatom de gevolgen (die unausbleibliche Erscheinung als Leibes-aktion) maar om de gronden van zijn willen.-â€”â–  Ons onderzoekgrijpt dan ook met vorsehende hand in het binnenste wezendes menschen. We willen weten, of dio mensch , evenals al hetoverige in de wereld â€žein durch seine Beschaffenheit selbst einf??r alle Mal entschiedenes Wesen" is, dat, evenals ieder anderwezen in de natuur, zijne bepaalde, vaste eigenschappen heeft,waaruit â€žseine Reaktionen auf entstehenden ?¤ussern Anlass"noodzakelijk volgen, welke â€žReaktionen\'\' dan een onveranderlijkkarakter dragen en derhalve in datgene, wat aanhaar â€žmodi-kabel" is, â€žder

Bestimmung durch die Anl?¤sse von Ausseng?¤nzlich Preis gegeben sind". â€” Het onmiddellijk zelfbewust-zijn kan dus geen antwoord geven op onze vraag en dit is niette verwonderen, want \'s menschen wil is zijn â€žeigentlichesSelbst", de ware kern van zijn wezen. Die wil maakt dus dengrond van zijn bewustzijn uit â€žals ein slechthin Gregebenesund Vorhandenes, dar??ber er nicht hinaus kann.\'\' â€žDenn erselbst ist wie er will, und will wie er ist." â€” Daarom juistmoet de philosoof, wanneer hij in deze tot helderheid komenwil, zich wenden tot zijn â€žVerstand", dat kennis a priori levert,tot zijn â€žVernunft", die over genoemde kennis nadenkt, tot deâ€žErfahrung\'\', die hem eigen en anderer doen ter controleeringvan die verstandelijke kennis voorlegt. â€žDer Kopf ist es, derdie Frage aufgeworfen hat, und er auch muss sie beantworten." Het zelfbewustzyn is slechts een zeer beperkt deel van onsgansche bewustzijn, inwendig donker (wie ein gut geschw?¤rztesFernrohr) â€žmit allen seinen objectiven Erkenntniss-kr?¤ftenganz nach Aussen gerichtet." Alle volkomen, d.w.z. a priori WS



??? 19 zekere kennis betreft dus alleen de buitenwereld en zoo kanons bewustzijn naar zekere algemeene wetten, die het zelfinwonen, zeker beslissen, wat daar Jwi^en mogelijk, onmogelijk,noodzakelijk is en brengt aldus â€žreine" mathematiek, â€žreine" lo-gica, ja â€žreine" fundamenfceele natuurwetenschap a priori totstand. De toepassing van zijn a priori bewuste vormen op dedoor de zinnen gegeven data levert hem de aanschouwelijkere??ele buitenwereld en daarmee ervaring. Verder levert detoepassing der logica (en de daaraan ten grondslag liggendeâ€žDenkf?¤higkeit") op die buitenwereld de begrippen, de wereldder gedachten en zoo weder de wetenschappen, enz. â€”- We komen dus tot het resultaat: de uitspraak van het zelf-bewustzijn betreft den wil alleen a parte post, de vraag naarde vrijheid echter a parte ante, welke vrijheid dan hierin zoumoeten bestaan, dat iedere â€žWillensakt\'\' bij gegeven karakterniet door de uitwendige omstandigheden noodzakelijk bepaaldwordt. Hieromtrent echter kon het zelfbewustzijn niets uit-maken, omdat deze kwestie het causaal-verband tusschen debuitenwereld en den mensch betreft. Het

eenig juiste antwoordop de vraag, die ons bezig houdt (over dit antwoord handeltde volgende afdeeling) is dit: â€žMen kan doen, wat men wil\',maar men kan in ieder gegeven oogenblik des levens slechts?Šen bepaald ding ivillen en niets anders dan dit ?Šene." â€” En zoo zou de gestelde vraag in hoofdzaak reeds ontkennendbeantwoord zijn. Wanneer we ons nu nog tot Verstand, Ver-nunft en Erfahrung richten en hier wordt uitgemaakt, dateen â€žliberum arhitrium" niet bestaat, dan volgt ook daaruit, datdata, die dit â€žliberum arhitrium" zouden kunnen bewijzen, meiJaanwezig hunnen zijn in het onmiddellijk zelfbewustzijn, wantbesliste tegenspraak tusschen ons zelfbewustzijn en ons ver-stand (ervaring) is niet mogelijk. â€” Het indirect onderzoek,dat nu volgt, zal tevens veel licht terugwerpen op het direct Zie boven, blz. 1.Zie boven, blz. 3 v., 14.



??? 20 onderzoek, dat voorafging. Het zal de natuurlijke dwalingenaan den dag brengen, die het gevolg zijn der verkeerde uit-legging dier zoo hoogst eenvoudige uitspraak van ons zelfbe-wustzijn, Wanneer dit zelfbewustzijn in conflict geraakt methet bewustzijn van andere dingen, het henvermogen, dat met hetzelfbewustzijn in een en hetzelfde subject wortelt. Ja, pas aanhet slot van ons indirect onderzoek zal ons eenig licht opgaanover den waren zin en inhoud van het â€žik wil\'\', dat al onzehandelingen begeleidt, en over het bewustzijn der oorspronke-lijkheid en eigenmachtigheid, waardoor ze onze handelingenzijn. En zoo pas zal ons direct onderzoek volledig wezen. â€” III. De Wil voor het Bewustzijn van andere Dingen. Wenden we ons thans met het probleem tot ons henvermogen.Dit kenvermogen is, zooals we zagen, naar huiten gericht,zoodat de wil hier niet (zooals voor het zelfbewustzijn) eenvoorwerp van onmiddellijke waarneming zijn kan. Hier kunnenslechts de wezens, met een wil begaafd, beschouwd wordenen wel als objectieve en uiterlijke verschynselen (voorwerpenvan

ervaring). We moeten ze dan ook als voorwerpen der er-varing beoordeelen, d. w. z. â€žtheils nach allgemeinen f??r dieErfahrung ??berhaupt, ihrer M??glichkeit nach, feststehenden,a priori gewissen Regeln, theils nach Thatsachen, welche diefertige und wirklich vorhandene Erfahrung liefert." â€” Hetnadeel, dat we hier het eigenlijke voorwerp van ons onderzoekslechts middellijk en als op grooteren afstand kunnen beschou-wen , wordt opgewogen door het voordeel, dat we ons nu vaneen meer volkomen orgaan dan het donkere, directe zelfbewust-zijn bedienen kunnen, n.1. van â€žder mit allen ?¤ussern Sinnen undallen Kr?¤ften zum objectiven Auffassen ausger??stete Verstand." S. gebruikt hier het woord â€žErsoheinung", dat we vertalen kunnenverschijning (van iets wat daarachter ligt, b.v. hitwezen) of verschijnsel(= eenvoudig ieta, wat verschijnt) zonder nadere bepaling, of erachterdat verschynael iets te zoeken zij.



??? 21 Als de algemeenste en wezenlyke vorm van dit verstandtreffen we â€ždas Gesetz der Kausalit?¤t" aan: â€žda sogar alleindurch dessen Vermittelung die Anschauung der realen Aussen-welt zu Stande kommt, als bei welcher wir die in unsernSinnesorganen empfundenen Affektionen und Ver?¤nderungensogleich und ganz unmittelbar als â€ž Wirkungen" auffassen und(ohne Anleitung, Belehrung und Erfahrung) augenblicklichvon ihnen den Uebergang machen zu ihren â€ž ZTrsacJien\'\\ welchenunmehr, eben durch diesen Verstandesprocess, als Objekte imRaum sich darstellen," Hieruit blijkt onweersprekelijk, datde wet der causaliteit voor ons a priori en derhalve met be-trekking tot de mogelijkheid der ervaring als noodzakelijk engeen uitzondering toelatend vast staat, (we hebben dus in dezenhet indirecte, moeielyke, ja onvoldoende bewijs van Kantniet noodig). Deze wet nu heeft wezenlijk en uitsluitendbetrekking op veranderingen en geeft aan, dat, waar en wan-neer in de objectieve, re??ele, materieele wereld iets zich ver-andert, noodzakelijk, terstond vooraf ook iets anders zich ver-anderd moet hebben en zoo in het oneindige

zonder dat er eenbegin van deze regressieve reeks van veranderingen (die dentijd vult, zooals de materie de ruimte) als mogelijk te denkenware. Dus is een eerste oorzaak even ondenkbaar als een be-gin van den tijd of een grens van de ruimte. Niet minderuitdrukkelijk geeft de wet der causaliteit aan, dat, wanneerde voorafgaande verandering (de oorzaak) ingetreden is, dedaardoor aangebrachte, volgende verandering (de iverking) nood-zakelijk volgen moet. En juist door dit karakter van noodza-kelijkheid, dat de wet der causaliteit aankleeft, doet zij zichkennen als â€žeine Gestaltung des Satzes vom Grunde (den al-gemeensten vorm van ons gansche kenvermogen)." Daarommoeten, zooals reeds is aangetoond noodzakelijk zijn en ge-volg van een gegeven grond zijn wisselbegrippen heeten. 1) Zie voor dit cardinale punt in Scliopenliauer\'s systeem boven,blz. 1. Zie boven, blz, 2, v.v. Zie boven, blz. 12.



??? 22 Wenden we ons nu met dezen regel a priori tot de ervaringen haar re??ele objecten, dan ontdekken we onder die objecteneen ingrijpend verschil: ze zyn deels anorganisch (levenloos),deels organisch (levend) en deze weer deels planten, deelsdieren. En het blijkt ons, dat hiermede parallel â€ždie alle ihreVer?¤nderungen leitende Kausalit?¤t" zich evenzeer in drie vormenopenbaart, n.1. als Ursache (oorzaak, anorganische stof) inengeren zin, als Reiz (prikkel, planten) of als Motivation(motief, dieren). Onder ieder van deze drie vormen blijft haargeldigheid a priori en dus de noodzakelijkheid bestaan. S. zethet onderscheid tusschen deze drie in den breede uiteen: deverhouding tusschen oorzaak (werkende in de anorganischestof) en werking is steeds gelijk, bij den prikkel (werkendebij organismen) is dezo verhouding niet zoo staiiel; hij de mo-tieven (als rakend ons probleem in het bijzonder) moeten wenader stil staan. De â€žMotivation" dan â€ždie durch das Erkennen hindurch-gehende Kausalit?¤t" kenmerkt de dieren. Ze treedt in denatuur op, waar wezens de middelen tot bevrediging

hunnerbehoeften niet meer kunnen afwachten (Reiz, prikkel) maarzelf moeten zoeken. De ontvankelijkheid voor motieven heetvoorstellingsvermogen, intellect (materieel: zenuwstelsel enhersenen), het bewustzijn. Derhalve geschieden alle bewe-gingen, afhangend van de zoogenaamde ^animalische Funk-tionen", naar aanleiding van een waargenomen object, dus opmotief. â€žDemnach ist ein jeder K??rper, dessen eigenth??m-liche , seiner Natur angemessene, ?¤ussere Bewegungen und Ver-?¤nderungen , alle Mal auf Motive, d.h. auf gewisse, seinemhiebei schon vorausgesetzten Bewusstsein gegenw?¤rtige Vorstel-lungen erfolgen^). . . . wobei dem nummehr vorhandenen Selbst-bewusstsein die innere bewegende Kraft, deren einzelne Aeus- De Reiz, prikkel werkt steeds door contact, terwijl de werking ge-evenredigd is aan duur en intensiteit van dien prikkel; bij het motief YaXtdit alles weg, bet behoeft sleohts iv aar genomen, gekend te worden.



??? 23 serung durch das Motiv hervorgerufen wird, als dasjenige sichkund giebt, was wir mit dem Worte Wille bezeichnen." Wiltoch blijkt voor ieder wezen zelf innerlijk en onmiddellijk dat-gene te zijn, wat eigenlijk aan het motief de kracht geeft omte werken, hij is ,die geheime Springfeder der durch dasselbehervorgerufenen Bewegung." We mogen Â?jene beharrende,innere Bedingung" levenskracht (planten, prikkels) of natuur-kracht, kivaliteit (oorzaken in engeren zin) noemen â€žimmerwird sie von den Erkl?¤rungen als das Unerkl?¤rliche voraus-gesetzt; weil hier im Innern der Wesen kein Selbstbewusst-sein ist , dem sie unmittelbar zug?¤nglich w?¤re." Bij die â€žMotivation" nu heeft het menschelijke bewustzijnboven het dierlijke de â€ž Vernunft\'"\' voor. Het dier toch isâ€žbloss der anschauenden Auffassung der Aussenwelt f?¤hig." Demensch echter is in staat, hieruit onaanschouwelijke, alge-meene voorstellingen, begrippen (â€žd.i. Inbegriffe der Dinge,weil jeder derselben vieles Einzelne unter sich begreift"),notiones universales te abstraheeren, welke hij in woordenneerlegt, die hij dan op allerlei wijzen combineeren kan. Ditlaatste noemt

men denken en door dit denken worden alleâ€žVorz??ge des Menschengeschlechts" mogelyk, n.1. taal, bezon-nenheid , zorg voor de toekomst, gemeenschappelyk en plan-matig handelen , staat, wetenschap, kunst, enz. De dierenhebben alleen ,,anschauliche Vorstellungen", leven dus alleenin het tegenwoordige. De motieven , waardoor hun wil bewogenwordt, moeten daarom steeds aanschouwelijk en tegenwoordigzijn (dus hebben ze weinig keus): â€žwodurch die Kausalit?¤tdes Motives hier sehr augenf?¤llig wird " De mensch echterbetrekt door het denken tevens het afwezige, het verleden enhet toekomstige in zjjn gezichtskring. Daardoor omvat hy eenveel grooter sfeer van motief-werking en dus van keus dan 8. verwijst Mer om de anonymiteit te bewaren naar zijn eigen leervan den wil als â€žDing an Sioh" (8. 33). Zie boven, blz. 19.



??? 24 het dier en derhalve kan zijn handeling ,,vern??nftig" (wanneerdoor de gedachte bepaald) heeten. Zoo verschilt \'s menschen doen(bvors?¤tzlich" en â€žabsichtlich") in het oog loopend van dat derdieren. De gedachte wordt echter even goed als de aanschou-wing motief, zoodra ze op den wil werken kan. Alle motievennu zijn oorzaken, en alle causaliteit brengt noodzakelijkheidmee. Wel kan de mensch door zijn denkvermogen de motievenop verschillende wyze aan zijn wil voorhouden (??berlegen),waardoor, zooals gezegd, zyn keus veel grooter wordt dan dieder dieren. Hierdoor is de mensch zeer zeker relatief vrij.Deze relatieve (met betrekking tot het aanschouwelyke, tegen-woordige) en comparatieve (vergeleken bij de dieren) vrijheidnu wordt dikwijls ten onrechte voor de absolute wilsvrijheid(liberum arbitrium indifFerentiae ) gehouden. Ten onrechte,want door deze relatieve en comparatieve vrijheid wordt slechtsde soort van motivatie veranderd, de noodzakelijkheid blijft.Ja, het gedachtemoiioi is evenzeer als de andere oorzakensteeds ,ein Beales, Materielles\', omdat het toch altijd ten

slotteop een indruk van huiten berust. Alleen heeft het ,die L?¤ngedes Leitungsdrahtes" voor als gevolg van de bewerktuigingder menschelijke hersenen (Vernunft). Deze â€žDeliberationsf?¤hig-keit" of â€žWahlentscheidung" des menschen, verre van ab-solute wilsvrijheid te kunnen heeten , is dus niets anders dan hetconflict der motieven. De uitslag van dit conflict, het besluit, is evennoodzakelijk bepaald als de beweging van een lichaam, waaropverschillende krachten in tegenovergestelde richting werken. Het bhjkt nu, dat bij de vormen der causaliteit: oorzaak(in engeren zin), prikkel en motief (aanschouwelijk en abstract) >) â€žW. a. "W". u. V." I, S.S. 345/6 merkt S. op, dat het bij het 1. a. i. daaromgaat, of men de hennis of den wil primair stelt. In het eerste geval(Cartesius en Spinoza) tooh zou de mensch dat, wat hij is door zijnTcennis geworden zijn en naar gelang van veranderde kennis weer eenander worden of anders handelen kunnen. Bij S. echter is de primairen leert men door kennis slechts eigen karakter kennen: de mensch â€žistein f??r alle Mal, und erkennt successive was er ist.\'\'\'\'

Vrgl. â€žW. a. W. u. Y." I, S. 351. â€žDer Wahl bedingt" ook â€ždas Her-vortreten des.....Individualcharakters" (Ibidem, 8. 353).



??? 25 de oorzaak (in ruimeren zin) steeds minder stoffelijk en tast-baar wordt, waardoor steeds minder in die oorzaak en steedsmeer in de werking schijnt te liggen. Hierdoor verliest desamenhang tusschen oorzaak en werking aan evidentie. Dezeal meer en meer intredende â€žHeterogene??tat, Inkommensura-bilit?¤t und ??nverst?¤ndlichkeit des Verh?¤ltnisses zwischen Ur-sach und "Wirkung" heft echter niets van de noodzakelijkheidop, Ze bereiken in het motief (een geheel onstoffelijke oorzaak,een voorstelling) haar hoogsten graad en de onbegrijpelijkheidvan de verhouding tusschen oorzaak en werking zou hier ab-soluut worden, indien we deze verhouding, evenals de overigeâ€žKausalit?¤tsverh?¤ltnisse" slechts uiterlijk kenden. Maar een zeerbijzondere, innerlijke kennis vult hier de uiterlijke aan â€žundder Vorgang, welcher als Wirkung nach eingetretener Ursachehier statt hat, ist uns intim bekannt: wir bezeichnen ihn durcheinen terminus ad hoc: Willen\'\'^). Dus blijkt de motivatievolkomen analoog met de beide andere â€žGrestaltungen desKausalverh?¤ltnisses", ze vormt slechts den hoogsten trap. NadatS. heeft aangetoond, dat we

in de praktijk {^\'axitiotpraktischedoeleinden is het menschelijk verstand eigenlyk alleen bestemd)wel degelijk rekenen op de noodzakelijke werking der motieven(hoewel ze dikwijls als gedacht verborgen blijven en tevens alszoodanig schijnbaar niet noodzakelijk werken) en nog eens metnadruk opgekomen is tegen de dwaling, dat onze wil indezenzin vrij zou zijn, dat hij tegen alle wetten van verstand ennatuur in zonder toereikenden grond zichzelf bepaalt endus onder gegeven omstandigheden bij denzelfden menscheen tegenovergestelde beslissing nemen kanÂŽ), gaat hij voort: Dr. D. Ne urn ark, a. a. O. heeft S. 49 f.f. uiteengezet, hoe bijS. â€žin der Welt als Willen^\'\' subject en object samenvallen. (Zie boven,blz. 1, aanm. 3). 2) Vgl. hierbij â€žW. a. W._ u Y." I, S. 344: â€žK??nnte ein Mensch, untergleichen Umst?¤nden, das eine Mal so, das andere Mal anders handeln;so m??sste sein Wille selbst sieh inzwischen ge?¤ndert haben und daherin der Zeit liegen, da nur in dieser Ver?¤nderung m??glich ist: dann aberm??sste entweder der Wille eine blosse Erscheinung, oder die Zeit eineBestimmung des Dinges an sich sein." Daar zou het dus

in den strijd overhet liberum arbitrium indiiferentiae om gaan.



??? 26 deze dwaling berust, nauwkeurig beschouwd, hierop, dat\'s menschen fantasie zich op een gegeven oogenblik maar meteen beeld kan bezighouden, welk beeld op dat moment al hetandere uitsluit. Stelt hij zich nu een motief voor, dan voelthij dadelijk de werking van dat motief op zijn wil. Zoo ont-staat er, wat men noemt, een velleitas. Nu meent de mensch,dat hij deze velleitas ook tot een voluntas kan verhelfen, d. w. z.dat hy de voorgestelde handeling kan volbrengen. Maar ditis een dwaling. "Want dra zal de bezonnenheid intreden en hemde tegenovergestelde motieven in herinnering brengen, waar-door het niet tot de daad komt. En zoo draait do wil als eenwindvaan rond, steeds overtuigd: ik kan doen, wat ik wil.Maar de uitspraak, waarom het hier gaat, n.1. â€žik kan ditivillefi" is in werkelijkheid en eischt de aanvulling: â€žals ik niet liever dat andere wilde." Hei is daarom letterlijkwaar, dat een motief even noodzakelijk als een mechanischeoorzaak den mensch tot handelen drijft. Want de mensch is,evenals alle voorwerpen der ervaring, een verschynsel intijd en ruimte, waarvoor de wet der

causaliteit a priori, duszonder eenige uitzondering geldt. Dit betuigt â€žder reine "Ver-stand a priori" en het wordt bevestigd door de analogie in denatuur en door de ervaring. Nemen wc de wilsvryheid aan,dan wordt iedere menschelijke handeling een onverklaarbaarwonder â€” een werking zonder oorzaak, waarby het verstandstil staat, omdat het er geen vorm voor heeft. Want de ,Satz vomGrunde" (das Princip durchg?¤ngiger Bestimmung und Abh?¤ngig-keit der Erscheinungen von einander) is de algemeenste vorm vanons kenvermogen, welke vorm naar de verschillende objectenvan dit kenvermogen ook zelf verschillende gestalten aanneemtHier echter zouden we ons iets moeten denken, dat bepaaltzonder bepaald te worden, dat van niets afhangt en waarvantoch weer iets anders zou afhangen, dat zonder noodzaak., dus Zie boven, blz. 20, aanm.,Zie boven, blz. 2, v. v.



??? 27 zonder grond zoowel het eene als het andere bewerken kan endat wel onder dezelfde omstandigheden. We zouden op dezewijze tot het begrip van het absoluut toevallige komen Van het grootste belang voor het recht verstand van S c h o-penhauer\'s opvatting aangaande het probleem der wilsvryheidis zijn omschrijving van het begrip â€žUrsache". We gevendaarom zijn eigen woorden: ,eine Ursache ist: die vorherge-hende Ver?¤nderung, welche die nachfolgende nothw^endig macht.Keineswegs bringt irgend eine Ursache in der Welt ihreWirkung ganz und gar hervor, oder macht sie aus nichts.Vielmehr ist alle Mal etwas daM, voorauf sie wirkt, und sieveranlasst bloss zu dieser Zeit, an diesem Ort und an diesembestimmten Wesen eine Vor?¤nderung, welche stets der Naturdes Wesens gem?¤ss ist, zu der also die irrfff^ bereits in diesemWesen liegen musste. Mithin entspringt jede Wirkung auszwei Faktoren, einem innern und einem ?¤ussern: n?¤mlichaus der urspr??nglichen Kraft dessen, worauf gewirkt wird,und der bestimmenden Ursache, welche jene n??thigt sich jetzthier zu ?¤ussern. Urspr??ngliche Kraft setzt jede Kausalit?¤t

undjede Erkl?¤rung aus ihr voraus: daher eben letztere nie Alleserkl?¤rt, sondern stets ein Unerkl?¤rliches ??brig l?¤sst." (S. 46). Zoo worden in Physiek en Chemie alle verschijnselen daar-door verklaard, dat ze tot een natuurkracht v/orden terugge-leid. Een natuurkracht zelf is echter aan geen verklaringonderworpen maar ,das Princip aller Erkl?¤rung, Ebenso istsie selbst auch keiner Kausalit?¤t unterworfen; sondern sie istgerade Das, was jeder Ursache dio Kausalit?¤t, d. h. die F?¤hig-keit zu wirken, verleiht. Sie selbst ist die gemeinsame Unter -lage aller Wirkungen dieser Art und in jeder derselben gegen-wartig." â€” â€žAlso ??berall bestimmen die Ursachen nichtsweiter, als das Wann und Wo der Aeusserungen urspr??nglicher,unerkl?¤rlicher Kr?¤fte, unter deren Voraussetzung allein sie 1) Zie boTen, blz. 12, 13.



??? 28 Ursachen sind, d. h. gewisse Wirkungen nothwendig herbei-f??hren.\'\' Evenzeer als bij â€žUrsache" en â€žReiz" is dit alles het gevalbij het â€žMotiv", want de â€žMotivation" is, zooals we zagen,niets anders dan ,die durch das Medium der Erkenntnisshindurchgehende Kausalit?¤t." s?„.uch hier also ruft die Ursache nur die Aeusserung einernicht weiter auf Ursachen zur??ckzuf??hrenden, folglich nichtweiter zu erkl?¤renden Kraft hervor, welche Kraft, die hierWille heisst, uns aber nicht bloss von aussen, wie die andernNaturkr?¤fte, sondern verm??ge des Selbstbewusstseins, auchvon innen und unmittelbar bekannt ist. Nur unter der Vor-aussetzung , dass ein solcher Wille vorhanden und, im ein-zelnen Fall, dass er von bestimmter Beschaffenheit sei, wirkendie auf ihn gerichteten Ursachen, hier Motive genannt. Diesespeciell und individuell bestimmte Beschaffenheit des Willens,verm??ge deren seine Reaktion auf die selben Motive in jedemMenschen eine andere ist, macht Das aus, was man dessenCharakter nennt und zwar, weil er nicht a priori sondernnur durch Erfahrung bekannt wird,

empirischen Charakter^Door dat karakter nu wordt de werking der motieven op denmensch bepaald. Want het karakter ligt, evenals de natuur-krachten op haar gebied, aan die werking ten grondslag enis dus ook oorspronkelijk, onveranderlijk, onverklaarbaar.Bij de dieren (bij de hoogststaande reeds â€žein merklicherIndividual-charakter") is het in iedere species, bij den menschin ieder individu anders. Het karakter des menschen is: le. Individueel evenverschillend als de intellectueele aanleg, hoewel het karakterder species steeds ten grondslag ligt en dus de hoofdeigen-schappen bij ieder voorkomen. Daarom is de werking vanhetzelfde motief op verschillende menschen geheel verschil- Vgl. hierbij â€žNeue Paralipomena" (Handsohr. Nachlass), Â§ 248.



??? 29 lend. "We kunnen dus uit liet motief alleen zonder kennisvan het karakter de eventueele daad niet voorspellen. 2e. Empirisch: zoowel by anderen als bij zichzelf kan menhet alleen door ervaring leeren kennen. Eerst de nauwkeurigekennis van eigen empirisch karakter geeft den mensch dat-gene , wat men verworven karakter noemt. 3e. Constant\', ons karakter blijft hetzelfde ons geheeleleven lang. Verschil van jaren, verhoudingen, kennis veran-deren \'s menschen karakter niet. Â?Bloss in der Bichtung unddem Stoff erf?¤hrt sein Charakter die scheinbaren Modificationen,welche Folge der Verschiedenheit der Lebensalter und ihrerBed??rfnisse sind." Hierop berust de mogelijkheid van allemenschenkennis en vertrouwen, ja het geweten, dat denmensch wegens de misdaden (nooit wegens dwalingen op het ge-bied van de kennis) der jeugd aanklaagt. Alle verbetering enveredeling betreft alleen de kennis (als het medium der motieven).Op de vorming der kennis berust alle opvoeding. De zede-lijke beteekenis van de â€žAusbildung der Vernunft" ligt alleenhierin, dat ze den mensch toegankelijk maakt voor motieven,die hij anders niet zou

kennen. 4e. Aangeboren: opvoeding en omstandigheden veranderenhet niet, deugden en ondeugden zijn aangeboren. Het wordt,wat zijn grondtrekken betreft, van den vader ge??rfd, de intel-ligentie daarentegen van de moeder. "Waren deugd en ondeugdniet aangeboren maar â€žaus der Reflexion hervorgegangen undwillk??rlich angenommen", dan zouden ze uitloopen op â€žeine ArtVerstellung" en we zouden er niet op kunnen rekenen. Het grondverschil der karakters nu is onvereenigbaar metde wilsvrijheid, want bestond die, dan zou het karakter van Â?) a. W. u. V." T, S. S. 359/60 definieert S. het karakter als â€žm??glichst vollkommene Kenntniss der eigenen Individualit?¤t", dus????k van onze geestelijke en lichamelijke krachten. Yrgl. hierhij â€žW. a. W. u. Y." I., S. 355 f. f. 3) Over het â€žBeispiel" vrgl. â€žParerga" II, Â§ 119.



??? 30 huis uit een tabula rasa zonder aangeboren neiging moetenwezen. â€žlm Suhjectiven isann also, unter jener Annahme,der Grund der in Betrachtung genommenen Verschiedenheitder Handlungsweise verschiedener Menschen nicht liegen";nog minder echter in het objectieve, want dan zouden immersde objecten het handelen bepalen. Wilde men genoemd ver-schil verklaren uit de verschillende wijze, waarop het objec-tieve door het subject wordt opgevat, dan- zou alles qt^ kennisder omstandigheden neerkomen en de moraal tot logica worden.Beweert men: het verschil van karakter ontstaat uit omstan-digheden , voorbeeld, enz. dan zou ten eerste het karakterpas zeer laat, zoo ooit, aanwezig zijn, ten tweede zouden aldie uitwendige omstandigheden toch weer geheel buiten onzemacht liggen en dus alle zedelijke verantwoordelijkheid weg-vallen. â€” Derhalve is het geloof aan den vrijen wil evenzeermet onze zedelijke overtuiging als met den grondregel vanons verstand, in strijd. De noodzakelijkheid, waarmede de motieven gelijk alleoorzaken werken, vindt dus haar grond in het

aangeboren,indmdueele karakter. Evenals iedere werking in de levenloozenatuur een noodzakelijk product is van twee factoren: denatuurkracht en de oorzaak, zoo is iedere daad des menschenhet noodzakelijk product van karakter en motief. Door hetaangeboren karakter zijn de doeleinden, waarnaar de menschstreeft, reeds bepaald, de middelen, die hij aangrijpt om diedoeleinden te bereiken, worden bepaald deels door de omstan-digheden, deels door zijn opvatting van die omstandigheden,welke opvatting geleid wordt door zijn verstand. Als eindre-sultaat van dit alles volgen nu zijn afzonderlijke daden, dusde geheele rol, die hij op de wereld spelen moet. â€” â€žJene Voraussetzung also, auf die ??berhaupt die Nothwen-. digkeit der Wirkungen aller Ursachen beruht, ist das innereWesen jedes Dinges, sei dasselbe nun bloss eine in diesemsich ?¤ussernde allgemeine Naturkraft, oder sei es Lebens-kraft , oder sei es Wille: immer wird jegliches Wesen, welcher



??? 31 Art es auch sei, auf Anlass der einwirkenden Ursachen,seiner eigenth??inlichen Natur gem?¤ss reagiren, Dieses Gesetz,dem alle Dinge der Welt, ohne Ausnahme, unterworfen sind,dr??ckten die Scholastiker aus in der Formel operari sequituresse. Demselben zufolge pr??ft der Chemiker die K??rper durchReagenzien, und der Mensch den Menschen durch die Proben,auf welche er ihn stellt. In allen F?¤llen werden die ?¤usserenUrsachen mit Nothwendigkeit hervorrufen , was in dem Wesensteckt: denn dieses kann nicht anders reagiren, als nachdem wie es ist." â€” ledere existentie, dit zij ten slotte herinnerd, veronderstelteen essentie, d.w.z. alles wat is, moet ook iets zijn, â€žeinbestimmtes Wesen haben." â€žDenn jedes Seiende muss eineihm wesentliche, eigenth??mliche Natur haben, verm??ge welcheres ist was es ist, die es stets behauptet, deren Aeusserungenvon den Ursachen mit Nothwendigkeit hervorgerufen werden;w?¤hrend hingegen diese Natur selbst keineswegs das Werkjener Ursachen, noch durch dieselben modifikabel ist." â€”Dit alles geldt evenzeer van den mensch en zyn wil.Ook de mensch heeft naast zijn

existentia een essentia,d. w. z. â€žgrundwesentliche Eigenschaften, die eben seinenCharakter ausmachen und nur der Yeranlassung von Aussenbed??rfen , um hervorzutreten .... Die Willensfreiheit bedeutet,genau betrachtet, eine Existentia ohne Essentia, welchesheisst, dass etwas sei und dabei doch Nichts sei, welcheswiederum heisst, nicht sei, also ein Widerspruch ist." â€” Deze waarheid en de overtuiging der a priori vaststaandeen daarom â€žausnahmslose" geldigheid van de v/et der causa-liteit noodzaakten de waarlijk diepe denkers van alle tijden,om het ^liberum arhitrium" te verwerpen â€” En terecht, wantâ€žUnsere Thaten sind allerdings kein erster Anfang, daher inihnen nichts wirklich Neues zum Dasein gelangt: sonderndurch das was uir thun, erfahren wir bloss tms wir sind.\'\'\'\' â€”



??? 32 IV. Voorgangers. Dit gedeelte, op zich zelf van groot belang, maar, waarhet de uiteenzetting van Schopenhauer\'s opvatting geldt,overbodig, laten we voor wat het is. â€” Op Schopen-hauer\'s bezwaren tegen de verbinding der aseitas (zelfstan-digheid) van den menschelijken wil met het geloof aan eenSchepper, komen we in onze beoordeeling nader terug. â€”Wel moeten we er hier op wijzen, dat S. in dit hoofdstukKant\'s (Schelling\'s) leer van het empirische en intelligibelekarakter ook de zijne noemt (S. 82) â€” Toch is er verschil 1) â€žW. a. W. u. Y." I, S. 341: â€žDm das Yerh?¤ltniss beider fasslich zu machen, ist der beste Ausdruck....., dass der intelligible Charakter jedes Menschen als ein ausserzeitlicher, daher untheilbarer und unver-?¤nderlicher "VVillensakt zu betrachten sei, dessen in Zeit und Raum undallen Formen des Satzes vom Grunde entwickelte und auseinandergezogeneErscheinung der empirische Charakter ist, wie er sich in der ganzenHandlungsweise und im Lebenslaufe dieses Menschen erfahrungsm?¤ssig darstellt." â€” I, S.S. 185/186 â€ž.....Der intelligible Charakter

f?¤llt also mit der Idee, oder noch eigentlicher mit dem urspr??nglichen "Willensakt,der sich in ihr offenbart, zusammen: insofern ist also nicht nur der em-pirische Charakter jedes Menschen, sondern auch der jeder Thierspecies,ja jeder Planzenspecies und sogar jeder urspr??nglichen Kraft derunorganischen Natur, als Erscheinung eines intelligibeln Charakters, d. h.eines ausserzeitlichen, untheilbaren Willensaktes anzusehen.\' â€” Yrgl.â€žNeue Paralipomena" (Handschr. Nachlass) Â§ 226 en Kant â€žKritik derpraktischen Yernunft" (Ed. Reclam), S. 114 f.f.; â€žKritik der reinen Yer-nunft" (Idem), S. 428 f.f., nader S.S. 432/3: â€žEs muss aber eine jedewirkende Ursache einen Charakter haben, d. i. ein Gesetz ihrer Causali-t?¤t, ohne welches sie gar nicht Ursache sein w??rde. Und da w??rden wiran einem Subjecte der Sinnenwelt erstlich einen empirischen Charakterhaben, wodurch seine Handlungen, als Erscheinungen, durch und durchmit anderen Erscheinungen nach best?¤ndigen Naturgesetzen im Zusam-menhange st?¤nden und von ihnen, als ihren Bedingungen, abgeleitetwerden k??nnten,

und also mit diesen in Yerbindung Glieder einer ein-zigen Reihe der Naturordnung ausmachten. Zweitens w??rde man ihm nocheinen intelligihelen Gharahter einr?¤umen m??ssen, dadurch es zwar dieUrsache jener Handlungen als Erscheinungen ist, der aber selbst unterkeinen Bedingungen der Sinnlichkeit steht und selbst nicht Erscheinungist. Man k??nnte auch den ersteren den Charakter eines solchen Dingesin der Erscheinung, den zweiten den Charakter des Dinges an sichselbst nennen." â€” Yrgl. hier bij Yon Hartmann â€žDas sittlicheBewusstsein", 2e Aufl., S. 380 (en 387) f.f.: â€žDie Ausf??hrung welchedieser Gedanke bei Kant erh?¤lt (Werke II 418â€”437, YIII 223-240), steht noch in erheblichen Punkten hinter der mehr speculativenForm zur??ck, zu welcher ihn Sehe Hing (Werke I, 1, S. 235â€”242,



??? 33 tusschen S\'. uiteenzetting en die van genoemde voorgangers: Â?Von den Leistungen aller dieser edeln und ehrvy??rdigenVorg?¤nger unterscheidet gegenw?¤rtige Abhandlung des Gegen-standes sich bis hieher haupts?¤chlich in zwei Punkten: erst-lich dadurch, dass ich, auf Anleitung der Preisfrage, dieinnere "Wahrnehmung des Willens im Selbstbewusstsein, vonder ?¤ussern streng gesondert und jede von beiden f??r sichbetrachtet habe, wodurch die Aufdeckung der Quelle der aufdie meisten Menschen so unwiderstehlich wirkenden T?¤uschungallererst m??glich geworden; zweitens dadurch, dass ich denWillen im Zusammenhange mit der gesammten ??brigen Naturin Betracht gezogen habe, was Keiner vor mir gethan, undwodurch allererst der Gegenstand mit derjenigen Gr??ndlich-keit, methodischen Einsicht und Ganzheit, deren er f?¤higist, abgehandelt werden konnte." Y. â€žScliluss mitl h??here Ansicht." Dit alles geeft ons het recht, om de gevolgtrekking ,anon posse ad non esse" te maken: en we hebben nu dusook middellijh, a priori de gestelde vraag ontkennend be-antwoord. Merkwaardig is, hoe het gezonde maar

ongevormde verstand(oorspronkelijk dan ook alleen tot praktische en geenszins totspeculatieve doeleinden bestemd) met betrekking tot de beide 434â€”443, I 7, 382 bis 389) allm?¤lilig entwickelt und durchgebildet hat,und dessen letzte Gestalt Schopenhauer von Schelling als Kantisch??bernommen hat ("W. a. "W. u. Y I Â§ 70, Grundprobl. d. Ethik 2 Aufl.S. 95â€”98), ohne die Abweichungen von Kant zu beachten (vrgl. Grund-probl. der Ethik S. 82â€”84)." - Ibidem, S.S. 382/3: â€žBei Kant ist derintelligible Charakter die autonome praktisohe Yernunft als intelligiblerGegenstand oder als ??bersinnliches Verm??gen betrachtet (II 428â€”429), derempirische Charakter aber das ztir-Erscheinung-kommen eben dieser "Ver-nunft, oder wie Kant sagt â€žeine gewisse Causalit?¤t derselben, so fernediese an ihren Wirkungen in der Erscheinung eine Regel zeigt, danachman die Vernunftgr??nde und die Handlungen derselben nach ilirer Artund ihren Graden abnehmen, und die subjectiven Principien seiner Will-k??r beurtheilen kann" (II 431). â€” Zie beneden, blz. 36.



??? 34 diepstgaande problemen der nieuwere pWlosophie (den Oudenniet helder bewust): het probleem van de wilsvrijheid en vande verhouding tusschen het ide??ele en re??ele tot dwaling geneigd,is. Met betrekking tot ons kennen wil hot veel te veel aanhet object toeschrijven; met betrekking tot ons willen daaren-tegen veel te veel aan het subject, met achterstelling van hetobjectieve, de motieven â€žwelche eigentlich die ganze indivi-duelle Beschaffenheit der Handlungen bestimmen, w?¤hrendnur ihr Allgemeines und Wesentliches, n?¤mlich ihr mora-lischer Grundcharakter, vom Subjekt ausgeht." Juist doordat we in de voorafgaande uiteenzetting allevrijheid van het menschelijk handelen volledig hebben opge-heven, zijn we nu in staat de hoogere, de ware â€žmoralischeFreiheit" te begrijpen, Er is n. 1. nog een â€žThatsache des Bew^usstseins", waarvanwe tot nu toe niet gesproken hebben â€ždas v??llig deut-liche und sichere Gef??hl der Yeranticortlichkeit f??r Daswas wir thun, der Zurechnungsf?¤higkeit f??r unsere Hand-lungen, beruhend auf der unersch??tterlichen Gewissheit, dasswir selbst die

Th?¤ter unserer ??haten sind." Door dit besefkomt het niemand in den zin om zich voor zijn misdaad teverontschuldigen met de noodzakelijkheid zijner handelingenen aldus de schuld op de motieven te schuiven. Immers, hijbeseft zeer goed, dat die noodzakelijkheid aan een subjectievevoorwaarde gebonden is en dat onder dezelfde omstandighedenobjectief een geheel andere handeling zeer goed mogelijk ware,als hij zelf slechts een andere was geweest. Het besef derverantwoordelijkheid treft dus schijnbaar de daad maar in dengrond het karakter. En voor het karakter stellen ook anderenons verantwoordelijk. Daad en motief geven slechts getuigenisvan het karakter als zekere symptomen, dat het onherroe-pelijk is vastgesteld. â€ž Da, wo die Schuld liegt, muss auch die Verantwortlichkeitliegen: und da diese das alleinige Datum ist, welches aufmoralische Freiheit zu schliessen berechtigt; so muss auch die



??? ?–S Freiheit ebendaselbst Hegen, also im Charakter des Menschenum so mehr, als wir uns hinl?¤nglich ??berzeugt haben, dasssie unmittelbar in den einzelnen Handlungen nicht anzutreffenist, als welche, unter Voraussetzung des Charakters, strengnecessitirt eintreten. Der Charakter aber ist, wie im drittenAbschnitt gezeigt worden, angeboren und unver?¤nderlich. DieFreiheit in diesem Sinn also, dem alleinigen, zu welchem dieData vorliegen, wollen wir jetzt noch etwas n?¤her betrachten,um, nachdem wir sie aus einer Thatsache des Eewusstseinserschlossen und ihren Ort gefunden haben, sie auch, so weites m??glich sein m??chte, philosophisch zu begreifen." Zooals we zagen, is iedere handeling des menschen hetproduct van twee factoren: het karakter en het motief. Hetkarakter is â€ždie empirisch erkannte, beharrliche und unver-?¤nderliche Beschaffenheit eines individuellen Willens", ??itdezen factor moet dan ook verklaard worden het gevoel, datonze daden van ons zelf uitgaan, â€žoder jenes â€žIch will",welches alle unsere Handlungen begleitet und verm??ge dessenjeder sie als seine Thaten anerkennen muss, f??r welche

ersich daher moralisch verantwortlich f??hlt". Dit is nu weerniet anders dan de ons bekende uitspraak van het zelfbe-wustzyn: â€žIk wil, en wil steeds slechts, wat ik wil", welkeuitspraak het ongevormde verstand ertoe verleidt, om eenliberum arhitrium indifferentiae aan te nemen. â€žAllein es istnichts weiter, als das Bewusstsein des zweiten Faktors derHandlung, welcher f??r sieh allein ganz unf?¤hig w?¤re, siehervorzubringen, hingegen beim Eintritt des Motivs ebensounf?¤hig ist, sie zu unterlassen. Aber erst indem er auf dieseWeise in Th?¤tigkeit versetzt wird, giebt er seine eigene Be-schaffenheit dem Erkenntnissverm??gen kund, als welches,wesentlich nach Aussen, nicht nach Innen gerichtet, sogardie Beschaffenheit des eigenen Willens erst aus seinen Hand-lungen empirisch kennen lernt. Diese n?¤here und immerintimer werdende Bekanntschaft ist es eigentlich, was mandas Gewissen nennt, welches auch eben deshalb direkt erst



??? 36 nach der Handlung laut wird; vorher h??chstens nur incUreJct,indem es etwan mittelst der Reflexion und R??ckblick auf?¤hnliche F?¤lle, ??ber die es sich schon erkl?¤rt hat, als eink??nftig Eintretendes bei der Ueberlegung in Anschlag ge-bracht wird". Hier nu is het de plaats om te herinneren aan Kant\'suiteenzetting van de verhouding tusschen het emfirische enhet intelligibele karakter en dus van de mogelijkheid om vrijheid en noodzakelijkheid te verbinden: â€ž.....nur daraus l?¤sst sich, so weit menschliche Kr?¤fte es verm??gen, begreifen,wie die strenge Fothwendigkeit unserer Handlungen doch zu-sammenbesteht mit derjenigen Freiheit, von welcher das Gef??hlder Verantwortlichkeit Zeugniss ablegt, und verm??ge welcherwir die Th?¤ter unserer Thaten und diese uns moralisch zuzu-rechnen sind. â€” Jenes von Kant dargelegte Verh?¤ltniss desempirischen zum intelligibeln Charakter beruht ganz und garauf dem, was den Grundzug seiner gesammten Philosophieausmacht, n?¤mlich auf der Unterscheidung zwischen Erschei-nung und Ding an sich: und wie bei ihm die vollkommeneempirische

Realit?¤t der Erfahrungswelt zusammenbesteht mitihrer transcendentalen Idealit?¤t; ebenso die strenge empirischeNothwendigkeit des Handelns mit dessen transcendentaler Frei-heit. Der empirische Charakter n?¤mlich ist, wie der ganzeMensch, als Gegenstand der Erfahrung eine blosse Erscheinung,daher an die Formen aller Erscheinung, Zeit, Raum undKausalit?¤t gebunden und deren Gesetzen unterworfen: hingegenist die als Ding an sich von diesen Formen unabh?¤ngige unddeshalb keinem Zeitunterschied unterworfene, mithin behar-rende und unver?¤nderliche Bedingung und Grundlage dieserganzen Erscheinung sein intelligihler Charakter, d. h. sein Willeals Ding an sich, welchem, in solcher Eigenschaft, allerdingsauch absolute Freiheit, d.h. Unabh?¤ngigkeit vom Gesetze derKausalit?¤t (als einer blossen Form der Erscheinungen) zukommt. Zie boven, blz. 32.



??? 37 Diese Freiheit aber ist eine transcendentale, d. h. nicht in derErscheinung hervortretende, sondern nur insofern vorhandene,als wir von der Erscheinung und allen ihren Formen abstra-hiren , um zu dem zu gelangen, was, ausser aller Zeit, als dasinnere Wesen des Menschen an sich selbst zu denken ist.Yerm??ge dieser Freiheit sind alle Thaten des Menschen seineigenes Werk; so nothwendig sie auch aus dem empirischenCharakter, bei seinem Zusammentreffen mit den Motiven, her-vorgehen ; weil dieser empirische Charakter bloss die Erscheinungdes intelligibeln, in unserm an Zeit, Raum und Kausalit?¤t ge-bundenen Erhenntnissverm??gen, d.h. die Art und Weise ist,wie diesem das Wesen an sich unsers eigenen Selbst sich dar-stellt. Demzufolge ist zwar der Wille frei, aber nur an sichselbst und ausserhalb der Erscheinung: in dieser hingegenstellt er sich schon mit einem bestimmten Charakter dar,welchem alle seine Thaten gem?¤ss sein und daher, wenn durchdie hinzugetretenen Motive n?¤her bestimmt, nothwendig so undnicht anders ausfallen m??ssen Dieser Weg f??hrt, wie leicht ab- Yrgl. â€žParei\'ga und Paralipomena" II

Â§ 116: â€žDies entsteht imGrunde daraus, dass die Art, wie die besagte, metaphysische freie ??hatins erkennende Bewusstsein f?¤llt, eine Anschauung ist, welche Zeit undKaum zur Form hat, mittelst welcher nunmehr die Einheit und Untheil-barkeit jener That sich darstellt als auseinandergezogen in eine ReiheYon Zust?¤nden und Begebenheiten, die am Leitfaden des Satzes vomGrunde in seinen vier Gestalten, â€” und dies eben heisst nothwendig â€”eintreten. Das Resultat aber ist ein moralisches, n?¤mlich Dieses, dass wiran Dem, was wir thun, erkennen was wir sind; wie wir an Dem, waswir leiden, erkennen was wir verdienen." â€” Verder â€žW. a. W. u. Y."I. S. 342: â€žAbgesehen davon, dass, weil der Wille, als das wahre Dingan sioh, ein wirklich Urspr??ngliches und Unabh?¤ngiges ist, auch im Selbst-bewusstsein das Gef??hl der ??rspr??nglichkeit und Eigenm?¤chtigkeit seine,obwohl hier schon determinirten Akte begleiten muss, â€” entsteht derSchein einer empirischen Freiheit des Willens (statt der transcendentalen,die ihm allein beizulegen ist), also einer Freiheit der einzelnen Thaten,aus der im neunzehnten Kapitel des

zweiten Bandes, besonders unter N". 3,dargelegten gesonderten und subordinirten Stellung des Intellekts gegender Willen. Der Intellekt n?¤mlich erf?¤hrt die Beschl??sse des Willens ersta \'posteriori und empirisch. Demnach hat er, bei einer vorliegenden Wahl,kein Datum dar??ber, wie der Wille sich entscheiden werde. Denn derintelligibele Charakter, verm??gen dessen, bei gegebenen Motiven, nureine Entscheidung m??glich und diese demnach eine nothwendige ist, f?¤lltnicht in die Erkenntniss des Intellekts, sondern bloss der empirische wirdihm, durch seine einzelnen Akte, successiv bekannt." â€” Vrgl. nog â€žNeueParalipomena" (Handsohr. Naclilass), Â§ 240.



??? 38 zusehen, dahin, dass wir das Werk unserer Freiheit nicht mehr,wie es die gemeine Ansicht thut, in unsern einzelnen Handlungen,sondern im ganzen Sein und Wesen (existentia et essentia) desMenschen selbst zu suchen haben, welches gedacht werden mussals seine freie That, die bloss f??r das an Zeit, Raum und Kau-salit?¤t gekn??pfte ErkenntnissTerm??gen in einer Vielheit undVerschiedenheit von Handlungen sich darstellt, welche aber,eben wegen der urspr??nglichen Einheit des in ihnen sichDarstellenden, alle genau den selben Charakter tragen m??ssenund daher als von den jedesmaligen Motiven, von denen siehervorgerufen und im Einzelnen bestimmt werden, streng neces-sitirt erscheinen. Demnach steht f??r die Welt der Erfahrungdas Operari sequitur esse ohne Ausnahme fest. Jedes Dingwirkt gem?¤ss seiner Beschaffenheit, und sein auf Ursachenerfolgendes Wirken giebt diese Beschaffenheit kund. JederMensch handelt nach dem wie er ist, und die demgem?¤ssjedes Mal nothwendige Handlung wird, im individuellen Fall,allein durch die Motive bestimmt. Die Freiheit, welche daherim

Operari nicht anzutreffen sein kann, muss im Esse liegen.Es ist ein Grund-irrthum, ein ??gxsqov tiq??tsqov aller Zeitengewesen, die Nothwendigkeit dem Esse und die Freiheit demOperari beizulegen. Umgekehrt, im Esse allein liegt die Frei-heit; aber aus ihm und den Motiven folgt das Operari mitNothwendigkeit: und an dem was wir thun, erkennen wirtvasivir sind. Hierauf, und nicht auf dem vermeinten lihero arhi-trio indifferentiae, beruht das Bewusstsein der Verantwort-lichkeit und die moralische Tendenz des Lebens. Es kommtAlles darauf an, was Einer ist: was er thut, wird sich darausvon selbst ergeben, als ein nothwendiges Korollarium. Dasalle unsere Thaten , trotz ihrer Abh?¤ngigkeit von den Motiven,unleugbar begleitende Bewusstsein der Eigenm?¤chtigkeit undUrspr??nglichkeit, verm??ge dessen sie unsere Thaten sind,tr??gt demnach nicht: aber sein wahrer Inhalt reicht weiterals die Thaten und f?¤ngt h??her oben an, indem unser Seinund Wesen selbst, von welchem alle Thaten (auf Anlass der



??? 39 Motive) nothwendig ausgehen, in Wahrheit mit darin begriffenist. In diesem Sinne kann man jenes Bewusstsein der Eigen-m?¤chtigkeit und Urspr??nglichkeit, wie auch das der Verant-wortlichkeit , welches unser Handeln begleitet, mit einemZeiger vergleichen, der auf einen entfernteren Gegenstandhinweist, als der in der selben Richtung n?¤her liegende ist,auf den er zu weisen scheint. Mit Einem Wort: der Menschthut allerzeit nur was er will, und thut es doch nothwendig.Das liegt aber daran, das er schon ist was er will : dennaus dem, was er ist, folgt nothwendig Alles, was er jedesMal thut. Betrachtet man sein Thun objective, also von Aussen ;so erkennt man apodiktisch, das es, wie das Wirken jedesNaturwesens, dem Kausalit?¤tsgesetze in seiner ganzen Strengeunterworfen sein muss: subjective hingegen f??hlt Jeder, dasser stets nur thut was er will. Dies besagt aber bloss, dasssein Wirken die reine Aeusserung seines selbsteigenen Wesensist. Das Selbe w??rde daher jedes, selbst das niedrigste Natur-wesen f??hlen, wenn es f??hlen k??nnte. Die Freiheit ist also durch meine Darstellung nicht auf-gehoben, sondern bloss

hinausger??ckt, n?¤mlich aus demGebiete der einzelnen Handlungen, wo sie erweislich nichtanzutreffen ist, hinauf in eine h??here, aber unserer Erkennt-niss nicht so leicht zug?¤ngliche Region: d.h. sie ist trans-cendental. Und dies ist denn auch der Sinn, in welchem ichjenen Ausspruch des Malebranche, â€žla libert?Š est un myst?¨re",verstanden wissen m??chte, unter dessen Aegide gegenw?¤rtigeAbhandlung die von der K??niglichen Societ?¤t gestellte Auf-gabe zu l??sen versucht hat" Tot zoover Schopenhauer\'s monografie over de wils- We g-eyen deze uitvoerige plaats in haar geheel, omdat ze de Icernvan Schopenhauer\'s opvatting aangaande de wilsvrijheid bevat enin een r?Šsum?Š toch slechts onvolledig is saam te vatten.



??? 40 vrijheid. Zijn opvatting aangaande dit probleem is hier inhoofdgedachten aangegeven. Deze hoofdgedachten licht hij inzyn overige werken op vele plaatsen nader toe (men verge-lijke 0, a. â€žW. a. W. u. V." I., S. 342) maar die toe-lichting is voor ons overzicht van minder belang. Alleen het volgende diene nog als aanvulling â€” Men zoun.1. kunnen vragen: â€žwaarin openbaart zich dan de transcen-dentale vryheid?" Meer licht ontvangen we naar aanleidingvan deze vraag, wanneer we het laatste boek van â€ždie Weltals Wille und Vorstellung" I en II raadplegen. â€žW. a. W. u.V." II, S. 724 lezen we, dat de â€žBejahung" en â€žVerneinungdes Lebens" zijn â€žentgegengesetzte Akte des selben Willens,dessen F?¤higkeit zu Beidem die alleinige wahre Freiheit ist."Er zijn dus, indien we ze zoo noemen mogen, twee centraleâ€žAkte des Willens", waarin de transcendentale vryheid aanden dag treedt: aan den eerste van die â€žAkte" heeft dewereld met al haar ellende (en nader het aangeborenempirische karakter van iederen mensch haar bestaan tedanken, de tweede â€žAkt" valt samen met dien volledigen om-keer van

den wil, waardoor datgene ontstaat, wat de Christelijke 1) Vgl. I, S.S. 338/9. J. Volkelt, a. a. 0., S. 291 , zegt liieromtrent: â€žSo ist, was S.aufstellt, freilich nicht der gew??hnliche freie "Wille. In keinem Augen-blicke meines Lebens bin ich im st?¤nde, mich unabh?¤ngig von denvorhandenen ?¤usseren und inneren Bedingungen zu entscheiden. Da-gegen vermag der freie Wille, freilich nur ein einziges Mal, ungleichmehr: mein ganzer empirischer Charakter und demgem?¤ss der Inbegriffaller meiner Thaten ist â€” auf geheimnisvoll unzeitliche und daher auchunerinnerliche Weise â€” mein eigenes Werk. Ich bin ein f??r allemalf??r meinen Charakter verantwortlich. Die Freiheit ist vom Operari indie Tiefe des Esse hinabger??ckt." â€” (In Anm. 384 voegt hij er aan toe: â€žTuseiner Jugend scheint S. auch das empirische Wollen als unabh?¤ngig vonNotwendigkeit und Kausalit?¤t betrachtet zu haben. Vrgl. de daar opge-geven plaatsen). â€” Vrgl. verder Schopenhauer\'s â€žParerga und Para-lipomena" II, Â§ 116: â€žHieraus folgt nun ferner, dass die Individualit?¤tnicht allein auf dem principio individuationis beruht und daher

nichtdurch und durch blosse Erscheinung ist; sondern dass sie im Dinge ansich, im Willen des Einzelnen, wurzelt: denn sein Charakter selbst istindividuell. Wie tief nun aber hier ihre Wurzeln gehn, geh??rt zu denFragen, deren Beantwortung ich nicht unternehme."



??? 41 Kerk ivedergehoorte\'^) heeft genoemd â€žeine Aufhebung undSelbstyerneinung desselben (des Willens) in seiner vollkom-mensten" Erscheinung. â€žZeuge einer Sinnes?¤nderung dieserArt ist, ohne Zweifel, Matthias Claudius gewesen, als erden merkw??rdigen Aufsatz schrieb, welcher im â€žWansbeckerBoten" (Th. I, S. 115) unter der Aufschrift â€žBekehrungsge-schichte des steht und folgenden Schluss hat: â€žDieDenkart des Menschen kann von einem Punkt der Peripheriezu dem entgegengesetzten ??bergehen, und wieder zur??ck zudem vorigen Punkt, wenn die Umst?¤nde ihm den Bogen dahinvorzeichnen. Und diese Ver?¤nderungen sind nicht eben etwasGrosses und Interessantes beim Menschen. Aber jene merk-w??rdige, katholische, transcendentale Ver?¤nderung, wo derganze Cirkel unwiederbringlich zerrissen wird und alle Gesetzeder Psychologie eitel und leer werden , wo der Rock von Fellenausgezogen, wenigstens umgewandt wird und es dem Men-schen wie Schuppen von den Augen f?¤llt, ist so etwas, dassein Jeder, der sich des Odems in seiner Fase einigermaassenbewusst ist, Vater und Mutter verl?¤sst,

wenn er dar??ber et-was Sicheres h??ren und erfahren kann." " â€” Hier nu treedtde vrijheid in de verschijning: â€žso dass die Freiheit, welchesonst, als nur dem Ding an sich zukommend, nie in der Er-scheinung sich zeigen kann, in solchem Fall auch in dieserhervortritt und, indem sie das der Erscheinung zum Grundeliegende Wesen aufhebt, w?¤hrend diese selbst in der Zeit nochfortdauert, einen Widerspruch der Erscheinung mit sich selbsthervorbringt und gerade dadurch die Ph?¤nomene der Heiligkeit Over â€žPalingenesie", vrgl. o. a. â€žParerga und Paralipomena" II, Â§ 140. â€žW. a. W. u. Y." I, S. 339, vrgl. S. 486 en â€žNeue Parolipomena"(Handsclir. Naolilass), Â§ 230.â€” S. 321 zegt S.: â€žIn Folge unserer ganzenAnsicht aber ist der AVille nicht nur frei, sondern sogar allm?¤chtig: aus ihmist nicht nur sein Handeln, sondern auch seine "Welt; und wie er ist, soerscheint sein Handeln, so erscheint seine Welt: seine Selbsterkenntnisssind Beide und sonst nichts: er bestimmt sich und eben damit Beide: dennausser ihm ist nichts, und sie sind er selbst: nur so ist er wahrhaftautonomisch; nach jeder andern Ansicht aber heteronomisch".

I, S. 466.



??? 42 und Selbstverlegnuung darstellt," Dit kan samengaan metde determineer ende werking der motieven, want â€žMotiven k??n-nen..... nur die Richtung des "Willens.....nie ihn selbst ?¤ndern" (T, S. 435)^); ze zijn â€žwie alle Ursachen, nur Gele-genheitsursachen , an denen hier der Charakter sein Wesen ent-faltet und es mit der Nothwendigkeit eines Naturgesetzes offen-bart\'\' (I, S. 476). De centrale verandering van den wil komtdan ook niet voort uit abstracte kennis maar uit een intu??tievekennis van zijn eigen wezen â€žin gef??hlsm?¤ssiger Anschauung\'\'(de â€žgenadewerking\'\' der Christel, Kerk die tot een â€žQuietiv 1) I, S. 339; vrgl, echter S. 340: â€žDie Freiheit des \'Willens als Dingesan sich geht, sofern wir, wie gesagt, vom obigen immer nur eine Aus-nahme betreffenden Fall absehen, keineswegs unmittelbar auf seine Erschei-nung ??ber, auch da nicht, wo diese die h??chste Stufe der Sichtbarkeiterreicht, also nicht auf das vern??nftige Thier mit individuellem Charakter,d. h. die Person. Diese ist nie frei, obwohl sie die Erscheinung einesfreien Willens ist....." 2) Yrgl. I, Â§ 55, vooral S. 347, en Â§ 70. I, S. 339:

â€žAber der Mensch ist die vollkommenste Erscheinungdes Willens, welche, um zu bestehen, wie im zweiten Buche gezeigt,von einem so h??hen Grade von Erkenntniss beleuchtet werden musste,dass in dieser sogar eine v??llig ad?¤quate Wiederholung des Wesens derWelt, unter der Form der Yorstellung, welches die Auffassung derIdeen, der reine Spiegel der Welt ist, m??glich ward, wie wir sieim dritten Buche kennen gelernt haben. Im Menschen also kann derWille zum v??lligen Selbstbewusstsein, zum deutlichen und ersch??pfendenErkennen seines eigenen Wesens, wie es sich im der ganzen Welt ab-spiegelt, gelangen. Aus dem wirklichen Yorhandensein dieses Grades vonErkenntniss geht, wie wir im vorigen Buche sahen, die Kunst hervor. AmEnde unserer ganzen Betrachtung wird sich aber auch ergeben, dassdurch dieselbe Erkenntniss, indem der Wille sie auf sich selbt bezieht,eine Aufhebung und Selbstverneinung desselben, in seiner vollkommenstenErscheinung, m??glich ist". I, S. 453: â€žWie die Erkenntniss, aus welcherdie Yerneinung des Willens hervorgeht, eine intuitive ist und keineabstrakte; so findet sie

ihren vollkommenen Ausdruck auch nicht inabstrakten Begriffen, sondern allein in der That und dem Wandel". â€”Yrgl. verder o. a. II, S. 83. I, S. 463: â€žGnade" is â€ždiejenige Erkenntnissweise, welche, alleMotive unwirksam machend, als allgemeines Quietiv alles Wollen be-schwichtigt , den tiefsten Frieden giebt und das Thor der Freiheit ??ffnet".Yrgl. verder S. 477, 478: â€žDenn eben Das, was die christlichen Mys-tiker, die Gnadentvirhung und Wiedergehurt nennen, ist uns die einzige,unmittelbare Aeusserung der Freiheit des Willens. Sie tritt erst ein,wenn der Wille, zur Erkenntniss seines Wesens an sich gelangt, ausdieser ein Quietiv erh?¤lt und eben dadurch der Wirkung der Motiveentzogen wird, welche im Gebiet einer andern Erkenntnissweise liegt,deren Objekte nur Erscheinungen sind". Yerder geheel Â§ 70 en o.a. II,S.S. 721/22.



??? 43 des Wollens"^) wordt: â€žEr selbst kann durch nichts aufge-hoben werden, als durch Erhenntniss. Daher ist der einzigeWeg des Heils dieser, dass der Wille ungehindert erscheine,um in dieser Erscheinung sein eigenes Werk erkennen zuk??nnen. Nur in Folge dieser Erkenntniss kann der Wille sichselbst aufheben und damit auch das Leiden, welches vonseiner Erscheinung unzertrennlich ist, endigen: nicht aber istdies durch physische Gewalt, wie Zerst??rung des Keims, oderT??dtung des Neugeborenen, oder Selbstmord m??glich." â€žWeil nun.....jene Selbstaufhebung des Willens von der Erkenntniss ausgeht, alle Erkenntniss und Einsicht aber als solche vonder Willk??r unabh?¤ngig ist; so ist auch jene Verneinung desWollens, jener Eintritt in die Freiheit, nicht durch Vorsatzzu erzwingen, sondern geht aus dem innersten Verh?¤ltnissdes Erkennens zum Wollen im Menschen hervor, kommtdaher pl??tzlich und wie von Aussen angeflogen." â€” Wan-neer de mensch krachtens die intuitieve kennis (â€ždiese un-mittelbare Erkenntniss der Identit?¤t des Willens in allen seinenErscheinungen" het â€žprineipium individuationis", den

sluierder Maja doorschouwt, wordt hy genezen van den waan, datde â€žGestaltungen des Satzes vom Grunde" aan het wezen darwereld, den wil zelf eigen zouden zyn. Immers: â€žWas war?Was ist? â€” Der Wille, dessen Spiegel das Leben ist, und daswillensfreie Erkennen, welches in jenem Spiegel ihn deutlicherblickt." Is de mensch door die intuitieve kennis tot hetbesef gekomen, dat in alle individuen ?Šen wezen, de ivil zichobjectiveert en dat daardoor deze ellendige wereld bestaat,dan herkent hij in al die verschijningen zich zelf, zijn diepstewezen (het â€žTat twam asi" = â€ždat zijt gij" der oude Indi??rs)en zoekt nu niet meer zichzelf maar komt tot inenschenliefde, 1) Yrgl. vooral I, S. 363. â€” Vorder o. a. S. 470. I, S. 474.3) I, S. 478.I, S. 447.I, S. 328.



??? u medelijden (ook voor de dieren), ja tot algeheele Willens-verneinung.Daarom is ,die gr??sste, wichtigste und bedeut-samste Erscheinung" van deze wereld niet ,der Welteroberer"maar ,der Welt??berwinder". Deze intu??tieve kennis heeft demensch (behalve de â€žWahlentscheidung", de â€žDeliberationsfahig-keit," zie boven, blz. 23/4 en , W. a. W. u. V." I, S. 350 f.f.) bovenhet dier voor: â€žAllein welches ganz andere, bei der Thier heitunm??gliche Ph?¤nomen des menschlichen Willens hervorgehenkann, wenn der Mensch die gesammte, dem Satz vom Grundunterworfene Erkenntniss der einzelnen Dinge als solcher verl?¤sstund mittelst Erkenntniss der Ideen das prineipium individua-tionis durchschaut, wo alsdann ein wirkliches Hervortretender eigentlichen Freiheit des Willens als Dinges an sichm??glich wird, durch welches die Erscheinung in einen ge-wissen Widerspruch mit sich selbst tritt, den das Wort Selbst-verleugnung bezeichnet, ja zuletzt das An-sich ihres Wesenssich aufhebt". Men kan tot â€žWillensverneinung" komenlangs tivee wegen: â€žDer Unterschied, den wir als zwei Wege 1) Het medelijden is â€ždio

einzige moralisclie Triebfeder". â€žVorstufe"is de gerechtigheid, die sloclits negatief vi: â€žneminem laede"; anders hetnieddijden-. omnes, quantum potes, juva". Vrgl. o.a. â€žDie beiden Grund-probleme der Ethik", S. 230. I, S. 449: â€žSein Wille wendet sich, bejaht nicht mehr sein eigenes,sich in der Erscheinung spiegelndes Wesen, sondern verneint es. DasPh?¤nomen, "wodurch dieses sich kund giebt, ist der Uebergang von derTugend zur Ashesis. N?¤mlich es gen??gt ihm nicht mehr, Andere sichselbst gleich zu lieben und f??r sie soviel zu thiin, wie f??r sich; sondernes entsteht in ihm ein Abscheu vor dem Wesen, dessen Ausdruck seineeigene Ersoheinung ist, dem Willen zum Leben, dem Kern und Wesenjener als jammervoll erkannten Welt. Er verleugnet daher eben diesesin ihm erscheinende und schon durch seinen Leib ausgedr??ckte Wesen,und sein Thun straft jetzt seine Erscheinung L??gen, tritt in offenenWiderspruch mit derselben ...."; I, S. 463: â€žUnter fiem schon ??fter vonmir gebrauchten Ausdruck Ashesis verstehe ich, im engem Sinne, dicsovors?¤tzliclie Brechung des Willens, durch Versagung des

Angenehmenund Aufsuchen des Unangenehmen, die selbstgow?¤hlte b??ssende Lebensartund Selbstkasteiung, zur anhaltenden Mortifikation des Willens". â€” OverSchopenhauer\'s â€žIdealmensch" vrgl. J. V o 1 k e 11, a. a. O., S. 3101\'. f.en Anm. 464. I, S. 456. Vgl. â€žNeue Paralipomena" (Handschr. Nachlass), Â§ 217.s) I, S. 355.



??? 45 dargestellt haben, ist, ob das bloss und rein erkannte JjQiAm,durch freie Aneignung desselben, mittelst Durehschauung desfrincipii individuationis, oder ob das unmittelbar selbst emp-fundene Leiden ?¨emsqog ji?„ovg jene Erkenntniss hervor-ruft." De mensch, die na bitteren kamp tegen zijn eigennatuur eindelijk geheel overwonnen heeft â€žist nur noch alsrein erkennendes Wesen, als ungetr??bter Spiegel der Welt??brig" (I, S.S. 461/2). Men wane echter niet, dat dit eenblijvende toestand zonder strijd zijn kan, want, zoolang hetlichaam (= â€žder Wille selbst, nur in der Form der Objek-tit?¤t, oder als Erscheinung in der Welt als Vorstellung")leeft, is ook nog â€žder ganze Wille zum Leben seiner M??g-lichkeit nach da" (I, S.S. 462/3). Ook â€žEine Erkenntniss deroben erw?¤hnten Art von der Beschaffenheit dieses Daseins,kann jedoch auch wieder mit ihrem Anlass zugleich sich ent-fernen, und der Wille zum Leben, und mit ihm der vorigeCharakter, wieder eintreten".^) Ja zelfs: â€žUeberhaupt gehtaus dem Leiden die Verneinung des Willens keineswegs mitder Nothwendigkeit der Wirkung aus der Ursache hervor,sondern der Wille bleibt

frei. Denn hier ist ja eben dereinzige Punkt, wo seine Freiheit unmittelbar in die Erschei-nung eintritt; daher das so stark ausgedr??ckte Erstaunen desAsmus ??ber die â€žtranscendentale Ver?¤nderung." Bei jedemLeiden l?¤sst sich ein ihm an Heftigkeit ??berlegener unddadurch unbezwungener Wille denken" In het laatste boek van deel I en II der â€žWelt als Willeund Vorstellung" heeft Schopenhauer, zooals we reedsopmerkten, een en ander breedvoerig uiteengezet. â€” Voor



??? 46 ons doel is voldoende, indien we als hoofdgedachte dezer uit-eenzetting vasthouden ^ dat de wilsvrijheid zich openbaart inde beide centrale â€žAkte" der â€ž (of â€žBejahung des Leibes" als â€žObjektitc?¤t des Willens", I, S. 385) en â€žTf??Z-lensverneinung\'", welke vrijheid niet uitsluit het gedetermineerdworden door de motieven, die de a. h. w, gedeelde acties vanden wil beheerschen â€” â€žDie Bejahung des Willens ist dasvon keiner Erkenntniss gestorte best?¤ndige Wollen selbst...(I, S. 385, vrgl. 386) â€žDer Wille bejaht sich selbst, besagt:indem in seiner Objektit?¤t, d. i. der Welt und dem Leben,sein eigenes Wesen ihm als Vorstellung vollst?¤ndig und deutlichgegeben wird, hemmt diese Erkanntniss sein Wollen keines-wegs: sondern eben dieses so erkennte Leben wird auch alssolches von ihm gewollt, wie bis dahin ohne Erkenntniss, alsblinder Drang, so jetzt mit Erkenntniss, bewusst und beson-nen. â€” Das Gegentheil hievon, die Verneinung des Willenszum Lehen, zeigt sich , wenn auf jene Erkenntniss das Wollenendet, indem sodann nicht mehr die erkannten einzelnen Er-scheinungen als Motive des Wollens

wirken, sondern die ganze,durch Auffassung der Ideen erwachsene Erkenntniss des Wesensder Welt, die den Willen spiegelt, zum Quietiv des Willenswird und so der Wille frei sich selbst aufhebt." Yrgl. echter I, S. 863, waar 8. â€ždie Erkenntniss (van eigen wezen)wie im Einzelnen, so im Ganzen" Toor den â€žbejahenden" wil motief(â€žQuietiv") noemt. Yrgl. voorts Heumar k, a. a. O., S.S. 86/7. Yrgl. voor de â€žWiderspr??che", die men hier zou meenen te vinden,J. Yolkelt a. a. 0. S. 316 f.f.I. S. 336.



??? B eoor deelin g. HOOFDSTUK I. Empirie en Metapliysica. Ook op wijsgeerig-wetenschappelijk gebied verloochent zichde nationaliteit niet. De Duitsche geest rust niet, voordat hijis doorgedrongen tot de principi??n der dingen: de metaphysicais zijn terrein ; â€” de Fransche geest houdt zich bij voorkeurbezig met den verschijningsvorm der dingen en de vaste wet-ten , waaraan die vorm onderworpen is : we mogen hem mathe-matisch noemen {â€žtont ce qui n\'est pas clair, n\'est pas fran?§ais");â€”de Engelsche geest eindelijk blijkt ook hier weer practisch-empirisch. Vrgl. O. a. Von Hartmann â€žKategorienlehre", Vorwort, S. S.IX/X: â€žDie englischen und schottischen Philosophen zersetzten die Kate-gorien durch eine empiristische Kritik.....gelangten aber damit nat??rlich nur zum Agnosticismus, d. h. dem Bankerott des Erkennens." â€” W?¨lzijn de Engeischen ijverige leerlingen van de Duitsche denkers. Zoomoeten we tegenwoordig de uitnemendste beoefenaars van Hegel\'s wijs-begeerte O. a. in Engeland en Amerika zoeken, terwijl de aandacht, dieook Hegel aan het concrete wijdde, den Duitschen geest tot zelfstandige uit-werking

aanspoorde: het â€žtranscendentaalrealisme" en â€žconcreet monisme"van Von Hartmann: â€žSoll die Stellung meines Systems in der Geschichteder Philosophie kurz charakterisirt werden, so wird man sagen k??nnen:Dasselbe ist eine synthese Hegel\'s und Schopenhauer\'s unterentschiedenem Uebergewicht des ersteren, vollzogen nach Anleitung derPrincipienlehre aus Sohelling\'s positiver Philosophie und des Begriffsdes TJnbewussten aus Schelling\'s erstem System; das vorl?¤ufig nochabstract-monistische Ergebniss dieser Synthese ist alsdann mit dem Leibniz\'sehen Individualismus und dem modernen naturwissenschaftlichen Eealis-mus zu einem concreten Monismus verschmolzen, in welchem der real-ph?¤nomenale Pluralismus zum aufgehobenen Moment geworden ist, unddas so sich ergebende System ist endlich von empirischer Basis aus mitder induetiven Methode der modernen Natur- und Geschichtswissenschaftenaufgebaut und errichtet." â€žPhil, des ??nbewussten", (I. Vorwort S. XIII) lOeAuflage.



??? 48 Het is liier de plaats niet, na te gaan, in hoever een enander samenhangt met de vermenging van den Eoraeinschengeest (raoralistisch-verstandelijk) met den Gallischen stam,terwijl de Germanen (mystisch) hun zelfstandigheid hand-haafden, â€” genoeg, indien we ons beweren staven met eenpaar voorbeelden uit de geschiedenis der nieuwe wysbegeerte,welke voorbeelden door ieder vermeerderd kunnen worden. Hume dan heeft de wet van oorzaak en gevolg empirischveelzijdiger toegelicht dan Kant; maar, terwijl Hume daarbijstaan blijft en ons vertrouwen in die wet uit gewoonte ver-klaart, grijpt Kant^) het probleem dieper en onderscheidtfundamenteel onze kennis a priori van die a posteriori. Gaan we in de geschiedenis der nieuwe wijsbegeerte verderterug, dan zien we Descartes de mechanisch-mathematischenatuurverklaring als de eenig-geldige proclameeren, terwijlLeibniz aan de teleologische opvatting der ouden en scholas-tieken tevens recht doet wedervaren. Dat Leibniz dieper zag, willen we hier kort uiteenzettentegenover de eenzijdig-mechanische opvatting, die ook tegen-woordig in

de natuurwetenschappelijke wereld de heerschendeis en op de spits gedreven werd, waar H a e c k e 1 beweert:. . . die Lehre von der â€žnat??rlichen Zuchtwahl durch denKampf um\'s Dasein" ist nichts Geringeres, als die endg??ltigeBeantwortung des grossen Problems: â€žWie k??nnen zweckm?¤ssigeingerichtete Formen der Organisation ohne Hilfe einer zweck- >) Yrgl. echter M??bius â€žlieber Schopenhauer" 1899, S. S. 13.S/4.Yoor Hume yrgl. o.a. Kant â€žKritik der praktischen Yernunft", ErsterTheil, Erstes Buch, Erstes Hauptst??ck, II. 2) K. Fischer, â€žGeschichte der N. Phil." 2e Aufl. 1867, S. S. 5/6;334/5; 752/53, vooral 371 f.f. Zijn spelling â€žLeibniz" (S. 42). volgen we. ÂŽ) Max Yerworn â€žAllgemeine Physiologie" 3e Aufl 1901,8.11, vindthet al erg genoeg â€ždass die teleologische Yorstellung von einem Endzweckaller Erscheinungen noch heutzutage hier und dort in der modernenNaturforschung umgeht, ganz abgesehen von der Philosophie". Yrgl.Ibidem, S. S. 191/-2 (en 333): .... â€ždiese anscheinend so wunderbareZweckm?¤ssigkeit in der Natur ist der einfache Ausdruck oder besser

Erfolgder Anpassung der Organismen an ihre Lebensbedingungen im wei-testen Sinne".



??? 49 massig wirkenden Ursache entstehen ? "Wie kann ein planvollesGeb?¤ude sich selbst aufbauen ohne Bauplan und ohne Bau-meister?" Eine Frage, welche selbst unser gr??sster kritischerPhilosoph, Kant noch vor hundert Jahren f??r unl??sbar er-kl?¤rt hatte." Tegenover dit blind vertrouwen van H a e c k e 1 in de almachtvan het mechanisme geldt het bekende: â€žDu sprichst ein grossesWort gelassen aus!" Immers, het probleem, waarom het gaatin de kwestie of mechanisch ??f teleologisch, ??f heide isvan zoo verstrekkenden aard, dat we het op natuurkundiggebied geenszins oplossen kunnen maar het antwoord moetenzoeken bij de wijsbegeerte. We willen hier dan ook slechtsverwyzen naar de moeilijkheden ^ die ons bij de oplossing vandit probleem tegen komen en stellen ons niet voor, dit be-langrijk vraagstuk in ons bestek bevredigend te kunnen toe-lichten. Wanneer we nu slechts kort op deze kwestie ingaan,dan treft ons in de eerste plaats de juistheid van B o 11 a n d \' sopmerking: â€žDe metaphysiea eischt de hypothese eener al-omvattende en intu??tieve doelbeooging, doch deze sluit denoorzakelijhen samenhang niet uit

maar in; ook op het bekendegebied der rechtstreeks als doelbeoogend bewuste handelingenvan ons menschen zeiven, doen zich de gebeurtenissen aan het oogvan den vr?Š?Šmden waarnemer steeds voor als een oorzakelijkevoortvloeiing der einduitkomst uit eene aaneenschakeling vanmechanisch convergeerende feiten; wat inwendig genomen voor-zienigheid en doelbeooging moet heeten, kan van buiten (= objectief Â?) â€žDie ??faturanschauung von Darwin, Goethe und Lamarck,"1882, S. 10. â€” Zeer lezenswaard hier tegenover Yon Hartmann,â€žPh. d. U." lOe Aufl. I, S. 388 f.f. â€” A. Lassen in zijn vertalingvan Giordano Bruno\'s â€žYon der Ursache, dem Prin??ip und demEinen", 3e Aufl., 1902, S. 132, merkt op, dat reeds Aristoteles Phys.II, 8 â€žes f??r albern erkl?¤rt, in einem Geschehen die Zweekth?¤tigkeitdeshalb nicht annehmen zu wollen, weil man die treibende Ursache keineUeberlegungen anstellen sieht....." Een eenvoudig beeld uit het dagelijksch leven, waarin beide ver-bonden zijn, vinden we in den spoortrein, die zich uitsluitend mechanischlangs de rails voortbeweegt en toch het gestelde einddoel bereiken moet.



??? 50 phaenomenaal) genomen slechts werktuigelijhe en oorzakelijkesamenhang zijn" Met deze opmerking hebben we de kern vanons probleem getroffen ; het gaat er n.l. om, of we het begrip vandoelstelling, den menschelijken geest eigen, mogen overbrengenop de objectieve wereld buiten onsÂŽ). De vraag, waar het duster eerster instantie op aan komt, leidt ons dadelijk over vannatuurwetenschappelijk op â€žErkenntniss-theoretisch" gebied envan daar op het terrein der methaphysica. \'t Is dan ook merk-waardig , dat, we kunnen wel zeggen, ongeveer alle grootewijsgeeren, dat zijn zij, die niet eenzijdig bij de empirie blevenstaan, de teleologie in hun stelsel opnamen, zelfs al wildenze het menschelgk-bewuste begrip van doelstelling niet op denatuur overdragen. Noemen we slechts Aristoteles, Leib-niz, Hegel, Kant en Schopenhauer (tot op zekerehoogte), Von HartmannÂŽ). Deze vingerwijzing op zichzelfachten we reeds voldoende, om hen, die Â?ignari omnis philo-sophiae" meenen een uitspraak te kunnen doen in deze kwestie,tot bezinning te brengen. Toch willen we nog een oogenblikbij een en ander

stilstaan. Wanneer het n.1. zoo gelegen is,dat het probleem aangaande de teleologie neerkomt op dekwestie: mogen we het begrip van doelstelling, een subjectief â€žHet Wereldraadsel," 1896, blz. 345. De cursiveering is van ons. 2) Yrgl. Schopenhauer â€žW. a. W. u. Y." I, S. 630 f. f. (en de daaraangegeven hoofdstukken zijner werken); Yerworn â€žAllgemeine Physio-logie", 3e Aufl., 8. 333;Yon Hartmann â€žPhil. d. U.", 10e Aufl., I 8. 8.391/2. â€” In een lezenswaardig hoofdstuk over â€žDie Biologie und derChristliche Gottesglaube" geeft Georg Wobbermin in â€žDer Christ-liche Gottesglaube in seinem Yerh?¤ltniss zur gegenw?¤rtigen Philosophie",1902, 8. 41 f. f. een overzicht van den strijd op dit gebied. â€” â€žPhil. d. U. , lOeAufl., 118.444 beweert hij echter, dat in zijn stelselvoor de gewone opvatting der positieve teleologie geen plaats is en daaromâ€ždie Teleologie ??berhaupt letzten Endes nur dadurch gerettet worden ist,dass die Yerkehrtheit alles Suchens nach einem positiven Zweck und dieUnhaltbarkeit aller positiven Teleologie aus dem Princip des Logischenselbst begriffen und an Stelle

derselben eine negative Teleologie (gesetztist?), d.h. eine Teleologie mit absolut genommen negativem Endzweck,die aber f??r den Standpunct der logischen Betrachtung wegen der in ihrenthaltenen doppelten Negation ebenso positiv ist, als es eine unmittel-bar positive Teleologie nur immer sein k??nnte." We verwijzen voortsnaar de hoofdstukken: â€žDie Kausalit?¤t (Aetiologie)" en â€žDie Finalit?¤t(Teleologie)" zijner â€žKategorienlehre". â€”



??? 51 verschijnsel, overbrengen op de objectieve wereld, dan zienwe, dat het met het probleem der causalileit, de wet vanoorzaak en gevolg (het schibboleth der mechanici) niet andersgelegen is. Ook de samenhang van oorzaak en gevolg toch(het is overbodig te herinneren aan de uiteenzettingen vanHume ,en Kant} kunnen we primair niet anders aanwyzendan voorkomende in den menschelijhen geest en het overbren-gen van die wet der causaliteit op de objectieve wereld ontgaatdus evenmin de beschuldiging van â€žanthropocentrisch" te zijnals de veronderstelling, dat er doelwerldng wezen zou in denatuur De natuurwetenschap als zoodanig blijkt dus ????k,waar het probleem der causaliteit aan de orde komt, incom-petent om het laatste woord te spreken; en toch blijven demeeste physiologen even trouw het woord â€žcausaliteit" ge-bruiken als ze tegenover de voorstanders der teleologie voor-naam doen. Wanneer zullen ze van hun eenzijdigheid verlostworden en met de groote denkers inzien, dat hier alleen hyde waarheid aan zijn zijde heeft, die beiden^) begrippen hun 1) Vrgl. hierbij Yon Hartmann â€žPh. d. U.", 10e Aufl., IS. S.

36/7;â€žNeukantianismus u. s. w.," 2e Aufl., S. 138 Anm. en S. S. 62/3. Ook woorden als evolutie (evolvere, ontwikkelen), orgaan moestende mechanici consekwenter wijze uit hun vocabularium bannen. Zoojuistzegt Er dm ann â€žLeib und Seele" (Ed. Bolland), S. 69: â€žDie Bezeich-nungen â€žOrgane", Organismus u. s. w. weisen daraufhin, dass der allge-meine Sinn, der die Sprache schuf, im Einkl?¤nge mit den gr??sstenPhilosophen, die das Leben betrachtet haben fAristoteles, Kant),die Lebenserscheinungen in die Reihe der teleologischen Erscheinungenstellt, indem er darin mindestes etwas Analoges von Werkzeugen undMitteln sieht." â€” Sommige physici echter beginnen te begrijpen, dat dewetten der mechanica voor hen zichzelf verklaren moeten en dat daaromhet begrip van â€žcausaliteit" ook niet meer op de natuur toegepast magworden, waarom zij zich tot natuur-beschrijving willen beperken, terwijlzij, die aan de tegengestelde pool staan, erkennen, dat over de wetten dermechanica eerst dan het rechte licht opgaat, wanneer ze uit teleologischoogpunt worden beschouwd. Yan hoe groot belang het mechanische element in de

natuur is blijktb. V. empirisch uit hetgeen D. D. Cunningham beschreven heeft â€žOn thePhenomena of Fertilization in Ficus Roxburghii" (â€žAnn. of the Eoy.Bot. Garden of Calcutta", 1889, page 41), hoe n.1. bij dien Ficus Rox-burghii door te ver doorgevoerde aanpassing de opening van dien v|jgzoo nauw wordt, dat de bevruchtende galwesp in die opening blijftsteken en sterft. â€” Hoe mechanisten als Haec kei dergelijke verschijnselen verklaren,



??? 52 volle recht laat wedervaren PSchopenhauer houdt het er voorâ€ždass beide Ursachen (wirkende und Endursache), so verschiedenauch ihr Ursprung sei, doch in der Wurzel, dem Wesen derDinge an sich, zusammenh?¤ngen" En Hegel: â€žFerner istder Unterschied des Zweckes als Endursache von der blosswirkenden Ursache, d. h. der gew??hnlich sogenannten Ursache ,von h??chster Wichtigkeit. Die Ursache geh??rt der noch nichtenth??llten, der blinden Nothwendigkeit an; sie erscheint darumals in ihr Anderes ??bergehend und darin ihre Urspr??nglich-keit im Gresetzt-sein verlierend; nur an sich oder f??r uns istdie Ursache in der Wirkung erst Ursache und in sich zur??ck-gehend. Der Zweck dagegen ist gesetzt als in ihm selbst dieBestimmtheit oder das, was dort noch als Anderssein erscheint,die Wirkung, zu enthalten, so dass er in seiner Wirksamkeit nicht??bergeht, sondern sich erh?¤lt, d. h. er bewirkt nur sich selbstund ist am Ende, was er im Anfange in der Urspr??nglichkeitwar; durch diese Selbsterhaltung ist erst das wahrhaft Urspr??ng-liche" Terwijl Von Ha r t m a n n aanneemt, dat de

â€žh??here felijkt uit zijn opmerking (Systematische Phylogenie, 1894, I, S. 12):â€žDie interessantesten einzelnen Producte dieser r??ckschreitenden Phylo-genese (Anpassungen der verschiedensten Art) sind die rudiment?¤ren Organe-,ihre theoretische Bedeutung ist ... sehr gross: erstens widerlegen sie inschlagendster Weise die althergebrachte Zweekm?¤ssigkeitslehre (Teleologie),sie sind geradezu â€ždysteleologische" Thatsachen." â€” Men herinnere zieh hierbij echter Yon Hartmann\'s woord: â€žBsistklar, dass, wenn -der teleologische Process einmal an die Bedingung einernaturgesetzlichen Basis gekn??pft ist, ein scheinbarer Mangel an Zweck-m?¤ssigkeit im Einzelnen nicht mehr als negative Instanz geltend ge-macht -werden kann, sobald nur einerseits die scheinbare Unzweckm?¤s-sigkeit erweislich eine nothwendige Folge der fundamentalen Naturgesetzeist, und zweitens durch dieselbe der teleologische Process im Ganzennicht zwecklos gemacht, d. h. nicht an der Erf??llung seines Zweckesgehindert wird." (â€žNeukantianismus u. s. w." 2e Aufl., S. 220). â€” OokPechner blijkt van oordeel, dat

de teleologie is â€ždem Gesammtzu-samm-enhange der Weltkr?¤fte oder Gesetze immanent, indess sie im Ein-zelnen mindestens ehen so oft im Organischen als Unorganischen ver-misst werd kann." (â€žAtomenlehre," 2e Aufl., 1864, S. 128). 1) â€žW. a. W. u. Y." II, S. 381; vrgl. hierbij echter Y o n Hartmann,â€žNeukantianismus u. s. w.", 2e Aufl., S. 138; en â€žDas sittliche Bewusst-sein", 2e Aufl., S. 384. â€žKleine Logik" (Ed. Boll and), S. 274.



??? 53 Einheit beider in einem dritten" bestaat â€žin der logisclien Noth-wendiglteit der immanenten Entwickelung der absoluten Ideeals Willensinhalt, d. h. in der logischen Nothwendigkeit, mitwelcher der Weltwillensinhalt jedes Augenblicks aus dem desunmittelbar vorhergehenden in Verbindung mit dem ein f??rallemal feststehenden Endzweck des Weltprocesses folgt." â€”Het blijkt ten slotte, dat mannen als Von Hartmann deteleologie kunnen vasthouden zonder de schepping der wereldtoe te schrijven aan een bewust God. Men verwarre derhalvehet een niet met het andere. â€” We moesten het verschil tusschen den Buitschen-metaphy-siscJien en den Engelschen-{Fransehen) empirischen geest aan-geven, om de beteekenis te doen gevoelen van het feit, dattegenwoordig ook op psychologisch gebied de empirische opvat-ting al meer veld wint en dus de Engelsche, eenzijdige geesthoogtijden viert. Een van de uitnemendste psychologen hierte lande. Prof. Ziehen, zegt in het â€žVorwort"ÂŽ) van zijnâ€žLeitfaden der physiologischen Psychologie in 15 Vorlesungen":â€žDie hier vorgetragenen Lehren weichen von der in

Deutschlanddominierenden Doctrin Wundt\'s erheblich ab und schliessensich eng an die sog. Associationspsychologie der Engl?¤nder an."En elders^): â€žUnd die Metaphysik! das Apriori! die Formen 1) â€žNeukantianimus, u. s. w.", 2e Aufl., S. 209, vrgl. ook â€žPh. d. IJ.",lOe Aufl., I, S. 392 met de daar aangehaalde plaatsen, â€” ibidem II, S.450: â€ž..... Causalit?¤t und Finalit?¤t haben ihre Identit?¤t in einer h??-heren Einheit, von der sie bloss verschiedene Seiten der Aufl^assung durch das discursive Denken des Menschen bilden....." Yrgl. ook nog S i g w a r t â€žLogik", le Aufl., 1878, II, S 598 : â€žAuch die rein mechanische Watur-wissenschaft wird die Teleologie nicht los, welche ihre letzte Yoraus-setzung bildet und allen ihren Bestrebungen zu Grunde liegt; ja in keinerandern Form, als im Gedanken der Einheit des Zwecks, l?¤sst sich ihreeigenste Richtung, das Gegebene als nothwendig zu begreifen, wirklichabschliessen und vollenden." 2) 6e Auflage, 1902, S. III. â€žPsychophysiologische Erkenntnisstheorie", 1898, S. 105. P. Bierens de Haan, â€žHoofdlijnen eener Psychologie met metafy-sischen Grondslag", 1898, doet het

apriorische element weer tot zijn rechtkomen. Yi-gl. o.a. blz. 12, 13. â€” â€žWas Schlimmeres k??nnte aber diesenBem??hungen wol nicht begegnen, als wenn Iemand die unerwartete Ent-deckung machte, dass es ??beral gar kein Erkenntniss a priori gebe,



??? 54 der ?„nscliauung, die Kategorien! ? Leider bleibt ihnen aller-dings kein Raum;" iets verder: â€žDie Metaphysik ist ebensowie die Eeligion nur die historische Vorl?¤uferin (!) dieser"Wissenschaften (Naturwissenschaft, Psychologie und Erkennt-nistheorie) gewesen. Heute wird die Metaphysik besser zu densch??nen K??nsten gez?¤hlt samt ihrer j??ngeren, zum Verwech-selen ?¤hnlichen Schwester, der Metapsychik" Nu weten wewel, dat Prof. Ziehen, wat zijne laatste zinsnede betreft,tot op zekere hoogte zich op niemand minder dan Kant enSchopenhauer^) kan beroepen; maar zoo gemakkelijk laatoverigens het dieper element van het algemeen menschelijkdenken, dat in den DuitscJien geest zijn tolk vond, zich nietter zijde schuiven, We willen hier dan ook een enkel woordinvoegen over de waarde der metaphysica. Het menschelijkdenken toch kan niet rusten, voordat het in de veelheid de een-heid gevonden heeft. Het zoeken naar die hoogere eenheid zij inde oogen der empiristen een vruchteloos pogen, het is nueenmaal zoo, dat hij, die op den bodem der zee afdaalde,niet alleen ziet de speling

der golven en dat hij, die de toppender bergen beklom, niet meer in verwarring gebracht wordtdoor de talrijke paden, die zich in de valleien kruisen. Zeer noch geben k??nne. Allein es hat hiemit keine Noth. Es w?¤re eben soviel, als ob lemand durch Yernunft beweisen wollte, dass es keine Ver-nunft gebe." (Kant â€žVorrede," â€žKritik der Prakt. Vernunft", Ed. Eeclam,S. 11. â€žEsse = peroipi. Es giebt keine Metapsychik". â€” (â€žPsyohoph. Erkennt-nistheorie", S. 5). Vrgl. hiertegenover Drews â€žDas Ich als Grundproblemder Metaphysik", 1897, S. 190: â€žPsychologie und Naturwissenschaft, alskoordenirte Wissenschaften, welche den beiden Seiten der inneren und?¤usseren Erfahrung entsprechen, dr?¤ngen sonach nur von entgegengesetz-ten Punkten aus auf eine Untersuchung der ihnen beiden zu Grundeliegenden Voi-aussetzungen hin; die Wissenschaft von diesen aber ist dieMetaphysik, worin sich erst der Umkreis unserer gesamten Erkenntnisvollendet." Vrgl. voor zijne opvatting verder S.S. 206/7. In den aanhef van zijn â€žAnhang" tot de â€žPrologomena zu einer je-den k??nftigen

Metaphysik u, s. w." zegt Kant: â€ž.....wofern man es nicht f??r noch ratsamer h?¤lt lieber alle Anspr??che auf Metaphysik g?¤nz-lich aufzugeben, in welchem Falle, wenn man seinem Vorsatze nur treubleibt, nichts dawider einzuwenden ist."â€” Schopenhauer â€žW. a. W.u. V." II, S. 140 acht de metaphysica of philosophie (der Grundbasi allerWissenschaften) â€žder Kunst fast so sehr als der Wissenschaft verwandt."



??? 55 zeker is de vraag, wat men onder â€žmetapliysica"^) te ver-staan heeft, verschillend beantwoord^). Yooral de vertalingjboven-natuurkunde" heeft veel kwaad gesticht en voor allerleiabstracties vrij baan gemaakt. "We willen hier dan ook nadruk-kelijk protesteeren tegen dergelijke abstracties , die b.v. â€žnatuur"en â€žgeest" als twee, ik zou willen zeggen, Aeifero^enebestand-deelen naast elkaar plaatsen. Het woord â€žgeest" bewijst daarbijgoede diensten: â€žDenn eben wo Begriffe fehlen. Da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein." We zullen in ons volgend hoofdstuk nog gelegenheid vindenom het begrip â€žgeest" nader toe te lichten, hier zij alleengewaarschuwd tegen dergelijke abstracties en gewezen op hetinnig verband, waarin geest en natuur tot elkander staan. Onsgeestelijk wezen is in de natuur gegrond en moet zich in denatuur verwerkelijken. Prof. Van der Wyck heeft hieropgewezen en huldigt â€žhet beginsel, dat de verrichtingen entoestanden des geestes van organische voorwaarden afhankelijkzijn, dat zij, gelijk ademhaling en bloedsomloop, levensver-schijnselen zijn" Ja zelfs een Erdmann, die als volge-ling van Hegel

zeker niet tot de naturalisten kan gerekendworden (hetgeen trouwens uit onze aanhaling zelf voldoendeblijkt), zegt: ^Da also der Begriff des Geistes Freiheit ist under sich anfangs noch erst befreien soll, so folgt daraus, dasser anfangs noch nicht als freier Geist (oder noch nicht als freierscheint), oder, da er die Verneinung der Natur erst werdensoll, also noch nicht ist, so folgt daraus, dass er anfangsnoch mit der Natur behaftet oder verflochten erscheint." â€” -Der Het is overbekend, dat het woord â€žmetaphysica" zijn oorsprong ont-leende aan de rangschikking van Aristoteles\' werken door Andro-nicus van Rhodus. Vrgl. hierbij o.a. Schopenhauer â€žTJeber die vierfache Wurzel desSatzes vom zureichenden Grunde", 3e Aufl., S.S. 118/9 en â€žW. a, W. u. V.",II, S.S. 201/202. 3) â€žZielkunde", 1872, I, blz. 21.



??? 56 Geist soll also eine nat??rliclie Existenzweise haben" â€”Wanneer we dus eenerzijds ons tegen alle abstracties keeren,zoo is daarmede het goed recht aan de metaphysica als zoo-danig nog niet betwist. Maar, wat hebben we dan onder â€žmeta-physica" te verstaan? Daarover is veel verschil onder dewijsgeeren en juist dit feit is ongetwijfeld voor velen aanleidinggeweest om â€ždas Kind mit dem Bade aus zu sch??tten" enalle metaphysica te verwerpen. Maar daarmede, we merktenhet reeds op, kan het algemeen-menschelijk denken geen vredehebben, want het wordt door de mysteri??n des levens telkensweer uitgedreven om te zoeken een oplossing van het wereld-probleem. We kunnen niet nalaten hier den schoonen aanhef,waarmede Schopenhauer zijn hoofdstuk â€žUeber das meta-physische Bed??rfniss des Menschen"^) opent, aan te halen:â€žDen Menschen ausgenommen, wundert sich kein Wesen ??ber â€žLeib und Seele" (Ed. Bolland), S. 59. -â€” ISTatuurlgk zijn derge-lijke uitspraken door vele te vermeerderen. Om nog een enkele te noe-men: I. H. Fichte (â€žAnthropologie", 2e Aufl.,

1860, S. S. 185/6): â€žSolangeman n?¤mlich jener unklaren Yorstellungen einer ??ber Zeit und Raumschwebenden unleiblichen Geistigkeit nicht v??llig sich entschlagen hat,in dem irrigen Wahne, den Geist dadurch vor Yerunreinigung mit derMaterie sicher zu stellen, beh?¤lt der entschiedenste Materialismus gewon-nenes spiel; denn dies ist gerade seine St?¤rke und sein Eecht, auf dieUniversalit?¤t der R?¤umlichkeit und der Yerleibllchung sich zu st??tzen!Der abstracte Spiritualismus ist v??llig ohnm?¤chtig gegen ihn." â€” YonHartmann (â€žPh. d. U", lOe Aufl., S. 119): â€žDie Aeusserungen derAtomkr?¤fte sind also individuelle Willensacte, deren Inhalt in unbe-wusster Yorstellung des zu Leistenden besteht. So ist die Materie in derTkat in Wille und Vorstellung aufgel??st. Damit ist der radicale Unter-schied zwischen Geist und Materie aufgehoben, ihr Unterschied bestehtnur noch in h??herer oder niederer Erscheinungsform desselben Wesens,des ewig Unbewussten, aber ihre Identit?¤t ist damit erkannt, dass dasUnbewusste in Geist und Materie gleichm?¤ssig sich als intuitiv â€” logisch â€”Ideales

beth?¤tigt, und die so coneipirte ideale Antieipation des Wirkli-chen dynamisch realisirt." (Yrgl. S. 463). â€” J. H. Gunning Jr. (â€žSpi-noza en de Idee der Persoonlijkheid", 1876, blz. 248): â€žDe natuurlijketoestanden zijn als het ware het voetstuk, waarop, in harmonie daar-mede, het beeld des geestelijk-zedelijken menschenlevens zich verheft." 2) _â€žW. a. W. u. Y." II, S. 175/6. De anti-The??stische strekking vandit citaat, waardoor S.\'s diep-ernstig pessimisme niet in geheiligd opti-misme kan omslaan, nemen we niet voor onze rekening. â€”Elders â€žNeueParalipomena" (Handschr. Naehlass), Â§ 33, beweert S., dat het genie ??okin een wereld zonder lijden en dood tot philosophie zou komen. Terecht,want de drang naar het zoeken van eenheid â€” we zagen het reeds â€” isden menschelijken geest eigen.



??? 57 sein eigenes Dasein; sondern ihnen Allen versteht dasselbesich so sehr von selbst, dass sie es nicht bemerken. Aus derRuhe des Blickes der Thiere spricht noch die "Weisheit derNatur; weil in ihnen der Wille und der Intellekt noch nichtweit genug auseinandergetreten sind, um bei ihrem Wiederbe-gegnen sich ??ber einander verwundern zu k??nnen. So h?¤ngthier die ganze Erscheinung noch fest am Stamme der Natur,dem sie entsprossen, und ist der unbewussten Alwissenheitder grossen Mutter theilhaft. â€” Erst nachdem das innereWesen der Natur (der Wille zum Leben in seiner Objektiva-tion) sich durch die beiden Reiche der bewusstlosen Wesenund dann durch die lange und breite Reihe der Thiere, r??stigund wohlgemuth, gesteigert hat, gelangt es endlich, beimEintritt der Vernunft, also im Menschen, zum ersten Malezur Besinnung: dann wundert es sich ??ber seine eigenen Werkeund fr?¤gt sich, was es selbst sei. Seine Verwunderung ist aberum so ernstlicher, als es hier zum ersten Male mit Bewusst-sein dem Tode gegen??bersteht, und neben der Endlichkeitalles Daseins auch die Vergeblichkeit alles Strebens sich ihmmehr

oder minder aufdringt. Mit dieser Besinnung und dieserVerwunderung entsteht daher das dem Menschen allein eigeneBed??rfniss einer Metaphysik: er ist sonach ein animal meta-physicum. Im Anfang seines Bewusstseins freilich nimmt aucher sich als Etwas, das sich von selbst versteht. Aber diesw?¤hrt nicht lange; sondern sehr fr??h, zugleich mit der erstenReflexion, tritt schon diejenige Verwunderung ein, welche dereinst Mutter der Metaphysik werden soll." Schopenhaueris het dan ook niet met Kant eens, dat â€ždie Quelle, oder dasFundament der metaphysischen Erkenntniss in blossen Begriffenliegen m??sse", dat de metaphysica zou zijn â€žWissenschaft von Dem-jenigen , was jenseits der M??glichkeit aller Erfahrung liegt" i), 1) â€ž"W. a, W. u. V." II, S. 199 f.f.; I, S. 505 f.f. wijst hij er op, hoeKant metaphysiea verving door â€žKritik der reinen Vernunft". Yrgl.Kant â€žPrologomena zu einer jeden k??nftigen Metaphysik u. s. w." Â§ 1en â€žKritik der reinen Yernunft" Einleitung III.



??? 58 zo is integendeel â€žein "Wissen, gesch??pft aus der Anschauungder ?¤ussern, wirklichen Welt und dem Aufschluss, welchen??ber diese die intimste Thatsache des Selbstbewusstseins liefert,niedergelegt in deutliche Begriffe Sie ist demnach Erfahrungs â€?wissenschaft: aber nicht einzelne Erfahrungen, sondern dasGanze und Allgemeine aller Erfahrung ist ihr Gegenstandund Quelle" Die wereld der ervaring als â€žErscheinung" isâ€žManifestation" van hetgeen verschijnt n 1. het â€žDing an sieh"en de metaphysica gaat in dien zin boven de verschijning (denatuur) uit, dat ze zoekt, hetgeen in of achter deze verborgenis (zo fjiexa zo (pvomov), het echter nooit onafhankelijk vandie verschijning beschouwend: ze blijft dus immanent en wordtniet transcendent: â€žDenn sie reisst sich von der Erfahrung nieganz los, sondern bleibt die blosse Deutung und Auslegungderselben, da sie vom Dinge an sich nie anders, als in seinerBeziehung zur Erscheinung redet" â€” Het blijkt, dat bij dezendenker de metaphysica samenhangt met de erkenning van hetâ€žDing an sich": â€žDie Br??cke also, auf welcher die

Metaphysik??ber die Erfahrung hinausgelangt, ist nichts Anderes, alseben jene Zerlegung der Erfahrung in Erscheinung und Ding an sieh....." Dat echter de metaphysica met de erkenning van het in wezen onkenbare â€žDing an sich"*) niet staat ofvalt (zooals men uit Prof. Ziehen\'s uitspraak zou kunnenopmaken), blijkt uit Hegel\'s^) machtig systeem. Hegel toch 1) â€žW. a. W. u. V." II, S. 204. Vrgl. vooral S. 180 en I, 505 f.f. â€”De cursiveering is van ons. â€žW. a W. u. V." II, S. 202 ff. 3) Ibidem, S. 203. â€” Prof. Ziehen verwerpt het: â€žPsyoho-phys. Er-kenntniss-theorie", 1898, S.S. 4/5 : â€žDie komplexen Vorstellungen â€žIch"und â€žDing" k??nnen keine Eealit?¤t und nicht einmal einen Sinn habenausser ihrer Existenz als Vorstellungen." \'We gaan hier niet in op Von Hartmann\'s onderscheiding vanâ€žDing an sich" (voor de theorie der kennis) en â€žWesen" (eenbegrip), vrgl. â€žKr. Grundlegung des Tr. Real.", 3e Aufl., S S.. 14/17. ÂŽ) We zouden hier o.a. ook Feohne.r kunnen noemen, die in zijnâ€žAtomenlehre", 2e Aufl., 1864, S. 114 beweert: â€žHinter meiner Seele istso wenig als hinter den

K??rpern ein dunkles Ding an sich zu suchen ..."(Vrgl. â€žVorwort zur ersten Auflage, S.S. V/VI) en toch, S. 149, zieh eenvoorstander der metaphysica betoont, die â€žkort saamgevat" zou bestaan:



??? 59 noemt het zoogenaamd onkenbare jDing an sich" een â€žcaputmortuum", dat â€žselbst nur das Produkt des Denkens ist, ebendes zur reinen Abstraction fortgegangenen Denkens, des leerenIch, das diese leere Identit?¤t seiner selbst sich zum G-egen-stande macht" Gemakkelijk dus te weten, wat dit â€žDingan sieh" is Maar daarom verwierp Hegel nog geens-zins de metaphysica als zoodanig: hij liet de logica met haarsamenvallen^). â€žReine, pure Physiker sind in der That nurdie Tiere, da diese nicht denken, wohingegen der Mensch,als ein denkendes Wesen, ein geborener Metaphysiker ist"Zoo is volgens hem zelfs de Atomistik â€žeine metaphysischeAuffassung \'ÂŽ). Ten slotte wijzen we erop, hoe Von Hartmann(dualist, waar het de â€žErkenntniss-theorie" geldt) in de metaphy-sische principi??n â€žalle Zwiesp?¤ltigkeit letzten Endes zur Einheitaufgehoben" wil zien De verhouding tusschen â€žPhysik" enâ€žMetaphysik" geeft hij aldus aan: â€žDurch Ausscheidung desbloss der Subjectivit?¤t Angeh??rigen und durch wissenschaft-liche Ergr??ndung der objectiven Ursachen der so und so ge-gebenen Afficirung des Subjects ein

ad?¤quates Gedankenbild der



??? 60 objectiven Erscheinung zu gewinnen und so das â€ž"Was" der objec-tiven Erscheinung zu erkennen, das ist das Bestreben und dieAufgabe der Naturwissensehaft (Physik im weitesten Sinne),w?¤hrend die Metaphysik das Wesen nach seinen Attributenund seiner Ofifenbarungsweise zu erl^ennen bem??ht ist, welchesder objectiven Erscheinung (den naturlichen Dingen) zu Grundeliegt" Hij sluit dan ook zyn â€žZur Physiologie der Nerven-centra" (â€žAnhang" tot de d. TJ." I) aldus: â€žOhne auf das geheimnissvolle Band zur??ckzugehen, welches die ?¤ussereorganische Individualit?¤t mit der inneren psychischen zusam-menschliesst, ist es unm??glich, die organisch-psychische Indi-vidualit?¤t als reale lebendige und concrete Einheit zu erfassen,ist es mit andern Worten unm??glich, physiologische Psychologiezu treiben. Dieses Band aber kann schlechterdings nicht mehrauf dem Gebiete der Erscheinung, sei es der ?¤usseren mate-riellen , oder der inneren bewusstgeistigen gesucht werden,da wir eben von der Einsicht ausgegangen sind, dass jede Seiteder Erscheinung, auch in ihrer Gesammtheit

genommen,unf?¤hig ist, die andere Seite zu erkl?¤ren. Folglich kann dieserBand nur jenseits der Materie, wie jenseits des Bewusstseinsgesucht werden, d. h. die physiologische Psychologie ist durchihren eigenen Begriff ^Qz-^xm^en, in das Gebiet Aex Metaphysik??berzugreifen. Wenn diese unumst??ssliche Wahrheit erst allge-mein und klar erkannt sein wird, dann wird der Tag derVers??hnung zwischen Naturwissenschaft und Philosophie, diesich so lange (und nicht ohne teleologische Berechtigung) ge-flohen haben , in strahlendem Gl?¤nze anbrechen, und eine neueAera der Wissenschaft anheben" â€” Zonder ons onvoorwaardelijk bij de door ons aangehaaldeuitspraken te kunnen neerleggen was het doel onzer korte uit-eenzetting slechts te doen gevoelen , dat het menschelijk denken



??? 61 niet stil kan blijven staan bij physica en empirie maar, datdeze zelf hem voortdrijven om metaphysisch zieh rekenschapte geven van de veelheid der verschijnselen, ze samenvattendin hoogere eenheid. Nooit zal de geest der menschheid berustenkunnen by Zieh en\'s woord, waarmede hij zijn â€žPsychophy-siol. Erkenntnisstheorie" opent: â€žEin nov ??r?¤ werden wir nie-mals finden. Wir jagen auf unseren Vorstellungen und Emp-findungen dahin. Weder k??nnen wir ihnen in die Z??gel fallennoch aus dem Wagen, in dem wir vorw?¤rts fliegen, heraus-springen, um den Zuschauer zu spielen." â€” De drang vanden menschelyken geest om eenheid te zoeken in de veelheid,om de problemen des levens dieper in te denken zal steedsblijken machtiger te zijn dan alle atomistisch scepticisme. Hetverheugde ons daarom, by een der uitnemendste beoefenaarsder natuurwetenschap, Max Verworn, een leerling vanHaeckel, een korte maar krachtige opwekking aan dephy-siologen te vinden, om de metaphysica (hoewel volgens hemeen ouderwetsche, ongelukkige naam) niet te verachten, wijlzonder deze geen â€žNaturforschung" bestaan kan:

â€žeine That-sache, die sich durch das bekannte Verfahren des VogelsStrauss nicht aus der Welt schaffen l?¤sst. â€” Het kan nietin onze bedoeling liggen, op een en ander nader in te gaan,het was er ons alleen om te doen, zeer in het algemeen pro-test aan te teekenen tegen eenzijdig, oppervlakkig empirisme.Men versta ons wel: we willen geenszins te kort doen aan dewaarde der empirie als zoodanig, we willen haar volle rechtgeven, om bij de oplossing der problemen, die ons van allezijden omringen, mede te spreken; maar ze houde zich aanhaar taak, die daarin bestaat, dat ze deugdelijk materiaalverzamele en toebereide, opdat de metaphysica het verwerke.



??? 62 Waar deze zich in allerlei holle bespiegelingen zou willenverliezen, daar heeft de empirie het recht, haar met de beidevoeten weer op vasten bodem te zetten. Wanneer echter deempirie van hare zyde meent, het gansche gebied van hetraenschelyk weten voor zich te kunnen opeischen, daar zal zezich aan de grenzen van eigen domein met een breeden pha-lanx van strijdbare mannen te meten hebben. â€” Onder de psychologische vraagstukken, die ons al spoedigop metaphysisch terrein overleiden, behoort zeer zeker in deeerste plaats het probleem der wilsvrijheid. Ook hier magdeugdelijke eonstateering van feiten slechts voorloopige arbeidheeten en dienen de gegevens daarna tot hoogere eenheid teworden samengevat. De vaste wetten, volgens welke oorzaken,prikkels en motieven hun werking op den individu uitoefenen,moeten empirisch geconstateerd worden en in statistieken neer-gelegd, maar men wane niet daarmede het probleem in zijndiepte te hebben doorgrond. Immers: oorzaken, prikkels enmotieven, ze worden zelf gedragen door de op natuurkundigof empirisch terrein ondoorgrondelijke realiteit^) en

oefenenhun werking op den individu, persoonlijkheid. Het gaat dusniet aan, deze factoren buiten rekening te laten en de vastewetten, die de verschijnselen beheerschen en die zeer zekerempirisch vastgesteld dienen te worden, als eenige getuigen indeze te hooren. En toch, menige uitlating van de empirischepsychologen in het algemeen en de crimineel-anthropologischeschool in het byzonder bewyst, dat men ook hier dreigt te



??? 1233 vervallen in de eenzijdigheid, die we als den Engelschen geesteigen kenschetsten. We behoeven het niet meer te zeggen,dat die eenzijdige opvatting ons niet bevredigen kan. Ook,waar het de wilsvrijheid betrof, gaf de Duitsche geest blijkvan dieper zin. Men meene echter niet, dat er onder deDuitsche denkers in deze volledige eenstemmigheid heerscht:de meta-physica is geen exacte wetenschap, die, evenals dewiskunde, voor allen evident zou zijn. Drews^) heeft danook uiteengezet, hoe er, sinds Descartes zijn â€žcogito ergosum" sprak twee hoofdlijnen aan te wijzen zijn in de ontwikkelingvan het wijsgeerig denken. De ?Šene lijn, de idealistische, be-greep het â€žsum" onder het â€žcogito\'\', het zijn onder het bewust-zijn; de andere lijn, de realistische, wilde aan hei zijn eenzelfstandig gebied naast het bewustzijn toekennen. Het idealismewerd, ook door KantÂŽ) en degenen, die op zijn beginselenvoortbouwden, bevestigd en uitgewerkt, het realisme treedt0. i. meer beslist op, waar Leibniz het wezen der substantie



??? 64 zocht in de actio. Onder de idealisten nu kan men ook Scho-penhauer nog tellen, voor zoover het geldt de theorie derkennis, overigens echter moet hy tot de realisten gere-kend worden, daar hy den wil acht te zijn â€ždas Re??lle" enmeent, dat de scheiding van wil en voorstelling de eenig moge-lijke oplossing van het wereldprobleem insluit. Von Hart-mann nam tot op zekere hoogte de grondgedachte van Scho-penhauer over maar bracht critiek uit o.a. op zyn idealisme,het omvormend tot transcendentaal realisme. We kunnen in ons inleidend hoofdstuk niet nader ingaanop hetgeen in onze volgende hoofdstukken zijn plaats moetvinden. Hier alleen dit: Schopenhauer\'s uiteenzetting vanhet probleem der wilsvryheid tracht aan de wetten , waar-naar de verschijnselen zich openbaren, volle recht te doenwedervaren maar tevens grijpt hij achter de verschynselen enhun vaste orde naar het diepste wezen der dingen. Hij ver-eenigt in zich den Eng eischen (Franschen) geest der empirieen den Duitschen geest der metaphysiea en daarom is deblik, dien hij op het

wilsprobleem heeft, zoo omvattend, datzoowel de empirist als de metaphysicus zich door zijne uit-eenzettingen tot op zekere hoogte bevredigd kan gevoelen.



??? 65 Overigens kan er natuurlijk principieel verschil blijven be-staan tusschen Schopenhauer\'s opvatting en de onze b.v.We kunnen ons dan ook geenszins onvoorwaardelijk met zijnebeginselen vereenigen en zullen nader gelegenheid vinden omonze hoofdbezwaren bloot te leggen. â€?â€” In het voorafgaande wilden we slechts betoogen, dat een-zijdigheid nooit kan leiden tot een bevredigende oplossing vanproblemen, die het menschelijk denken niet met rust zullenlaten, zoolang ze niet in hun diepte gepeild zijn, dat deempirische methode (eenzijdig Engelseh) daarom nooit het laatstewoord in deze spreken kan en dat we dus van zelf verwezenworden naar de metaphysica, die in den Duitschen geest haartolk vond, â€” De metaphysicus Schopenhauer bleek onstevens ervaren empirist en we achten dus zijne beschouwin-gen aangaande het probleem der wilsvrijheid van beteekenis,ook nog voor onzen tijd. Over Schopenhauer\'s stelsel als geheel en over zijn op-vatting aangaande de wilsvrijheid in het bijzonder is zoo ont-zaglijk veel geschreven, dat het een uitgebreid werk zouvereischen, om ons onderwerp alzijdig

te behandelen. Wewenschen dan ook in dit proefschrift alleen zijn hoofdgedachteaangaande de transcendentale vrijheid in haar beteekenis tereleveeren. Onze beoordeeling zal derhalve geen volledige cri-tiek bevatten. â€” Drie dissertaties versolienen er over dit onderwerp: Kar 1 Gaquoin:â€žZur Beurteilung der 8 ohopenhauer\'schen Lehre von der Willensfrei-heit." Glessen, 1873; â€” Rud. Penzig: â€žArthur Schopenhauerund die menschlicho Willensfreiheit" Halle, 1879; â€” A. Wyczol-kowska: â€žSchopenhauer\'s Lehre von der menschliehen Freiheit inihrer Beziehung zu Kant und Schelling." Z??rich, 1894. â€” Hoe uitgebreidalleen reeds de nieuwste Duitsche lektuur over de wilsvrijheid in hetalgemeen is, blijkt uit de lijst, die Milffelmann ons geeft als aanhangseltot zijn â€žDas Problem der Willensfreiheit in der neuesten deutschenPhilosophie," 1902. â€”



??? HOOFDSTUK II. Monisme en Pluralisme (Persoonlijkheid). "Wanneer we tot een volledige wereldbeschouwing wenschente komen, moeten we alle elementen van het algemeenmenschelijk leven en denken hun recht gunnen en die zoo-veel mogelijk in het geheel van onze gedachten-wereld op-nemen, We mogen niet ter wille van ?Š?Šn gezichtspunt al hetandere achteraf dringen, alsof het onbestaanbaar ware, maarzijn wel degelijk geroepen om met Abaelard (en allen, diehet op hunne wijze na hem zeiden, een Nicolaas Cusanus,een Hamann, een Hegel) in deze te zeggen: â€žadversitatisquaerimus remedium." â€” Richten we met deze bedoeling onzeaandacht op het volkeren-bewustzijn, dan treffen we daar tweestroomingen aan, die we zeer in het algemeen, als de monis-tische (de Oud-Indische) en de pluralistische (de Isra??lietisch-Joodsche) kunnen kenschetsen. De Oud-Indische opvatting rekentslechts met de ?Š?Šne levenskracht, die zich in alle verschijnselenopenbaart. Alle veelheid is slechts schyn: de Maja, de sluier,waarachter het wezen van de wereld zich verbergt. Alles, wat ver-schont, is

daarom in wezen ?Šen en de diepste wijsheid bestaatdaarin, dat men in het andere zichzelf herkenne (â€žTat twamasi" â€” â€ždat zijt gij", zie boven, bldz. 43). Uit den aard der zaakkan de Indi??r daarom slechts oog hebben voor het immanente, hetalleen wezenlijke, dat de wereld met haar schynveelheid draagt.Van een transcendenten God is geen sprake en Athe??sme of hoogs-tens Panthe??sme is de eenig bestaanbare vorm, waarin zijn reli-gieus besef verkwijnt. â€” Daartegenover ging het Isra??lietischkrachtig geloofsleven na de Ballingschap al meer onder in het



??? 67 Jodendom, dat, alleen oog hebbend voor de veelheid, God nauwe-lijks kende als dengene, die de wereld ook in haar wezen draagt.De konsekwente toepassing van dit eenzijdig pluralisme ofindividualisme moest in koud De??sme uitloopen, omdat deeenheid aan de veelheid werd ten offer gebracht; bovende onsamenhangende veelheid van individuen troonde eentranscendent God. â€” Het Christendom nu verbindt beide lijnentot hooger eenheid: diep besef van den organischen samenhangtusschen msnsehheid en ivereld en van den ernst des doodsdoen ons zijn monistische strekking gevoelen, terwijl in hetbewustzijn van zonde en verzoening de individueel-persoonlijkeverhouding tot den transcendenten God tot haar recht komt.Monisme en Pluralisme, Immanentie en Transcendentie, Pan-the??sme en De??sme vinden in het The??sme hun hoogere een-heid. Prof, J. H. Gunning Jr. zegt hieromtrent: â€žSlechtswijzen wij er hier op, dat het door Christus hersteld zelf-bewustzijn, de ware persoonlijkheid des menschen, Gods im-manentie in de wereld, de groote leuze van het Panthe??sme,leter en ernstiger dan

het Panthe??sme erkent, omdat het metde transscendentie Gods, zijn verhevenheid boven de wereld,ernst leert maken. Deze twee denkbeelden zjjn niet aanvullingslechts van elkaar, maar twee uitdrukkingen van dezelfdezaak. Een transscendentie, die geen immanentie is, is geentransscendentie, maar strak-Mahomedaansche gescheidenheid.Een immanentie, die geen transscendentie is, is geen imma-nentie; God blijft, woont, (manet) niet in de wereld, maaris in haar opgelost tot .een klank. Maar het eerste is danook, waar wij het leven des geloofs ontleden, daar niet inbegrepen: een bloot transscendente God is een wijsgeerige ab-stractie, met geen leven in verband. En het tweede wordtdoor dat leven, hetwelk een betrekking van persoon tot per-soon is, en dus Gods transscendentie eischt (deze toch is metZijn persoonlijkheid identisch) ten stelligste gewraakt. â€” 1) â€žSpinoza en de Idee der Persoonlijkheid", 1876, blz. 197/98,



??? 68 Merkwaardig is, dat we genoemde twee stroomingen (de mo-nistische en de pluralistische) evenzeer in dc Christelijke kerkkunnen aanwijzen. De Oostersche kerk legde den nadruk hierop,dat Christus het leven en de onverderfelijhheid gebrachtheeft, die dood en verderf overwint, terwijl de erfsjwe^(ziendeop de onreinheid der geboorte) daar op den voorgrond staat.Hieruit blijkt de meer monistische opvatting der Oostersche^ kerk, welke opvatting groot gevaar voor mysticisme meebrengt.Daarentegen werd, vooral sedert Tertullianus/m de Westerschekerk de nadruk gelegd op de persoonlijke (individueele) ver-houding tot Ood: Christus\' zoendood met het besef van erf-zonde treedt op den voorgrond. Dat deze richting in een een-zijdig juridische dreigt om te slaan, behoeft geen betoog. â€” TJitde voorafgaande opmerkingen blijkt de groote beteekenis, diehet monisme ook voor de Christelijke wereldbeschouwing be-houdt. We mogen er ons dan ook niet slechts negatief tegen-overstellen maar moeten het, zooals we zeiden, volle rechtdoen wedervaren en mogen het alleen dan bestrijden, wan-neer het, eenzijdig

op de spits gedreven, uitsluiting van hetelement van waarheid, dat het pluralisme in zich draagt,mede zou brengen. Hieraan hebben we ons ook te houden,als we het systeem van Schopenhauer zullen beoordeelen.?’ Het besef, dat al wat leeft hier op aarde, in wezen ?Š?Šn,/ aan lijden en vergankelijkheid onderworpen is, moge hem totI een eenzijdig monistisch pessimisme hebben uitgedreven,het ware te wenschen, dat men over het algemeen beter dendiepen ernst begreep, die zijn stelsel bezielt en groote waardegeeft voor de Christelijke wysbegeerte. We kunnen ons danook niet bevredigd gevoelen, wanneer Dr. W. Scheffer inSchopenhauer\'s aanleg zonder meer voldoende verklaring 0 Yrgl. echter Yolkelt â€žArthur Schopenhauer", 2eAufl., 1901,S. 329: â€žZugleich kann aber keinem Leser Schopenhauers verbor-gen bleiben, dass in seinem Denken eine betr?¤chtliche individualistischeTJnterstr??mung herrscht. An zahlreichen Stellen seiner Werke tritt eineweit ??ber die Erscheinung hinausreichende, sich in den metaphysischenWeltkern erstreckende Bedeutung des Einzelmenschen zu Tage."



??? 69 voor het ontstaan van zijn gedachten-v^ereld meent te vinden,wanneer hij zegt: â€žToch komt het mij voor, dat hij (Scho-penhauer), althans in zekeren zin, waarheid sprak, toenhij zeide: â€žPichte und Schelling stecken in mir, aber ich nichtin ihnen." In zoover deze beiden een ander gestel hadden danhij; in zoover hij zich van hen onderscheidde door bijzonderespontane??teit, door sterke wilskracht, was het in hem geheelnatuurlijk, den wil tot het groote scheppende beginsel derwereld te stellen. En staat in den melancholicus het intellectmin of meer onder de macht der phantasie, als het overwe-gend werkzame vermogen van zijnen geest: zoo was het evennatuurlijk in Schopenhauer, dat hij aan het intellect eensecundaire plaats nevens den wil toewees. Uit dit oogpunt â€”naar mijn oordeel, het eenig ware â€” beschouwd, verschij-nen zijne wijsgeerige beginselen al aanstonds in een twijfel-achtig licht. Wat zal nu op philosophisch gebied den gevoels-mensch beletten, met het gevoel, en den verstandsmensch,met het verstand te handelen; zooals hij met den wil handeldeVoorts schijnt Dr. Scheffer niet van

meening, dat in iedermensch, maar vooral in ieder groot denker, het algemeenmenschelijke zich individualiseert, wanneer hij, min of meercritisch, in een noot hieraan toevoegt: â€žWelken invloedSchopenhauer\'s individualiteit op zijne wereldbeschouwinguitoefende, blijkt uit zijn eigen woorden, W e 11, I, 193: â€žJederist die ganze Welt selbst, der Mikrokosmos, findet beide Seitenderselben ganz und vollst?¤ndig in sich selbst. Und was er alssein eigenes Wesen erkennt, dasselbe ersch??pft auch das Wesender ganzen Welt, der Makrokosmos: auch sie also ist, wie erselbst, durch und durch Wille, und durch und durch Vor-stellung, und nichts bleibt weiter ??brig." â€” Prof. B. Spruytdoet o.i. aan Schopenhauer\'s centrale gedachte evenminvolle recht wedervaren, wanneer hij hem voorhoudt vier ru- 1) â€žArthur Schopenhauer", 1870, blz. 116, 2) Ibidem, blz. 153.



??? 70 brieken van psychologische verschijnselen onder den ?Š?Šnennaam van wil dooreengeward te hebben^). â€”En E. Haymsweinig waardeerend oordeel over Schopenhauer, door Dr.Scheffer (t. a. p , blz. 141/2) met instemming geciteerd, kanons al evenmin voldoen: ,In dem Bereiche strenger Wissen-schaft ist kein Platz f??r ihn. So genial er ist: diese Genialit?¤that sich zu keiner besonderen Virtuosit?¤t, zu keiner bestimmtenwissenschaftlichen oder k??nstlerischen Leistung von dauerndemWerthe zusammengenommen. Wir sind versucht, ihn einenDilettanten im eminenten Sinne des Wortes zu nennen. EinenSchriftsteller haben wir ihn genannt, und den Menschen m??s-sen wir ??berdies als eine â€žMerkw??rdigkeit der Naturgeschichte"bezeichnen. So geh??rt er, wenn es doch eine Kategorie seinsoll, in die Geschichte der deutschen Literatur und steht hierals eine einzige Erscheinung, als eine Earit?¤t da. Man wird ihnvon dort am Ende doch wieder f??r die Philosophie reclamiren,aber die Wahrheit ist: nicht was er gelehrt hat, sondern dasses einmal eine Zeit gegeben hat, in der, nach der Zersetzunggrosser

wissenschaftlicher Systeme, ein lebhaft getr?¤umter undgeistreich ausgef??hrter Traum f??r Philosophie gegolten hat, dasist die Thatsache, welche in Zukunft die Geschichte der Philo-sophie zu erz?¤hlen haben wird." â€” Zoo wordt de kerngedachtevan Sehopenhauer\'s systeem onderschat en ter wille vantegenstrijdigheden en wat al niet, dat zeer zeker daarin is aante wijzen uit het oog verloren. Dat mag niet en we willenons houden aan de uitspraak van J. Volkelt\'s uitnemendboek: ...... Ja es l?¤sst sich geradezu behaupten: will man Sehopenhauer\'s Philosophie behandeln und darstellen, sogeh??rt das blosse Aufweisen von Widerspr??chen in ihr zumLeichtesten und Wohlfeilsten der ganzen Arbeit. Mit dem Auf-weisen der Widerspr??che muss sich das Verstehen derselben â€žVerhandelingen der Aoad. van Wetensch.\'\'lie deel, 3e reeks, blz 89.â€žArthur Schopenhauer", 1864, S. 112 f. Vrgl. hierbij o.a. Palckenberg â€žGeschichte der N. Philosophie\',le Aufl., 1886, S. 419.



??? 71 aus den Triebfedern seines Denkens und seiner Pers??nlichkeitund die "W??rdiging der in und trotz den Widerspr??chen vor-handenen Grr??sse und Wahrheit verbinden.....Es tritt uns ein Geist entgegen, der auf erhabene, grossgepr?¤gte, feierlieheWeltgedanken gerichtet ist; ein Geist, der in schroffem Ver-vsrerfen, im Aufdecken furchtbarer Tiefen sein Eigenth??mlicheshat, der aber auch glaubensstarken, lichtvollen, ??berschweng-lichen Aufschwunges in hohem Grade f?¤hig ist; ein Geist,dem das Irrationale oder doch irrational Erscheinende in derWelt weit mehr zusagt als das logisch Durchsichtige, der aberdoch in vielen St??cken mit hartem Rationalismus urtheilt; einGeist, in dem heftige, elementare Lebensbejahung sich paartmit der Sehnsucht nach dem Frieden der Lebensverneinung;ein Geist, der in naturvollem Dasein ebenso sehr lebt wie inentr??ckter Gedankenwelt; der die freie k??nstlerische Stellungzur Welt ebenso sehr in sich gesteigert hat wie die schwer-nehmende moralische Erfassung des Lebens. Schon diese starkepers??nliche Einheit in Schopenhauer\'s Philosophie h?¤ltmich ab, dem Worte

Windelbands von dem â€žgl?¤nzenden Mo-sa??k" seines Systemes zuzustimmen. Unter den nachkantischenPhilosophen ist vielleicht Schleier mach er derjenige, vondessen System n?¤chst dem Schopenhauerischen am meisten gilt,dass es mehr durch pers??nliche, menschliche, als durch logischeEinheit gebunden ist."ÂŽ). â€” Zoo spreekt men van een groote,met wien men verkeerd en geworsteld heeft, â€” Wanneer we nu tot de kern van Schopenhauer\'s stelseldoordringen, zoo vinden we daar deze universeele gedachte: hetwezen van de wereld hebben we niet te zoeken in de veelheid dervoorstelling maar in den wil, de realiteit. Scheiding van wil en 1) â€žDie Geschichte der neueren Philosophie", Bd. II, 1880, S. 345. 2) â€žArthur Schopenhauer", 2e Aufl., 1901, S.S, 55/6, â€” yrgl, ookS, 328, ÂŽ) Daarom is Schopenhauer te beschouwen als een der voorloopersvan het realisme, dat door Von Hartmann in systeem gebracht, alonze aandacht verdient.



??? 72 voorstelling kan dan ook alleen leiden tot bevredigende oplos-sing van bet wereld-probleem. Alle veelheid is slechts ide??el,slechts schijn, het wezen is de ?Š?Šne wil, die zich objectiveertin deze wereld der vergankelijkheid. â€” We hebben dit alleshier boven wel kort, maar o.i. voldoende uiteengezet en kun-nen dus met onze beoordeeling bij dit punt een aanvang maken. Wij willen ons dan voorloopig bij Schopenhauer aan-sluiten, voor zoover hij, waarschuwend tegen alle abstracties,zich houden wil aan de realiteit, de onmiddellijke werkelijk-heid, die alle vormen draagt en voor h?Št menschelijk denkenslechts aanvaard kan worden in haar dadelijkheid (over descheiding van wil en voorstelling later). â€” Aan den anderenkant echter stellen we ons tegenover hem, voor zoover hij ophet gebied der kennis in dien zin idealist is, dat hij aan tijd,ruimte en causaliteit â€žtrans-suhjectieve" (d. w. z. onafhankelijkvan â€žmijn" bewustzijn; dit woord schijnt ons in dit verbandjuister dan â€žobjectief\') geldigheid ontzegt. We schrijven hiergeen theorie der kennis en kunnen dus niet nader op dezekwestie ingaan, van hoe groot belang ze in

hare consekwenties(gelijk blijken zal) voor het probleem der wilsvrijheid ookmoge zijn. Toch willen we even opmerken, dat Von Hart-mann, transcendentaal realist de inconsekwentie, die S c h o- Wanneer we een definitie van het transcendentaal realisme gevenmoeten, zouden we kunnen zeggen: het tr. real, is de hypothese, dat deop zichzelf subjectief ideale waarnemingswereld en de daaruit logischgeconstrueerde begripswereld de bewustzijnsrepresentajiten zijn van eenwerkelijke wereld van zijnde dingen. â€” Yrgl. o. a. Yon Hartmannâ€žDas Grundproblem der Erkenntniss-theorie", S. 120: â€žDer transcendentaleRealismus l?¤sst die Denk-und Ansohauungsformen zugleich als Eigen-schaften der Dinge an sich (zooals we zagen, bij v. H. een kennistheoretisch, geen metaphysisch begrip, zie boven, bldz. 58, aanm. 4 enâ€žPh. d. TJ." II, S. 171 Anm.-) ihres Daseins und Wirkens, gelten undsieht in den einfachen Sinnesempfindungen zwar nicht Eigenschaften derDinge an sich, aber doch insofern angemessene Bewusstseinsrepr?¤sen-tanten derselben, als sie die komplicirten raumzeitlichen Yerh?¤ltnisseder transcendenten

Ursachen durch ihre einfachen und abgek??rztenqualitativen Wirkungen vertreten." â€” Hij merkt ibidem, S. 125 op:â€žDer transcendentale Realismiis ist und bleibt, wissenschaftlich betrachtet,eine blosse Hypothese und wird trotz seiner praktischen Gewissheitniemals zu einer absoluten theoretischen Gewissheit." â€” Yrgl. voorts



??? 73 penhauer\'s theorie der l??ennis drulit, heeft aangewezen,"We zagen n.L, dat volgens Schopenhauer het verstanduit de zinnelijke gewaarwording (Empfindung) de objectievewereld a.-h. w. opbouwt door die zinnelijke gewaarwording ophaar oorzaak te betrekken In die redeneering nu ligt dezegroote inconsekwentie opgesloten, dat S, spreekt van een ge-ivaarwording, die dus haar ontstaai^aan een^oorzaak buiten onste danken heeft, terwijl hij aan den anderen kant de kategorie dercausaliteit alleen als subjectief bestaande aanneemt, V o n H a r t-mann zegt in deze: â€žDie vor aller Erfahrung stattfindendeLeistung des Intellects besteht nun nach Schopenhauerdarin, dass derselbe die gegebene Empfindung als Wirkungauffasst, die als solche nothwendig eine Ursache haben muss(4 f, W, S, 52), Der Verstand macht sich aus der Empfindung einreales Object (welches aber immer Vorstellung bleibt), indemer die Empfindung auf ihre Ursache bezieht (W. a, W. u, V.I, 527), Die Cardinalfrage ist nun: soll diese Ursache immanentoder transcendent sein ? Die eben genannte Stelle klingt ganz,als wenn das Object durch

Beziehung auf eine ?¤ussere tran- S. 116: â€žDer transcendentale Realismus Ton dem die realistisch inter-pretirte Monadologie kaum noch zu unterscheiden ist, kennt eine einzigetranscendent-reale Welt der Dinge an sich oder Monaden oder Indivi-duen und daneben entsprechend viele subjektiv-ideale Erscheinungswelten,deren Inhalt und Ver?¤nderung durch den in?Ÿuxus physictis der einentranscendent-realen Welt auf jedes Bewusstseinssubjekt jederzeit bestimmtist.. - Over de mogelijkheid â€ždass Raumzeitlichkeit und Kategoriensowohl urspr??ngliche Formen der Welt der Dingo an sich, als auchurspr??ngliche Formen des Anscliauens und Denkens sein k??nnen", vrgl,S. 43. â€?â€” Over den Â?aam, vrgl. V o r w o r t, S. VI: mwcmm^ = innerhalbder Sph?¤re meines Bewusstseins belegen, transcendent ~ jenseits derSph?¤re meines Bewusstseins belegen, transcendental = auf ein Tran-scendentes bezogen. Vrgl. voorts â€žKritische Grundlegung des transc.Real." 3e Aufl., S. 8 f. f. Vrgl. â€žW. a. W. u V." I, S. 527: â€žDenn jede empirische Anschauungist schon Erfahrung: empirisch aber ist jede Anschauung,

welche vonSinnesempfindung ausgeht: diese Empfindung bezieht der Verstand,mittelst seiner alleinigen Funktion (Erkenntniss a priori des Kausalit?¤ts-gesetzes) auf ihre Ursache, welche eben dadurch in Raum und Zeit(Formen der reinen Anschauung) sich darstellt als Gegenstand der Er-fahrung, materielles Objekt, im Raum durcli alle Zeit beharrend, dennochaber auch als solches immer noch Vorstellung bleibt, wie eben Raumund Zeit selbst," â€” Zie verder boven, blz. 1, 2, J



??? 74 scendente ??rsaclie zum transcendentalen werden, d. h. seinemittelbare Eealit?¤t erhalten sollte. Aber Schopenhauertadelt Kant auf das Entschiedenste, dass er die Causalit?¤ttranscendent gebraucht habe (ebenda 516, 529,581,595â€”96),um auf diesem Wege zum Ding an sich zu gelangen: erh?¤ltdieser getadelten Inconsequenz Kant\'s gegen??ber an der ex-clusiv subjectiven oder immanenten Bedeutung des Causalprin-cips fest, als welche niemals den subjectiven Grrund und Boden??berschreiten k??nne (ebd. 516), und belehrt uns, dass diewahre Ursache, welche die Empfindung in der Anschauungbedingt, die Materie (in ihrer concreten Beschaffenheit) sei, undzwar vermittelst ihrer Einwirkung auf das unmittelbare Object(den Leib), das selbst Materie ist (ebd, 10). Der Verstand con-struirt n?¤mlich die supponirte Ursache der Empfindung mit H??lfeder Anschauungsform des ?¤usseren Sinnes als ?¤usseres mate-rielles Object in den Raum hinaus (4 f. W??rz. 52), unddieses materielle Object ist demnach die concreto Gestaltder Materie, welche die Empfindung als Ursache bewirkt.So bleiben wir ganz auf

subjectivem Grund und Boden; dercausalnexus, um den es sich handelt, besteht nur zwischender Empfindung und dem materiellen Object der Anschauungund das letztere ist ebenso immanent, ebensowohl Vorstellungwie die erstere; denn selbst die Materie existirt ja nicht andersals in der Anschauung (W. a. W. u. V. I, 10)." â€” En dangaat Von Hartmann voort: â€ž Wohl selten haben st?¤rkereWiderspr??che auf engerem R?¤ume zusammengedr?¤ngt in einesMenschen Hirn friedlich neben einander gelegen. Der Ver-stand construirt aus der Empfindung das materielle Object,und diese seine mit H??lfe der Empfindung zu Stande gekom-mene Vorstellung soll die Ursache der Empfindung sein ? DasPosterius, das erst aus der Empfindung erwachsen kann, soller zugleich f??r das Prius der Empfindung halten m??ssen,welches dieselbe bewirkt ?...." â€”â€? 1) â€žKritische Grundlegung des transe. Realismus", 3e Aufl., S. S. 86/87.



??? 75 Afgezien dus van Schopenhauer\'s liennis-tlaeoretischstandpunt sluiten we ons voorloopig in dien zin bij hem aan,dat volgens ons de realiteit de werlselijkheid, voor het men-schelijk .denken alleen te aanvaarden is in haar dadelijkheid,dat het menschelijk denken derhalve nooit van de werkelijk-heid in dien zin abstraheeren mag, dat het mysterie van hetgezet-zijn dier werkelijkheid zou worden opgeheven, â€” Overigens kan evenmin Von Hartmann\'s â€žconcreet Mo-nisme" ons bevredigen. Ook zijn stelsel (de naam geeft het reedsaan) blijkt ten slotte monistisch Qn laat geen plaats voor den trans-cendenten God, De onbewuste geest toch met zijn attributen wil envoorstelling^) moet volgens hem geacht worden te zijn, watwy â€žwereld-schepper" zouden kunnen noemen. Natuurlijk kandaarby geen sprake wezen van een persoonlijke betrekkingtusschen den mensch en den transcendenten God en daaromzal Von H a r t m a n n \'s stelsel den Christen, die het ivezender zonde kent als een ego-centrisch streven om zichzelf, denmensch, tot God te maken en de wedergeboorte als een om-zetting van het ego-centrische in het Theo-centrische,

nooitbevredigen. Het is dan ook merkwaardig hoe ?¨n Schopen-hauer ?¨n Von Hartmann^) hier eenzijdig blijken te zijn.Overal, waar er sprake zou kunnen wezen van een transcen-dent God, vaart Schopenhauer uit in een smalen op hetJodendom en, wie Von Hartmann\'s standpunt in dezewil leeren kennen, leze o.a. in zijn â€žDas sittliche Bewusst-sein", 2e Aufl. S. 83/9 â€žDas Moralprincip des g??ttlichen Schopenhauer neemt als realiteit den tvil aan. Wi] gebruiken hetalgemeene woord â€žrealiteit", omdat het ruimer is en dus ook plaatsgeeft voor de opvattingen van hen, die met Schopenhauer\'s wils-theorie niet kunnen meegaan. Vgl. â€žPh, d. U.", 10e Aufl, II, S. 451 f. f. (vooral 457), Onder dit gezichtspunt krijgt de tvedergeboorte natuurlijk een anderkarakter dan Schopenhauer\'s â€žWillensverneinung", Vgl, echter zijn â€žReligion des Geistes", 2e Aufl., S. 219 f.f, en â€žPh,d. U,", 10e Aufl., II, S. 496 f,f,, waar v. H. er ????k tegen waarschuwt,den mensch tot God te maken. ÂŽ) De eerste uitgave had tot titel: â€žPh?¤nomenologie des sittlichen Be-wusstseins. Prolegomena zu jeder k??nftigen Ethik".



??? 76 Willens." â€” Juist de gedachte , om aan (i/en Grod aZZes te kunnengeven en Hem boven alles lief te hebben in heilige levensge-meenschap, is dc kern-gedachte van het Christendom en het isdan ook niet, vv^yl in my niet leven zou de drang naar eenmonistische vs^ereldbeschouwing maar het is op grond hiervan,dat ik my met alle macht verzetten moet tegen het eenzijdigmonistisch streven van Von Hart mann, dat voor het oor-deel, gelegen in het geloof aan een transcendent God, geenplaats laat. Zoo blijkt \'s menschen wereldbeschouwing tenslotte gedragen door zyn persoonlijk leven. Men spreke bijonze opvatting dan ook niet van waan. De wedergeboorte iseen feit en de wetenschap, die met haar rekent, derhalveeen en\'arm^swetenschap zoo goed als de wetenschap, die nietmet haar rekenen kan. Terecht zegt dan ook Prof G. H,Lamers: ,Reeds by de phaenomenologische en psychologi-sche overwegingen .... kan de Christelijke geloofsovertuigingniet zonder invloed blyven, allerminst waar het de beschou-wing van den mensch zeiven betreft, die door het Christen-dom â– â€” in verband vooral met de

opvatting van de zonde â€”in eigenaardig licht wordt geplaatst" We sluiten ons indeze voorts bij Prof. A. Kuyper aan: â€žKrachtens het feitder palingenesie, dat, even als de zonde, ????k op het levenvan ons beivustzijn inwerkt, draagt de(ze) sensus divinitatisnoodzakelijker wijs een ander karakter by hen, die reedsop het erf der palingenesie leven, dan by hen die er nogbuiten of nog tegenover staan, en geeft dus ook aan denwetenschappelyken arbeid op beider terrein een uiteenloopenderichting" Do ware v/ysbegeerte bestaat dan ook niet hierin, 1) Prof. J. II. Gunning Jr. (â€žSpinoza, enz.", 1876, blz. 178): â€žHier iseen ervaring, die elk wie liaar kent, gewisser is dan dat hij zelf stoffelijkbestaat, ondoorgrondelijk, omdat zij op God zeiven terugwijst, maartevens feestelijk helder licht spreidende over het geheele leven, in zijnverleden en zijn toekomst. Een ervaring, die, helaas! veelvuldig slechtsin den vorm eener versteende formule aan de wereld voorgehoudenwordt en dan ophoudt tot haar geweten te spreken." 2) â€žZedekunde", blz. 113. ÂŽ) â€žEncyolopaedie der heilige Godgeleerdheid", I, Voorwoord, blz. V.



??? 77 dat men alle veelheid zoude kunnen opheffen in een eenheidmaar hierin, dat de vi^ijsgcer, zich plaatsend tegenover mensch-heid en wereld als geheel, aan alle elementen van het wereld-probleem recht late wedervarenzeer zeker strevend naarhooger eenheid maar nooit eenzijdig aan die eenheid de veel-heid ten offer brengend. â€žDie Philosophie kann nirgends mehr jthun, als das Vorhandene deuten und erkl?¤ren, das Wesen |der Welt, welches in concreto, d. h. als Gef??hl, Jedem ver- |st?¤ndlich sich anspricht, zur deutlichen, abstrakten Erkennt- %niss der Vernunft bringen, Dieses aber in jeder m??glichen |Beziehung und von jedem Gesichtspunkt aus" â€” ,Primum ;vivere, deinde philosophari." â€” Als van zelf komen we hier dus voor de vraag te staan:â€žwelke plaats hebben we aan het individueele elementin onze wereldbeschouwing toe te kennen?" en deze vraagvoert ons tot de beschouwing Ynn de persoonlijkheid. Men waneniet, dat Von Hartmann de idee der persoonlijkheid teneenenmale heeft verworpen. Volstrekt niet. In zyn â€žKonkret-monistischer Bekenntnis-Entwurf"^) heet het: â€ž......In der bewusst-geistigen Pers??nlichkeit wird

durch die EinwohnungGottes im nat??rlichen Menschen die unbewusste Wesenseinheitbeider zum Bewusstsein erhoben, der ??bersittliche unbewussteZweck im Bewusstsein als sittliches Gesetz widergespiegelt unddie Kraft verliehen zur selbstlosen thatkr?¤ftigen Hingabe desmenschlichen Willens an die g??ttlichen Willensziele, d.h. zurSelbsterl??sung des Menschen von der Schuld eines unmittel-baren Willensgegensatzes gegen Gott." De persoonlijkheid heeftvoor hem dus wel degelijk groote waarde; maar toch is zeslechts phaenomenaal^) en aan het organisme (de hersenen) 1) Schopenhauer, â€žW. a. W. u. V." I, S. 320. â€žReligionsphilosophische Thesen", 68" in â€žEthische Studien", S. 241. 3) Vrgl. â€žPh. d.U.", lOe Aufl. I, S. 4: â€ž____alle unbewussten Func-tionen von Einem identischen Subjecte herr??hren, welches in den vielenIndividuen nur seine ph?¤nomenale Offenbarung hat, so dass alsdann â€ždasUnbewusste" dieses eine absolute Subject bedeutet"; â€” voorts II,S. 159:â€ž .... erst wenn man erkannt hat, dass das Bewusstsein nicht zum



??? 78 gebonden en â€žDie Leitungsf?¤higkeit (tusschen â€ždie functio-nirenden Centralnervenparthien") ist es also in der That, welchedie Einheit des Bewusstseins physisch bedingt, und mit welcherdiese proportional geht" â€?â€” Het is dan ook volgens VonHartmann niet te betwijfelen, â€ždass das allwissende undZweck und Mittel in Eins denkende Unbewusste das Bewusstseineben nur deshalb geschaffen habe, um den Willen von derUnseligheit seines Wollens zu erl??sen, von der er selbst siehnicht erl??sen kann, â€” dass der Endzweck des "Weltprocesses,dem das Bewusstsein als letztes Mittel dient, der sei, dengr??sstm??gliehen erreichbaren Gl??ckseligkeitszustand, n?¤mlich Wesen, sondern zur Erscheinung geh??rt, dass also die Vielheit des Be-wusstseins nur eine Vielheit der Erscheinung des Einen ist, erst dannwird es m??glieh, sich von der Macht des practischen Instinctes, welcherstets â€žIch, Ich" schreit, zu emanoipiren, und die Wesenseinheit allerk??rperlichen und geistigen Erscheinungsindividuen zu begreifen, welcheSpinoza in mystischer Conception erfasste und als die Eine

Substanzaussprach". Vrgl. o.a. S. 259 en C. VII. Vrgl. Ibidem, I, S.S. 58/9: â€žNun wissen wir aber, dass das h??herethierische Bewusstsein von der Integrit?¤t des grossen Gehirns bedingtist (siehe Cap. C. II.), und da dieses zerst??rt ist, sind auch jene Thier e,wie man sagt, ohne Bewusstsein, handeln also unbewusst und wollenunbewusst. Indessen ist das Hirnbewusstsein keineswegs das einzigeBewusstsein im Thiere, sondern nur das h??chste, und das einzige, wasin h??heren Thieren und Menschen zum Selbstbewusstsein, zum Ich kommt,daher auch das einzige, welches ich mein Bewustssein nennen kann." â€”Yrgl. verder Ibidem,1II, S. 164: â€žDie abgeleitete Substanz (der pluralisten,volgens V. H. â€žein in sich Widerspruch voller Begrilf") erweist sichals Nichtsubstanz, sie erweist sich als bestimmte Art und Weise (modus)der Manifestation des Absoluten, oder, wie wir es jetzt nennen, als PM-nomen.... der Individuelle Geist von der einen Seite erst aus den mate-riellen Ph?¤nomenen resultirt. Indem das von der unbewussten Centraisonneausgestrahlte Licht auf die Hohlspiegel der Organismen trifft, wird

esreflectirt und vereinigt sich in dem Brennpuncte des selbstbewusstenGeistes; so entstehen die separaten Centra der individuellen bewusstenGeister, aber mit diesen communicirt das absolute Centrum nicht direct,sondern nur vermittelst der den Organismus (das Gehirn) treffenden unbe-wussten Strahlen (Functionen), die von diesem zum Brennpuncte desBewusstseins reflectirt werden. Von diesen separaten Centren gehen keinejener Functionen aus, die dem unbewussten Regens des Organismus zuge-schrieben werden; sollte also in Bezug auf letzteres auch noch f??r jedesIndividuum ein separates Centrum angenommen werden, so m??sste es einÂ?weites, neben jenem ersten sein (hetgeen Y. H. verwerpt)...." Yrgl. S. 128.We verwijzen hier echter met nadrulc naar v. H.^s latere aanvullingen(vrgl. â€žDie moderne Psychologie", S. 289), waardoor hjj het individua-Usme tot zijn recht wil doen komen. =) â€žPh. d. U.", II, S. 63.



??? 79 den der Schmerzlosigkeit, zu verwirklichen\'\'\'\' Het positievestandpunt, dat de practische philosofie en het leven behoeven,is alzoo â€ždie volle Hingabe der Pers??nlichkeit an den Welt-process um seines Zieles, der allgemeinen Welterl??sungwillen" Van individueele onsterfelijkheid is geen sprake. â€”Wij kunnen ons hiermede niet vereenigen. De waarde derpersoonlijkheid is onmetelijk groot en komt o. i. bij VonHartmann\'s opvatting niet tot haar volle recht. Lijden,zonde-besef, angsten, zielerust, al wat het menschelijk hartkrenkt en verheft wordt individueel doorgemaakt. Een wijs-begeerte , die het uitzicht op een verzinken in het Onbewusteals wereldverlossing zet, zal den mensch als mensch, de mensch-heid in haar geheel daarom nooit kunnen bevredigen en vooralhij, die in de worstelingen met God door zonde en wederge-boorte heen den eeuwigen vrede in zijn hart ervaart, kanhet persoonlyke leven niet maar als louter phaenomenaal be-schouwen Zeer zeker, waar het de verschijning der per-soonlijkheid geldt, willen we onze oogen geenszins sluiten voorhet feit, dat ze gebonden is aan het lichamelijk organisme,in het bijzonder aan de grauwe

hersenschors Ook wij kunnenniet anders dan toegeven, dat het menschelijk individu, phy-



??? 80 siologisch beschouwd, een kolonie van lagere individuen blijktte zijn dat dc deeling der persoonlijkheid, â€ždie Schwan-kungen des Ich" , enz. ons voor groote moeilijkhedenplaatst; maar wie heeft het recht in deze zonder meer deverschijning voor het wezen te houden? Hoe zou de persoon-lijkheid zich kunnen verwerkelijken in den organischen samen-hang der natuur, indien ze niet, van deze zijde gezien,geconstitueerd ware uit de lagere elementen dier natuur?Terecht citeert Mr. J. A. Levy^) in deze dan ook Th.Lipps^): â€žNaar aanleiding van een onderzoek, omtrent hetbewustzijn, behandelt Th. Lipps het substraat daarvan: â€žhetâ€žre??ele Ik", dat met opzet niet nader bepaald wordt: â€žSommigenbepalen ook dit substraat nauwkeuriger; als hersenen of groot-hersenschors. Inderdaad, weten wij , dat bewustzijnsverschijn-selen aan de hersenen gebonden zijn. D. w. z. wij weten, datzij, op deze of gene, niet nadere aan te geven wijze, gebondenzijn aan datgene, wat, voor de zintuigen van een vreemdindividu, onder geschikte omstandigheden, als hersenen ensamenhang van materieele hersenvoorvallen, zich

vertoont.Maar wij weten niet, of in deze werkingen op de zinnen vaneen vreemd individu, en datgene, wat, op grond daarvan, kan somatiselien Constitution, z. B. ein melii\' oder minder reizbares Nerven-system , ein mehr oder minder erregtes Blutleben, nur indirect zur Sprachekommen k??nnen, insofern sie auf das Grehirn influiren." 1) Vrgl. o.a. Von Hartmann â€žPh. d. U.", lOe Aufl., II C. VI;M. Verworn â€žAllgem. Physiologie", 3e Aufl., 1901, S. 59â€”67. â€” Datook Von Hartmann de hoogere individuen niet slechts beschouwt alseen atomistisch aggregaat der lageren, blijkt o.a. uit zijn â€žKategorien-lehre", S. 25/26: â€ž----ich die Synthese als solche f??r etwas andres halte als die verkn??pften Glieder, ..... f??r eine aktive Funktion, die nicht aus dem blossen Zusammentreten der Glieder entspringen kann,und weil die ??bergreifende Einheit nicht aus der Vielheit der Vereinten hervorgehen kann____"; vgl. Bd. III der â€žPh. d. IT.", lOe Aufl. en II, S. 154: â€ž.... wenn im h??heren Individuum noch irgend etwas neu Hin-zukommendes ausser der Verbindung der niederen Individuen enthaltenist, dies nur ein unbeioiisster

Factor sein kann." â€” Vooral zij echter deaandacht gevestigd op â€žDie moderne Psychologie", S.S. 285/92, een uit-nemend overzicht. Vrgl. A. Drews â€žDas Ich, u. s. w.", 1897, S. 238 f.f. â€žHet Indeterminisme (de psychische Causaliteit)", 1901, blz. 167/8. Vrgl. â€žDas Selbstbewustsein; Empfindung und Gef??hl", 1901, S. 39.



??? 81 worden erkend, het geheele wezen van het substraat der psy-chische verschijnselen zich onthult. En aan niemand mag hetontzegd worden, te meenen, dat dit niet het geval is. Wijmoeten daarom ons tevreden stellen te zeggen: het re??ele Ik,of de psyche, is datgene, wat, aan de zintuigen van het vreemdeindividu, in het beeld van hersenen en materieele hersen-processen, zich openbaart, in zooverre juist, het daarin zichopenbaren kan. Wij geven, daarmede, te verstaan, dat hetraadsel des bewustzijnslevens dieper zou kunnen liggen, daneene materialistische hersenphysiologie zich laat droomen". â€”Dit citaat heeft onze volle instemming, voor zoover ook wijons niet bevredigd kunnen gevoelen, waar de empVie in een-zijdigheid dreigt te ontaarden. Gaan we dus eenigszins uitvoerigerop deze kwestie in. Wanneer we dan beginnen met een definitie van het begripâ€žpersoonlijkheid" te geven, dan zouden we willen zeggen: demensch is een persoonlijkheid, omdat hij zich in den stroomder omstandigheden zet als eenheid en zich daarom, hoezeerook afhankelijk van in- en uitwendige omstandigheden, onderalles verantwoordelijk blijft gevoelen

Hoeveel afwijkingener in deze ook mogen voorkomen, allen, die zich door denschijn niet laten verwarren, zullen erkennen, dat het per-soon-zijn , aldus opgevat, ten minste potentieel een algemeen-menschelijk verschijnsel is. Deze eenheid is ook aan het wijsgeerigdenken niet ontgaan. Het zou ons echter te ver voeren, hierbij Het is overbodig te zeggen, dat Von Hartmann\'s opvattingennatuurlek verre boven empirisme en materialisme uitgaan. We hebbenons daarmede dan ook in het bijzonder bezig te houden. De persoonlijkheid is dus, formeel genomen, een algemeen-mensclielykverschijnsel. Het wil ons dan ook voorkomen, dat Prof. Gunning â€žSpi-noza, enz.", blz. 146, aanleiding kan geven, ze te specifiek Christelijkte nemen, wanneer hij zegt â€žOnder â€židee der persoonlijkheid" verstaanwij het groote beginsel door hetwelk het geloof, de Eede van den nieuwenmensch, het samenstel der dingen beheerscht ziet." â€” Meer algemeenPh. J. Hoedemaker in zijn proefschrift: â€žHet Probleem der Vrijheiden het The??stisch Godsbegrip," 1867, blz. 56: â€žDat de persoonlijkheidniet behoeft opgedrongen te worden aan de suhstans â€”- (gelijk in de be-

wijzen van het Godsbestaan geschiedt), â€” maar in het begrip zelf, en met derealiteit ervan gegeven is.,.."



??? 82 in den breede stil te staan, een enkele greep zij voldoende. â€”De eenlieid van ons zelfbewustzijn dan heeft Kant genoemddo â€žurspr??nglich-synthetische Einheit der Apperception", diehij nader aldus omschrijft: â€žIch bin mir also des identischenSelbst bewusst, in Ansehung des Mannichfaltigen der mirin einer Anschauung gegebenen Vorstellungen, weil ich sieinsgesammt meine Vorstellungen nenne, die eine ausmachen.Das ist aber so viel, als, dass ich mir einer nothwendigenSynthesis derselben a priori bewusst bin, welche die urspr??ng-liche synthetische Einheit der Apperception heisst, unter deralle mir gegebenen Vorstellungen stehen, aber unter die sie auchdurch eine Synthesis gebracht werden m??ssen" A, DrewsÂŽ)merkt hierbij op: â€žDie synthetische Einheit der Apperceptionist nicht die subjektive Einheit des Bewusstseins, welche dieempirisch gegebenen Inhalte meines Vorstellungslebens oderdie psychologischen Bestandteile der Erfahrungswelt verbindet.Sie ist vielmehr eine objektive Einheit des Bewusstseins, keineempirische, mit EmpfindungsstofF durchwebte, sondern eine reineoder

transcendentale Apperception, indem sie ja selbst erst denGrund alles Empirischen enth?¤lt. Das Ich, worin ich diesenGrund meiner gesamten Vorstellungswelt erkenne, ist daherauch nicht das empirische Ich, worauf ich bloss die psycho-logischen Inhalte der Erfahrung beziehe, sondern es ist dasreine oder transcendentale Ich, worauf die gesamte Erfah-rung ??berhaupt bezogen werden muss. Trotzdem glaubt Kant,vom Empirischen aus unmittelbar zu diesem Grunde allesEmpirischen hinabsteigen zu k??nnen, und betont er, dassdie blosse Vorstellung Ich in Beziehung auf alle anderen (derenkollektive Einheit sie m??glich macht), das transcendentaleBewusstsein ist" Toch beweert Kant, dat wij ook ons eigen subject slechts Â?) â€žKritik der reinen Vernunft" (Ed. Reelam.), S. S. 661/2. â€žDas Ich, u. s. w.", S. 44. â€” Vrgl. liierbij â€žKr. d. r. V." (Ed. Eecl.),S, 120, f.f. VrgL hierbij â€žKr. d. r. V." (Ed. B.), 8. 127 f.



??? kennen als verschijning en niet naar wat het â€žan sich" is.Ten slotte blijkt dan ook, dat we het â€žIch" in het â€žIch denke"niet als aanwijzing eener re??ele substantie mogen opvattenMerkwaardig zegt Drews in deze, â€ždass Kant nicht aufge-h??rt hat, auch trotz seiner Einsicht in die bloss logischeNatur des Ich an der transcendentalen Apperception in ihremurspr??nglichen Sinne festzuhalten und dass der ganze subjectiv-idealistische Charakter seiner Philosophie letzten Endes nurauf der â€žSubreption des hypostasierten Bewusstseins" *â€?) ruht.Nur weil Kant das Bewusstsein selbst f??r ein Eeales hielt,nur darum wurde ihm alles ??brige Eeale zu einer blossen"Vorstellung innerhalb des Bewusstseins und glaubte er, indiesem Inhalt des Bewusstseins schon die Realit?¤t als solchezu besitzen." Hij zou dan ook â€ždie logische und die realeBedeutung des cogito ergo sum" steeds met elkander verwis-seld hebben â€” Zien we nu, hoe Schopenhauer zich in deze bijKant aansloot en tevens va n hem verschilde. Hy noemt 1) Vrgl. o.a. â€žKr. d. r. V." (Ed. E.), S. 675: â€ž.....wir aueh vom in-neren Sinne zugestehen m??ssen, dass wir dadurch uns

selbst nur so an-schauen, wie wir innerlich von uns selbst afficirt werden, d. i. was dieinnere Anschauung betrifft, unser eigenes Subject nur als Erscheinung,nicht aber nach dem, was es an sieh selbst ist, erkennen." 2) Vrgl. o.a. â€žKr. d. r. V." (Ed. E.), S, 696: â€žMan sieht aus allemdiesem, dass ein blosser Missverstand der rationalen Psychologie ihrenUrsprung gebe. Die Einheit des Bewusstseins, welche den Kategorienzum Grunde liegt, wird hier f??r Anschauung des Subjects als Objectsgenommen, und darauf die Kategorie der Substanz angewandt." â€” Vrgl.R. Falekenberg â€žGeschichte der neueren Philosophie", leAufl., 1886,S. 288 f. ") Vrgl. echter J.H. Fichte â€žBeitr?¤ge zur Charakteristik der neueren Philosophie", 2e Aufl, S.S. 483/4: â€žim wirklichen Bewusstsein.....das stets Fliessende und tJebergehende aller Zust?¤nde desselben in einanderdie immer gegenw?¤rtige Einheit der Pers??nlichkeit.....thats?¤chlich be-kundet. Auch diese Einheit ist von Kant, als durchgreifende Thatsaclie,richtig bezeichnet worden, â€” â€ždas Ich denke muss alle meine Vorstel-lungen begleiten k??nnen\'\'\' â€” : aber so galt es gleichfalls nur, wie

etwasiiusserlich, ja zuf?¤llig jene entgegengesetzten Zust?¤nde Verkn??pfendesdurch den Akt der dazu tretenden Reflexion, nicht als allgegenw?¤rtigdurchdringende Einheit ihres, somit geschlossenen, Mannigfaltigen." Vrgl. â€žKr. d. r. V." (Ed. R.), S. 337. 5) â€žDas Ich, u. s. w.", S. 142.



??? 84 n.l, Kant\'s â€žsynthetische Einheit der Apperception" hetâ€žBrennpunkt der gesammten Grehirnth?¤tigkeit" het â€žEinheits-punkt des Eewusstseins, oder das theoretische Ich" endaarom liomt hij tot de conclusie: Â?Das logische Ich, odergar die transcendentale synthetische Einheit der Apperceptionsind Ausdr??cke und Erl?¤uterungen, welche nicht leicht dienenwerden, die Sache fasslich zu machen, vielmehr wird Manchemdabei einfallen: â€žZwar euer Bart ist kraus, doch hebt ihr nichtdie Eiegel." Kant\'s Satz: â€ždas Ich denke muss alle unsereVorstellungen begleiten" ist unzureichend: denn das Ich isteine unbekannte Gr??sse, d.h. sich selber ein Geheimniss. â€”Das, was dem Bewusstsein Einheit und Zusammenhang giebt,indem es , durchgehend durch dessen s?¤mmtliche Vorstellungen,seine Unterlage, sein bleibender Tr?¤ger ist, kann nicht selbstdurch das Bewusstsein bedingt, mithin keine Vorstellung sein:vielmehr muss es das Prius des Eewusstseins und die "Wurzeldes Baumes sein, davon jenes die Erucht ist. Dieses, sageich, ist der Wille: er allein ist unwandelbar und

slechthinidentisch, und hat, zu seinen Zwecken, das Bewusstsein her-vorgebracht. Daher ist auch er es, welcher ihm Einheit giebtund alle Vorstellungen und Gedanken desselben zusammen-h?¤lt, gleichsam als durchgehender Grundbass sie begleitend..... Er also ist der wahre, letzte Einheitspunkt des Eewusstseinsund das Band aller Funktionen und Akte desselben: er geh??rtaber nicht selbst zum Intellekt, sondern ist nur dessen Wurzel,Ursprung und Beherrscher" Schopenhauer verlegt dus de eenheid van ons â€žik"uit de â€žVorstellung" naar den â€žWille". Daar bij hem alleveelheid echter slechts phaenomenaal, een subjectieve schynis, moeten we voorzichtig zijn en uit zijn conclusie nietopmaken, dat er daarom substantieele â€žIndividual-Willen" 1) â€žW. a. W. u. V." II, S. 314.Ibidem, II, S, 284.Ibidem, II, S. 153.



??? 85 zouden bestaan^): de ?Š?Šne wil is immers van alles de grond.Toch staat bij Schopenhauer de substantieele eenheidvan het organisch individu meer op den voorgrond danbij Von Hartmann en het onderscheid tusschen beideropvatting is hierin te zoeken, dat Schopenhauer op hetgebied der kennis subjectief-idealist is, Von Hartmann echtertranscendentaal-realist: â€žEs k??nnte nun der oberfl?¤chlichenBetrachtung scheinen, dass hier nur dasselbe wie von Schopen-hauer gesagt ist, der auch Raum und Zeit als das prineipiumindividuationis in Anspruch nimmt; jedoch waltet zwischen seinerund meiner Auffassung die Grundverschiedenheit ob, dass beiSchopenhauer Raum und Zeit nur Formen der subjectivenGehirnanschauung sind, mit denen die (erkenntnisstheoretisch-)transcendente Realit?¤t gar nichts zu schaffen hat, dass f??rihn also die ganze Individuation ein bloss subjectiver Scheinist, dem ausserhalb des Hirnbewusstseins keine Wirklichkeitentspricht. Nach meiner Auffassung dagegen sind Raum und Zeitebensowohl Formen der ?¤usseren Wirklichkeit als der subjectivenHirnanschauung, freihch nicht Formen des

(metaphysisch-)transcendenten Wesens, sondern nur seiner Th?¤tigkeit, so dassdie Individuation nicht bloss eine Scheinrealit?¤t f??r das Bewusst-sein , sondern eine Realit?¤t, abgesehen von allem Bewusstsein,hat, ohne darum Vielheit der Substanz zu bedingen" 1) Dat er in Schopenhauer\'s werken echter een meer individua-listisch element is aan te wijzen, zagen we boven, bldz. 9, ook blijft hijmeer bij de individueele verlossing staan dan Von Hartmann, dieeen â€žKosmisch-Mm\'m\'sa/e Willensverneinung" in het uitzicht stelt, ziebeneden, bldz. 93, aanm. 5; â€” vrgl ook â€žPh. d. ??." II, S. 397 f.f.; â€”â€žNeukantianismus, u. s. w.", S. 294. â€” M??bius â€žUeber Seliopen-ha u er," 1899, S. 94, 95: â€žJe ?¤lter er wurde, um so realis-tischer dachte er..... Das ??berzeugendste Beispiel ist Schopen-hauer\'s Auffassung der Individualit?¤t..... In den Parerga sagt er nicht nur, dass die Individualit?¤t im Dinge an sieh wurzelt, sondernauch: â€žwie tief nun aber hier ihre Wurzeln gehn, geh??rt zu den Fragen,deren Beantwortung ich nicht unternehme." (Â§ 116). In den hinterlassenenAufzeichnungen kommt er auf dieses Problem zur??ck und nennt es

dasschwerste aller Probleme. â€žVielleicht wird nach mir Einer diesen Abgrundbeleuchten und erhellen." (â€žNeue Paralipomena", Handschr. Nachlass,Â§ 248, slot), vrgl. hierbij â€žPh. d. U.", lOe Aufl., II, S. 171, Anm. 0 â€žPh. d. U.", lOe Aufl., II, S. S. 258/9.



??? 86 We lichten dit verschil tusschen Schopenhauer en VonHartmann nader toe. â€” Schopenhauer n. 1. vat dematerie op als â€ždurch und durch nichts als Kausalit?¤t....Ihr sein n?¤mlich ist ihr Wirken ...Die causaliteit echtervereenigt de ruimte met den tijd: â€žWir haben .... gefunden,dass im Wirken, also in der Kausalit?¤t das ganze Wesender Materie besteht: folglich m??ssen auch in dieser Raumund Zeit vereinigt sein, d. h. sie muss die Eigenschaften derZeit und die des Raumes, so sehr sich beide widerstreiten,zugleich an sich tragen, und was in jedem von jenen beidenf??r sich unm??glich ist, muss sie in sich vereinigen, also diebestandlose Flucht der Zeit mit dem starren unver?¤nder-lichen Beharren des Raumes, die unendliche Theilbarkeit hatsie von beiden ...." â€” Nu hebben causaliteit, ruimte entijd bij Schopenhauer, gelijk we zagen, sXedhis subjectievebeteekenis, vau een trans-subjectief (objectief) bestaan dermaterie kan bij hem derhalve geen sprake zijn en dus evenminvan re??ele atomen,^) die het (menschelijk) organisme op-bouwen, integendeel: de organische individuen worden

onmid-dellijk door den wil geobjectiveerd Geheel anders (zooals reeds uit de door ons geciteerde plaatsenblijkt) Von Hart mann: als transcendentaal realist kent hijaan tijd, ruimte en causaliteit en dus aan de materie ook een trans- 1) â€žW. a. W. u. Y." I, S. 10. Ibidem, II, S. 11. 3) Zie 0. a. â€žW. a. W. u. Y." II, â€žZu Seite 55." â€” Yrgl. â€žPh. d.U."lOe Aufl., II, S. S. 260/1: â€žDer zweite Punct, in dem ich von Scho-penhauer abweiche, ist der, dass er gar keine Atome kennt, weshalber bei â€žIndividuation der Materie" sich eigentlich gar nichts Bestimmtesdenken kann, weil er nicht sagen kann, was Individuen der blossenunorganischen Materie seien." â€žPh. d. U.", lOe Aufl., II, S. 261: â€žDas dritte ist endlich, dass er(Schopenhauer) die organischen Individuen naiver Weise als ebensounmittelbare Objectivationen des Willens, wie ich die Atomkr?¤fte, be-trachtet, w?¤hrend ich, der oSTaturwissenschaft folgend, dieselben durch Zusammensetzung von Atom-individuen entstehen lasse....." â€” Yi\'gl. hierbij echter â€žW. a. W. u. Y." I, S.S. 341/2.



??? 87 subjectief bestaan toe, en deze materie bestaat dan niet uit on-deelbare stoffelijke atomen maar het atoom moet worden opgevatâ€žKraftpunct" (Atomistischer Dynamismus) Volgens VonHartmann nu zijn deze trans-subjectief bestaande atomende constitueerende elementen van alle, en dus ook van hetmenschelijk, organismeÂŽ). De waan, dat er naast die atomeneen â€žindividual-Wille" als substantie zou bestaan, die zichverwerkelijkt in het (menschelijk-lichamelijk) individu moet be-streden worden: â€žIndem beispielsweise der menschliche Indi-vidualÂ? Wille sich verleiblicht, bildet er sieh einen aus mate-riellen Atomen, also Individuen niederer Ordnung bestehendenOrganismus an; er nimmt also die Stelle eines Herrschersunter diesen Individuen, oder die einer Centraimonade unterden vielen Monaden seines Leibes ein, und hat die letzterenso im Sinne eines organisirenden Princips zu leiten, dass dieConstitution des Organismus genau seinen Charakter wider-spiegelt. Woher soll aber ein Individuum die F?¤higkeit nehnen,die Vorsehung einer Menge anderer zu spielen, oder ihre na-turgesetzm?¤ssigen Functionen im Sinne einer

organisirendenLebenskraft zu dirigiren und zu WM^erfAeÂ? Wanneer V o nHartmann dan ook de vraag stelt: â€ž ... ob wir es miteiner f??r jedes Individuum gesonderten Centraimonade zu thunhaben, oder ob die Functionen des Unbewussten von einem f??ralle Individuen identischen und gemeinsamen Wesen ausge-hen ?" dan blijkt ten slotte, dat het Onbewuste de bron van alle De materie is â€žals subjective Erscheinung der Stoff mit seinen sin-nenf?¤lligen Qualit?¤ten, als objective Erscheinung ein r?¤umlich bestimmterComplex punctueller Atome, als Wesen, das dieser Erscheinung zu Grundeliegt, das All-Eine Unbewusste mit den Attributen Wille und Vorstel-lung; das erste ist die sinnliche, das zweite die physikalische, das drittedie metaphysische Definition der Materie". (â€žPh. d. U.", lOe Aufl. II, S. 260). ?¤) Vrgl. â€žPh. d. F.", C. V. (vooral: lOe Aufl., II, S. 116); â€” en â€žDasGrundprobl. der Erkenntnisstheorie", S. 16 f.f. â€ž.....das Feste an diesen (organischen Individualit?¤ten) sind allein die unorganischen Individuen (Atome), aus denen sie sich erbauen____" (â€žNeukantianismus, u. s. w.", S. 231). *) â€žNeukant. u. s. w.", S.S. 228/9. De

cursiveering is van ons. ÂŽ) â€žPh. de ??.", lOe Aufl., II, S. 154, men kan de vraag ook z???? stellen:â€žweisen die Strahlenb??ndel unbewusst-psychischer Functionen in den



??? organisch-psychisclie individualiteit moet heeten: â€žDas Bandaber, welches Organismus und Bewusstsein zur einheitlichen orga-nisch-psychischen Individualit?¤t zusammenschliesst, â€” die leben-dige Quelle, aus der die Gresetzm?¤ssigkeit des materiellen und be-wusstgeistigen Geschehens in ewig neu gesetzter harmonischerUebereinstimmung entstr??mt,â€”^ das Wesen, welches in beidenSeiten der Erscheinung sich offenbart, das ist das JJnhewusste oderder unbewusste Geist in seiner Doppelnatur von kraftvollem Wil-len und logischer (also auch zweckth?¤tiger) Idee und dieses All,Eine Unbewusste ist es, welches in seiner functionellen Individua-tion als â€žunbewusste Seele" bezeichnet wird" De â€žpsychischeIndividualit?¤ten" zijn volgens Von Hartmann dus te beschou-wen als â€žein Amalgam aus den Innerlichkeiten der den Organi?Ÿ-mus constituirenden Atome und den auf die verschiedenen organi-schen Individualit?¤ten-Gruppen des gesammten Organismus ge-richteten psychischen Functionen des All-Einen . . . ., zeitlichbegrenzte, zwischen Entstehen und Vergehen des Organismus

fal-lende , objeotive Ph?¤nomene ..., denen eine continuirliche Dauernach Analogie der unorganischen Ur-Individuen nicht zuge-schrieben werden kann" De atomen zijn dan te beschouwenals â€žindividualisirte Acte des All-Einen", terwijl â€ždie orga-nisirende Funktion vom All-Einen selbst ausgeht" Zie versoliiedenen Individuen unmittelbar auf ein und dasselbe absoluteCentrum, oder f??hren sie zun?¤chst auf verschiedene relative Centra, underst mittelbar durch diese zu dem allgemeinen Centrum der Welt?" Weverwijzen Mer echter weder met nadruk naar zijn aanvullingen in deze â€žDie moderne Psychologie", S. 288 f.: â€žDie Individualseele ist____kein blosses Summationsph?¤nomen ..., sondern .... ein Mehr und ein inhalt-lich H??heres von psychischer Th?¤tigkeit zu der Summe jener niederenpsychischen Punktionen herzubringt." 1) â€žPh. d. r.", I, S. 433. â€žNeukantianismus, u. s. w." S. 232. Vrgl. o. a. â€žPh. d. ??." II, S.256. Zie ook de z?Š?Šr belangrijke plaats â€žPh. d. U." II, S, 164, bovengeciteerd, blz. 78, aanm. 1, en vooral â€žNeukant, u. s. w.", S. Sl\'if. f. â€” Voor een kort resum?Š

aangaande het wezen der â€žreale Seele",vrgl. Von Hartmann\'s leerling A. Drews â€ždas Ich, u. s. w,\'\'S. 301. f.f. 3) â€žNeukant., u. s. w.", S. 229. â€” Vrgl. voorts o. a. S. 298 f. f. (S. 299 â€žAls---- zweite imssere Bedingung habe ich die G??te der Leitung in den Nervenbahnen f??r die physiologischen, den psychischen Functionencorrespondirenden Nervenschwingungen nachgewiesen." Yrgl. o. a. â€žZurPhysiologie der Nervencentra". Anhang â€žPh. d. ??." I, vooral S. S. 418/19).



??? 89 echter aanmerking 5, slot van bladzijde 87. â€” "Wie kennisgenomen heeft van Von Hartmann\'s systeem, zal het metmij eens zijn, dat het bovenstaande slechts een enkelenblik geeft op de beginselen van dat systeem. Die principienzijn door v. H. naar den tegenwoordigen stand der natuur-wetenschap veelzijdig toegelicht en zoo Â?Speculative Resultatenach inductiv-naturwissenschaftlicher Methode" genoemd. Metdat al blyven ze metaphysisch en Von Hartmann\'s argu-menten tegen het individualisme spitsen zich o. i. dan ook toein twee werkelijk metaphysische bezwaren. In de eerste plaats toch merkt hij op, dat niemand het onbe-wuste subject van zijn eigen bewustzijn direct maar het alleen alsâ€ždie an sich unbekannte psychische Ursache seines Bewusstseins"kent. Derhalve kan niemand met grond beweren, dat deze onbe-kende oorzaak van zijn bewustzijn een andere dan die van zijnnaaste is: â€žMit einem Worte, die unmittelbare innere oder?¤ussere Erfahrung giebt uns gar keinen Anhaltspunct zur Ent-scheidung dieser wichtigen Alternative, die mithin vorl?¤ufig v??lligoffene Frage ist. In einem solchen Falle tritt zun?¤chst derGrundsatz

in Kraft, dass die Principien nicht ohne Nothwen-digkeit vervielf?¤ltigt werden d??rfen, und dass man sich beimangelnder unmittelbarer Erfahrung stets an die einfachstenAnnahmen zu halten habe. Hiernach w??rde ohne Zweifel dieEinheit des Unbewussten so lange supponirt werden m??ssen,als nicht der Gegner dieser einfachsten Annahme sich derihm obliegenden Beweislast zu \'seinen Gunsten entledigt hat.Hierf??r ist uns aber noch kein Versuch bekannt geworden;denn Her hart\'s Satz: â€žWie viel Schein, so viel Hindeu-tung auf Sein" kann olfenbar nur die Vielseitigkeit, abernicht die Vielheit des Seins zu beweisen dienen, da bekannt-lich ein und dasselbe Seiende nach verschiedenen Seiten meis-tens ganz verschieden erscheint" Zeer zeker blijft dea,se??tas voor het ?Š?Šne Absolute reeds oen wonder: â€ždas ewige 1) â€žPh. d. U.", 10e Aufl., II, S.S. 156/7.



??? 90 unergr??ndliche Wunder des Mchtnichtseins, ??ber das keinDenken hinauskommt" maar â€žwenn wir gar die beschr?¤nkteEssenz mit der Asei\'t?¤t der Existenz zusammenleimen wollten,so w??rden wir dies Wunder der Asei\'t?¤t f??r die zahllosenabsoluten Existenzen zahllose Mal statuiren, und wir habenwahrlich an dem Einen (dem Urwunder oder Urproblem)gerade genug" Wanneer daarom Bahnsen tegenover YonHartmann beweert, dat het wonder â€žder Asei\'t?¤t oder derUrspr??nglichkeit des Seins" niets wonderlijker wordt, wanneerhet niet eenmaal maar ontelbare malen voor ons staat, danantwoordt Von Hart mann: â€žDem kann ich entschieden nichtbeipflichten. Das Unglaubliche, Unerh??rte, Unvermuthete undschlechthin Unwahrscheinliche wird um so toller, und drehtunser Gehirn ia um so Schwindelnderen Kreisen, je ??fter essich vor unserm erstaunten Blicke zeigt" En eiders zegt hij:â€žEs bleibt uns dann kein Grund, ??ber die n?¤chstliegende unddurch ihre Einfachkeit sich empfehlende Annahme hinauszu-gehen, dass das Vorstellungssubject oder die psychische Sub-stanz aller

bewussten (und nat??rlich auch unbewussten) Vor-stellungen in der Welt Eine sei" â€” Wij brengen hier tegenin, herhalend, wat we reeds boven aanvoerden: zeer zekerop de studeerkamer ,am gr??nen Tisch" is deze oplossing een-voudiger maar voor hem, die uitging in de straten en stegenen daar zag het lijden en den strijd der menschen, dat altijdindividueel is, voor hem, die door besef van zonde en weder-geboorte de waarde der persoonlijkheid leerde kennen, voorhem is dit beroep op den â€žeenvoud" der oplossing krachte-loos, omdat daardoor een machtige factor in het wereldpro-bleem achteraf gedrongen wordt. â€” We moeten erkennen, dat v. H.\'s tiveede objectie tegenBahnsen\'s individualisme (en, we kunnen wel zeggen, tegen 1) â€žNeukant., u. s. w.", S. 185. Ibidem, S. S. 229/30.3) Ibidem, S. 300.



??? 91 het individualisme in het algemeen) van grooter belang isdan zijn eerste, vpaarmede ze trouwens ten nauwste samen-hangt. Die objectie luidt: â€ž....so bleibt doch Ein Punkt??brig, der bei der blossen Zur??ckweisung einer zahllosenVervielf?¤ltigung des Wunders noch gar nicht zur Sprachegebracht ist, das ist die Homogenit?¤t der Essenz in denvielen urspr??nglichen, und in ihrer ewigen Asei\'t?¤t voneinander ganz unabh?¤ngigen Substanzen"^) en verder: â€žIchweise nur darauf hin, dass, sobald das Eine sich in vielesubstantiell getrennte Theile zerspalten h?¤tte, auch jede Be-ziehung , jedes Verh?¤ltniss zwischen diesen disjectis memhrisdei aufh??ren m??sste, wogegen die Grleichartigkeit der Theilekeinen Einwand begr??nden kann" In het algemeen is danook Von Hartmann\'s meening, dat: â€žGesetzt den Falln?¤mlich, das die ph?¤nomenale Getrenntheit der Individuennicht bloss auf einer Vielheit von Functionen des ihnen zu Grundeliegenden Wesens, sondern auf einer Nichtidentit?¤t des Wesens,auf einer Vielheit seiender Substanzen beruhte, so w?¤ren unterden Individuen keine realen Relationen m??glich, wie sie dochthats?¤chlich

bestehen â€” Een en ander staat in nauw verbandmet V. H.\'s theorie der kennis, het transcendentaal realisme (in-fluxus physicus, cf boven, blz. 72, aanm.) maar ten slotte isde kwestie, of we aan het menschelijk individu suhstantieelebeteekenis moeten toekennen, of dat de persoonlijkheid slechtsphaenomeen van het Al~eene zou zijn, alleen op metaphysischgebied uit te maken. Op gevaar af van te uitvoerig teschijnen moeten we dus nog een oogenblik bij v. H.\'s meta-physische beginselen stil staan. De vraag, die ons hier bezighoudt, is ook voor het probleem der vrijheid van groot ge-wicht en eischt dus onze volle aandacht, â€” Von Hartmann\'s metaphysiea nu hangt met zyn 1) Ibidem, S. 230, Ibidem, S, S, 280/1.=\') â€žPh. de U.", 10e Aufl., II, S. 162, - Vrgl. verder o. a. S. 453 f.



??? 92 atomen-leer onmiddellijk samen Zooals we zagen, is hijeen voorstander van het atomistisch dynamisme: de atomenzijn op te vatten als â€žKraftpuncte". Bij het begrip hrachthebben we dan te onderscheiden â€ždas Streben sef??s^ als reinenActus" en â€ždas, ivas erstrebt ivird als Ziel, Inhalt oder Objectdes Strebens" Het streven der hracht echter is wil,*")welks inhoud of object gevormd wordt door de onbewustevoorstelling van datgene, waarnaar gestreefd wordt: â€žDieAeusserungen der Atomkr?¤fte sind also individuelle Willens-acte, deren Inhalt in unbewusster Vorstellung des zu Leis-tenden besteht. So ist die Materie in der That in Wille undVorstellung aufgel??st.\'\'\'\' Wanneer we nu naar de verhoudingvan deze â€žAtomwillen" tot de ruimte vragen, dan blijkt,dat ze, als â€žWille" en â€žVorstellung", onruimtelijh moetenzijn: â€žKurz und gut, Wille und Vorstellung sind beide un-r?¤umlicher Natur, da erst die Vorstellung den idealen Raum,erst der Wille durch Realisation der Vorstellung den realenRaum schafft. Hieraus folgt, dass auch der Atomwille oderdie Atomkraft nichts R?¤umliches sein

kann, weil sie, wie De atomen-leer is van het grootste belang voor ieder systeem. Wewerken dit hier niet nader uit. Alleen zij er op gewezen, hoe voordengene, die stoffelijke ondeelbare atomen aanneemt, Yon Hartmann\'sgeheele stelsel waardeloos wordt. Zie boven, bldz. 86, 87. 3) Yrgl. voor het volgend overzicht: â€žPh. de ??.", 10e Aufl., II, S.S. 117/23. i) Yrgl. Ibidem, I, Cap. A. lY. ÂŽ) Yrgl. â€žDas Grundproblem der Erkenntnisstheorie", S. 20; â€žPh. d. ??.",II, S. 121: dat â€žder gemeinschaftliche Durohschnittspunct aller Aeusse-rungen des Atomwillens" â€žetwas rein Ideelles", â€žImagin?¤res" is en â€žnurmit einer grossen Licenz des Ausdruckes der Sitz des Willens oder derKraft genannt werden kann; denn dass einzig R?¤umliche an der ganzenSache sind die Kraft?¤usserungen, welche nie und nimmer den gemein-samen Durohschnittspunct erreichen, indem dieser immer nur in ihreridealen Verl?¤ngerung liegt. Trotzdem muss dieser Punct ein hestimmterim Verh?¤ltniss zu allen ??brigen sein (denn zum oder im blossen R?¤umegiebt es keinen bestimmten Punct), da nur so die Lage der

Kraft?¤usse-rungen zu einander eine bestimmte sein kann, d. h. also die Entfernungdes idealen Durchschnittspunctes von allen ?¤hnlichen Durchschnittspunctenist bestimmt. Daraus folgt nat??rlich, dass diese Entfernung sich auch?¤ndern kann, d. b. dass der Punct bewegungsf?¤hig ist."



??? 93 Schelling sagt, extensione prior ist" En dan volgt de con-clusie, waarom het hier gaat: â€žNachdem wir als das r?¤um-lich Reale nur die Opposition, das Widerspiel der Actionenerkannt, die Kr?¤fte selbst aber als etwas slechthin Ur?¤um-liches begriffen haben, verschwindet jeder Grund, Wille und Yor-stellung im ewig Unr?¤umlichen in eine zahllose Vielheit von Ein-zelsubstanzen zu zersplittern, und zwingt vielmehr die Unm??glich-keit des Aufeinanderwirkens solcher isolirten und ber??hrungs-losen Substanzen zu der Annahme, dass die Atome ebenso wie alleIndividuen ??berhaupt blosse objectiv-reale Erscheinungen oderManifestationen des All-Einen sind, in welchem, als in ihrer ge-meinsamen Wurzel, ihre realen Beziehungen zu einander sichvermitteln k??nnen (vrgl. Cap. C. VII en XI)". Von Hart mannkomt dus bij zijn atomen-leer tot den â€žletzten ohnehinunvermeidlichen Schritt zum metaphysischen Monismus"en zijn monisme bestaat dan, we zagen het, hierin, dathet â€žEine Ueberseiende, welches alles Seiende ist" gekarak-teriseerd moet worden als â€žreiner, unbewusster (unpers??n-licher, aber unteilbarer, also individueller) Geist" met

deattributen wil en vowstelling van welk E?Šne de individuenslechts phaenomena zijn. â€” Het ligt nu voor de hand, dat hij, die niet mee kangaan met Von Hartmann\'s monisme, â€” en dus ookniet met zijn geloof^\'), dat de wereldverlossing (der gr??sst- Voor den tijd vrgl. o.a. â€žGrundproblem", S. 20: â€žJedes Kraftoentrummuss eine bestimmte Lage im Verh?¤ltniss zu allen andern, oder einenOrt haben, und die Art seiner Ortsver?¤nderung im Verh?¤ltniss zuallen andern muss ebenfalls bestimmt sein. Ort und Ortsver?¤nderungsind zun?¤chst r?¤umliche Bestimmungen; da aber jede Lagenbestimmungim System nur f??r einen bestimmten Zeitpunkt gilt, und jede Ortsver?¤n-derung oder Bewegung den Begriff der Geschwindigkeit in sich schliesst, sosind sie ebensowohl zeitliche Bestimmungen"; â€žNeukant. u. s. w." S.S.317/18: â€žDie E?¤umlichkeit kann nur als Inhalt einer (bewussten oder unbe-wussten) Anschauungsiunation gesetzt werden, die Zeitlichkeit haftet hin-gegen jeder Function jeder Th?¤tigkeit, Beth?¤tigung oder Action als solcherschon an, gleichviel, worin sie bestehe"; vrgl. â€žPh. d. U.", I, S.S. 298/300en II, S. 161. 2) â€žPh. d. U.", II,

S. 457. ÂŽ Ibidem, S. 453. *) Er wordt, ibidem, S. 397, terecht door hom van geloof g^s^voken.



??? 94 m??gliclie erreichbare Gl??cksehgiteitszustand, n?¤mhch derder Schmerzlosigkeit ) daarin zal bestaan, dat het On-bewuste in zijn v????r-wereldlijke rust terugkeert ; â€” in hetzooeven door ons behandelde punt zijn principieel verschil metVon Hartmann te zoeken heeft. Het is dan ook onzeovertuiging, dat v. fl. in zijn metaphysica verder gaat danwij gaan mogen: ons geloof aan een transcendent God, dietevens de realiteit der wereld zet, is niet het geloof vanV. H. aan een onheicusten, absoluten geest. In de realiteit,door God gezet, zijn we in dien zin aan de grens van onsmenschelijk kennen, dat we haar niet mogen opheffen. Wezien dan ook niet in, dat het (transcendentaal) realisme nood-zakelijkerwijze tot een monistische wereldopvatting leiden moet:men kan o. i. wel degelijk een re??ele werking der objectieve(trans-subjectieve) wereld op het subject aannemen en daarbij blijven staan zonder zich ten slotte tot eenzijdig monismete laten uitdrijven. Zonder in bijzonderheden te treden willen we hier alsonze opvatting aangeven, dat de mensch {mikrohosmos), dein den Makrokosmos objectief uitgedrukte

gedachten Gods(die dus voor den mensch ook trans-subjectief bestaan heb-ben nadenkend, zich naar zijn wezen (Gods beeld) ont- 1) Ibidem, S. 396. Ibidem, S. 401: â€žF??r Denjenigen, welcher den Begriff der Ent-wickelung gefasst hat, kann ea nicht zweifelhaft sein, dass das Ende desKampfes zwischen dem Bewusstsein und dem Willen, zwischen demLogischen und Unlogischen nur am Ziele der Entwickelung, am Ausgangdes Weltprocesses liegen kann; f??r Denjenigen, welcher Yor Allem ander All\'Einheit des Unbewussten festh?¤lt, ist die Erl??sung, die Umwen-dung des Wollens in \'s Mchtwollen, auch nur als All-Einiger Act,nicht als individuelle, sondern nur als Kosmisch-tf wwersaZe Willens Ver-neinung zu denken (men lette hier op het verschil tusschen Schopen-hauer en v. H., de eerste bleef, we zagen het boven, bldz. 84, aanm. 2, meerbij de individueele verlossing staan), als der Act, der das Ende desProcesses bildet, als ?Šev j??ngste Augenhlich, nach welchem kein Wollen,keine Th?¤tigkeit, â€žkeine Zeit mehr sein wird." (Off. Joh. 10, 6). â€”G. Knau er: â€ždas Facit aus E. v. Hartmann\'s

Philosophie des Unbe-wussten," 1873, S. 28 f. f. deelt onze bezwaren tegen v. H.\'s teleologie,maar doet overigens o. i. aan zjjn diep-doordacht stelsel te kort. Vrgl. hierbij desverkiezend v. Hartmann â€žTr.Realismus", 3e Aufl.,S. S. 111/12.



??? 95 wikkelt. â€” Moet er by deze opvatting â€žein unerkl?¤rlicherRest" (â€žPh. d. U." II, S. 123) overblijven, we kunnen onsdat getroosten , overtuigd als wo zijn, dat we nooit een con-stitutief element van het wereldprobleem (het menschelijk in-dividu, de concrete persoonlijkheid) aan het andere (het besefvan de ?Š?Šnheid der dingen) mogen ten offer brengen. We hebbenhet mysterie van de realiteit [laten we het met Von Hart-mann het â€ž .... unergr??ndliche Wunder desNichtnichtseins"^),waarboven geen menschelijk denken uit komt, noemen], waarinalle verschijnselen ????k de persoonlijkheid gegrond zijn, teaanvaarden:, en kunnen er niet achter grypen of ervan abstra-heeren zonder in Panthe??sme of Athe??sme te vervallen. Wewillen ons geenszins ontveinzen, dat er aan onze opvattinggroote bezwaren, ook door v. H. herhaaldelijk aangewezen,verbonden zyn en dat ernstig nadenken en voortgezette studienog veel zullen moeten aanvullen; maar, voor zoover we metons denken gevorderd zijn, konden die bezwaren, ja ook hetin ons zelf zoo sterk levend monistisch besef, ons inzicht nietveranderen. Hoe machtiger de idee der persoonlijkheid

dendenker aangrijpt, hoe onoplosbaarder hem het mysterie derindividualiteit moet toeschijnen. Men heete onze redeneeringdan ook niet â€žerbaulich", ze maakt slechts ernst met de dingen. â€”We blijven dus het menschelijk individu beschouwen als â€žNeukantianismus, u. s. w.", S. 185, boven, blz. 80. â€”- Wij herinnerenhier tevens aan de â€žoreatio prima" der Dogmatiek. 2) Yrgl. J. H. Fichte: â€žAnthropologie", 2e Aufl., 1860, S.S. 118/19(vrgl. echter v. H. â€žPh. d. U.", TI, S. 159): â€žW?¤re nun demungeachtet dieserIndividualismus nur Sehein und L??ge, so ist von Rechts wegen an einesolches behauptende Psychologie die Anforderung zu stellen, die seltsameT?¤uschung zu erkl?¤ren, -wie wir in unserm Â?mm??feZ&arm Bewusstsein unsniemals als ein allgegemeines Wesen f??hlen, wie ganz im Gegentheil jederErkenntniss-, Gef??hls- und Willensact, ja die ganze Geschichte unsers Selbst-bewusstseins auf h??chst energische Weise dieGeschiedenheit der Individuen, also die Realit?¤t des Individualismus beurkundet;"â€” S. 121: â€ž.....wie sehr wir auch es versuchen, durch metaphysische Abstraction in jene All-gemeinheit des Geistes uns

hinaufzuschrauben, der nat??rlichen Wirkungunsers Selbstbewusstseins ??berlassen, sinken wir unabl?¤ssig Zur??ck aufden Standpunkt des Individualismus und zur Zuversicht auf denselben." â€”P. Bierens deHaan, â€žHoofdlijnen eener Psychologie met metafysischenGrondslag", 1898, blz. 4: â€žAangaande den grond van ons wezen besefifen



??? 96 een willend-voorstellend wezen van meer dan pJiaenomenalebeteekenis en verschillen in deze van Schopenhauer zoowelals van Von Hart mann. Dit menschelijk individu verwer-kelijkt zich in de realiteit, door God gezet en waarvan hetmenschelyk denken niet abstraheeren kan zonder tot verminktebeschouwingen te komen, In die realiteit nu zgn drie trappen,indien we het zoo mogen noemen, te onderscheiden: de anorga-nische , de organische wereld en de menschelijke individuen (per-soonlykheid). We kunnen hier niet ingaan op de vraag, of mende anorganische en de organische wereld uit ?Š?Šn principe kanverklaren , maar sluiten ons in elk geval, waar het de per-soonlijkheid betreft, aan bij I, H. Pichte\'s woord: ,Jedeh??here Wesensstufe in der Natur ist ein solcher neuer Anfangund macht ein neues Erkl?¤rungsprincip n??thig^)." Dat diepersoonlijkheid een eigen â€žErkl?¤rungsprincip" vereischt, hebben wij, dat hij moet zijn individueel, wij hebben het besef een individueelbestaan te voeren, een individualiteit, een ik-heid te zijn. En wel bestaatdie ik-heid niet als voorstelling, maar het voorstellende in ons is

eenik-heid." â€” Over het â€žEinmalige" der Persoonlijkheid vrgl. Dr. "W. Win-delband â€žGeschichte und Naturwissenschaft" (rectorale rede, Strassburg,1894), 2e Aufl., 1900, S. 22. Ter voorkoming van misverstand vermijden wehet yf ootc ? . suhstantie,dat b.v. verworpen wordt door Ch. Renouvier â€žLe Personnalisme",1903, pr?Šface, p. YI, YII: â€žC\'est donc sous l\'aspect de la personnalit?Šque nous devons rationnellement nous repr?Šsenter la synth?¨se totale desph?Šnom?¨nes et d?Šfinir le monde r?Šel, le monde vivant. L\'Inconditionn?Š,la Substance, les Noum?¨nes sont des abstractions, de pures fictions in-tellectuelles." â€” YrgL voorts Mr. J. A. Levy â€žHet Indeterminisme" (depsychische Causaliteit), 1901, bldz. 101: â€žDe â€žsubstantie" der ouderepsychologie, heeft de nieuwere vervangen, door het empirische suhj eet....(Wundt)." (YrgL bldz. 138). â€” P. Bierens de Haan, t. a. p., bldz.69^): â€žEigenschap, toestand en verschijnsel zijn alle drie akcidenties enals zoodanig na verwant; tegenover alle drie staat gelijkeljjk het dingals substantie ...." â€” Belangrijk blijven in deze nog steeds de werkenvan I. H.

Fichte (cf. Drews â€ždas Ich", S. 221 f. f.; Yon Hart-mann â€žPh. d. U.", I, S. XI) vrgl. b.v. â€žZur Seelenfrage," 1859, S. 23;â€žAnthropologie," 2e Aufl., vooral S. S. 102, 3, S. 183; â€žPsychologie" 1864,I, S. 21. â€” Tegenover het eenzijdig empirisme van onzen tijd leze menvoorts Erdmann\'s â€žLeib und Seele" (Ed. Bolland, 1902), waarmedewe ons overigens niet vereenigen kunnen. Dit zou ons leiden tot de kwestie van het vitalisme, vrgl. o.a. G. B u n g e :â€žPhysiol. Chemie. Erste Yorlesung". 3) â€žAnthropologie", 2e Aufl., 860, S. 158.



??? 97 we liier boven voldoende als onze meening kenbaar gemaakt:we zouden de persoonlijkheid willen noemen het tweede my-sterie (naast het mysterie der physische realiteit) , dat zichbij de beschouwing van het wereldprobleem aan ons opdringt.Zeer zeker is de persoonlijkheid in haar verschijning ge-bonden aan het organisme van ons lichaam en dit organismeis ten slotte te herleiden tot een veelheid^), maar in dieveelheid is de persoonlijkheid als eenheid (een integreerenddeel van het wereldprobleem) niet op te lossen. De persoon-lijkheid is als samengevlochten met de natuur en gegrond inde physische realiteitÂŽ) maar treedt in die realiteit in als eenverschijnsel van z?Š?Šr bij zonderen aard, dat zich zonder meeruit die realiteit niet laat verklaren. We zijn er dan ook vanovertuigd, dat het monisme (hoe machtig het zich ook aanons persoonlijk opdringt) het probleem der individualiteit nooittot rust kan brengen. â€” Ten slotte een enkel woord over het begrip â€žgeest". In onsvorig hoofdstuk^) wezen we er reeds op, dat dit begrip dikwylsmisbruikt wordt voor allerlei ledige abstracties en dat we onsvan die abstracties

willen vrij houden. De mensch is onver-brekelijk met de natuur verbonden, zijn wezen is op zulk eenwijze in de physische realiteit gegrond, dat abstracte theorie??nalleen kunnen dienen om helder inzicht in deze te ver-vluchtigen tot woordenspel. Het wil ons dan ook voorkomen,dat we het begrip â€žgeest" beschrijvend winnen moeten. Zeer Kant, â€žKritik der prakt. Vernunft" (Ed. Eeclam.), S. 105, zegtâ€žEs kann nichts Minderes sein, als was den Menschen ??ber sichselbst (als einen Theil der Sinnenwelt) erhebt, was ihn an eine Ordnungder Dinge kn??pft, die nur der Verstand denken kann, und die zugleichdie ganze Sinnenwelt, mit ihr das empirisch-bestimmbare Dasein desMenschen in der Zeit und das Ganze aller Zwecke (welches allein solchenunbedingten praktischen Gesetzen, als das moralische, angemessen ist)unter sich hat. Es ist nichts anders als die Pers??nlichkeit....." Vrgl. hierbij J. H. Fichte, a.a.O., S. 207. Vrgl. J. H. Fichte, a a. 0,S. 183: â€žWas die Seele im Unterschiedevon dem andern Eealen auch ??brigens sei, an den nothwendigen Bedin-gungen alles Realen wird sie sicherlich theilnehmen." Zie

boven, blz. 55, 56. 7



??? zeker valt de menschelijke geest met het â€žik" samen; maarwe moeten dit â€žik" concreet en niet abstract-algemeen nemen:â€žEbenso wenn ich sage: Ich: meine ich Mich als diesen alleAnderen ausschliessenden, aber was ich sage, Ich, ist ebenjeder, â– â€” Ich, der alle Anderen von sich ansschliesst. ~Kant hat sich des ungeschickten Ausdrucks bedient, dassIch alle meine Vorstellungen, auch Empfindungen, Begierden,Handlungen u, s. f. begleite. Ich ist das an und f??r sich All-gemeine, und die Gemeinschaftlichkeit ist auch eine, abereine ?¤usserliche, Form der Allgemeinheit. Alle anderen Menschenhaben es mit mir gemeinsam, Ich zu sein, wie es allen meinenEmpfindungen, Vorstellungen u. s. f. gemeinsam ist, dieMeinigen zu sein. Ich aber abstrakt als solches ist die reineBeziehung auf sich selbst, in der vom Vorstellen, Empfinden,von jedem Zustand, wie von jeder Partikularit?¤t der Natur,des Talents, der Erfahrung u. s. f. abstrahiert ist. Ich istinsofern die Existenz der ganz abstrakten Allgemeinheit, dasabstrakt Freie, Darum ist das Ich das Denken als Subjekt,und indem Ich zugleich in allen meinen

Empfindungen, Vor-stellungen , Zust?¤nden u. s, f. bin, ist der Gedanke allent-halben gegenw?¤rtig und durchzieht als Kategorie alle dieseBestimmungen"^). Hij, die doorziet, hoe onze geheele wereld-opvatting beheerscht wordt door de vraag aangaande de iden-titeit van wil en voorstelling, welke vraag ten slotte neer-komt op de kwestie, welke beteekenis we aan het concretehebben toe te kennen, zal het met ons eens zijn, dat naderebehandeling van dit punt alleen een proefschrift waard zouwezen. We komen in het volgende hoofdstuk kort op dezekwestie terug, omdat ze tevens van het grootste belang isvoor het probleem der wilsvrijheid. Hier alleen een uitspraakvan den jongen Pichte: â€žDas .endliche Ich" soll derâ€ždaseiende Widerspruch" sein, der â€žGeist" dagegen sei dieMacht, innerhalb der Entwickelung des Bewusstseins â€ždies Â?) Hegel, â€žKleine Logik" (Ed. Bolland), S. 33.



??? 99 Nichtige als nichtig zu setzen\'" und aus ihm â€ždie vern??nftigeAllgemeinheit hervorzubringen". Das â€žIch" ferner sei daserste Zeichen und der Ausdruck dieser im endlichen Subjectewaltenden Allgemeinheit; Ich = Ich ist formeller Ausdruckder â€žallgemeinen Vernunft". Da dieser ganze Process inner-halb unsers Bewusstseins vorgehen, ja den einzigen Inhaltdesselben bilden soll, so muss nothwendig angenommen werden,dass dieser Inhalt auch als Thatsache unserm Bewusstseingegenw?¤rtig, ja das Allergewisseste f??r dasselbe sei. Dasgerade Gegentheil davon findet statt. In allen bezeichnetenPunkten widerspricht die Aussage des sich selbst ??berlassenenBewusstseins jener Auffassung auf das entschiedenste ... Wanneer we dan het begrip â€žgeest" nader omschrijven zul-len, moet het ons geheele willend^ (gevoelendÂŽ)) en voorstel-lend leven omvatten en valt dus samen met onze persoonlijk-heid als geheel genomen. Die persoonlijkheid nu zet zich (alseenheid) centraal in haar verhouding tot God (religie), wederomcentraal in haar verhouding tot medemensch en natuur (zedelijk-heid), ze neemt

kennis van de vaste vormen en wetten, waarinen waarnaar de realiteit zich openbaart (wetenschap), ze be-schouwt het wereldprobleem als geheel (wijsbegeerte), ze houdtzich bezig met de concrete verschijning der realiteit (kunst).Het begrip â€žgeest" is dus veel omvattend en geenszins vande zinnelijkheid, van de natuur (de dadelijke openbaring derrealiteit) af te scheiden. â€” Het komt ons daarom minder juistvoor, wanneer Prof R. Eu eken het in de â€žmittelalterlicheVorstellungsweise" laakt, dat â€žDas Charakteristische dieser 1) â€žAnthropologie", 2e Aufl., S. 133. â€” In het bijzonder houdt Fichtezich met He ge I\'s philosophie bezig in zijn: â€žDie Idee der Pers??nlich-keit und der individuellen Fortdauer", 1834. Drews â€ždas Ich, u. s. w.", S. 180, ziet in â€ždasGef??hl" â€ždenKeimund die "Wurzel auch unserer Erkenntniss-elemente" en zegt dan, S. 181:â€žLust und Unlust n?¤mlich, als die beiden Pole des Gef??hls, sind Affek-tionen , Bestimmungen oder Zust?¤nde des Willens____"; vrgl. voorts Von Hartmann â€žPh. d. ??.", lOe Aufl., I, â€žDas Unbewusste im Gef??hl",S.S. 210/24; ook Schopenhauer: â€žW.

a. W. u. Y." I, Â§ 11 en bovenblz. 15, aanm. 3.



??? 100 Vorstellungsweise..... war die Bindung aller geistigen Reali-t?¤t an ein sinnliches Element, das Unverm??gen, geistige Gr??ssenohne eine sinnliche Verk??rperung als wirklich anzuerkennenHet gevaar, om door dergelijke uitspraken tot een eenzijdigeaccentueering van het â€žGeistes-lehen" te komen ligt voor dehand. Merkwaardig is dan ook, dat de realist er altijd toeneigt, de zinnelijkheid onder het begrip â€žgeest" te subsumeerenZeer zeker, de â€žgeest" treedt ordenend op, ook op het gebiedvan het zedelijke leven en zal zich dus tegen bandelooze zin-nelijkheid (nu opgevat in uitsluitend medelijken zin) verzettenmaar zijn bestaanswijze buiten het zinnelijke (het re??ele) om,is eenvoudig niet aan te wijzen voor het menschelijk denken.â€”Gaan we van den menschelijken geest over op het begrip geestin het algemeen, dan verstaan we daaronder de gedachten Godsin haar objectief (makrokosmisch en dus voor den menschtrans-subjectief kunnende blijven) bestand, welke gedachtendoor den menschelijken geest sw&Jeci??e/\'(mikrokosmisch) wordengereflecteerd. â€” Met deze

enkele aanwijzingen moeten we volstaan. Hoeschetsmatig dit hoofdstuk ook moge wezen, de punten, waaromhet gaat, achten wy voldoende in het Kcht gesteld. â€” â€žThomas von Aquino und Kant, ein Kampf zweier Welten",1901, S. 9. Met betrekkelijke achterstelling o. a. van wat wg â€žw^etenschap"noemden, zie vorige bladzijde. ?¤) Yrgl. o.a. J. H. Fichte, â€žAnthropologie", 2e Aufl., S.S. 266/7;Yon Hartmann â€žPh. d. TJ.", I, S. 215: â€ž.... auch das Sinnliche, in-sofern es eben Empfindung ist, ruht schon auf dem geistigen Boden derInnerlichkeit, und auch das Geistige, insoweit es das Beivusstsein erf??llt,bildet nur die Bl??the des Baumes der Sinnlichkeit, auf dem es erwachsenist, und von dem ea sich niemals losreissen kann"; vrgl. â€žReligion desGeistes", 2e Aufl., S. 204. Op zijne wijze Giordano Bruno â€žYon der Ursache, dem Principund dem Einen", Duitsche vertaling van A. Las so n, 3e Aufl., S. 38â€ž.....Kann doch die geistige Substanz nimmer von der materiellen ??ber-wunden werden, sondern h?¤lt vielmehr diese in Schranken."



??? HOOFDSTUK HI. De transcendentale Vrijheid. Dit alles moest voorafgaan, opdat we nu het probleem derwilsvrijheid in zijn diepte zouden kunnen peilen^ De opvattingaangaande de persoonlijkheid toch is van de grootste beteekenisvoor het standpunt, dat men met betrekking tot dit probleeminneemt. â€” "Wie b.v. met Prof. Ziehen het â€žIk" eigenlijk maakttot een aggregaat van â€žEmpfindungen" en â€žVorstellungen"kan aan de persoonlijkheid als eenheid geen groote waardetoekennen. Prof. Ziehen noemt â€ždieses einfache Ich", â€” uit-sluitend psychologisch beschouwd (afgezien van zyn â€žtiefeerkenntnisstheoretische Begr??ndung"), â€” dan ook slechts ,einetheoretische Fiction" Dat er bij zulk een opvatting vanwilsvrijheid tevens geen sprake kan zijn, is duidelyk. Immers, demensch is geheel gedetermineerd door de wetmatige opeenvol-ging van die gewaarwordingen en voorstelling en erx â€žDas Wollenbezeichnet also eine seelische Situation, welche ausschliesslichdurch ganz bestimmte Vorstellungen uud Gref??hlst??ne gekenn-zeichnet ist. Der alte Wahn f??r das Wollen eine ganz einfachepsychologische

Definition geben zu wollen muss endlich fallen" Met nadruk wijzen we erop, hoe het wortel-^qi^cKA tusschenZiehen\'s psychologie en een dergenen, die â€žder alte Wahn" 1) â€žLeitfaden der PhysioL Psychologie", 6e Aufl., 1902, S. 209f. 2) Ibidem, S. 210. Ibidem, S.S. 252/3 en even van te voren: â€žDer Ausdruck: â€žichwill" bezeichnet also zun?¤chst den objectiven Status quo unsei-es G-ehirnsund zwar speciell die Constellation der latenten Yorstellungen, nichtnur das subjective Bewusstsein eines bestimmten Augenblicks." Vrgl. S. 20.



??? 102 nog steeds geboeid houdt, n.1. Von Hartmann, hierin iste zoeken, dat Prof. Z. eigenlijk alleen het bewuste elementin de psychologie wil erkennen en dus de reflex-bewegingenervan uitsluit , terwijl Von Hartmann de reflexen ookreeds als psychisch (het onbewuste) beschouwt en ze ontleedtin motief en ml, perceptie en reactie maar; ,die Ueberleitungvom Reiz zur Reaction, vom Motiv zum Willen , der eigentlichespringende Punkt im Reflex, bleibt ewig dem Lichte desEewusstseins verh??llt" â€” Van hoe groote beteekenis ditverschil^) is, blijkt hieruit, dat Ziehen\'s psychologie nietboven de opeenvolging van â€žEmpfindungen" en â€žVorstellungen"uit kan en dus zoogenaamd â€žempirisch" blijven moet, terwijlVon Hartmann\'s psychologie als van zelf overleidt tot zijngesloten metaphysisch systeem Von Hartmann zegt danook naar aanleiding van Ziehen\'s weigering om een â€žbeson-deres Willensverm??gen" aan te nemen: â€žDieser Schluss istvollkommen b??ndig, wenn seine Pr?¤missen richtig sind,d. h. wenn alle psychischen Prozesse nur der passive Wider-schein materieller

Vorg?¤nge sind und unter Wollen nur etwasbewusst Psychisches zu verstehen ist. Es ist dann eine Fiktion,dass es so etwas wie Wollen gebe, und es ist viel konse-quenter , dies offen auszusprechen, als sich der Selbstt?¤uschunghinzugeben, dass man fortfahren d??rfe, etwas Wollen zu â€žDass er (Ziehen) seine physiologischen Erkl?¤rungen f??r ausreichendin jeder Hinsicht erachtet, ist nur darum begreiflich, weil er vor allenThatsachen, die ??ber ihr Bereich hinausgehen, die Augen geschlossenh?¤lt, insbesondere vor der unbewussten Finalit?¤t, die sioh hinter demGef??hlston oder Interesse versteckt." â€” (Von Hartmann â€žDie modernePsychologie", S. 156). â€žReflexe und Automatismen sind nur physiologische Vorstufen derbewussten Handlung, nicht psychologische" (â€žLeitfaden", S. 13, cf. 22). 3) â€žPh, d, U,", lOe Aufl., I, S. 377 f.f. *) Ibidem, S. 383. \'\') \'Wq vragen hier is z??lk een principieel verschil ten slotte altijd nogmaar buiten de metaphysica om te verdiscussieeren ? ÂŽ) We verwijzen in deze naar de belangrijke plaats, die we boven,blz. 60, citeerden.



??? 103 nennen, was doch anerkanntermassen nur Vorstellung, Gef??hlund Empfindung ist\'\' Na hetgeen voorafging zal het niemand verwonderen, datwe ons met Z i e h e n \' s opvattingen (bij die van Von Hart-mann hebben we nog nader stil te staan) niet vereenigenkunnen. Het probleem moet dieper gegrepen worden en daarbeslist, welk standpunt men in deze heeft in te nemen. Uitons vorig hoofdstuk is gebleken en het zal in het vervolg nognader blijken, dat de idee der persoonlijkheid voor ons defactor bij uitnemendheid moet heeten, die evenzeer aandachtvereischt als de vaste wetten, waarnaar â€žEmpfindung" enâ€žVorstellung" in ons psychisch leven werken. â€” Het standpunt nu, dat Schopenhauer innam, biedt onsstof te over om onze aandacht te vestigen op den grond derverschijnselen. Wij zagen in ons inleidend hoofdstuk, hoe heteigenlijk niet meer dan een waan is, een waan, die voort-komt uit gebrek aan wijsgeerige bezinning, wanneer menmeent, dat ook maar ?Š?Šn man van wetenschap bij de empirieblijft staan, zelfs de atomist huldigt een metaphysisch beginsel,ja ook het verwerpen der metaphysiea

kan alleen geschiedenuit kracht van een wereldopvatting, dus op grond van de ver-worpen metaphysiea zelve. Hoeveel te meer zal dan de vraag,of men op psychologisch gebied de leer van psycho-physiolo-gisch parallelisme, van associatie, van apperceptie, van psychischecausaliteit, van het bewuste, van het onbewuste, enz. moet hul-digen , ons naar het gebied der kennisleer en der metaphysieaverwijzen. â€” We staan hier nu niet verder bij stil. Uit onzeuiteenzetting van Schopenhauer\'s opvatting in deze bleekreeds voldoende, dat er achter ons probleem meer schuilt dan menbij een vlak empiristische beschouwing meenen zou. Al onze voor-stellingen worden gedragen door ons subject en het is alleen opmetaphysisch gebied uit te maken, welke beteekenis men aan datsubject heeft toe te kennen. Schopenhauer heeft er aldus ??) â€žDie moderne Psychologie", S. 232,



??? 104 onze aandacht op gevestigd, dat oorzaak, werking, motiefen wilsuiting, a. h. w. slechts de oppervlakte van het probleemraken en dat het alleen van gebrek aan doorzicht getuigt,wanneer men waant met het empirisch constateeren van eenen ander het probleem der wilsvrijheid te hebben doorgrond.Ons doel is dan ook slechts, de gedachte der transcendentalevrijheid, door Schopenhauer gehuldigd, te releveeren ennader te beschouwen. We bepalen ons tot de principieele be-spreking in zeer breede trekken van die gedachte, omdat het tenslotte toch ieprincipien zijn, waarop het ????k in deze aankomt. â€”Vooraf vereischt de nadere bepaling â€žtranscendentaal" vanhet begrip â€žvrijheid" eenige toelichting, ^anjt definieerttranscendentale Freiheit" als: â€žeine Causalit?¤t, durch welcheetwas geschieht, ohne dass die Ursache davon noch weiterdurch eine andere vorhergehende Ursache nach nothwendigenOesetzen bestimmt sei, d. i. eine absolute Spontaneit?¤t derUrsachen, eine Reihe von Erscheinungen, die nach Naturge-setzen l?¤uft, von seihst anzufangen" 2). Prof. Dr. P. Frede-richs

merkt hierbij op: â€žDie Idee dieser Freiheit (unbedingteKausalit?¤t, eine frei wirkende Ursache, die selbst juicht wiederWirkung ist) nennt Kant transcendental, weil sie ein Begriffa priori von einem Gegenstande ist im Gegensatz zu dempsychologischen Begriff der Freiheit, welcher empirisch ist"ÂŽ).En tot recht verstand van de beteekenis, die Kant aan denterm â€žtranscendental" in het algemeen hecht, dient ons Dr.R. Falckenberg\'s toelichting: â€žMit transcendental be-zeichnet Kant die Erkenntnis (die Auffindung, den Nachweis)des Apriori und seiner Beziehung auf Erfahrungsgegenst?¤nde.Leider benutzt er das gleiche Wort oft genug nicht nur zurBezeichnung des Apriori selbst, sondern auch als Synonymf??r transcendent. In allen drei F?¤llen bildet empirisch den Zie boven, blz. 27 v. Kr. d. Y." (Ed. Reclam), S. 370. â€žDer Freiheitsbegriff Kants und Fichtes", 1886, S. 10. (Yrgl hierbijechter Neumark, a, a, 0, S. 3, Anm. 1).



??? 105 Gegensatz, n?¤mlich: empirisch-psychologische Untersuchungmittelst Beobachtung im Unterschied von erhenntnis-theoretischeraus Prinzipien, empirischer Ursprung im Unterschied vomUrsprung aus reiner Vernunft, empirischer Gebrauch im Un-terschied von der Anwendung ??ber die Erfahrungsgrenzehinaus" Wanneer nu Schopenhauer de uitdrukking.â€žscendentale Freiheit" van Kant overneemt, dan verschilt hijoverigens in de opvatting dier vrijheid .seZ/" aanmerkelijk, metKa^. Zooals bekend is, kwam Kant met zijn begrip dervrijheid als â€žunbedingte Kausalit?¤t" ten slotte tot zijn beschou-wingen aangaande den kategorischen imperatief (â€ždu solist").Tegen zijn hierop gebaseerde stelling, dat het â€žin einer prak-tischen Philosophie" ons niet te doen is om â€žGr??nde anzu-nehmen, von dem, was geschieht\'\'\'\' maar om â€žGesetze vondem, was geschehen soll, ob es gleich niemals geschieht"^)verzet Schopenhauer zieh: â€žDies is schon eine entschiedenePetitio principii. Wer sagt euch, dass es Gesetze giebt, denenunser Handeln sich unterwerfen soll? Wer sagt euch, dassgeschehen soll, ivas nie

geschieht? â€” Was berechtigt euch,dies vorweg anzunehmen und demn?¤chst eine Ethik in legis-latorisch-imperativer Form , als die allein m??gliche, uns sofortaufzudringen? Ich sage, im Gegensatz zu Kant, dass derEthiker, wie der Philosoph ??berhaupt, sich begn??gen mussmit der Erkl?¤rung und Deutung des Gegebenen, also deswirklich Seienden oder Geschehenden, um zu einem Ver-st?¤ndniss desselben zu gelangen ..... Plij komt dan totde conclusie, dat er maar ?Š?Šn wet voor den menschelijkenwil bestaat en wel â€ždas Gesetz der Motivation", â€žein Natur-gesetz" en gaat voort: â€žHingegen moralische Gesetze, unab-h?¤ngig von menschlicher Satzung, Staatseinrichtung, oder â€žGeschichte der neueren Philosophie\' , le Aufl., 1886, S. 261, Anm. 1. Tgl. â€žGrundlegung zur Metaphysik der Sitten," Ed. v. Kirchmann,2e Aufl., S. 51. â€” Schopenhauer citeert naar de 3e Aufl. van 1792,S. 62 en de editie Rosenkranz, S. 54. â€žDie beiden Grundprobleme der Ethik", Grundlage der Moral, S. 120.



??? 106 Religionslelire, d??rfen ohne Beweis niclit als vorhanden ange-nommen werden....." Dit verschil tusschen Kant en Schopenhauer is natuurlyk van het grootste belang voorbeider standpunt in zake het probleem der vrijheid. Bij Kanthoudt het vryheidsbegrip nog verband met de kategorie dercausaliteit: natuur en vrijheid zijn beiden aan haar onderworpen.Anders Schopenhauer: de wil is volgens hem â€žerkentniss-und grundlos", bij de vryheid hebben we dus niet aan wettenof noodzakelijkheid te denken maar te grijpen achter de ver-schyning in het mysterie van het esse. Daarom definieert S. hetbegrip der transcendentale vrijheid anders dan K., aldus :â€žDiese Freiheit aber ist eine transcendentale, d. h. nicht in derErscheinung hervortretende, sondern nur insofern vorhandene,als wir von der Erscheinung und allen ihren Formen abstra-hiren, um zu dem zu gelangen ^ was, ausser aller Zeit, als dasinnere Wesen des Menschen an sich selbst zu denken ist" â€”Wij hechten aan genoemd begrip de beteekenis van vrijheid in hetalgemeen tegenover de eenzydige opvatting, dat we het probleemvan

den menschelijken wil voldoende verklaard zouden hebben,indien we de determineerende geldigheid van de wet dercausaliteit ook op dit gebied hadden aangewezen â€” 1) Ibidem, S. 121. Het verscbil tusschen Kant\'s, Schelling\'s en Sehopenhauer\'svrijheidsleer is herhaaldelijk uiteengezet. "Wij gaan hierop dan ook nietnader in maar stellen ons voor de beteekenis van het begrip der transc.vrijheid in het algemeen toe te lichten. Voor genoemd verschil verwijzenwe slechts naar Dr. D. Neu mark â€žDie Preiheitslehre bei Kant undSchopenhauer", 1896, vooral S. 87 f. f. en de daar aangegeven wer-ken; Anna Wyczolkowska (proefschrift, Z??rich 1894): â€žSehopen-hauer\'s Lehre von der menschlichen Freiheit in ihrer Beziehung zuKant und Schelling." ÂŽ) â€žDie beiden Grundprobleme, u. s. w.", Freiheit des Willens, S. 96;zie ook boven, bldz. 37. VrgL hierbij Von Hartman n â€žDas sittliche Bewusstsein," 2e Aufl.,S. 380: â€žNegativ ausgedr??ckt w?¤re dies (das Moralprincip der tr. Fr.)die Unabh?¤ngigkeit der Beschaffenheit des Individual-charakters von derBestimmtheit durch ?¤ussere Gr??nde.

Positiv Hesse es sich am bestenwiedergeben durch die Bestimmung: Aseit?¤t des Individuums nach Seitenseiner Essenz."



??? 107 Dr. Leo M??ffelmann^) beweert aangaande de leer derintelligihh (transcendentale) Freiheit: Â?Diese L??sung des Frei-heitsproblems wird nun in der neuesten Philosophie nicht vonallzuvielen Denkern vertreten. Nur noch einzelne erkl?¤rensich f??r sie, und bei diesen nimmt diese Lehre dann ganzverschiedene Formen an." Dan volgen die verschillende opvat-tingen, welke we hier volledigheidshalve in het kort weer-geven. Kuno FischerÂŽ) neemt aan, dat de wet der causaliteitook voor het zieleleven geldt, want alle wilsbesluiten wordendoor motieven bepaald (S. 14). Onze handelingen zijn gevolgenvan ons natuurlijk karakter. Ieder menschelijk individu heefti echter zijn eigen karakter en de ontplooiing van dat karakter/I noemt men iyidividueele vrijheid (S. 22). De vraag is nu echter,of dit karakter weer het product is van zekere factoren ??f hetgevolg van een vrije, willekeurige beslissing? Hier sluit F.zich aan bij Kant. Wij zijn er ons van bewust, dat iederehandeling, hoewel bepaald door het karakter, toch tevens vrijis, evenals de wilsdaad, die het karakter zelf bepaald heeft.(S. 24). Dit bewustzijn nu vindt zijn

uitdrukking in het ge-weten, den â€žErkenntnis- und Beweisgrund" (S 25), dat onzehandelingen noodzakelijk (determiniert) zijn maar tevens vrij(â€žverschuldet"). De conclusie luidt dan: â€žW?¤re der nat??rlicheCharakter keine That der Freiheit, so g?¤be es kein Gewissen;w?¤ren unsre Gesinnungen und Handlungen nicht notwendigeFolgen des nat??rlichen Charakters, so g?¤be es auch keins"(S. 25), â€” Volgens M??ffelmann zou het dan niet duidelykzijn, of F. de â€žintelligible Freiheit" aan de afzonderlijke hande-lingen, of aan het karakter toekent. Waarschijnlijk het laatste(â€žeine ??berzeitliche Wahl des Charakters"). â€” â€žDas Problem der Willensfreiheit in der neuesten deutschen Philo-sophie", 1902, S. S. 51/60; vrgl. voorts de geheele Â§ 2. â€žDer Indeter-minismus." â€žUeber das Problem der menschlichen Freiheit." Rektoratsrede, Hei-delberg, le Aufl. 1875 (2e Aufl., 1882).



??? 108 Rudolf Eueken in de wereld der verschijnselen, â€žderWelt der Beziehungen", is alles bepaald. De vraag is echter,of de samenhang van dit alles â€žunser einziger Daseinskreis"mag heeten. Neen, er bestaat een â€žWelt des Greistes", waarineene â€žselbst?¤ndige und wesenhaftere Wirklichkeit" verschont,die zieh ook in den mensch ontvouwt. In deze werkelijkheidvindt een â€žurspr??nglicheres und selbstth?¤tigeres Geschehen"plaats (S. 261). E. trekt hieruit de consekwentie â€ždass in demVernunftwesen etwas Zeitloses und Urspr??ngliches hervor-brechen kann, sowie dass freilich nichts ohne zureichendenGrund geschieht, dass es aber nicht ausgemacht ist, ob derGrund stets im voraus gegeben sein muss und nicht auchurspr??nglich entstehen kan." Loochent men deze â€žWelt desGeistes", dan vervallen verantwoordelijkheid, persoonlijkheid,karakter, ja â€žalle geistigen Werte". (S 262), â€” Meer in het bijzonder sluiten zich bij Schopenhauer aan:Lamezan^), die geen nieuwe gezichtspunten geeft.Philip Mainl?¤nder (Batz)^): de menschelijke wil kannooit in indeterministischen zin vrij

genoemd worden. Menkwam tot deze verkeerde voorstelling, doordat men op grondvan de â€žDeliberationsf?¤higkeit des Geistes" tot de â€žFreiheitdes Willens" besloot, en omdat men zag, dat de mensch ooktegen zijn karakter of natuur handelen kan. Dat harahter isechter bepaald en, is het motief (^seinerseits wieder bedingtund Endglied einer Rausalkette") sterk genoeg, dan moethet reageeren. Handelt nu de mensch tegen zijn karakter,dan is de verklaring hierin te zoeken, dat er zich reeds â€žGegen- M??ffelmann geeft als hoofdplaats voor Euoken\'s opvatting indeze aan: â€žDie Grundbegriffe der Gegenwart", 2e Aufl., 1893, S. 259â€”263. â€”Prof. Eu eken zelf had de welwillendheid ons bovendien te verwijzennaar: â€žEinheit des Geisteslebens," S. 377, 399 f.f., 426 f.f.; â€žKampf urneinen geistigen Lebensinhalt," S. 31 f.f., 141 f.f.; â€ž\'Wahrheitsgehalt derReligion," S. 145, 216 f.f., 356 f.f. en stelde uitvoerige behandeling inhet uitzicht voor den derden druk der â€žGrundbegriffe der Gegenwart." â€žTJeber menschliche Willensfreiheit und strafrechtliche Zurechnung.Zeitschrift: â€žNord und

S??d" Aprilheft 1880, S. 102 f.f. â€žDie Philosophie der Erl??sung," 3e Aufl., 1894, I.



??? 109 Str??mungen gegen den Charakter" met noodzakelijkheid gevormdhebben, welke â€žstrooraingen" door het motief heerschendeworden. Een voorbeeld van deze karakter-verandering treffenwe aan in de Â?Willensverneinung", die voortkomt uit de kennisvan zijn ware heil. Deze kennis is â€žmit Notwendigkeit inihm aufgegangen und mit Notwendigkeit muss er ihr folgen."(S. 176, 177). Het gevoel van verantwoordelijkheid echterdwingt ons tot de aanname van een intelligihele vrijheid, welkeM. aldus aangeeft: â€žJedes Wesen hat eine Beschaffenheit, einEsse, die es sich nicht mit Freiheit hat w?¤hlen k??nnen. Aberjedes sein giebt Anweisung auf ein andres, und so kommenwir schliesslich zu einem Sein einer transscendenten Einheit,der wir, ehe sie zerfiel, Freiheit zusprechen m??ssen, welchewir jedoch nicht begreifen k??nnen sowenig wie die absoluteRuhe. Insofern aber alles, was ist, urspr??nglich in diesereinfachen Einheit war, hat alles sich auch sein Esse mitFreiheit gew?¤hlt, und jeder Mensch ist deshalb verantwortlichf??r seine Thaten trotz seines bestimmten Charakters, aus demdie Handlungen mit

Notwendigkeit fliessen" (S. 559). â€” Julius Bahnsen^) leert het volgende: Oorzaakhem een toestand, waarop met noodzakelijkheid een anderetoestand volgen moet; motief een voorgestelde toestand, dieeen bepaalden (â€žeinen mit dem Streben nach seiner Verwirk-lichung vorgestellten, d. h. gewollten", S. 23) toestand vanden wil ten gevolge heeft. Maar deze voorstellingen (motieven)kunnen alleen dan optreden, wanneer ze zelf reeds van tevoren â€žals ein Werthabendes vom Willen angestrebt werden"(S. 24). De werkzaamheid van een voorstelling, â€ždas Heraus-treten der Vorstellung aus der Latenz des ??%eiv in die Energiedes d-BcoQÂ??•v", is dus afhankelijk van een bepaalde â€žqualitasocculta des Willens" (S. 23). En alleen zoodanige voorstel- â€žZum Yerh?¤ltnia zwischen Wille und Motiv. Eine metaphysischeVoruntersuchung zur Charakterologie," 1869.â€” Vrgl. zijn â€žBeitr?¤gezurCharakterologie" en Von Hartmann â€žNeukantianismus u. s. w.", 2eAufl., S.S. 181â€”211; zie hierboven, bldz. 89 v.v.



??? 110 ling â€žderen Inhalt vom Willen als etwas seinem eignenInhalt, also ihm selber Entsprechendes angeeignet wird"neemt daarmede de natuur van een motief aan â€žauf welchesals ein solches der Wille verm??ge jener zwischen beidenbestehenden Wesenskorrespondenz reagiert" (S. 24). Het â€žIndi-vidualcharalcter (der Wille)" nu â€žtr?¤gt von Anbeginn schonalles das in sich, was im Laufe seines Lebens sich in Hand-lungen expliziert" (S. 29). Het motief is daarentegen altijdslechts â€ždas Erregende" (S 40). Het karahter, â€žder einzelneWille" (het metaphysische element in den mensch) realiseert zichderhalve krachtens zyne â€žAsei\'t?¤t" naar eigen wezen (S. 30).Iedere daad is het werk van dezen wil. â€” Uit het vrijekarakter (of wil) alleen volgt dus met noodzakelijkheid hethandelen. Maar dit karakter verandert nooit, het is â€žf??r dasraum-zeitliche Dasein festbestimmt". Want, was het nogonbepaald, zoo ware het â€žein blosses Mchts, nicht einmaleine Anlage oder Potenz, sondern das blosse Erscheinungs-substrat f??r die Selbstverwirklichung des Motivs . ..." (S, 39).Dus: de daden

volgen noodzakelijk uit het karakter, datechter eeuwig (â€žewige Wiederkunft") is en zich, vrij van alleinwerking alleen naar eigen wezen ontwikkelt â€” Waar we ons dan nu meer bepaald bezig moeten houdenmet Sehopenhauer\'s leer aangaande de transcendentalevrijheid, daar zij er in de eerste plaats op gewezen, hoe zijnopvatting ver uitgaat boven alle vlak empirisme, dat, bogendop zijn inzicht in de vaste wetten, die het physisch en psy-chisch leven beheerschen, overigens alle dieper inzicht mist.Schopenhauer neemt dit empirisme volledig in zijn stelselop maar geeft ons dan ook oog voor de diepere problemen,die zich aan het menschelijk denken voordoen, waar het vande verschijning tot het wezen der dingen doordringt. â€” Het "We zouden voorts nog kunnen verwijzen naar de uiteenzettingen aan-gaande de vrijheid in Dr. J. D. Bierens de Haan â€žLevensleer naarde Beginselen van Spinoza," 19?œOjÂ?â€” Yrgl. Dr. J. D. v. d. Waals Jr.â€žEenige opmerkingen naar aanleiding van het Yrijheidsprobleem" inâ€žOnze Eeuw" Nov. 1902, blz. 734/50.



??? 1281 heeft onze volle instemming, waar S. aantoont, hoe deloet van oorzaah en gevolg, de eenige kracht der empiristen,toch eigenlijk alleen de verschijnselen beheerscht en verande-ringen uitlokt in de reeds bestaande realiteit, het mysterie,dat het menschelijk denken, zoo ooit, dan slechts metaphysischdoorgronden kan. We herhalen hier niet, wat we in onze uit-eenzetting van S.\'s leer in deze breedvoerig weergaven maarvestigen zeer beslist de aandacht op dit punt van eminentbelang, waar het probleem der wilsvrijheid aan de orde komt. Wanneer we, om een eenvoudig voorbeeld te nemen, eenlucifer zullen aansteken, hebben we die lucifer zelf ?¨n eenvlak, waartegen we haar wryven kunnen, noodig. Die wr^ww^zal dan de aanleiding zijn, dat de lucifer ontbrandt; maar, hetis duidelijk, dat we met dit geheele proces niet boven dewereld der verschijnselen zijn uitgegaan: lucifer, doosje,wrijving moeten, gedragen door de werkelijkheid, voorhandenzijn, waar we het gevolg der ontbranding wenschen te berei-ken. Aangaande die werkelijkheid zelf is dan echter nietsuitgemaakt: ze blijft vooralsnog ondoorgrondelijk en is

een-voudig in haar dadelijkheid door ons aanvaard â€” Helderinzicht in een en ander is vereischte, waar we ons gesteldzien voor het probleem der wilsvrijheid. Hier toch hebben weons in de eerste plaats bezig te houden met de motieven endie motieven blgken bij nadere beschouwing aan de algemeenewet van oorzaak en gevolg onderworpen. We kunnen ze metS. noemen â€ždie durch das Erkennen hindurchgehende Kausa-lit?¤t" Het is echter duidelijk, dat we dan voorts weervoor een gelijksoortige vraag komen te staan als bij hetbeschouwen van oorzaak en gevolg n.1. de vraag: â€žis methet constateeren van de vaste wetten, waarnaar de motieven Zie boven, o. a. bldz. 27 v. en 62, aanm. 2. Ook Aristoteles wees er reeds op, hoe de metalen kogelâ– wordt maar niet de vorm als zoodanig, niet de natuur van den kogel ofvan het metaal. (Metaph. VI 0. 9. 57). Vrgl. tevens Giordano Bruno,a. a. O., S. 28 en 127. 3) Zie boven, bldz. 22.



??? 112 werken, het probleem der wilsvryheid voldoende opgelost?" â€”Bij eenige bezinning blijkt nu, dat ook de werking der motievenslechts a. h. w. den buitenkant der dingen raakt. Wanneer iklust krijg om een sigaar op te steken, zal een voorhandensigaar het motief zijn, dat mijn wil aanlokt. Het al of niettoegeven aan de werking van dat motief kan van velerleiafhangen maar ten slotte zijn ook hier ?¨n motief ?¨n de per-soon, op wien het motief werkt, in de realiteit gegrond en wehebben er ons wel degelijk rekenschap van te geven, datwe ook met het constateeren van de vaste \'psychische wetten,die de motief-werking beheerschen, nog steeds aan de huiten-zijde van het probleem gebleven zijn. We staan nu nogvoor de eigenlijke kwestie: â€žhoe hebben we den hoofdfactorin dit proces der motief-werking, n.1. het willend-voorstellendsubject, waarop het motief werkt, te beschouwen?" â€” We komen op deze gronden tot de conclusie: de wettender causaliteit en nader der motief-werking, van hoe grootbelang zij ook zijn mogen bij de verklaring van het wereld-probleem, beheerschen slechts de verschijnselen

maar latensteeds een onverklaarde rest overig. Van die rest hebbenwe ons echter op metaphysisch gebied rekenschap te geven.Hadden de mannen der empirie dit goed voor oogen gehouden,dan zouden ze niet in zoo groote eenzijdigheid vervallen zijn. â€”Schopenhauer heeft, we zagen het, aan den suhjectievenfactor, die bij het probleem der wilsvrijheid zeer beslist onzeaandacht vraagt, een ernstige beschouwing gewijd. Het is nuonze taak die beschouwing te beoordeelen. En dan moeten webekennen, dat, hoezeer de kerngedachte van S.\'s opvattingons ook boeien moge, er ook in deze bij S tegenstrijdighedenvoorkomen, waarvoor we de oogen niet mogen sluiten. Eerst toch betuigt Schopenhauer eigenlijk, dat er in het^ i zelfbewustzijn geen data zijn aan te treffen op grond waarvanwe de wilsvrijheid zouden mogen aannemen en dan echter con- Zie boTen, bldz. 19, 20.



??? 113 cludeert Iii) aan het slot van zijn verhandeling uit het gevoel vanverantwoordelijkheid, dat toch alleen in het zelfbewustzijn isaan te treffen, tot de vrijheid Tegenover Kant beweert S. voorts met nadruk, dat we het be-grip der vrijheid in geen geval mogen gronden op een â€žSchluss":â€žAllem Gesagten zufolge ist also der eigentliche Ursprung desBegriffs der Freiheit auf keine Weise wesentlich ein Schluss,weder aus der speculativen Idee einer unbedingten Ursache,noch daraus, dass ihn der kategorische Imperativ voraussetze;sondern er entspringt unmittelbar aus dem Bewusstsein, darinsich Jeder.....als den Willen.....erkennt. .. . Men zou hier met Anna WyczolkowskaÂŽ) kunnenp opmerken, dat S. toch eigenlijk de vrijheid ook op grond vaneen sluit-redeneering aanneemt, en wel: P. Besluit hij uit het gevoel van verantwoordelijkheid totde vrijheid^). 20. Moet volgens hem het intelligihele karakter vrij zijn,omdat het onafhankelijk is van de apriorische vormen van onskenvermogen. 30. De metaphysische wil is een eeuwig, ongebonden streven,^^jlus vrij. â€” Wanneer we nu vragen, hoe S. tot deze

tegenstrijdigheidkwam, dan wil het ons toeschijnen, dat het antwoord op dezevraag daarin gezocht moet worden, dat Schopenhauer de^ scheiding van wil en voorstelling, door hem als den sleutelvoor de oplossing van het wereldprobleem aangewezen^), zelfniet streng heeft kunnen doorvoeren. En juist op dit funt O Zie boven, bldz. 34, â€ž W. a. W. u. V." I, S. 598. Vrgl. voorts zijn â€žGrundlage der Moral"in â€ždie beiden Grundprobleme der Ethik." â€žSchopenhauers Lehre von den menschlichen Freiheit in ihrerBeziehung zu Kant und Schelling", 1893, S. 46, 47. ^)â€žDie Freiheit in diesem Sinn also, dem alleinigen, zu welchem dieData vorliegen, wollen wir jetzt noch etwas n?¤her betrachten, um, nachdem wir sie aus einen Thatsache des Bewusstseins erschlossen____" (â€žGrundprobleme," S. 94). De cursiveering is van ons. ÂŽ) Zie boven, bldz. 7.



??? 114 hebben we ter laatster instantie het antwoord op de vraagnaar de wilsvrijheid te zoeken. Wanneer we n.h, grijpendachter de vaste orde der verschynselen, ons rekenschap wen-schen te geven van het menschelijk subject, dan blijkt, dathier, voor het door ons in te nemen standpunt in zake dewilsvryheid, alles afhangt van de kwestie aangaande de ver-houding tusschen wil en voorstelling, de identiteit van denhenen zijn. â€” Moet, volgens Schopenhauer, wil en voor-stelling absoluut gescheiden worden, dan mag men uit hetgevoel van verantiooordelijkheid, een beumstzijnsverschijnsel, nietconcludeeren tot het wezen van den blinden wil. Het is hier de plaats om nader op een en ander in tegaan. En we wijzen er dan in de eerste plaats op, hoe VonHartmann ernstig critiek heeft uitgebracht op het ,Mo-ralprincip der transcendentalen Freiheit" in het algemeen enop Sehopenhauer\'s opvatting in het bijzonder. Die critiekvan Von Hartmann blijkt ten slotte ook weer beheerschtdoor zijn metaphysisch standpunt. We komen hierop strakseven terug. Eerst ga vooraf een resum?Š der bezwaren, dieV. H. tegen het

begrip der transcendentale vryheid inbracht. Kant dan zou in het geheel niets bewezen hebben ,wasder Idee der transcendentalen Freiheit zu Gute kommen / ^ k??nnte," want 1". noemt v. H. zijn poging om â€ždie Widerspruchslosigkeitder empirischen Nothwendigkeit und transcendentalen Freiheit"aan te toonen mislukt en in haar tegendeel omgeslagen; 2Â°. verzet v. II. zich tegen Kant\'s subjectief idealisme, dathij zelf niet eens consekwent zou hebben doorgevoerd ; 3ÂŽ. zou de â€žpositive Begr??ndung seiner Conception" berustenop de verwisseling van de autonomie â€žder praktischen Ver-nunft" en de vrijheid â€ždes reinen Willens"ÂŽ). By Kant n.1. 1) â€žDas sittliche Bewusstsein," 2e Aufl., S.S. 380/91. Vrgl. ,.Eeligiondes Geistes," 2e Aufl., S.S. 184/210; â€žEthische Studi??n," S. S. 7/iO, 21/33. Vrgl. â€žKr. Gr??ndl, des tr. Realismus", 3e Aufl. Vgl. ook â€žDas sittl. Bewusstsein," 2e Aufl., S. 270.



??? 115 is de vrijheid een â€žtranscendente Causalit?¤t", naar eigenâ€ž(Vernunft-) Gesetze", die naast de â€žimmanente Causalit?¤t"der verschyningswereld haar geldigheid behoudt, z????, datâ€žjedes Geschehen durch jede der beiden vollst?¤ndig und ohneRest bestimmt sein soll" Schellingen Schopenhauer ontkomen aan de â€žWider-spr??che" in onze aanmerking genoemd daardoor, dat ze deI vrijheid niet meer als â€žFunktion" (operari) maar als â€žewigeBeschaffenheit" (esse) beschouwen. Zoo maken zij ernst metâ€žKant\'s Absicht der Erhebung der Freiheit ??ber die Zeit-lichkeit" maar tevens wordt hun vrijheidsbegrip daardoor heeliets anders. In de eerste plaats toch heffen zij â€žden Wider-sinn einer zwiefachen Causalit?¤t" op en in de tweede plaatsonderscheiden zij â€žWillen" en â€žVernunft". Zij verstaan nuonder de transcendentale vrijheid niet meer een â€žapriorischeAutonomie der praktischen Vernunft" maar een â€žmystischevorzeitliche Entscheidung des Individualwillens zum Guten^ oder B??sen", die met â€žVernunft" niets te maken heeft. Schopenhauer grondt zijn vrijheidsbegrip voornamelijkop

de onderscheiding tusschen het empirische en intelligihelekarakter. Bij Kant echter zou het intelligihele karakter zijnâ€ždie autonome praktische Vernunft als intelligibler Gegenstandoder als ??bersinnliches Verm??gen betrachtet (II 428â€”429)",het empirische karakter daarentegen zur Erscheinung kommeneben dieser Vernunft" of om Kant\'s eigen woorden te ge-bruiken â€žeine gewisse Causalit?¤t derselben, so ferne diese anihren Wirkungen in der Erscheinung eine Regel zeigt, danachman die Vernunftgr??nde und die Handlungen derselben nachihrer Art und ihren Graden abnehmen, und die subjectivenPrincipien seiner Willk??r beurtheilen kann (II 431)." S c h o p e n-h a u e r nu zou aan deze â€žrem rationalistische Bedeutung beider Yon Hartmann verwijst voor zijn critiek hierop en op de â€žWider-spr??che" daarin te vinden, dat Kant â€ždiese Freiheit best?¤ndig als einFunctioniren und doch als ??berzeitlich und unzeitlich behandelt", naarâ€žKr. Gr??ndl, des tr. ?Ÿeal", 3e Aufl. S.S. 68â€”72.



??? 116 Begriffe" ongemerkt een gansch andere beteekenis geven. Hijtoch meende diapositieven inhoud van Kant\'s â€žDing an sich"r den â€žvernunftlosen und erkenntnisslosen Willen" te hebbenA - ontdekt en op grond daarvan â€žverwandelt sich ihm der intel- y^vi^ j lig??ble CharaJcter, als das Ding an sich des Individuums, in I den einheitlichen metaphysischen Willenslcern desselben, undr ^ der empirische Charakter in die Erscheinung dieses vernunft- losen Willens in Gestalt einer Summe specialisirter Triebe"Deze scheiding van het karakter in een intelligibel en empirischacht V. H. onhoudbaarÂŽ). Want, is het karakter intelligibel(d. w. z. boven ruimte en tijd de â€žprincipia individuationis"\\\'H C verheven), dan kan het niet meer â€žIndividual-charakter" heeten; is het in subjectief-idealistischen zin empirisch, dan mag hetniet meer â€ž Willens-qualit?¤t" heeten, want op subjectief-idealistischstandpunt kan het empirische karakter slechts â€žmeine Vor-stellung von meinem Charakter als der an sich seienden Be-schaffenheit meines Willens" zijn, het karakter zelf moet opdit standpunt steeds transcendent

blijven â€žund die Vorstellung,welche der Bewusstseinsrepr?¤sentant dieses Transcendentenist, hat auf die Genesis des Wollens und Handelns gar keinenEinfluss, kann also auch in der laxesten Bedeutung des Wortesâ€žCharakter" nicht mehr in diesen Begriff hineingezogen werden."Von Hartmann komt dan tot deze conclusie: â€žDer Charakterals singulare Beschaffenheit des Individualwillens kann alsoweder intelligibel noch empirisch nach der Schopenhauerschenv ^^ Bedeutung dieser Begriffe sein; er muss in einer Sph?¤re ge-sucht werden, die innerhalb der Individuation liegt, also mitden Individuationsprincipien behaftet und deshalb ph?¤nomenalist, und doch zugleich noch in eine Sph?¤re der Willensaction,nicht bloss eine der Vorstellung, also nicht subjectiv-ph?¤nomenalist." Daarom behoort het karakter tot de â€žErscheinungswelt\'\'â€”"> en wel tot de objectieve, die Kant en Schopenhauer in De cursiveering is van ons. Vrgl. â€žNeukantianismus u.s.w." S.S. 181-187.



??? 117 het geheel niet kennen en v. H, voegt er dan deze naderebepalingen bij: â€žAls objective Erscheinung ist der Charaktereiner; er ist intelligihel, insofern er in der unmittelbarenErfahrung der subjectiven Erscheinung gar nicht vorkommenkann, sondern durch den Verstand erschlossen werden muss;er ist empirisch, insofern wir nur durch R??ckschl??sse aus derErfahrung zu einer gewissen Erkenntniss desselben gelangen."Tegenover S.\'s beweren, dat de wet der causaliteit alleensubjectief-immanente beteekenis zou hebben (en het intelligi-hele karakter niet raken zou) neemt v. H. dan voorts op grondvan zijn transcendentaal realisme de transcendente geldigheiddier wet in de objectieve verschijning (die ook Kant erkendzou hebben) aan. En gaat dan voort: â€žHier (in die â€žobjectiveErscheinung") allein ist der Individualcharakter zu finden,wo das Causalit?¤tsgesetz (nebst den ??brigen beiden Formender teleologischen und logischen Determination) waltet, alsof??r Freiheit im indeterministischen Sinne kein Raum ist." Hetblijkt dus, dat we boventerecht wezen op het grootbelang,dat het door een wijsgeer

ingenomen kennis-theoretisch standpunt{idealisme of (transcendentaal) realisme) voor zijn opvattingaangaande de vrijheid heeft. Voor wie ons vorig hoofdstukgevolgd heeft, zal het echter duidelijk zijn, dat v. H\'s critiekons standpunt niet treft. (Zie voorts beneden, blz. 123). Wanneer dan Schopenhauer voorts verantwoordelijkheiden schuld niet in het operari maar in het esse wil zoeken,dan noemt v. H. dit â€žeine ganz haarstr?¤ubende Umkehrungdes wirklichen Verh?¤ltnisses", want nog niemand heeft dieâ–  beide ergens anders dan in het operari kunnen vinden. S. heeft Yrgl. â€žNeukantianismus, u. s.w." S.S. 128â€”129. Vrgl. â€žKr. Gr??ndl, d. ir. Real.", 3e Aufl., S. S. 72â€”95. Yrgl. Ibidem, S.S. 12â€”17. De â€žSph?¤re der objectiven Erscheinung"of â€žder realen Individuation" ligt tusschen â€ždie Sph?¤re des metaphysi-schen Wesens jenseits aller Individuation" en â€ždie Sph?¤re des Bewusst-seins". (â€žSittl. Bew.", 2e Aufl., S. 384). Bldz. 72.



??? 118 dan ook â€ždie Untersuchung der deterministischen Freiheitsformenund ihrer Zul?¤nglichkeit f??r die Begr??ndung der Zurechnungs-f?¤higkeit und Verantwortlichkeit ??bersprungen" en had overi-gens van Kant reeds kunnen leeren, dat â€žunsere Zurech-nungen nur auf den empirischen Charakter bezogen werdenk??nnen" (II 432, Anm.). â€” Lag de vrijheid in het zijn, danmoet het karakter onveranderlijk heeten en â€žnur ein ??berna-t??rliches Wunder kann hier Abhilfe schaffen". â€” Bovendienis de verlegging der vrijheid uit het operari (â€ždas Wollen alsFunction") in het esse (â€žder Charakter als ewige, ruhende,unver?¤nderliche Beschaffenheit des individuellen Willenswesens")onzinnig, â€žweil beim blossen Sein als solchen gar keine Re-lation mehr auffindbar ist, in Bezug auf welche der Zwangeiner Determination negirt werden k??nnte. Nur von dem Operarikann eine Determination negirt, also indeterministische Frei-heit ausgesagt werden....." Daarom is S. ten slotte genood-zaakt om â€žvom ruhenden Zustand wieder zu einer Action, vomSein auf das Geicordensein zur??ckzugehen" en komt zoo

tot "We vinden hier gelegenheid even te memoreeren, welke beteekenisV. H. aan het gevoel van verantwoordelijleheid toekent in zijn psycholo-gisch determinisme: â€ždie rechte Mitte zwischen Fatalismus und Indeter-minismus" (â€žEeligion des Geistes", 2e Aufl., S. 185). Hij spreekt hieroverin genoemd werk, S. 187 f.f. en zegt dan S. 199 f.f.: â€žDie Verantwort-lichkeit verlangt als Voraussetzung das Bewusstsein, dass man auchanders h?¤tte handeln k??nnen; aber dies Auchandersk??nnen darf keinbedingungsloses sein, wie der Indeterminismus meint, sondern ein bedingtes;es darf aber auch kein bloss von aussen bedingtes sein, wie der Fata-lismus meint, sondern ein von innen bedingtes." Dat â€žanders handelen"zou gevolgd zijn â€žwenn ich die in mir liegenden Triebe geschickterverwerthet h?¤tte, d. h. wenn ich mir Motive vorgehalten h?¤tte, welchegeeignet waren, solche Triebe zu motiviren, oder kr?¤ftiger zu motivi-ren," d.w.z. â€žwenn ich rechtzeitig den aktuellen "Willen gehabt h?¤tte,die zu dem Anders-handeln erforderlichen motivirenden Vorstellungenin \'s Bewusstsein zu rufen", als ik dus beter op

mijn hoede was ge-weest en minder aan â€ždie Erm??dung der Aufmerksamkeit" had toege-geven. Het gevoel van verantwoordelijkheid nu is voldoende verklaard,wanneer men het afleidt uit het bewustzijn, dat ik anders had kunnenhandelen â€žwenn ich damals in dem Zustande gewesen w?¤re, in dem ichjetzt bin" maar in den toestand, waarin ik toen verkeerde, kon ik nietanders handelen. Op deze wijze komt men dan tot de â€žfortschreitendepsychologische Technik der Selbstbeherrschung". V. H. verwijst naarâ€žPh?¤nomenologie des sittl. Bewusstseins," S. S, 417â€”430; vrgl. 2e Aufl.â€ždas sittl. Bewusstsein" S. B. 343â€”350.



??? 119 het begrip van vrijheid als â€ždie Negation jeder Determinationbeim Ge worden sein." En aldus zou het individu (naar zijn essentiezoowel als naar zijn existentie\'^)) â€žsich selbst gesetzt haben"door een in alle opzichten vrije daad. Hiermede is S. echterbij het begrip der causa sui, door Spinoza geleerd en doorhemzelf verworpen (4 f. "Wurzel Â§ 8), aangeland. Tegeneenen ander is velerlei in te brengen: lo. het individu moet eenwonder doen, n.1. een handeling volbrengen, voordat het â€žexis-tirt", in elk geval, voordat â€žseine Existenz irgendwelche Be-stimmtheit (Essenz, Charakter)" bezit. 20. Dit â€žsich-selbst-Setzeii" moet een vrije daad en toch geen operari zijn, eenhandeling en toch eeuwig, een functie en toch huiten den tijd.30. Deze handeling moet het individu als zoodanig volbrengen(want het gevoel van verantwoordelijkheid berust erop) entoch in een sfeer, waar geen individualisatie is. Tegenover dit alles houdt v. H. hieraan vast, â€ždass dasGewordensein des Individualcharakters ebenso durch und durchdeterminirt ist wie sein Functioniren, und zwar bestehen dieFaktoren f??r die erstere

Determination einerseits in dem All-Einen als functionirendem absoluten Subject und andererseitsin der Beschaffenheit der Organismen aus denen der Organismusdes betreffenden Individuums hervorgeht, und in der Gestaltungder Yerh?¤ltnisse und Bedingungen, unter denen er sich ent-wickelt Maar, behalve de â€žvorzeitliche freie That der Selbstsetzung-^des intelligiblen Charakters" neemt Schopenhauer nog eentweede actie der transcendentale vrijheid aan en wel â€ždieUm-^kehr zur Willensverneinung". Van een â€žAussenzeitlichkeit"dezer actie kan eerst recht geen sprake zijn, want dan warende heide tegenovergestelde acties (â€žWillensbejahung" en â€žWil- 1) â€žGrundprobleme der Ethik," S. 97, Trgl. boven, bldz. 38. Vrgl. â€žPh. d. U.", 10e Aufl., II, S. 263 f.f.; I, S. 225 f.f. en â€žNeu-kantianismus u. s. w.", S. 187 f.f. Ook deze critiek treft ons standpunt,dat bij het mysterie van het gezet-zijn door God blijft staan, en dustevens voor v. H.\'s Al-?Šene geen plaats laat, niet.



??? 120 lensvernei??ung") met de daaruit voortkomende toestandeneeuwig. Bovendien begaat S. de inconsekwentie om â€ždiesenangeblichen Act der indeterministischen Willensfreiheit" dooreen veranderde â€žErkenntnissweise" {lijden oiintui??eve hennis^))als gedetermineerd te beschouwen. Deze inconsekwentie brengtons, volgens v. H., echter weer op het rechte spoor, want hetis waar, dat â€ždie asketischen und quietistischen Erscheinungen"door wetmatige, psychologische processen â€žmotivirt und neces-sitirt" zijn Valt nu op grond hiervan de genoemde â€žnega-tive Beth?¤tigung der transcendentalen Freiheit" weg cn wilmen toch â€ždie positive als Selbstsetzung des Charakters" vasthouden, dan vervalt alle kans op een â€žModification des Cha-rakters" door eigen zedelijken arbeid en moet men, ??f tot zijn^natuurlijk einde verder zondigen, ??f een goddelijke genademoet van buiten af den gevallene opheffen. (Schopenhauerverwierp deze, volgens v. H. terecht; Schelling nam ze aan). Von Hartmann wijdt nu voorts zijn aandacht aan Schel-li n g \'s opvatting in deze maar zijn bezwaren blijven

dezelfde.We verwijzen dus voor een en ander naar â€žDas sittl. Bewusst-sein," 2e Aufl., S. 387 f.f. â€” Aan het slot echter van zijnparagraaf over de transcendentale vrijheid komen v. H.\'s eigenprincipien ter sprake en we vinden daar dan ook het aan-knopingspunt voor onze verdere beschouwingen. Na erop gewezen te hebben, dat we voor het alternatiefkomen te staan, dat â€žder Individualcharakter" ??f door eenscheppingsdaad Gods gezet ??f op den natuurlijken weg der Zie boven, blz. 40 v.v. Vrgl. â€žPh. d. U.", 10e Aufl., II, S. 408 f., 398 f.f.; 494, 95. â€žIn seiner mittleren Periode" zou Schelling (â€žeigentlich nurnoch eine Freiheit zum B??sen") zieh tegenover â€ždie seine Ausgangspunktbildende Kantische Auffassung" stellen, waarbij eigenlijk slechts â€žeineFreiheit zum Guten" mogelijk was. â€žDie Paulinisch-Augustinische Lehre von der Gnadenwahl" Menmoet deze leer (â€žnach Analogie aller ??brigen theologischen Vorstellun-gen") aldus corrigeeren, dat â€ždie vermeintlich freie That der g??ttlichenWillk??r" te verstaan zij als â€žResultat einer logischen Determination imAbsoluten." De hooge waarde

van dit dogma is daarin te zoeken,, dat



??? 121 â€žZeugung, des Wachsthums und der Modification" gewordenis gaat hij voort: â€žAuf der andern Seite kommt dagegen demBegriff der transcendentalen Freiheit ein speculativer Werthzu, der ihn ??ber alle ewige Nothwendigkeit des Materialismuserhebt." Die Causa sui des Spinoza hat ihren guten undunentbehrlichen Sinn, sobald sie nur erstens nicht auf Indi-viduen, sondern auf das All-Eine, und zweitens nicht auf denInhalt oder die essentia, sondern bloss auf die Form oder9) existentia des Daseins oder der objectiven ErscheinungsweltJ bezogen wird. Alles Partielle ist durch die einheitliche Totalit?¤tdeterminirt, deren Moment es bildet; alles â€žWas und Wie"dieser Totalit?¤t ist in jedem Augenblick durch ihre autonomelogische Selbst-Determination bestimmt. Das Einzige, wasnicht logisch begr??ndet ist, ist das â€žDass" des allgemeinenDaseins; dieses allein ist durch einen freien Act geworden,aber die Freiheit dieses Actes (der Erhebung des Welt-willens zum actuellen Wollen) ist eben auch nur darumindeterminirt, weil derselbe unmotivirt und unvern??nftig,alogisch und grundlos, d. h. absolut zuf?¤llig ist^).

Auf derAnerkennung eines solchen Actus ruht die zeitliche Begren-zung des Weltprocesses nach r??ckw?¤rts, auf ihr die M??glichkeitder Entwicklung, d, h. der Begrenzung des Weltprocessesauch nach vorw?¤rts, also die Hoffnung auf ein Ende f??r dasElend des Daseins. Es giebt eine transcendentale, oder richtiger het alle indeterministische, zedelijke vrijheid van het individu absoluutuitsluit, of, positief uitgedrukt, aangeeft â€ždass in der ersten Anlage derSch??pfung (oder in dem ersten Urzustand des Kosmos) bereits die zu-reichende Ursache und unaiwen?¤liche Pr?¤determination f??r das sittlicheHandeln eines jeden von uns unverr??ckbar gegeben ist." â€žDie natur-philosophisohe Lehre von der Vererbung und Variabilit?¤t". 2) Yrgl hierbij â€žPh. d. U.", lOe Aufl., II, S. 431 f.f. waar v. H.nagaat, hoe het â€žleere \'Wollen" zieh verheft en zijn inhoud, de Idee,â€žergreift": â€žWille und Yorstellung, die beide vor dem Beginn des realenProcesses etwas Yorseiendes, oder wie Schelling sagt: ??eberseiendeswaren, vereinigen sich also in der (partiellen) Erf??llung des leerenWollens durch die (ganze) Idee zum erf??llten

Wollen oder zur gewolltenIdee, womit der Actus als reale Existenz erreicht ist" (S. 435). VM n



??? 122 \' /^;ranscendente Freiheit des "Willens zum Wollen (im Gegensatzzum "Verbleiben in der Ruhe der Potentialit?¤t), aber nicht desIndividual-willens sondern des einen Allwillens, und auchnicht eine Freiheit zur Bestimmung des Gegenstandes, Zielesoder Inhalts des Wollens, sondern nur zum Wollen in formellerHinsicht". (S. 390). Het blijkt hier, hoe "Von Hartmann\'s critiek op hetbegrip der transcendentale vrijheid ten slotte met zijne prin-cipien samenhangt. Daarom moesten we in ons vorig hoofdstukeenigszins breedvoerig bij die principi??n stilstaan. Een kortetoelichting op de zooeven door ons geciteerde plaats zal onsnu gelegenheid geven, het probleem der wilsvrijheid ten vollete benaderen. In Abschnitt C, Cap. XV, 2 van zijn â€žPhilosophie desUnbewussten" zet Von Hartmann uiteen, hoe â€ždas leereWollen" in het eeuwig Onheivuste zich verheft, de â€žIdee" alsinhoud â€žergreift" en, voor zoover door haar vervuld, de werelda. h. w. schept Dit nu is de eenige â€žAct" der transcen-dentale (of liever transcendente) vrijheid, dien v. H, aannemenkan en op dezen actus ziet dan ook de door ons geciteerde^^

plaats. Er bestaat dus ook geen transcendent(al)e vrijheid voor^ \' het individu maar alleen voor den Al-wil en dan nog slechts, "^^voor zoover het â€ždie Form oder existentia des Daseins oderder objectiven Erscheinungswelt" betreft. Want, waar â€ždas leereI Wollen" zijn inhoud van de â€žIdee"\' ontvangen heeft, is hetgedetermineerd: â€žalles â€žWas und Wie" dieser Totalit?¤t istin jedem Augenblick durch ihre autonome logische Selbst-Determination bestimmt." Terecht hebben wij dus hier boven V. H. zegt de, in deze onjuiste, iiitdrukking â€žtranscendentaal" bijge-houden te hebben, omdat Schelling en Schopenhauer die vast-hielden, ofschoon ze â€ždie Genesis des Begriffes, der er bei Kant dieseBezeichnung verdankt" verwierpen. Yrgl. â€žPh. d. U." Cap. C XY n". 2; â€žGesammelte Studien und Auf-s?¤tze," S. S. 699â€”700, 713â€”716. Yrgl. hierbij Ibidem, Abschnitt A. Cap. lY, vooral â€žNeukantian,u. s. w.", S. 205.



??? 123 opgemerkt, dat v. H.\'s protest tegen Kant\'s en Sehopen-hauer\'s opvatting der transcendentale vrijheid voortkwam uitde metaphysische beginselen van zijn stelsel. Volgens hemzouden dan ook Kant en Schopenhauer â€ždie Freiheitim Esse" niet op metaphysische maar op ethische gronden hebbentrachten te redden, n.1. ^um auf sie die Verantwortlichkeit zust??tzen" Dit laatste noemt v. H. slechts â€žein Rest von demalten Zopf der vorkantischen Ethik." Gesteid, er bestond zulkieen vrijheid, â€žso ware auf sie nimmermehr eine Verantwor-tung zu basiren, da Verdienst und Schuld Begriffe sind, dienur auf solche Thaten , die beim vollen Lichte des Bewusstseins , vollbracht sind, angewendet werden k??nnen....." Hoe Von Hartmann zelf dan het gevoel van verantivoordelijk-heid verklaart, hebben we boven gezien. De onderscheidingtusschen empirisch en intelUg??bel karakter vind bij dezen wijsgeerderhalve ook geen genade, want er is slechts een â€žIndividual-karakter", n.1. het phaenomenale, dat empirisch is. Moet erachter de wilsacties, aan het organisme gebonden, nog eenâ€žintelligibler Hintergrund"

gezocht worden, dan kan dezeachtergrond niet anders dan het â€žAll-Eine" zijn En zookomen we ten slotte weer uit bij den onbewusten Geest metzijn attributen wil en voorstelling, van welken geest de indi-viduen slechts phaenomena zijn Wie nu, zooals wy, met v. H.\'s monisme niet mee kangaan, zal dus ook, hoe juist zijn critiek voor het overigeook wezen moge, het begrip der transcendentale vryheid nogniet behoeven op te geven. Wy schreven aan het menschelijkindividu, de persoonlijkheid als willend-voorstellend wezen,meer dan phaenomenale beteekenis toe en hebben in verband â€ž?•Teukantian, u. s. w.\'\', S. 183. 118, aanm. 3) â€žNeukantian, u. s. w.", S. 193. â€žPh. d. ??.", II S., 457, vrgl. hoven bldz. 93. ÂŽ) Zie boven, bldz. 95, 96. Wat bij v. H. van het Onheivuste geldt(dus ook de â€žtranscendente" vrijheid), krijgt bij ons beteekenis voor deconcrete persoonlijkheid.



??? 124 daarmede onze opvatting der vryheid nader toe te lichten. â€” Wegens haar groote beteekenis, ????k voor ons onderwerp,memoreeren we echter vooraf even Prof. Bolland\'s critiekop Von Hartmann\'s beginselen, die tot op zekere hoogte,zooals bleek, ook de onzen zijn. Prof. Bolland geeft in deze beoordeelinggeen blijk hetC. pessimistisch stelsel van Von Hartmann te willen verstaan. Hij beschouwt v. H. als een verkapt volgeling van Hegel\'j en ontmoet, waar de eerste met den laatste meent te moetenverschillen, slechts domheden en ondoordachtheden. Zulk eenwijze van bestrijding nu is niet geschikt om dengene, diemet Hegel\'s beginselen niet kan meegaan, omdat hymeent, dat de wereld met al haar lyden een ander prin-cipe naast het Begrip of de Idee vereischt, te overtuigen.Het pessimisme van een Schopenhauer en Von Hart-mann heeft dan ook zijn ontstaan in de eerste plaats tedanken aan den overweldigenden indruk, dien het wereld-â€”lijden op allen maakt, die de wereld zelf zien en niet alleenuit de hoeken wenschen te leeren. Prof. Bolland echterschynt te meenen, dat Von

Hartmann\'s eenig streven eenintellectueele concurrentie met Hegel was, n.1. om â€ždas zurH?¤lfte â€žabsolut" unvern??nftige Wahre im Gregensatze zumabsoluten Idealismus als das Vern??nftigere zu erweisen" (S. 46).Van hoe groote beteekenis dan ook de critiek zij, die B. vanzijn intellectualistisch Hegeliaansch standpunt geleverd heeft,we misten daarin de waardeering van den tegenstander, diealleen ontstaan kan, wanneer men diens standpunt waarlijkheeft ingeleefd, al is men er ten slotte dan ook boven uitgekomen. Reeds in zyn inleiding op Gable r\'s â€žKritik des Bewusst-seins" nu heeft Prof. Bolland erop gewezen, hoe â€ždas^Hartmann\' sehe Unbewusste als Einheit des Logischen und â€žAlte Ve??\'nunft und neuer Verstand", 1902.S. XI.



??? 125 Unlogischen" niets anders zou zijn dan â€ždie reine EinheitEntgegengesetzter im Sinne Hegel\'s". Zijn critiek in â€žAlteVernunft, u. s. w." vindt haar hoogtepunt in hetzelfde bezwaar(S. 60 f.f): Von Hartmann\'s â€žSubstanz" met haar â€žAttri-bute" zou eigenlijk niets anders zijn dan Hegel\'s â€žabsoluteNegativit?¤t". Nader blijkt dan (S. 12), hoe â€žIdentit?¤t imSinne Hegel\'s" is â€žabsolut negative" Identit?¤t, und keinUnunterschiedensein des Ungeschiedenen" maar gegenseitigeTJnzertrennlichkeit Unterschiedener, welche zusammen idemoder dasselbe sind.... We gevoelen al hot gewicht van deze tegenwerping maarmeenen toch, dat door Prof. B. aan v. H.\'s systeem tekortwordt gedaan. Immers, als twee hetzelfde zeggen, is het nogniet hetzelfde, hetgeen reeds hieruit blijkt, dat Hegel tothet Begrip, Von Hartmann tot het Onbewuste komt. Voordengene, die in Von Hartmann\'s stelsel is doorgedron-gen, zal dit evident zijn. â€” We vonden derhalve, waar het geldt de identiteit (of wilmen vereeniging van wil (zijn) en voorstelling (denken) driestandpunten : a. Schopenhauer ziet er den â€žWeltknoten", het

mysteriebij uitnemendheid in, maar meent voorts in de scheiding vanwil en voorstelling, die hij echter niet kon doorvoeren, deoplossing van het wereldprobleem govonden te hebben b. Von Hartmann vat wil en voorstelling d??s, attributenvan den Onbewusten Geest c. Hegel laat ook hier weer gelden zijn â€žgegenseitige Un-zertrennhchkeit Unterschiedener" ÂŽ) en sluit daardoor schijnbaarde beide vorige opvattingen in. 1) Zie boren, bldz. 93 en voorts de door B. geciteerde plaats: â€žKate-gorienlehre", S. 539. Vrgl. Von Hartmann â€žDas sittl. Bewusstsein", S. 270.Zie boven, bldz. 5, 7 en 113.Zie boven, bldz. 93.Zie boven, bldz. 125.



??? 126 Als onze meening maakten we hiertegenover kenbaar, datwij de persoonlijkheid beschouwen als een willend-voorstellendwezen van meer dan phaenomenale beteekenis gegrond in hetmysterie der realiteit, door God gezet en waarvan we niet mogenabstraheeren. Ons standpunt komt dus het meest met dat vanSchopenhauer overeen, afgezien van zijn kennis-theoretischidealisme, en is, oppervlakkig beschouwd, in H eg e 1\' s â€žabsoluteNegativitat" begrepen. Wil men ons op grond daarvan voorHegeliaan laten doorgaan, het zij zoo; er blijft echter eenaanmerkelijk verschil bestaan. We wenschen hierop nietverder in te gaan, omdat onze metaphysische beginselenalleen in zoover ter sprake mogen komen, als ze voor onzeopvatting aangaande het vraagstuk der wilsvrijheid beteekenishebben en we dus slechts verwijzen, met uitwerken^unnQu.â€” En zoo hebben wij ons dan door al het voorafgaande heenden weg moeten banen om tot een principieele opvatting inzake het vrijheidsprobleem te komen. We kunnen daarom nuzeer kort zgn. Alle verschijnselen zyn onderworpen aan vaste wetten.

Anderstoch zouden ze een atomistisch aggregaat vormen en vanwetenschap ware geen sprake. Die verschijnselen en hunnewetten echter zijn gegrond in de werkelijkheid en ook zyeischt onze aandacht. Blijven we bij de verschijnselen staan,dan kunnen we (om ons nu eens op Hegeliaansche wijze uitte drukken) hoogstens tot eenzijdig verstandelijk inzicht komen,we hebben ons dan nog â€žvern??nftig" rekenschap te gevenvan de realiteit, die de verschynselen draagt. Een en anderis hier boven voldoende aangegeven en we kunnen nu onzeconclusies aangaande het probleem der wilsvrijheid trekken. De mensch als subject reageert op het motief, dat zich aanzijn wil voordoet. Hij behoort dus, met het motief, dat op 1) Zie boven, bldz. 95, 96. Zoo blpt dus bij ons ????k bet samenkomen van wil en voorstellingin het â€žIk" een mysterie en we laten ons niet voortdrijven tot de conse-kwenties van Hegel\'s Begripsleer.



??? 127 Iiern werkt, eensdeels tot de wereld der verschijnselen, hetrelatieve. Wc zagen, dat die wereld der verschijnselen aanvaste wetten gebonden is, dus zal ook het motief als zoodanigdoor ons in de orde dier wetten ingelascht dienen te worden.Een m.otief komt niet zoo maar uit de lucht vallen, maardient beschouwd te worden in verband met het geheel derverschijnselen^). In de wijze echter, waarop de mensch rea-geert, zal zyn zedelijke ontwikkeling aan den dag treden. Indie zedelijke ontwikkeling blykt, wat de mensch is. Enwat de mensch is vindt zijn verklaring niet uit de wereld,der verschynselen en hun vaste orde alleen; maar leidt onzeaandacht over naar \'s menschen diepste wezen. En dat diepstewezen, we zagen het boven, dienen we op te vatten als doorGod^gezet in zijn dadelijkheid, terwyl het voor het menschelijkdenken een mysterie blijft. "We poneerden dit mysterie danook met groote beslistheid, omdat we anders consekwenterwijze ??f tot Hegel\'s opvattingen en de daaraan verbondenvrijheidsleer moeten komen, ??f met Von Hartmann depersoonlijkheid slechts ah phaenomen van den ^ Z-^ees^

kunnenbeschouwen. Beschouwen we nu den mensch, zooals hij is, dan kunnenwe twee centrale wilsrichtingen bij dien mensch constateeren.Hij is ??f centraal-willend het zedelijke bihijh centraal-willendhet onzedelijke. En die centrale wilsrichtingen nu als rakend\'s menschen diepste wezen, gaan uit boven alle verklaring.Ze openbaren zich zeer zeker in de wereld der verschynselenen zijn, daarin tredend, gebonden aan de vaste orde dierverschijnselen, zoodat er dan wel degelijk een (gedetermineerd)proces in zedelijke (of onzedelijke) richting kan plaats grijpenals gevolg dier centrale wilsacties. Natuurlijk is het motief zelf, evenals alle verschijnselen, ook weerin het mysterie der realiteit gegrond. We bedoelen hiermede niet het ontijdelyke zijn (zie boven, blz. 117v.v.) maar de geheelheid der concrete persoonlijkheid. Yrgl. hierbij boven, bldz. 40 v.v.



??? 128 De zedelijke ontwikkeling nu wordt door sommigen uit-sluitend als de openbaring der w?¤re vrijheid beschouwd. Bijonze opvatting ecbter werd de vrijheid teruggeleid tot hetmysterie der realiteit en z???? is er dan ook slechts ernst temaken met het feit, dat de mensch kennend het goede zicher toch tegen verzet, omdat hij het niet wil. Het eerste stand-punt kan consekwenter wijze hoogstens komen tot een evolu-tionistisch determinisme op ons standpunt daarentegen blijfter plaats voor het mysterie der zonde als anti-Groddelijkelevensrichting. Wij erkennen op het gebied der vrijheid enop het gebied des levens dan ook niet alleen een hooger enlager (begrippen, eenzijdig ontleend aan de Anschauungsformâ€žruimte") maar tevens wel degelijk een mysterie van willenen niet-willen, van samenbinding en ontbinding (leven) En hier is het punt, waar blijkt, dat onze opvatting ookop theologisch terrein principieele beteekenis heeft. â€” Dezonde n.1. is op te vatten als een nog-niet-zijn, voortkomenduit een vooralsnog onverhelderd bewustzijn, ??f als een

zich(bewust) negatief-stellen tegenover Gods wil, dat uitloopen kanop verharding, omdat de wil des menschen, ook tegen beterweten in, zich als anti-Goddelijk blijft openbaren. Met ditmysterie der zonde nu is alleen ernst te maken, als we hetmysterie der vrijheid verleggen naar het gebied der ondoor-grondelijke realiteit. Men zou hier tegen in kunnen brengen: die realiteit isdoor God gezet en dus is God ten slotte toch weer de oorzaakvan \'s menschen centrale wilsrichtingen. Deze consekwentie,ook door Schopenhauer getrokken^), is echter voorbarig.In zijn\'monografie over de wilsvrijheid n.1. zegt hij: â€žAlleinwie soll man sich vorstellig machen, dass ein Wesen, welches Vrgl. Dr. J. D. Bierens de Haan â€žLevensleer naar de beginselenvan Spinoza", 1900, o. a. bldz. 167 v.y. en 334. VrgL J. H. Scholten â€žde vrije Wil\', 1859. 8) Zie boven, bldz. 32, 120.



??? 129 seiner ganzen Existentia und Essentia nach, das Werk einesandern ist, doch sich selbst uranf?¤nglich und von Grrund ausbestimmen und demnach f??r sich Thun verantwortlich seink??nne ? Der Satz operari seguitur esse, d. h. die Wirkungenjedes Wesens folgen aus seiner Beschaffenheit, st??sst jeneAnnahme an, ist aber selbst unumst??sslich. Handelt einMensch schlecht, so kommt es daher, dass er schlecht ist.An jenen Satz aber kn??pft sich sein Corolarium: ergo undeesse, inde operari. Was w??rde man von dem Uhrmacher sagen,der seiner Uhr z??rnte, weil sie unrichtig gienge ?" â€” Nuis het heel onvoorzichtig van S. om in deze bestrijding eenvoorbeeld, aan de wereld der verschijnselen ontleend als wapente gebruiken. De horlogemaker toch, die een horloge maakt,is reeds gebonden aan de voorhanden grondstof, waaruit datuurwerk wordt saamgesteld, is zelf reeds in de realiteit ge-grond en kan dus niet anders dan de oorzaak van het horlogeheeten. Nu heeft Schopenhauer zelf zeer duidelijk aange-wezen, dat het begrip â€žoorzaak" slechts de wereld der ver-schijnselen betreft en altijd een

onverklaarde rest overiglaat. â€” Daarom moeten we het mysterie van het door Godgezet zijn ook dieper grijpen. God zet de realiteit en dusden re??elen grond der wereld, dien het menschelijk denkenalleen in zijn dadelijkheid aanvaarden kan; maar waarbovendat denken nooit uitkomt God is dus niet de oorzaak van\'smensehen bestaan in den zin, waarin wij van oorzaak engevolg spreken. Immers deze beiden raken slechts de wereldder verschijnselen, die zich echter openbaren in den grondder wereld Heeft God nu den grond van de wereld .gezet 1) â€žGrundprobleme", S. S. 71/2. 2) Zie boven, bldz. 27. Vrgl. hierbij tot op zekere hoogte Dr. J. Woltjer â€žIde??el enRe??el", 1896, bldz. 46 v. *) Een eenvoudig beeld om het onderscheid tusschen oorzaak en grondeenigszins te verstaan is dit: leg ik een boek op tafel, dan ben ik deoorzaak, dat het boek er ligt, de tafel echter is de grond. 7



??? 130 en blijven we d????r voor het mysterie staan, dan kunnen weook logisch niet uitmaken of God met het zetten der persoon-?’ lijkheid die persoonlijkheid een vrij of onvrij bestaan heefti gegeven. Het begrip oorzaak als rakende de ivereld der ver-schijnselen (die echter gegrond is in de realiteit) blijkt hierdus zonder meer niet voldoende â€” Helder inzicht in eenen ander is voor de leer der Schepping ook van groot be-lang. "We moeten deze kwestie, als liggend buiten ons bestek,echter laten voor wat ze is. â€” We blijven dan ook als on.7:e meening vasthouden, dat, â€”evenals de centrale wilsrichtingen op zedelijk gebied (het goedeof slechte karakter) naar de realiteit van de persoonlijkheidmoeten worden teruggeleid, zoo ook de centrale verhouding^waarin de mensch zich tot God stelt , ons voor een ondoor-grondelijk mysterie plaatst. En zoo komen we tot het vraagstukder praedestinatie en reprobatie. Dit dogma mag men huldigenals religieus postulaat of op grond van de leer der Schriftmaar logisch demonstreeren kan men het niet. Vandaar deheftige strijd, dien dit leerstuk

verwekte. Immers, wie verstan-delijk aangelegd, de vaste orde der verschijnselen slechts ziet,zal het onmogelijk achten, dat men het leerstuk der prae-destinatie in ernst verwerpt. Hoe, als God niet alles in Zijnehand had, dan zou immers het gansche wereldplan in ver-warring geraken ! Daar tegenover staan zij, die beivust o??onhewustiets gevoelen voor het mysterie der realiteit en aldus beseffen,dat de vreeselijke werkelijkheid van door God aangenomen ofverworpen te zyn niet wordt uitgemaakt door verstandelijk-logische verwijzing naar de vaste orde, waarin ? e verschijnselenzich openbaren. De leer der praedestinatie is nooit te stavenop grond van de vaste orde der verschijnselen (welke door 1) Vrgl. Kant â€žKritik der pr. Vernunft" (Ed. Keclam), S. 121 f. f,en Schopenhauer\'s onvoldoende kritiek hierop, a. a. O., S. 7 f. J. Weener wijdde hieraan zijn proefschrift. ^ Zie boven, bldz. 99.



??? 131 niemand, die nadenkt, wordt betwijfeld), want die verschijn-selen openbaren zich in het mysterie der werkelijkheid en daarheeft men de oplossing van de diep-ernstige vraag naar deverhouding van den mensch tot God, welke verhouding eencentrale is, te zoeken, indien die oplossing al ooit te vindenis. We vestigen met nadruk de aandacht op een en ander,want, hoe kort we het ook bespraken, het blijft van prmapfeeZebeteekenis. â€” Met een enkele opmerking willen we besluiten en wel deze,dat op het door ons aangewezen punt ook het verschil tus-schen de zoogenaamde â€žEthische" en â€žGereformeerde" theologenis te zoeken. De Ethischen hebben meer oog voor het mysterie der realiteit,dat zich in de persoonlijkheid primair als wil (â€žTh?¤tigkeit",activiteit) openbaart, de Gereformeerden daarentegen voor devaste orde, waarin die realiteit verschynt. De eersten zullendaarom den nadruk leggen op het subjec.tieve, de levend per-soonlijke verhouding tot God, die in de wedergeboorte haarvaste basis vindt, de laatsten zoeken hun steun in de objectieveOpenbaring van den hewusten God, welke openbaring

door deKerk onder leiding des H. Geestes werd ingedacht en vastge-legd in de Confessie Het gevaar, dat hier voor de â€žEthische"theologen dreigt is dit, dat ze zich verliezen in allerlei sub-jectieve bespiegelingen en niet gevoelen, dat het leven, dusook het leven met God, zoodra het in de vaste orde der ver-schijning treedt, systeem vereischt. Hun verzet tegen het be-gripsmatige komt dan daaruit voort, dat ze niet inzien, hoehet begrip slechts als eenzijdig-verstandelijk, d. w. z. abstract,genomen dood is maar dat het, door het leven gedragen, ge-huldigd moet worden door ieder, die den naam van weten-schappelijk man waardig wil zijn. â€” Hoe de Gereformeerdenvervallen kunnen in eenzijdig objectivisme, z???? dat de betee- 1) Vrgl. Dr. H. BaTinok â€žDe Theologie yan Prof. Dr. D. Chan-tepie de la Saussaye", 1884.



??? 132 kenis van wedergeboorte, geweten, persoonlijke verhouding tot Godenz. achteraf wordt gedrongen door hun Schriftgeloof en steunenop de Confessie, behoeft geen betoog. Ook dit alles ligtbuiten het terrein van ons onderwerp. Maar we achtten hetvan belang er de aandacht op te vestigen. En zoo zijn we dan aan het eind van onzen arbeid ge-komen. Zooals we in onze inleiding zeiden: we wenschtenslechts ?Š?Šn punt, n.1. dat van de transcendentale vrijheid, inhet bijzonder te releveeren, omdat dit punt van prineipieelebeteekenis is en ten slotte ook het probleem der wilsvrijheidin prineipiis dient te worden beschouwd. Hoeveel er dan ookaan onze uiteenzetting ontbreekt, we meenen ons standpuntin deze, â€” aan de hand van Schopenhauer\'s opvattingen die in hoofdzaak beoordeeld â€” voldoende te hebben toegelicht.Mocht die uiteenzetting er toe hebben bijgedragen, om eens-deels eenzijdig empirisme te keeren, anderzijds oogen teopenen hiervoor, dat het probleem der vrijheid o^o/)i!os&aÂ?r is.â€”



??? STELLmGEK



??? ??i; \' .. ^^ A^ ________. ^ ^ V v^ â–  V ~ ; . ^ ^ â– 



??? STELLINGEN- I. Schol ten â€žde vrije Wil", 1859, heeft zijn aandacht nietgewijd aan Schopenhauer\'s opvatting in deze en is daar-door slechts tot een onvolledige beschouwing van het probleem,gekomen. II. Terecht zegt Schopenhauer (â€ž4 f. Wurzel", 3e Aufl.,S. 143): â€žDie Identit?¤t.... des Subjekts des Wollens mitdem erkennenden Subjekt, verm??ge welcher (und zwar noth-wendig) das W^ort â€žIch" beide einschliesst und bezeichnet, istder Weltknoten und daher unerkl?¤rlich." III. De tegenwoordige â€žempiristen" huldigen(onbewust) Kant\'sleer van het onkenbare â€žDing an sich". IV. Het begrip der transcendentale vrijheid is ????k op transcenden-taal-realistisch standpunt te verdedigen.



??? 136 V. In de opvatting der wereld als wil en voorstelling ontvangtde â€žVermittelungs-theologie" een sterken steun. VI. Descartes\' (Spinoza\'s) â€žextensio" en â€žcogitatio" vor-men geen tegenstelling maar kunnen als zoodanig vervangenwerden door â€žwil" en voorstelling" (vrgl. v. Hartmannâ€žPh. d. ??", lOe Aufl., II, S. 458). VII. De â€žEthische" Theologie behoeft ?´e^n^s-waardeering nietuit te sluiten. VIII. De â€žEthische" Theologie vindt haar parallel in de wijsbe-geerte van Schopenhauer en Von Hartmann, deâ€žGereformeerde" in die van Hegel. IX. De fersoonlijliheicl geeft aan de geschiedenis haar beteekenisboven de natuur. X. Leibniz\' grondstelling substantia = actio sluit principieelmetaphysisch realisme in. XI. De begrippen geest en zinnelijkheid mogen niet vijandigtegenover elkander worden gesteld.



??? 137 XII. Eet transcendentaal realisme is zoowel met een metaphysischpluralisme als met een metaphysisch monisme vereenighaar. XIII. Het hoofdverschil tusschen V o n H a r t m a n n\'s en Z i e h e n \'spsychologie is te zoeken in hun uiteenloopende opvatting derreflexen. XIV. De stryd tusschen Thomisten en Scotisten aangaande Godswillekeur vindt zijn oplossing in Schopenhauer\'s opvattingvan de wereld als wil en voorstelling. XV. De vraag aangaande het leerstuk der praedestinatie en re-probatie, indien men ze logisch zoude willen beantwoorden, moetherleid worden tot het inzicht, dat de realiteit een mysterie is. XVI. Het probleem der wedergeboorte valt samen met het pro-bleem der transcendentale vrijheid. XVII. II Sam. 1:18 moet het woord HtJ^p geschrapt worden. XVIII. Psalm 68:14 D^H?–^ jS D?•^ is met de Leidsche overzetting te vertalen als: â€žzoudt gij nederliggen tusschende schuttingen?"



??? 138 XIX. Psalm 25:17 moet Â?nipl^?–DI ^THH gelezen worden. XX. Is er al Grieksche invloed op de Hebreeuwsche Chokma-litteratuur aan te nemen, dan heeft deze invloed toch eenspecifiek-Israelietisch cachet gekregen. XXI. Het ligt meer voor de hand, dat oivog in I Joh. 5:20betrekking zou hebben op ?¨v vl^ airov \'Irjoov Xgiaicb danop ?¨v t^ d?„7]&i,v?? (tov dArj&iv??v). XXII. Yan Eerde\'s hypothese (,de verborgen Zin van het vierdeEvangelie", 1900) aangaande de samenstelling van het Johannes-evangelie is onhoudbaar. XXIH. Onvoldoende zyn de gronden, die Gr. A. van den Berghvan Eysinga â€žIndische Invloeden op oude Christelijke Yer-halen", 1901 (blz. 40 v.v.) aanvoert, om Buddhistischeninrloedop het verhaal van Jezus\' verzoeking in de woestijn te ver-onderstellen. XXIY. Aannemelijk is Harnack\'s bewering (â€žZeitschrift f??r dieneut. Wissenschaft 1900, S. 16â€”42), dat de brief aan deHebre??rs het werk zou zijn van Prisca en Aquilla.



??? 139 XXV. De berooving van de wereldlijke macht is het Pausdomten voordeel geweest. XXVI. Marcion was geen gnosticus. XXVII. De afzetting van H. de Cock te Vlrum als predikant derNed. Herv. Kerk was onwettig. XXVIII. De organisatie van 1816 is onwettig ingevoerd. XXIX. De physisch-monistische opvatting in de Oostersche en dejuridisch-pluralistische opvatting in de Westersche kerk zijn inde hoogere eenheid van de persoonlijke verhouding tot Godsaam te vatten.



??? â–  1> i m- Â? * â– t h- I .jiSn â– . . /



???



???



??? I j...â– Xt ??â–  Â? \\i â€??? i\' - t



???

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

