
De structuur van het aesthetisch a priori bij Kant : een
bijdrage tot de systematische interpretatie van de Kritik der

ästhetischen Urteilskraft

https://hdl.handle.net/1874/299519

https://hdl.handle.net/1874/299519


??? â–  : / â– \' / DE STRUCTUUR VAN HETAESTHETISCH A PRIORIBIJKANT EEN BIJDRAGETOT DE SYSTEMATISCHE INTER-PRETATIE VAN DE KRITIK DER?„STHETISCHEN URTEILSKRAFT .D.BARTLING i^ieiJOTHcEK-.DER.I



??? ff lt; V a./



??? quot;f.jVf. s \'nbsp;*



??? â– quot;â– \'a. gt;.\'11 Wit Â?as.:gt; ??-UAJ?Ž --Ji\' \'v,nbsp;M-\'v*; Ti \'X-Â?.\' ^



??? DE STRUCTUUR VAN HET AESTHETISCH A PRIORI BIJ KANT



???



??? DE STRUCTUUR VANHET AESTHETISCH A PRIORIBIJ KANT EEN BIJDRAGE TOT DE SYSTEMATISCHE INTER-PRETATIE VAN DE KRITIK DER ?„STHETISCHENURTEILSKRAFT. PROEFSCHRIFTTER VERKRIJGINGVANDENGRAAD VAN DOCTOR IN DE I.ETTEREN ENWIJSBEGEERTE AAN DE RIJKSUNIVER-SITEIT TE UTRECHT OP GEZAG VAN DENRECTOR-MAGNIFICUS Dr. L. S. ORNSTEIN,HOOGLEERAAR IN DE FACULTEIT DER WIS-EN NATUURKUNDE, VOLGENS BESLUITVAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEIT, TE-GEN DE BEDENKINGEN DER FACULTEITDER LETTEREN EN WIJSBEGEERTE TEVERDEDIGEN OP VRIJDAG 27 NOVEMBER1931, DES NAMIDDAGS TE 4 UUR DOOR DIRK BARTLING GEBOREN TE HAARLEM VAN GORCUM amp; COMP.ASSEN 1931. bibliotheek derRJJKSUWiVERSiTEITUTRECHT.



??? i * r â–  , ..



??? Toen ik, hooggeleerde Ovink, hooggeachte promotor,vele jaren geleden u voor het eerst bezocht ten einde dooru over de studie van de philosophie te worden ingelicht,bebt Gij me bij die gelegenheid o.a. deze wenk gegeven:â€žDenkt er aan,quot; aldus zeide u ongeveer, â€ždat philosophiemet beteekent bevrediging van gemoedsbehoeften en datu bovendien zult moeten leeren al uwe gedachten totaalandersgericht te denken.quot; Deze eerste wenk is voor mijvan groote beteekenis geweest in de jaren dat ik mij uwleerling mocht noemen. Gij hebt mij namelijk het â€žmeta-physisch Bed??rfnisquot; leeren beheerschen en de oogen ge-opend voor de positieve taak der wetenschappelijke philo-sophie. Gij hebt mij rekenschap leeren geven over hetgeenâ€žvanzelfsprekendquot; schijnt. Gij hebt mij de beteekenisgeleerd van het zuiver stellen van vragen en het scherponderscheiden van problemen. Gij hebt mij tot gezichts-punten geleid en perspectieven geopend, die mij de â€žunend-hche Aufgabequot; van de wetenschappelijke arbeid metvreugde hebben

leeren aanvaarden. Ten slotte: Gij hebtmij niet alleen bekend gemaakt met het gebied der weten-schappelijke philosophie, maar bovenal hebt Gij mij in-gewijd in de moeilijke techniek van het wijsgeerig denken. Voor dit alles kan ik U niet genoeg dank zeggen, nu iker na een lange tijd (waarin intusschen andere verwantestudies mij bezig hielden) toe gekomen ben met het schrijvenvan een proefschrift achter mijn academische opleiding eenpunt te zetten. Veel dank ben ik ook verschuldigd aan het Genootschapvoor critische philosophie en inzonderheid aan mijnvrienden van de drie-wekelijksche samenkomsten. Onzegemeenschappelijke onderzoekingen en discussies hebbenin met geringe mate bijgedragen tot het verhelderen vanmijn inzicht in de wijsgeerige problemen.



??? INHOUD blz. INIvEIDING.................. 7 HOOFDSTUK I DE TRANSCENDENTALE ME-THODEnbsp;15 1nbsp;Algemeene strekking der transcendentalemethode................15 2nbsp;Het psychologisch aspect van Kants trans-cendentale methode...........24 3nbsp;De transcendentale methode en de Kritik der?¤sthetischen Urteilskraft......... 32 HOOFDSTUK II DE STRUCTUUR VAN HETAESTHETISCH GEVOELSOORDEELnbsp;41 4nbsp;Het gevoel als â€žVermogenquot;.......41 5nbsp;De analyse van het schoone.......47 6nbsp;â€žOhne alles Interessequot;.........53 7nbsp;Het gevoelsoordeel...........56 HOOFDSTUK III AESTHETISCHE ALGEMEEN-HEID EN GELDIGHEIDnbsp;65 8nbsp;De aard der aesthetische geldigheid .... 65 9nbsp;De idee van de ideale beoordeelaar.... 68 HOOFDSTUK IV KANTS BEWIJZEN VOORHET A PRIORI VAN HET AESTHETISCHE 73 IG De psychologistische fundeering van het aesthetisch a priori...........73 11nbsp;De psychologisch-transcendentale fundeeringvan het

aesthetisch a priori.......7g 12nbsp;De logische fundeering van het aesthetisch a prion................88



??? INLEIDING Betreffende het aesthetisch probleem schrijft Kant inde voorrede tot de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraftdat â€ždie grosze Schwierigkeit, ein Problem, welches dieNatur so verwickelt hat, aufzul??sen, einiger nicht ganzzu vermeidenden Dunkelheit in der Aufl??sung desselben zurEntschuldigung dienen kann\'\'. En inderdaad, er is geen werkvan Kant waarin zooveel in het duister blijft als juist indeze Kritik. En toch ondergaat ook hier de lezer herhaalde-lijk de sensatie waarvan Goethe getuigt inzake zijn lectuurvan Kants werken: het is of men een helder verlicht vertrekbinnen gaat. Verrassend zijn de uitzichten die ons getoondworden, overtuigend is de analyse van het d?Štail. Eennuchtere en heldere taal boeit ons bladzijde aan bladzijde.Slechts een enkele keer stuiten we op plaatsen waarmee dein Kants taal en uitdrukkingswijzen ervaren lezer in ver-legenheid geraakt. Waarin schuilt dan de moeilijkheid enduisterheid? Niet in de d?Štails maar in de zin vanhet geheel! Het is de lezer alsof hij in een rijtuig zit,de tocht is boeiend en belangwekkend.

Maar waar zijn we?Waar gaan we naar toe? Waarom worden we nu naar oosten dan naar west geleid? Kunnen we zulk een doel stellen,dat ons van moment tot moment de plaats van het d?Štail,de zin van de afzonderlijke probleemstelling duidelijk blijft?De Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft heeft zoo weinigeen duidelijke, het geheele werk verlichtende bedoeling,dat het zelfs mogelijk is verschillende uiteenloopende enelkaar weersprekende interpretaties met gelijk recht naastelkaar te stellen. De hypothese is gerechtvaardigd datdeze Kritik meer dan ?Š?Šn zin heeft en daarom niet tot eenzmvol geheel vermag te komen, zoomin als de reiziger die alshet doel van zijn reis gelijkelijk Maastricht en Amsterdamstelt. Als hij bijna bij Maastricht is, denkt hij aan Amster-dam en halfweg Amsterdam slaat hij weer de weg naar hetzuiden in. Of stel u voor dat iemand u een fotografie inhanden geeft. De foto is reeds vele jaren oud. De achter-gronden zijn vervaagd. Maar dat is het ergste niet. De



??? figuur heeft gedurende de belichtingstijd niet stil kunnenzitten. Hij is van zijn stoel opgestaan, heeft rondgeloopenen is ergens anders weer gaan zitten. Op de foto dus ver-schillende standen met verschillende belichting, gedeeltelijkde beelden over elkaar. Sommige partijen zijn\' verwonder-lijk scherp, andere raadselachtig dooreengevloeid. Zoo isin waarheid de situatie bij de Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft. Zullen we op deze Kritik daarom schelden^We zouden dan gelijken op de H.B.S. leerling die op grondvan enkele pagina\'s relativiteitstheorie in zijn schoolboekmeent boven Newton te staan. Hoe moeten we dus deKritik der ?¤sthetischen Urteilskraft interpreteeren? Wekennen in het algemeen twee mogelijkheden. De mogelijk-heid van een overwegend historische interpretatie en demogelijkheid van een overwegend systematische inter-pretatie. Genetisch zal de historische aan de systematischevoorafgaan, logisch daarentegen is de systematische reedsvoorondersteld in elke historische verklaring. De

historische verklaring brengt Kants gedachten enwoorden in samenhang met de uitspraken van voorgangersen tijdgenooten. O. Schlapp i) en A. Baeumler 2) hebbenons getoond hoezeer de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraftwortelt in de aesthetische onderzoekingen van de i8deeeuw. Schlapp door ons de bronnen te openen. Kant kanniets zeggen of Schlapp weet te ontdekken dat talrijkevoorgangers hetzelfde of ongeveer hetzelfde reeds hebbengezegd. Schlapp geeft een soort statistiek van â€žgelijkeplaatsenquot;. Hem ontgaat daarom de verbindende dynamiekvan het woord. Wat hetzelfde klinkt is nog niet het zelfde.Eerst uit de zin van het geheel ontwikkelt zich de zinvan de afzonderlijke uitspraak. Als materiaal-verzamelaarvoerde Schlapp de bouwstoffen aan. Een onderzoeker alsBaeumler heeft architectonische allures. Hij beschikt overhet historisch materiaal tot de opbouw van een uitermateboeiende 18de eeuwsche wereld der aesthetica. Zoo on- 0. Schlapp â€” Kants Lehre vom Genie und die

Entstehung der Kritikder UrteUskraft. Halle rgoi A. Baeumler â€” Kants Kritik der Urteilskraft ihre Geschichte undSystematik End. I. Halle 1923



??? ontwarbaar dooreengeweven kunnen de genetische mo-tieven van de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft niet zijnof Baeumler vermag ons de afzonderlijke draden van ditgedachtenweefsel te toonen. Kan echter de historicus zoomaar op de stof aanvallen als hij op zich neemt een his-torischen Kant en de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraftals een historisch document voort te brengen? Hij zaltoch wel de woorden der bestudeerde geschriften moetenverstaan. Maar hoe? Met het begripsapparaat van alle dag?Of met een historisch â€žVerstehenquot;? In dit laatste gevaltoch wel met en volgens de bedoelingen van de auteurs ?Doch hoe kunnen deze bedoelingen in onze geest komenals we deze reeds noodig hebben om de woorden waarmeeae auteurs zich uiten, te verstaan? Als het niet doorwoorden kan, dan kan het alleen door het inzicht in de aande zaak (waarover de woorden spreken) zelf immanentelogische verhoudingen! Elke historische interpretatie ver-engt dus een logisch verstaan van de zaak tot voorwaarde.Maar hoe, als deze zaak als in ons

geval zoo gecompliceerdIS dat zelfs verschillende systematische interpretatiesmogelijk zijn? Victor B?¤sch vergelijkt de Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft bij een kruispunt van wegen â€žC\'est vers ellequ aboutissent tous les essais divergents des th?Šoriciensdu i8 i?¨me si?¨cle, c\'est d\'elle que partent tous ceux desesth?Šticiens du 19 i?¨me si?¨cle. Quelles que soient les insuf-fisances de la conception de Kant, il est impossible des orienter parmi les voies dans lesquelles la science duI^eau s\'est engag?Še jusqu\'ici et peut s\'engager encore,sans s\'y arr??terquot;, i) Dit beeld is niet kwaad. Het komt er^hter op aan, welke wegen men ziet samenkomen,-ueze wegen zijn niet zoo maar zonder meer gegeven. Zeworden ons eerst tot weg daardoor dat we op zich zelfsamenhang ontberende gedachten in samenhang denkenvolgens ?Š?Šn richting, dat is een weg. De verscheidenheidkomt tot eenheid van ontwikkeling nadat een bepaaldeIdee ten grondslag is gelegd. Deze idee is bij B?¤sch het em-pinsch-psychologisch gezichtspunt. De theorie van het V. B?¤sch

â€”Essai critique sur l\'Esth?Štique de Kant. Paris 1927 blz. 607



??? schoone berust op de beschrijving van de zieletoestandenbij het aesthetisch genieten. Hij erkent het daarom alseen verdienste van Kant dat hij het gevoel in het middelpuntstelt. Het gevoel is een psychologisch begrip en daaromis het inconsequent van Kant dat hij zijn aesthetica nietpsychologisch fundeerde. De transcendentale methode iseen vergissing. Wij zijn echter in de volgende onderzoekingjuist tot het omgekeerde resultaat gekomen. Onze hypo-these is de gedachte der doorvoering van de transcendentalemethode ????k in de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft.En als we dan ook de centrale plaats van het gevoel op-merken, komen we, anders dan B?¤sch, tot de conclusiedat het gevoel hier onmogelijk een empirisch-psycholo-gische feitelijkheid kan aanduiden. De psychologischemethode is een vergissing! Wie heeft nu gelijk? En alsmeerdere verschillende interpretaties naast elkaar kunnenbestaan, waardoor kunnen zij zich dan als â€žgeldigequot; onder-scheiden van willekeurige? Twee criteria

kunnen een hypo-these, die de interpretatie leidt, rechtvaardigen. Ten eerste:Kant heeft het in de hypothese gedachte zelf moetenkunnen denken. De hypothese moet in de sfeer van deKantische gedachtenwereld kunnen bestaan. Ten tweede:de hypothese moet verifieerbaar zijn in de tekst. Stel b.v.eens Heideggers interpretatie tegenover die van Cohen,neem een rood en een blauw potlood en streep in de Kritikder reinen Vernunft de plaatsen aan, respectievelijk ge-citeerd door Cohen in Kants Theorie der Erfahrung enin Heideggers boek Kant und das Problem der Metaphysik.Men zal opmerken dat waar blauwe strepen staan geenroode voorkomen en omgekeerd. Beide interpretaties latenzich dus in de tekst verifieeren. De vraag blijft over, ofHeideggers hypothese van de eindige mensch ook in degedachtesfeer van het Kantische rationalisme is onder tebrengen. Een vraag waarop we hier geen antwoord schuldigzijn. Ze ligt buiten ons bestek. Anders staat het echtermet de vraag betreffende het recht van het

standpuntvan een Victor B?¤sch inzake de Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft. Het is niet te ontkennen dat B?¤sch een his-torische en systematische interpretatie geeft die verdedig-baar is, zoolang men Kants voorafgaande kritieken vergeet,



??? zoolang men aanneemt dat de beteekenis van Kant nietIS te zoeken in de ontdekking van de transcendentalemethode. Dit moet men Victor B?¤sch toegeven ten eindemet vrucht over zijn interpretatie te kunnen discussieeren.Wij geven dit echter niet toe. Integendeel, onze Kant is deKant van de transcendentale methode. Ook in de Kritikder ?¤sthetischen Urteilskraft. Daarom interesseert ons nietde historische interpretatie, noch de psychologische of,plijk Odebrecht onlangs heeft gepresteerd, de phaenomeno-logische dialectische, maar enkel en alleen de transcenden-tale. Kants principe der â€žreinliche Scheidungquot; geldt ookvoor de interpretatie van zijn eigen werken. De Kritikder ?¤sthetischen Urteilskraft moge sociologische, anthropo-logische, psychologische, ethische en welke problemennog meer behandelen, wij hebben ons de taak gesteldenkel en alleen oog te hebben voor het transcendentaleprobleem, dat is voor de vraag naar de structuurvan het aesthetische a priori. Daarin onder-scheiden we onze onderzoekingsmethode van die der

beidegroote systematische interpretaties waaruit we veel leerdenen ook iets afleerden; we bedoelen die van HermannCohen 1) en Rudolf Odebrecht 2). Zoowel Cohen als Odebrecht gaan uit van de gedachtedat de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft moet worden^rstaan als een werk met ?Š?Šn, het geheel belichtende, zin.Het verschijnsel der elkaar tegensprekende opvattingen ender wisselingen van standpunten is hun natuurlijk nietonbekend. Cohen echter redt de eenheid door retouche,Odebrecht door de dialectica, al kan hij er niet buiten, delaatste paragrafen (Â§ 55 tot einde) en gedeeltelijk de leervan het verhevene als â€žFremdk??rperquot; voor de â€žzetetischequot;methode ontoegankelijk te verklaren. Zoo wordt de tegen-spraak â€žweggewerktquot;. Wij laten de tegenspraak staan.We erkennen dat het beeld van het aesthetische onderverschillende belichtingen en standen in de Kritik der?¤sthetischen Urteilskraft voorkomt doch ons ontbreekt H. Cohen â€” Kants Begr??ndung der Aesthetik. Berlin 1889 R. Odebrechtâ€”Form und Geist. Der Aufstieg

des dialektischen Ge-dankens in Kants Aesthetik. Berlin 1930



??? elke neiging dit verschillende en elkaar tegensprekendete vereenigen. We willen het liever scheiden. Kant geeftnaast de transcendentale ook nog een psychologische,anthropologische, ethische, enz. behandeling van hetaesthetisch probleem. Daar is niets tegen, de moeilijkheidbestaat slechts hierin dat hij het doorelkaar laat vloeien.Waarom zullen we dit niet uiteenhalen? Zoo zijn princi-pieel een reeks verschillende interpretaties mogelijk. Zegniet dat we daarmee het boek uiteenscheuren, zeg daneerder dat we uit een hoorn des overvloeds gestorte gavenordenen en sorteeren. Is deze Kritik reeds sedert eeneeuw in waarheid niet zoo\'n hoorn, waaruit ieder aesthe-ticus grijpt wat hem past? Laten we naast elkaar stellende transcendentale, de psychologische, de anthropologische,desnoods de metaphysische interpretatie; daardoor zullenwe misschien het boek (als geheel) minder, doch de zaak(zooals het boek haar zag) beter verstaan. De toepassingvan deze methode der reinliche Scheidung verklaart bijde

volgende onderzoeking de gevolgde weg inzake detekst-interpretaties. Is de ontdekking van de structuurvan het aesthetisch a priori ?Š?Šn der doeleinden die door dederde Kritik ononderscheiden naast bewust en onbewustnagestreefde andere doeleinden wordt nagejaagd, dan isuit deze situatie te voren te verwachten dat we niet vanparagraaf tot paragraaf met Kant kunnen mee reizen.We volgen hem slechts zoover hij recht op dit doel afgaat,we trekken de lijn door waar hij in de tekst ophoudt!Slechts de verschillende pogingen tot dit doel, ook deeventueel verkeerde, mogen we opmerken; het andere ligtbuiten ons gezichtsveld. Zoo spreken we niet over de kunst.Ook de kunst wordt onder de meest uiteenloopende ge-zichtshoeken gezien. Kr zou te spreken zijn over het apriori van de kunst, over Kants opvatting van de psycho-logie van de kunst, over de functie van het geniebegrip,over Kants opvatting van de po??tica, enz. Echter is erover de kunst niet te spreken zoolang Kants opvattingvan de structuur van het

aesthetische in het duister blijft.In zoover is de volgorde waarin de mogelijk verschillendeinterpretaties tot elkaar staan niet willekeurig. Zij ver-houden zich tot elkaar als de verschillende deelen van het



??? systeem der philosophie zich verhouden tot de trans-cendentale methode en verder zooals de verschillendewetenschappen zich verhouden tot de verschillende deelender philosophie. De transcendentale methode is echternet logisch eerste. Kennen we de structuur van het aesthe-tisch a priori, dan is ons de bodem gegeven waarop dewereld van het schoone wordt opgebouwd, van welke wereldde kunst het invloedrijkste gebied zal uitmaken.



??? â–  ^ iÂ? .. Â?. ^ - : VJ



??? HOOFDSTUK IDE TRANSCENDENTALE METHODE Â§ I Algemeene strekking der transcendentale methode Waardoor weten wij dat ons zoogenaamd weten geendroombeeld is, geen chimaere, maar dat het zin heeft,waar is, geldt? Sedert de Renaissance leeft deze vraag inscherpe en onbestemde formuleeringen weer in de philo-sophie, nadat ze in de middeleeuwen bij de zekerheid vanhet dogma had gesluimerd. De geldigheid der menschelijkekennis is weer tot een vraagstuk geworden. Hoe hangt deziel en de wereld samen, hoe het ik en de dingen, hoe kanhet subject het object vinden? Immers ziel en wereld,ik en de dingen, subject en object zijn als het ware tweegegeven, van elkaar onafhankelijke werkelijkheden, diedoor de arbeid van de kennis moeten samengebrachtworden. Gelijk bekend zijn er twee belangrijke historischescholen die dit probleem aangrijpen, het rationalisme inzijn groote vertegenwoordigers Descartes, Leibniz enWolff en het psychologisch empirisme waaraan de grootenamen van een Locke, een Berkeley en

een Hume zijnverbonden. Elk dezer richtingen zoekt het probleem derkennis echter op dezelfde manier, in elk geval volgensdezelfde methode tot een oplossing te brengen. Subjecten object aanvaarden beide scholen als onafhankelijkegrootheden tegenover elkaar. Dat is het uitgangspunt.De methode van oplossing ligt dan voor de hand. Eenvereeniging is slechts mogelijk als een dezer onafhankelijkewerkelijkheden zijn onafhankelijkheid verliest ten kostevan de andere. Maar welke? Hier gaat men uiteen. Voorhet rationahsme is het het subject dat overwint, voor hetempirisme het object. Het rationalisme, van welke nuanceook, denkt immer de rede als bron der waarheid. Watredelijk gedacht is dat is, wat niet redelijk gedacht is datis niet. Het begrip ontsluit het ware zijn. Deze rede,en dit is het typeerende â€” want ook het criticisme aan-



??? vaardt het begrip rede ~ deze rede is een onafhankelijkegrootheid, die zich dikwijls tegelijk als een afzonderlijksoort zijn handhaaft. Bij Descartes is dit reeds duidelijkHet c O g i t O vertegenwoordigt zoowel de eenheid vanhet psychologisch zelfbewustzijn, als het functioneerendintellect en ten slotte het uitgangspunt der methode.Leibniz is niet alleen de schrijver van de s c i e n t i ageneralis maar ook de beroemde schepper van hetsysteem der harmonia praestabilita. Voor dewaarheid van het monadologisch universum (dat op zijnbeurt de mogelijldieid der kennis begrijpelijk maakt) isin laatste instantie de in de scientia generalisontwikkelde rede-lij kheid borg. Wolff ten slotte ontwikkelteen ontologie als wetenschap van de objecten op grondslagvan een zuiver rationalisme, waarbij hij de ervaring alsverwarde en onduidelijke kennis nauwelijks aan het woordlaat komen. Aanvaardt het rationalisme de these van eenoorspronkelijk onafhankelijk zijn dat door de rede over-wonnen, dat is, gekend wordt; het empirisme

gaat deomgekeerde weg. Het overheerscht het subject, de geest,het ik, hoe men het noemen wil, door het object! In devorm van het sensualisme is het de zoogenaamde buiten-wereld die het menschelijk kennen bepaalt; in de vormvan het Engelsch psychologisme is het de innerlijke ervaringdie ten slotte het subject der kennis afhankelijk stelt vanhet zoo en zoo ingericht zijn van de geest. Locke gaater onbevangen van uit dat er absolute objecten bestaandie op de psyche inwerken, welke inwerking met bepaaldereacties wordt beantwoord. Als gevolg hiervan ontstaatkennis. Dat Berkeley het bestaan der materie verwerpt,esse met p e r c i p i gelijk stelt, verandert niets aan deconstellatie. Want de plaats van het absolute ding is nubezet door de goddelijke macht. Bij Hume schijnt het aanhet empirisme dan ten slotte te gelukken het absolutezijn te overwinnen en daarmee de oorspronkelijke onaf-hankelijkheid van kennend subject en te kennen object.Het empirisme wordt scepticisme; de zekerheid der kennis berust

op...... gewoonten (customs). Niettemin lukt het Hume zelfs hierdoor niet het subject-objectschema te verbreken. De associatiewet, de gewoonte i6



??? wordt tot het absolutum dat het subject afhankelijkmaakt. Het is eerst Kant die de oplossing vindt door het uit-gangspunt te verwerpen. Tot nog toe was de vraag derkennis tot zijn eenvoudigste formule teruggebracht: hoemoeten we twee van elkaar onafhankelijke bronnen, hetik en de dingen, het denken en de wereld, subject en objectvereenigen opdat daaruit geldige kennis resulteert, of metandere woorden, hoe moeten twee ?Š?Šn worden? Kantkeert deze these om. Hij vraagt hoe moet ?Š?Šn tweeworden of met andere woorden, hoe moet mt de ?Š?Šneervaring subject en object uiteengedacht worden? Inplaatsvan een gegeven wordt het subject-object schemaopgave. Inplaats van te onderzoeken hoe de twee-gedeelde werkelijkheid tot eenheid zal komen, vraagtKant simpel: wat is werkelijkheid? Wat is objectiveering ?Wat is ervaring? Empirisme en rationahsme eischten voorde kennis een garantie buiten de kennis. De kennis bleefsubjectieve droom als ze geen zekerheid kon verschaffendat de voorstellingen aan een zijn buiten het

voorstellenbeantwoorden. Kant neemt genoegen met een garantiebinnen het gebied van de kennis. Het onderscheid tusschenwaarheid en droom hangt niet af van de relatie der voor-stelHngen tot dingen buiten hen, â€žsondernquot;, zegt Kantin de Prolegomena, â€ždurch die Verkn??pfung der Vorstel-lungen nach den Regeln, welche den Zusammenhang derVorstellungen in dem Begriffe eines Objekts bestimmenquot;, i)Daarmee maakt Kant hetgeen tevoren als een onderscheidin zijn werd gedacht tot een onderscheid in geldigheid derzoogenaamde voorstelHngen zelf. Het object is gewaar-borgd door een bepaalde wijze van verbinding der zoo-genaamde voorstelhngen. Zoogenaamde voorstel-lingen, want als het object buiten de voorstelUng vervallenis, dan is de voorsteUing in strenge zin niet meer te denkenals een soort Subjekt-an-sich. Wat nu onder voorsteUingis te verstaan, dat is het ongedeelde ?Š?Šne, het oerfond derervaring, waaruit zich volgens vaste criteria subject en Â§ 13 Bnd. III blz. 40 (Wij citeeren Kant volgens de uitgave van EmstCassirer.

Berlin 1912â€”1918) 2nbsp;17



??? object ontwikkelt. Deze ontwikkeling is een zaak van hetoordeel of wat het zelfde is: der kennis. â€žDen Gang derPlanetenquot;, zegt Kant op de zelfde bladzijde van het vorigcitaat, â€žstellen uns die Sinne bald rechtl?¤ufig, bald r??ck-l?¤ufig vor, und hierin ist weder Falschheit noch Wahrheit,weil.... man ??ber die objektive Beschaffenheit ihrer Be-wegung noch gar nicht urteiltquot;. Zoodra men echter oor-deelt, wordt de voorstelling der zintuigen subjectief enschijn en die der wetenschap objectief en werkelijkheid.Dit oerfond der ervaring, dit ononderscheiden ?Š?Šne, waar-uit het oordeel der kennis subject en object, beter sub-jectiviteit en objectiviteit ontwikkelt, drukt Kant gewoon-lijk uit in termen aan de psychologie ontleend. Als we destrekking der transcendentale methode zuiver logisch ver-staan dan wekken deze psychologische termen even ver-bazing. Hoe, vraagt men zich af, kan men onbevangentermen als â€žVerstandquot;, â€žSinnlichkeitquot;, â€žGef??hlquot;, â€žVer-nunftquot; enz. hanteeren

als bekende grootheden, daar dezin van deze begrippen, hun objectiviteit toch zeker eerstdoor de kennis â€” in dit geval de psychologie â€” moetworden gerechtvaardigd? En vervolgens: welk recht bezitde psychologie haar begrippen in de leer der kennis toe tepassen? We willen de volgende paragraaf er aan wijdenom deze vragen onder oogen te zien. Thans mogen we daar-om de transcendentale methode in â€žreinliche Scheidungquot;van de psychologie ontwikkelen. De situatie van het probleem der kennis is voor detranscendentale methode als volgt: Er is een oerfond vanhet ononderscheiden ?Š?Šne. Hierop richt zich het oordeel.Het oordeel maakt het ononderscheiden ?Š?Šne tot eenonderscheiden tweeheid. Uitspraken als: â€žlichamen zijnzwaarquot;, â€ždeze vorst is een goed heerscherquot;, â€ždeze bloemis schoonquot;, enz. putten uit dit ononderscheidene ?Š?Šne,â€žAllgewesequot;, gelijk A. G??rland het noemtquot;. â€žDas All-gewese ist nicht an sich etwas; aber soviel ist es, daszes hindert,

dasz das Mannigfaltige etwas an sich selbstw?¤requot; 1). Met de copula â€žisquot; haalt het oordeel het nog in A. G??rland â€” Prologik; Dialektik des kritischen Idealismus. Berlin t93o.blz. 43 l8



??? de windselen der ononderscheiden eenheid gewondeneâ€žMannigfaltigequot; uiteen: lyichaam â€” zwaar; bloem â€”schoon; vorst â€” goed. Het brengt het in spanning totobjectiviteit en subjectiviteit. En maakt het tegelijk ineen nieuwe eenheid tot object: â€žLichamen z ij n zwaarquot;,pit doet de kennis dus: oordeelen, dat is uiteenhalen,in spanning brengen, eenheid stichten. Maar vanwaar dezeeenheid?, vraagt Kant. Waardoor weet ik dat het oordeel:â€žlichamen zijn zwaarquot; â€” in psychologische terminologieuitgedrukt â€” niet enkel en alleen â€žWahrnehmungsurteilquot; is,maar een â€žErfahrungsurteilquot;, dat wil zeggen een empirischoordeel met objectieve geldigheid? Met de uitspraak:lichamen zijn zwaar, beweer ik iets dat onafhankelijk isvan mijn bijzondere waarneming. Ik en anderen hebbenondervonden dat lichamen gewicht hebben. Nietteminzeg ik niet: zoo dikwijls anderen en ik Hchamen ter handnamen hebben we geconstateerd dat zij gewicht bezaten,maar ik zeg: afgezien van mij en alle andere menschenhebben

lichamen gewicht. Onafhankelijk van alle waar-nemingen geldt dit oordeel algemeen en noodzakelijk.Het is geen oordeel der waarneming, het is een oordeel derervaring. â€žEmpirische Urteile, sofern sie objektive G??ltig-keit haben, sind Erfahrungsurteilequot; i). De algemeenheiden noodzakelijkheid van het oordeel is een levensvoor-waarde voor de ervaring. Zonder dat beteekent al onzekennis, onze wetenschap, ja onze geheele cultuur (wantook de kunst en de gedragingen der menschen maken opvelerlei wijze aanspraak op geldigheid) niets, gezwets,praatjes, een samenraapsel van verdichtselen, zooals hetjuridisch heet. Maar we hebben toch onze wetenschap!Kant wijst zelfs de zekere gang der natuurwetenschapVan Newton aan als een beschamend voorbeeld voor demetaphysica wier waggelende beenen het probleem derkennis waarlijk nog niet ver hebben gedragen. We bezittenalgemeene en noodwendige oordeelen! Goed dan: weten-schap is geen gezwets en kunst geen samenraapsel vanverdichtselen, de ervaring zelf heeft zich

als kennis, decultuur in het algemeen als objectiveeringsproces door haar Prolegomena Â§ i8 Bnd. IV blz. 48



??? resultaten gerechtvaardigd. Maar blijft dan niet de vraag:is alles wat zich als wetenschap aandient, weten-schap, alles wat aanspraak wil maken op de naam vankunst, inderdaad ook kunst ? Inzonderheid voor dezelaatste cultuurobjectivatie is het duidelijk dat de resultatenniet de laatste instantie kunnen zijn, gezien de uiteen-loopende waardeeringen. Wat is het dan dat de wetenschaptot wetenschap maakt, wat verzekert de aanspraak vaneen beeldhouwwerk op de naam kunst? Geldigheid, alge-meenheid en noodzakelijkheid van oordeelen! Deze geldig-heid, deze algemeenheid en noodzakelijkheid is het dusdie de ervaringskennis behoeft als legitimatiebewijs. Metandere woorden die de ervaring m o g e 1 ij k maakt.De ervaringskennis bevat dus een moment dat zij onbe-vangen gebruikt maar zelf niet verantwoorden kan. Wehebben noodig een theorie der ervaring, een leer van dekennis die de ervaringskennis in wijdste zin tot probleemmaakt. De synthese die de ervaring aanbrengt in hetoordeel: â€ždit is

datquot;, moet gerechtvaardigd worden.Hierin ligt een belangrijk onderscheid tusschen Kantstranscendentale methode en de voor hem gebruikte meta-physische methoden om het kennisprobleem op te lossen. De voorgangers fundeerden immer de zekerheid (of bijHume de onzekerheid) der kennis in de zekerheid vaneen of ander absoluut zijn. Dit komt hierop neer dat meniets moet weten van dit zijn. De som van het weten vanhet zijnde wordt daardoor vermeerderd. Br is een nieuwobject bijgekomen. Het weten van dit absolute objectrechtvaardigt eerst het weten van de objecten der ervaring.Verder is men daar niet mee gekomen, want wat recht-vaardigt nu weer de zekerheid van het weten omtrent ditabsolute object? De metaphysische methode helpt hetmenschelijk kind dat de blokken der beschikbare kennis-elementen en ervaringen tot een toren van cultuur op-stapelde door onder het onderste blok van het bouwseleen nieuw ge??mproviseerd, niet tot de blokkendoos be-hoorend blok te plaatsen. Dit laatste

blok heeft dan alles tedragen. Maar hoe is de kwaliteit van dit laatste blok? Ishet even hecht en bouwvast als de overige die het dragenmoet? De transcendentale methode doet anders. Zij sleept



??? geen nieuwe kennisblokken aan, waarvan niemand weethoe men er aan komt, geen absolute Dinge an sich. Zij steltzich tevreden met de blokkenbouw der ervaring, de weten-schappen, de kunsten, de sociale ordingen, enz. Ze is geenwetenschap naast de wetenschappen, geen kunst naast dekunsten, â€žnicht Doktrin, sondern nur Kritik, weil sienicht die Erweiterung der Erkenntnisse selbst, sondern nurdie Berichtigung derselben zur Absicht hat und denProbierstein des Werts oder Unwerts aller Erkenntnis apriori abgeben sollquot; i). De ervaringskennis, zeiden wezooeven, bezit een moment dat ze zelf niet verantwoordenkan, het moment der synthese dat aan haar oordeelen alge-meenheid en noodzakelijkheid, dat is: objectiviteit verleent.Kant noemt dit moment apriorisch. Het begrip der cau-sahteit is logisch eerst, daar zonder dit begrip geen een-heid, geen objectiviteit, geen noodzakelijkheid en algemeen-heid van het geschieden mogelijk is. Van dezelfde aard zijnal de begrippen die Kant in zijn tafel der categorie??nsamenvat. Van deze

aard is het ruimtebegrip en het tijd-begrip. Zij zijn alle momenten der synthese die het mogelijkmaken dat uit het oerfond van het ononderscheidene ?Š?Šne,â€ždas Allgewesequot;, geordende ervaring en cultuur tot standkomt. Op deze momenten, de constructiepunten der er-varing is het onderzoek der transcendentale methodegericht. Zijn intusschen deze begrippen niet tegelijkertijdreeds de fundamenteele elementen der wetenschap zelf?Wat moet de geometrie zonder de ruimte aanschouwing,wat de natuurwetenschap zonder de begrippen substantie,causaliteit en wisselwerking? En zijn er ook geen be-grippen waarop de kunst steunt, omdat zij wezenlijk zijnvoor de onderscheiding kunst en niet-kunst? Deze funda-menteele begrippen, uitgangspunten der ervarings-weten-schappen, maakt de transcendentale methode tot haarobject. De transcendentale methode stempelt deze be-grippen der ervaringswetenschappen tot een nieuwelogische waarde. Wat in de ervaring onder genetischgezichtspunt valt, dat moet logisch ontspringen, als oor-

spronkelijke voorwaarde der ervaring ontdekt worden. Kritik der reinen Vernunft Einleitung. Bnd. III blz. 49



??? Indien we dus naar een bepaald fundamenteel begrip derervaring een onderzoek instellen volgens de transcenden-tale methode, dan zullen we trachten dit begrip als een apriori te verstaan, als een logisch eerste, ontsprongen aande synthetische eenheid der ervaring. â€žDie Herausarbeitungdes a priori auf Grund der transcendentalen Methodequot;,zegt S. Kaplanquot;, bedeutet somit die Erzeugung undEinordnung eines Erkenntnis-Elements in die gesetz-m?¤szige Einheit der m??glichen Erfahrung i). Alle dezebegrippen: eenheid en ervaring, â€žEinheit des Bewusztseinsquot;,of gelijk Kant het ook in een psychologische term zegt:â€žEinheit der Apperzeptionquot;, alle deze begrippen waarin devraag der Prologomena â€” hoe zijn synthetische oordeelena priori mogelijk? â€” haar antwoord vond, zijn tenslotteniet anders te verstaan, ondanks het verschil in accent,dan als het begrip eener centrale functie vaneenheidsvorming. Deze â€žEinheit des Bewuszt-seinsquot;, dit â€žErzeugen aus dem Denkenquot;,

beteekent inder-daad niets geheimzinnigs, niets mythisch maar in de grondvan de zaak iets zeer simpels en nuchters. Ze is, zegtH. Cohen betreffende deze eenheid van het bewustzijnâ€žkeine schaffende; sondern eine lediglich ideale, [namelijk]die Einheit des Gesetzes: dasz wir Gesetze haben m??ssen,sofern wir Wissenschaft haben wollen â€” diesen schlichtenGedanken bedeutet die Einheit des Bewusztseins. Unddasz wir das Substanzgesetz und das Kausalit?¤tsgesetzhaben m??ssen, sofern wir mathematische Naturwissen-schaft haben wollen, dies lehrt die transcendentale Deduk-tion, welche somit in der Forderung wurzelt: machtGesetze!quot; Hoe is wetenschap mogelijk? Door wetmatig-heid. Hoe kunst? Door wetmatigheid. Hoe cultuur? Doorwetmatigheid. Dat is het antwoord dat de transcendentalemethode vindt op de vraag naar de zin en geldigheid vanal ons weten en onze cultuur. Binnen de kennis,binnen de cultuur zelf is dus een instantie ontdekt die haarrecht verdedigt, een instantie die niet

vertegenwoordigd S. Kaplanâ€”Das Geschichtsproblem in der Philosophie H. Cohens^Berlin 1930 blz. 5 H. Cohenâ€”Kants Theorie der Erfahrung. Berlin 1918 blz. 752



??? wordt door een traag star, onveranderlijk â€žzijnquot;, maar dooreen levendige, in beweging brengende taak. Vraag nietlanger of ons weten zin heeft, of onze cultuur een droom-beeld is, verleen haar zin, maak haar tot reali-teit, het stellen van deze eisch, daarin bestaat de zin en degeldigheid van het menschelijke. De mogelijkheid der erva-ring ligt stevig verankerd in de eenheid van het bewustzijn. Is echter het factum .der ervaring zelf niet iets volkomentoevalligs? Wij menschen zijn toch in eigelijkenzinniet deschepper der wereld. Onze wetenschap is onder dit gezichts-punt gezien: menschelijke wetenschap. Telkens en telkensmaakt Kant de restrictie â€žf??r uns Menschen wenigstensquot;.De waarheid van de natuurwetenschap is een waarheidvan een wetenschap van menschen? Als Kant dergelijkeoverwegingen houdt, ligt het op onze lippen te vragen:dus tenslotte toch nog een goddelijk zijn dat de geldigheidvan onze â€” menschelijke â€” kennis garandeert? Het iszeker niet de geringste verdienste van Kant dat hij het ge-vaar dat in

het stellen van dit probleem ligt, weet te ver-mijden. Aan de grenzen van de menschelijke kennis ontdektKant een begrip van het onvoorwaardelijke dat in stedevan de grenzen te passeeren en heimelijk een onvoor-waardelijk zijn binnen te smokkelen, als grenswachterdienst doet. Daarmee verleent hij zijn theorie der ervaringeen innerlijke immanente eenheid. De categorie??n enâ€žGrunds?¤tzequot; te samen met de â€žreine Anschauungquot;constitueeren de ervaring. Deze eenheid stichtende logischekrachten ontbreekt echter de samenbindende band, hetsysteem der ervaring. Nergens wordt de â€žTotalit?¤t derBedingungenquot; bereikt. Overal blijft daardoor het kennenvoorwaardelijk, ten deele, stukwerk. Kerst als de kennisbij het onvoorwaardelijke was ingelijfd, zou ze zich in vol-strekte zin, noodwendig en algemeen mogen noemen. Deweg tot deze inlijving ontdekt Kant in de idee van hetonvoorwaardelijke. De idee denkt de synthesen ten einde,zij schept het systeem der kennis, zij is de eenheid dereenheidvormende krachten die de

ervaring mogelijk maken.De idee maakt het mogelijk de ervaring als een systematischgeheel te denken en daarmee is de toevalligheid der ervaringoverwonnen.



??? Evenwel, de idee is geen constitutief principe der ervaring.Ware de idee zulk een de mogelijkheid der ervaring voort-brengend principe, zoo ware de ervaring met recht eerstonmogelijk, daar er in een gesloten systeem van onvoor-waardelijk noodwendige en algemeene kennis geen vraagmeer te stellen overbleef en daarmee niets te ervaren. De idee is..... idee. Niet meer dan dat. Zij is krachtens haar natuur regulatief, wegwijzer, horizon, uitkijktoren, zijstelt het einddoel der kennis in het uitzicht. De constitu-tieve categorie en de fundamenteele stelHngen stichten deeenheid van de â€žGegenstandquot;. De idee maakt elk dezereenheden voorloopig. Het absolute object is onbereikbaar,doch de idee richt het proces der objectiveering op ditobject. Doordat de idee de kennis haar laatste rustpuntaanwijst (in het afgesloten systeem) verontrust ze dekennis op elk tijdelijk rustpunt. Zij veroorlooft de kennisniet bij ?Š?Šn, welk resultaat ook, te blijven staan. Is de ideemet de opstelHng van de gedachte van het

onvoorwaarde-lijke, een soort analogon voor het absolute der metaphysica,aan de andere zijde is de idee het krachtigste wapen tegenelk metaphysisch systeem. Zij houdt de kennis in beweging,zij laat haar nimmer tot rust komen en waar geen stilstandheerscht kan geen metaphysisch zijn neerdalen. Â§ 2 Het psychologisch aspect van Kants transcendentalemethode In â€žKants Leben und Lehrequot; zegt Ernst Cassirer: Kantsbegrippen ontwikkelen zich voortdurend. Zij â€žfixierensich erst in dieser Bewegung selbst. Wer glaubt dasz dieBedeutung eines bestimmten Grundbegriffs in seiner erstenDefinition ersch??pft sei und wer ihn nun in diesem Sinneals ein unver?¤nderHches.... fest zu halten sucht, musz inseiner Auffassung notwendig fehl gehenquot; i). Deze uitspraakgeldt zeer zeker ook voor het begrip van de transcendentalemethode. Het begrip dezer methode in de vorige paragraafontwikkeld, is evenmin een fixeering van Kants definitievolgens welke het begrip transcendentaal niet â€žeine E.

Cassirerâ€”Kants Leben und Lehre. Berlin 1930 blz. 152



??? Beziehung unserer Erkenntnis auf Dinge, sondern nuraufs Erkenntnis verm??genquot; inhoudt, als een samen-vatting van de verschillende zijden, die het begrip op ver-schillende plaatsen vertoont, het is veel eer een fixatievan een bepaalde doorsnee, namelijk de logische constel-latie van dit begrip die we hebben vast gehouden enwaardoor we noodwendig te kort zijn geschoten, ook al zijnwe geneigd deze logische zijde voor de vruchtbaarste tehouden. Er is een andere zijde der transcendentale methode diewe thans onder oogen vattend, even eenzijdig willenfixeeren. Want eerst nadat we beide aspecten, die de trans-cendentale methode vertoont, geisoleerd hebben beschouwd,mogen we hopen het probleem der transcendentale methodein de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft te doorzien.Hier namelijk zijn de verschillende aspecten der trans-cendentale methode zoo dooreengevlochten dat het voorde interpretatie van het hoogste belang is de afzonderlijkedraden duidelijk te herkennen. Minder principieel dan hetlogisch gezichtspunt

keert zich de transcendentale methodein haar psychologisch aspect tegen het metaphysischsubject-object schema. Kant doet, naar we meenen, deVolgende concessie. Hij aanvaardt zonder meer het vanzelf-sprekend feit dat er menschen bestaan, afhankelijk,geschapen wezens, die in staat zijn zich in de hen om-ringende wereld te ori??nteeren en o.a. bezig te houden metWetenschap. Kant vraagt nu: welke zekerheid hebben dezemenschen dat hun weten objectief is? Het antwoord bereiktKant hierdoor dat hij een onderzoek instelt naar de voor-waarden waaraan de menschelijke geest moet voldoenopdat kennis en cultuur mogelijk zijn. Deze menschelijkegeest is â€” laten we dit terstond opmerken â€” voor Kantgeheel iets anders dan de â€žmenschelijke natuurquot;, gelijkI/Ocke en Hume hem verstonden. Hij is geen object vanempirisch psychologisch onderzoek. Ondanks het psycho- Prolegomena. Bnd. 4 blz. 43 Men zie o.a. Â§ 77 der Urteilskraft, waarin Kant bijzondere nadruk ophet â€žmenschelijkequot; van ons verstand legt. (We

verwijzen naar en citeerenuit de Kritik der Urteilskraft in het vervolg uitsluitend door aanwijzing vande desbetreffende paragraaf zonder dat we het werk zelf noemen).



??? logisch aspect blijft de transcendentale methode trans-cendentaal en wordt ze nergens psychologisch. Locke enHume onderzoeken aan welke wetten de menschelijkegeest gehoorzaamt. Kant vraagt slechts: welke wettengeeft de geest. Voor de psychologie is b.v. het verstandeen nader te onderzoeken en te analyseeren object. Daaren-tegen is dit zelfde verstand voor de transcendentale me-thode een bron, een oorsprong der kennis. Alleen het feitdat Kant zulke begrippen als â€žVerstandquot;, â€žEinbildungs-kraftquot;, â€žWillequot;, â€žGef??hlquot;, kortom â€ždie Vermogen desGem??tsquot; in het geding brengt om daarin principia a priorite ontdekken, dit feit geeft de transcendentale methodeeen psychologisch aspect. Zij arbeidt met begrippen diemenschelijke faculteiten aanduiden en als zoodanig vanpsychologische natuur zijn Het onderscheid tusschen het logisch en psychologischaspect laat zich duidelijk aan het begrip subjectiefdemonstreeren: In psychologische zin is voor Kant sub-jectief wat

samenhangt met de bijzondere organisatie vanhet belevend subject. Dit is alles empirisch. De gewaar-wording, het zinnelijk gevoel enz. behoort hiertoe. Aan ditpsychologisch-subjectieve beantwoordt een begrip derobjectiviteit dat Kant uitdrukt met de term comparatievealgemeenheid. De inductieve methode van het stemmentellen is hier de objectiveerende factor. Echte, dat wilzeggen noodzakelijke algemeenheid is hier niet te bereiken.Subjectief onder transcendentaal-psychologisch gezichts-punt is daarentegen alles wat afhankelijk is van de functiesvan het kennend subject in het algemeen. Deze kennis-functies zijn: â€žSinnlichkeitquot;, â€žVerstandquot;, â€žVernunftquot;,â€žUrteilskraftquot;, enz. Hiermee wordt uitgedrukt de afhanke-lijkheid van het object van de objectiveerende geest. DieDinge-an-sich liggen buiten de grens van het kennen. Wekunnen er niets van zeggen, of ze zijn of niet zijn, daar elkeuitspraak als oordeel afhankelijk is van het feit dat onzekennisfuncties ingericht zijn, zoo als ze zijn

ingericht. De toe- Voor het probleem der transcendentale psychologie in relatie tot detranscendentale logica zie men inzonderheid: B. J. H. Ovink â€” De zekerheidder menschelijke kennis. Zutphen 1928 blz. 439



??? valligheid van dit zoo en zoo ingericht zijn, wijst Kant o.a.aan door tegenover ons discursief denkend verstand de fictievan een intuitief verstand op te stellen. Aan de andere kantdienen weer termen als o.a. â€žBewusztsein ??berhauptquot; hetpsychologische met het transcendentale te verbinden en hetindividueele te objectiveeren. Immers het â€žBewusztsein??berhauptquot; is geen mystisch bewustzijn achter het indivi-dueel bewustzijn, noch ook een abstractie van dit laatste,doch een noodwendige constructie der kennis van eennormbewustzijn. â€žDieser Begriffquot;, zegt Cassirer, â€žbezeich-net die Zugeh??rigkeit zu einer neuen logischen Ordnung,die eine Verkn??pfung gewinnt, wenn wir sie nicht lediglichnach ihren tats?¤chlichen Vollzug im empirischen Subjektbetrachten, sondern sie kraft allgemeiner Prinzipien alsgef ordert ansehen\'\' . Aan dit psychologisch trans-cendentaal subjectieve beantwoordt in strenge zin geenobjectiviteit. Daar das Ding an sich als grensbegripen het intu??tieve verstand als een fictie zonder meer

geenaanspraak op empirische geldigheid kunnen maken. Ditsubjectieve is echter onder ander gezichtspunt gelijk aan hetobjectieve. Immers het vertegenwoordigt de objectiviteitvan de â€žGegenst?¤nde der Erfahrungquot;. Is dus aan de eenezijde het subject-object-schema bij het psychologisch aspectder transcendentale methode niet losgelaten, daar het deVerschillend gerichte functies van hetmenschelijkbewustzijn,die â€žGem??tsverm??genquot;, gelijk Kant zegt, tot oorsprongs-plaats der principia a priori maakt, waartegenover daneen te kennen wereld staat die toevallig zoo is ingerichtdat ze aan onze â€žErkenntnisverm??gen angemessen istquot; â€”aan de andere zijde is dit subject-object schema toch weeroverwonnen, aangezien Kant er tegelijk naar streeft alleverschillen in het zijn te herleiden tot verschillen in kennis.Vandaar dat â€ždas Ding an sichquot; grensbegrip en het in-tuitief verstand fictie blijft. De middenplaats die dezetranscendentaal psychologische methode inneemt tusschende zuiver psychologische en de zuiver

transcendentaallogische springt duidelijk in het oog als we er ons rekenschap E. Cassirer â€” Das Erkenntnisprobleem in der Philosophie und Wissen-schaft der neueren Zeit. Berlin 1911 End. II blz. 668



??? van geven wat volgens deze laatste zienswijze subjectiefkan heeten. Gelijk bekend noemt Kant de ruimte eensubjectieve voorstelling. In de â€žmetaphysische Er??rterungquot;gaat Kant niet het psychologisch probleem van het ont-staan der ruimtevoorstelling onderzoeken, maar trachthij de ruimtevoorstelling als een functie die in de organisatievan onze geest wortelt aan te wijzen. Men kan de objectenuit de ruimte, maar niet de ruimte zelf weg denken. Deruimte is een noodwendige voorstelling a priori en daaromeen voorwaarde der ervaring. De subjectiviteit van hetruimtebegrip is hier dus transcendentaal psychologischaangeduid als een noodwendige voorstelling, gefundeerdin het feit dat onze geest nu eenmaal zoo georganiseerd is.Anders dan volgens de zuivere vormen der â€žSinnlichkeitquot;,namelijk in de ruimte en tijd-vorm vermag hij niet teervaren. Dit is zijn beperktheid, zijn menschelijkheid!Doch hoe wordt deze subjectiviteit nu in de â€žtranscenden-tale Er??rterungquot;? Hier is de ruimte

voorsteUing niet meereen noodwendige subjectieve voorwaarde opdat mensche-lijke ervaring tot stand zal komen. Hier is de ruimte eenfundamenteel begrip eener wetenschap. Het is de ruimtedie de geometrie mogelijk maakt. Als de ruimte tot deprincipia eener wetenschap behoort, hoe moeten we danbinnen het gebied van zulk een wetenschap objectiviteiten subjectiviteit onderscheiden? Hier hangt echter deobjectiviteit noodwendig samen met de algemeenheid.Een steUing of leer is des te objectiever naarmate hij ruimergebieden van de betreffende wetenschap beheerscht. Indeze zin is de euclidische geometrie, daar ze beperktergeldig is (hoewel dan ook binnen dit beperkte voorwaarde-lijke gebied noodwendig geldig) subjectief tegenover deniet-euclidische geometrie, die de eucUdische als een speciaalgeval omvat. Deze onderscheiding van subjectief en objec-tief binnen het gebied van een wetenschap zelf ligt echterbuiten de bevoegdheid der transcendentale methode dienergens direct met de

kennisobjecten, â€žGegenst?¤ndequot;te maken heeft, doch â€žmit unserer Erkenntnisart vonGegenst?¤nden sofern diese a priori m??glich sein sollquot;. Detranscendentale methode zoekt die principia in de geometriete ontdekken die haar geldigheid fundeeren. Onder



??? dit gezichtspunt is dus het objectieve de zakelijke inhoudder wetenschap, het subjectieve haar principia a priori.â€žDas â€žobjektivequot; der Wissenschaften â€” so Hesse sich inKants Sinne sagen â€” sind ihre Lehrs?¤tze; das â€žsubjektivequot;ihre Grunds?¤tze. â€žObjektivquot; betrachten wir etwa dieGeometrie, wenn wir sie rein ihrem theoretischen Sach-gehalt nach als ein Ganzes von S?¤tzen ??ber r?¤umlicheGestalten und r?¤umliche Verh?¤ltnisse ansehen; â€žsub-jectivquot; betrachten wir sie, wenn wir statt nach ihrenResultaten vielmehr nach den Prinzipien ihres Aufbaues,nach den Grundaxiomen fragen, die nicht f??r dieses oderjenes r?¤umliche Gebilde, sondern f??r jede r?¤umlicheSetzung als solche geltenquot; i). Het is verduidelijkend deze verschillende begrippen dersubjectiviteit nog eens te beschouwen in verhouding tothet begrip a priori. Twee dezer begrippen missen een directerelatie tot het apriorische. In de eerste plaats de blootpsychologische subjectiviteit. Deze subjectiviteit is er juistdoor gekenmerkt dat zij geen

aanspraak maakt op alge-nieene geldigheid en noodwendigheid. Derhalve mist zeook de behoefte aan een a priori dat de algemeenheid moetrechtvaardigen. Ook het begrip der subjectiviteit binnenhet gebied der wetenschap zelf kent geen a priori voor haarobjectieve correlatie, daar het subjectievere, zoowel alshet objectievere oordeel in haar beperkter of omvangrijkeralgemeenheid beide gelijkelijk een verbindingswijze be-zitten die op een en het zelfde a priori dier wetenschapsteunt. Het transcendentaal logisch en transcendentaalpsychologisch a priori laten zich het best benaderen doorhet beeld van bodem en fundament. Hermann Cohenbegint zijn boek over Kants Kritik der ?¤sthetischen Ur-teilskraft 2) met deze onderscheiding. â€žGrund bedeutetDoppeltes: einmal die Basis und das Fundament; vorheraber noch den Grund und Bodenquot;. Op het fundamentberust het gebouw. De bodem is echter gelijkelijk voor-onderstelling voor fundament en gebouw beiden. Zooalshet fundament uit de aard van het bouwwerk is te begrijpen, E.

Cassirerâ€”Kants Leben und Lehre. Berlin 1928 blz. 164H. Cokeaâ€”Kants Begr??ndwivg der kesthetik. Berlin blz. I



??? zoo de wetenschap uit haar a priori. De architect kanvan de bodem abstraheeren zoover hij de draagkrachtvan het fundament berekenen gaat uit de aard der materi-alen en der constructie waarin het gebouw is opgetrokken.Zoo kan het logisch aspect der transcendentale methodeuitsluitend uitgaan van de wetenschap i). Zij heeft metbegrippen als â€žVerstandquot;, â€žVernunftquot;, verhouding vanâ€žEinbildungskraft und Verstandquot;, en alles wat Kant vandeze aard aanvoert, niets te maken. Zij berekent de draag-kracht van het fundament uit de aard van het gebouw,of zonder beeld gezegd: zij legt zulke a priorische principiatot grondslag als het factum der wetenschap waaraan zijzich orienteert, ver eischt. De bodem is echter ook wat enals de bodem niet deugt dan baat het hechtste fundamentniet. Deze bodem is voor Kant de menschelijke geest metzijn verschillende â€žErkenntnisverm??genquot;, zijn verschillendebewustzijnsrichtingen. De cultuur rust op de bodem vanhet menschelijk bewustzijn.

Volgens Kant is het nu de taakder philosophie deze bodem te onderzoeken, haar te be-grijpen als hetgeen gelijkelijk wetenschap, kunst en zedelijk-heid draagt. Dit kan slechts het psychologisch transcenden-taal aspect der methode doen. Zij onderscheidt in hetbewustzijn verschillende bouwterreinen: b.v. het verstandals de bodem voor de wetenschap, het gevoel als de bodemvoor de kunst, enz. Deze bouwterreinen, deze a priorischegrondslagen bewaren een samenhang met de fundamentender cultuur-objectivaties, wetenschap, kunst, enz. in diezin dat een bepaald bouwterrein en een bepaald gebouwmeer in het bijzonder op elkaar zijn aangewezen en eeninnerlijke eenheid opleveren. Niet duidelijker is Kants bedoeling zichtbaar te makendan aan de â€žTafel der oberen Seelen verm??genquot; te her- Op dit logisch accent heeft inzonderheid de Marburgsche school nadrukgelegd. Meer echter door miskenning en overheersching van het andere momentdan door zuivere onderscheiding. Het is daarom geen

geringe verdienstedat A. G??rland in zijn Prologik (Berlin 1930) en ten onzent T. Goedewaagenin zijn Summa contra metaphysicos (Leiden 1931) bewust de logische methodehebben ontwikkeld door zich uitsluitend aan de wetenschappen te orienteerenen zich even uitslmtend te beperken tot het onderzoek naar de fimdamentender wetenschap.



??? inneren gelijk die voorkomt aan het slot van de inleidingtot de Kritik der Urteilskraft. Met een bepaald bewust-zijnsgebied b.v. das Erkenntnisverm??gen, correspondeerteen bepaald bouwwerk b.v. de wetenschap, zoover namelijkbet verstand de bodem is waarop de wetenschap is opge-trokken. Het fundament dier wetenschap is echter â€ždie Ge-setzm?¤ssigkeitquot; (Kategorie??n und Grunds?¤tze). Die Gesetz-m?¤ssigkeit, het fundament rust op de bodem van het ver-stand. Wanneer nu de wetenschap zich transcendentaallogisch van haar grondslagen rekenschap geeft,abstraheerend van het feit dat het menschen zijndie wetenschap beoefenen, kan ze volstaan met het begripder Gesetzm?¤ssigkeit als haar a priori. Dit fundament derGesetzm?¤ssigkeit (dat de ervaring mogelijk maakt, gelijkde heipalen de hechtheid van het gebouw garandeeren)is echter transcendentaal psychologisch te ver-staan als een organisatie van het menschelijk bewustzijn,namelijk als een organisatie volgens.... discursief â€žVer-standquot;, â€žVernunftquot;,

â€žGef??hlquot;, enz. Voor het juist verstaanvan de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft is het van hethoogste belang deze onderscheidingen zuiver te stellenin de geest gelijk Kant ze heeft bedoeld. Hoe voortreffelijkHermann Cohen in zijn verschillende werken Kant ook heeftge??nterpreteerd, juist op dit punt is hij, meen ik duistergebleven. Cohens eigen systeem maakt deze onklaarheidbegrijpelijk. Want daar ontwikkelt hij uit de verschil-lende richtingen van het bewustzijn (in Kants tafel aan-geduid door â€žVerstandquot;, Urteilskraftquot;, en â€žVernunftquot;)de principia a priori die de cultuurobjectivaties dragen.In Cohens systeem draagt derhalve de bodem niet alleenhet fundament, maar zij â€žerzeugtquot; het ook. Hij tracht hetgebouw te begrijpen als een product van het bouwterreinHet is inzonderheid de dubbelzinnige beteekenis van determ â€ždenkenquot; die deze ongerijmdheid verbergt. Als Cohenâ€ždenkenquot; en â€žzijnquot; identiek stelt, heeft dit een goede zin,mits denken niet als een actie van menschelijk kennen,doch als een

logisch begrip wordt verstaan. Niettemin â€?\') â€ždie Erzeugung ist das Erzeugnisquot; heet het voortdurend in die Logikder reinen Erkenntnis.



??? duidt de term â€ždenkenquot; een scheppende handehng van demenschengeest aan. Doordat het â€ždenkenquot; tegehjk logischen transcendentaal psychologisch ononderscheiden wordtgebruikt, ontstaat een begrip van het denken volgens welkehet uit de â€žUrsprungquot; als het ware de cultuur in het aan-schijn roept. Ook in zijn interpretatiewerken is Cohen nietvrij van deze neiging, bodem en fundament te identifi-ceeren. Het is inzonderheid de Kritik der Urteilskraftdie zich het sterkst tegen deze identificatie verzet. Samen-vattend besluiten we dat naar onze opvatting de trans-cendentale methode bij Kant een dubbel aspect vertoont.De eenheid der methode berust op het feit dat zij op dekennis der ervaring gericht, niet de â€žGegenst?¤ndequot;, maaronze kenniswij ze a priori dezer â€žGegenst?¤ndequot; onder-zoekt. Haar dubbele aspect ontstaat doordat Kant aan deeene zijde het accent legt op â€žonzequot; en uitgaande van hetmenschelijk bewustzijn de mogelijkheid der ervaring over-weegt, en

aan de andere zijde, zich ori??nteerend aan dewetenschap naar haar vooronderstellingen vraagt. Beideaspecten laten zich in een beeld als bodem en fundamentonderscheiden. Â§ 3. De transcendentale methode en de Kritik der ?¤sthe-tischen Urteilskraft. De transcendentale methode is een methode gericht oponze â€žKrkenntnisart von Gegenst?¤nden, sofern diese a priorim??ghch sein sollquot;. Nu is ?Š?Šn van de twee: ??f de schoon-heid een soort kennis en de toepassing van de transcenden-tale methode op de aesthetica mogelijk ??f schoonheid isgeen soort kennis, en derhalve voor de transcendentalemethode ontoegankelijk. Tegen de eerste mogelijkheidstrijdt, naar het schijnt. Kants opvatting dat het behagenin het schoone gekenmerkt is als een â€žWohlgefallen ohneBegriffequot;, tegen de tweede mogelijkheid, dat dit Wohl-gefallen aanspraak maakt op algemeene geldigheid. Zooveelis reeds dadelijk duidelijk dat we onderscheid moeten makentusschen kennis en kennis. Er is een verstandelijke

begrips-matige kennis, de kennis der wetenschappen en o.a. eenniet begripsmatige kennis, de kennis van het schoone en



??? smaakvolle. Beide soorten kennis zijn dan te beschouwenals specificaties van een algemeener begrip der kennis datslechts typisch is door de kenmerken der algemeene geldig-heid en noodwendigheid. Dit algemeenste begrip der kenniskan men met Cassirer â€žsymbolische Formquot; noemen. Het is intusschen een lacune in Kants systeem dat hijdit algemeenste begrip der kennis nergens in het bijzonderontwikkelt, i) De verscheidenheid der gebieden die de drieKritiken beheerschen, ontberen daardoor een hooger ge-ordende eenheid. Ieder gebied heeft zijn eigen wetmatig-heid. In ieder gebied assimileert zich de transcendentalemethode volgens de bijzondere aard dezer wetmatigheid.Het ontbreekt echter aan een â€žPrologikquot;, een methodeVan algemeenste probleemopstelling, waarvoor onder-scheidingen als doel, symbool, enz. nog geen beteekenisbezitten. Immers, â€žnur das hat die Prologik wachzuhalten,dasz das, was sie unter â€žGesetzlichkeitquot; meint, sich ganzWeit, ohne welche spezifische Verengung versteht, so

daszdarin Raum f??r alle Besonderung (der â€žDenkquot;-bedeu-tung, der â€žWillensquot;-Bedeutung, der â€žGef??hlsquot;-Bedeutung,der â€žAhnungsquot;-Bedeutung) gew?¤hrt wirdÂŽ). Inzonderheidmissen we deze algemeene waarheidsleer bij de Kritik der R. Eisler geeft in zijn Kant-Lexikon (Berlin 1930) 6 dicht gedruktepagina\'s met plaatsen onder het trefwoord â€žErkenntnisquot;. Zooveel is hieruit welduidelijk dat het algemeenst begrip der kennis slechts het moment der objecti-vatie bevat. Als regel wordt het begrip kennis gedacht als ontsprongen uitde samenwerking der elementen van aanschouwing en begrippen. In zekere zin fungeert voor Kant, maar nog m?Š?Šr voor zijn interpre-tatoren de Kritik der reinen Vernunft voor zulk een prologica De groote moei-lijkheid ligt in de term Vernunft die zoowel het vermogen tot correct logischdenken aanduidt, als â€žGesetzhchkeitquot;, innerlijke eenheid van het â€žwillenquot;en via de Urteilskraft ook van het â€žvoelenquot;. Hoewel het Kants bedoelingIS met de drie Kritiken drie dimensies

van het kennen te onderzoeken heefthet niettemin dikwijls de schijn alsof de theoretische kennis toch de alleen-heerschende is. â€žKant drukt zich soms zoo uit â€” aldus B. J. H. Ovink in:De zekerheid der menschelijke kennis. Zutphen 1928 blz. 436 â€” alsof de ethica^et haar vrijheidsbegrip slechts daardoor in ons werkelijkheidsbewustzijnvasten voet krijgen kan, omdat de Kritik van het theoretische kenvermogendaar bewust â€žeen plaats opengelatenquot; heeftquot;. Hetzelfde geldt voor het gebiedvan het aesthetische. A. G??rlandâ€”^Prologik; Dialektik des kritischen Idealismus. Berlin. 1930blz. 93. 3nbsp;33



??? ?¤sthetischen Urteilskraft, Want nu weten we niet altijdnauwkeurig wat Kant hier onder de term Erkenntnisverstaat; wanneer deze term beteekent: kennis in hetalgemeen (â€žErkenntnis ??berhauptquot;), wanneer: theoretische,begripsmatige kennis en wanneer: de speciale aesthetischekennis. Wij weten het niet, maar ook Kant zelf niet altijd.Immers als Kant bij voorbeeld zegt van het â€žGeschmacks-urteilquot; dat het â€žkontemplativquot; is, blijft onzekerof hij hiermee bedoelt de aesthetische toestand dercontemplatie, waarin de schoonheid ons bewust wordt ofeen specifiek soort van oordeel of wel tenslotte de ver-standelijke reflexie over deze toestand of dit alles on-klaar in een i). Het is dan ook niet verbazingwelckend datde interpretatoren betreffende de toepassing van de trans-cendentale methode op het probleem der aestheticaverschil van meening hebben. Drie mogelijkheden vaninterpretatie bestaan er op dit gebied. Of men meent datde transcendentale methode een prologisch begrip is en

zijdaarom als vooronderstelling voor elks bewustzijnsgebiedgelijkelijk voor het theoretische, practische en aesthetischegeldt. Of men bindt de transcendentale methode aan hetkennisbegrip der Kritik der reinen Vernunft. Of tenslottemen aanvaardt een assimilatie dier methode aan de geheeleigene aard van het aesthetische Voor de eerste mogelijkheid is o.a. karakteristiek deverhandeling van de door Cohen en Rickert sterk be-??nvloede lyeonore K??hn over â€žDas Problem der ?¤sthetischenAutonomiequot; Ruimte en tijd zijn voor K??hn een soortalgemeenste kennis-vorm, in zoover namelijk deze begrip-pen zoowel bij het theoretische als aesthetische een funda- Zie ook A. Baeumerâ€”Das Problem der Allgemeing??ltigkeit in KantsAesthetik. M??nchen 1915 blz. 16 De meeste verhandelingen over de transcendentale methode gevenzich van dit verschil in nuance tusschen de natuur- (theoretische) kennis,de (practische) kennis van de plicht en de (aesthetische) kennis der schoonheidonvoldoende rekenschap.

Als regel meent men dat de â€žan der theoretischenErkenntnis erh?¤rtete transzendentale Methode auch auf die zwei anderenProblem-gebiete ??bertragen werden k??nnte (S. Kaplan). Leonore K??hn â€” Das Problem der ?¤sthetischen Autonomie. Zeit-schrift f??r Aesthetik und allgemeine Kunstwissenschaft. Jrg. 4 1909 blz. 67 w.



??? menteele rol spelen. Ruimte en tijd zijn voor de â€žAnschau-ungquot; constitutief. De â€žAnschauungquot; is echter in hettheoretische niet anders dan onontbeerlijk middel; eerstbij het aesthetische wordt zij doel. Bij het theoretischekunnen ruimte en tijd niet â€žgem?¤sz der Aufgabe ihres eigenen Wertes angewandt werdenquot;..... Raum und Zeit sind allerdings nicht â€žsch??nquot;, sondern formende Anschau-ungs-prinzipien, die den Stoff gem?¤sz den ?¤sthetischenWert konstituierenquot;. In welke zin dit bedoeld is maakt devolgende opmerking betreffende de illusie duidelijk. â€žlm?¤sthetischen wird die â€žSinnest?¤uschungquot; berechtigteKonstituierung, denn dort gilt nur die Gesetzm?¤szigkeitder Anschauung und die â€žVerstandest?¤uschungquot;, dasâ€žbegriffliche Sehenquot; wird nun zu einer St??rung in der?¤sthetischen Aufgabe der Formungquot; (blz. 70). Hier is dushet aesthetisch a priori gevonden in begrippen die tegelijkop theoretisch gebied een leidende rol spelen. De â€žAn-schauungquot; in zuivere

gescheidenheid gehouden van hetverstand, de autonome Anschauung zou men kunnenformuleeren, is het fundamenteele principe van het aes-thetische, zoo fundamenteel dat zelfs in de aesthetischeillusie het verstand geen correctie in de Anschauungniag aanbrengen. Een soortgelijke weg bewandelt AnnaTumarkin, echter met dit verschil dat hier het psychologischaspect der transcendentale methode een sterker accentkrijgt. In het opstel in de Kant-studien â€žZur transcenden-talen Methode der Kantischen Aesthetikquot; i) lezen we:â€žWas an einem Erkenntnisurteil a priori ist, das ist dieFunktion des Urteilens selbst; und die transcendentaleDeduktion der reinen Verstandesbegriffe begr??ndet dieM??glichkeit synthetischer Urteile a priori, indem sienachweist, dasz alle objektive Erkenntnis das Urteilenniit seinen Formen voraussetzt. Die Thatsache selbst, daszalles theoretische Bewusstsein die Form objektiver Er-kenntnis mit den in ihr begr??ndeten Verstandesbegriffenannimmt, ist eine letzte gegebene Thatsache des Bewusst-seins.... Und

analog verh?¤lt es sich nun auf ?¤sthetischemGebiet. Auch hier giebt es eine letzte, nicht weiter ana- Kantstudien Bnd II igo?? hlz. 363



??? lysierbare und erkl?¤rbare Thatsache des Bewusstseins;nur ist es hier nicht mehr die objektive Erkenntnis, dieSubsumtion der Anschauungen unter Verstandesbegriffe,sondern das freie Spiel der Einbildungskraft und desVerstandes, die â€žblosse Betrachtungquot;;.... und auf dieserBetrachtung des ?¤sthetischen Scheins beruht ebenso das?¤sthetische Apriori, wie das Apriori des theoretischen Be-wusstseins auf dem Urteilsaktquot;. Ook hier dus is de termâ€žErkenntnisquot; in die wijde zin genomen dat zij tegelijkâ€žUrteilsaktquot; en â€žBetrachtungquot; omvat. Het verschiltusschen beide â€žErkenntnisartenquot; bestaat dus hierin dateen â€žSubsumtionquot; theoretische kennis, oordeelen beteekentterwijl uit het â€žfreie Spielquot; de bloote beschouwing, dat isaesthetische kennis resulteert. Daarbij wordt zoowel bijK??hn als bij Tumarkin, bij de eerste in logische, bij delaatste in meer psychologische zin â€ždas Bewusstseinquot;opgevat als een soort arsenaal waarin de werktuigen, defuncties of

vermogens geborgen zijn die de cultuur â€žvoort-brengenquot;. De transcendentale methode is hier een deductieafdalend uit de oorsprong. Van orientatie aan de ervaring,aan het factum der smaakoordeelen en der kunst blijkthier niets. Het is B. Krystal die niet alleen Kant verwijt dat hijdeze orientatie aan het cultuurfactum niet tot uitgangs-punt nam, maar bovendien nog eischt dat de orientatiezal geschieden aan het factum eener wetenschap. Dit be-hoort volgens hem tot de noodwendige karakteristiek dertranscendentale methode. Het is Kant daarom niet geluktde aesthetica volgens de transcendentale methode tebewerken. Kant had moeten vragen: hoe is de aesthetica,hoe de kunstwetenschap..... als wetenschap mogelijk? i). B. Krystal â€” Wie ist Kunstgeschichte als Wissenschaft m??glich?Halle 1910, schrijft op bladzijde 12: ?œbrigens kommt schon im Titel der Kanti-schen Aesthetik ihr Mangel zum Vorschein, denn w?¤re sie als Kritik konsequentim transzendentalen Sinne durchgef??hrt, so m??szte sie als

Kritik der reinen?¤sthetischen Vernunft bezeichnet werden, da ja auch das Problem des Aesthe-tischen nichts anderes ist als ein Spezialproblem der Erkenntnis. Krystalziet dus niet in dat het bij het aesthetische juist niet gaat om een speciaalprobleem der kennis, doch om het probleem eener speciale kennis.Een zelfde verwijt aan Kant treffen we ook aan bij F. Volkelt â€” System derAesthetik III blz. 480



??? Het is duidelijk dat deze opvatting aansluit bij de tweedemogelijkheid van interpretatie van den term â€žErkenntnisquot;in de definitie volgens welke de transcendentale methodezich richt op onze â€žErkenntnisart von Gegenst?¤nden,sofern diese a priori m??glich istquot;. Kennis is begripsmatigekennis. Intusschen is een hanteering der transcendentalemethode volgens dit begrip der kennis op het gebied derschoonheid vrij overbodig. Immers richt zich bij het vraag-stuk der fundeering van de schoonheid en de kunst onzebelangstelling op het objectivatie-proces, dat de schoon-heid en de kunst voltrekt aan het ononderscheidene ?Š?Šneâ€žAllgewesequot;, namelijk op de bewustzijnsactiviteit die webij de schoonheidsgenieter i) en bij de kunstenaar in zijngeestelijke scheppingsdaad aantreffen. We vragen daarbijniet: hoe gaat dit proces psychisch toe, maar: is, wat hiergeschiedt, iets dat aanspraak maakt op algemeene geldig-heid en noodwendigheid en hoe laat zich deze aanspraakrechtvaardigen? De vraag: hoe is kunstwetenschap

mogelijkressorteert onder de bevoegdheid van de Kritik der reinenVernunft; de vraag: hoe is schoonheid mogelijk? heeft alszoodanig niet direct met het hoe der mogelijkheid van eentheoretische kennis te maken. Zij verlangt een eigen kritiek.â€žEs gibt keine Wissenschaft des Schonen, sondernnur Kritikquot;, zegt Kant,2) met welke uitspraak Kant echterniet de mogelijkheid van een kunstwetenschap in de zinvan stijlwetenschap of eener empirische aesthetica betwist De objectivatie die de kunstwetenschap en de empirischeaesthetica volbrengen aan de kunstobjecten en belevingen Ook het zoogenaamd â€žgenietenquot; van schoonheid, het door schoonheidâ€žgetroffenquot; worden, is ondanks deze receptiviteit uitdrukkende woorden,niettemin een scheppingsdaad. Ook de schoonheid waardoor we â€žgetroffenquot;worden, brengen we eerst voort in onze aesthetische ingestelde opvatting Â§ 44 Tusschen Kants opvatting en de leer van C. Fiedler bestaat mindertegenstelling dan men gewoonlijk aanneemt. Als Fiedler in de plaats vande

schoonheid het inzicht stelt en leert dat slechts het verstand over de qualiteitvan het kunstwerk oordeelt, bedoelt hij iets geheel anders te objectiveeren danhet object dat Kant aanwijst â€žDie Kunst hat als solche mit dem Geschmacks-urteil nichts zu tunquot;. â€žDie Sch??nheit ist kein Erfordenis des Kunstwerksquot;.Het is echter juist das Geschmacksurteil und die Sch??nheit, die het onderwerpvan Kants leer uitmaken.



??? van schoonheid verlangt in laatste instantie geen anders-soortige rechtvaardiging dan de chemie of physica. Zijbrengen gelijkelijk hun object volgens de wetmatigheidder theoretische kennis voort. Het kunstobjectstaat voor de kunstwetenschap op geen ander niveau alsde chemische verbinding voor de chemie of een electrischverschijnsel voor de physica. Het kunstobject is echter nietalleen opgave eener wetenschap maar tegelijk u i t-komst van een andere objectiveeringsmethode, namelijkdie volgens de kunst. Om het recht en de rechtvaardigingvan deze objectiveering volgens schoonheid en kunst gaathet in de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft. Deze objecti-veering geschiedt, ondanks alle algemeenheid en nood-wendigheid niet volgens de begripsmatige kennis dochvolgens de geheel anderssoortige gevoelskennis. Daaromzegt Kant dat er geen wetenschap van het schoone bestaat.1) Cohen aanvaardt het aesthetische principieel als eeneigen bewustzijnsrichting. Niet anders beteekent hemhet woord

gevoel In de uitvoering van zijn interpretatienadert hij evenwel herhaaldelijk het zooeven besprokenstandpunt. Hetgeen geen verbazing wekt, wanneer menCohens standpunt inzake Kants ethiek kent VolgensBaeumler is het de taak van Kants aesthetica te onder-zoeken hoe ondanks de subjective oorsprong van hetsmaakoordeel zijn objectiviteit moet worden gefundeerd 1)nbsp;Vermakelijk is de redeneering die Krystal hiertegen stelt. â€žDiese Kon-sequenzquot;, zegt hij (blz. 13) â€žaber wird hinf?¤llig, wenn man im Gegensatze zuKant annimmt dasz die ?¤sthetischen Urteile in erster Linie Erkenntnisse vonGestaltungsprinzipien und Gesetzen nicht aber Geschmacksurteile sind. DieM??glichkeit der Erkenntnis des Sch??nen ist also nicht ausgeschlossen, weiles Wissenschaften der Gestaltung, die Kunstwissenschaften gibtquot;. Een mooielogica! Kant heeft ongelijk, daar zijn conclusie niet deugt, zoodra men anderepraemissen stelt I De kunstwetenschap van zijn dagen (o.a. Winckelmann) heeftKant intusschen

werkelijk niet miskend 1 2)nbsp;H. Cohen â€” Kants Begr??ndung der Aesthetik Berlin. 1889 blz. 151en passim. 3)nbsp;Zie zijn Ethik des reinen Willens 3e Aufl. Berlin 1921 waar hij Kantverwijt aan de fundeering der transcendentale methode afbreuk te doen omdathij de deductie der ethische oordeelen niet aan het factum eener wetenschapheeft voltrokken, blz. 67 en 227 v. A. Baeumlerâ€”Das Problem der allgemeing??ltigkeit in Kants Aesthetik,M??nchen 1915 blz. 8



??? of, anders gezegd, hoe worden gevoels- â€žoordeelenquot; nood-wendig en algemeen? Ook in zijn latere studie over KantsKritik der Urteilskraft (waarvan altijd nog het tweededeel niet verscheen) aanvaardt hij een kennisbegrip datvoor de Urteilskraft specifiek is: â€žWeder der schone Gegen-stand noch der lebende K??rper sind durch das Allgemeineder Gesetzes zu erfassen. Sie entziehen sich wie allesIndividuelle, das sein Leben in sich selber hat, der Theorie.Man kann jedoch auf die Doktrin verzichten, ohne deshalbauf alles verstehende Erkennen verzichten zum??ssen i). Het kennen der Urteilskraft is dus eenâ€žver-stehend Erkennenquot;. Het gaat erom het a priori van dezeâ€žverstehende Erkenntnisart von ?¤sthetischen Gegen-st?¤ndenquot; te leeren kennen. Inzonderheid R. Odebrechtverdedigt in zijn onlangs versehenen werk nadrukkelijkhet standpunt der atheoretische kennis inzake de Kritikder Urteilskraft. â€žEs musz sich in einer wissenschaftlichen Aesthetik zeigen lassen,..... dasz das transcendentale

Konstitutionsproblem des ?¤sthetischen nicht deshalb m??g-lich ist, weil es ein theoretisches Wahrheitsproblem gibt,durch welches es erst mit logischen Formgehalt umkleidetwird: sondern weil es innerhalb des ?¤sthe-tischen Origin?¤raktes eine selbst?¤ndige Gel-tungsentwicklung gibtquot; 2). In zekere zin hebben alle dezeverschillende interpretaties van de term kennis in verbandmet de transcendentale methode een gelijk recht. Polemiekis hier nutteloos daar elk der verschillende opvattingenmet plaatsen in de Urteilskraft is te documenteeren.Een samenvatting van begrippen zonder meer, een coacer-vatio gelijk Kant zegt, is evenzeer overbodig. We moetenaan de uitlegging een â€žarchitektonischequot; indeeling (articu-latio) ten grondslag leggen. Het is de idee waaronder menhet werk verstaat, die in laatste instantie het werk voort-brengt. Daarom gaan wij ook uit van de idee eener speci-fieke aesthetische kennis, die een specifieke objectiveeringbeteekent. Van deze specifieke aesthetische kennis wij zezoeken wij de structuur en het a

priori te ontdekken. A. Baeumler â€” Kants Kritik der Urteilskraft Bnd I. Das Irrationali-t?¤tsproblem in der Aesthetik und Logik des i8 Jahrhunderts. Halle 1923 blz.g R. Odebrecht â€” Form und Geist, der Aufstieg des dialektischen Ge-dankes in Kants Aesthetik. Berlin 1930 blz. 45



??? ^-quot;hi??rt KIÂ?, \' \'-quot;^T- f-i-n\'Tiiigt;ff.inbsp;quot;t......ir\' it.\' Ti-nbsp;- ,nbsp;.lt;â– -.-quot;j*:.-! \'.??Sliii^ , ,.nbsp;________ _



??? HOOFDSTUK II DB STRUCTUUR VAN HET AESTHETISCHEGEVOELSOORDEEIy Â§ 4 Het gevoel als â€žVermogenquot; Aan Carl lyconhard Reinhold schreef Kant op 28 De-cember van het jaar 1787:.....So besch?¤ftige ich mich jetzt niit der Kritik des Geschmacks, bei welcher Gelegenheiteine andere Art von Prinzipien a priori entdeckt wird, alsdie bisherigen. Denn die Verm??gen des Gem??ts sind drei:Erkenntnisverm??gen, Gef??hl der Lust und Unlust, undBegehrungsverm??gen. F??r das erste habe ich in der Kritikder reinen (theoretischen), f??r das dritte in der Kritikder practischen Vernunft Prinzipien a priori gefunden.Ich suchte sie auch f??r das zweite, und ob ich es zwar sonstfur unm??glich hielt, dergleichen zu finden, so brachte dasSystematische ....mich doch auf diesen Weg, so dasz ichjetzt drei Teile der Philosophie erkennequot; i). Uit deze voorde geschiedenis van het ontstaan van de Kritik der ?¤sthe-tischen Urteilskraft belangrijke plaats blijkt duidelijk datKant uitgaat van de mensch. Voor twee der uitingswijzenvan de

menschelijke geest, verstand en wil vond Kantzuivere principia a priori. Wat beteekent het: principiaa priori voor het verstand en de wil te vinden? D i t, dathet verstand instaat is de waarheid, dat is: geldendegedachten verbindingen te denken en de wil in staat is totzedelijkheid, dat is daden te willen die algemeen en nood-zakelijk zijn. Nu kent Kant nog ?Š?Šn uitingswijze van degeest: het gevoel. Lange tijd is het hem niet gelukt voorde gevoelens apriorische principia te ontdekken, zoodat hetinzake het behagen en onbehagen niet zeker was dat zijalgemeen en noodzakelijk konden gelden. Denken we ons de situatie ten opzichte van het gevoel in.Dat wil zeggen, de situatie in de alledaagsche ervaring. Bnd 9 blz. 345



??? Zij schijnt aldus: het gevoel bezit aan de eene zijde eensoort algemeenheid die niet geldt en aan de andere zijdeeen soort geldigheid die niet algemeen is. Wat het eerstebetreft weten we wel dat nagenoeg aan iedereen wijn betersmaakt dan azijn. Maar deze empirische, â€žkomparativequot;â€” gelijk Kant het uitdrukt â€” algemeenheid bekommerter zich allerminst om te gelden. Niemand wordt wat zijneigen behagen in genoemde dranken betreft gehouden metdeze comparatief algemeene regel in te stemmen. â€žInAnsehung des Angenehmen gilt also der Grundsatz: einjeder hat seinen eigenen Geschmackquot; i). Anders staat hetechter met die zaken welke we schoon noemen. Treft onsde schoonheid van een landschap, een vrucht, een sonateof van een gevel, dan kan het gebeuren dat niemand onsschoonheidsbehagen in juist dit landschap, deze vrucht,enz. deelt en niettemin meenen we dat ons oordeel: dit hieris schoon, aanspraak erop maakt algemeen te gelden. Zoois dus de situatie: er zijn

gevoelens die zich aan ons op-dringen met de aanspraak algemeen en noodzakelijk te zijn.Welk recht heeft nu dit gevoel op deze aanspraak? Dezevraag mag wel aanleiding zijn geweest dat Kant naar eena priori voor het gevoel is gaan zoeken. Zoo min als depsychologische evidentie bij het theoretisch oordeel borgis voor de waarheid van dit oordeel, evenmin kan het feitdat schoonheidsbehagen begeleid is van een besef vangeldigheid de algemeenheid en de noodzakelijkheid inder-daad fundeeren. Ook hier geldt dat de kennis (het schoon-heidsbehagen) wel bij (aesthetische) ervaring â€žanhebtquot;,maar niettemin niet op deze ervaring kan berusten. Nuziet Kant de verschillende pogingen van zijn tijd om ditfactum van geldende schoonheid te fundeeren. Aan demeeste van zijn colleges legt hij de paragrafen van Baum-garten ten grondslag. Zal dan z ij n methode om Â§ 7 Terecht wijst o.a. G??nther Jacoby in zijn boek â€žHerders und KantsAesthetikquot; (1907 Leipzig) blz. 43 i v. op de groote overeenkomst,

die er tusschende formuleeringen van Baumgarten en Kant bestaat. Zelfs is aan Jacobytoe te geven dat het voordeel der klaarheid van uitdrukking daarbij niet aande zijde van de Kritik der Urteilskraft staat. Evenwel Jacoby ziet volkomenover het hoofd dat het nieuwe dat Kant van Baumgarten onderscheidt niet in



??? te philosopheeren, de transcendentale methode, in gebrekeblijven? In de genoemde brief aan Reinhold vinden wenog de volgende passage: â€žwenn ich bisweilen die Methodeder Untersuchung ??ber einen Gegenstand nicht rechtanzustellen weisz, darf ich nur nach jener allgemeinenVerzeichnung der Elemente der Erkenntnis und der dazugeh??rigen Gem??tskr?¤fte zur??cksehen, um Aufschl??sse zubekommenquot;. In zoover dus is de Kritik der reinen en dieder praktischen Vernunft een wegwijzer. Naar analogie vande daar gevolgde methode mogen we hopen de gezochteprincipia voor het gevoel te vinden. Voor we Kant hierechter volgen, kunnen we een paar bedenkingen niet onder-drukken. Hoe komt Kant nu precies aan deze drie Gem??ts-verm??gen? En is, wat Kant hier wil en in de Kritik der?¤sthetischen Urteilskraft inderdaad uitvoert: namelijkprincipia voor een Gem??tsverm??gen zoeken, geen psycho-logisme in plaats van criticisme? Wat de eerste vraag betreft kunnen we kort zijn. Depsychologie van zijn tijd had in de figuur

van Tetens hetgevoel als een zelfstandig vermogen ontdekt. Sedert diennioet men van drie vermogens des gemoeds spreken. Maarals de psychologie nu eens dit derde vermogen niet hadontdekt, ware dan het gebied der schoonheid en kunstzonder principia gebleven? En hoe als de psychologieeens in het geheel geen vermogens meer erkent, of erhonderdtallen invoert? Zullen we dan geen principia ofhonderden verschillendsoortige kennen? Het is niet aantwijfel onderhevig dat Kant historische invloeden vanTetens heeft ondergaan. En dat dus in zekere zin Tetensvoor het getal van precies drie vermogens aansprakelijkis te stellen. Toch is deze invloed zakelijk niet van zooveelbelang. Immers â€” en nu komen we tot het antwoord opde tweede bedenking â€” Kant fundeert de principia een eenigszins andere formuleering, maar in de volkomen nieuwe methode schuilt. Dit laatste ziet o.i. ook O. Schlapp (Kants Lehre vom Genie..... 1901) niet voldoende als hij naast elke uitspraak van Kant rijtjes uitspraken vantijdgenooten en voorgangers, die er

op lijken, plaatst. Zooveel nieuws zegtKant inderdaad niet, maar hij zegt het in nieuw verband volgens een nieuwemethode!



??? niet op deze psychologische vermogens! Kant gaat uitvan de mensch, zeiden we. Doch hoe kent hij deze mensch?De mensch die Kant kent is niet de psychologische menschwiens wezen in de leer en handboeken der psychologieder laatste decennia van de i8de eeuw wordt ontvouwden die zoo en zooveel vermogens bezit â€” in deze leerboekenslaat Kant maar een half oog â€” de mensch waar Kantvan uitgaat is geen abstracte, maar de onmiddellijkemensch in het leven en de wereld, de mensch der ervaring.Deze mensch bezit wetenschap, religie, kunst, enz., dezemensch spreekt zich uit door theoretische oordeelen, doorgedragingen, door vroomheid, door behagen in schoonheid,enz. En het is uit deze verschillendheid van uitdrukkings-wijzen, die te samen de menschelijke cultuur formuleeren,dat Kant concludeert op verscheidene richtingenvan het ?Š?Šne menschelijke bewustzijn. In de terminologievan Spranger uitgedrukt: om de mensch te kennen ori??n-teert Kant zich aan de â€žobjektiven Geistquot;.

Nu wil hettoeval dat de vormen die Kant in de objectieve cultuurontdekt, in aantal niet te veel verschillen van de driedeelingdie de psychologie van zijn dagen juist had ingevoerd.Vier vermogens waren hem misschien nog liever geweest.Kant had dan ook aan de religie haar principia in eenvier deelig systeem kunnen geven. We verstaan Kanteerst indien we aannemen dat de gemoedsvermogens geenpsychologische maar transcendentaal psychologische be-grippen zijn. De tafel uit de Einleitung der Urteilskraftmoeten we eerst achterstevoren lezen voor dat we bij hetbegin beginnen. De ervaring geeft ons het factum van dekunst; dit leidt tot het principe der â€žZweckm?¤szigkeitquot;dat over het ,,Erkenntnisverm??gen der Urteilskraftquot;voert tot dat vermogen des gemoeds, hetwelk we aan-duiden met de term â€žGef??hlquot; Met andere woorden:schoonheid en kunst vooronderstellen een eigen. De reconstructie die we hier tot juist begrip van Kants bedoelingaannemen, herinnert aan de methode van Paul

Natorps Allgemeine Psychologie(T??bingen 1912). Inderdaad is verwantschap tusschen de transcendentaalpsychologische tendenz bij Kant en Natorp\'s psychologie. Beiden subjectiveerenen beiden zoeken eer een phaenomenologie van het bewustzijn dan een eigen-lijke psychologie.



??? afzonderlijke richting van het bewustzijn. Voor deze rich-ting heeft de psychologie de term â€žgevoelquot; beschikbaar i).Vatten we het gevoel in deze transcendentaal psycholo-gische zin op dan bestaat er geen aanleiding Kant althansop dit punt van psychologisme te verdenken. Nergensrechtvaardigt Kant de geldigheid van het aesthetischoordeel op grond van eigenschappen van het psychologischgevoelsvermogen. Toegegeven dus dat we Kants â€žVer-mogenquot; ondanks verontreiniging door de psychologiemogen verstaan als verschillende richtingen van het bewust-zijn, correspondeerend met verschillende cultuurvormen,dan rijst nu de vraag: waartoe ging Kant op deze â€žVer-mogenquot; (bewustzijnsrichtingen) terug? Het is duidelijk.Om een bodem te vinden voor de ervaring van verschil-lende cultuurvormen. Kant is het om m?Š?Šr te doen dan omde rechtvaardiging van de wetenschap alleen. Hij zietin dat \'s menschen gedrag ook een geldigheid kan bezittenonafhankelijk van de wetenschap, zoo waar het voor dematroos op zee

niet noodzakelijk is zich in wetenschappe-lijke begrippen rekenschap te kunnen geven alvorens hijzijn plicht kan doen. Het menschelijk gedrag eischt daaromeen eigen principe waarover zich in een philosophievan het gedrag rekenschap laat geven, namelijk in deKritik der praktischen Vernunft. Zoo is het ook Kantsdiepste bedoeling de beleving van schoonheid als een geldig-heid te verstaan, onafhankelijk van de weten-schappelijke reflexie. Zooals iemand zijn plicht doet endaarmee een noodzakelijke en algemeen geldige handeling,zonder paragraaf zoo en zooveel van een leerboek dertoegepaste ethica te kennen, zoo kan een zwerver langs dewegen behagen scheppen in de zon die opgaat boven weidenvol dauw en nevel, en daarmee een algemeen geldig gevoelbeleven, ook al weet hij voor het overige zelfs zijn naam niette schrijven. H. Cohen verdedigt in zijn interpretatie-werk Kants Begr??ndungder Aesthetik (Berlin 1889) met nadruk deze uitlegging. Op blz. 160 lezen we:Die Aufstellung eines neuen Seelenverm??gens (n.1. het gevoel)

soll daher hier so wenig wie bei Verstand und Vernunft, ..... eine falsche ..... Psychologie einf??hren, sondern vielmehr der notwendigen Unterscheidung von Kultur-gebieten des Bewusztseins dienen.



??? Het is onmogelijk dat een transcendentale begripslogicazonder meer zich van het factum der verschillende cultuur-richtingen rekenschap kan geven. Voor ha^r bestaat slechtsde wetenschap als orientatieveld. Kant gaat niet ce wegvan het panlogistisch criticisme. Voor hem ontspringtde ethiek bij voorbeeld niet â€žaus der Besonderung derGemeinschafts wissenschaftenquot; (G??rland) nochook kent hij geen andere schoonheid dan die de k u n s t-wetenscliap definieert (Krystal). Kant waagt hetuit te gaan van het alledaagsche cultuurbewustzijn (natuur-lijk zonder hierop te fundeeren) dat een handelende,voelende en kennende mensch kent. Het is hem in laatsteinstantie om de mensch te doen en niet enkel en alleenom het wel en wee der wetenschappen. Daarom is de-Kritik der praktischen Vernunft te verstaan als een ant-woord op de vraag: hoe is geldig handelen mogelijk? Het-welk een geheel andere vraag is dan de vraag: hoe isâ€žGemeinschaftswissenschaftquot;, hoe is economie, hoe politiek,hoe

sociologie, enz. als wetenschap mogelijk? Het panlo-gistisch criticisme kent in laatste instantie geen anderedimensie dan deze ?Š?Šne van het kennen, dan deze ?Š?Šne,die zich uitdrukt in de richting der objectiveering van hetononderscheidene volgens de wetenschap. Kant kenttenminste drie dimensies. En om deze drie dimensies teverantwoorden verleent hij aan zijn transcendentalemethode een psychologisch aspect en spreekt hij overâ€žVerstandquot;, â€žUrteilskraftquot;, â€žVernunftquot;, â€žWillequot;, â€žGef??hlquot;enz. We begrijpen nu hoe de transcendentale methode inde Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft moet verloopen.Kant begint natuurlijk bij de ervaring. Dat is in dit gevalde analyse van de zin onzer schoonheidsbeleving. â€žGe-schmacksurteilquot; zegt Kant met een niet bepaald schoonwoord. Dan moet hij trachten volgens het transcendentaalpsychologisch aspect der methode het a priori in de zinvan de bodem in het bewustzijn te bereiken. Dit is deweg der subjectiveering en reconstructie.

Maar ook moet hijhet aesthetisch oordeel constitueeren door ontdekking vaneen a priori als fundament der aesthetische ervaring.Hier is het logisch aspect der transcendentale methode ophaar plaats. Als hiermee het gebied der schoonheid als een



??? autonome provincie van bewustzijn en cultuur is gerecht-vaardigd, staat Kant voor de taak de kunst als ?Š?Šn, zijhet ook de verreweg belangrijkste vorm der aesthetischewerkelijkheid te verstaan. Waarop fundeert de kunst haargeldigheid? Deze vraag die buiten het bestek van ons onder-zoek ligt, veronderstelt echter de a priorische bodem vanhet aesthetische, gelijk een bijzondere natuurwetenschapeerst de algemeene wetten der natuur tot voorwaarde heeft.Deze hoofdlijnen leiden ons bij de interpretatie. We kunnendan alle tegenspraken die Kant overal neerschrijft tenspijt, de eenheid van het geheel bewaren. Â§ 5 Z)e analyse van het schoone Het is niet noodig Kant bij de analyse van het oordeelvan de smaak op de voet te volgen en met hem de â€žMo-menten nach Anleitung der logischen Funktionen zu ur-teilenquot; op te zoeken. We laten deze indeeling die het oordeelvan de smaak naar qualiteit en quantiteit, naar relatie enmodaliteit beziet voor wat ze is, namelijk een van de Kritikder reinen Vernunft overgenomen en niet ter zake

doend(en daarom verwarrend) schema, een soort Procrustesbed^). Rudolf Odebrecht is van meening dat Kant in de Urteils-kraft bewust de stof zocht te analyseeren volgens dezetetische methode, welke methode hij in het ge-schrift van 1763 â€žUeber die DeutHchkeit der Grunds?¤tze...quot; Het is reeds terstond duidelijk dat de hoofdindeeling in Analytik enDialektik niet de systematische waarde kan hebben van de analoge indeelLngder Kritik der reinen Vernunft. De Analytik behandelt hier niet de constitutieve,de Dialektik de regulatieve principia. Ook is de onderdeeling der Analytikin Exposition en Deduktion niet volgehouden, daar de vraag naar het â€žquidfactiquot; zoowel als het â€žquid jurisquot; in beide onderdeelen gelijkelijk voorkomt.En is het ten slotte bij de verdere indeeling der expositie volgens de viercategorie??n niet opvallend hoezeer zich de stof tegen deze uiterlijke systematiekverzet? Zou de z.g. quantiteit (de algemeenheid van het smaakoordeel) nietbeter samengenomen zijn met de z.g. modaliteit, waarbij de

noodzakelijkheidâ– wordt behandeld? Men zie hierover ook W. Nicolai â€” Ist der Begriff desSch??nen bei Kant konsequent entwickelt? Kiel 1889.



??? had ingevoerd. De zetetische methode belicht van ver-schillende standpunten uit het probleem ten einde het ineen zekere dialectica steeds dieper op te vatten. Zookunnen we in de Kritik der Urteilskraft â€ždie vielfachenGegens?¤tze und scheinbaren Widerspr??che als Stand-punkts-oszillationen zu begreifen suchen. Es handelt sichum eine immanente Dialektik der Methode. Die Gegen-s?¤tze bleiben solange unvereinbaar, als die Fiktion ver-schiedener Gegner aufrecht erhalten wird, mit denen sichder Zetetiker auseinandersetzen will. Dabei ist festzustellen,dasz die Aufeinanderfolge der Standpunkte nicht ganzohne Zusammenhang ist, und dasz sich in der AesthetikKants die Spekulation in ziemlich eindeutiger Richtungvom formalen der pulchritudo vaga bis zur Vollinhaltlich-keit einer Kunstlehre bewegtquot; Hoezeer we betwijfelendat Kant deze zetetische methode bewust in de Kritik der?¤sthetischen Urteilskraft zou hebben ingevoerd (zondertwijfel had hij dan deze methode voor de lezer

nadrukkelijkverantwoord), is niet te ontkennen dat Kants aestheticavolgens deze methode ge??nterpreteerd, Odebrechts boekbewijst het, tot een systematisch zinvol geheel kan worden. In de Kritik der Urteilskraft is echter (wel is waar nietoveral duidelijk gescheiden, maar niettemin volgens debedoeling der transcendentale methode noodzakelijk teonderscheiden) twee??rlei inhoud. Te weten: de opbouwvan de kennis van het schoone en de kunst (Kunstlehrezegt Odebrecht) als noodzakelijk factum ter ori??n-teering en vervolgens de transcendentale rechtvaar-diging van dit factum. Alleen voor de eerste inhoudis een behandelingswijze volgens zetetische methode moge-lijk. Voor ons is daarom deze zetetische dialectica vansecondair belang. We kunnen ons de fundamenteele struc-tuur van het factum bewust maken door een zelfstandigeanalyse, daar ons niet zoozeer boeit langs welke weg Kanttot de definitie van het oordeel van de smaak is gekomen,als wel wat precies de aard van dit factum is, waarop hijde

transcendentale methode richt. R. Odebrecht â€” Form und Geist; der Aufstieg des dialektischen Ge-dankens in Kants Aesthetik. Berlin 1930 blz. 5



??? Dit factum, is niet zonder meer â€žeinheitlichquot;. Kantonderscheidt reeds dadelijk de pulchritudo vaga van depulchritudo adhaerens, de zuivere schoonheid van eenâ€ždurch einen Begriff fixierte â€žSch??nheitquot;. Dezeschoonheid is â€žkein Objekt eines ganz reinen, sondernzum Teil intellektuierten Geschmacksurteilsquot; i). â€žReinquot;Staat hier niet in de zin van onafhankelijk van het empi-rische (gelijk in de Kritik der reinen Vernunft gewoonlijk)doch beteekent op deze plaats â€žonvermengdquot; â€žmit nichtsFremdartigem vermischtquot;. Nu willen we er niet over dis-cussieeren of Kant wel juist heeft gedaan de smaak zuivereschoonheid te noemen en de kunst, onder andere, tot depulchritudo adhaerens te rekenen, want met het woordâ€žzuiverquot; wordt geen waardeering aangeduid. We willenslechts op ?Š?Šn ding bij deze onderscheiding wijzen, namelijkdat het niet geheel en al in orde schijnt â€ždurch einenBegriff fixierte Sch??nheitquot; tot een soort toegepasteschoonheid te maken, terwijl te voren is vastgesteld

datâ€ždas Geschmacksurteil ohne Begriff was der Gegenstandsein sollquot; eerst zuiver is. Het toegepaste, niet-zuivereGeschmacksurteil kan toch eerst daardoor tot toegepasteschoonheid worden doordat er het begrip van zuivereschoonheid aan ten grondslag is gelegd? Dat wil zeggendat het toegepaste Urteil ohne Begriff alle mogelijkevreemde momenten in zich mag opnemen behalve danjuist het begrip,I daar immers het-zonder-begrip-zijn hetkenteeken is waardoor we weten dat we ??berhaupt met een,zij het onzuiver, Geschmacksurteil te maken hebben. Dezeantinomie in de i6de en 17de paragraaf is Kant zich vol-strekt niet bewust. Niettemin bestaat ze. En het lijkt meniet van belang ontbloot deze verborgen tegenspraak opte lossen, daar we op deze wijze een precieser begrip be-treffende het echte zuivere schoonheidsoordeel ons kunneneigen maken. In paragraaf 16 en 17 der Kritik der ?¤sthetischen Urteils-kraft, de paragrafen waarin dit vraagstuk het eerst tersprake komt, schijnt Kant de â€žkopernikanische Wendungquot;



??? die zijn methode ten opzichte van het kennisobject invoert,niet altijd even trouw te zijn. Het lijkt erop alsof op ditspeciale terrein niet de aard van het oordeel het objectbepaalt, maar omgekeerd. Lees ik b.v. paragraaf i6 ver-keerd als ik haar begrijp als volgt? Kant zegt: er zijnverschillende soorten van zoogenaamd schoone dingen opdeze wereld. Ik zal er u enkele noemen. Bloemen, sommigevogels, b.v. de papagaai, de kolibri, verder teekeningen?¤ la grecque, lofwerk en versieringen, muziek zonder themaenz. 1). Het ligt in de aard van deze objecten dat we erbehagen in kunnen scheppen zonder er een begrip van tehebben. We behoeven b.v. van de bloem niet te wetendat zij het geslachtsorgaan van de plant is om haar schoonte vinden. Deze zaken stellen als we ze zoo ontmoeten nietsvoor, â€žkein Objekt unter einem bestimmten Begriffe, undsind freie Sch??nheiten. In der Beurteilung einer freienSch??nheit ist das Geschmacksurteil reinquot; Maar er zijnook nog andere schoone objecten, namelijk:

schoonemenschen, schoone paarden, schoone gebouwen, enz.De schoonheid dezer objecten â€žsetzt einen Begriff vomZwecke, welches bestimmt, was das Ding sein soll, mithineinen Begriff seiner Vollkommenheit voraus; und ist alsoadh?¤rierende Sch??nheitquot; Het heeft dus de schijn dathet object, als natuurobject, als het ware als een soortDing an sich de aard van het schoonheidsoordeel bepaalt.Is het object van die aard, gelijk b.v. een teekening ?¤ lagrecque, dat het geen aanleiding geeft er een begrip van tevormen, dan heb ik bij de beschouwing daarvan een zuiveroordeel, is daarentegen het object zoodanig dat het in zijnverschijning een doel leert kennen, dan vel ik een onzuiveraesthetisch oordeel daar ik er een begrip aan heb toegekend;juister gezegd: ik vel een volkomen valsch aesthetischoordeel daar immers het â€žohne Begriffquot; oordeelen tot dewezenlijke kwaliteiten van het schoonheidsoordeel behoort.Al deze moeilijkheden verdwijnen wanneer we hier inplaats Dit alles wordt in Â§ i6

genoemd.Â§ 163) Â§ 16



??? van aan Kant aan zijn methode het woord laten. Dezemethode redeneert namelijk niet van het standpunt derdingen uit, maar vat de zaak aan van de kant der kennisvan de dingen, in dit geval van de kant der verschillendeaesthetische oordeelen die ten opzichte van de dingenmogelijk zijn. We kunnen een schoonheidsoordeel vellenzonder ons een begrip van de dingen te vormen en we kunneneen schoonheidsoordeel vellen nadat we ons een begripvan de dingen hebben gevormd. Laten we daartoe Kantsvoorbeelden nader bezien. Een bloem is een â€žfreie Sch??n-heitquot;, een object der pulchritudo vaga, zegt Kant, eenmensch echter een pulchritudo adhaerens. Neen, zeggenwij, transcendentaal geredeneerd maakt het aesthetischoordeel de bloem tot een vrije schoonheid, wanneer we haarâ€žohne Begriffquot; beschouwen en er geheel en al van abstra-heeren wat voor ding het zij; daarentegen kunnen we ookaan de bloem â€” stellig ????k aan de bloem â€” een begripaan haar verschijning ten grondslag leggen, zoodat we

haarbeoordeelen volgens de wijze der pulchritudo adhaerens.In dat geval vatten we de bloem op b.v. als een tengerdroomend wezen dat zijn etherische ziel in geuren open-baart, en volgens dit begrip van zijn verschijning be-oordeelen we zijn vormen. Ook hier vooronderstellen wedan â€žeinen Begriff vom Zwecke, welcher bestimmt wasdas Ding sein soll, mithin einen Begriff seiner Vollkommen-heitquot;. Omgekeerd vatten we in de kunst de mensch vol-strekt niet altijd op volgens zijn menschelijk â€žZweckquot;.Men behoeft nu juist geen kermis genomen te hebben eninstemming te betuigen met b.v. Theo van Doesburgsâ€žGrundbegriffe der neuen gestaltenden Kunstquot; om in tezien dat een op een schilderij afgebeeld mensch niet altijdgezien wordt volgens de idee van zijn volkomenheid. Hijfungeert vaak genoeg voor niet meer dan een lichte ofdonkere noot, een vulling van het vlak of welk ander dingdan ook, waarvan men niet vraagt wat het is. Het zijndus niet verschillende soorten van schoone Dinge-an-sich,die uitmaken of een bepaald

oordeel al of niet eenzuiver aesthetisch oordeel is, maar precies kopernikaanschomgedraaid, zijn het de verschillendsoortige aestheti-sche oordeelen die bepalen hoe wij de dingen schoon



??? zien^). Transcendentaal opgevat beteekent dus de onder-scheiding van een pulchritudo adhaerens en een pulchritudovaga niet anders dan de erkenning van twee??rlei soortschoonheidsoordeelen. De eerste soort oordeelen wordt ge-veld zonder dat men naar het doel der verschijning vraagtohne Begriff; de andere soort beziet haar object te vorenonder het gezichtspunt van het doel. De toevoeging van hetbijvoeglijk naamwoord â€žadhaerensquot; aan de term pulchritu-do laat vermoeden dat Kant de eerste soort oordeelenprincipieeler acht. â€žSch??n ist das, was ohne Begriff allge-mein gef?¤lltquot;. Zal dus de tweede soort oordeelen ondankshet feit dat zij op een begrip berusten niettemin aanspraakkunnen maken op de waardigheid van een schoonheids-oordeel, dan moeten zij, hoezeer zij in ?Š?Šn opzicht op eenbegrip steunen, in een ander opzicht toch ook weer â€žohneBegriffquot; d.i. gevoelsoordeel zijn. Zoo alleen is de antinomieop te lossen. Willen we beide soorten van schoonheid eennaam

geven, dan verdient het aanbeveling â€žaesthetischschoonquot; en â€žkunstschoonquot; te onderscheiden. En als mentegen de term â€žkunstschoonquot; bezwaar maakt, omdatKant onder pulchritudo adhaerens ook natuurobjecten, hetpaard enz. noemt, dan mogen we erop wijzen dat Kantde term kunst in zulk een ruime zin gebruikt dat het allesomvat wat volgens een begrip gevormd wordt. Zoo is eennatuurorganisme kunst, zoodra het als product van een W. Nicolai schrijft in â€žIst der Begriff des Schonen bei Kant konzequententwickelt?quot; (Kiel 1889 blz. 30).,,Es ist eine vielumstrittene Frage der Aesthe-tik, ob unser Wohlgefallen am Sch??nen rein subjektiv ist, oder ob es in denObjekten seinen Grund hat, ob es ein blosz innere Vorgang, eine Betrachtungs-weise ist, oder ob ihm etwas zu Grunde liegt was in den Gegenst?¤nde auszeruns enthalten istquot;, en zoekt dan naar uitspraken waarin Kant een â€žobjektivequot;karakteristiek van het schoone geeft. Naar ik meen is deze ook thans

nogâ€žvielumstrittenequot; vraag zonder zin, althans onder transcendentaal gezichts-punt. Immers heeft deze vraag het metaphysisch object-subject schema totvooronderstelling voor zoover de schoone dingen gedacht worden â€žbuiten ofbinnen de geestquot;. Onder psychologisch gezichtspunt zou deze vraag gerecht-vaardigd zijn. Zij staat dan op gelijke lijn met een vraag als: heeft deze hoofd-pijn een physiologische grond of bestaat ze zuiver psychisch? Natuurlijkdat dan niet aan het antwoord te twijfelen is. Het is immers juist de zin vande Kritik der aesthetischen Urteilskraft de schoonheid te objectiveerend.i. tot â€žGegenstandquot; te maken. Intusschen is toe te geven dat Kant totmisverstanden in deze richting rijkelijk aanleiding gaf.



??? schepper wordt gedacht Wat wij heden kunst noemen isvoor Kant â€žschone Kunstquot;. Het aesthetisch oordeelbehandelt Kant in de eerste 15 paragrafen. De i6de en 17deparagraaf staan daar eenigszins vreemd achter. Het is ofKant ons reeds op het later deel zijner Kritik wil voor-bereiden, alsof hij wil zeggen: zoo formeel als ik het totnog toe behandeld heb, is het schoonheidsoordeel toch ookweer niet. Â§ 6 â€žOhne alles Interessequot; â€žGeschmack â€” zoo luidt de conclusie aan het eind vande 5de paragraaf â€” â€žist das Beurteilungsvermogen einesGegenstandes oder einer Vorstellungsart durch ein Wohl-gefallen oder Miszfallen ohne alles Interessequot;. Het positievemoment in deze uitspraak laten we nog even rusten,namelijk dat het oordeel van de smaak is een oordeelâ€ždurch ein Wohlgefallenquot;. Wat beteekent dit â€žohne allesInteressequot;? Victor B?¤sch wijdt er vele bladzijden aan omde â€žd?Šsint?Šressementquot; van het aesthetisch oordeel oppsychologische gronden te bestrijden. Kn hij heeft daarbijzeker

geen ongelijk, zoover het de daadwerkelijk zich vol-trekkende aesthetische oordeelen in hun psychologischeverschijningsvorm betreft. Jammer voor hem dat Kanthet nu juist hierover niet heeft. Want nu is vrijwel alleswat B?¤sch te berde brengt niet ter zake. Hoewel Kant hier en daar psychologische motievengebruikt en zich ook niet volkomen vrijhoudt van psycho-logistische redeneeringen, bedoelt hij toch nergens eenpsychologische analyse. Duidelijk blijkt dit o.a. uit zijnuiteenzetting met Burke waar hij zijn transcendentaleexpositie der aesthetische oordeelen stelt tegenover dephysiologischequot; blosz empirische Kxposition des Krhabenenund Schonenquot;. De zin van Kants leer dat het schooneâ€žohne alles Interessequot; behaagt, is die van de afwering der zie Â§ 43 Victor B?¤sch â€” Essai critique sur l\'esth?Štique de Kant, Paris i8g6blz. 262 v.v. Â§ 29



??? heteronomie van het aangename en het goede, van deâ€žNeigung und Achtungquot; i). De neiging en de achtingverbinden met de existentie van het ding. â€žNicht blosz derGegenstand sondern auch der Existenz desselben gef?¤llt.Dagegen ist das Geschmacksurteil blosz kontemplativ, d.i.ein Urteil, welches indifferent in Ansehung des Daseinseines Gegenstandes, nur seine Beschaffenheit mit demGef??hl der Lust und Unlust zusammenh?¤ltquot; Herinnerenwe ons dat het existeeren voor Kant geen â€žPr?¤dikatquot;,geen â€žDeterminationquot; van een of ander ding is â€” hetexisteerende ding bevat geen enkel praedicaat meer danhet mogelijke â€” dan kan dit gebrek aan belangstellingvoor de existentie bij het aesthetisch oordeel niets andersbeteekenen dan dat ons de empirische samenhang tusschende verschijningen (waartoe ook ons empirisch ik behoort)niet ter harte gaat. Laat het ons daarom onverschilligdat er schoone dingen bestaan? Natuurlijk niet,want als zoodanig zijn we empirisch bij hen

ge??nteresseerd.Echter, indien we ons zuiver op de schoonheid instellen(of dit ooit geheel zuiver voorkomen zal is weer eenandere zaak), zijn we â€žohne alles Interessequot;. Men moetdaarom, zegt M. Geiger onderscheiden â€žinteressiertsein a n etwasquot;, waarbij tegelijk de existentie van het dingis gemeend en dat dus de aesthetische instelling uitsluit,van â€žInteresse haben f??r etwasquot;. Laat het dus zijn datmet de karakteristiek â€žOhne alles Interessequot; aangetoondis dat het aesthetische niet behoort tot de practischewerkelijkheid, wordt dan tegelijk met deze negatie eennieuwe aesthetische wereld in het leven geroepen? Hetis o.a. F. Kreis die in zijn werkje over â€žDie Autonomie desAesthetischen in der neueren Philosophiequot; deze vraagbevestigend beaiitwoordde. De uitlegging van HermannCohen dat bij Kant het gevoel als de bodem van de nieuweaesthetische bewustzijnsrichting fungeert, verwerpt Kreis. Â§ 5 Â§ 5 In â€žBeitr?¤ge zur Ph?¤nomenologie des ?¤sthetischen Genussquot;,

Jahrbuchf??r Philosophie und ph?¤nomenologische Forschung hrsg. von E. Husserlbnd. I blz. 89 v.v. T??bingen 1922.



??? â€žWir glaubenquot;, zoo schrijft hij, â€ždasz mit der Annahmevon Seelenverm??gen nicht dem auf Besonderung derKulturgebiete ausgehenden Charakter der transcendentalenMethode Ausdruck verliehen wirdquot;. Op het gevoel berustimmers ook het aangename! Neen, het aesthetische iseen nieuw gebied â€ždurch die fundamental, neue Fest-stellung Kants, nach der das ?¤sthetische Ph?¤nomen als einkontemplatives Gebilde der unmittelbaren Erlebniswirk-hchkeit v??llig entr??ckt ist. Die Herausstellung des Aes-thetischen aus dieser Sph?¤re des unmittelbaren Erlebnisbefreit es von allen heteronomen Bindungen und l?¤szt esin einer absoluten Isolierung selbst?¤ndig und autonomerscheinen. Der kontemplative Charakter ist daher f??rdas Aesthetische schlechthin konstitutivquot;. Aan Kreisis toe te geven dat ook de isolatie die de kontemplatieinhoudt, een positief moment bevat. Dit moment heeftechter uitsluitend beteekenis voor de oordeelende mensch.De mensch geraakt isoleerende van de existentie in eenweldadige rust.

â€žWenn die Erkenntnis dem Sklavendienstedes Wollens entreiszt, wenn die Aufmerksamkeit.... dieDinge frei auffaszt, also ohne Interesse.... sofern sie blosz Vorstellungen, nicht sofern sie Motive sind; dann..... ist uns v??llig wohl. Wir feiern den Sabbath der Zuchthaus-arbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht still.... 2).Aldus beschrijft Schopenhauer deze toestand. Terecht isechter in de psychologie van de kunstgenieter er op ge-wezen dat deze toestand volstrekt niet de eenigst mogelijkeis. Er bestaan andere vormen van aesthetische instellingdie een gelijk recht bezitten 3), Met de principieele mogelijk-heid van zulk een andere instelling is reeds het constitutivekarakter van de contemplatie voor het kunstgenot verval-len. Ten hoogste voor een bepaald type van de homoaestheticus is deze toestand een onontbeerlijke voorwaarde blz. 33 2) A. Schopenhauer â€” Die Welt als Wille und Vorstellung I 3 Â§ 3^Men denke aan de onderscheiding die Nietzsche maakt in â€žDie Geburtder Trag??diequot;, tusschen de â€žApollinikerquot; (het type

der contemplatie) en deâ€žDionysikerquot;. Ook van de typen die R. M??llerâ€”Freienfells in zijn â€žPsychologieder Kunstquot; (Leipzig 1923) invoert, namelijk die van â€žMitspielerquot; und â€žZu-schauerquot;, beantwoordt slechts de laatste aan de kenmerken der contemplatie.



??? voor aesthetisch behagen. Van meer belang echter is hetdat Kant met de karakteristiek â€žohne alles Interessequot;in de grond der zaak in het geheel geen toestandbedoelt. Het gaat enkel en alleen om het aesthetischoordeel. Hoe de betrekking van een oordeelende toteen bepaald object ook zij, in het oordeel â€ždit hier isschoonquot;, zit geen enkel moment dat op â€žInteressequot; berust.We mogen niet vergeten hetgeen Kant in Â§ 9 â€žder Schl??sselzur Kritik des Geschmacksquot; noemt. Het is de vraag of hetaesthetisch behagen na de aesthetische beoordeeling volgtof er aan voorafgaat. Kant besluit, gelijk bekend, tot heteerste. Nu is de vraag of dan de aesthetische beoordeelingook niet een soort gevoel is? In elk geval geen kontemplatie,mogen we tegen Kreis aanvoeren, geen toestand. Wat danwel onder het aesthetisch gevoelsoordeel is te verstaan? Â§ 7 Het gevoelsoordeel In het kleine geschrift â€žVon einem neuerdings erhobenenvornehmen Ton in der Philosophiequot; maakt Kant een

onder-scheiding die mij vruchtbaar lijkt tot een juist begrip vanhetgeen in de Kritik der ?¤sthetischen Urteilskraft ondergevoel is te verstaan. Deze onderscheiding betreft hetpathologisch en moreel gevoel. Als een â€žProbierstein derGef??hlequot; wijst Kant op het volgende criterium: â€žDiejenigeLust (oder Unlust) die notwendig vor dem Gesetz vor-hergehen musz, damit die Tat geschehe, ist pathologisch i);diejenige aber, vor welcher, damit diese geschehe, dasGesetz notwendig vorhergehen musz, ist moralisch. Jenehat empirische Prinzipien, diese ein reines Prinzip a priorizum Grundequot; 2). Passen we deze onderscheiding toe op het gebied van hetaesthetische dan valt het dadelijk op dat we hier geentwee??rlei maar als we willen zelfs drie??rlei soort â€žgevoelensquot;kunnen onderscheiden. Ten eerste het gevoel vanbehagen dat aan de aesthetische beoordeeling voorafgaat.We moeten de schoonheidsbeleving in zekere zin aangenaam Vergelijk Â§ 9Â?) Bnd. VI blz. 484



??? vinden, zullen we er zelfs maar toe komen om de geestelijkeacte van het schoonheidsoordeel te verrichten. Dit behagenscheppen in het schoone (vergelijkbaar met â€ždiejenigelyust (oder Unlust), die notwendig vor dem Gesetz vorher-gehen musz, damit die Tat geschehequot;) is wat Kant noemteen pathologisch gevoel. Ten tweede kennen we het behagen in het schooneals een bijzondere vorm van oordeel. Dit behagenis vergelijkbaar met het moralisch Gesetz. Zooals het zede-lijke niet berust op het toevallig feit dat ik lust er toe ge-voel een goede daad te doen, maar hierin dat ik mijn plichtdoe, dat is: â€ždas Gesetzquot; gehoorzaam, onafhankelijk vanalle voorafgaande neiging of afkeer, zoo berust het oordeelâ€ždit is schoonquot; dat â€žohne Begriffquot;, ja, woordloos vaak zichbij de aandachtige beschouwing van een kunst- of natuur-object als aesthetisch behagen uitdrukt, niet op het feitof ik al of niet behagen schep in het zien van schilderijen,groene weiden, enz., maar uitsluitend op de zich daarinopenbarende aesthetische

noodwendigheid. Ten derde wordt de schoonheidsbeleving gewoonlijkgevolgd door een gevoel van behagen. We voelen ons ver-heven, verruimd, gelijk Schopenhauer het uitdrukt, be-vrijd van de slavendienst van de wil, onze practischewerkelijkheid, enz. i). Dit is dus het gevoel, dat volgensKant â€žein reines Prinzip a priori zum Grundequot; heeft. Ditâ€žzum Grundequot; moet voorzichtig verstaan worden. Immersde aesthetische gevoelens van deze laatste qualiteit â€” envan dezelfde qualiteit zijn ook de analoge moreele ge-voelens â€” berusten niet op een Prinzip a prioridoch zijn er slechts als regel mee verbonden. Alleenreeds het feit dat deze laatste soort gevoelens in tijdsordeuitdrukbaar zijn en volgens Kant het schoonheidsoordeelof de zedelijke daad volgen, wijst er op dat zij in eenandere dimensie moeten liggen. Deze beteekenissen vanhet â€žgevoelquot; uiteen te houden is van te meer belang omdat Dit gevoel bedoelt Joh. Volkelt als hij een onderzoek instelt naar deâ€žGesamtqualit?¤t der ?¤sthetischen Lustquot;. Men zie het

artikel â€žZur Psychologiedes ?¤sthetischen Genieszensquot; in Zeitschrift f??r Aesthetik und Allgem. Kunst-wissenschaft Bd. i8 1925



??? Kant het zelf niet altijd doet. Als men namelijk niet tevoren deze onderscheiding in het oog houdt, zal men moeitehebben het begrip a priori in verband met het gevoel bijKant helder te denken. We houden dus uiteen: gevoel alsgevoelsoordeel (?¤sthetische Gesetszlichkeit) en gevoel alstoestand volgende (volgens paragraaf 9 b.v.), voorafgaandeof samengaande met het oordeel. Behalve het voorafgaandez.g. pathologisch gevoel berusten alle deze gevoelensvolgens Kant op een a priori. Echter het gevoel als toestandzooals gezegd slechts door middel en naar aanleiding van hetgevoel als â€žGesetzquot;. Lezen we nu paragraaf 12 waarbovenKant schrijft: â€žDas Geschmacksurteil beruht auf Gr??ndena prioriquot;. Kant begint hier te zeggen dat men a priorieen voorstelling niet als oorzaak van een gevoel kan aan-wijzen.quot; Zwar haben wir..... das Gef??hl der Achtung.... von allgemeinen sittlichen Begriffen a priori abgeleitet..... Allein selbst da leiteten wir eigentlich nicht dieses Ge-f??hl von der Idee des

Sittlichen als Ursache her, sondernblosz die Willensbestimmung wurde davon abgeleitet. DerGem??tszustand aber eines irgend wodurch be-stimmten Willens ist an sich schon ein Gef??hl der Lust und mit ihm identisch..... Nun ist es auf ?¤hnliche Weise mit der Lust im ?¤sthetischen Urteile bewandt..... Das Bewusztsein der blosz formalen Zweckm?¤szigkeit im Spieleder Erkenntniskr?¤fte des Subjekts, bei einer Vorstellung,wodurch ein Gegenstand gegeben wird, ist die Lust selbst. ..... Sie hat aber doch Kausalit?¤t in sich, n?¤mlich den Zustand der Vorstellung selbst und die Besch?¤ftigung derErkenntniskr?¤fte ohne weitere Absicht zu erhalten.Wir weilen bei der Betrachtung des Sch??nen, we??diese Betrachtung sich selbst st?¤rkt und reproduziertquot;.Het is duidelijk dat Kant hier beide momenten niet uiteen-houdt. Het oordeel van de smaak is een gevoelsoordeel.Hoe kan dit nu op een a priori berusten? Ongeveer op de-zelfde wijze, antwoordt Kant, als het staat met het zedelijkgevoel der achting. Kant heeft

het hier dus eigenlijk nietover de aesthetische oordeelen, maar over â€ždie Lustim ?¤sthetischen Urteilequot;. Hij beschrijft een empirischetoestand. Men zou de vraag kunnen opwerpen: Is â€ždenkenquot;b.v. het oordeelend bezig zijn in de wiskunde of physica



??? ook niet een toestand van het gemoed die â€žnoodwendigquot;met behagen is verbonden en â€žKausalit?¤t in sich hat dieBesch?¤ftigung der Brkenntniskr?¤fte ohne weitere Absichtzu erhaltenquot;? Zonder eenige twijfel treedt deze toestandder â€žKontemplationquot; bij diverse geestesactiviteiten op.Of bedoelt Kant te zeggen: de zin van het aesthetischebestaat juist in deze toestand? Dit is inderdaad de meeningdie Kreis verdedigde. Maar het is niet de strekking vande transcendentale methode. Het onthult ons niet de zinvan het â€žschoonquot; in het oordeel â€ždit is schoonquot;. Hetbewijst ons geen algemeenheid en noodwendigheid van ditoordeel. Z??o weinig als een beschrijving van de toe-stand, waarin een mensch verkeert die de knie??n gebogenheeft en bidt, ons verder brengt betreffende het inzichtin de religieuse geldigheid van het gebed. Toegegeven datde formeele doelmatigheid â€žim Spiele der Brkenntnis-kr?¤ftequot; tegelijk als lust ervaren wordt en dat daardoorverklaard kan worden dat het oordeel van de smaakin de

regel met lust zal zijn begeleid, daarmee is niets intranscendentale zin bewezen. De transcendentale taak iseen andere. Zij vraagt niet wat geschiedt in de regel,toegegeven desnoods noodzakelijk, wat geschiedt wanneerschoonheidsoordeelen worden geveld, doch zij vraagt:â€žwie sind Geschmacksurteile a priori m??gHch? DieseAufgabe kann auch so vorgestellt werden: wie ist ein Urteilm??ghch, das blosz aus dem eigenen Gef??hl der lyust aneinem Gegenstande unabh?¤ngig von dessen Begriffe,diese I^ust als der Vorstellung desselben Objekts in jedemanderen Subjekt anh?¤ngig a priori d.i. ohne fremde Bei-stimmung abwarten zu d??rfen beurteilte?, Daarbij,zoo vervolgt Kant, zijn smaakoordeelen synthetisch, aan-gezien ze â€žetwas dasz gar nicht einmal Erkenntnis istquot;namelijk het gevoel van behagen en onbehagen in hetpraedicaat toevoegen. Dus vallen de aesthetische oordeelenâ€žunter das allgemeine Problem der Transzendentalphilo-sophie: wie sind synthetische Urteile a priori m??glichquot;?Volgens Kant is, gelijk we reeds

herhaaldelijk konden aan-wijzen, het aesthetisch oordeel een gevoelsoordeel. In het



??? gevoel ligt de wet der schoonheid of nog anders uitgedrukt.We beoordeelen niet met gevoel, maar door het ge-voel. Het is nu merkwaardig dat Kant de synthese die hetaesthetisch oordeel inhoudt weer karakteriseert als gevoeli).We hebben hier uit de aard der zaak met een anderebeteekenis (namelijk in de derde door ons zooeven aange-wezen zin) te maken. In het oordeel â€ždit hier is schoonquot;beteekent â€žisquot; de verbinding door het gevoel. Uit â€ždasAllgewesequot; objectiveert het gevoel het x tot een aesthetischobject volgens de wetmatigheid van het gevoel. Ditaesthetisch oordeel zou dus zelf ook weer behagen voort-brengen? Ja en neen. Ja, zoover schoon geen eigenschapder dingen is â€žetwas das gar nicht einmal Erkenntnis istquot;,dat daarom het best gekarakteriseerd kan worden alsgevoel van behagen; neen, zoover behagen als subjectievetoestand nimmer een objectivatie kan zijn, daar toch juistde objectiveering tot schoonheid van de subjectieve indrukplaats grijpt in het aesthetisch

oordeel. We naderen hiermeede diepste kern van het probleem. In tegenstellingtot het theoretisch en practisch oor-deel betrekt het gevoelsoordeel de oor-deelende mede in het oordeel. De synthese die het oordeel: â€ždeze verandering heefteen oorzaakquot; boven de onmiddellijke waarneming inhoudtis de aan alle ervaring logisch voorafgaande categorie dercausaliteit. De synthese die het oordeel â€ždeze roos isschoonquot; boven de onmiddellijke waarneming inhoudt is het aan alle ervaring logisch voorafgaande schoonheids..... begrip. Schoonheidsb e g r i p ? Pas op! Schoonheids-gevoel ! Wat een vaag woord! Maar is causaHteit ook geen vaag woord..... buiten het gebruik in de ervaring. Wat schoonheidsgevoel beteekent, dat zegt het schoonheids-oordeel. Wat beteekent de schoonheid dezer roos?Kan ik dit zoo uitleggen, als ik de rol van het begrip dercausaliteit kan aantoonen? Zal ik slagen als ik de schoonheid Het merkwaardige hiervan springt nog duidelijker in het oog wanneerwe ons het

verstandsoordeel herinneren. Subject en praedicaat van het ver-standsoordeel zijn immer beide objectief. Zij hebben niets met het oordeelendsubject te maken.



??? dezer roos met woorden omsingel? Zie toch. Zie zelf! Iklaat me niets aanpraten, zegt Kant. â€žDas Geschmacks-urteil ist gar nicht durch Beweisgr??nde bestimmbarquot;.Een Batteux of een Lessing of welke andere criticus mogemij willen bewijzen dat dit gedicht schoon is, â€žIch stopfemir die Ohren zu, .... werde eher annehmen dasz jene Regeln der Kritiker falsch sein, ..... als dasz ich mein Urteil durch Beweisgr??nde a priori sollte bestimmenlassen, da es ein Urteil des Geschmacks und nicht desVerstandes oder der Vernunft sein sollquot;. Het staat ermee,als met een schotel, vervolgt Kant in dezelfde paragraaf i) .Men kan mij precies vertellen uit welke ingredi??nten hijis samengesteld en de gezondheid van dit eten prijzen,om zijn smaak te leeren kennen, moet ik hem proeven! Niettemin kan men zich bij de rechtvaardiging van hetschoonheidsoordeel niet bezighouden met het schoonein dit of dat subject beleefd. Hoezeer het schoone een inlogische zin â€žBinzelurteilquot; is, de Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft kan zich slechts bezig

houden met â€ždemSchonen ??berhaupt, mit dem was wir ??berall meinen,wenn wir irgend etwas sch??n nennenquot; Deze situatiespreekt niet voldoende duidelijke taal in de Kritik derUrteilskraft, namelijk dat aan de eene zijde het aesthetischoordeel geen kennis is, doch aan de andere zijde slechts inbegrippen kan worden beschreven. Ver moeten we van onsafwerpen de gedachte dat Kant onder aesthetisch oordeelde beschrijving als zoodanig verstaat. â€žDer Versuch dasIrrationale des Gef??hls in theoretischer Beschreibungâ€žabzubildenquot;, hat die Rechtfertigung des theoretischenStandpunktes erhalten, und er vermag sich rationalerAusdr??cken wie â€žUrteilquot; zu bedienen, wenn er sich hierbeiseines deskriptiven Standpunktes bewuszt bleibtquot;. AldusR. Odebrecht Deze descriptie in bepaalde woorden(deze sonate is schoon) is dus niet het aesthetisch oordeel. Â§ 33 R. Kroner â€” Ueber logischen und ?¤sthetischen Allgemeing??ltigkeit,1908 blz. 85 R. Odebrecht â€” Form und Geist, der Aufstieg des dialectischen Ge-dankes

in Kants Aesthetik. Berlin 1930 blz. 69



??? het is slechts een transponeeren van hetgeen in de aesthe-tische sfeer gedurende de voordracht van de sonate woord-loos is beoordeeld â€” musicaal geproefd. Dit musicaalproeven, dit schoon vinden, dat is het object waarop deKritik der ?¤sthetischen Urteilskraft zich richt. Dit aesthe-tisch object moet echter zoo goed en kwaad dit gaat inwoorden en begrippen aangeduid worden, opdat we wetenwat we bedoelen als we iets schoon noemen. Door dittransponeeren ontstaat eerst het algemeen begrip derschoonheid. De zin van dit begrip is weer in begrippen tebenaderen. Zoo wordt het schoone in deze transpositielogisch hanteerbaar, waarbij echter nimmer vergeten magworden dat het om de rechtvaardiging van een theoretischeobjectivatie en n;et om het aesthetische objectivatieproceszelf gaat. Gelijk gezegd is deze situatie niet altijd in de Kritik der?¤sthetischen Urteilskraft duidelijk. Kant zegt b.v. â€žGe-schmacksurteile sind synthetisch weil sie ??ber den Begriffund selbst die Anschauung des Objekts

hinausgehen undetwas, das gar nicht einmal Erkenntnis ist, n?¤mlich Gef??hlder lyust zu jener als Pr?¤dikat hinzutun.quot; Het feit dat Kantde lust tot praedicaat maakt, wijst er op, dat hij hieronder oordeel de logische begripsmatige verbindingvan subject en praedicaat verstaat. Deze roos is schoon.Schoon is gelijk aan: behaagt mij aesthetisch. Dit behagen isgeen kennis? Toch wel, wanneer ik als object van mijn be-schouwing de beschrijving in de, begrippen herbergende,woorden â€ždeze roos is schoonquot; heb genomen. De woordenâ€žschoonquot;, â€žbehagenquot;, â€žlyustquot; hebben toch een bepaalde be-gripsinhoud, beteekenen toch iets en staan in deze positie opgelijke lijn met b.v. de woorden: deze roos is rood, vergiftigkostbaar enz. ? Maar dan is niet in te zien dat we hier meteen synthetisch oordeel a priori te maken hebben en is b.v.critiek als van Baeumler i) ter zake die opmerkt: â€žGe-schmacksurteile k??nnen niemals synthetische Urte??e apriori im Sinne der Kritik der reinen Vernunft

genanntwerden. Das Urteil â€ždies ist Sch??nquot; muszte denn auf die A. Baeumlerâ€”Das Problem der Allgemeing??ltigkeit in Kants Aesthetik.M??nchen 1915 blz. 23.



??? gleiche Stufe mit den Urteil â€žjede Ver?¤nderung hat ihreUrsachequot; gestellt werdenquot;. â€žDeze roos is schoon,quot; alsuitspraak genomen is echter in strenge zin geen oor-deel van de smaak. Das Geschmacksurteil is een ..... ge-voelsoordeel dat ik vel, de roos beschouwende. Dit oordeelheeft niet tot praedicaat het begrip â€žschoonquot;, dochÂ?etwas das gar nicht einmal Erkenntnis istquot;. Nu, dit â€žietsquot;dat geen kennis is, dat is de synthese van het gevoel.Meer kan ik er niet van zeggen, wie er meer van wil wetenveile zelf een aesthetisch oordeel. Maar beroep ik me hiernu niet op ervaring, waar het er toch om gaat synthesea priori die de aesthetische ervaring eerst mogelijk maaktte ontdekken? Kant zit er ook mee. Deze aesthetischeoordeelen zijn empirisch. Maakt Kant hier weer niet defout dat hij de beschrijving met het oordeel zelf verwart?Is de synthese die het gevoelsoordeel bewerkstelligt em-pirisch, de synthese waardoor een of ander x niet meer alseen subjectief toevallig verschijnende aan mij voorbij gaat,maar

geordend wordt, geobjectiveerd tot aesthetischeeenheid, dat is tot schoonheid? Presteert dit gevoelsoordeelin de sfeer van het aesthetische niet hetzelfde als b.v. decategorie in de sfeer van het theoretische? Door het denkenvan een oorzaak-gevolg synthese wordt de ongeordendestroom van de veranderingen tot ervaring en objectieveeenheid. Door het oordeel van het gevoel volgens de wet-niatigheden van het gevoel wordt deze wirwar van in-drukken (dat wat ik in een begrip landschap noem) toteen gevoelseenheid geobjectiveerd. G e v o e 1 s oordeelenzijn synthetische oordeelen a priori, niet de transpositiesdezer oordeelen in de sfeer van het begrip. Het gevoel isconstitutief. Niet de beschrijving! Maar heeft nu de vraagnaar hun mogelijkheid wel zin, de eigenlijke transcenden-tale vraag: wie sind synthetische Geschmacksurteile apriori m??glich? Deze vraag heeft precies de zin van deaanwijzing van de algemeenheid en geldigheid van hetaesthetisch oordeel.



??? \'I â– â–  \'.f /tmhii?¤miS\'., : . ^^^ â–  .. . . M., ; , y-hnbsp;??Jy ^L.- s- ; r,-qfi, â–  â–  â€”r -rA . . ^ --s



??? HOOFDSTUK III AESTHETISCHE ALGEMEENHEID ENGELDIGHEID Â§ 8 De aard der aesthetische geldigheid Kant zegt het zoo duideUjk dat men wel een verstoktpanlogist moet zijn om Kant hier mis te verstaan. Hetaesthetische geldt anders dan het theoretische, anders ookdan het ethische. Hoe zou de algemeene geldigheid van hetgevoelsoordeel anders kunnen gelden dan op de wijze vanhet gevoel? Het verstand b e w ij s t. Het bewijstdwingend. De noodzakelijkheid van erkenning is hier on-ontkoombaar. Wie is er, met verstand begaafd, die zalbetwisten dat de som van de drie hoeken van een driehoekte samen 180Â° bedragen? Nu neem ik hier deze vaas inmijn handen; ik verheug me over haar schoonheid. Kan ikuu ook een ander dwingen te erkennen dat deze vaasschoon is? Neen, ik kan slechts â€žjedermann Einstimmungans innenquot;, anderen â€ždasselbe Wohlgefallen zu-mute nquot;. Het aesthetisch oordeel bewijst niet de schoon-heid van deze vaas. Het zegt slechts tegen een ieder dieoogen heeft om te zien: toe, zie

nu hoe schoon deze vaas is. Wat ligt er in dit â€žansiimenquot;, dit â€žzumutenquot; waarmeeKant zoo treffend de speciale aard van geldigheid van hetaesthetisch oordeel aanduidt? In de eerste plaats bevatdeze aanduiding het verzoek aan de veller van het schoon-heidsoordeel zich. zuiver in te stellen. Het is ons altijd min ofmeer ongewoon een object â€žohne alles Interessequot;, â€žohneBegriffquot;, enz. te beschouwen. Stellig en zeker is de on-zuivere instelling bij de aesthetische beoordeeling ver-antwoordelijk voor het grootste deel van elkaar tegen-sprekende uitspraken. Met de afwering van de uit deverkeerde instelling voortkomende heteronomie â€” ditgeven we Kreis en andere contemplationisten gaarne toe â€”komt er eerst vrij baan voor het autonome aesthetischeoordeel. Dat iemand zich inderdaad zuiver op het aesthe-



??? tische instelt is niet gemakkelijk aan te toonen. Deze in-stelhng moet men bij de algemeengeldigheid van hetaesthetische vooronderstellen, â€žansinnenquot;. Principieel ishier echter geen verschil met de aard der geldigheid vanhet theoretische oordeel. Ook hier moet de oordeelendezich instellen. Zoo b.v. moeten we bij de zoo even genoemdewaarheid betreffende de drie hoeken eens driehoeks voor-onderstellen dat de oordeelaar van zins is zich met dedriehoek als met een geometrische figuur bezig te houdenen er niet een mystiek teeken in zien zal. In elke sfeer vanoordeelen geldt dus deze beteekenis van het â€žansinnenquot;. Niet deze, maar een andere betrekking op het oordeelendsubject is het, die de aard der aesthetische geldigheidonderscheidt van de principieel anderssoortige geldigheidvan het theoretische en practische oordeel. De aard dergeldigheid van een geometrische stelHng wordt niet aange-tast door het feit dat er maar een gering aantal menschenbestaat, dat in staat is de algemeene

geldigheid en nood-zakelijkheid dezer waarheid in te zien. Immers dezegeometrische geldigheid ligt als een theoretische in de wet-matige betrekkingen van de geometrie zelf. Deze geldigebetrekking vloeit voort uit de aard van het object. Het isâ€žeine Beschaffenheit des Gegenstandesquot; en daarom is hetoordeel logisch, d.w.z. in Kants taal â€ždurch Begriffe vomObjekte ein Erkenntnis desselben ausmachenquot; De geldigheid van het aesthetische oordeel ligt echtermet in zulk een betrekking der objecten â€” die onafhankelijkvan de oordeelaar is â€” maar in een â€žBeziehung der Vor-stellung des Gegenstandes auf das Subjekt. FolgHch muszdem Geschmacksurteile, mit dem Bewusztsein der Ab-sonderung in demselben von allem Interesse ein Anspruchauf G??ltigkeit f??r jedermann, ohne auf Objekte gestellteAllgemeinheit anhangen, d.i. es musz damit ein Anspruchauf subjektive Allgemeinheit verbunden seinquot; 2). Dit isdus het principieele in de aard van de aesthetische algemeenegeldigheid, dat zij

subjectief is. Haasten we ons het ge- Â§ 6Â§ 6



??? vaarlijk woord â€žsubjectiefquot; terstond nader te interpre-teeren 1). Kant erkent natuurlijk dat er subjectievere en objec-tievere oordeelen zijn en dat alleen van de objectieveaesthetische oordeelen sprake kan zijn dat zij algemeengelden. Alles wat Kant over â€žReiz und R??hrungquot; zegt, isniet anders dan een afwijzen van subjectieve aesthetischeoordeelen, d.w.z. oordeelen op grond van toestanden vanhet individueel subject. Kant bedoelt hier metsubjectief niet een tegenstelling tot objectief, maar tottheoretisch oordeelen op grond van een begrip, van degesteldheid van een ding. Het object waarop het aesthe-tische oordeel zich betrekt is de betrekking tusschen devoorstelling van iets en de oordeelende, let wel de oordeelen-de als zoodanig. Willen we het object ter karakteriseeringvan de aard der algemeengeldigheid van het aesthetischoordeel nader beschrijven, dan moeten we goed expositieen deductie uiteenhouden. Het is ons dus nog niet te doenom het antwoord of de antwoorden, die Kant geeft op devraag: hoe zijn deze

aesthetische oordeelen mogelijk â€”daarover handelen we in het volgend hoofdstuk â€” maarom een inzicht in de structuur dezer geldigheid. We hebbendus de situatie dat bij het aesthetisch oordeel een be-trekking tusschen de voorstelling van iets en de oordeelendeaanspraak maakt op algemeene geldigheid. Uit deaard van dit aesthetisch object vloeit verder voort dat hetempirisch is en bovendien immer een â€žKinzelurteilquot;. Bij het theoretisch oordeel is de algemeene geldigheiden noodwendigheid van een oordeel gebonden aan het wet-matig voortschrijdend kenrusproces. Zoo wordt om eenvoorbeeld te geven het empirisch oordeel: â€ždit hier is roodquot;,geobjectiveerd in een lichttrillingsgetal. Deze objectivatiebehoort evenwel tot een bepaald stadium van de ontwikke-ling der physica. Zij is niet absoluut. Immers het ontwikke- De empirisch psychologische interpretatie verstaat gelijk bekend ditsubjectief als een werkelijkheid â€žin de zielquot;. Le beau ne peut avoir qu\' unexistence subjective, le beau n\'existe v?Šritablement que dans

l\'ame du contem-plateur et seulement au moment ou s\'?Štabit la vibration sympathique entrelui et l\'objectquot; aldus Victor B?¤schâ€” Essai critique sur l\'EsthetiquedeKant.Paris 1927 blz. 551



??? lingsproces der physica voltrekt zich zoodanig dat elke(voorloopige) objectivatie weer subjectief wordt door eennieuwe en omvangrijker objectivatie. Hoe voltrekt zich ditobjectiveeringsproces nu bij het aesthetisch oordeel? Hoeobjectiveert zich de betrekking tusschen de voorstellingvan iets en de oordeelende? Deze vaas is schoon. Met hetuitspreken van dit oordeel zeg ik: Kr is een betrekkingtusschen de voorstelling van deze vaas en mij als oordeelen-de die objectief geldt. Voorloopig heb ik mij, als indivi-dueel oordeelend wezen, daarmee gelijk gesteld met ietsdat objectief is. Voorloopig is het oordeel: â€ži k vind dezevaas schoonquot; en: â€ždeze vaas i s schoonquot; gelijk. Beteekentnu het â€žansinnenquot; en â€žzumutenquot; dat ik een ander verplichtm ij n oordeel (voorondersteld natuurlijk de juiste instel-ling) als maatstaf te gebruiken? Dit zou ongeveer gelijkzijn, als wanneer ik zou beweren: het accoord dat ik op dezepiano aansla klinkt valsch. Neen, zegt de eigenares u hebtongelijk, het khnkt zoo

zuiver als het maar mogelijk is.Hoe bewijs ik mijn meening? Door op de trillings-getallen te objectiveeren. Hoe maak ik nu aannemelijk datdeze vaas inderdaad schoon is? Daar de schoonheid nietals b.v. het accoord een â€žBeschaffenheit der Gegenstandenquot;is, kan ik hier niet op een objectief begrip teruggaan.Ik kan slechts probeeren het object van mijn aesthetischebeoordeeling (dat in een betrekking tusschen de voor-stelling van de vaas en mij zelf als beoordeelaar bestaat)te objectiveeren. Deze objectivatie kan dus slechts zoogeschieden dat het individueele van genoemde betrekkingeen bovenindividueel karakter krijgt. Nu, deze objectivatie-instantie noemt Kant in paragraaf 7 â€žallgemeine Stimmequot;.Wat deze â€žallgemeine Stimmequot; is? Â§ 9 De idee van de ideale beoordeelaar Wat verstaat Kant onder deze algemeene stem? Dezealgemeene stem is niet gelijk te stellen met de zuivere in-stelling. Wel zegt Kant dat men â€ždurch das blosze Bewuszt-sein der Absonderung alles dessen, was zum

Angenehmenund Guten geh??rt von dem Wohlgefallen, was noch ??brig



??? bleibtquot; 1) zeker is dat men een smaakoordeel velt, dochdeze plaats kan onmogelijk als een nadere toehchting vanhet begrip der algemeene stem dienst doen. Immers Kantheeft jxiist gezegd dat deze â€žallgemeine Stimme nur eineIdeequot; is en dat het aesthetisch oordeel in betrekkingtot deze idee wordt geveld. Ook de zuivere instelling hetâ€žohne alles Interessequot; zijn, is een ideale toestand die prac-tisch zelden slechts zal worden bereikt. Niettemin is dezetoestand ten slotte een empirische psychologische mogelijk-heid en heeft dus als zoodanig niets met een idee te maken.Deze toestand is voorwaarde voor het aesthetisch oordeel,geen moment van dit oordeel zelf Als zulk een momentvoert Kant de â€žallgemeine Stimmequot; eerst ten tooneele.Immers zegt hij: â€žMan will das Objekt seinen eigenenAugen unterwerfen, gleich als ob sein Wohlgefallen vonder Empfindung abhinge; und dennoch glaubt man eineallgemeine Stimme f??r sich zu haben, und macht Anspruchauf den Beitritt von jedermannquot; Tot de kwaliteit

vanhet oordeel behoort dus deze heenwijzing op een specifiekaesthetische algemeenheid, namelijk zulk een algemeen-heid die de bevestiging niet door begrippen â€žsondern vonanderer Beitrittquot; verwacht. Zooals het tot de onuitge-sproken kwaliteit van een logisch oordeel behoort dat dedaarin gedane uitspraak een bevestiging, dus veralgemee-ning vindt door een logisch begrippen-verband, zoodathet van waarnemingsoordeel zonder meer, ervaringsoordeelwordt, zoo behoort het tot het aesthetisch oordeel, zal hetboven een willekeurige â€žEmpfindungquot; tiitkomen, dat hetbevestiging niet in begrippen maar bij andere menschenen wel in hun kwaliteit van voelende en in hun gevoeloordeelende wezens zoekt. Hoezeer in dit beroep op Â§ 15 W. Windelband verdedigt in â€žDie Geschichte der neueren PhilosophieLeipzig 1911 Dl. 2 blz. 175 de gedachte dat alle verschil van meening overschoonheid uitsluitend zijn oorzaak vindt in de moeilijkheid zich zuiver in testellen. Allen die â€žohne alles Interessequot; een schoon object

beschouwen, moeteneen zelfde oordeel vellen. Naar mijn opvatting wordt hierdoor het aesthetischoordeel tot een soort natuurnoodwendigheid die onvermijdelijk intreedt,wanneer de desbetreffende voorwaarden zijn vervuld. Â§ 8



??? â€žanderer Beitrittquot; het typische van het aesthetische wordtuitgedrukt valt duidelijker nog in het oog wanneer we dezesituatie eens bij de in begrippen uit te drukken kwali-teiten der objecten vergelijken. De oordeelen: â€ždit accoord is valschquot; en â€ždit accoordklinkt onschoonquot;, schijnbaar elkaar nauw verwant, latenjuist in deze kwaliteit hun verschillende aard kennen.Immers als ik oordeel: â€ždit accoord kHnkt valschquot; spreekik een â€žBeschaffenheit der Gegenstandesquot; uit en bewijsik de waarheid van dit oordeel door het aantal trillingender beide tonen te tellen. Dit begrip der trillingen ismijn objectivatie-instantie. Hierbij heb ik niet de geringstebehoefte om de waarheid van dit oordeel door â€žandererBeitrittquot; bevestigd te zien. Daarentegen verkeer ik omhet oordeel: â€ždit accoord klinkt onschoonquot; waar te makenin de noodzakelijkheid voor dit mijn gevoelsoordeelâ€žanderer Einstimmung anzusinnenquot;. Het oordeel â€žvalschquot;maak ik door begrip en experiment van

waarnemings-oordeel tot ervaringsoordeel; het oordeel â€žonschoonquot;maak ik van individueel oordeel tot aesthetisch oordeeldoor er bij te oordeelen: onschoon voor iedereen die dezeklankverhouding met een gevoelsoordeel beoordeelt. Inhet eerste geval kan ik alle andere luisteraars naar hetaccoord missen om mijn oordeel algemeen, dat is objectiefwaar te maken; in het laatste geval moet ik andere beoor-deelaars noodwendig mee vooronderstellen. De aesthetischealgemeenheid kan nergens anders bestaan dan in devooronderstelling dat alle andere op gelijke wijzezullen oordeelen. Kn toch komt Kant hiermee nog niet boven het toe-vallig individueele uit! Het is immers niet in te ziendat deze vooronderstelde â€žKinstimmung von jedermannquot;meer dan comparatieve algemeenheid zal opleveren. Ookdeze anderen kuimen dwalen. Daarom maakt Kant dezeobjectivatie-instantie tot idee. Het is niet de menigtevan empirische menschen, waarop ik me in laatste in-stantie ten behoeve der aesthetische

algemeenheid beroep,maar de idee van de ideale beoordeelaar. In de 22steparagraaf waar het begrip der â€žGemeinsinnquot; in de plaatsvan de â€žallgemeine Stimmequot; is getreden, nadert Kant dit



??? inzicht. Hier stelt Kant de vraag of deze â€žGemeinsinnquot;een constitutief of regulatief principe is â€žob also Ge-schmack ein urspr??nghches und nat??rliches, oder nurdie Idee von einem noch zu erwerbenden und k??nstlichenVerm??gen sei, sodasz ein GeschmacksurteU mit seinerZumutung einer allgemeinen Beistimmung in der Tatnur eine Vernunftforderung sei eine solche Einhelhg-keit der Sinnesart hervorzubringenquot;. Nog duidelijkervinden we de idee van de ideale beoordeelaar uitgesprokenin paragraaf 40. Hier spreekt Kant over een â€žBeurteilungs-verm??gen welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungs-art jedes anderen in Gedanken a priori R??cksicht nimmtum gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteilzu haltenquot;. We zien hoe hier uit het â€žzumuten von jeder-manns Einstimmungquot; langs de weg van de eisch derâ€žEinhelHgkeit der Sinnesartquot; ten slotte de idee der â€žge-samte Menschenvernunftquot; is voortgekomen. Met het begripder â€žallgemeine Stimmequot; wordt dus een vorm van

alge-meenheid ingevoerd die principieel anderssoortig is dan detheoretische algemeenheid. Het bijzondere oordeel wordtniet algemeen door dat het onder begrippen wordt gesub-sumeerd, maar het i s algemeen zoover het in zijn vormzich op de idee van de ideale beoordeelaar betrekt. OokBaeumler komt, zij het van een andere zijde tot een soort-gelijke opvatting van de algemeenheid van het aesthetischoordeel. â€žDas einzelne Geschmacksurteilquot;, zoo schrijft hij,Â?ist auf das ideale Ganze der Beurteilenden bezogenauch wenn die wirkliche Uebereinstimmung mit den Urteilender anderen ausbleibt. Das in der Beziehung des Besonde-ren auf das Allgemeine liegende Problem der Kritik istdurch den Begriff des idealen Ganzen gel??st. Eine neue,eigent??mliche Beziehung von Besonderen und Allgemeinentut sich auf. Ihr Ausdruck ist: das Besondere ist das Allge-meine .....Denn die wirkliche Geschmacksurteile, die F?¤lle der Uebereinstimmung von Geschmacksurteile, k??nnenals Beispiele jener Einheit angesehen werden, die in derForm

des Ganzen vorgestellt wirdquot; i) In plaats van te A. Baeumler â€” Kants Kritik der Urteilskraft; ihre Geschichte undSystematik. Halle 1923 Blz. 288



??? spreken van â€žgesamte Menschenvernunftquot; of â€ždas idealeGanze der Urteilendenquot; schijnt de term â€židee van de idealebeoordeelaarquot; juister, omdat deze term elke gedachte aaneen soort collectieve algemeenheid verbant. Het komt erimmers in laatste instantie niet op aan of de totale som dermenschen voor de algemeenheid borg staat â€” dit kan ookeen totale som van dwalenden inhouden â€” maar of hetbijzondere aesthetische oordeel een objectivatie-instantiebezit die boven alle empirie ligt. Daarom dat de â€žFormder Ganzheitquot; m.i. het beste als de idee van de idealebeoordeelaar wordt uitgedrukt, te meer omdat hierin debetrekking van het aesthetisch oordeel op de oordeelendehet zuiverst blijft bewaard. Nadat we ons aldus hebben rekenschap gegeven van destructuur der aesthetische algemeenheid, gelijk Kant zeheeft bedoeld, of in elk geval volgens de groote lijn van zijnmethode heeft moeten bedoelen â€” Kant drukt zichniet overal even duidelijk en beslist uit â€” kunnen we

onsvoorbereid achten de eigenlijke transcendentale vraag naarhet a priori van het schoone te beschouwen. Hoe bewijstKant nu de mogelijkheid en waarheid van het aesthetischoordeel? Wij meenen op drie??rlei wijze. Een keer verkeerd,een keer volgens de psychologisch transcendentale en eenkeer volgens de logische tendenz van zijn methode.



??? HOOFDSTUK IV KANTS BEWIJZEN VOOR HET A PRIORI VAN HETAESTHETISCHE Â§ 10 De psychologistische Jundeering van het aesthetischa priori Onder psychologistische fundeering versta ik hier hetbewijs van de geldigheid van het schoonheidsoordeel opgrond van een bepaalde inrichting der psyche. Dewaarheid der logische wetten berust op het feit dat hetmenschelijk denken volgens haar eigen psychische structuurgenoodzaakt is bepaalde gedachteverbindingen als evidentte erkennen, andere te verwerpen. Derhalve is de mensche-lijke psyche het fundament der logische uitspraken en depsychologie de wetenschap waarvan de logica afhankelijkis. Dit is ongeveer de redeneering van het psychologismeop het gebied van het kennen. Het is niet moeilijk dezezelfde redeneering op het gebied der schoonheid te her-halen. Zij luidt aldus: â€žde menschelijke geest is zoo ingerichtdat hij onder zekere voorwaarden genoodzaakt is behagente voelen bij de aanschouwing van objecten die we schoonnoemen. De rechtmatigheid van de

aanspraak van hetschoonheidsoordeel op algemeene geldigheid is hierdoorbewezenquot;. Het psychologisme is dus te karakteriseeren alshet rechtvaardigen van normen op grond van de kennisvan psychische â€” innerlijke, zegt Kant â€” oorzaken. Hetoordeel voltrekt zich dan met een soort natuurnoodwendig-heid en het onderscheid tusschen ware en onjuiste oordeelenberust in laatste instantie op psychisch gezond of psychischgebrekkig functioneeren. Het psychologisme miskent deautonomie der logische, ethische, aesthetische, reHgieuse,enz. oordeelen. Niet op een feitelijk zoo-denken, eenfeitelijk zoo-voelen berust de geldigheid van een gedachte-verbinding of een schoonheidsoordeel, maar enkel en alleenop de betrekkingen van de inhoud van het gedachte en



??? gevoelde zelf Niets is beter geschikt de macht van hetpsychologisme te verbreken dan de transcendentale me-thode. Het is daarom een bewijs voor de kracht der ver-leiding die het psychologisme kan ontwikkelen dat zelfsKant in haar strikken terecht ^gekomen is. Uit de aard der zaak treedt het psychologisme hier nietonvermomd aan de dag. Het gebruikt het subtiel onder-scheid tusschen haarzelf en de transcendentaal psycholo-gische deductie om het systeem van Kant te kunnen binnen-sluipen. Hoe luidt nu Kants psychologistisch bewijs voorhet a priori van het aesthetische oordeel? We vinden ditbewijs o.a. in de aanvang van paragraaf 9 â€žSoll nun derBestimmungsgrund des Urteilsquot; aldus Kant, â€ž... bloszsubjektiv, n?¤mlich ohne einen Begriff vom Gegenstandegedacht werden, so kann er kein anderer als der Gem??ts-zustand sein, der im Verh?¤ltnis der Vorstellungskr?¤ftezueinander angetroffen wird ..quot; Dus een toestand van hetgemoed bepaalt het aesthetisch oordeel. Welke gemoeds-

toestand? Deze toestand â€žkann nichts anderes als derGem??tszustand in dem freien Spiele der Einbildungskraftund des Verstandes .... seinquot;. Waarom moet het nu juistdeze toestand zijn? Omdat het een gemoedstoestand moetzijn, die voor ieder algemeen en noodwendig is! Welke toestand is voor ieder algemeen en noodwendig?Zulk een toestand die een voorwaarde tot de kennis is,â€žweil Erkenntnis, als Bestimmung des Objekts, womitgegebene Vorstellungen (in welchem Subjekte es auch sei)zusammenstimmen sollen, die einzige Vorstellungsart ist,die f??r jedermann giltquot;. Van deze â€žzum Erkenntnis??berhaupt schickliche subjektive Verh?¤ltnisquot; zijn we onsbewust dat ze voor ieder moet gelden â€žund folglich allge-mein mitteilbar sein m??sse, als es eine jede bestimmte â€žLogische Gesetze sagen nicht wie man tats?¤chhch unter solchen undsolchen Umst?¤nden denkt, sondern sie sagen: â€žwenn man so und so denkt,so denkt man Wahres, andernfalls Falschesquot;, aldus P.Natrop-

Sozialp?¤dagogik.Stuttgart 1920 blz. 20 Men zie b.v.Â§3?\' en de â€žAnmerkungquot; waarin talrijke uitspraken met eentypisch psychologistische formuleering. â€žDiese Deduktion behauptet nur,dasz wir berechtigt sind, die selben subjektiven Bedingungen der Urteilskraftallgemein bei jedem Menschen voraus zusetzen, die wir m uns antreffenquot;.



??? Erkenntnis ist, die doch immer auf jedem Verh?¤ltnis alssubjektiver Bedingung beruhtquot;. Hiermee bewijst Kantdus de algemeenheid en noodzakelijkheid van het aesthe-tisch oordeel op psychologistische wijze. De mensch isgenoodzaakt een aesthetisch oordeel te vellen wanneereen bepaald object, een landschap, een teekening enz.Â?diesen Zustand eines freien Spiels der Krkenntnisver-ni??genquot; wekt. â€žEinbildungskraft und Verstandquot; komendan â€žin harmonischer T?¤tigkeitquot;. Deze activiteit is hetaesthetisch behagen zelf. Deze aesthetische toestand isbehalve noodzakelijk ook algemeen mededeelbaar, aan-gezien ze een soort â€žErkenntnis ??berhauptquot; is. Als we ons nu rekenschap geven van hetgeen Kant metdeze redeneering bereikt, dan komen we m.i. tot het volgendresultaat. In de eerste plaats ontdekt Kant hier geen apriori, doch hij geeft een soort psychologische ver-klaring. En ten tweede handhaaft Kant hier niet deautonomie van het aesthetische, doch doet hij een con-cessie aan de opvattingen van een

Baumgarten. Tot welkeconsequenties deze opvatting voorts nog leidt, zoodraKant het begrip van het â€žUebersinnlichequot; mede in zijnbeschouwingen betrekt zullen we terstond nog zien. Kantgeeft een soort psychologische verklaring zeiden we in-plaats dat hij een a priori ontdekt. Immers hoe geschiedtde ontdekking van een a priori? Door de aanwijzing alsÂ?Bedingung der M??glichkeit der Erfahrungquot;. Deze â€žBe-dingungquot; kan, gelijk we gezien hebben, als bodem intranscendentaal psychologische zin of als fundamentin transcendentaal logische zin worden verstaan. In transcendentaal psychologische zin beteekent het apriori bodem, oerelement van het bewustzijn. Waardooronderscheidt zich zulk een oerelement van de voor de psy-chologische analyse toegankelijke elementen? Daardoor,dat het als hypothese voor de geldigheidswaardevan het betreffende gebied wordt gesteld. In â€žKants Ook A. Baeumler is in zijn studie over â€žDas Problem der Allgemein-g??ltigkeit in Kants Aesthetik (M??nchen 1915) deze meening

toegedaan.â€žDas Prinzip der Zweckm?¤szigkeitquot;, zegt hij op blz. 38 â€žbegr??ndet nicht, son-dem erkl?¤rtquot;.



??? Theorie der Erfahrungquot; heeft Hermann Cohen deze zaak-verhouding aldus uitgedrukt: Der Glaube an den Geltungs-wert der Wissenschaft (we mogen toevoegen: schoonheid,zedelijkheid, enz.) beruht auf der Hypothese eigent??m-licher Elemente und Charaktere des erkennenden, desgeistigen Bewusztseins, in denen die Wissenschaft selbstihre Grundlage und Gew?¤hr hat. Die Wissenschaft w?¤revon Ohngef?¤hr, wenn es in den Kombinationen der Wahr-nemungen und ihrer Willk??r l?¤ge, dasz sie sich in ihrzusammenfinden; wenn sie nicht in Grundlagen des Be-wusztseins wurzelte, die wir als die der Analyse unzug?¤ng-lichen Arten und Bestimmtheiten des ..... erzeugenden Bewusztseins nachweisen k??nnenquot; i). Kan nu een_in de tijd verloopende â€” gemoedstoestand zulk een hypothe-tisch â€žerzeugendquot; oerelement van het bewustzijn vertegen-woordigen? De vraag stellen is haar ontkennen. Waar de tijd heerscht, heerscht de causahteit. Het doeter niet toe of er â€žinnerlijkequot; of

welke andere soort causa-liteit optreedt. Het feit dat een bepaalde verhouding dergemoedsvermogens, â€žEinb??dungskraftquot; en â€žVerstandquot; enz.garant wordt gesteld voor de algemeenheid en noodzakelijk-heid, maakt de typische aesthetische oordeelen tot natuur-phaenomenen die men nader verklaren kan, maar die zelfgeen enkel oorspronkelijk en noodzakelijk â€” boven deervaring gelegen â€” oerelement omvatten. Kant verklaarthet aesthetisch behagen; hij maakt het begrijpelijk dat weâ€žlyustquot; gevoelen, moeten gevoelen wanneer de â€žErkennt-niskr?¤ftequot; in harmonie tot elkaar treden. Het aesthetischgevoelsoordeel dat als hypothetisch moment, als â€žreinesGef??hlquot; ten grondslag en bodem van de nieuwe bewust-zijnsrichting moet worden gelegd, wordt nu een afgeleidresultaat, product. â€žKannquot;, zoo vraagt Hermann Cohenin zijn Aesthetik des reinen Gef??hls â€žkann diesesGef??hl, welches sonach als das Gesch??pf einer Verwand-lung erkennbar wird, einer

Verwandlung, welche dasBewusztsein .... an seinen T?¤tigkeiten selbst vollzieht,gleichbedeutend sein mit der reinen Erzeugung, welche H. Cohen â€” Kants Theorie der Erfahrung. Berlin 1918 blz 106Berlin Dl. I blz. 113



??? doch das ?¤sthetische Gef??hl, seiner systematischen Be-stimmung gem?¤sz, zu bedeuten hat?..... Die teleologische Beurteilung, welche die Verwandlung ins Gef??hl..... be-wirken soll, macht notwendigerweise dieses zu einera c h w i r k u n g, zu einem Nachklangquot;. Als het gevoelresulteert uit het spel der krachten van de kennis dan be-teekent dit tegelijk het einde der autonomie van hetaesthetische. De geheele opzet van de Kritik der ?¤sthe-tischen Urteilskraft gaat uit op de ontdekking van de zelf-standige waarde der aesthetische bewustzijnsrichting.Telkens en telkens weer wijst Kant bij de analyse van hetaesthetische oordeel op haar a-theoretisch karakter. Inparagraaf 15 polemiseert Kant tegen Baumgarten, zonderzijn naam te noemen, gelijk deze naam in de geheele Kritikder ?¤sthetischen Urteilskraft niet voorkomt. De â€žinnereZweckm?¤szigkeit d.i. Vollkommenheitquot; is, zelfs wanneerze â€žverworren gedacht wirdquot;, geen schoonheid, â€žweilalsdann zwischen ihnen kein spezifischer Unter-schied w?¤requot;. Hoezeer

Kant overtuigd is dat de schoon-heid iets geheel eigens is en niet ophoudt ons dit voort-durend in te scherpen, kan hij zich van het begrip derkennis niet ontslaan zoodra het er om gaat de algemeenegeldigheid van het aesthetisch oordeel aan te wijzen. Terecht verwijt Cohen â€” in de Aesthetik des reinenGef??hls 1) â€”Kant, dat hij in het â€žSpiel der Vermogenquot; nietterstond de zedelijkheid mede als â€žVorbedingungquot; heeftopgenomen. Nu moet de zedelijkheid naderhand vanbuiten af worden toegevoegd. Waarom het schoone teVerstaan als een harmor??e van juist de kenniskrachten enniet als de harmonie van alle bewustzijnsfaculteiten?H.i. vinden we de oplossing ook van dit raadsel hierin datKant nog altijd meer Baumgarteniaan was dan hij zelfgeloofde. Het dogma van het rationalisme uit zich nogonbevangen in uitspraken als: â€žEs kann aber nichts all-gemein mitgeteilt werden als Erkermtnis und Vorstellung,sofern sie zur Erkenntnis geh??rtquot;. Maar dan heeft de vraagnaar het aesthetisch oordeel, dat nu juist heelemaal

geenkennisoordeel is geen zin, denkt Kant. Toch wel, overweegt In de paragraaf over â€žKants Gnindbestimmungenquot; blz. 100-115



??? hij verder, namelijk als begrijpelijk gemaakt kan wordendat de algemeene geldigheid en noodzakelijkheid van hetaesthetische op de fundamenteele krachten der kennisberust. Hoezeer o.i. G??nther Jacoby in zijn boek overHerders en Kants Aesthetik i) Kant in zijn transcendentalebedoelingen misverstaat, men kan hem niet heelemaalongelijk geven als hij inzake deze verhouding van â€žErkennt-niskr?¤ftequot; schrijft: â€žSonst aber ist alles beim alten ge-blieben. Denn dasz die Einbildungskraft f??r das Verstandes-verm??gen â€žzweckm?¤szigquot; sei, ist wirklich nur eine andereFormel f??r die von Baumgarten geforderte Uebereinstim-mung zwischen der sinnlichen Erscheinung undden Bed??rfnissen des Verstandesquot;. Deze â€žconcensus facul-tatum cogniscitivarum inferiorum et superiorumquot; dientin laatste instantie bij Baumgarten geen ander doel danKants â€žVerh?¤ltnis der Erkenntniskr?¤ftequot;. Het gaat er bijbeiden om, het schoonheidsoordeel via de kennis te recht-vaardigen, als een

algemeen en noodzakelijk. Gelijk elk psychologisme voert ook Kants psycholo-gisme der â€žVerh?¤ltnis der Gem??tskr?¤ftequot; tot metaphysica.Wat merkwaardig, zoo redeneert Kant, dat de menschzulk een psyche bezit dat hij schoonheid kan genieten enhoe merkwaardig dat de natuur zoo is ingericht dat ze aandeze merkwaardigheid der menschelijke psyche kan be-antwoorden. Het interesseert de rede zegt Kant, â€ždasz dieNatur wenigstens eine Spur zeige oder einen Wink gebe, sieenthalte in sich irgendeinen Grund, eine gesetzm?¤szigeUebereinstimmung ihrer Produkte zu unserem, von allenInteresse unabh?¤ngigen Wohlgefallen .... anzunehmenquot;Daarin vinden we een aanwijzing dat aan de natuur enhet subject een en hetzelfde substraat ten grondslag ligt,namelijk het â€žUebersinnlichequot;. Dit â€žUebersinnHchequot; is deeigenlijke grond van de algemeenheid van het smaak-oordeel. Deze aan de Kantische methode zoo vijandigemetaphysische opvatting die Kant bovendien zelf ook bijhet

begrip van het â€žUebersinnlichequot; op andere plaatsentracht te ontkomen, vinden we o.a. duidelijk uitgesproken G??nther Jacoby â€” Herders und Kants Aesthetik Leipzig 1907. blz 44Â§ 42.



??? in paragraaf 57 die over de â€žAufl??sung der Antinomie desGeschmacksquot; gaat. De tegenspraak lostKant, gelijk bekend,op door een onderscheiding tusschen â€žbestimmte Begriffenquot;,waarop het oordeel van de smaak niet kan berusten enÂ?einen unbestimmten Begriffe n?¤mlich vom ??ber-sinnHchen Substrat der Erscheinungen. Nun f?¤llt aber allerWiderspruch weg, wenn ich sage: das Geschmacksurteilgr??ndet sich auf einem Begriffe,.... aus dem aber nichts inAnsehung des Objekts erkarmt und bewiesen werden kann,weil er an sich unbestimmbar und zum Erkenntnis untaug-lich ist; es bekommt aber durch ebendenselben dochzugleich G??ltigkeit f??r jedermann, weil der Bestimmungs-grund desselben vielleicht im Begriffe von demjenigenliegt, was als das ??bersinnliche Substrat der Menschheitangesehen werden kannquot;. In laatste instantie berust dusde geldigheid van het aesthetische oordeel op hetgeen aannet zoo en zoo ingericht zijn van gemoed (een bepaaldeverhouding der â€žErkenntniskr?¤ftequot;) en natuur

(een bepaal-de Â?Angemessenheit zur unsere Auffassungquot;) ten grondslagligt. Het metaphysisch schema der psychologistische rede-neering treedt hier duidelijk aan \'t licht. De aanvankelijketweeheid van subject en object wordt tot ?Š?Šn door eenbeide omvattend â€ž??bersinnliches Substratquot;. Intusschen is Kant geen rationalist-metaphysicus, dochcritisch idealist. Deze psychologistische metaphysischefundeering is daarom allerminst de eigenlijke zin van Kantsaesthetisch a priori. De kritik der aesthetische UrteilskraftIS een erts waaruit zich verschillende stoffen laten afzon-deren. Zonder slakken laat zich geen edel metaal uit-smelten. Beproeven we na de verwijdering van deze slak-ken de echtheid van de overblijvende metalen. Â§ II De psychologisch-transcendentale fundeering vanhet aesthetische a priori Er bestaat, we zeiden het reeds, slechts een subtielonderscheid tusschen de psychologistische en de trans-^ndentaal-psychologische fundeering van het a priori bijKant. Dit onderscheid ligt in de rol die het begrip bewust-zijn in

beide fundeeringen speelt. Bij de psychologistische



??? fundeering is het oordeelend bewustzijn iets individueels,iets zakelijks, in elk geval iets dat zich nader laat analy-seeren, kortom in Kants terminologie â€žErscheinungquot; Ditbewustzijn wordt gedragen door â€ždas Uebersinnlichen dasdem Gegenstande (und auch dem urteilende Subjekten) alsSmnenobjekte, mithin als Erscheinung, zum Grunde hegt i).Dit bewustzijn kan aan de psychologie worden overgeleverdten einde haar structuur te onderzoeken. En dan kan depsychologie in dit bewustzijn het aesthetisch behagen ver-klaren uit een spel der kenniskrachten, enz. Met ditbewustzijn blijven we geheel en al binnen het gebied derâ€žErscheinungquot;, in het gebied van het feitelijke en het zoo-zijn. En daarom kan, door welke psychologische analyseook, hier nooit langs een rechte eerlijke weg het gebied vanhet gelden, het schoon-zijn bereikt worden. Het psycho-logisme reist als bhnde passagier! In een geheel andere dimensie %t het begrip van hetbewustzijn waarmee de psychologisch-transcendentale

me-thode opereert. Dit bewustzijn is niet een individueel ofeen gemiddeld menschelijk bewustzijn, doch â€žBewusztsein??berhauptquot;, geen â€žErscheinungquot;, doch in zekere zin hetâ€žUebersinnlichequot; zelve, d.w.z. voor-onderstelHng, funda-ment; het is geen object van onderzoek voor de psychologie,doch omgekeerd: mogelijkheid der psychologie. Met feite-lijkheid en zoo-zijn heeft dit begrip van het bewustzijnmets van doen. Veeleer is het de bodem, waarin en waardoorhet onbepaalde eerst tot feitelijk zoo en zoo-zijn kan ge-raken. In de Prolegomena 2) en in de Kritik der reinenVernunft 3) vinden we herhaaldelijk een duidelijke onder-scheiding van het empirische en transcendentale bewust-zijn. Het transcendentale bewustzijn (ook dikwijls aandetrans-cendentale apperceptie gelijkgesteld) is het eenheidspuntwaarin alle empirisch bewustzijn, dat is dus alle ervaringen voorstelHng, kortom al het feitelijke verbonden wordt. Dit transcendentaal bewustzijn is â€žder schlechthin erste und Â§ 57 zie o.a.

Bnd. IV Â§ 20 blz. 51 zie o.a. Bnd. III Â§ 20 blz. 121



??? synthetische Grundsatz unseres Denkens ??berhauptquot;. Diteenheidspunt, deze oercategorie verbijzondert zich totbewustzijnsrichtingen: de richting op dekennis (het zijnde)en de richting op de zedehjkheid (het behooren te zijn), hetrijk der natuur en het rijk der vrijheid. Daartoe denktKant dit hoogste punt, dit transcendentaal bewustzijn zichspecificeerend in (een transcendentaal psychologisch op tevatten) Verstand en (in een transcendentaal psychologischop te vatten) Vernunft. Het verstand is de bodem der natuur doordat ze in haarcategorie??n wetgever der natuur is; de â€žVernunftquot; de bodemder zedelijkheid doordat ze in haar â€žvrijheidquot; de wet vanbet gedrag formuleert. â€žEs warquot;, zegt Kant in het voorwoordder Kritik der Urteilskraft, â€žd e r Verstand der seineigenes Gebiet und zwar im Erkenntnisverm??gen hat,sofern er konstitutive Erkenntnisprinzipien a priori ent-h?¤lt, welcher durch die im allgemeinen so benannte Kritikder reinen Vernunft gegen alle ??brige Kompetenten insicheren Besitz gesetzt werden sollte.

Ebenso ist d e r Ver-nunft, welche nirgend als lediglich in Ansehung desBegehrungsverm??gen konstitutive Prinzipien a priori ent-h?¤lt, in der Kritik der praktischen Vernunft ihr Besitzangewiesen wordenquot;. Het gaat er nu om of voor een derdebewustzijnsinrichting, namelijk de richting op de schoon-heid een eigen bodem kan worden aangewezen. We zagen de vraag waarom er nu juist drie bewustzijns-inrichtingen door Kant worden onderscheiden reeds onderoogen 1). Hier valt op deze vraag echter nog een nieuwHcht. Want zie, het rijk der natuur en het rijk der vrijheidliggen uiteen! Zij zijn gescheiden door de groote kloofâ€žwelche das Uebersinnliche von den Erscheinungen trennt.Der Freiheitsbegriff bestimmt nichts in Ansehung der the-oretischen Erkenntnis der Natur; der Naturbegriff eben-sowohl nichts in Ansehung der praktischen Gesetze derFreiheit und es ist insofern nicht m??glich, eine Br??cke voneinem Gebiete zu dem andern hin??berzuschlagenquot; 2). zie blz. 43.Einleitung IX



??? Inplaats dat Kant nu â€ždie Verkn??pfung der Gesetzge-bungen des Verstandes und der Vernunftquot; zoekt in deeenheid van het bewustzijn, in het begrip der â€žGesetz-hchkeitquot; zelf, acht hij zich genoopt met een bepaaldeâ€žGesetzgebungquot; namelijk die â€ždurch die Urteilskraftquot; eenbrug over de kloof te slaan. Dit is o.i. een afdwaling vande critische weg. Inzonderheid heeft de leer van het Primatder praktischen Vernunft schuld aan deze afdwaling. Ookdoor middel van deze leer van het Primat tracht Kantde verschillende bewustzijnsrichtingen te verbinden. â€žInder Verbindung der reinen spekulativen mit der reinenpraktischen Vernunft zu einem Erkenntnisse f??hrt dieletztere das Primat, vorausgesetzt n?¤mHch, dasz dieseVerbindung nicht etwa zuf?¤llig und beliebig sondern apriori auf der Vernunft selbst gegr??ndet, mithin notwendigseiquot; schrijft Kant in de paragraaf die over deze leer vanhet primaat handelt. En aan het slot van dezelfde paragraaf:â€žDer spekulativen Vernunft aber

untergeordnet zu sein undalso die Ordnung umzukehren, kann man der reinen prak-tischen Vernunft gar nicht zumuten, weil allesInteresse zuletzt praktisch istquot;i). Hoe ditte verstaan? Naar ik meen in de eerste plaats psychologisch,namelijk aldus: De verbinding van kennis, zedelijkheid,enz. voltrekt zich in het leven van ieder mensch. In ditconcreet mensch-zijn is â€žalles Interesse zuletzt prak-tischquot;. Voor deze concrete mensch en onder het gezichts-punt van deze concretie geldt Kants leer van het Primatder praktischen Vernunft. In zoover kunnen we Kantvoor deze leer niet dankbaar genoeg zijn, daar zij de tendenzder rationalistische â€žverlichtingquot; overwinnend, de laa stewaarde van het menschenleven niet in het â€” altijd ge-brekkig en slechts voor weinigen toegankelijk â€” weten-schappelijk inzicht, doch in de voor ieder gelijke vrijheidtot de plicht aanschouwde. Kant maakt echter, naar we meenen, een onjuist ge-bruik van deze leer als hij â€ždie reine spekulative Ver-nunftquot; onder â€ždie

praktische Vernunftquot; stelt. Want Kritik der praktischen Vernunft Bnd. V blz. 132



??? wat beteekent hier â€žVernunftquot;? Geen psychologisch begripdat op de concrete mensch betrekking heeft, doch eentranscendentaal psychologisch begrip dat een verbijzon-dering van het â€žBewusztsein ??berhauptquot; inhoudt. Deeenheid van dit begrip van het â€žBewustzsein ??ber-hauptquot; kan niet gedacht worden door zulk een orde van be-wustzijnsrichtingen, waarvan de eene heerscht en de anderein afhankelijkheid staat. Niettemin schijnt Kant iets derge-lijks aan te nemen. Zijn leer van de noumena en van devrijheid als een soort Ding-an-sich i) noodzaakt hiertoe.Door dit alles krijgt de eenvoudige critische vraag, hoeworden de op zich zelf autonome en in â€žreinliche Scheidungquot;gedachte diverse bewustzijnsrichtingen in de eenheid vanhet â€žBewusztsein ??berhauptquot; samenhangend gedacht, eenzeer gecompliceerd voorkomen. Het gaat niet meer om deverbinding van het gebied der natuur, der kunst, derzedelijkheid, der religie enz. in een â€žBewusztsein ??ber-hauptquot;, doch om het overbruggen van de kloof

welke â€ždasUebersinnliche von der Erscheinungen trenntquot;. Aan deeene zijde staat het rijk der vrijheid dat het â€žPrimat derpraktischen Vernunftquot; vertegenwoordigt, â€ždas Ueber-sinnlichequot;, en aan de andere kant het op een geheel anderniveau liggend rijk der natuur. Nadat hiermee het bewust-zijn als het ware in twee, van huis uit elkaar vreemdegebieden is uiteengedacht, wordt een derde gebied noodigdat als bemiddelaar optreden kan. Zoo ontstaat de derdeKritik mede uit systematische belangstelling. Deze con-stellatie maakt het moe??ijk de weg te vinden naar heteigenlijk aesthetische a priori in transcendentaal psycho-logische beteekenis. Is de verbijzondering van het â€žBe-wusztsein ??berhauptquot; in â€žVerstandquot; en â€žVernunftquot; zinne-beeldig te verstaan als de aanwijzing van de bodem waarophet rijk der kennis en der zedelijkheid hun fundamenthebben gelegd, dan verlangen we voor de nieuwe verbij-zondering van het â€žBewusztsein ??berhauptquot;, die het rijkder schoonheid vertegenwoordigt, een nog

onbebouwdgebied. Dit gebied duidt Kant aan met de term â€žGef??hlquot;. zie o.a. Einleitung II



??? Deze term moeten we â€” critisch denkend â€” verstaan naaranalogie van de begrippen â€žVerstandquot; en â€žVernunftquot; indeze zelfde situatie. Dit gevoel is zoo weinig identiek methet psychologisch begrip van het gevoel (dat een feite-1 ij k bewustzijnsverschijnsel aanduidt) dat men paradoxaalzou kunnen zeggen: â€žSchoonheid berust op gevoel, ook al zoubij de bestudeering van de feitelijke schoonheidsbelevingvan schoonheid genietende menschen blijken dat de psy-chische factor van het voelen niet voorkomtquot;. Hoe komtKant aan de term gevoel? Ten eerste vond hij haar bijTetens als de aanduiding van een afzonderlijk naast hetkennen en begeeren in de psyche aangetroffen â€žvermogenquot;.De mensch kan voelen â€žlyust und Unlustquot; formuleerdemen in het laatst van de iS^^ÂŽ eeuw, zekere â€” ook vroegerreeds bekende â€” psychische verschijnselen samenvattenden als een oorspronkelijke faculteit begrijpend.Als Kant dus een term behoeft om de bodem van het rijkder

schoonheid aan te duiden biedt zich deze term (diebinnen het gebied van het psychologische ook iets afzon-derlijks, van kennen en willen onderscheidend, aanduidt)als het ware van zelf aan. Hij behoeft er alleen maar hetstempel der transcendentale methode op te drukken omdeze term philosophische waarde te verleenen. Vervolgensis het Kant niet onbekend dat er bij het schoonheidsbelevengevoeld wordt, zooals er bij het kennen gedacht wordt.Zooals het (psychologisch) denken gericht wordt door het(logisch) kennen, zoo het (psychologisch) voelen door hetaesthetische.... ja hier laat de taal ons in de steek. Br isgeen precies woord om deze vergelijking te voltooien^).Zeggen we dus ook â€žvoelenquot;, doch dan gedacht in eenbeteekenis analoog aan het â€žkennenquot;. In deze situatie zelfligt dus een tweede motief voor de term gevoelen. Neenniet psychologisch voelen, â€žkein Reiz und R??hrungquot;, maarvoelen als richtingspunt voor het feitelijke. Ten slotte: het Men kan wijzen op de door Kant

gebruikte term â€žUrteilskraftquot;. Naastde ?¤sthetische Urteilskraft kent Kant echter ook de teleologische. Daar hetgebied der teleologie tot de theorie (natuurkennis) behoort en als zoodanigtot het terrein van het verstand, doen wij, naar ik meen, beter deze term nietvoor de hier gemeende zeer speciale aesthetische beteekenis te gebruiken.



??? aesthetisch oordeel is geen kennis-oordeel, ook geen prac-tisch oordeel, maar wat is het dan wel? Gevoelsoordeel!Wie weet een betere term voor het schoonheidsoordeel?We zeggen ermee: in dit oordeel is een bijzondere bewust-zijnsrichting actief, zulk een bijzondere richting dat zij hetX der ervaring tot schoonheid objectiveert, natuurlijk nietdoor er over te praten, er begrippen over los te laten,door er iets van te beweren maar door zonder woorden enbegrippen te oordeelen volgens de wetmatigheid van juistdie bewustzijnsrichting. Laten we Kant de term )) Gef??hlquot; voor de bewustzijnsrichting op het aesthetische niet be-twisten. Het is moe??ijk een andere te vinden, een die deschoonheid beter beschermt tegen de veroveringsneigingenvan het theoretische en het practische. Alleen de termgevoel is de allerslechtste zoover ze moet dienen te onder-scheiden van gevoel in psychologische zin. We wezen erreeds op dat Kant zelf deze term in een wankelende be-teekenis gebruikt. In de Kritik der ?¤sthetischen Urteils-kraft komt zelfs

gewoonlijk de term â€žGef??hlquot; in psycho-logische zin voor. Niettemin kan Kant met de invoeringvan de term gevoel bij behandeling van het aesthetischeprobleem niets anders bedoelen dan de aanduiding van debewustzijnsrichting waarop het aesthetische berust. Hetaesthetische a priori in psychologische transcendentale zinis dus het gevoel als een afzonderlijke bewustzijnsrichting,namelijk als een verbijzondering van het â€žBewusztsein??berhauptquot;, een nieuwe vorm van objectivatie, een oor-spronkelijke uiting van de menschelijke geest. We leggen nadruk op het laatste: een afzonderlijkeautonome uiting van de menschel ij ke geest. Wantd a t is immers de rechtvaardiging van een transcenden-taal psychologisch a priori, dat het de diverse cultuurvormenbegrijpt als specifiek menschelijke scheppingen. De hypo-these van het â€žBewusztsein ??berhauptquot; met hare ver-bijzonderingen naar de verschillende bewustzijnsrichtingenin â€žVernunftquot;, â€žGef??hlquot;, â€žVerstandquot; enz. houdt de gedachtelevendig dat geen

vorm van menschelijke objectivatie ietsbeteekent buiten de menschelijke ervaring. Intusschen....het is niet moeilijk ons deze opvatting van Kants aesthe-tisch a priori in psychologisch transcendentale zin te



??? bestrijden. Wat Kant in paragraaf ii van de Einleitungbehandelt werkt in de geheele Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft door. In deze paragraaf lezen we â€žUnser ge-samtes Erkenntnisverm??gen hat zwei Gebiete, das derNaturbegriffe und das des Freiheitsbegriffs; denn durchbeide ist es a priori gesetztgebendquot;. AI het bouwterrein isdaarmee reeds in het bezit genomen. Vandaar dat de Urteils-kraft geen eigen gebied zal bezitten. Het derde gebied is deverbinding, de harmonie der beide andere gebieden. Het gaater nu om deze harmonie als identiek aan het gevoel teverstaan. We weten dat Kant het rijk der natuur en dervrijheid ook verbonden denkt door het â€žUebersinnlichequot;als een aan beide ten grondslag liggend â€žinte??igibles Sub-strat . Dit â€žUebersinnlichequot; kan niet anders dan identiekzijn met het begrip van het â€žBewusztsein ??berhauptquot; In deparagraaf over de Antinomie des Geschmacks schrijft Kantnamelijk ????k dat â€ždie Antinomien wider Willen n??tigenim

Uebersmnlichen den Vereinigungspunkt aller unser Ver-mogen a priori zu suchenquot; i). Dient het begrip van hetâ€žBewusztsein ??berhauptquot; ergens anders toe? Echter de aes-thetische Idee berust in het bijzonder op het â€žUebersinnli-che , heeft met andere woorden een bijzondere relatie tothet â€žBewusztsein ??berhauptquot;. Omgekeerd is de onbepaaldeIdee van het â€žUebersinnHchequot; de sleutel en het principeder smaak waarboven uit het aesthetische principe nietbegrijpelijk gemaakt kan worden 2). Herinneren weons verder aan de leer van het primaat van het zedelijkevolgens welke tenslotte dit primaat de eenheid van hetbewustzijn â€” door overheersching â€” zoekt, dan vindenwe in Kants uitspraak dat het schoone het symbool isvan het zedelijk goede, opnieuw, van een andere zijde weereen bevestiging van de eenheidstichtende functie van hetaesthetische. In laatste instantie is het dus â€ždie Harmoni- Â§ 57 Men zie ook het slot van Â§ 57 Anmerkung I; ook Â§ 59, waarwelezen:â€žDas

ist das Intelligible. worauf .... der Geschmack hinaussieht, wozu n?¤mhchselbst unsere oberen Erkenntnisverm??gen zusammenstimmenquot;



??? sierung des Bewusztseins, welche die ?¤sthetische Idee alsAufgabe fordertquot; i). Nu krijgen we een helder licht op de verhouding van hetgevoel tot de â€žVerh?¤ltnis der Gem??tskr?¤fte, tot de tendenzvan het schoone â€žalle Bewusztseinsrichtungen zusammen-stimmend zu machenquot;. Wat het verstand is als de â€žUrheberder Naturquot;, als de samenvatter der eenheidstichtendecategorie??n en grondstellingen, dat is het gevoel als â€žUrhe-ber der Sch??nheitquot;, de bodem der aesthetische categorie derharmonie, als â€žZweckm?¤szigkeit ohne Zweckquot;. In zoover ishet gevoel identiek dus met de â€žVerh?¤ltnis der Er-kenntnisverm??genquot;, als deze â€žVerh?¤ltnisquot; de bijzondereVorm aanduidt waaronder â€ždas Gef??hlquot; als bodem is teverstaan. Dus â€žGef??hlquot; heeft even goed haar eigen ge-bied als â€žVerstandquot; en â€žVernunftquot;. Haar gebied is ge-waarborgd door de constitutieve categorie der harmonieder bewustzijnsrichtingen. We mogen niet de dupe wordenvan een beeldspraak. Bodem

heeft ruimtelijke afmetingen;als zoodanig kan een verhouding tusschen gebieden nietzelf weer een eigen het andere uitsluitend gebiedbeteekenen.Het gebied van het aesthetische is het gebied van de har-monie der bewustzijnsrichtingen, zij veronderstelt de anderegebieden als voorwaarden^). De transcendentaal psycholo-gische deductie van het aesthetisch a priori heeft ons thansde bodem getoond waarop zich het fundament van eenaesthetische laat oprichten. We begrepen deze bodem alseen specificatie van het â€žBewusztsein ??berhauptquot; volgensde wetmatigheid van het gevoel. Het gevoel objectiveertin het gevoelsoordeel de wereld der schoonheid door decategorie der harmonie. Zoeken we thans deze zelfde cate-gorie te verstaan als het fundament, d.w.z. als de noodwen-dige en algemeene, van alle ervaring onafhankelijke, voor-onderstelHng dezer wereld. H. Cohen â€” Kants Begr??ndung der Aesthetik. Berlin 1889 blz. 219â€žVorbedingungenquot; zegt m.i. Cohen zeer juist in zijn Aesthetik des reinen Gef??hls



??? Â§ 12 De logische fundeering van het aesthetisch a priori De vraag: w i e kent, zoo schrijft Natorp herhaaldeUjk,wordt in de logica niet behandeld, doch slechts de vraagwaardoor gekend wordt. Aan dit gezichtspunt moetenwe vasthouden bij de logische fundeering van het aesthe-tische a priori. Ondanks het feit dat het aesthetische eengeh^l andere relatie tot het schoonheid belevend subjectschijnt te bezitten dan de kennis tot het kennend subject!Immers in de begrippen ruimte, tijd, causaliteit, enz. zitals zoodanig geen vingerwijzing naar een empirisch bewust-zijn, noch naar een â€žBewusztsein ??berhauptquot;. De categorieder causaliteit b.v. laat zich verstaan als een noodzakelijkevooronderstelling voor de mogelijkheid der natuurweten-schappen. Zonder wetmatigheid en orde in de veranderingender verschijnselen is geen wetenschap dezer veranderingenbestaanbaar. Dit begrip der causaliteit kan ik volkomendenken en in de ervaring toepassen zonder dat ik daarbijgenoopt ben mede het begrip der

causaliteit op transcen-dentaal psychologische wijze te begrijpen als een specifi-catie der transcendentale eenheid der apperceptie, als eenvorm volgens welke het â€žBewusztsein ??berhauptquot; in hetveelvuldige der verschijningen op een bepaalde wijzeeenheid sticht, waarbij principieel andere wijzen van eenheid-stichting b.v. die der schoonheid mogelijk blijven. Bij het aesthetische s c h ij n t de zaakverhouding an-ders. Immers hier ben ik genoodzaakt het begrip harmoniete denken als harmonie van bewustzijnsrichtingen, alsâ€žSpiel der Erkenntnisverm??genquot; en hoe Kant het verdernoemt. Anders dan bij het begrip der causahteit ben ikhier reeds aanstonds genoopt het schoonheid belevendbewustzijn zelf mede als een vooronderstelling der schoon-heidservaring te begrijpen. Het schijnt dat hier het trans-cendentaal psychologische met het logische zoo is door-eengestreiigeld dat een afzonderiijke beschouwing nietmogelijk is. En inderdaad, wilden we aan de hand vande tekst der â€žKritik der

?¤sthetischen Urteilskraftquot; dezebeide aspecten der transcendentale methode van elkaarononderscheiden demonstreeren, dan zou dit niet moge-lijk blijken. We handelen echter in de geest der Kantische88



??? methode wanneer we de zaak voor zich zelf latenspreken. Het begrip harmonie moet zich transcendentaallogisch laten verstaan als een noodzakelijke voor-onderstelling voor de mogelijkheid van de schoon-heidservaring. Ook hier is zonder de wetmatigheid enorde in het verschijnende geen schoonheid mogelijk.De objectivatie van het opgegeven x tot schoonheidmoet noodwendig plaats hebben, d.w.z. volgens eenobjectievatiemiddel dat gelijk de causaliteit b.v. eerst deschoonheidservaring mogelijk maakt. Zoo eischt het detranscendentale methode. Deze transcendentaal logischedeductie van het begrip der harmonie moet dus onder-scheiden worden van de transcendentaal psychologische fun-deering van dit begrip, namelijk als een specificatie dertranscendentale eenheid der apperceptie, als een vorm vol-gens welke de menschelijke geest in het veelvuldige vanhet verschijnende op een bepaalde wijze eenheidsticht, waarbij principieel andere wijzen van eenheidstich-ting b.v. die der causaliteit mogelijk blijven. Zoo naast elkaar gesteld is

dus het probleem der trans-cendentaal logische fundeering van het aesthetisch a prioriniet anders dan dat bij de fundeering van de natuurweten-schappen. De schijn van een andere verhouding der zaak kandus alleen hierin zitten dat in het begrip harmonie hetoordeelend subject wordt meegedacht hetgeen niet geschiedtm het begrip der causaliteit. Maar kan deze relatie, die hetbegrip der harmonie als aesthetisch a priori onderhoudt tot Wij meenen dat we met het woord harmonie beter Kants bedoelingin moderne taal en tijd weergeven dan met de term â€žZweckm?¤szigkeit ohneZweckquot;, â€ždenn mit der Zweckm?¤szigkeit eines bestimmten Gebildes pflegenwir den Gedanken der Bewuszt-Zweckhaften, des absichtlich-Erzeugten zuverbinden, der hier v??llig fernzuhalten ist. Der Sprachgebrauch des acht-zehnten Jahrhunderts nimmt die â€žZweckm?¤szigkeitquot; in einem weiterenSinne: er sieht in ihr den allgemeinen Ausdruck f??r jede Zusammenstimmungder Teile eines Mannigfaltigen zu einer Einheitquot;. Aldus schrijft E. Cassirerin

â€žKants Leben und Lehrequot; (Berlin 1918 )op blz. 307



??? de aesthetisch oordeelende zelf, eigenlijk wel zulk een schadedoen aan de zuiverheid der onderscheiding van het trans-cendentaal psychologische en transcendentaal logische?Door deze inhoud van het begrip der harmonie wordt deonderscheiding twee??rlei mogelijke vraagstelling toch nietverduisterd? Immers â€” (laten we ons maar eens van Kantso.i. onzuiverste en gevaarlijkste formuleering bedienen) deharmonie der â€žGem??tskr?¤ftequot; wordt volgens de eerstetranscendentaal psychologische vraag begrepen als specifi-catievorm der transcendentale eenheid der apperceptie envolgens de tweede vraag als noodwendige veronderstellingder schoonheidservaring. Derhalve is de betrekking ophet zoogenaamd subject in het tweede geval een vooronder-stelling voor de mogelijkheid der schoonheid en als zoodanigvolkomen onafhankelijk te denken van hare betrekking alsspecificatie van het â€žBewusztsein ??berhauptquot;. Dit stellenwe eerst vast en vervolgens verstaan we dat het zoogenaamdsubject

in haar betrekking tot het a priori der schoonheidmede in de transcendentaal logische fundeering wordt ge-objectiveerd. Wat is het begrip der causaliteit buiten denatuurervaring? Een leeg woord! Wat het begrip van deharmonie der bewustzijnsrichtingen (waarin dus het zoo-genaamde subject is meegedacht) buiten de schoonheids-ervaring? Eveneens een vrijwel leeg woord. Want we zienaf van de objectivatie der psychologie, die bewustzijns-feiten en verschijnselen, maar niet het eigenlijk subjectobjectiveert. We doen nu een eigenaardige ontdekking. Immers gelijkhet begrip der causaliteit zin en objectiviteit krijgt doordathet wordt gedacht als een middel dat de natuurkennismogelijk maakt, precies zoo krijgt het subject zin en ob-jectiviteit doordat het als middel gedacht wordt waardoorde schoonheid mogelijk is. De fundeering van het schoon-heidsoordeel houdt mede in: de fundeering van het subject. .Onder dit licht wordt het doorzichtig waarom toch deschoonheid telkens weer in een bijzondere relatie tot

hetmenschelijke wordt gedacht. Bij Kant vinden we reeds deuitspraak dat alleen de mensch schoonheid kan genieten,juist door zijn burgerschap in twee werelden. Is hier, zij



??? het dan ook op een wat metaphysische wijze de harmonieder â€žGem??tskr?¤ftequot; niet tevens als â€žmenschelijkquot; geob-jectiveerd? Ook bij Schiller speelt, gelijk bekend, deze objec-tivatie een rol als hij leert dat het begrip van de menscheerst tot volledige zin komt in het begrip van de spelende(d.i. aesthetische) mensch. Het zuiverst vat echter dezezaakverhouding m.i. Hermann Cohen in zijn â€žAesthetik desreinen Gef??hlsquot;. â€žDas ?¤sthetische Bewusztsein allein er-zeugt eine Einheit, welche zwar auf der des Begriffs undder der sittlichen Allheit beruht, auf diesem Grunde abereine wahrhafte, eine reine Individualit?¤t desSelbst aufrichtet.... Das ?¤sthetische Gef??hl erst ge-w?¤hrt dem Bewusztsein einen Halt, der das Vordergliedder Korrelation, das Subjekt festh?¤lt, und es gibt somitdem Subjekte ein Fundament, welches nur durch dieKorrelation mit dem Objekte des Kunstwerkes (zeggenwij liever wat algemeener: met de schoonheid) bedingtwirdquot;. 1) Johann Goldfriedrich schrijft in zijn boek â€žKantsAesthetik\'\' wat

romantischeren metaphysischer, toegegeven,vaag en onzuiver geformuleerd, maar niettemin met het-zelfde probleem voor oogen: â€žDie volle Auswirkung derGrundt?¤tigkeiten des geistigen I^ebens des Menschen istâ€žSpielquot;, ist zwecklos; damit ist das ?¤sthetische das einzig-artige wahre Bild seines Seins, Seins ??berhaupt.... dasist zuerst in Kant klar und schlicht offenbar gewordenquot;^).Baeumler en Odebrecht brengen ieder van geheel andergezichtspunt uitgaande niettemin beiden gelijkelijk defundeering van het aesthetische in verband met het blz. 238 Leipzig 1885 blz. 218 v.



??? probleem van de objectiveering van het menschelijke.i) Defundeering van de schoonheid houdt dus mede in de fun-deering van het subject, de objectiveering van het mensche-lijke individueele. Zooals de mogelijkheid der physica berusto.a. op het causaliteitsbegrip en de mogelijkheid derbiologie op het doelbegrip, zoo berust de mogelijkheid derschoonheid op het harmoniebegrip. Bn dit harmoniebegripbeteekent dus de vooronderstelling van de mogelijkheid, hetonbepaalde, doch bepaalbare x van de onmiddellijke indrukte bepalen volgens de eenheid des menschen, dat is deharmonie der bewustzijnsrichtingen, dat is de eenheid derverschillende vormen waarin de cultuur uiteen gaat. Wattranscendentaal psychologisch kan worden uitgedrukt alsharmonie â€žder Gem??tskraftequot;, dat moet zich transcenden-taal logisch laten begrijpen als de objectivatie door eenharmonie, een innerlijke samenstemming tot nieuwe eenheidvan alle andere objectieve cultuur momenten. Wij mogen met een aanschouwelijk

voorbeeld verduide-lijken hoe deze objectiveering volgens de categorie van deharmonie is bedoeld. De categorie der harmonie bewijst 1) Merkwaardig hoe ook deze leer inwerkt op de opvatting der kunst.In de paragraaf â€žVom Ideale der Sch??nheitquot; noemt Kant zelfs de mensch â€žeines Ideals der Sch??nheit.....unter allen Gegenstanden in der Welt allein f?¤higquot;. Hiertegen merkt o.a. W. Nicolai in het geschriftje: Ist der Begriff desSch??nen bei Kant konsequent entwickelt? Kiel 1889 op blz. 53 op: â€žWennwir das annehmen wollten, so wurde nach Kants eigenen Worten kein Objektausser dem Menschen in der Darstellung der Kunst weder allgemein nochpositiv gefallen, eine Forderung, welche das unhaltbare der KantischenAufstellung auf das deutlichste beweistquot;. Dit bezwaar dat men ook elderstegen de bedoelde paragraaf leest, raakt toch slechts de oppervlakte. Kant wilniet in de kunst de menschelijke gestalte, doch de mensch, het menschelijkZelf terugvinden. Vandaar ook dat hij door middel

van de aesthetische ideeeen enge relatie tusschen de kunst en het â€žUebersinnlichequot; legt. Cohen wijktm.i. niet zoo ver van Kant af als hij de inhoud van de kunst dan ook formuleertals â€žLiebe zur Natur des Menschen und den Menschen der Naturquot;. Ook in de kunstopvatting van vele litteratoren van onze tijd speelt deuitdrukking van het â€žmenschelijkequot; een rol die geinterpreteerd kan wordenals objectiveer??ig van het eigenlijke menschelijke subject, het Zelf. Dat dekunst nog veel en velerlei anders is dan een objectivatie vorm van het men-schelijke doet hier niet ter zake.



??? haar a priorische afkomst in de constitueering van de aesthe-tische ervaring. Hier heb ik een door een kunstenaargeschilderd portret. Ik abstraheer er van dat het behalveeen aesthetische waarde ook waarde als kunstwerk bezit i).Als aesthetische waarde wordt dit portret nu geconstitu-eerd door de categorie der harmonie (Zweckm?¤szigkeitohne Zweck). Dat geschiedt niet hierdoor dat ik in eenbepaalde gemoedstoestand geraak die de psychologie dananalyseert en interpreteert als een spel der psychischefuncties. Immers dan was dat portret oorzaak en mijngemoedstoestand een natuur-noodwendig gevolg. Hoeweldeze voorstelling der zaak bij Kant ook wel voorkomt enhierop b.v. zijn psychologistische deductie van het aesthe-tische a priori berust, heeft Kant niettemin het ook weerzoo overduidelijk gezegd dat de situatie niet aldus is.Namelijk door de invoering van het prachtig typeerendwoord â€žGunstquot;. Mijn behagen in dit portret is â€žGunstquot;.Daarmee wordt ineens de aesthetische schoonheid van ditportret een schepping.

Deze gunst is vrije daad tenopzichte van de natuur, echter geen willekeur. Want mijnbehagen, mijn aesthetisch oordeel, woord- en begriploos,berust op een moment dat boven alle ervaring eerst dezeaesthetische ervaring algemeen en noodzakelijk maakt.Inplaats dat ik zeg: â€ždit hier is linnen en verfquot;, â€ždit hieris een afbeelding van deze menschquot;, bewijs ik â€ždit hierquot;voor me, dit principieel onbepaalde bepaalbare (zij het danook met dagelijksche practische oogen reeds dadelijk al ineen of andere zin bepaald â€” zoo is nu eenmaal ons practischpsychologisch wezen) de gunst er aesthetisch behagen in tescheppen, dat is: het te objectiveeren volgens de categorieder harmonie. Daarmee vat ik allerlei objectivaties samentot een nieuwe eenheid. Ik zie b.v. de anatomische opbouwvan het gelaat, doch ik vorm me er geen wetenschappelijkbegrip van. Ik zie de physiologische eigenaardigheden,doch ik tracht ze niet onder een wetenschappelijke formule Kunstschoonheid, natuurschoonheid, en welke andere soorten schoon-heid men

nog wil noemen vertegenwoordigen specificaties van het algemeenbegrip der schoonheid. Zoo min echter de bijzondere natuurwetenschappenuit de algemeene zijn af te leiden, zoo weinig kan ik kunstschoonheid, enz.begrijpen als een toepassing van het aesthetische zonder meer.



??? te brengen. Zoo neem ik waar, of beter ik interpreteerin een bepaalde uitdrukking van het gelaat een bepaaldpsychisch temperament. In de lijnen van de mond herkenik de vastbeslotenheid van het karakter. Dit gelaat schijntme verder te â€žsprekenquot;, taal te bezitten. Even later ontdekik een zedelijke waardigheid in dit edele voorhoofd. Ikkrijg een bepaalde indruk van de economische situatie vandeze mensch door het waarnemen van de prachtige rijkestof van de mantel. Ik zie voorts dit alles in verschillendekleuren. Hier boven is nog iets van het rood dat ook delippen bezitten. Hier verder wit, daar zwart. Ik kan geheelvan de beeltenis abstraheeren en de kleurwaarden op zichzelf stellen. Het is dan een bouwwerk van tinten. Zookan ik ook de ruimteproporties zien. Kortom, onder eengroot aantal gezichtspunten kan ik dit portret beschouwen,gezichtspunten die tot de verschillende cultuurobjectivatiesbehooren: allerlei wetenschappen, zedelijkheid, taal enz.En inderdaad, als ik het portret aesthetisch bezie,

danvolvoer ik ook min of meer bewust, echter meer onbewustdan bewust, alle deze objectivaties i). Doch slechts alsvoorwaarde tot de ontdekking van de harmonie! Dezeharmonie ontdek ik echter niet als een conclusie uit de somvan de resultaten van het beschouwen volgens afzonder-lijke gezichtspunten. Hoe zou ik die resultaten uit zulkeuiteenloopende en onvereenigbare gebieden (anatomie,economie, zedelijkheid enz.) tot eenheid kunnen brengen?Door een verstandelijke overweging? Neen, al die afzonder-lijke beschouwingen zijn niet meer dan de sleutels aan desleutelring waarmee ik de verschillende sloten van de poortontsluit. Het eigenlijke, dat is het binnen gaan door de poort,te schouwen in deze andere wereld. Al deze verschillendeafzonderlijke momenten zijn slechts voorwaarden, zijblijven in de nieuwe eenheid niet anders bestaan dan Domweg aanstaren kan volgens Kant nimmer aesthetisch oordeelenbeteekenen. Het aesthetisch oordeel vooronderstelt als zoodanig a priorigeestelijke (scheppende)

activiteit. Hierdoor onderscheidt zich het aesthetischbehagen ook van het aangename, dat als gevolg van een oorzaak gedachtkan worden. Kant onderscheidt â€žwas blosz in der Beurteilung gef?¤llt unddem, was vergn??gt (in der Empfindung gef?¤llt)quot;. Â§ 54



??? als deelen van een anderssoortig geheel, Zoo is, wat trans-cendentaal psychologisch wordt uitgedrukt als verhoudingvan bewustzijnsrichtingen, transcendentaal logisch te ver-staan als een harmonie van de natuur, zedelijkheid, kortomvan alle cultuurobjectivaties, namelijk zulk een harmoniedie iets voor zich zelf beteekent. De harmonie constitueertde wereld der schoonheid tot een autonome, in zich zelfgenoegzame cultuurobjectivatie. Door dit voorbeeld wordt ook duidelijk hoe de harmonietegelijk de individualiteit in de schoonheid objectiveert.Bij iedere andere cultuurobjectivatie abstraheert de menschals het ware van zijn individueel wezen. Als ik wetenschap-pelijk bezig ben, dan mag ik allerminst mezelf zijn. Hetsubstraat van dit wetenschappelijk bezig zijn, is het ab-stracte, van alle individualiteit ontbloote â€žik denkquot;, beternog â€žhet denkt in mijquot;. Als ik zedelijk actief ben, kan ikmezelf niet beschouwen als een volledig wezen. De plichtvraagt niet naar mijn vleesch en bloed. Onder religieusgezichtspunt besta ik slechts in de God-

ik correlatie enzelfs geheel mijn cultuur wordt een stroohalm. Eerst bijhet aesthetische is het de mensch mogelijk zijn individuali-teit te objectiveeren. Zoo wordt het aesthetische de sym-bolische vorm van de complete mensch, de eenheid van deanatomische, physiologische, biologische, psychologische,economische, politieke, zedelijke en religieuse mensch.Het is niet moeilijk in te zien, dat hetgeen we aan hetvoorbeeld van een portret aanwezen evenzeer geldt voorelk object dat onder het gezichtspunt van de harmoniewordt verstaan. De onderscheiding tusschen natuur- enkunstschoonheid, vorm- en inhoudschoonheid enz. be-staat voor de fundeerende categorie niet. Wat ik in hetportret zie, kan ik ook in de levende mensch zien als ikhem aesthetisch aanschouw, d.w.z. voortbreng door middelvan een gevoelsoordeel met het objectivatiemiddel dercategorie van de harmonie, â€ždie Zweckm?¤szigkeit ohneZweckquot;. En waarom ook niet in het dier of in het ornament?Wie hier verschil ziet, heeft zich de eigenlijke zin van deobjectiveering van

de menschelijke individualiteit nog nietmeester gemaakt. Want daarin bestaat deze objectiveeringnu juist niet dat ze iets van de mensch afbeeldt,



??? zooiets zegt als: zoo zijt gij! Dat is een theorie die noch inovereenstemming is te brengen met de transcendentalemethode, noch met de autonomie van het aesthetische.De fotografie kan de levende persoon nimmer vervangen.Hoe armzalig is een foto als we de werkelijke mensch ver-langen bij ons te hebben! Neen de objectivatie van hetindividueele bestaat hierin dat onder het gezichtspunt derschoonheid de verschillende, bij alle andere objectivatiesuiteengerukte deelen der onmiddellijke werkelijldieid weerals eenheid worden gegrepen, g e grepen door het gevoels-oordeel natuurlijk niet b e grepen door het verstand. Zoowordt een dier ook eerst onder aesthetisch gezichtspunt eeneenheid. Voor het logisch begrip staat natuurlijk de aesthe-tische eenheid naast andere objectivatievormen, het aesthe-tische dier naast het nuttige dier, het dier der zo??logie enz.Doch voor het gevoelsoordeel dat niet op begrippen steuntis het de harmonie van dit alles die het aesthetische diervoortbrengt. En het ornament? Ook

het ornament is onderaesthetisch gezichtspunt niet van hout of van koper, nochbezit het lijnen van deze of die geometrische structuur enz.,doch de harmonie van de lijn en het materiaal dat is weerde harmonie waarin verschillende cultuurobjectivatieswerden tot een nieuwe eenheid. Waar het gevoelsoordeeldeze harmonie ontdekt, herkent ze de schoonheid, waar zeontbreekt ..... daar is het leelijke. Maar hoe nu? Als de harmonie een constitutieve cate-gorie der schoonheid is, hoe kan ze dan ontbreken? Hoe kanmen zeggen â€ždit is niet schoonquot;? Kan het begrip dercausaliteit ook in de natuurwetenschap donstateeren,hier heerscht geen causaliteit of slechts een gebrekkigecausaliteit? Neen, dan zou de natuurwetenschap nietmogelijk zijn. De causaliteit wordt niet geconstateerd, ze isaltijd en immer voorondersteld. Maar is het dan wel juistdat d?Š aesthetische categorie op hetzelfde plan staat,m.a.w. dat zij ook constitutief is? Ongetwijfeld, wantzonder de aesthetische harmonie als een begrip a priori,valt de

wereld der schoonheid evenzeer uiteen. Zij is eennoodzakelijke vooronderstelling juist tot constitueeringder aesthetische wereld, het fundament waarop het gebouwder schoonheid wordt opgetrokken. In deze betrekking is



??? er geen verschil tusschen de categorie der reinen Vernunften die der Urteilskraft. â€žSo wiequot;, lezen we in paragraaf 58,Â?die Idealit?¤t der Gegenstande der Sinne als Erschei-nungen die einzige Art ist, die M??ghchkeit zu erkl?¤ren,dasz ihre Formen a priori bestimmt werden k??nnen, soist auch der Idealism der Zweckm?¤szigkeit in Beurteilungdes Sch??nen der Natur und der Kunst die einzige Vor-aussetzung unter der allein die Kritik die M??ghchkeiteines Geschmacksurteils, welches a priori G??ltigkeit f??rjedermann fordert (ohne doch die Zweckm?¤szigkeit dieam Objekte vorgestellt wird, auf Begriffe zu gr??nden),erkl?¤ren kannquot;. Onder een ander gezichtspunt staatechter de causahteit niet op dezelfde lijn als de aesthetischeharmonie. De causahteit en de harmonie maken beiden deonbepaalde stroom van gewaarwordingen tot een geordendewereld, respectievelijk een wereld van het â€žzijndequot;, denatuur en een wereld van het aesthetische, de schoonheid.Beide deze werelden hebben haar eigen fundament. In hetbezitten

van zulk een fundament a priori zijn ze aanelkaar gelijk. Maar niet gelijk zijn ze in de structuur vanhun zijnsvorm. Kant noemt deze bijzondere â€žzijnswijzequot;der schoonheid â€žsubjectiefquot;. Willen we echter dit â€žsubjec-tiefquot; niet psychologistisch interpreteeren, dus schoonheidals iets psychisch, als iets â€žin de zielquot; verstaan, dan moetdit woord slechts het anders-zijn dan de â€žobjectievequot;natuur-werkelijkheid aanduiden. Maar waarom schoonheid juistten opzichte van de wereld der natuurwerkelijkheid onder-scheiden? Is het niet veeleer zoo, dat elk ander gezichts-punt, dat niet het aesthetisch a priori tot fundament heeft,een andere zijnswijze dan het aesthetische constitueert?Gezien van uit andere gezichtspunten is dus de schoonheidsubjectief? Laat het zoo zijn, maar dan zijn ook aUe anderecultuurwaarden subjectief, gezien van uit het gezichtspuntvan het aesthetische. Naar ik meen, heeft A. G??rland dezezaakverhouding zeer algemeen en scherp uitgedrukt doorde invoering van de term â€žTranscendent-Signalquot;

i). Alshet gaat om de onderscheiding van cultuurgebieden, regio-nale wetmatigheden, dan is het eene gebied transcendent A. G??rland â€” Prologik. Berlin 1930 blz. 360 v.



??? aan het andere, het noumenon aan het phaenomenon, enhet aesthetische weer aan het noumenon en phaenomenon.Dit is de eigenlijke kern van Kants aanwijzing dat hetaesthetisch oordeel â€žsubjectiefquot; is. We begrijpen nudat de â€žIdealiteit der Zweckm?¤szigkeit ohne Zweckquot;even noodzakelijk en algemeen, dat is objectiviteit voort-brengend is, als die b.v. der causaHteit, maar tegelijk datde a priorische structuur der causaHteit geen maatstafkan zijn voor de categorie van het aesthetische. De wet-matigheid der schoonheid is geen soort natuurcausaHteit.Doch hiermee is de bedenking tegen het constitutievekarakter van de categorie voor het aesthetische nog nietvolledig tevreden gesteld. We zien in dat we recht hebbendeze categorie constitutief te noemen, zoover hij een eigengebied constitueert ondanks talrijke uitspraken der Kritikder ?¤sthetischen Urteilskraft, die het tegendeel schijnen teleeren. Deze uitspraken beperken namelijk het begripconstitutief tot de natuurwerkelijkheid. Wil men met

Kantvoor deze bijzondere specificatie deze term in het bijzonderreserveeren dan stuit men alleen op moeilijkheden vanterminologische aard. Want welk woord hebben we dan voordit algemeen begrip van fundament eener cultuurobjecti-vatie? 1). Wil men het begrip â€žideequot;? Het schijnt ver-leidelijk in overeenstemming met Kants spraakgebruik.Maar niettemin een bron van spraakverwarring. Gaan we na, waar de idee in de wereld van het schooneoptreedt. Kants leer der aesthetische idee??n in engere zinkunnen we daarbij laten rusten, aangezien deze leer slechtsbeteekenis voor de schoone kunst heeft. Zij ligt buiten onsgebied van onderzoek. De idee dan ontmoeten we ten eerstein de opstelling van de idee der â€žallgemeine Stimmequot;(van de ideale beoordeelaar), waar zij de functie van Dat Kant in de regel begrippen als Erfahrung, Kategorie, Objektiv,Konstitutiv, enz. voor de natuurwetenschap reserveert, daarin is, naar ikmeen, een nawerking te zien van de rationalistische tendenz, volgens

welkeslechts de strenge mathematische natuurwetenschap waarlijk objectiveert.Bovendien doet zich bij dergelijke termin??logische moeilijkheden het ont-breken eener prologica gevoelen, waarin voor alle verbijzondering dealgemeenste â€” voor iedere objectivatiegebied liggende â€” objectiveerings-begrippen een plaats krijgen



??? objectivatie-instantie vervult, vervolgens in de eisch â€žeinesolche EinhelHgkeit der Siimesart hervorzubringenquot; waarzij een soort norm, imperatief beteekent en ten slotte inhet begrip van het Uebersinnliche, waar de idee, naar ikmeen, in transcendentale zin de eenheid van de aesthetischeoordeelen vertegenwoordigt. De idee als algemeene stem verhoudt zich tot de cate-gorie der harmonie (Zweckm?¤szigkeit ohne Zweck) alsvolgt: Onder het gezichtspunt van de categorie der har-monie wordt een aesthetisch oordeel geveld. De inhoudvan dit oordeel, dat als zoodanig empirisch en toevalligschijnt, verlangt een objectivatie-instantie. Zoo verlangtde aanwijzing van een bepaalde empirische oorzaak haarverificatie binnen de wetenschap die de categorie dercausaliteit constitueert. Dit geschiedt door subsumptieonder begrippen. Het aesthetische dat het begrip krachtenszijn eigen aard over boord moet werpen, subsumeertonder de idee van de algemeene stem, de idee van de idealebeoordeelaar. Het is duidelijk dat de categorie der Zweck-

m?¤szigkeit ohne Zweck moeilijk met deze idee identiekkan zijn, zoover deze idee eerst op kan treden, nadat hetgebied juist door de categorie is geconstitueerd. De idee als imperatief verhoudt zich tot de categorieder harmonie als volgt: Het is een psychologische voor-onderstelling voor het bestaan en de ontwikkeling van dewetenschappen, dat de mensch in het algemeen en dewetenschappelijke werker in het bijzonder bereid is zijndenken te richten\' naar de logica van het kennen. Hetdenken is een menschelijke handeling en valt als zoodanigonder het gebod van de plicht. Onze denkplicht bestaatin het denken overeenkomstig de wetmatigheid van hetdenken. Nu weten we dat Kant het gevoel als bodemvoor het aesthetische aanwijst. Wat zal er echter van dezegevoelswereld, die is de wereld van het schoone, terechtkomen in de menschelijke gemeenschap, indien niemandvan zins is in het voelen aan de aesthetische wetmatigheidvan het gevoel te gehoorzamen? Zoo ontstaat hier ook het:Du solist. Zoo dikwijls gij een aesthetisch oordeel uit-

spreekt, rust op u de plicht inplaats van willekeurig volgensneiging en het aangename, te oordeelen volgens de



??? wetmatigheid van het schoone. We hebben de taak â€žeinesolche Einhelhgkeit der Sinnesart hervorzubringen, dieObjektive Notwendigkeit des Zusammenfheszens des Ge-f??hls von jedermann mit jedes seinem besonderen, nur dieM??glichkeit hierin eintr?¤chtig zu werdenquot;. Ook hier is dushet aesthetische gebied als principieele mogelijkheid endaarmee de categorie der harmonie reeds voorondersteld.Zij IS uitgangspunt voor de practisch te realiseeren mensche-lijke wereld van schoonheid. Zij betreft de â€žkomparativequot;algemeenheid. Zij eischt aesthetische cultuur. De idee gedacht als eenheid van de aesthetische oordeelenheeft evenzeer als de vorige de categorie der harmonietot vooronderstelling. Deze idee spreekt uit dat geen enkelempirisch aesthetisch oordeel absoluut is. Zij involveert desysteemgedachte op het gebied van het aesthetische. Dezesysteemgedachte mogen we niet misverstaan als een leidendbeginsel der kunstwetenschappen. De wetenschap derkunst ligt in een andere

dimensie. Wetenschap van hetschoone is niet mogelijk. Es gibt weder Wissenschaft desSch??nen, sondern nur Kritik, noch sch??ne Wissenschaft,sondern nur sch??ne Kunstquot; i). De idee als eenheid deraesthetische oordeelen beteekent dus de idee der eenheidder Kritik. De aesthetische idee legt ons de taak op bij geenenkel aesthetisch oordeel te blijven staan. Het is altijdvoor verbetering vatbaar. Zoo min als een wetenschappe-lijk inzicht een star en onbeweeglijk absolutum beteekent,evenmin kan het object der smaak van heden het volkomenideaal der schoonheid vertegenwoordigen. Daarin bewijstdeze idee haar transcendentaal karakter dat zij geenenkele kritiek van geen enkel aesthetisch object met rustlaat; het volkomen aesthetische oordeel, evenzeer als hetlaatste ideaal der schoonheid ligt aan gene zij de der aesthe-tische ervaring. Het is niet in te zien dat deze idee haarfunctie kan vervullen indien zij niet door de categorie derharmonie het gebied vindt aangewezen waarop zij zich kanbewegen. Zoo

is het uitgesloten dat het aesthetische apriori als idee gedacht kan worden.



??? Het resultaat van ons onderzoek naar de structuur vanhet aesthetische a priori in Kants Kritik der ?¤sthetischenUrteilskraft kunnen we als volgt samenvatten. Het dubbeleaspect van de transcendentale methode leidt er ook in deKritik der ?¤sthetischen Urteilskraft toe het aesthetischa priori te ontdekken zoowel als bodem en als funda-ment van het aesthetisch oordeel. Als bodem fungeerthet gevoel als a priori, het gevoel namelijk verstaan alseen bewustzijnsrichting en wel als een autonome specificatievan het â€žBewusztsein ??berhauptquot;. Als fundament treedtop de categorie der harmonie (Zweckm?¤szigkeit ohneZweckquot;). Deze categorie laat zich begrijpen als een a pri-orische vooronderstelHng van de algemeenheid en nood-zakelijkheid van het aesthetische oordeel en daarmee alshet constitutief principe van de wereld van het schoone.



??? \'i., :â€? ^ quot;y^w^?Š*,nbsp;Â?^m^\'gt;nbsp;;



??? STBI.I.INGEN. I. Terecht heeft Kant in de Kritik der ?¤sthetischen Urteils-kraft het gebruik van het geniebegrip tot de kunst beperkt. II. De interpretatie die M. Heidegger in zijn boek â€žKantund das Problem der Metaphysikquot; geeft van Kantsbegrip van de mensch, is te verwerpen. III. Het pragmatisme heeft een waarheidsbegrip dat aaneen immanente tegenstrijdigheid lijdt. IV. Ten onrechte neemt A. G??rland een algemeene â€žAuxili-arit?¤t und implikative Systematikquot; der wetenschappenaan (Prologik; Dialektik des kritischen Idealismus. Berlin1930. blz. 347). V. Het begrip religieus genie is te verwerpen. VI. Een wereldbeschouwing is slechts mogelijk op grondslageener religieuse leer. Een z.g. wetenschappelijke wereld-beschouwing is een contradictio in adjecto. VII. â€žEs gibt keine Kunstgeschichte, es sei denn auf Grundder Aesthetikquot;. (H. Cohen - Aesthetik des reinen Gef??hls I,blz. 46).



??? H 5Â? ...



??? Het wezenlijke van de roman wordt het beste getypeerdals een verbeelde wereld, die een aesthetisch medium voorlezer en auteur vormt. IX. De indruk van litteraire beschrijvingen van zichtbareobjecten berust niet op de reproductie van visueele voor-stellingen. X. De â€žGestaltpsychologiequot; (Wertheimer, Koffka, K??hler)laboreert aan een oncritische dooreenmenging van tweeverschillende methoden. XI. Afgezien van alle verwerpelijke metaphysische en natura-listische tendenzen, is de psychologie van Freud ondermethodisch gezichtspunt te waardeeren als een bijdragetot de autonoom-wording van de psychologie. XII. Ten onrechte wordt de Openbare Leeszaal en Bibliotheekinzake het verkeer met boeken slechts een passiefsociaal instrument (vergelijkbaar met postkantoor, spoor-weg, enz.) geacht te zijn.



??? â–  A\'



??? â–  \'?¨ - .... V -me: â– 



???



???



??? M r t.. t sS; - \' â– \'quot;s- . yquot; -r M



??? M\'f Â?



??? ^mmnmmmmm^mm^mi

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

