
De oorspronkelijke beteekenis van de aegis

https://hdl.handle.net/1874/300647

https://hdl.handle.net/1874/300647


??? r ^ O 3e oorspronkelijk: .eteekenis van de aegis



??? V lt; â– â– * S i S Â? W: V â€?Â?â– .. s â€? â– \'â– \'â€?ft.- â€? \'



??? mmii\'^m-mmmmM ;I â–  i\'-c. IM?Ž-v-V \' \' V . t



??? - - ; \' â€? â€? \' \' ^ .Msmmmmm . â–  â–  ... . â€? ; \'â– \'â– â€?â€?i.\'-i



??? De Oorspronkelijke Beteekenisvan de Aegis



???



??? De Oorspronkelijke Beteekenis van de Aegis PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN GRAADVAN DOCTOR IN DE LETTEREN EN WIJSBEGEERTEAAN DE RIJKSUNIVERSITEIT TE UTRECHT OP GEZAGVAN DEN RECTOR-MAGNIFICUSJhr Dr B. C. DE SAVORNIN LOHMANHOOGLEERAAR IN DE FACULTEIT DER RECHTS-GELEERDHEID VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAATDER UNIVERSITEIT TEGEN DE BEDENKINGEN VANDE FACULTEIT DER LETTEREN EN WIJSBEGEERTETE VERDEDIGEN OP MAANDAG 30 MAART 1931DES NAMIDDAGS TE 3 UUR door NIGOLAAS PRINS GEBOREN TE UTRECHT Cl H. J. PARIS â™? AMSTERDAM â€? MCMXXXI BIBLIOTHEEK DERRIJKSUNIVERSITEITU T R E r H T.



??? Het manuscript van dit proefschrift is ter perse gezonden den Februari 1931.Promotor: Dr C. W, Vollgraff



??? AAN MIJN VROUW I sf



???



??? Bij de voleindiging van dit proefschrift wensch ik gaarne U, Hoog-geleerde VoUgraff, mijn grooten dank te betuigen voor de welwillend-heid, waarop Gij, ondanks Uw drukke bezigheden, veel tijd hebtwillen afzonderen, om als Promotor Uw aandacht aan mijn werk tewijden. Zeer erkentelijk ben ik voor de wijze, waarop U mij met Uwraad ter zijde stond. Weldadig is mij ook steeds de herinnering aanUw boeiende colleges. Aan U, Hooggeleerde Damst?Š, die nu van een welverdiende rustgeniet, mijn dank voor het genoten onderwijs, tevens aan U allen,Hoogleeraren in de Faculteit der Letteren en Wijsbegeerte, die totmijn vorming hebt bijgedragen. Tenslotte wil ik mijn waardeering uitspreken voor de hulp, die ikvroeger van U, Zeergeleerde van Hoorn, bij de bestudeering derArchaeologie heb mogen ondervinden.



??? INHOUD Pag. i i â€” de passages, waarin bij homerus de aegis wordt genoemd................ 5 cap. II â€” etymologie...................??6 Cap. ill â€” de AEGIS in de kunst ..............20 2329 39688898 105 cap. iv â€” de opvatting van grieksche en romeinscheschrijvers aangaande de aegis .... cap. v â€” hedendaagsche opvattingen...... cap. vi â€” oorlog en bovennatuurlijke machtencap. vii â€” het gebruik van het dierenvel . . .cap. viii â€” de geit en het geitevel in de religie cap. ix â€” de aegisdragende goden........ InleidingCap. cap. x â€” bijzonderheden der aegis....... Cap. xi â€” de aegis als veldteeken bestaande uit een geitevel..................n8 Litteratuurlijst...............â€?.........123



??? INLEIDING De oorsprong van taal en religie ligt in de nevelen der voorhis-torie, waarbinnen het licht der absolute waarheid niet dan slechtsaarzelend zijn zoekende stralen vermag te werpen. Hier is een ge-bied, dat aan kundige vorschers de grootste moeilijkheden opleverdeen waarvan de pool wellicht nooit ontdekt zal worden. Met het voort-schrijden der historische tijden zijn ook de vraagstukken voor beide,taal en religie, voortdurend en in allerlei opzichten toegenomen,eensdeels omdat haar ontwikkeling aan allerlei veranderingen onder-hevig was, anderdeels wegens haar rijkdom aan schakeeringen, waarbijhet ontwarren van oorzaak en gevolg zeer gecompliceerd is geworden.De woorden, voertuigen der uit te spreken gedachten, behoudenvaak hun eenmaal verkregen vorm, ondanks talrijke wijzigingen vaninhoud. Wil men van het eindpunt terugkeeren tot den oorsprong,dan blijkt meermalen, dat het beginpunt onvindbaar is. Wat hetwoord is voor de gedachte, zijn de ceremoni??n voor het godsdienstiggevoel, dat immers daardoor aan het onzichtbare een zichtbarenvorm wil geven tot kenbaarmaking van

bedoeling en wensch. Ookzij behouden veelal geheel of gedeeltelijk haar uitwendigen vorm bijverandering van inwendige, godsdienstige opvatting. De moeilijk-heden, om hier tot het oorspronkelijke terug te keeren, kent een ieder,die zich met eenig probleem op dit gebied heeft bezig gehouden. Taal en godsdienst bezitten een uitwendigen vorm in woord enritus; maar terwijl bij de woordvorming sprake kan zijn van bepaaldewetten, volgens welke zij zich ontwikkelde, is dit voor den gods-dienstigen ritus onmogelijk. Zekerheid op dit gebied wordt slechtsverkregen voor de evolutie van iederen ritus op zichzelf, indien men,met gebruikmaking van de gegevens, verschaft door dien eenen gods-dienst, waarvan de ritus deel uitmaakt, in staat is schakel aan scha-kel te verbinden. Ontbreekt er ?Š?Šn gegeven, dan kan de vergelijkendemethode hulp bieden, hetgeen hoogstens tot een zekeren graad vanwaarschijnlijkheid kan leiden i). i) â€žIn theology facts are harder to seek, truth more difficult to formulate I



??? Dat de woordvormingen w?Šl, maar de godsdienstige uitingen nf?Šthaar wetten kennen, komt voor een deel hierdoor, dat woorden ge-bonden zijn aan het beperkt, klankvormend mechanisme, terwijl degodsdienst gebaseerd is op het geloof, waaraan geen grenzen gesteldkunnen worden. Evenmin als het mogelijk is twee oud-Grieksche vazen aan tewijzen, wier teekening trek voor trek precies dezelfde is, kunnenbij twee verschillende godsdiensten twee gebruiken gevonden worden,die met elkaar in alle opzichten overeenstemmen. Maar al kunnengeen bindende wetten worden vastgesteld voor de talloos vele vor-men, waaronder het religieuze leven zich openbaart, toch is het doorhet vergelijken van godsdiensten mogelijk overeenkomstige, zij hetdan zeer algemeene, ontwikkelings-trappen aan te duiden, zooals:praeanimisme, animisme, totemisme, fetischisme, theriomorphisme;en in elk dezer groepen wederom verwante vormen: in het fetischismeb.v.: steen-, dier- en boomvereering. Wel zijn de wijzen, waarop dezevereering aan den dag treedt, zeer verschillend, maar de algemeeneovereenkomsten, aangetoond

bij volkeren, die in geenerlei betrekkingtot elkaar gestaan hebben, leeren, dat de wegen, door de menschheidop het gebied van den godsdienst betreden, vaak parallel loopen enelkaar kruisen. De vergelijkende godsdienstwetenschap zoekt dezeparallellen en kruispunten en helpt zoo wezenlijk mee aan een moge-lijke verklaring van het onbegrepene. Er kleeft echter een groot gevaaraan de vergelijkende methode. Men is zoo licht geneigd het aldusverkregen resultaat als een axioma te behandelen. Wanneer Samterschrijft: â€žDie Forschungen der neueren Zeit haben mit gen??genderSicherheit gelehrt. . . ., dass auf einer niedrigen Kulturstufe bei allenV??lkern ohne R??cksicht auf Stamm- oder Rassenverwandtschaft diegleichen Vorstellungen aus der gleichen seelischen Wurzel hervor-gegangen sindquot;, wordt, ondanks het toegevoegde â€žgen??genderquot; (datde â€žSicherkeitquot; weer wat neerdrukt), de deur reeds te wijd opengezetvoor ongewenschte toepassingen. Het is daarom zeer wel te begrijpen,dat aan den anderen kant Toutain zich verzet tegen het deduceerenvan stellingen uit algemeenheden op

het gebied der godsdienstweten-schap, vooral wanneer de historische bodem verlaten wordt. Maar than in ritual. Ritual i.e. what men did, is either known or not known; whatthey meant by what they did .... can sometimes be certainly known, moreoften precariously inferredquot;. Harrison 2 : 163.r) Samter: 2.2) Toutain: 65, 68 e.v., 84.



??? deze eisch is te zwaar. Hoe zouden anders verscheidene Homerischevoorstellingen begrepen kunnen worden en dus Homerus zelf, alsmen, na de historische bronnen te hebben uitgeput, zonder zekerheidte verkrijgen, aan de vergelijkende methode de kans onthoudt, datzij licht zal werpen op de eigenlijke bedoeling en de wijze van ontstaandezer gebruiken en zoodoende de waarheid zal kunnen benaderen? Een dezer onzekere Homerische voorstellingen is de aegis. Haarbenaming is een vertrouwde klank voor een ieder, die met Homerusbekend is. Het beeld, door dit woord opgewekt, gelijkt meestal opden vorm, haar door de Grieksche kunstenaars bij het scheppen derbeeltenis van de godin Athene gegeven, nl. van een zeer korte â€žp?Šle-rinequot; of borstbedekking. Houdt men dit in het oog bij het lezen vanHomerus, dan blijkt, dat deze â€žp?Šlerinequot; op een geheel andere wijzewordt gebruikt dan de beeldende kunst doet vermoeden. Zij wordtter hand genomen en geschud om schrik onder de vijanden te ver-wekken. Dit is alreeds een vreemde combinatie van vorm, gebruik enuitwerking, waarvoor

Homerus zelf de oplossing niet geven kan.Wanneer men te rade gaat bij lexica en handboeken, leert men, datde verklaringen niet met elkaar overeenstemmen: bij den een is zijhet schild van Zeus, al of niet bestaande uit een geitevel; bij den andereen harnas of het symbool van een donderwolk, den stormwind ofbliksem. Dikwijls meent men, dat eenige dezer verklaringen in het-zelfde woord vervat zouden zijn, waarbij de eene beteekenis uit deandere voort zou vloeien. Wanneer men dit alles: de weergave in dekunst, de beschrijvingen bij Homerus en de hedendaagsche verkla-ringen, in het oog houdt, is het gevolg, dat de opgewekte voorstellingbij het noemen van de aegis zeer vaag is. Hierom is een hernieuwdonderzoek gerechtvaardigd. In aansluiting met hetgeen gezegd isover taal en godsdienstig ritueel â€” want hiertoe behoort de aegis â€”moeten eerst de historische bronnen worden bezien. Voor het ver-krijgen van een vaste basis, vanwaaruit verder geopereerd kan wor-den, is het noodig allereerst de Homerische passages te verzamelen,de kenmerken te rangschikken en daaruit een algemeene formuleaf te

leiden. Deze moet vervolgens worden vergeleken met de uit-komsten der etymologie en de conclusie, verkregen door het naspeurender bronnen, die het dichtst bij Homerus liggen: de Grieksche enRomeinsche schrijvers, gepaard aan de weergave door de Griekschekunst. Hierna zal worden bepaald, waarin het onbevredigende ligtder hedendaagsche opvattingen, vervolgens ter verklaring van hetonbegrepene worden nagegaan, wat andere volkeren in gelijke om-



??? standigheden, als waarin de aegis optreedt, deden en geloofden. Ditis het goed recht der vergehjkende methode, die, zooals gezegd, danhaar kans krijgt, wanneer andere middelen falen. Zoo kan een hypo-these worden opgebouwd, steeds nog gebaseerd op de algemeeneHomerische formule, die tenslotte getoetst zal worden aan de detailsder aegis-beschrijving bij Homerus.



??? caput i de passages bij homerus, waarin de aegis wordt GENOEMD Voor het volledig begrijpen van de werking der aegis is het vooralnoodig ook de omstandigheden te weten, waaronder zij verschijnt,zoodat telkens een korte beschrijving van het voorafgaande en vol-gende gegeven zal worden. Om een goede formule te verkrijgen, zullenbij iedere passage de kenmerken in het kort worden opgesomd en welallereerst als hoofdzaak: de omstandigheden, waaronder de aegisverschijnt, de handeling ermee verricht, het (bedoeld of werkelijk)gevolg dezer handeling, de wijze van dragen en de drager (i. c. dedraagster). Op het tweede plan komen de gedetailleerde beschrijvingen de epitheta. Deze indeeling is niet willekeurig, maar gaat uit vanden wensch de handeling te stellen boven het voorwerp zelf, waarvande verklaring gezocht wordt. Het voordeel hiervan is, dat zoo eenbreedere basis gelegd kan worden dan indien men van den beginneaf aan rekening zou moeten houden met kleinere details, die nu ophet tweede plan gesteld zijn. i. Ilias b: 442â€”454. Agamemnon roept naar aanleiding van een misleidenden

droom,hem door Zeus gezonden, een vergadering samen, waarin beslotenwordt de manschappen op de proef te stellen door den terugkeernaar Griekenland te gelasten. Het leger verzet zich niet, maar hetingrijpen van Odysseus en Nestor redt de situatie. Er volgen dezewoorden: aitlxa xtjQvxeaai Xiyvcp^??^yoiai x?ŠXevaerHtjQvaaeiy n?ŠXefi??v?“E x??qij xofi??wvxaq \'Axaiov^.ol fihv ?¨xrjQvaaov, rol ^yetgovto fx??.X\' c??xa.ol ??\' ifitp\' \'Argeicoya ??tozgetp?Šeg /SaatXijes??vvoy xQtvovxe^, fiti?¨ d?¨ yXavx??jntg \'A\'amp;i^vtjalyld\'nbsp;iglrifioy, ayrjecov amp;^avdxr]v rt, Ttji Ixaxhv Maavot nayxQvaeot fjtQtamp;ovxm,n??ivxeQ ?¨vnXex?Šeg, Ixax??fi^oiog ???¨ ??xaaxos.



??? OVV xfj naicp??oaovaa di?Šaavto Xabv \'Axacwvnbsp;45Â° ozQvvova\' i?Švai\' ?¨v ???¨ o\'amp;?Švog wgaev exaazco xagdir], aXktjxzov jioXe/xiCeiv ^d?¨ juaxÂ?0amp;ai. zo??oi d\' aipag n??Xefxog yXvxicov y?Švex\' rj?¨ v?Šeoamp;at h vrjval yXacpvQfjOi gjilrjv ?¨g nazgt??a ya??av. Dan volgen eenige vergelijkingen voor het opmarcheerende leger;daarna de Nec??r KaxaXoyog. Athene wordt bij den opmarsch niet meergenoemd. I.nbsp;a) Omstandigheden, waaronder de aegis verschijnt: v????r den strijd bij het verzamelen der troepen. h) Handeling door drager verricht: snelt ermee door het leger. c)nbsp;Gevolg: de moed wordt opgewekt. d)nbsp;Wijze van dragen: onbepaald, e)nbsp;Gedragen door: Athene. II, /) Details: versiering met ^vaavoi. g) Epitheta: ?¨gm/^ov, ?¤yrjQCor, ??^avdirjv. 2, Ilias J: 164â€”168. Na het tweegevecht tusschen Menelaos en Paris, bij verdrag be-paald, schiet Pandaros op aanraden van Athene een pijl af op Mene-laos. Agamemnon uit zijn toorn over het verbreken van de overeen-komst en roept: toaezat ^fiag oz\' av noz\' dX??Xn quot;IXiog Igi) xal Jlgtafiog xal Xaog ?¨v/xfxeXlco

ITgidfioio,nbsp;165 Zevg d?Š acpi Kgovtdtjg vyjlCvyog, al^Qi vaicov, avz?¨g ??maoeiijaiv ?ˆgtfiv^v alylSa n?¤oiv xijod\' ?¤ndzrjg xoz?Šcor. x?¤ \'fikv ^aaezai ovh ??x?ŠXeaza. Hierna spreekt Agamemnon over de gevolgen, indien Menelaoszou sterven. I, a) Omst.: Haar verschijnen wordt voorspeld in een uiting vantoorn. b)nbsp;Handel.: Zwaait vijandig (??jif) met de aegis. j c)nbsp;Gev.: Bestraffing van Troje.nbsp;( veronder- d)nbsp;Wijze V. dr.:________l steld. e)nbsp;Dr.: Zeus.nbsp;I II,nbsp;/) Deta??s:____ g) Epith: ?¨QEfivriv.



??? 3- Ilia\'s E: 733â€”747. Na het verbreken van het verdrag, in de vorige passage genoemd,ontbrandt een geweldige strijd. Als de Grieken, vooral door toedoenvan Ares, in het nauw worden gebracht, wekt Hera Athene op om denGrieken hulp te bieden. Athene wapent zich: avTOQ \'Aamp;rjvait], xovqt) ^l??g alyi??xoio, nhtXov fxh xax?ŠxevEv ?Šav?¨v natgos ?¨n\' ovdei, noixiXov, ov q\' avzr] jtoiijaato nal xd^e x^Qolvnbsp;735 j} Xitc??y* ?¨vdvoa /li?¨s veqpeXrjyeQ?Štao Tsvxtaiv ?¨g jt??XEfiov â– dcogtjooero daxgv?“Evxa. ?¤fAtpl 3\' ?–Q* wfioiatv ?ŸdXez\' alyida -^vaaav??eaaav ??eivrjv, tjv n?ŠQi fthv Tidvtj} (p???Ÿog ?¨oze(pdvont(u, ??v ??\' ??gig, iv ??^ ?¤Xxrj, ?Šv dk xgv??eaaa Icoxij,nbsp;740 iv d?Š te rogyeiT] XEtpaXrj dsiv????o neX??gov, ??eivrj TC a^egdvtj ze, Ai??g r?Šgag alyi??xoio, xgaxl d\' ?¨n\' dfi(pllt;paXoy xvv?Šrjy amp;?Šxo xexQacpdXriQov XQVoeitjv, ?Šxaz?¨y noXiwv nQvX?Šeaa* ?¨gagvlav. ?¨g ??\' dxea (pX??yea nool ?Ÿrjoexo, XdCezo dquot; ??yxognbsp;745 ?Ÿgi^ fi?Šya azi?Ÿagdv, ztp dd/iV7]ai azlxag dvdgamp;r fjQ?“aiv, xo??alv re xoz?Šaaezai ???ŸQifioTtdzQtj, In den strijd aangekomen spoort Hera

de Grieken aan en wendtAthene zich tot Diomedes, wien zij opdraagt Ares aan te vallen.Zij bestijgt zijn wagen en ment (onzichtbaar) de paarden. Diomedeswondt Ares, die daarover bij Zeus zijn beklag gaat doen. Hera enAthene keeren ook tot Zeus\' woning terug.I. a) Omst.: Temidden van den massalen strijd bij afzonderlijkenaanval tegen Ares. b)nbsp;Hand. v. dr.: ment onzichtbaar de paarden van Diomedes. c)nbsp;Gev.: .... d)nbsp;Wijze v. dr.: om de schouders. e)nbsp;Dr.: Athene. u. ,) Det.: Aan deaegiszijn toegevoegd: jPf,;}^^^\'\' g) Ep.: i^oaar??eaoay, deiyijy. 4. Ilias O: 229â€”233, 307â€”327, 352â€”362 (samen genomen, omdathet ?Š?Šn episode vormt). In boek is een massaal gevecht ontstaan, waarbij Poseidon deGrieken helpt, hetgeen mogelijk is, doordat Hera Zeus heeft doen



??? inslapen. Als deze ontwaakt (Boek O), zendt hij Iris, om Poseidonuit den strijd te verwijderen. Dit geschiedt. Apollo ontvangt deopdracht: dAAd ov y\' ?¨v x^QEom X?¤?Ÿ\' alyi??a ^oaav??eaaav, xf]v ndX\' ?¨nicadcov tpo?Ÿeeiv ijgcoag \'Axatovs.nbsp;230 ooi ??\' avx(?? fiel?Šxco, ixaxrj?ŸoXe, (paidifxog \'Exxooq\' z??qgt;Qa yoLQ ovv ol eyeiQe fi?Švog fi?Šya, dipg\' av \'Axaiot lt;pevyorxeg v^ag xe xal \'EXX^ojxovtov txcovxai. Apollo gehoorzaamt, belooft Hektor te helpen en zegt (258â€”261): ,,diXX\' aye vvv imievoiv bi??xQVvov noXieaaiv vrjvaiv ??m yXatpvgfjaiv IXavvtfiev (bx?Šag tnnovg\' avxag iyo) ngon??iQovamp;s xi?¨iv tnnoioi xiXtv^ovnbsp;260 naaav Xtiavtui, xg?Šipo) 6\' ^Qcoag \'Axaiovg.quot; Hektor verzamelt de ruiters, maar trekt zelf te voet op, volgensregel 279 en 306/7. Voor de tweede maal wordt in deze episode de aegis genoemd {307â€”327): ng??aamp;ey d?¨ xi* avxov ^oi?Ÿog \'An??XXcavelfi?Švog difiouv vetp?ŠXrjv, l^e d\' alyida amp;ovqipdeivf]v afiqgt;iddaEiav ?“QmQen?Š\', fjv ?¤ga x^^Xxtvg\'Htpaiaxog Ad dt??xe qjoQrjfuvai ??g lt;p6?Ÿov Av??qamp;v.nbsp;$10 T^v amp;Q* 8 y* hgt; x^?•Q^oaiv

exlt;??v â– ^y^aaxo Xa??tv.\'Agye??ot d* vn?Šfitivav doXXieg, ?Šgxo d\' ?¤vxrj ifiq^ox?ŠgcoOey, ?¨nb vevg^q^t ??\' ??iaxoi??Qamp;axoV noXXd d?¨ dovga ^gaaeidcor dn?¨ X^\'?Ÿ^quot;SXXa fihy ?¨v XQ^^ ni^ywx* amp;Qt]iamp;6ajy alCijamp;v,nbsp;3^5 noXXd d?¨ xal /ueootjyv, ndgog x^cSa Xevx??v InavgeTv,iv yaifi tox?¤vxo, XiXai??/neva XQo??g doai.Stpga fi??v alyida x^Q^^^v lx* Axg?Š/xa ^oT?Ÿog \'An??XXcoy,x??q)Qa fidX\' d/iqgt;ox?ŠQa)y ?ŸiXe\' ^nxexo, n??nxe ???¨ Xa??g\'avxdg ??nel xax?Švcona Idoiv Aavaamp;v xaxvn??Xatvnbsp;320 oela\'. ?Šm ??\' avz?¨g Svoe fidXa fi?Šya, totoi ???¨ ^fi??y?¨v oxriamp;Eaaiy lamp;tX?¨e, Xd\'^oyxo 6?¨ ^ovgidog dXxrjg.ol ??\', wg x\' fj?¨ ?Ÿomv ayiXriv i} n?¤v fi?Šy\' olamp;yamp;ijQe ??vco xXov?Šcoat /xeXalvtjg wxx?¨g dfioXy^,IXamp;??vx\' i^ojiivTjg atjfxdvxoQog ov nage??vxog,nbsp;325 amp;g l(p6?Ÿr]dEv \'Axaiol dydXxideg\' ?¨v ydg \'Ajx?–XXcovjjxc tpd?Ÿov, Tgoiolv ???¨ xal quot;Exxogt xvdog ??jxaCey.



??? De Grieken wijken terug binnen hun muren, terwijl Hektor denTrojanen toeroept de schepen aan te vallen. Volgens regel 352 moetHektor nu weer als wagenstrijder worden gedacht. Voor de derdemaal wordt de aegis genoemd in regel 352â€”362: amp;g ebiojv fidaxiyi xatcofia??ov ijXaaey mnovg, xexX??fiEvog Tg??eaai xaxa axixag. oi ???¨ avv avx^ ndrzeg ??/^oxXt}aarxeg ??x^v ??gvadgfiaxag tnnovg ilXfi ^MJitaiji. Tigondgoi^i ???¨ ^o??(iog \'An??Ucornbsp;355 ^et\' Sx^ag xanix??io ?Ÿa\'amp;eitjg noaaiv igeinoiv Ig fi?Šaaov xaxi?ŸaXXe, yeqwgoiaEv dh x?ŠXtvamp;ov fxaxgfjv rj??\' evge??av, oaov x\' inl ??ovg?¨g igcoi^ ylyvcxai, ??nn??x\' ?¤v^g a^?Šveog TiEig??fiEvog fiair. xfj ot ye jxgox?Šovxo lt;paXayyt]d??v, ng?? d\' \'An??XXoovnbsp;360 alyi??\' ^jftov igixi^ov. igEtne ???¨ xeTxog \'Axaiamp;r QE?•a fJtdX\'. De Grieken wenden zich tot de goden. Nestor bidt tot Zeus (377â€”380): dJff ?Šqiax* evx??fiEvog, fiiya ??\' ixxvnt fitjxlexa Zevg, Agdcoy hl(ov NrjXrjiddao y?Šgovxog. Tgamp;eg d\' ??gt;g ?¨nvamp;ovxo Ai?¨g xxvnov aly 16x010, fiaXXov hl* \'Agyeioiai ^??gov, fxv^oavxo S?¨ x^Qt^VÂ?-nbsp;S^O Als de Trojanen

heftig blijven opdringen, snelt Patroclos naarAchilleus om hulp. Hektor valt Ajax aan bij diens schip (Hektoris nu weer te voet), maar kan hem niet overwinnen, evenmin als AjaxHektor terug kan drijven: 418: InEi g\' ??n?ŠXaoai ye dai/umv. Dit woord daifiwv vormt met regel 377â€”380 den overgang vanden handelenden persoon. Aalfxwv kan op Apollo of op Zeus be-trekking hebben of misschien beiden samenvatten. Maar in 461/2is het Zeus, die ingrijpt, als Teucros Hector met een pijl wil treffen: amp;XX* ov Xijde Ai?“g nvxivbv v??ov, Sg ?¨q}vXaaaey\'Exxog*, dxdg Tevxgor TeXafi??viov E^xog djitjvga. Zeus neemt Apollo\'s plaats in. Dit is in overeenstemming met deregels 232/3, want Apollo\'s taak is voleindigd. Ook Hektor merktZeus\' bijstand op (488â€”493). Wel wordt Apollo nog genoemd in521/2, als hij Polydamas, den zoon van Panthoos redt, maar dit staat



??? buiten het geheel der aegis-episode en is misschien te verklaren (cf,Faesi), omdat Homerus Panthoos als priester van Apollo beschouwt.I. a) Omst.: in een massaal gevecht tegen de Grieken in opdrachtvan Zeus. b)nbsp;Hand. v. dr.: gaat v????r de strijders uit, houdt eerst de aegisonbeweeglijk, schudt haar vervolgens, de oogen op de Griekengevestigd en luid schreeuwend, effent den weg en breekt doorde ommuring der Grieken, om daarna plaats te maken voor deonzichtbare, maar wel hoorbare inwerking van Zeus zelf,waarbij echter de aegis niet meer wordt genoemd. c)nbsp;Gev.: als de aegis onbeweeglijk blijft, heeft zij geen invloed;eerst het schudden â€žbetoovertquot; den moed der Grieken, zoo-dat zij op de vlucht slaan. d)nbsp;Wijze v. dr.: in de hand. e)nbsp;Dr.: Apollo. II. /) Det.: de xa^Â?^^? quot;Hq^aiatog gaf de aegis aan Zeus. g) Ep.: ^vaaav??eaaav, -dovgiv, deivtjv, d/nlt;piddaeiav, dguigen?Ša, igiufiov. 5. Ilias P: 591â€”596. In den strijd om Patroclos\' hjk, in den door Zeus verwekten nevel{268 e.v., 366 e.v.), moedigt Athene de Grieken en speciaal Menelaosaan, die Podes, Hektors vriend, doodt.

ApoUo wekt Hektor op totwraak: Sig lt;pdxo, i6v 6*nbsp;velt;p?Šlrj IxdXvxpe fi?ŠXaiva, pij di did nQOfidxtov xexoQVamp;fihog a????omxal t??t\' aga Kgovidrjg ??lex* alyida ^vaaav??eaaavfiagfiag?Šriv, quot;l??rjv ???¨ xaxd vecp?Šeaai xdXvyiev,datgdypag 6h fidXa fieydX\' ??xxvne, xrjy d\' ?¨xiva^er,nbsp;S95 vixriv dh Tg??taoi didov, ?¨tp??^rjoe d* \'Axaiovg. Als eenige Grieken vallen, zegt Ajax tot Menelaos: (629â€”631):â€ž(amp; n?“Tiot, ijdrj filv xe, xal dg fidXa v^m??g laxiv,yvoiri 6x1 Tgcoeaai naztjg Zevg avx??g dgi^yei.nbsp;630 Tc??v fih ydg ndrtayv fi?ŠXe\' anxexai, Sg xig dqgt;^f],quot; en bidt tot Zeus (645/6): â€žZev ndxeg, aXXA av gvaat vn* fjigog vlag \'Axaiamp;v,Txoirjaov d\' ai??grjv, d??g d\' d(fyamp;aXfiO?•aiv Id?Šaamp;ai. Dit wordt verhoord en nu kan een bericht van Patroclos\' doodnaar Achilleus worden gezonden.



??? I. a) Omst.: in den strijd van vele helden om Patroclos\' lijk. b)nbsp;Hand. v, dr.: neemt de aegis, bedekt den berg Ida met wol-ken, dondert en bliksemt en schudt de aegis. c)nbsp;Gev.: de Grieken worden teruggedreven. d)nbsp;Wijze V. dr.: .... e)nbsp;Dr.: Zeus.II. /) Det.: .... g) Ep.r ^vaaav?“Eaaav, fxaQ/jiagb^v. 6. Ilias 1-. 202â€”206. Hera zendt Iris buiten medeweten der andere goden naar Achilleus,opdat hij het lijk van Patroclos zal redden. Achilleus wijst erop dathij geen wapens heeft. Iris antwoordt hem toch te gaan en door zijnverschijnen bij de gracht de Trojanen te verschrikken: f] fi?¨vnbsp;elnova\' ani?Ÿt} n????a^ t??x?Ša aitag \'AxdXevs wqzo ?¨Ult;piXog\' ?¨fi(pl d^amp;Hoig i(pdi/noiai ?ŸdV alyida ^aaav??eaaav,amp;Hqgt;\\ d?Š ol xe(paXfj v?Š(pog taieqn d??a Oedcovnbsp;205 XQvasov, ??x d\' avtov ??a??e lt;pk6ya Tiafitpav??caaav.Even verder volgt de uitwerking van zijn verschijnen (215â€”218):OTT} 6\' Inl xdtpQov icby and xelxEog, ovd\' ?¨g \'Ax?¤iovg 215fxlayexo\' firjxgbg y^Q nvxivfjv (bnl^ex\' ??lt;perft^v. araÂ?: ijvo\' â€” amp;ndTeQ{gt;e ???¨ JlaUdg \'A^rtjtpO??y^ax\' â€”, dLx?“Q Tg??eaatv ?¨v

?¤anrcov dgt;Qae xv??oifi??v.en 222â€”227: o?? d\' (bg OVV amp;tov ??na x^Xxeov Aiaxidao,n?¤aiv ?“Qi\'yiamp;T] ihfi??g. dxag naXklxQixtg tnnoifly oxta xQ?“ntov\' ??aaovxo ydq aXyta ^fi^.tjvloxoi d\' ??xnXrjyEv, ind tdov dx??naxov nvQnbsp;225 ?“Eiv?¨v vn?¨g xeqgt;aXi)g /Aeyaamp;v/jiov IltjXet??jyogdat??/XEvov x?¨ ???¨ da??e yXavxmmg \'A^/jvrj.Driemaal schreeuwt Achilleus, driemaal worden de Trojanen inverwarring gebracht. Patroclos\' lijk wordt gered. Over de aegis wordtverder niets gezegd. I- a) Omst.: gedurende den strijd om Patroclos\' lijk. h) Hand. v. dr.: verschijnt voor de strijders met om het hoofdeen vurige wolk. c)nbsp;Gev.:____ d)nbsp;Wijze V. dr.: om de schouders,?Ÿ) Dr.: Achilleus.



??? IL /) Det.: .... g) Ep.: ??vaaav??eaoav. 7.nbsp;Ilias 400â€”^406. Achilleus, bijgestaan door Athene (290, 304), is in gevecht metSkamandros. Hera roept Hephaistos te hulp, die brand doet uit-breken, om Skamandros te bedwingen. Een godenstrijd ontstaat,waarin Ares Athene bedreigt: amp;?‡ eln? iv ovxt]ae xat\' aiy?Ž??a ^vaaav??eaaavnbsp;4ÂŽÂŽ afxeQ?“aX?‰Tjv, rjv ov?´?¨ A??o?§ ?´??fivrjOi xegavv??s\' xfj fiiv \'?‚Qi]?§ ovxrjae ftiaiq)6vos ?¨yx^i fiaxQ^. rj 6* ? vaxaaoafi?Šyr] Xi?´ov e??exo \'Â?aZÂ??? xeifievov iv ne?´lc?š, fi?‰Xava, xqtjxvv xe fiiy??v xe, x??v ??v?´ge?§ ng??xegoi ???Šaav ??fi/ievai ovqov agovQijg\' 405 t4gt; ?Ÿ?¤Xe ^ovQoy \'\'AQt]a xax\' avx?Šva, Xvae ???¨ yv??a. Ares en de te hulp snellende Aphrodite worden door Athene tegenden grond geworpen. I. a) Omst.: in godenstrijd. b)nbsp;Hand. v. dr.: helpt Achilleus. c)nbsp;Gev.: de aegis wordt getroffen. d)nbsp;Wijze V. dr.: .... e)nbsp;Dr.: Athene. ii. /) Det.: zelfs de bhksem kan de aegis niet bedwingen. g) Ep.: ^aaav??eaaav, o/ieQ?“aX?Šrjr. 8.nbsp;Ilias Q : 18â€”21. Reeds in iP wordt het lijk van Hektor door Aphrodite en ApoUotegen verminking

beschermd: ?ŽP : 184â€”191:nbsp;x??v ??\' ov xvveg ? filt;pejthovxo, dilA?  xvva?§ jn?¨v SXaXxe Ji?´?§ ??vy? xtjg \'Acpgo??lxt}nbsp;185 fjfiaxa xal vvxxa?§, ^o????evxt ???¨ XQ^^y ??Xaico ?¤?Ÿi?ŸQoai??), tva ^rj fiiv amp;no?“Qvqgt;oi iXxvoxdCoiv. tQ) ??\' ini xv??veov v?Š?§io?§ y y aye ^di?Ÿog \'An??XXmv ovQav??^ev ne??iov??e, x? Xvxpe ???¨ x^Q^^ ?¤navxa, Saoov ijie??xe v?Šxv?§, /xi} jiqIv fi?Švog fieXi^ionbsp;IQO oxyXei\' ? fji?§pl TtEQ?•nbsp;??veaiv ^???¨ fi?ŠXeaoiv. ApoUo beschermt het verder met de aegis: ?› : 18â€”21nbsp;xo??o ??\' *An??XXwr n?¤aav ? eixeit]v Smext XQ^tnbsp;?¨Xea?Žg?“v



??? xat lEamp;vri??xa neq\' tieqI ??\' alyidi ndvra x??Xvnxevnbsp;20 XQvaeijj, tva ftrj /luv ??modQvtpoi iXxvaxdl^oiv. Het lijk blijft aldus langen tijd gaaf, want Hermes zegt tot Priamos (413â€”423): ??vc??dexdxr] d?Š ol ^c??ffxtifi?Švcp, ovd?Š xi ol XQ^S otjnexat, ovS?Š fuy tvXaliaamp;ova\' a?? ^d xe tpcbxag dQt]ilt;pdxovg xax?Š??ovaiv.nbsp;415 ^ /x?Šv fiiv jxeqI aijjua ??ov ?Šxdgoio tptXoioiXxet dxrid?Šaxcog, rj?¨g 8xt d??a q^avi^j],ovd?Š fuv acoxvvet. ^tjo???? xev avxog i7xeXamp;dgt;yolov iegoijEig xe??xai, negl ??\' alfia y?Švinxai,ovd?Š nodi fiiag??g\' ovv ??\' iXxea ndyxa fi?Šfivxev,nbsp;420 oaa Ixvnij\' noX?Šeg ydg ??v avx(p x^Xx?¨y iXaaaay.wg xot xijdovxai ftdxageg amp;eoI v??og irjogxal v?Šxv??g neg ?¨??vxog. I. a) Omst.:h) Hand. v. dr.: na Hektor\'s dood bedekt ApoUo zijn lijk metde aegis. c)nbsp;Gev.: twaalf dagen wordt het lijk tegen verminking beschermd. d)nbsp;Wijze v. dr.: het lijk wordt er geheel mee bedekt. e)nbsp;Dr.: Hektor.II. /) Det.: .... g) Ep.: XQVoeir}. 9. Od. X\' 297â€”299. Bij den vrijermoord verschijnt Athene in de gestalte van Mentor(205 e.v .), spreekt tot Odysseus en laat hem en Telemachos

strijden,terwijl zij zelf als een zwaluw boven in de balken van het vertrekgaat zitten (239/40): avxt} d\' al??aX??evxog drd ntydgoio n?ŠXaamp;goviCquot; dvat^aaa, xeXid??vi elx?ŠXt] dvxrjv. Zij maakt de lansen der vrijers onschadelijk (255/6, 272 e.v.), Odys-seus wondt eenige vrijers en dt] x??x \'Aamp;r]valrj (pamp;ialftjigoxov alyld\' dv?Šaxeyvtp??dey dgotprjg\' xamp;v d?¨ (pg?Šveg hixoiij^dev.o?? d\' ?¨qp?Š^ovxo xaxd fx?Šyagov ^??eg c??f dyEXaiai, Er volgt een vergelijking, hoe Odysseus en de zijnen de vrijersopjagen en dooden.



??? I. a) Omst.: Odysseus in strijd met de vrijers, h) Hand, v, dr,: zit boven in de balken van het vertrek en houdtde aegis omhoog. c)nbsp;Gev,: de vrijers verliezen hun bezinning, d)nbsp;Wijze v, dr.: , , , , e)nbsp;Dr.: Athene.II, /) Det,: .... g) Ep,: (p^iaifjiPQOTOv. Bij het vergelijken der passages in haar geheel, valt het terstondop, dat no. 8 (het bedekken van Hektor\'s lijk) buiten het gewonegebruik van de aegis valt. Derhalve moet deze passage afgezonderdworden, w?? men een algemeene formule opstellen. Deze uitzonderingzal later aan de regel worden getoetst. Op no. 4 daarentegen valt,wegens de groote uitvoerigheid, waarmee de behandeling en de uit-werking der aegis wordt beschreven, de meeste aandacht. Vergehjktmen de afzonderlijke punten bij iedere passage onder I gegeven,dan volgt: uit a), dat de aegis wordt gebruikt v????r (i en begin 4) en in denstrijd (3, 2e ht. 4, 5, 6, 7, 9) (in 2 is sprake van een toekomstigebestraffing zonder dat gezegd wordt op welke wijze zij zal plaatsvinden); uit b), dat de aegis niet geschud wordt, als Athene (i) en Apollo(begin 4) opwekken tot den strijd en als Achilleus

verschijnt (6), maarzich niet persoonlijk in het gevecht mengt; dat bij den werkelijken aanval (in de uitvoerige beschrijving no. 4)rij geschud wordt (uitzondering in no. 9, waar gesproken wordt vanhet omhoog houden van de aegis). Deze aanval kan in 2 veronder-steld worden, in 3, 5 en 7 wordt de werking niet uitvoerig beschreven;zij blijven dus in dit geval buiten beschouwing; uit c), dat zij den moed opwekt (i), en de strijders bijstaat (5 en 9)door de vijanden te verschrikken (4, 5, 9); uit d), dat zij om de schouders (3, 6) of in de hand wordt ge-dragen (5); uit e), dat zij door goden wordt gebruikt: Zeus (2, 5), Athene (i, 3,7, 9), Apollo (4) en ?Š?Šnmaal Achilleus wordt omgehangen (6). Ditlaatste is verklaarbaar, doordat alles zich heeft geconcentreerd ophet verschijnen van Achilleus, Bovendien had Zeus den Trojanenreeds de overwinning toegezegd (5): daarom zal Athene niet persoonlijkingrijpen, maar dezen tusschen weg kiezen.



??? Ook dit moet nog worden opgemerkt, dat Zeus niet persoonlijkmet de aegis in den strijd verschijnt; in 2 wordt slechts een veronder-steUmg uitgesproken en in 5 beperkt Zeus zich tot verschijnselenvan uit de verte. Op grond van deze gegevens is het mogelijk als alge-meene formule op te stellen: De aegis is een goddel ij k oorlogswerktuig,dat om de schouders ??f in de hand wordt ge-dragen, geschud wordt om schrik te versprei-den ??f gedragen om op te wekken tot of aante voeren in den strijd. Voordat vanuit dit punt de navorsching in een of andere richtingwordt voortgezet, is het geboden zich op de hoogte te stellen van deuitkomsten, die het etymologisch onderzoek betreffende het woordatV^ff oplevert.



??? caput iiDE ETYMOLOGIE (Litteratuur: W. Christ: Grundz??ge der Griechischen Lautlehre.Leipzig. 1859. pag. 44; G. Curtius: Grundz??ge der Griech. Et5an,Leipzig. 1866. s.v. afyle ; W. Prellwitz: Etym. W??rterbuch, G??t-tingen. 1892. s.v. atytff ; A. Thumb: Indo-Germ. Forschungen. 1903.pag. 345; J. Mansion: Les Gutturales grecques. Gand-Paris. 1904;E. Boisacq: Dictionnaire Etym. de la langue grecque, Heidelberg-Paris.1916, pag. 20/1; F. Muller: Grieksch Woordenboek, Groningen-denHaag. 1926. s.v. afyis. â€” Verder in: Beitr?¤ge zur Kunde der Indo-Germ. Sprache: art. Fick. no. i. pag. 320; M??ller, no. 13. pag. 311;Wiedemann. no. 28. pag. 49.) Twee stammen komen voor de woordvorming in aanmerking. Inde eerste plaats het Grieksche aty-: geit, Skr. aj?¤, Lit. ozys, Arm. aic,Got.: gaits, Lat. haedus, waardoor men tot het Indo-Germ. grond-woord: aig is gekomen. Ten tweede kent men een stam: ??iy, teruggaande tot het Skr. ejof ?Šjati = snel bewegen, die teruggevonden wordt in: alyes golven,(Artemidorus 2 : 12 xal ydg id MeydXa xv/iara aJyas ??v xfj avvrj\'amp;eiq,X?ŠyofiEv. Hesychius: s.v. ajyeg\' xd

xvfiaxa. Awgieig.) xaxaiylg = rukwind,inaiyiCttv = aanstormen (Ilias B: 148, Od, 0: 293) en volgenssommigen in: aXyXr] = glans, alyav?Št] = werpspeer, alyiaX??g = stranden misschien ook in: dtaoco, dat een stormachtige beweging aanduidt(waarmee weer jioXvd??$ (Ilias E: 8ri e,a.) = hevig jagend, ????xag??v?ŠfiODv (Ap. Rh.: 4, 820) samenhangen) en in stedennamen als ^i^ya/in Achaia, op Euboea en Sicili??. Er heerscht oneenigheid over de vraag of voor de beteekenis â€žgeitquot;en â€žsnel bewegenquot; (het laatste wordt speciaal voor atmospherischeverschijnselen gebruikt) deze twee stammen gescheiden moetenblijven of dat de eerste beteekenis uit de tweede is voortgekomenen dus beide tot hetzelfde grondwoord teruggaan. Ten gunste van hetlaatste spreekt een serie dierbenamingen, samengesteld door Pers-



??? son 1), waaruit blijkt, dat dierennamen vaak gevormd worden naaraanleiding van kenmerkende eigenschappen. Een geit kan zekerworden omschreven door: een zich-snel-bewegend of spring-dier Uitgaande van den stam aly- geit, komt men tot de beteekenis:geitevel. Het gewone suffix ter aanduiding van een dierenvel is:-et] of -t^, afgeleid van de adj. uitgang -nog, met verzwegen Sogd.Zoo vindt men bij Homerus: yra^^a^?Š?; = pantervel (II. F: 17; K:2g);ivx?Šri = wolfsvel (II. K: 452); xvv?Štj =hondevel (II. K: 259); /?ÂŠÂ?\'Â?; =runderhuid (II. A: 843) of po?Šrj (Od. lt;p: 2, 142). De Thesaurus Gr. L.geeft verder o.a.: Xeovx?¨rj of XeovTrj = leeuwenhuid; dicoTrfx^j; en=vossenhuid; amp;Qxxii = berenhuid; fioax?Št] en ixoaxij â€” kalfshuid; ye?ŸQ^=hertenhuid. Van aT$ afgeleid is het adj. a??yaog o.a. II. T: 247, Od.C: 78; c??: 231 en het subst. a??y?Šr} bij Herod. 4: 189 en alyrj bijPollux Onom. 4 :118 (zie hieronder). Maar ook wordt het suffix -ig aangetroffen, zij het dan niet bijHomerus. Het vel van een jong hert, als kleed van Bacchus en deBacchanten, heet: ve?Ÿgig gt; ve?Ÿgog) Eurip. Bacch. 24: ve?Ÿgl??\'

?¨SdyiagXQo??g (cf. ibid. iii; 137). Pollux On. 4 : 118: j} dk a??ivQixt] ?¨a^g^^?Ÿglg, alyij. Het vel van een lam is: dgvaxigquot;^ gen. dgv??g = lam(Arist. Nub. 729/30). Vossenhuid: dXconexig gt; dXtbnt]^ = vos: Xen. An.7 :4 4Â? gezegd van de mutsen der Thracische soldaten. Zeer waar-schijnlijk is de beteekenis van ?Ÿaaaagig = vossenhuid (cf. Thes. G. L.s.v. ?Ÿaaodga, ?Ÿaaaaglg, ?Ÿaaaagevg) gt; ?Ÿaaadga (= vos) (cf. Dict. desAntiq. s.v. Bassara) 3). ?Ÿvgdg, Hesych. d?Šgfia. Ook het woord alylgzelf heeft onmiskenbaar de beteekenis van geitevel bij Eur. Cycl.357â€”^360: ??g hoifid aoi / igjdd xal ??md xal avamp;gaxi?¤g Sbio ;tvauÂ?v, /?Ÿgvxeiv, xgEoxon?Šiv fi?ŠXt] ^hoov, / daavfxdXXco iy alyidi xXivofi?Šyq).De Thes. teekent hierbij aan: pellis caprina cruda, in qua cibicoquebantur; een geitevel dus, dat als gewoon gebruiksvoorwerpdienst doet. Uitgaande van den wortel aly = snel bewegen, heeft men aan deaegis de beteekenis: â€žstormwindquot; of â€ždonderwolkquot; toegeschreven.De laatste verklaring moet etymologisch worden uitgeschakeld, wantnooit heeft men aan een wolk deze of dergelijke benaming

gegeven. 1)nbsp;Beitr?¤ge zur Indo-Germ. Wortf. pag. 1004/5. Uppsala. XQ12. 2)nbsp;Pape\'s Handw??rterb. d. Gr. Spr. :a??( â€” die Ziege, ?¤tcau : die Springerin. 3)nbsp;cf. Thes. G. L.: Potuit Lydis et Thracibus commune hoc fuisse vesti-nientum atque ex pellibus vulpinis confectum fuisse. Verg. Xe?Ÿrjpis in Th. L.: exuviae, pellis deposita.



??? i8 Zij is tot stand gekomen onder invloed van de atmospherische be-teekenis, die men aan de aegis wilde toekennen (cf. pag. 33). Deeerste vindt een bevestiging in xazaiytg (zie hierboven) (cf. xarai-yiCeiv en ??naiyiCeiv = het plotseling neer- of losstormen van dewind) â€” plotseling neerstrijkende storm, bijv. Arist. jieqI xoa/xov:Tc??y ye firjv ^lalcov jivevfiaxc??v xazaiyig fx?Šv ?¨oxi jivev/xa avco??ev xvjixov?¨?Šai(pvt]s. Dan kende de oudheid nog het woord aiyig als een ter-minus technicus voor een bijzonder soort bhksemverschijnsel: eenvurige boP), bijv. Arrianus bij Stob. Ekl. I. pag. 237: 6 e.v.: atyt??e?daoi ?¨v avoTQotpfj a?Šgog xaxacp?‰Qovtai. Aristides 38 : 487 : 14 : d d*amp;anÂ?Q xvqj??jg ^ nQrjoxrjQ ?¨/xTisacbv ??kavvei xaxdxQag aiyidi XafjmQa jidvxard TtQdyfiaxa. Dergelijke alyi?¨sg zullen zeer waarschijnlijk ook bedoeldzijn door Aesch. Choeph. 588: mdaixfJLioiXafind?“Eg TiE?¨dogoi, Tixavd ?“E xal jiE?“o^dfiova xdve/xo?Švx avaly\'i??oiv (pqdaai x??xovin aansluiting met de tevoren genoemde Xafind?¨eg nsddogoi en we-gens het toegevoegde dvE/xo?Švxa.... {x??xov) te vergelijken met dehierboven

aangehaalde woorden van Arrianus: ?¨v avaxQo(pi~} a?Šgog^). Er zijn dus deze drie mogelijkheden 4) uit etymologisch oogpunt: i) de aegis is, gelijk in een ander geval voorkomt en in overeen-stemming met gelijke suffixen bij woorden met gelijke beteekenis,een geitevel; of is 2) steunend op xaxaiytg en misschien op andere op pag. 16 ge-noemde woorden: de stormwind; of is 3), evenals de meer in dien zin gebruikte atyig, een vurigeluchtverschijning. Wordt nu in de verkregen aegisformule â€žgoddelijk oorlogswerk-tuigquot; vervangen door â€žgeitevelquot;, dan past het daarin voorloopigwat de wijze van dragen aangaat; alleen rest nog de groote vraag: 1)nbsp;Th. H. Martin: La foudre chez les anciens. Paris. 1866. pag. 178 188189. 283. 2)nbsp;ed. Wilamowitz. 3)nbsp;Het is zeer de vraag, of dit oi\'yis gelijk gesteld mag worden met Koratfof KaraiyU, zooals de Grammatici doen. 4)nbsp;De verklaring uit alyavirf (Prellwitz, Boisacq): lans van eikenhout (tevergelijken: met ftcAtij: esch, speer), zoodat de aegis een schild van eikenhoutzou zijn, is op zichzelf reeds in flagranten strijd met het Homerische wapen-materiaal

en zijn terminologie en wordt ook, voor zoover bekend, door nietsbevestigd en door niemand aanvaard.



??? waarom een geitevel daartoe gebruikt werd. Zoo is het niet met deandere verklaringen: een stormwind of een vurige lucht verschijningom de schouders hangen of in de hand nemen gaat niet; men zal ditlangs een omweg moeten verklaren of hever gezegd: de aegis moetdan een symbool zijn. In ieder geval geven beiden, Homerus en de etymologie, tezamenbeschouwd nog geen bevredigende uitkomst. Ongetwijfeld veronder-stelde het Homerische lied, voor zoover wij dit kennen, bij de toe-hoorders een volkomen bekend-zijn met dit goddelijk instrument:het was niet noodig het in alle bijzonderheden te beschrijven. Delatere schrijvers gaan, wanneer zij de aegis noemen, middellijk of on-middellijk terug op Homerus of putten hun kennis uit de weergave,die de kunst bracht. Derhalve is het gewenscht eerst na te gaan, hoede kunst zich de aegis dacht, voor een verdere bespreking der andereschriftelijke bronnen volgt.



??? CAPUT IIIDE AEGIS IN DE KUNST Het beginpunt der Grieksche kunst ligt vele eeuwen later dan decultuur, waaraan het Homerische epos zooveel herinneringen be-waart. Nog steeds is het een open vraag, die soms tot al te heftigepolemiek uitlokte, of beide perioden geheel en al gescheiden zijn ??fdat er in een of ander opzicht verband gelegd kan worden. Vooralop het gebied der ceramiek, waar het materiaal het rijkst is en detegenstellingen het meest naar voren treden, speelt zich de strijd af.Aan de eene zijde zijn daar de Myceensche vazen met hun natuur-getrouwe of schoon-gestyleerde motieven, ontleend aan planten- endierenwereld, vol leven en kleur; aan de andere zijde de starre lijn-versiering van den geometrischen stijl, die in de loe eeuw v. Chr.o.a. in Attika en Boiotia optreedt na de verdwijning der Myceenschecultuur. Het groote probleem is, of deze laatste stijl een voortzettmgis van een kunstrichting, die als onderstroom reeds in vroegere tijd-perken en ook gedurende den bloeitijd der Myceensche cultuur aan-wezig was ??f aanknoopingspunten aanwijst met decoratieve motievenuit den tijd van het

verval der Aegaeische beschaving. De beeldendekunst echter kent dit vraagstuk niet. De Myceensche evenmin alsde Cretische kunst had vrij staande beeldhouwwerken, waaraan deGrieksche zoo rijk is, hetgeen te verklaren is uit het karakter van dentoenmahgen godsdienst, die geen tempels als verblijfplaats der godenkende. Het blijft beperkt tot kleine, ivoren en bronzen beeldjes, waar-van men niet weet, of ze al of niet godsdienstige waarde hebben In-derdaad kan van de Grieksche beeldhouwkunst worden gezegd, datze een zelfstandige schepping is, wier ontwikkeling van den beginneaf aan zoo goed als op den voet kan worden nagegaan. De aegis is weergegeven op vazen en beeldhouwwerken. De laatstentoonen de oudste vormen; want ook de aegis heeft haar geschiedenis,aanvangend bij min of meer primitieve vormen, eindigend in een i) Over de vraag of Homerus zelf beelden gekend heeft rf. Helbig: DasHom. Epos (1884) : 310. Reichel: Vorhell. G??tterkulte (1897): 52; Bethe: Homer,I 1914). P- 231; II (1922), p. 311 e.V.; Cauer: Grundfr. (1923): 91.



??? hooge mate van verfijning. Uitvoerig is hierover geschreven doorFr. Wagner in â€žDie Aigis in der Griechischen Kunstquot; i). Hij verklaartâ€” en dit is van zeer veel belang voor het vaststellen van de verhoudingtusschen de Homerische en de kunst-aegis â€”, dat haar oudste weer-gave in de Grieksche kunst geschiedde zonder aanknooping met eenof ander, reeds voorhanden voorbeeld. Doordat zij op zoovele wijzendoor kunstenaarshanden is gevormd en vervormd, is het hem mogehjkeen classificatie op te stellen van de verschillende modellen. Hijonderscheidt twee hoofdgroepen: de â€žWaffenaigisquot; als ouderen vormen de daaruit voortgekomen â€žSchmuckaigisquot;, die haar beste be-werking bij Phidias (Athene Parthenos) vond. In den ontwikke-lingsgang van beide groepen is duidelijk waar te nemen, hoe de kunstzich van het eenmaal gegeven onderwerp meester maakt, om hetmeer en meer te vervormen, zoodat het schier onherkenbaar wordtin vergelijking met het uitgangspunt. De oorspronkelijke lijnen gaanverloren bij het zoeken naar aanpassing aan het beeld, waarvan deaegis een deel is. Steeds

zijn er bij de aesthetische bewerkingen vangegeven voorstellingen heel veel factoren, die het oorspronkelijkeschuil kunnen doen gaan, zooals bijv.: de persoonlijkheid van denkunstenaar, zijn phantasie, het milieu, waarin hij leeft, zijn tijds-omstandigheden, het materiaal, het doel van het kunstwerk, enz.De aesthetica is wel onderhevig aan een menigte van invloeden, maarheeft zeer weinig vaste stelregels. Vandaar, dat haar theorie uiterstsubtiel is. In de Grieksche kunst zijn meer voorbeelden van een der-gehjk schuilgaan als met de aegis het geval is, zoodat de archaeolo-gische interpretatie voor de moeilijkste vragen komt te staan. Mendenke slechts aan het Aeolisch en Jonisch kapiteel en aan de triglyphen:de oorspronkelijke bedoeling en de geheele ontwikkelingsgang vanbeide kan niet worden vastgesteld. Ook de aegis is als kunstvoor-werp niet aan vervorming ontkomen. Het is niet noodig in te gaan op ondergeschikte bijzonderhedenvan de aegis als kunstproduct: immers het doel is voorloopigeen algemeen gegeven te verkrijgen. Het is wel duidelijk, dat df?Šaegisafbeeldingen het meest van belang zijn, waarbij de

kunstenaarhet minst ge??dealiseerd heeft, m.a.w.: de oudste afbeeldingen. Zijbenaderen het dichtst het moment, waarop een kunstenaar de aegisschiep, zooals deze in zijn voorstelling leefde en waarop het weer-geven in eenvoudige vormen van hetgeen gezien of gedacht is aUeinspanning en aandacht vraagt van de modelleerende hand en deze??) Diss. M??nchen 1915.



??? alsnog van een min of meer groote afwijking weerhoudt. Wagner enanderen komen tot deze stellige conclusie^): de oudste afbeeldingen(eind 6e eeuw) geven de aegis in den vorm van een vrij langen mantel,die vastgehouden wordt op de borst, maar langs den rug omlaag hangt.Later worden rug ?Šn borst er mee bedekt. Zij wordt korter en korteren krijgt het model van een p?Šlerine, die het halve bovenlichaam be-dekt. Als â€žSchmuckaigisquot; is zij dan eindelijk een borststuk geworden.Zij wordt steeds kleiner, terwijl de nadruk meer en meer op het Gor-goneion wordt gelegd. Reeds bij oude afbeeldmgen kan worden op-gemerkt, dat een slip van de aegis over den linkerarm is opgenomenAls Athene handelend wordt voorgesteld, vooral in de Gigantomachietegenover Enkelados, strekt zij met de linkerhand de aegis uit bijwijze van schild 3). De vergelijking van deze resultaten met de vroeger verkregen ge-gevens leert, dat iÂ°) de mantelvorm der kunst aansluit bij de etymo-logische beteekenis van geitevel en 2Â°) met de Homerische formuleovereenstemt a) stellig hierin, dat zij om de schouders

gedragen wordt,maar b) betwijfelbaar ten opzichte van het dragen in de hand, tenzijde afbeeldingen, waarbij Athene een slip van de aegis over haararm draagt of met de eene hand haar naar voren houdt, het ??v x^Q^ooimoeten verklaren. Maar dit is hierom aanvechtbaar, omdat dezeHomerische woorden nauw samenhangen met het 3Â°) negatieveresultaat der onderlinge vergelijking: het idee van geschud-worden,hetgeen volgens Homerus het cardinale punt der aegis is, wordt doorgeen enkele afbeelding opgewekt. Het is duidelijk, dat aan dit schud-den het ter-hand-nemen moet voorafgaan. Voor de andere etymolo-gische verklaringen blijven dezelfde moeilijkheden, echter in ver-sterkte mate, bestaan, nu de mantelvorm, die ook als symbool ver-klaard zou moeten worden, er tusschenin is getreden. 1)nbsp;P. W. s.v. aigis; Bader: 586; Dar.-S. s.v. aegis. 2)nbsp;Bader: 586/7. 3)nbsp;Wagner: 30; cf. een vaas van Aristophanes bij Lamer. Gr. Kult. imBilde. afb. 78.



??? CAPUT IV DE OPVATTING VAN GRIEKSCHE EN ROMEINSCHESCHRIJVERS AANGAANDE DE AEGIS Dat het gewenscht is om, v????r de behandeling van andere schrif-telijke bronnen i), te weten, hoe de kunst de aegis weergeeft, blijktduidelijk uit de volgende passage in Herodotus\' beschrijving (4 :188,189) der Libysche gewoonten: ^ovoc ???¨ ^Xicp xal oeXijvj] fiovvoiai. tovzoiai fxiv vvv navxEg Ai^vei;iHovai.?ŠxdQ oi jieqI ttjv Tgacovida XijuvTjv vifiovxEq xfj \'AOt]vaij] /ndXioxa,fiExd ???¨ rtp Igixojvi xal Tlooeid?Šcovi. xijv dk aga ?¨a^ijxa xai id? alyidagT??iv dyaXfxdxo3v xrjg \'A\'drjvairig ?¨x x??gt;v Ai^voa?Šwv htoirjoavxo ol \'\'EXXi]vÂ?g-nXtjv yuQ f) ??xi axvxivt] 7) ?¨a??rjg xamp;v Ai^vaa?Š.u)v ?¨axi xal ol dvoavoi 01ix xatv a??yidmv avxjjai ovx 6(fi?Šg eIoi dXXa Ifxdvxivoi, rd ?¨h aXXa jidvxaÂ?aid iMVz?? EOxaXxai. xal dr] xal xb ovvojua xaxijyog?Šet 0x1 ??x Ai^vijg tjxEiÂ?5 oxoX^ Tdgt;v IlaXXadi??iv\' alylag yag jieqi^dXXovxai yfiXdg nsgl xtjy ia??^za^hfaavwxdg al Al^vaaai, xEXQifi\'?Švag ??gEvr^sddvM, ??x d?¨ xc??v aiy?Šcor xovxaÂ?\'aiyldag ol quot;EXXrjvEg fiExcov??/iiaa??v. Volgens hem is

derhalve de aegis ontleend aan de kleederdrachtder Libysche vrouwen. Hoe hij hiertoe komt, is aldus te beredeneeren:hem moet zijn opgevallen eenerzijds het verschil tusschen de Libyscheen de gewone Grieksche, vrouwelijke kleederdracht (het: rd dk aXXandvxa moet wel slaan op de snit en de wijze van dragen der aly?Štj),anderzijds de overeenkomst der Libysche kleedij met die van Athene.De veelvuldige verschijning der aly?Šij bij de eersten en het enkelegeval van Athene verleidt Herodotus tot de voor hem begrijpelijkeconclusie^). De genoemde dracht is wel historisch juist. BatesÂŽ)althans constateert, dat nu nog in Nubi?? en Midden-Afrika het dragenvan soortgelijke kleedij met franje tamelijk gewoon is. Hij meent ookeenige gelijkenis te kunnen vaststellen tusschen oude aegis-vormenen de kleedij van een figuur op een oud, bronzen relief, gevonden te 1) In dit hoofdstuk worden slechts die passages besproken, die de aegisop een onderling-verschillende wijze belichten. cf. Howâ€”Wells: Comm. on Herod, a.h.1. 0.\\ford 1926.3) pag. 128.



??? Ghadames (een stadje in de Sahara), nl.: een zittende vrouw met inde hand een palmtak en over den arm een slip dragend waarschijnlijkvan een korte schouderbedekking. Erg sprekend is de overeenkomstoverigens niet. Wat de kleur der aiy?Št} aangaat: volgens Talboysâ€”Wheeler i) werd er nog in de vorige eeuw in Tripohs handel gedrevenin roodgekleurde huiden. Wells merkt op 2): â€žVermillion is still afavourite colour in North-Africaquot; 3). Ten slotte deelt Hippocratesmede 4), dat in Afrika vaak kleeding van geitehuiden gedragen werd.Het verschil tusschen de kleedij der Libysche vrouwen en die vanAthene bestaat, zegt Herodotus, hierin, dat bij de eersten de ?¨adijg(wel correspondeerend met de nmXog van Athene) â€žaxvzivyquot; is ende aiy?¨rj â€ž??vaavoi ijudvrivoiquot; heeft. Tegenover het oxviivrj wordtvoor Athene\'s ?¨a??tjg niets, tegenover de ??vaavoi i/xdvxivoc, de dlt;piesvan de aegis gesteld. Het eerste verschil is van geen belang, daarhet niets zegt van de aegis zelf. Het tweede is een versiering, waaraande kunst debet is, want Homerus kent geen aegis-slangen.

Belangrijkeris de verandering van aiy?Štj tot alyig, die Herodotus eraan toevoegt,want zij bewijst, dat hij in de aegis geen geitevel ziet. Immers hij wilverklaren, waarom het bijzondere kleedingstuk van Athene aiyigheet en verwijst naar een gelijksoortige dracht van geitevel. Naar dezestof is de aegis genoemd. Die omweg was totaal overbodig geweest,indien hij ook Athene\'s aegis van geitevel gemaakt dacht. VoorHerodotus stemmen vorm en stofnaam overeen, maar niet de stofzelf. Eustathius schrijft in aansluiting met deze passage het volgende ÂŽ): t?? 6?¨, 7iXr)v 6zi axvxlvr) fj ??a{gt;rjg zamp;v At^vaawv, dr]Xo?? zag nag quot;EXXtj-air aiyi??ag ??v dydXfxaai, zvxbv Acog ij \'Aamp;rjyag. v(pavzdg ij nXexzdg xtvagdvac xal olov oayoeidetg fxaXXcozdg, zvxbv fikv evnogiazov vXtjg, zvxbvdk xal ?¨x zifximz?ŠQag- ov fii]v avz??xQtifiA alyag ^zoi alyl??ag, 6\' ?¨aztv a??yamp;v??oQdg, Irifidoioai 6h on ov judvov aiyi??eg za QtjUvza X?Šyovz??t, amp;lXdxdiaXXo zi ij X?Šjig ??tjXoT. Al\'Xiog jukv ydg Aiovvoi??g tprjoiV alyig zb ??x zamp;r 1)nbsp;Geogr. of Herod. London. 1854. a.h.1. 2)nbsp;Comm. on. Her.

a.h.1. 3)nbsp;cf. Exodus 25 : 5 en 35 : 7. 4)nbsp;De morb. sacr. p. 302 over Midden-Afrika: Â?V alydoiai S^p/xaoi Kara- Kehvrai, Kal Kpiaai atyeloiai. xpamp;vrai, frrd ovk ?Šxovoi ovre OTpamp;na, ovre IfiaTiov, ovrt??n??iTjfia 5 Tl n\'fi a\'ya??v tartV oi5 ydp ioTiv ovtoTf dXXo irpoPdriov ovStv ^ alyes xalP6ts. Cf. Wesselius: Adn. ad Her. 4 : 188â€”190 en Mela de Chorograaf r: 41:over de Cyrena??ca: primores sagis velantur, vulgus bestiarum pecudumquepellibus. 5)nbsp;Ad. II. E.: 738, pag. 603 reg. ii e.v.



??? oxefifidtcov ????xtvov, Jlavaaviug ???¨ ro cx zt??v azEfifidrojv jiX?Šyfta xal xoxamp;v axe/xfidzcov sienXey/a?Švov dixxvov. xal avzoi fi?¨v ovxco\' olov ??k ??gyov^ xoiavxT] alyig, ovx ??d\'^Xcoaav aacpamp;g. itxog de xd xe dQtm?Šva ax?Šfjifiaxa?¨giiov elvai xaxd xb ox?Šfi/xaxa ii^vaaa\'^), xal xd ??^ avx??iv ?¨k nXex??fitvaavx??xQrjjua dixxva yiveoamp;ai ahevxixd, ?Šnoia ???¨ xd elg l^??vr}v naqdxoig vaxcQovnbsp;olg Inavdovv xi xvoamp;?–Eg ?¨v xcb yvagiEVEO\'amp;ai ojioxe- Xolrj av aiyidoEidrj avxd. Eustathius leidt uit het gegeven, dat de ?ˆaamp;ii]g â€žaxvxiv??f heet, af,dat de aegis niet van leder is vervaardigd en beschouwt derhalvede aegis als een deel der ?¨aamp;rig tegen Herodotus\' bedoeling in. Ove-rigens is de uitkomst gelijk. Belangrijker zijn de door hem naar vorengebrachte mededeelingen van Dionysius en Pausanias, dat alyi?–Egook dixxva (d.i. netten, in het bijzonder voor de jacht en vischvangst)kunnen zijn, vervaardigd van ax?Šfifi??xa. Eustathius vindt de uitdrukking dixxva niet duidelijk. Waar-schijnlijk, zoo zegt hij, is in het algemeen â€žnetwerkquot; bedoeld, (t?? lx

xagt;voxEfifxdxcov nX?Šyfia zegt Paus.), ook de stof, die het uiterlijk ervanheeft 2), Hiermede wil hij op de mogelijkheid wijzen, dat de aegiszou zijn gemaakt van wollen draden of banden, die netvormig ineenzijn geknoopt (td? alyidag .... vfpavxdg ^ nXEXxdg xivag eIvoc). Hesychius s.v. a??yig\' a\'jiXoy ??f ac/ov. xai x6 ?¨x xc??v axEju^judxcov ??ia-TiEnXEyftivov ?¨ixxvov geeft eveneens twee beteekenissen aan vooraegis, maar beweert toch, dat d?Š aegis van geitevel is gemaakt,waarmee ook overeenkomt zijn aanteekening bij alyi?–Eg\' [xaxaiyidsgOt amp;vefj.oi]. Aiaxv^og\' (Cho. 593) ?? ??\' dvxog ?¨v \'HdcovoTg xai xdg vE^gi??agovxco X?Š/Ei Dezelfde lexicograaf deelt s.v. alylg mede: Nvfilt;p??d(??Qogdh xai xov â– amp;?“Qaxa alyida XiyEaamp;al tptjaiv vnb Aax??viov. Hiermee valtte vergelijken Eurip.Ion: 989 e.v. over de Gigantomachie: 989nbsp;Kg?Šovaa: ?¨vxavamp;d FoQy??v\' exexe Fij, dEivbv x?Šgag. 990nbsp;Uaidaycoy??g: rj nataiv avxrjg avpLfiaxov, â– amp;eamp;v Ji??vor; 991nbsp;Kq, val xai viv ^xxeiv\' ^ Aibg JJaXXdg i?ca. 994nbsp;n^Lt, dg\' ovx??g ?¨a??\' 6 fivamp;og, ??v xXvai

TidXai; 995nbsp;Kq. xavxtjg \'Ai^dva d?Šgog ??ni ox?Šgvoig ??xEt. 996nbsp;Ilai. fjv alyid\' ??vo/j,dCovai, IJaXXddog oxoX^v\', 1)nbsp;Eur. Orest. 12. 2)nbsp;cf. Harrison: 257 e.v. 3)nbsp;cf. Scholia bij Choeph. 593. ed. Dindorf; Nauck: Fr. Tr. Gr. \'//Swvolfr. 62; Suidas. s.v. otytSar en Bekker: Anecd. p. 354. s.v. alyihts.



??? 997nbsp;eaxev ??vofia ??s??jv btquot; fjXamp;ev e??g d?“QV. 992nbsp;Zlai. nol??v n [xoQq}^g axfjfi\' sxova??v dyglag] 993nbsp;Kq. amp;d)Qax\' ?¨xi??vTjg jzsQi^??Xoig dmXia^hov. Aldus luidt de transpositie van Kirchhoff. Wilamowitz i) laatden oorspronkelijken tekst staan, zoodat de Gorgo de benamingvan â€žaegisquot; krijgt en den vorm van een harnas zou hebben gehad,een vreemde mythologische afwijking, die nergens aanknoopings-punten vindt. Overigens blijft het resultaat hetzelfde nl. de aegisis een ^??quS. DiodorusÂŽ) heeft deze geschiedenis ongeveer overge-nomen 3), wanneer hij schrijft, dat Athene een alles-vernielend mon-ster doodde: y.ai l??jv ?–OQav avxov neQiaipa/n?Švrjv tpoQe??v xamp; oxi]\'9ei, 8.fiafx?ˆv ox?Šjzrjg ??vexa .... afia ??\' dgexijg vn??/xvrjfxa. Eratosthenes *) noemt de aegis in het algemeen een ojiXov: ?¨X\'amp;??vxog dk xov Txaidog (= Zeus) elg fjXixiav xal fi?¨XXovxog TixaoinoXe/XE?•v, ovx ?¨xovxog ???¨ ojiXa, ^Eama^ijvai avx^ xfjg alyog (= Amal-theia) r0 dogq onXcpnbsp;??id xe to axgcoxov avxfjg xal (po^eg?¨v y.al did x?? eig jm?Šarjv xi]v Qaxiv

Fogy??vog TiQ?“aconov exeiv^). Schol. A ad II. B: 157: ÂŽ) atyi??xoio] alyig ?¨axiv onXov \'Hipaiax??xevxxovZEvg Kq??vov xal ^F?Šag ysv??fxevog ?¨v KQtjxi] ??nExX^\'amp;rj a??y\'ioxog did x?? uvx??^ivno aiyog XQaqptjvai. ^ wg xiv?Šg (paai, did x?? a??ya dvsX??vxa xrjv fi??v dogdvdfi(pi?Šaaaamp;ai, xoig dk x?Šgaaiv elg x??$ov jjg^aaai^atquot; Samp;ev xal aiyid??xov x??norxivd ?¨v KQtjX^] xaXE?•aamp;ai\' Ioxoq???? Eixpogicov. Schol. A ad II. O: 229: noXtfiovvxoiv dk avxov (= Zeus) xamp;v TixdvcovQ?Šfxig avvE^ovXEvae tq) xfjg \'AfiaX??Eiag d?Šg/j-axi axEnaaxtjQlq) xQ^oo.O\'amp;arEivai ydg avtfjv dsl q^??^ijxgov. Volgens deze verklaringen is de aegis de huid van een of andermonster, een geit of van de geit Amaltheia door Zeus of AtheneK als verdedigingswapen gebruikt. Langs dezen weg is men gekomentot de opvatting van een schild: Eust. ad. II. O: 308 Ix^ d\'atytdnâ– amp;ovgiv, fjv damd( xiv?ˆg ygdcpovai \'). 1)nbsp;Ion. Berlin. 1926. 2)nbsp;3 : 69. 3)nbsp;Wilam. Ibid. 4)nbsp;Cat. 13. cf. ook Hes. alyioxos\' alyiSoCxos, ?? rijv alyi\'Sa fx\'quot;quot;- alyls Si??ttXov en hierboven: ??ttAov

?¨f alyoC. 5)nbsp;cf. Hyginus Astr. 2 : 13 en P. W. s.v. aigis. 6)nbsp;Ed. Dindorf. 7)nbsp;cf. Lact. Inst. i : 21. August. Euangel. i : 23 : 31: scutum illud Jovis,quod appellant aegida; Mart. 9 ; 20, 10 e.a.



??? In het algemeen ligt in het voorgaande opgesloten, dat de aegiseen verdedigingswapen is, hetgeen toch wel weinig overeenkomt metHomerus\' voorstelling. Het vreeswekkende, dat bij hem een voor-name plaats inneemt, wordt hier en daar ingeschoven door te wijzenop het Gorgoneion of op het feit, dat het dier, waarvan de huid ge-nomen is, schrikwekkend is. Een geheel andere richting echter tenopzichte van het vreeswekkende nemen de verklaringen, die haarsteun zoeken in de andere etymologische afleidingen van alyideg als:\'\'lt;axaiyidEg oi ave/xoi (Hesychius, zie pag. 25) en atyig- ?¨^eia nvoff(Hes.). Vooral de Latijnsche schrijvers doen het optreden van deaegis gepaard gaan met atmospherische verschijnselen, zoodat deaegis tot doel zou hebben storm, regen of donder te verwekken i).Servius combineert deze beteekenissen met die van harnas en geitevelin de volgende twee aanteekeningen: ad Verg. 8 : 435: aegis proprieest munimentum pectoris aureum, habens in medio Gorgonis caput;quod munimentum si in pectore numinis fuerit, aegis vocatur, si inpectore hominis, sicut in

antiquis imperatorum statuis videmus,lorica dicitur; en ad Verg. 8 : 354: nam aegida, id est pellem Amaltheaecaprae, a qua nutritus est, in sinistra Jupiter tenet, sane Graeci poetaeturbines et procellas xaxaiyl??ag appellant, quod haec mota faciatterapestates Samenvatting: Herodotus\' meening, dat de aegis geen geitevel zou zijn, is hier-door verklaarbaar, dat hij (volgens zijn eigen woorden) uitgaat vande Athenebeeiden. Hij kende de overgangsvormen van â€žWaffenaigisquot;tot â€žSchmuckaigisquot;, naderend tot het model door Phidias geleverd.Dit doet niet aan een geitevel denken, eerder aan het: vcpavx?¤g i} nXex-\'dg xtvag - xal olov aayoeids??g naXlmx?¤g van Eustathius. Diens ver-klaring van aegis als in het algemeen: een of andere stof, die hetuiterlijk heeft van een netwerk, vindt bevestiging in het door Diony-sius en Pausanias toegevoegde: lx axe^fiaxcov nX?Šy^a) wantÂ°^inixaxa sluiten een gewoon visch- of jachtnet uit. De afbeeldingendoen soms wel aan een netwerk denken, maar de beslissing of de alylgen het bedoelde dixxvov identiek zijn, moet tot later worden opge-schort (zie

pag. 96). In ieder geval staat dit vast, dat de antieke i) Ook Eust., de allegoricus, beschouwde de aegis als donderwolk, bijv.Â?xd II.: 593 e.V. 3) cf. Silius Ital. 9: 478; 12:720; Seneca: Ag,: 528 e.v,; Mart. 7:1.3 e.a.



??? schrijvers bijna algemeen in de aegis een dierenvel zagen, dat diendeals afweermiddel: harnas of schild, waaraan speciaal de Latijnscheschrijvers het opwekken van atmospherische verschijnselen toe-schreven. Daar de hedendaagsche opvattingen, die in het volgendehoofdstuk besproken zullen worden, hierop steunen, gelijk bhjkenzal, kan tegehjk met deze bespreking beoordeeld worden in hoeverrede voorgaande verklaringen juist zijn.



??? CAPUT V DE HEDENDAAGSCHE OPVATTINGEN Alvorens tot een bespreking hiervan over te gaan, is het vooreen goed overzicht dienstig een opsomming te geven van de voor-Waarden, waaraan een verklaring van de Homerische aegis moetvoldoen, alsook van de mogelijke kenmerken, die haar zouden kunnenworden toegewezen. De voorwaarden kunnen worden verdeeld innoodzakelijke (de Homerische formule, dus: â€žhandelingenquot; om-vattend) en bijkomstige (pass. no. 8, details, epitheta). De mogelijk-heden vloeien voort uit de gegevens van etymologie en kunstge-schiedenis. De aegis moet volgens de I. noodzakelijke voorwaarden: a)nbsp;om de schouders en in de hand gedragen en b)nbsp;geschud kunnen worden tot schrikaanjaging en c)nbsp;worden gedragen met het doel op te wekken tot of aan tevoeren in den strijd. 11. bijkomstige voorwaarden: d)nbsp;kunnen dienen tot het bedekken van een lijk ter beschermingtegen verminking en e)nbsp;versiering kunnen dragen van franje of kwasten; lt;p??^og, ^gig,amp;hlt;t], ??coHi] en Fogydrj KtcpaXij moeten haar op een of

anderewijze kunnen worden toegevoegd. /) Op de aegis moeten de in de passages genoemde epithetatoepasselijk zijn en tevens de opmerking, dat Hephaistosde maker is.ni. De mogelijkheden zijn: g)nbsp;zij heeft een mantelvorm, h)nbsp;zij is een geitevel, t) zij is het symbool van den stormwind of een vurige lucht-verschijning. De hedendaagsche verklaringen kunnen worden teruggebracht tottwee groepen: de aegis A. als wapen en B. als symbool. De eerste kan worden gesplitst in:



??? A.nbsp;i) schild 2) harnas De tweede in: B.nbsp;3) donderwolk 4)nbsp;stormwind 5)nbsp;bliksem 6)nbsp;maan-symbool A. i) Schild De redeneering van hen, die deze verklaring verdedigen, luidt ingroote trekken als volgt i): Aegis en sch??d worden beide om de schouders geworpen. Verg.bijv. II. E : 738: afi(pl ??\' QQ Wfioiaiv ?Ÿ?¤ksv\' aiylda met K : 149:(= O : 479) ?¤fitp\' wfAoiai adxog ???Šxo en P : 492 xoi ??\' Whg ?Ÿ\'^xrjv ?ŸotngtlXvixhoj Qjfiovg. Om de woorden ??v ;KÂ?Â?gÂ?aat te begrijpen, moetgedacht worden ??f aan de primitieve kleeding, bestaande uit of ver-vaardigd van dierenhuiden (de franje = ??vaavot), waarvan tot af-weer een slip omhooggehouden kan worden 2); ??f aan het Myceenscheachtvormige schild, gemaakt van over een geraamte gespannendierenhuid met of zonder een laag metaal eroverheen. (Ook zou noggewezen kunnen worden op de overeenkomst van II. M: 138/9:?Ÿ??ag avag vxp??a\' avaax??fxevoi exiov met Od. % â€? 297/8 (pass. 9):\'i\'amp;rjvali] lt;p^iai/x?ŸQoxov alyl??\' dv?Šaxev itp??\'amp;ev). Zooals het schild eengewonde beschermt (II. ÂŠ : 331 en N :

420: xal oi adxog d/ilt;pexdXvipEr)of een doode (II. P : 132: Aiag 6\' d/itpl MevoixtdSj] adxog evqv xaXvipag)of den strijder zelf (II. 11: 360: damdi xavgelj] xexaXvfifi?Švog eug?ŠagWfiovg; cf. van Achilleus X: 313: 3XQ?“a{gt;Â?v ???¨ adxog ox?Šgvoio xdXvi^ev),zoo wordt van het bedekken met de aegis gezegd: mgl ??\' alyi??i ndvzaxdXvTixev (pass. 8). De beschrijving van het schild van Agamemnon in II. ?„: 36 e.v.:xfj ??\' ??m fi?¨v Fogy??) ?ŸXoavgwmg ??axttfdvwxo / ??tivbv ??egxo/i?Švrj, negi???¨ Ae??fi??g ze lt;^6?Ÿog xe, herinnert vooral in het ongewone ??axtrpd- 1)nbsp;Reinach i; P. W. s.v. aigis; Stengel; H. Buttmann: Uber die Entstehungder Sternbilder, in Abh. der Kon. Ak. d. Wiss. 1826. 2)nbsp;J. Murray: The Rise of the Greek Epic. Oxford 1907. p. i38.Van dergelijkehuidschilden zijn voorbeelden te vinden bij verscheidene volkeren: Bates: 148bij de Liby?Šrs; Lippert I: 418; H. Bonnet: Die Waffen der V??lker des altenOrients. Leipzig 1926: 182. 186 bij de Egyptenaren. Zie Paus. 4 : n, 3. Â?lt;LpaKayap rj aairiha cf^ov tKaoros, ??aoi Si rjn??povv rovroiv, -ntpit?Ÿi?ŸXrjvro atywv vatcas

xalnpo?Ÿaraiv.



??? vcoro sterk aan de bewoordingen, voor de aegis gebruikt in passageno. 3. De epitheta Secv??s, -^ovgig en o/neQ?–aX?Šog worden voor het schildgebezigd (cf, II. H : 245,-4 : 32; F: 162 en 260), terwijl Hephaistosook het schild voor Achilleus maakte (II. 2quot;: 369 e.v.). Tenslotte zou op Creta een schildcultus hebben bestaan, waarineen schild als goddelijk werktuig zou passen. Critiek: Al deze overeenkomsten tusschen schild en aegis zijn niet absoluut.In de eerste plaats is het te veel gevergd om ?¤ncpi?ŸdXXea\'dai op ?Š?Šniijn te moeten stellen met afKpixi\'amp;ea??ai. ?¤^cpi?ŸdXXeo\'amp;ai wordt ge-zegd vannbsp;(Od. 0:50), tpagog (Od. / : 467). ?¨^xog (Od.178, ?¨ : 342), x^??Qa^ (Od. d : 454, tj : 142; overdrachtelijk, afgeleidvan bekleeden, in de beteekenis van bouwen Od. ^ : 192); d/xcpai^ea??aivan wapens als xw?Šrj (II. K : 272), ^Iqjog (Od. 97: 431). In het eersteligt vooral opgesloten het zwierig-omhangen, in het tweede meerhet omzichtig-plaatsen. Bij het beschermen verder van een doodeof gewonde of van het eigen lichaam wordt van dfiq^ixdXvmco gespro-ken; met de aegis heet

het: ndvra xdXvmer. Het eerste is: beschermendv????rhouden, het tweede: geheel {ndvra negl) omgeven. Het schildVan Agamemnon is met metaal bedekt, maar of xQ^^^^^l van deaegis bedoelt, dat zij ook werkelijk van goud was of met goud bedekt,kan betwijfeld worden wegens de overdrachtelijke beteekenis, diedit adjectief zoo dikwijls bezit Dit heeft tot gevolg, dat voor de toevoeging van qj???Ÿog enz. eenandere verklaring dan gelijk van AeXfiog en ^d?Ÿog als versieringVan Agamemnon\'s schild,mogelijk moet zijn,waarop later wordt terug-gekomen 2). De schildcultus op Creta is nog zeer problematisch.Het schild kan misschien wel niets anders zijn geweest dan een deco-ratief motief 3). Maar behalve deze, zijn er andere, grootere bezwaren op te werpen.Van het Grieksche schild zijn drie voorname vormen te onderscheiden:liet bovengenoemde primitieve kleedingstuk, waarvan een opge-heven slip tot afweer kon dienen*); het Myceensche achtvormige 1)nbsp;cf. pag. 112/3. 2)nbsp;cf. pag. 108. 3)nbsp;cf. Nilsson 3 : 351 e.v.; Kern 2 : 7 rekent blijkbaar het Cretisch schild-motief tot de goddelijke

aij/itto. 4)nbsp;Of men dit kleedingstuk. waarvan slechts een deel tot afweer gebruikt^ordt. met schild mag betitelen, lijkt twijfelachtig; het is nog slechts een zeerquot;Vage voorlooper.



??? schild en het moderne Jonische ronde schild. Onder welke van dezetypen moet nu de aegis worden gerangschikt? Hierover zijn de mee-ningen verdeeld. Dit kan ook niet anders, want het ?Š?Šn sluit hetander uit. Als de aegis het primitieve kleedingstuk is, dan weerspreekthet de beschrijving van de Homerische pass. no. 3 in vergeHjkingmet het schild van Agamemnon. Is zij het Myceensche of Jonischeschild, dan komt men niet alleen in botsing met voorw. lid neql d\' al/t?¨inavxa xaXvnxEv maar vooral â€” en daar schuilt het voornaamstebezwaar tegen de geheele schild-verklaring â€” de als noodzake??jkgestelde voorwaarden b en c eischen dan wel een z?Š?Šr bijzondereverklaring: schudden met een sch??d en vooral het zware Myceenschegedurende den strijd zelf â€” er v????r zou, tenminste met een lichttype schild, nog zin kunnen hebben als aanmoediging, maar danwordt de aegis juist niet geschud â€” is wel het laatste, wat men zichervan voorstelt 2). De aegis is niet gelijk het schild een verdedigings-wapen 3); integendeel, zij dient ten aanval. Nu wordt wel eens demeening geuit, dat niet

zoozeer het schild den schrik verwekt, danwel het erop afgebeelde Gorgoneion. Hiermee wordt het aanvallendkarakter eenigszins verklaard, maar indien dit werkelijk de hoofd-zaak zou zijn geweest, moet het toch minstens een gevoel van be-vreemding opwekken, dat de dichter het Gorgohoofd zoozeer alsbijzaak behandelt en het slechts ?Š?Šnmaal en dan nog wel zeer terloopsnoemt. R?Šsum?Š: De schildverklaring strookt zeer weinig met de nood-zakelijke voorwaarden, laat in het onzekere, welk soort van schilder bedoeld wordt en voldoet slechts matig aan de bijkomstige voor-waarden. De eerste en tweede mogelijkheid zijn afhankelijk vande primitieve kleeding, de derde komt nog ter sprake bij B. 3. A. 2) Harnasquot;) Deze beteekenis, reeds door de Grieken zelf aangegevenÂŽ), wordtslechts door weinigen aanvaard. Gedacht zou moeten worden aan eenborstbedekking, gelijk de latere Grieksche kunst de aegis afbeeldt, ??) stengel stelt voor: het schild zelf onder Hektor en de kwasten erover,maar dit klinkt wel erg gezocht. 2)nbsp;Het a-nai dp-qy^ivov. oaKda-naXos (H. E.: 126) zegt als epitheton

weinig,vooral in verbinding met imroTa en kan dan nog doelen op den voorlooper vanhet schild, want o??kos lt;*tfakos: skr. tv;ik=vel. Zie Boisacq: Dict. Et. s.v. o??kos. 3)nbsp;cf. Nilsson 3 : 350. 4)nbsp;Roscher M. L. s.v. aigis. 5)nbsp;zie pag. 25.



??? ontstaan, evenals het schild, uit de primitieve kleederdracht: eendierenvel. De bezwaren zijn in hoofdzaak dezelfde als bij het voor-gaande, maar in versterkte mate. Het schudden van de borstbedekking is, op zichzelf beschouwd,nog vreemder, ook al denkt men aan eeii dierenvel, dan van hetschild. De practische toepassing veronderstelt dit niet, verbiedt hetzelfs. Doel van een harnas is: bescherming te verleenen; bij de aegisblijkt niets daarvan. Wel wordt ?Š?Šnmaal de aegis getroffen als Athenehaar draagt (pass. no. 7), maar de conclusie: dus dient de aegis omhaar te beschermen, is ongeoorloofd. R?Šsum?Š: Van de noodzakelijke voorwaarden zou slechts onmiddellijkduidehjk zijn: a) eerste helft; van de bijkomstige zou d) alyldi ndvxafcaXvnzEv begrijpelijk zijn, indien men althans dacht aan de primitievekleederdracht (hoewel ook deze weer niet den naam van harnas magdragen) en is e) mogelijk en zou /) voor een deel kunnen passen. Zich beroepen op de kunst is uitgesloten (g), want zij geeft alsoudste voorstelling een mantelvorm langs den rug omlaag hangend;?„) is mogelijk, maar i) stelt

weer, evenals het schild, ^en eisch vanwelberedeneerde symboliek. B. i) Donderwolk De gedachtengang is deze: Zeus is wolkenverzamelaar en donder-god. Het symbool van de donderwolk is het geitevel, verklaarbaar,hetzij door de overeenkomst van klank voor de woorden: aff = geiten: bijv. ?¨naiyiCeiv = aanstormen 2), hetzij men in de wolken methaar flarden (= ^vaavot) werkelijk een vacht zag. Reinach heeft hierop zijn compromis tusschen schild- en donder-wolk-beteekenis gebaseerd, waarmede hij voldeed aan de voorwaarde,dat het schudden uitdrukkelijk verklaard moest worden. Men zouzich, zoo zegt hij, bij de primitieve kleederdracht moeten denken,dat in den zak, gevormd door de omhooggehouden slip en het kleedzelf, steenen als projectielen voor den komenden aanval bewaardWerden. De god kleedde zich en handelde â€” zoo dacht men â€” evenalsde mensch. Bij het schudden van dit â€žschildquot;(?) kon het geschieden,dat de steenen eruit vielen. Als dit den god overkomt, zijn het de 1)nbsp;Roscher ibid.; Roscher: Gorgonen. Leipzig 1879; Reinach i; Bader;Preller: Gr. Myth. 36

ed.: 96. L??bker: Reallex.; O. Gilbert: Gr. G??tterlehre.Leipzig 1898. 2)nbsp;cf. pag. 16. 3)nbsp;Reinach i.



??? dondersteenen, vallend uit de donderwolk i) = mantelslip = geite-vel = aegis van den oorlogs-dondergod. Ook Athene gebruikte ditinstrument en behield het, toen zij het moderne, ronde schild kreeg,als primitief wapen ten gevolge van de conservatieve neigingen,die in het algemeen aan den godsdienst eigen zijn, maar vooral inde religieuze kleedij tot uiting komen. Critiek. Het is bekend, dat, ten gevolge van de theorie??n vanMax M??ller en zijn school, men een tijdlang gemeend heeft, door ge-bruik te maken van symbolische voorstellingen, ontleend aan denatuur, tal van moeilijkheden op mythologisch gebied uit den wegte kunnen ruimen. Door de vaardigheid, waarmee alle mythologischegegevens zelfs tot in de kleinste details als symbolische natuur-verschijnselen verklaard konden worden, leidde deze methode totde vreemdste combinaties en deducties en bracht zichzelf aldus ingevaar. Maar, daar het allerminst ontkend kan worden, dat de natuurtoch wel in zekere mate â€” en vooral in de vroegste tijden â€” in-werkte op de menschelijke voorstellingen aangaande de hoogeremachten, en het

zeer goed mogelijk is, dat die oudere opvattingenzich vermengden met jongere van hoogeren aard, zal toch vaakrekening gehouden moeten worden met omstandigheden, waarin ineen of ander opzicht godsdienstige gebruiken en opvattingen geheelof gedeeltelijk ontleend zijn aan natuurverschijnselen. Nu zijn er bij het naspeuren van wat Homerus meedeelt aan-gaande de aegis en haar werking, slechts weinige aanwijzingen, diedeze richting uitgaan. Op twee plaatsen: II. P : 591 e.v. (pass. 5) enÂ?: 202 e.v. (pass. 6) wordt naast de aegis gesproken van wolken enbliksem, maar zonder eenige aanduiding, dat het ?Š?Šn noodzakelijkmet het ander verbonden is Meer terecht moet de aandacht wordengevraagd voor II. IP: 184â€”rgi (zie pass. 8) wegens II. Q : 18â€”21 (ib.). Aphrodite zalft Hektor\'s lijk met olie om het te conserveeren,Apollo bedekt het met een wolk om het te beschermen tegen deinwerking der zon (in en omhult het met de aegis (in Q): mgld\' alyidi ndvra xdXvnrev om de verminking bij het rondsleuren doorAchilleus tegen te gaan. Men verklaart nu de wolk en de aegis vooridentiek. Maar

evenmin als de olie gelijk is aan de wolk, behoeft dewolk gelijk te zijn aan de aegis. De beide laatsten hebben elk haartaak in het tweeledig gevaar: de zonnebrand en het rondsleuren. Hetspreekt niet voor gelijkheid, maar wel voor gelijktijdigheid. Op der- 1)nbsp;cf. F. D??mmler: Kleine Schriften. Leipzig igoi. 1: 83. 2)nbsp;cf. Famell. Cults of Greek States 1: 98 e.v.



??? gelijke zwakke aanduidingen, naast een uitvoerige passage als no. 4,waar geen enkel woord ook maar uit de verte een natuurverschijnseldoet vermoeden, evenmin als in de overige de bovengenoemdetheorie op te bouwen, waarvan de consequenties elders zoo ge-wraakt zijn en die ge??nspireerd is op de alreeds betwijfelbareverklaringen van de aegis als schild en donderwolk, is een te ge-waagde speculatie. Stelt men nu toch de hypothese, dat de aegis een donderwolksymboliseert, dan is het nog vreemd, dat nergens als gevolg vanhet schudden de donder genoemd wordt, die toch het meest indruk-wekkend is en de voornaamste oorzaak van de verschrikking eenerdonderwolk en omgekeerd, als de donder rolt, er nergens van deaegis gewag wordt gemaakt, waartoe in verscheidene gevallen allereden was, b.v. in II. 6 : 75; /l: 45; H : 478. En wat te denken van desituatie in passage no. 4, waar de aegis, door Apollo gedragen, zoovol uitwerking wordt afgeschilderd? Want, hoewel er nog in reg. 361sprake is geweest van Apollo als aegisdrager (zonder dat er ?Š(5n woordover den donder gerept

wordt), doet Zeus in reg. 377, zonder dathij de aegis hanteert, den donder hooren, ten teeken van zijn hulpaan de Trojanen. Hiertegenover wordt wel eens aangevoerd, dat het schreeuwenin II. 0 .321 en 2quot;: 217 een rudiment is van den donder 2). Maardaarmee zou het belangrijkste tot surrogaat zijn vervallen. Het ishier niets anders dan het gewone krijgsgeschreeuw, waaimee b.v. ookPoseidon in II. S: 147 bij de Grieken den moed opwekt. Of men moetook dit een surrogaat willen noemen voor het ruischen van de zee. Ook blijft aei\'eiv voor een donderwolk onbevredigend, want dezeschuift geleidelijk voort. Verder wordt de ra??m olt;y/ff 1 ccil vcci eenwolk gebruikt; Athene, die voornamelijk de aegis hanteert, is geendondergodin. En eindelijk zou men, indien men de rederceiirg vanReinach niet aanneemt en de aegis-donderwolk toch wel als geitevelbeschouwt, mogen verwachten, dat ook elders donderwolken geite-vellen of desnoods geiten genoemd worden. Dit is riet zoo. (Voor het epitheton IgeiLiv??g, dat eveneens tot deze beteekenisbijdroeg, zie pag. 113). R?Šsum?Š: de donderwolk-verklaring

is een hypothese, die tot steun-punten heeft: de aegis als schild van geitevel gemaakt en het geitevel 1) cf. Famell i. 1: 98.a) cf. Bader: 584.



??? als symbool van een donderwolk, die het schudden moet verklaren.Beide, schild en wolk-symbool, zijn ook hypothesen. Het eerste steun-punt is reeds zwak (zie pag. 33), het tweede berust op een methode,die veel dwingender redenen vereischt om in werking te worden ge-steld dan de practische toepassing der aegis geeft en anders te gevaar-lijk is gebleken. B. 2) Stormwind (gepaard met wolkenvorming) Aanleiding hiertoe geven de etymologische verklaringen, hetschudden, het vergelijken van den storm met het voortsnellen vanbokken of geiten, de klankovereenkomst van een oorspronkelijklt;xiyis = stormwind met at? = geit 2), waardoor de stormwind, doorde wolken vergezeld, tot symbool een geitevel kreeg en o.a. het epith.igtfiv??g, dat ook van XaXXatp â€” stormvlaag wordt gebruikt (II. M :375: igefivfj XcdXam laot). De bezwaren hiertegen zijn in hoofdzaakdezelfde als bij het voorgaande; opsomming zou herhaling beteekenen.Slechts nog deze twee opmerkingen: 1)nbsp;zelfs naast de toepassing en uitwerking der aegis is er geensprake van storm, zoodat het gewichtigste verdwenen zou

zijn. Om-gekeerd: als Zeus storm verwekt (b.v. II. M : 252), wordt de aegisniet genoemd, hoewel ook hier de uitdrukking ^?ŠXye v??ov, Tgmalv ???¨xal quot;ExxoQt xv??og dnaCev gebruikt wordt, zooals bij de aegis in II.O : 32r/2; to??ot ???¨ ^/i?¨v .... i^eX^e en vijf regels verder: Tgayolv ???¨xal quot;Exxoqi xv??oi SnaCev. 2)nbsp;Etymologisch staat deze beteekenis sterker dan die van donder-wolk. Homerus zelf gebruikt ?¨naiyl^eiv (II. B : 148 en Od. o: 293)zeer duidelijk van den wind. Nu hangt de eigenlijke beteekenis vandit samengestelde verbum, waarmee de werking van den wind om-schreven wordt, af van de grondbeteekenis der deelen, dus ook vandie der aegis, als dit woord er werke??jk in ligt opgesloten, zoodatmen twee ten eenenmale onbekende grootheden heeft, waarbij men deeene niet uit de andere mag verklaren 3). R?Šsum?Š: deze interpretatie van de aegis vindt geen enkel bewijsaan de practijk ontnomen en is er slechts ingelegd naar aanleidingvan de zeer onzekere beteekenis van stormwind voor alyi; (ziepag. 18). 1)nbsp;F. G. Wekker: Gr. G??tterlehre. G??ttingen 1857. O.

Gilbert. Gr. G??tterl-P- 154- 2)nbsp;cf. pag. 16. 3)nbsp;verg. een uitdrukking als ancilia movere voor: den oorlog beginnen.



??? B. 3) Bliksem^).^ De beteekenis van atyig als vurig luchtverschijnsel bracht dezeverklaring (slechts door een enkeling verdedigd), die op de volgendewijze verder ontwikkeld werd: de bliksem is het schrikaanjagendwerktuig bij uitnemendheid; Zeus heet behalve alyloxog ook xegnix?Š-Qavvog (II. A : 419; Od. 17: 164); in P : 595 (pass. 5) wordt, naast hetschudden van de aegis, dargdjiico gebruikt; in ^:2o6 (pass. 6), alsAchilleus de aegis draagt, laat Athene een vurigen gloed van hemuitgaan. Criiiek: dat het woord alyig bovengenoemde beteekenis kan heb-ben, is boven allen twijfel verheven, maar wederom verzet zich depractische toepassing van de aegis op ongeveer alle punten hier-tegen. De bliksem wordt niet geschud, maar geslingerd 2). Hoe hetdragen om de schouders te begrijpen, de ^aavoi, het bedekken vaneen lijk, enz.? Welk symbool is hier gekozen? Het wijkt in ieder ge-val wel zeer sterk af van de gangbare bliksem voorstellingen, b.v.den bekenden driepuntigen schicht, fakkels, ??yxog \'OXifinov e.a. B. 4) Maansymbool. Tot deze conclusie laat Siecke zich verleiden in zijn

phantastischededucties, gebaseerd op natuurverschijnselen, die in haar verloopeenigszins parallel zijn aan mythologische gegevens en daarom vooridentiek worden verklaard, maar iederen anderen grond missen.Vergelijk zijn G??tterattribute p. 224 en Drachenk?¤mpfeÂŽ) o.a.pag. 31 en de critiek van Gruppe. Litt, zur ant. Myth, und relig.Gesch.Â?). De slotsom, waartoe de hedendaagsche verklaringen voeren, is:??f iedere interpretatie heeft even zoovele argumenten v????r als tegen??f staat zoo zwak, dat slechts een enkeling haar verdedigt. De oorzaakhiervan ligt in het feit, dat de oerbron zelf voor overtuigende bewijzenzeer weinig oplevert, zoodat het eenig overblijvende is: meer of minderaannemelijk te maken, wat men onder de aegis verstaan moet, dushypothesen op te werpen. Deze zullen wel altijd, de eene meer dan 1)nbsp;F. L. W. Schwartz. Der Ursprung der Myth. Berlin i860; F. Muller.Grieksch Woordenboek, s.v. alyls. 2)nbsp;Eust. ad II. J : 167 to imotiji ouorov Atos ?“jtAov TTJÂ?-aiy/Sa Â?r^at 8i}Aoi,Ol) firiv ?ŸXl]TlK6v. 3)nbsp;Nonnn.s. Dion. II: 212. 4)nbsp;Jena 1909. 5)nbsp;Myth. Bibl.

Bd. i. Ht. i. Leipzig 1907. 6)nbsp;o.a. pag. 20,



??? de andere, tegenstanders vinden. Maar zoolang er nog zooveel on-zekerheid heerscht, bestaat er reden een poging te wagen om eenandere hypothese te vinden, met het gevaar de onzekerheid grooterte maken, maar ook met de kans een meer bevredigende oplossingte geven. Als basis voor het onderzoek was de Homerische formule gelegd.De daarin genoemde handelingen spelen zich af v????r of gedurendeden strijd met medewerking der goden, m.a.w. het gebied, waar-binnen de oplossing gezocht moet worden is: de oorlog en wel inverband met goddelijke, of nog algemeener, bovennatuurlijke machten.



??? CAPUT VI OORLOG EN BOVENNATUURLIJKE MACHTENa) Algemeen. Het geloof in het bestaan van een macht hooger dan de mensche-??jke schijnt inhaerent te zijn aan onze geestelijke gesteldheid, wanthet is schier onmogelijk een volk aan te wijzen bij hetwelk dit ont-breekt of eens ontbroken heeft. Even verschillend als de gedachten-gang der menschen onderling is, even talrijk zijn ook de voorstellingen,verbonden aan deze hoogere machten. Zij vormen een lange reeksvanaf de meest primitieve, materialistische tot aan de hoogst ont-wikkelde, idealistische. De reUgieuze gesteldheid der natuurvolkeren,die meer in het beginstadium verkeert, is het onderwerp geweest vanlangdurige en intense studies, o.a. met het doel vast te stellen, h???Šdeze tot stand kwam. Gewapend met de aldus verkregen kennis wilde godsdienstwetenschap trachten te komen tot de oplossing van hetprobleem, hoe de godsdienst ontstond. Het gevolg is, dat men bij ver-schillende volkeren meent te kunnen aantoonen, dat aan de religie,berustend op het geloof aan het bestaan van machten, hooger dan

demenschelijke, een periode vooraf gaat, waarin niet zoozeer andere,dan wel krachten van den mensch z?Šlf uitgaande en door hem geleidinvloed hadden of waarin men geloofde aan de bezieling der denmensch omringende natuurobjecten. Men heeft deze perioden ge-noemd resp,: de praeanimistische (of volgens anderen de magische)en animistische. Overeenstemming in benaming en te volgen richtlijnen is er geens-zins, evenmin in de beantwoording der vraag of deze perioden wer-kelijk de voorloopers der religie zijn De moeilijkheden in de be-handeling dezer stof, geschapen door de vele factoren, die vat hebbenop de vorming der gedachten van den mensch ten opzichte van ver-moede, onzichtbare invloeden op zijn leven, worden nog verzwaarddoor het feit, dat het begrip magie door verscheidene onderzoekers i) cf. Beth: 5 e.v.; 70 e.v.



??? anders geformuleerd wordt en dat de verhouding tusschen magieen religie door den een weer anders wordt gesteld dan door den anderOmdat in het vervolg meermalen het woord magie in of buiten dengodsdienst gebruikt zal worden, is het noodig te zeggen, hoe de ver-houding onderling is gedacht. Het doeltreffendst is wel hetgeen Nilsson schrijftÂŽ): â€žThe essentialdifference (tusschen magische en religieuze handelingen) still seemsto me, whether an action takes place as an opus operatum of itselfor whether it addresses itself to a higher will, through which it strivesto see its intents fulfilledquot;. Maar ondanks het opstellen van dit onder-scheid, zal zich telkens weer de moeilijkheid voordoen, dat men eengrenslijn tusschen beide moet trekken; want de overgangen zijn dikwijlsonnaspeurlijk, het ?Š?Šn blijft naast het ander bestaan, vloeit erin over,krijgt de overhand, verdwijnt, om later weer even hardnekkig zijnplaats op te eischen*). Wat zij echter beide gemeen hebben is dit:zij beoogen het in-werking-stellen van invloeden, die buiten den na-tuurlijken gang van zaken liggen. Of de mensch nu

een goeden oogstverwacht door het uitspreken van tooverformules, die op zichzelfde kracht bezitten dien wensch in vervulling te doen gaan of doorgebeden en offers, die contact brengen tusschen zich en de godheidvan wie de zegen komen moet, aan beide, too verformule en gebedwordt een zekere kracht toegeschreven, die men gaarne in werkingwil stellen. In alle beteekenisvolle omstandigheden van het leven heeft mennaar aanraking gezocht met de bovennatuurlijke krachten. De oorlog,een product der menschelijke samenleving, is zulk een gebeurtenisAl is de stelling van CaseÂŽ): â€žIedere oorlog is een heilige oorlogquot;, 1)nbsp;Lexa be.spreekt de verschillende omschrijvingen: I. 27 e.v., alsook Beth:74 e.V., 368 e.V. 2)nbsp;Lexa: 1:17 e.v. Doutt?Šs: 307 e.v.; P.Plaut. Psychologie des Krieges,in: Zeitschr. f. angew. Psych. Beitr. 21. 1920. p. 70 e.v. Pfister i : 302 e.v- 3)nbsp;Nilsson 2 : 88. 4)nbsp;Nilsson 2 : 89 zegt van magische handelingen ten opzichte der religie:â€žthey survive within or alongside of the cultquot;. Hellwig: 20 â€žWo da (d.i. in denwereldoorlog) die Grenze zwischen

Glauben und Aberglauben zu ziehen ist,das ist ausserordentlich schwer zu sagen, im einzelnen Fall mit Sicherheit??berhaupt kaum durchzuf??hrenquot;, cf Pfister i : 302. 5)nbsp;Enc. of Rel. s.v. War, uit de commentaar op Confucius Ch\'un Ch\'iu:â€žThe great affairs of a State are sacrifice and warquot;. Toutain: 90/1: â€žLes actesles plus importants de la vie domestique, de la vie civile, de la vie politiques\'accomplissaient sous I\'invocation et la garantie d\'un dieu ou d\'une d?Šessequot;. 6)nbsp;p. 181/2.



??? te rigoureus, toch bevat zij een kern van waarheid nl., dat het heilige,d. w. z. de hoogere krachten, hier vooral de gelegenheid hebben zichte openbaren i). Die hoogere krachten kunnen twee??rlei zijn: goedeof kwade. Middelen moeten worden gevonden om de eerste voor zichte winnen en de tweede te weren. Om tot dit doel te geraken worden handelingen verricht, die 1)nbsp;reeds op zichzelf de gewenschte gevolgen hebben, 2)nbsp;bemiddelend zijn voor zoover zij de hoogere machten dwingenin te grijpen of zich onzijdig te houden, 3)nbsp;aan de godheid welgevallig zijn, zoodat deze onder den invloeddaarvan haar houding bepaalt. De eerste soort omvat zuiver ma-gische, de derde zuiver religieuze handelingen, de tweede soort tus-schen vormen. Hoe lager de trap van ontwikkeling, des te plastischeren tastbaarder zijn de middelen, die het gewenschte resultaat moetenhebben; hoe beschaafder de mensch, des te minder wenscht het oogen des te meer verlangt de geest. Wie zich bezighoudt met een onder-zoek naar den invloed van bovennatuurlijke krachten op den oorlog,vmdt een grooten

rijkdom van materiaal, verspreid in teksten vanoude en nieuwe schrijvers, beschrijvingen van godsdiensten, zedenen gewoonten, geschiedwerken, reisverhalen, verhandelingen overmagie, religie en bijgeloof, enz. Volledigheid zou een studie op zich-zelf vormen. Dus moet worden volstaan met het geven van een aantalvoorbeelden, ontleend aan verscheidene volkeren van uiteenloopendetijden, voldoende om zich een oordeel te vormen, aangaande het al-gemeen karakter der omstandigheden, waaronder en der wij ze, waaropde hoogere machten in werking treden. Er zijn in den oorlog en het onderdeel ervan, den slag, drie periodente onderscheiden, waarin men telkens weer op een andere wijze dehoogere machten betrekt: i) de voorbereiding, 2) het verloop, 3) detoestand onmiddellijk erna. ??) Gedurende de voorbereiding. Gebrek aan juist onderscheidingsvermogen tusschen oorzaak engevolg leidt tot het uitvoeren van handelingen, waarop het gewenschteresultaat d. w. z. succes in den oorlog volgen moet. Dit vindt menb.v. in het afschieten van pijlen in de richting, waar zich de vijand I) Gruppe:

264: â€žEiner der st?¤rksten Antriebe sich an die ??bernat??rlichenM?¤chte zu wenden, bietet f??r den Menschen der Kriegquot;; cf. Kern i: passim;Schwally: 7/8. Gase: 181/2; Douttds: 13; Renel: 20 e.v. Lippert II: 498.



??? bevindt i), welke handeling ook deel uitmaakt van het Oud-Indischoorlogsritueel 2). Met hetzelfde oogmerk slingerden de Germa-nen hun speren voor zij ten strijde gingen Door verscheidenevolkeren werden netten en strikken gelegd op plaatsen, waar devijand passeeren moestEen Semitisch, magisch voorschrift luidt:â€žNeem stof van onder uw linkervoet en zeg daarover de volgendenamen en werp het tegen hen (de vijanden) en zij zullen geen oorlogmeer voerenquot; (volgen de namen)\'). In Bomoe (Midden-Soedan)wordt tot het vijandig leger een man vooruit gezonden met een kalebasvol tooverwater, om dit tegen de vijanden uit te gietenÂ?). In dezevoorbeelden wordt de tegenstander op magische vrijze aangevallen.Iets anders is het, indien v????r het gevecht datgene wordt uitgebeeld,waarvan men wenscht, dat de vijand het zal ondergaan. Men spreektdan van sympathetische magie\'). Een Babylonisch voorschrift geeftden koning aanwijzingen in zake de offers, die in oorlogstijd gebrachtmoeten worden, het besprenkelen van den grond en het maken vanafbeeldingen van den vijand. Van

die beeldjes moet dan de nek meteen touw achterover worden gebogen Â?). Door een officier van Alexan-der den Grooten werden v????r den slag schepen en soldaten van wasgevormd en vervolgens vernietigd ÂŽ). Misschien behoort tot ditzelfdesoort magie het feit, dat de Timoreezen in tijden van oorlog eenzwarten hond op het grensgebied slachtten, dezen den kop afhakten enin het vijandelijk land slingerden Teekenend voor de wijze, waaropaan magische beginselen wordt vastgehouden, is de oorlogsdans der 1)nbsp;II Kon. 13 : 14 e.V.; cf. Schwally: 22. 2)nbsp;Caland 2 : 29, no. 22. 3)nbsp;Petersen: 72. 4)nbsp;Bewijsplaatsen geeft Scheftelowitz 2 : 12. 5)nbsp;Proceedings of the Soc. of Bibl. Anthrop. 1906: 105 naar Thompson:157- 6)nbsp;K??lle bij Waitz II: 164. 7)nbsp;cf. Schwenn XXI: 66. Beth: passim. 8)nbsp;Zimmern. Ritualtafeln: 173 volgens Thompson: 1.57 e.v. 9)nbsp;Thompson: 155. Het voorbeeld door Scheftelowitz 2 : 19 aangehaalduit het boek Habakkuk I : 15 e.v. als zou de Babylonische koning v????r denslag zooveel visschen vangen, als hij vijanden heeft en ze in een jachtnet

ver-zamelen, behoeft niet op werkelijkheid te berusten, daar van een vergelijkingsprake is, misschien ingegeven door het symbool van den Babyl. god Enlil:een net om het vijandig land (cf. Ene. of Rel. s.v. War.). Beter is II Kon.13 : 17 e.V., waar Joas drie maal zijn pijlen op den grond werpt en driemaalden vijand overwint. 10) Schwally: 23.



??? Jibaro-Indianen. Geen expeditie kan succes hebben of eerst moetde voorgeschreven dans zijn uitgevoerd, zoodat zelfs bij een plotse-lingen aanval niet eerst aan verdediging wordt gedacht, maar aan dendans. Hetzelfde is het geval met hun krijgszang i). Zang en danskomen veelvuldig voor als magisch-religieus middel tot opwekkingvan krachten 2). Moeilijker te verklaren is de eigenlijke beteekenisvan het marcheeren tusschen de helften van een hond, gelijk de Mace-doni??rs deden\'). Mogelijk diende het tot reiniging van kwade invloe-den, maar ook zou het tot doel kunnen hebben zich de eigenschappenvan den oorlogsdaemon, die misschien in den hond zetelde, eigen temaken. Hierdoor zou het een sacramenteel karakter hebben *). Ditlaatste, het deel krijgen aan gewenschte krachten, komt tot uitingbij de Sioux-Indianen, als zij ten strijde trekken. Zij voeren bewe-gingen uit als woedende stieren en werpen veel stof op om in het bezitte komen van het zgn. â€žWakondaquot;, een mysterieuze, alles bewegendekrachtÂ?). Bij deze laatste gevallen zal men met recht kunnen betwijfelen, ofzij

geheel tot de magie gerekend moeten worden, omdat zij bemid-delend werken. Maar in ieder geval zijn er nog wel elementen vanaanwezig. Een religieuze plechtigheid bij uitnemendheid van zeer hoogenouderdom en uitermate verspreid is het offer. In Isra??l werden brand-offers gebracht tot heiliging der strijdersÂ?), of bloedige offers vanschapen, geiten of runderen tot hetzelfde doel\'). De Arabieren smeerden het bloed der geslachte dieren op de tentender strijders waarschijnlijk om, door hen aan ?Š?Šn en dezelfde wijdingdeelachtig te maken, hen onderling meer te verbinden ÂŽ). Dit sacra-menteel karakter ligt in alle bloedhonden opgesloten. De Chineezenofferden op het slagveld of op de plaats, waar de legers halt hielden â€?). ??) Karsten: 22. 2)nbsp;M??ller: 141/2. Bij: 133. 3)nbsp;cf. pag. 44. 4)nbsp;Aldus beschouwen het Hubert en Mauss: 77 met verwijzing naar Jere-mias 34 : 18; Gen. 15 : g, waar het halveeren plaats vindt bij een eedaflegging.Litt. Gruppe: 147 en 264 e.v. 5)nbsp;Beth: ?•43. 6)nbsp;Smith: 382/3. 7)nbsp;Schwally: 51. 8)nbsp;Smith: 382/3; Schwally: XX: 309/10; cf. Weule: 131

e.v. over soldatenwijding op Nieuw-Zeeland. 9)nbsp;Ene. of Rel. War.



??? Bij de Grieken. Een voorbeeld, dat sterk herinnert aan de magische wijze van aan-vallen, als in het voorgaande werd beschreven, kan men aantreffenbij de Spartanen. Want men vindt soms vermeld, dat zgn. nvQfp?“Qotfakkels naar het vijandehjk gebied brachten i). De scholiast bij Eur.Phoen. 1377 zegt, dat v????r men trompetten kende, twee priestersvan Ares, ?Š?Šn van elk leger (beiden onschendbaar) als teeken van aan-vang fakkels tusschen de twee legers slingerden 2), Het Boeotischeleger marcheert, gelijk het Macedonische 3), tusschen de helften vaneen hond door Door offers en gebeden tracht men zich van dergoden hulp te verzekeren o.a. door zgn. dia?ŸaxriQia â€” â€žovergangs-offersquot;ÂŽ), vooral aan Zeus en Athene. Het vermoeden is geopperd, dat in een, door Pausanias \') vermeld,oorlogsoffer het aantal geofferde dieren een soort sympathetischemagie zou beteekenen: evenveel vijanden zullen er vallen, als er dierenzijn geofferd. Maar dit laat zich al heel slecht bewijzen, Alexanderbouwde, toen hij zich voor zijn tocht naar Azi?? inscheepte, altaren voorAthene en Herakles

en offerde onderweg stieren voor Poseidon ÂŽ), Ookwachtwoorden als: Zevq aonijg of: \'HgaxX^g fjyen?Šv worden met hetdoel gekozen deze goden op te wekken tot deelname aan den strijd Bij de Romeinen. De ceremoni??n der Fetiales vertoonen in het slingeren der bloedigelansen in het vijandelijk gebied (dat later gesymboliseerd werd in eenstuk grond nabij den tempel van Bellona) teekenen van magische 1)nbsp;Xen. Resp. Lac. 13. 2; cf. Pollux 1.14; Schwally: 23; Schwcnn: XXT : 58, 2)nbsp;fXpwvTo OVV Kard to iraXaiov tv to??s ttoae/xoiy avti oaXmyKT?“jv vvplt;fgt;??pois. otroi8c ^aav \'Apetus Itpeis, tKaripas orpaTias TTpoTjyovncvoi fifTa XafindSos, ^v d^t^vrtstts ro /ifTaixfiiov ai/extupow axtvBwoi. cf. Enc. of Rel. s.v. War; Dar.-S. s.v.Pyrphoros. 3)nbsp;cf. pag. 43. 4)nbsp;Schwenn ib. 68/9; Dar.-S. s.v. lustratio. 5)nbsp;II. B: 303, 400 e.v.; 6: 236 e.v.; 1: 35?–; cf. Szymanski: 19/20; 39; 48 e.v.;zie ook pag. 59. 6)nbsp;Thuc. 5 : 54; Xen. Heil. 4. 7. 2.; Szymanski: 21 e.v.; Smith: 8 e.v. 7)nbsp;Paus. 9 â€? 13 â€? 2: rots paaiXtvaiv avTtiv (i.e. AoKthaxiiovttav) is ras i(6Sovsnp??Para tiTrtTO

amp;(o??s re f??vai Bvolas, fai Trpo raiv dyaivtuv KaAAicpttv\' ra??s woi\'/i-vais fiy(p.6ves rys noptCas ^aav alyes\' KaroidSas oi Troin^vts ?¨yo/xdCovcriv avrds. Alseen slecht voorteeken wordt het beschouwd, dat deze geiten door wolvenworden gedood; cf. Schwenn XXI: 64/5. 8)nbsp;Case: 181/2. 9)nbsp;Svoronos: 112/3,



??? methoden i). Mars werd opgeroepen door het slaan op de ancilia,het zwaaien met de heilige lansen in zijn kapel en den uitroep: Mars,vigila. Hierbij gold tevens de klank der wapens als een voorspellmg^).De Salii hielden bij de opening van het oorlogsseizoen een plechtigenrondgang V????r het uitrukken werden er offers gebracht en hadde lustratio plaats Er kan versch?? van meening heerschen over de eigenlijke waardevan iedere handelmg op zich zelf. Maar als algemeen kenmerk kanworden vastgesteld, dat er een streven is om zich reeds v????r denslag door magisch of godsdienstig ceremonieel de medewerking vanbovennatuurlijke machten te verzekeren. Maar bovenal zal de soldaatzich gesterkt voelen, als hij in den strijd zelf de bewijzen heeft van haarbijstand. c) Gedurende den strijd. Het verrichten van bepaalde handelingen door den strijder zelf isnu zoo goed als uitgesloten, omdat hij alle aandacht moet richten ophet gevecht. In zijn plaats en ten behoeve van hem kunnen anderenhet doen, die niet direct in den strijd gewikkeld zijn b.v. de aanvoerderof de priester. Van Mohammed wordt

verhaald, dat hij tijdens den slagbij Mecca een handvol kiezel opnam en naar den vijand wierp met deWoorden: â€žMoge hun aanschijn worden vernietigdquot;. En met succes,want zijn tegenstanders gingen op de vlucht In den Bijbel staatte lezen, hoe Mozes in den strijd tegen Amalech zijn staf ten hemelhief. Zoolang hij in deze houding volhardde, overwonnen de Isra??-lieten. Daarom, toen hij uitgeput raakte, ondersteunden anderen zijnarmenÂŽ). Om de stad A?? te veroveren, strekte Joshua zijn speertegen haar uit\'). Odin (= Wodan) leende aan een held zijn speer, opdat deze haarover zijn tegenstanders zou werpenÂ?). Bij de Zuid-Amerikaansche 1)nbsp;Marquardt. Rom. Staatsverw. 2e ed. III: 415; Wissowa: 479; P. W. s.v.Fetiales. 2)nbsp;Gellius 4. 6. 2.; Servius ad Verg. 8 : 3; Renel: 47/8; Wissowa in Handb.I- M. 5. 4.: 31 en 480 e.V. 3)nbsp;Wissowa: ibid. 4)nbsp;Smith: 16; Dar.-S. s.v.; P. W. s.v. IIb. 5)nbsp;Thompson: 158. 6)nbsp;Ex. 17: 8 e.V.; Schwally: 21; A. Jeremias: 368. 7)nbsp;Jos. 8 : 26; Reinach 2 : 216. 8)nbsp;Petersen: 72.



??? Abiponen werd met palmtakken gezwaaid*); door Siameescheofficieren met waaiers voorzien van magische karakters 2). Ook zij, die thuis b??jven, probeeren te helpen. Een plastisch voor-beeld, dat tevens het begrip: sympathetische magie ten duidelijksteillustreert, is hetgeen verhaald wordt van bewoners van West-Afrika. Als de mannen zich op marsch bevinden, voeren de vrouwen,luidschreeuwend en messenzwaaiend, dansen uit, nemen groote,ronde vruchten en hakken daar met de messen op los alsof het dehoofden der vijanden waren Ook de vrouwen der Jibaro-Indianenwonden, als het leger op het oorlogspad was, zichzelf in nachtelijkedansen op Natuurlijk weten de strijders, dat dit gebeurt; en zij zullen zich erdoorgesterkt voelen. Maar toch willen zij voor zichzelf een zichtbaar oftastbaar middel bezitten, dat in staat is om verbinding met de hoo-gere machten tot stand te brengen. Hiertoe dient o.a. het amulet ofde talisman, een voorwerp, dat zijn waarde ontleent aan den schenkerervan (b.v. een priester); als het een deel (b.v. een tijgerklauw) of eenafbeelding van iets is, aan de waarde

en de eigenschappen van het ge-heel of het origineel en als het een formule bevat (b.v. een spreuk ofeen magisch quadraat) aan de krachten, die zij in werking stelt. Indianen van Noord-Amerika namen als amulet mee een beentjevan een slang of van een kat De Jibaro-Indianen droegen de huidvan een boa om deel te krijgen aan de kracht van dit dier*). DeBechuana-strijders hebben in hun hoofdhaar het haar van ossen zonderhorens, daar deze zoo moeilijk te vangen zijn. Zoo ook een stam inZuid-Afrika rattenhaar\'). Zeer vaak droegen de Indianen op hunwapens afbeeldingen van hun totem ÂŽ). De Jibaro-Indianen gebruik-ten langen tijd lansschachten van een boom, waarin een daemonschool. Zijn kracht ging dan op de lansen over, die de vijanden grooteschrik inboezemden Â?). Heel eigenaardig is de zgn. medicijntasch der i) Schwally: 23., 2) Id.: 23. 3)nbsp;Beth: 177 naar A. B. Ellis: The Tshi-speaking Peoples. 1887. p. 226 e.v. 4)nbsp;Karsten: 24. 5)nbsp;Naar Waitz: III : 152. 6)nbsp;Karsten: 26. 7)nbsp;Frazer. Mag. Art.: 1: 150. 8)nbsp;Renel: 48/g; cf. id. p. 43; Karsten: 7. 9)nbsp;Karsten: 6; cf.

over speervereering Nilsson: 3 : 350; Lippert II: 388;De Scythen hadden een zwaard als afbeelding van hun oorlogsgod. Her. 4 : 62:ikiyakjit aihrip*os lipvrak .... tovt\' tori rov \'Aptoc ayaA/ia. cf. pag. 62.



??? Indianen. De jonge Indiaan vangt daartoe het dier, dat hem na eenlangen tijd van vasten in zijn droom verschijnt als ware het gezondendoor den Grooten Geest. Hiervan neemt hij de huid, versiert haaren nadat zij op ceremonieele wijze is gesloten, draagt hij haar metzich mee in zijn hand of hangend aan zijn kleed of lans De onder-zoeker Catlin zegt van deze huiden het volgende: â€ž. . , . to which he(i.e. de bezitter) pays the greatest homage and to which he looksfor safety and protection through life.... It would seem in someinstances, as if he actually worshipped it.... It is.... his super-natural charm or guardian, to which he looks for protection of hislife in battle or in other dangerquot; Indien hij zijn tasch verliest, kanhij zijn medicijn slechts terugkrijgen door er een aan den vijand te ont-rooven. â€” Door de Baladeanen op Nieuw-Caledoni?? (West. deel vanden Stillen Oceaan) werden banden of gordels, waarin zich harenof nagels der voorvaderen bevonden, meegenomen Tijdens den Russisch-Japanschen oorlog deden de Japansche vrou-wen hun zonen als amulet lijfgordels om Ook in den

jongsten we-reldoorlog namen velen hun toevlucht tot dergelijke hulpmiddelenals: Mariabeeldjes, hemelbrieven, spreuken, enz. Dit zijn alles hulpmiddelen van meer persoonlijken aard. Maar uitgelijke oogmerken worden, voor het welzijn van allen en voor allenzichtbaar, voorwerpen meegevoerd, waaraan een zekere kracht wordttoegekend. De Chibcha\'s van Zuid-Amerika voerden het gebeentehunner helden mee \'), de Indianen uit Centraal-Amerika het gebeentehunner voorvaderen op stokken gestoken\'). Bij hen heerscht hetgeloof, dat hun gestorven voorvaderen hun invloed steeds doen gel-den, maar dat hij gebonden is aan de stoffelijke resten. Wanneer dezeworden meegenomen, zien de voorvaderen zich gedwongen te volgen.Ook de regalia der bewoners van Celebes zijn een bewijs van zulk eengebondenheid van gezag en macht aan het bezit van een voorwerp.Het zijn steenen of ook wel stukken hout, die van den hemel zouden 1)nbsp;Beschrijving en afbeeldingen zijn te vinden bij Catlin: 36 e.v. en plaatI4 en 18. Het woord â€žmedicijnquot; beteekent voor den Indiaan in het

algemeen:magische kracht. 2)nbsp;Catlin: 36. 3)nbsp;Turner bij Waitz VI: 641. 4)nbsp;E. Schiller: Shinto. 1911 : 68 bij Scheftelowitz 2 : 49. 5)nbsp;Hellwig: 29. Dezelfde op pag. 9 over amuletten gebruikt gedurende dekruistochten. 6)nbsp;Bij Waitz IV: 363; Friederici: 119. 7)nbsp;Schwally: 6.



??? zijn gevallen. Hij, die deze bezit, kan, omdat hij dan tevens meesteris van de daarin aanwezige krachten, zich als koning beschouwen.Zij zijn het middelpunt van hevigen, ouderlingen strijd en wordenin den oorlog meegevoerd. Behalve genoemde voorwerpen, dient ookeen bepaald paard tot hetzelfde doel. Als het sterft wordt het dooreen ander vervangen i). Bij de Polynesi??rs werd aan sommige beeldende kracht toegeschreven van den bezitter de overwinning te geven,zoodat ook het bezit hiervan tot hevigen strijd uitlokte, hoe incon-sequent het ook klinkt Lexa 3) deelt van het Uraeus-embleem derEgyptische koningen het volgende mee: â€žLes Egyptiens s\'imagin?¨rent,que le naja (= Uraeus-embleem) sur la couronne royale poss?¨de en r?Šalit?Š la vertu d\'an?Šantir les ennemis du roi____de m??me que le naja assis sur le front de Re prot?¨ge celui-l? quot;. Het religieus element,dat in dit laatste voorbeeld onmiskenbaar is, wordt ook zichtbaarin het oorlogsgebruik der Arabieren van het Arabische schiereiland.Zij gelooven in het bestaan van beschermheiligen (Weli\'s), aan wiezij kameelen

offeren ter bescherming tegen ziekten en dergelijken.Bij het begin van den oorlog wordt aan den Weli Abu\'d Duh??r eenoffer gebracht. Met het bloed van het offerdier besprenkelen zij deMerkeb (d. i. het plankier, dat op den rug van den kameel gelegden met struisveeren versierd den zetel voor den berijder vormt) vaneen kameel, waarop de prachtig uitgedoste dochter of zuster vanden sheik plaats neemt. Rondom dit dier wordt het heftigst gestreden.Het krijgslied luidt: â€žAbu\'d Duh??r komt stellig om te helpen hen,die hun oorlogskleeren aantrokken, en door hem zijn zij verschrik-kelijkquot; Â?). De kameel, besprenkeld met het bloed van het aan den bescherm-heilige geofferd dier, is de drager geworden van de kracht van dienheilige, nog versterkt door de aanwezigheid van de aanzienlijke vrouw,In aansluiting hiermee kunnen veel gevallen worden geciteerd, waarbijin den strijd iets wordt meegevoerd, waarin de kracht van een god ofheilige school of deze zelf verblijf hield. De Germanen droegen despeer van Wodan mee als diens attribuut of den hamer van TorÂŽ).Heel duidelijk wordt het geloof aan

het verblijven van een of andere 1)nbsp;Frazer: The Mag. Art: 362/3. 2)nbsp;Ch. Letoumeau. La Guerre dans les diverses races humaines. Paris 1895- 3)nbsp;I- 87. 4)nbsp;Curtiss 2 : 97. Sevensma: 114. 5)nbsp;Schwally: 13.



??? macht in een voorwerp ge??llustreerd door de wijze, waarop een volks-stam op de Molukken te werk gaat. In tijden van oorlog wordt in denboom, waarin de oorlogsgod zou wonen, een gat geboord en daarondereen korf geplaatst. Vervolgens wordt tegen den boom geklopt cm denboomgeest eruit te lokken. Dan zet men den korf in het vergaderhuis,waar hij gedurende den geheelen strijd blijft i). Hetzelfde motiefvan het bewaren van opgevangen krachten ligt in het meenemen vanrieten korven, waarin figuurtjes in veeren en huiden gewikkeld, doorIndiaansche stammen. Hierin wonen de geesten. Zoodra men kam-peert, worden de korven neergezet in de richting, die gevolgd wordtDoor Bedouinen, Mongolen en Mexicanen werd een tent meegenomen,van waaruit de overwinning zou komen 3). De Perzische koningenlieten den zonnewagen van Mithra als oorlogsfetisch meerijden^). Weinig verschillend van deze voorbeelden is het gebruik doorde Isra??heten gemaakt van de ark, Jehova\'s zetel. O.a. berichtI Samu??l: 4, hoe Isra??l door de Philistijnen verslagen is en Isra??l\'souderen aanraden de

ark te halen. Bij de aankomst gaat bij Isra??leen luid gejuich op. De Philistijnen hooren het, worden bevreesden zeggen: â€žGod is in het kamp gekomen .... Wee ons!.... Wiezal ons uit de handen van deze machtige goden verlossen? Ditzijn de goden, die de Egyptenaren met alle plagen sloegen in de wil-dernisquot;. Toch wordt Isra??l verslagen; zelfs de ark door den vijandveroverd; de glorie is van Isra??l verdwenen, want de ark Gods is ge-nomen. Zoo bovenmate heilig werd de ark geacht, dat met aanrakingervan de dood gemoeid kon zijn Bij de verovering van Jerichowordt eerst de ark rondom de stad gedragen. Tezamen met het geluidder bazuinen veroorzaakt dit het ineenstorten der murenÂŽ). Naastde ark werd ook de Ephod gebruikt, maar hiervan staat de beteekenis 1)nbsp;ld. 10; ri; Sevensma: 113. 2)nbsp;Charlevoix. Hist, de la nouv. France: 236 volgens Renel: 49: cf. ookLippert II : 499 en de reeds vermelde medicijntasch pag. 46/7. 3)nbsp;Schwally: 13. 4)nbsp;Herod. 7 : 40: Smo^t rovrwv tlt;3v B^ko hTruiy dp/xa ^l??s tpoy iittriraKro,fo Innoi ftiv t??XKOv AÂ?ukoi oacti?“, Snioamp;f Si tc?œk

??nncov t??ntro irtfg ^vioxos quot;rt??v XaXivuiv\' ovSci; ydp S^ inl toCtok tov Bp??vov dvOpcjiruiv dvafialvti. toJtou Sino9*air?Šs Sip^t]! in\' ap/iOTOf inntov Niaalutv. Xen. Cyrop. 8:3:12: furd rovrovfi(^yâ‚?ro dpna XtVKOv xP^^??f^yÂŽÂ?* iortlinivov /lior Upiv\' /ifrd 8j rovro \'HXlov dpfuxXtvKov, Kal TovTo ivrt/inivov, cf. Sarre: 345; Schwally: 11. 5)nbsp;Sevensma: 63. 6)nbsp;Joshua: 9; cf. Sevensma: 41, 71, 72, 74; Jeremias: 388. 390.



??? niet vast. Volgens sommigen is het een Jahwebeeld maar dit klinkterg onwaarschijnlijk wegens het verbod van het maken van afbeel-dingen bij de Isra??lieten; volgens anderen de omkleeding van eengodenbeeld, hetwelk om dezelfde reden aanvechtbaar is. Weer anderenverklaren het als een overblijfsel van een primitief ceremonieel lenden-kleed, dat later alleen den Hoogepriester bleef voorbehouden 2). Dezelaatste verklaring is het meest aannemelijk. De ark was bij de Isra??lieten het herkenningsteeken van Gods hulp.Bij de volkeren echter, die in tegenstelling met Isra??l, wel goden-beelden kenden, werden deze dikwijls mee ten strijde genomen. Opde Sandwich-eilanden werd een beeld van den oorlogsgod, met roodeveeren versierd en met een helmbos van menschenhaar voorzien,door een speciaal daartoe aangewezen priester in den strijd gebracht.Deze trok de leelijkste grimassen en gilde verschrikkelijk met de be-doeling den schijn te wekken, dat de godheid het deed 3). Als de oudeMexicanen uitrukten, gingen priesters met godenbeelden op den rugvoorop *). Bij de Chibcha\'s in Zuid-

Amerika had ieder huis zijn eigengodenbeelden, die ook in den oorlog werden meegedragen s). DeAssyriers droegen op een stang een afbeelding van hun oorlogsgodAssur, op een stier staande, vooruit 6). Een voorbeeld als dit laatsteen ook het reeds eerder genoemde: het meedragen in den strijd vanhet gebeente van helden of voorvaderen\') op een stang of standaard,leidt naar het uitgebreide gebied der veldteekens, omvattend: stan-daards, banieren, vlaggen, symbolen e.d. De meeste hebben uit-sluitend een tactisch doel en zijn dus van geen belang, maar velehebben daarnaast, of ook wel slechts, magische of godsdienstigebeteekenis. Deze zijn het, die een belangrijk element vormen in hetbetrekken van hoogere machten in den oorlog en dus een naderebespreking waard zijn. Het gebruik van veldteekens van de laatstesoort is zeer oud. Juist de oudste hebben hun ontstaan te danken aan 1)nbsp;Sarre: 335/7. 2)nbsp;Schwally: 9, 10; W. R. Arnold. Ephod and Ark. Cambr. 1917: 131 e.v. 3)nbsp;Ellis. Polynes. Researches I: pag. 326; IV : 158 volgens Tylor: II: 307;Waitz VI : 147; cf. Frazer. The

Mag. Art: 362; Lippert II: 499. 4)nbsp;Clavigero. Hist. of Mexico VII : 25 volgens Waitz IV: 117. 5)nbsp;Piedrahita. Hist. de la conq. de Grenada IV : 5 volgens Waitz IV : 363. 6)nbsp;Renel: 53; cf. pag. 52. Op een reli??f van den Egyptischen tempel teMed??net-Habu verschijnt boven Ramses IIT de godin Buto in giergestalte.Dit is de gedachte hulp in beeld gebracht. Hungerâ€”Lamer. Alt-Orient. Kulturim Bilde. Afb. 34. 7)nbsp;cf. pag. 47.



??? den wensch de bovennatuurlijke hulpmiddelen bij de hand te hebben.Immers practisch had men aan richtpunten d.i. in het oog loopendeteekens, die geen ander doel hebben dan een zekere orde te hand-haven, nog geen behoefte, zoolang de krijgswetenschap nog in haarkinderschoenen stond. Wel kan zich het verschijnsel voordoen, datveldteekens, die eerst slechts een godsdienstig doel hebben tot louter-richtpunten worden, terwijl omgekeerd aan tactische teekens een ma-gische of godsdienstige beteekenis wordt toegekend. Menig veldteekenheeft een langdurige ontwikkelingsgeschiedenis achter den rug, ge-durende welke de oorspronkelijke bedoehng en vorm allerlei variatiesondergingen. Niet zelden gebeurt het, dat zij omsponnen worden metlegenden, die hun wonderlijke afkomst en mysterieuze uitwerkingin den strijd moeten verklaren. Het is opmerkehjk, dat vele emblemenontleend zijn aan de dierenwereld. Aanleiding hiertoe gaf o.a. de grooteverspreiding, die de diervereering in aloude tijden had, hetzij inreligieus opzicht, hetzij door heerschende magische denkbeelden,waardoor aan de

afbeelding dezelfde krachten werden toegeschrevenals aan het dier zelf. Een deel der veldteekens dankt zijn ontstaanaan een held of heilige, andere zijn in vorm of embleem afgeleid vaneen heilig of vereerd voorwerp (kleedingstuk, kruisteeken e.d.). Eengedetailleerde bespreking zou ook nu weer te ver voeren. Een aantalvoorbeelden zullen voldoende zijn om op eenige karakteristieke eigen-schappen dezer heilige voorwerpen opmerkzaam te maken. Veldteekens ontleend aan het dierenrijk Reeds zeer vroeg werden in Egypte dieren als emblemen gebruikt.In de oudste tijden vindt men vooral afbeeldingen van den wolf,valk en ibis op lange stangen gestoken; in het Nieuwe Rijk dieren-koppen b.v. van een ram met de zon als het symbool van AmonGoden in hun bekende gestalten van half-dier, half-mensch werdende beschermers dezer teekens Een reli??f van den Medinet-Habu-tempel stelt voor: Ramses III op een strijdwagen in gevecht met deLiby??rs. V????r hem rijdt een wagen met den standaard van Amon,den Ramgod, nl. een lange stang, waarop een ramskop met de zon erbovenop. Een

inscriptie luidt aldus: â€žUtterance of Amon-Re, kingof Gods: Lo I am before thee, my son, lord of the Two Lands, User-mare-Meriamon; I give (to thee) all (might and power) among the 1)nbsp;Reall. d. Vorg. s.v. Standarte. 2)nbsp;Ib. Afb. in Encycl. Britt. s.v. Flag, Dar.-S. s.v. signa. 3)nbsp;Renel: 56; Sarre: 334/5-



??? Nine Bows; terror.... their chiefs: I will open (for) thee the waysof the land of Temeh. I will trample them before thy horsesquot; â€”Het dier, dat zich om zijn eigenschappen en gestalte wel zeer goedleende tot een veldteeken, is de adelaar. Hij wordt reeds aangetroffenop een Oud-Babylonisch monument uit Â? 3000 v. Chr. als symboolvan den god Ninurta, een ander op een relief uit Â? 2600 met boven-dien een dwarsstang, waarvan smalle wimpels neerhangen DeAssyrische, Chaldeeuwsche en Perzische koningen hadden eveneens ditembleem Bij de Oud-Mexicanen werd door den veldheer zelf eenstandaard gedragen, waarop een gestalte was afgebeeld, die beschrevenwordt als half adelaar en half tijger, door anderen als een adelaar meteen tijger in de klauwen s). De Mohammedaansche profetenstandaard,die nog bestaan zou, is een zwarte of donkergroene doek, maar draagtden naam van: ok?¤b = adelaarÂ?). Hij is heilig, want Allah\'s engelenverblijven eronder. Stieren komen voor in het embleem van de Assy-rische koningen (Â? 850 v. Chr.). Het veldteeken bestaat uit een stangmet een

ring op den top. Hierin is een boogschutter op een stier aan-gebracht of er zijn twee tegenover elkaar gestelde stieren; onder aanden ring hangen langs de stang twee kwasten. De boogschutter isidentiek met den god Assur\'). Op een monument uit den tijd van Sargon (722â€”705 v. Chr.) iseen dergelijke standaard afgebeeld op een strijdwagen, waarop verderals sierstuk een menschenfiguur met dierenkop zichtbaar is, waar-schijnlijk een oorlogsdaemon ÂŽ). De standaardwagen is op een anderrehef opgesteld voor een altaar, door priesters geflankeerdÂŽ). Ditbewijst de heiligheid van het veldteeken. Heel veel overeenkomst 1)nbsp;Afb. bij Sch?¤fer in Klio VI: p. 394. Vert. J. H. Breasted: Ancient Re-cords of Egypt IV. Â§ 49. 2)nbsp;Sarre: 336/7. 3)nbsp;Reall. d. Vorg.ib. 4)nbsp;Renel: 150; cf. Xen. An. 1: 10: 12: /fol to ?Ÿaol\\uov arj?Ÿ??or ??pSv f^aaivTtvfs atrov xpvooOy M niXri)s avaTtraiJiivov. Voor andere bewijsplaatsen zie A.V. W. Jackson. Journal of the Amer. Orient. Soc. 1899 : 57; Renel: 150. 5)nbsp;Gomara: Hist. Gen. de las Indas: 334. 442 volgens Waitz IV: 118 e.v. 6)nbsp;Sarre: 361 e.v.

Zie voor den Romeinschen adelaar pag. 62. 7)nbsp;Afb. Hungerâ€”Lamer. Alt Or. Kultur im Bilde. Leipz. 1912; afb. 131,132. 139: Enc. Britt. s. v. Flag. fig. 2; Dar.-S. s.v, signa. afb. 6406; cf. Reall.d. Vorg. s.v. Stand. Â§ 5. 8)nbsp;Sarre: 341/2. 9)nbsp;Afb. Sch?¤fer in Klio VI: p. 396; Hungerâ€”Lamer. Alt. Or. Kult. i. B.pag. 48.



??? met de voorgaande toonen Perzische standaards. Slechts zijn hetomgekeerd de stieren, die den ring dragen. Binnenin bevinden zichvier menschehjke figuren met grooten kop zonder hals, en vogelsrondom aan den buitenkant van den ring. Bovenop een anderen ringstaat een geitebok; weer op een derden een hert i). Draken als em-blemen worden gebruikt door de Indische volkeren, Perzen, Parthen,Scythen en Daci??rs en nemen een ruhne plaats in onder de Romeinsch-Byzantijnsche veldteekens Op het Alexandermoza??ek is een vierkante doek, een zgn. lt;pomxk.afgebeeld, voorzien van kwasten Hierop is niet al te duidelijk eenvogelkop zichtbaar, misschien een haan, gelijk men ook op Perse-politaansche munten vindt Bij de Noorsche volkeren beteekendehet verschijnen van een raaf in den strijd (het heilig dier van Odin)geluk. Zij hadden een raven-standaard, â€žongetwijfeldquot;, zoo zegtPetersenÂŽ) â€žeen vrij op een stang aangebrachte ravenfiguurquot;. Nogin 1157 Chr. wordt het gebruik hiervan bericht. Overeenkomendmet het gebruik van standaards met dierenafbeeldingen is, wat

inde Noorsche sage Egla te lezen staat (vertaling van Sch??nfeld, pag.168): â€žSie r??sten sich zur Fahrt und als sie segelbereit waren, stiegEgill die Insel hinauf und erklomm einen Felsenvorsprung, demFestlande zugewandt. Darauf griff er nach einem Pferdehaupte undpflanzte es oben auf die Stange. Sodann sprach er einen Spruch:.Â?Hier richte ich auf eine Fluchstange und sende diesen Fluch zu denH?¤nden Eiriks, des K??nigs, und Gunnhildar, der K??niginquot;quot;. Hierbijmoet worden opgemerkt, dat de Noorsche volkeren het paard ver-eerden. Galli??rs, Germanen en Spanjaarden hadden een wild zwijn ÂŽ), wolfof beer als embleem niet alleen op hun signa, maar ook op hun wa-pens\'). 1)nbsp;Sarre: 363, 370 noemt de menschelijke figuren: waarschijnlijk daemonenvan den strijd. 2)nbsp;Grosse: 360. In Oud-Mexico droeg de slang bij tot succes in den oorlog;cf. ook Lippert II : 502. 3)nbsp;Svoronos: iii, 118/9; Sarre: 348. 4)nbsp;Sarre: 349; cf. Reinach 2 : 364 over den haan als vt/fijTiJptov bij de Spar-tanen. Dar.-S. s.v. signa. 5)nbsp;P- 73; Renel: 62 spreekt over een doek, waarop bij de

overwinning eenraaf met open bek zou verschijnen. 6)nbsp;cf. Tac. Germ. 45: insigne superstitionis formas aprorum gestant; id proannis omnique tutela securum deae cultorem etiam inter hostis praestat. 7)nbsp;Renel: 62, 65, 113; Domaszewski: 74; Grimm D. M. I : 176â€”179; II: 55; III: 50-



??? Ontleend aan een held of heilige Hierboven is reeds gesproken over het gebruik bij sommige na-tuurvolkeren om het gebeente der voorvaderen in den strijd mee tedragen. Natuurhjk ressorteeren onder deze groep ook de Egyptischestandaards, die op eenigerlei wijze met een godheid in verband staan,b.v. de Amon-rams-kop, een Hathorkop op een standaard uit delatere tijden van het Nieuwe Rijk Merkwaardig in menig opzichtis de geschiedenis van het schootsvel van K??weh, waarvan men deoverlevering vindt in het Firdousi-epos 2), in het â€žBoek der Konin-genquot; 3). De vertaling van Mohl van het betreffende gedeelte luidtaldus: â€žLorsque Kaweh fut sorti de la pr?Šsence du roi, la foule s\'as-sembla autour de lui ?  l\'heure du march?Š; il criait, demandant dusecours et appelant le monde entier pour obtenir justice. Il prit letablier avec lequel les forgerons se couvrent les pieds, quand ilsfrappent avec le marteau, il le mit au bout d\'une lance et fit leverla poussi?¨re dans le bazar. Il marchait avec sa lance en criant: â€žâ€ž0hommes illustres! vous qui adorez Dieu, vous tous qui avez de l\'af-

fection pour Feridoun, qui d?Šsirez vous deliver des liens de Zohak;allons tous aupr?¨s de Feridoun et reposons-nous dans l\'ombre de samajest?Š ! D?Šclarez tous que votre ma?Žtre est un Ahriman et dans soncoeur ennemi de Dieu; ce tabher sans valeur et sans prix nous feradistinguer les voix de nos amis et celles de nos ennemisquot;quot;. Il s\'a-van?§ait au milieu des braves, et une troupe consid?Šrable se formaitautour de lui. Il apprit dans quel endroit ?Štait Feridoun; il marchat??te baiss?Še, allant tout droit vers ce lieu. Ils arriv?¨rent ainsi en facedu palais du jeune roi; lorsqu\'ils l\'aper?§urent de loin, ils pouss?¨rentun cri de tonnerre. Le roi vit le tabher sur la pointe de la lance etl\'accepta comme un signe de bonheur. Il le rev??tit de brocart de Rounet l\'orna d\'une figure de pierreries sur un fond d\'or; il le couronnad\'une boule semblable ?  la lune et en tira un augure favorable; il yfit flotter des ?Štoffes rouges, jaunes et violettes et lui donna le nomde Kaw?Šiani direfsch (l\'?Štendard de Kaweh), Depuis ce temps, tousceux qui sont mont?Šs sur le tr?´ne des rois, tous ceux qui ont mis surleur t??te la

couronne imp?Šriale, ont ajout?Š de nouveaux et toujoursnouveaux joyaux ?  ce vil tablier du forgeron; ils l\'ont orn?Š de richesbrocarts et de soie peinte; et c\'est ainsi qu\'a ?Št?Š form?Š cet ?Štendard 1)nbsp;Pag. 51 en Reall. d. Vorg. s.v. Standarte afb. taf. 91a. 2)nbsp;Zie Sarre: 358; A. V. W. Jackson. Journ. of Amer. Or. Soc. 1899: 57Bouill?Š: 12. 3)nbsp;M. J. Mohl. Le Livre des Rois. Paris 1838. p. 89 e.v.



??? de Kaweh qui brillait dans la nuit sombre comme un soleil et parqui le monde avait le coeur rempli d\'esp?Šrancequot;.. . . â€žL\'?Štendardde Kaweh ?Štait port?Š devant eux et le monde en re?§ut un reflet jaune,rouge et violet i)quot;. Mohl voegt er zelf deze aanteekening aan toe 2):,,Ce drapeau resta l\'?Štendard de l\'empire persan jusqu\'?  la chute dela dynastie des Sassanides. On avait ?Št?Š oblig?Š de l\'?Šlargir peu ?  peupour pouvoir placer les joyaux que les rois voulurent y ajouter; desorte qu\'il avait atteint une dimension de vingt-deux pieds sur quinze,lorsqu\'il tomba entre les mains des Arabes ?  la bataille de Kadesia,l\'an 15 de l\'h?Šgire (636 na Chr.).... Le drapeau fut mis en morceauxet distribu?Š ?  l\'arm?Še avec la masse commune du butinquot;. In Frankrijk werd zes eeuwen lang de kap van den heiligen Martinusals banier gebruikt, welke voor het eerst Clovis vergezelde indenslag bij Vougl?Š in 507 tegen Alarik 3). Toen de Franschen zich in 1870een nieuwe banier aanschaften, werd zij eerst in aanraking gebrachtmet de rehquie??n van den H. Martinus; â€žEUe fut Ie centre

d\'h?Šro??quesd?Švouementsquot; Boheemsche krijgslieden bonden het kleed van St.Adalbert aan de lans van St. Wenzel, beiden door hen vereerde hei-ligenÂ?). Als Christelijk vexillum vond het labarum veel ingang.Het was een kruisbanier door Constantijn den Grooten gemaakt,naar aanleiding van een vurig kruis, dat hem op zijn veldtocht tegenMaxentius verscheenÂŽ). In de Middeleeuwen werd in Itali?? gebruikgemaakt van een rood geverfden wagen, waarop een boomstam vangelijke kleur was geplaatst, die een Christusbeeld droeg. Deze â€žcarroc-cioquot; reed mee o.a. in den slag tegen de Valvassoren, terwijl de dapper-sten erop plaats hadden genomen \'). Eveneens gewaagt de Engel-sche geschiedenis van een standaard wagen met een mast, waaraan eenzilveren doos was bevestigd â€žcum corpore Christiquot;: â€žut Jesus Christusnoster per praesentiam sui corporis eis dux essetquot; Â?). De Duitsche 1)nbsp;p. 46.5. 2)nbsp;Mohl: 91. 3)nbsp;Bouill?Š: 11 e.v.; zie ook pag. 122. Afb. id. en Enc. Larousse s.v. enseigne. 4)nbsp;Bouill?Š: 19. 5)nbsp;Lippert II : 503. 6)nbsp;Eusebius. De

Vita Const. 1:31: aan de dwarsstok was bevestigd: ?ŸaciXtKov *gt;lt;^aaiia noiKiXl^ owij/t/x/ccov noXvTtX??iv Xtamp;cov ^c??tos avya?Žs l^aarpam?ŠvTtav KaXvrrr??iifvovo?šÂ? woaay tÂ? Ka9vlt;fgt;aan4vov XP^^V- ^ â€? ?â€? \'Evamp;a. oSv ? vei^??vrj rovro, (fivyfi ftiv twv ivavrltav tylvtro. Renel: 269, 274. Sarre: 362; Litt.: Grosse: 371; P. W. s.v.; L??b-ker. Reall. s.v. Afb. Enc. Britt. s.v. Flag en Cabrol: Dict. d\'Arch. Chr?Št. s.v. 7)nbsp;Annales Crcmonenses Graevii Thcs. III : 1289 volgens Sevensma: 157. 8)nbsp;Script. Hist. Anglicanae 1: 322 volg. Sevensma: 157; cf. Lippert II : 501.



??? rijksbanier prijkte gedurende de Middeleeuwen met den aartsengelMichael Religieuze wijding genoot ook het Byzantijnsche, 6e-eeuwsche ?Ÿdv??ov, een soort vexillumÂŽ). Wat de wijze van meevoeren der veldteekens aangaat, niet zeldenwerden ze op een wagen in den strijd gebracht, zooals reeds van deEgyptische, Assyrische en Christelijke teekens werd opgemerkt\').Eveneens ziet men dit gebeuren in het Oud-Indische epos Ramajanaen bij de Franschen met den koninkhjken wimpelÂŽ). De Turkschestandaard werd door een kameel meegedragenÂŽ). Het veldteekenbevond zich natuurlijk nabij den veldheer, soms in zijn wagen of,indien hij te voet ging, werd het ook wel door hemzelf gedragen.V????r Ramses III uit reed de standaardwagen\'), v????r de Assyrischekoningen snellen de wagens met de veldteekens vooruitÂŽ), v????r denTurkschen grootvizier loopt de kameel, waarop het doek zich be-vindt In het bovengenoemde Oud-Ind. epos draagt de veldheerzelf het veldteeken en zoo was het ook bij de Oud-MexicanenOp munten wordt het Christe??jk vexiUum den keizers in handen ge-

gegeven Van het labarum wordt gezegd: â€žImperatorem semperpraecederequot; Ten tijde van Constantijn den Grooten werd hetlabarum slechts dan meegevoerd, wanneer de keizer zelf in het legerwas, waardoor de zin van het teeken reeds eenigszins verandert Legenden vertellen van de mystieke krachten, die van deze teekens 1)nbsp;Meyer. Konv. Lex. s.v. Fahne. 2)nbsp;Du Gange. Gloss, s.v. bandum; Grosse: 360 e.v. 3)nbsp;pag. 51/2. 4)nbsp;Sarre: 338. 5)nbsp;Bouill?Š: 38. 6)nbsp;Meyer. Konv. Lex. s.v. Fahne. 7)nbsp;Reall. der Vorg. s.v. Standarte: â€žder K??nig h?¤ufig von Standarten be-gleitet, die von je einem Mann vor oder hinter ihm getragen werden ....zuweilen in besonderen Wagen gefahren, und gelegentlich lassen Offiziere sichin Statuen mit ihnen darstellenquot;; cf. Dar.-S. s.v. signa. 8)nbsp;Reall. d. Vorg. ib. Â§ 5 over Assyri??: â€žHier eilen die Standartenwagendem des K??nigs voran.quot; 9)nbsp;Meyer. Konv. Lex. s.v. Fahne. 10)nbsp;Waitz IV: 118. 11)nbsp;Cohen. Description Hist, des Monnaies VII* VIIIÂ?; cf. Grosse: 360 e.v. 12)nbsp;Gf. du Gange Gloss, s.v. Van een

Fransch signum bij Bouill?Š: 23: â€žl\'Enseigne Saint-Denis qui allait en un autre vaisseau devant le roiquot;. 13)nbsp;Diderot. Enc. s.v. Enseigne.



??? uitgaan. Het Kaweh-schootsvel schitterde in den nacht als ware hetde zon Onder de Mohammedaansche veldteekens huisden Allah\'sengelen 2). Als er in Constantinopel een opstand uitbrak was alleen reeds hetvertoonen van den standaard van den propheet voldoende om derebellen af te schrikken 3). Bij het beleg van Parijs door de Noormannenin 886 vertoonden de Franschen een gele banier: â€žSa vue jetait laterreur dans les rangs ennemisquot; Op het doek der Noorsche volkerenverscheen bij de overwinning een raafÂŽ). Met het kruis door den hei-Hgen Procopius gemaakt en waarop de namen van eenige heiligenverschenen, versloeg deze een bende vijanden en doodde er duizen-den ÂŽ). Ook de Romeinsch-Byzantijnsche dracones bezitten op zich-zelf de macht schrik onder de vijanden te brengen\'). De drager vanhet labarum kon niet gewond en het teeken niet getroffen worden. Erging een dusdanige kracht van uit, dat de vijand het niet durfde aante vallen, ja het zelfs niet waagde het oog erop te richten ÂŽ). Het kleedvan den Boheemschen H. Adalbert en van den H. Martinus was

vanden hemel gevallen In de i6e eeuw had een Schotsche familie eenvaandel in bezit, dat, zoodra het ontplooid werd, de overwinningverzekerde en hen, die het teeken volgden, tegen onheil beschermdeVan het lot van het veldteeken kon het welzijn van het geheele legerafhangen. Het gold voor een palladium, zooals vermeld wordt vanhet â€žcarroccioquot;-veldteeken en den Mexicaanschen adelaar Bijzonder was ook de plaats, waar het veldteeken in vredestijdwerd opgesteld. De Assyrische standaardwagen kreeg, gelijk gezegd,een plaats nabij het altaar Het KcLweh-schootsvel stond naast den 1)nbsp;Zie pag. 55; Sarre: 358. 2)nbsp;Zie pag. 52. 3)nbsp;Diderot. Ene. ib. 4)nbsp;Bouill?Š: 20. 5)nbsp;Renel: 62; zie pag, 53. 6)nbsp;Delehaye: 83 e.v.; Id.: 27: de heilige Theodorus gebruikt het kruis alstalisman in een gevecht tegen een draak; cf. Hooglied VI: 10 de uitdrukking:verschrikkelijk als een leger met veldteekens. 7)nbsp;Grosse: 360 e.v. 8)nbsp;Eus. De Vita Const. 11: 9; zie pag. 122. 9)nbsp;Lippert II: 503. 10)nbsp;Frazer. Mag. Art. 1: 368, 11)nbsp;Sevensma: 157. 12)nbsp;Waitz: 118.

13)nbsp;Zie pag. 52.



??? troon De Insuberi??rs bewaarden hun veldteekens in den tempelvan de oorlogsgodin 2). Justinianus liet voor het ?ŸdvSov bijzondereverblijfplaatsen bouwen Tacitus bericht, dat de Germanen hunveldteekens uit heilige wouden te voorschijn haalden Gelijk op het land voor het leger, zoo werden voor de schepen opzee middelen gebruikt, die hetzelfde doel beoogden en met de boven-genoemde overeenstemmenÂŽ). Dierafbeeldingen van rammen, stierenof visschen werden meestal op den voorsteven geschilderd of erinuitgehouwen. Soms werd het geheele schip naar het betreffende diergenoemdÂŽ). Reeds op de oudste Egyptische schepen (vanaf 5000v. Chr.) treft men op den voorsteven horenvormige uitsteeksels aan(de zgn. Grieksche ct??Xos), waaraan apotropae??sche kracht moet wor-den toegeschreven. Zij krijgen met den tijd meer den vorm van eenhelm {negixeqfdXaia), waarover men dan wel een dierenhuid legt. Naareen beschrijving van Silius Italiens\') waren de Carthaagsche schepenvoorzien van een god met ramshoofd. Tusschen de beide horens gooteen Carthaagsch kapitein,

toen hij zijn schip in vlammen zag opgaan,bloed uit. Zeer waarschijnlijk was deze god Baal-Hamon, de Carthaag-sche Amon der Egyptenaren en Liby??rs. De door Herodotus ge-noemde Ilatc??xoi op de Phoenicische schepen waren waarschijnlijkook godenbeeldjesÂŽ). Bij de Chineezen bevindt zich aan boord eenkapel met fetischbeeiden De Noorsche volkeren hadden Thor\'sbeeld op den voorsteven 1Â°). De Italiaansche matrozen stellen zichonder bescherming van Mamoutso, wiens idool in een witte doekgewikkeld v????r in het schip bewaard werd. Het uitspreken van zijnnaam verwekt onweer 1)nbsp;Sarre: 358 e.v. Zie pag. 54. 2)nbsp;Polybius II : 32 : 6: koI ratnbsp;aij/io/ar ris aKHrjrovs ktyofiivas Ka??f X6vt*s iK Tov rijs \'Aamp;rjv??s Upov. 3)nbsp;Grosse: 360 e.v. 4)nbsp;Hist. IV: depromptae silvis lucisque ferarum imagines; et. Germ. VIII : 7effigies et signa quaedam detracta lucis in proelium ferunt. 5)nbsp;cf. voor het volgende Svoronos: 139 e.v. 6)nbsp;Pollux I : 83: fOTt 8/ Ttva TT?€o?Ža Avtcia Aey??/Jieva tepiol Â?co?? rpdyot, cir ttKd?‡tivSri roiovr??v ri ttAo??ov Â?fat 6 ravpos ijv 6 t^v

Evpcinrjy dnayaytiv. 7)nbsp;De bello Punico XIV : 452. 8)nbsp;Herod. III : 37; cf. VIII : 88; Sevensma: 155; Lippert II : 499. 9)nbsp;Sevensma.: 155.10) Petersen: 47, 71.??i) Svoronos: io6.



??? Bij de Grieken Homerus geeft in Achilleus een voorbeeld van de hulp door deachtergeblevenen aan de strijders verleend. Als Patroclos zijn vriendeindelijk heeft weten te overreden en ten strijde is getrokken, brengtAchilleus een plengoffer aan Zeus en bidt (11. il: 241): xip xvdog ?¤/xa ^Qo?Šg, tvQvona Zev, // Mgavvov d?Š oi ^zoq ivl (pgeaip..... Als zichtbare, persoonlijke hulpmiddelen kunnen de emblemata op deschilden b.v,: leeuwen, slangen en het Gorgoneion worden opgevat. Deroode kleur der kleeding, waarin de Spartanen ten strijde trekken, heeftzeer waarschijnlijk een bijzondere, religieuze bedoeling. Het stemt al-thans overeen met een serie van voorschriften, waarin bij verschillendevolkeren een speciale kleedij wordt vereischt om succes te hebben i).De roode kleur is bij vele volkeren zeer geliefd voor het beschilderender dooden of godenbeelden om het levensprincipe tot uiting te doenkomen. De kleur heeft voor den doode tot doel den schijn van levente wekken en voor den levende van versterkte levenskracht. Daarombesmeren zich de Indianen van Canada en andere

natuurvolkerenmet een roode kleurstof, wanneer zij zich op het oorlogspad begevenÂ?),Ter vergelijking diene de feriahs exercitus der Harii (Tac. Germ. 43):Â?nigra scuta, tincta corpora; atras ad proelia noctes leguntquot;. In zijnuiteenzetting van deze passage besluit Weniger aldus: â€žSoviel darfman festhalten: die Hari??r spielen die Rolle von Toten in bewusster Nachahmung der Hellenbewohner----Die Hari??r selber mochten m einer Art priesteriicher Devotion sich der Gottheit geweiht habenquot; \'). Van zichtbare, voor aller welzijn en hulp, meegedragen teekens geeftHerodotus een zeer goed voorbeeld in het vijfde Boek cap. 75, waarhij aldus schrijft: Itl^ v??^wg, ??v Snamp;Qxn m ??^cTvat InEodai a^(por?Šgovg xovg ?Ÿaodf.ag ?¨Siovarjg atgaxiijg\' x?Šiog yclp d.i.i(p??xEQOi tXnovxo^agaXvofiivov ???¨ xovxcov xov ??x?Šgov xaxaXemeaiJai xai xamp;v Tvv??agi??ioav????v izcQov ngo xov ydp ??i] xa?? ovxoi afnp??xtgoi ??mxXtfxol aq)i ????vxeg e?•JiovTo. De hier bedoelde Tyndariden waren houten beelden, volgens Plutar-chus: negl (pda??eXtplag I : rd naXaiA xibv Aioaxovgoiv ??cpi?“QVfiain

Snagxi?¤xai ,,????xavaquot; xaXoiiair\' ^axi???¨ ??vo ^vXa TragAXXijXM Aval nXayioi^^nt^evyfiha. Wessehng merkt bij deze passage op: â€žQuae quidem in castraSI fuerint portata, uno Tyndaridarum cum rege in bellum pergente,disiungi necesse fuitquot; De Tyndariden of Dioscuren, wier cultus in 1)nbsp;o.a. door den oud-Indischen oorlogsritus, cf. Caland 2 : 27, no. 6. Schwenn21 : 70; cf. de Trabea, liet bloedroode kleed der Salii, Wissowa: 480. 2)nbsp;Fr. Duhn. Rot und Tot, in Arch. f. Relig-wiss. 1906: p. i e.v. 3)nbsp;L. Weniger. Arch. f. Relig-wiss. 1906. p. 201 e.v. 4)nbsp;cf. a. h. 1. How and Wells en Roscher M. L. s.v. Dioskuren VI.



??? Laconi?? zijn oorsprong vindt, werden door geheel Griekenland debeschermers in gevaren, vooral in strijd en storm. De AeginetischeAjaciden vervullen d?Šzelfde taak. Want als de Thebanen met deAegineten in oorlog zijn gewikkeld, verzoeken de eersten de Aeginetenom hulp: ol d?Š alt;pt au?Šovai ?¨mnovQ?“jv xovg Aiaxidag avfin?ŠixnEiv??(paaav In den slag bij Salamis verkenen dezelfde hero??n hun hulp,want, zegt Herodotus: ??nl ???¨ Aiaxor xal lovg aXXovg Aiaxi??ag via?¨n?ŠaxeXXov Ig AXyivav (VIII: 64) in aansluiting waarmede in cap.83 volgt: xal r^xe r] an Aiyivrjs zQi7]QT]g, j; xaid tovg Alaxi??a; dnE?“rjfir^OE. Deze gevallen zijn uitingen van de vereering, die gestorven heldengenieten, wier invloed blijft doorwerken 2) en ook uitgaat van hunafbeeldingen. Want zonder deze zou men zich moeilijk een voor-stelling kunnen maken van Herodotus\' woorden. Ter vergelijkingmet het feit, dat sommige volkeren bijzondere kracht toeschrevenaan het gebeente hunner voorvaderen 3), kunnen worden genoemd:het brengen van het gebeente van Orestes naar Sparta en van Pelopsnaar Troje om in

den strijd hulp te bieden lt;). Dezelfde helden en ookandere werden door de Grieken gedurende den oorlog opgeroepen Soms zouden zij dan in zichtbare gestalte zijn verschenen, b.v.Theseus in den slag bij Marathon ÂŽ). Tijdens de worsteling bij Salamisvertoonde zich de heros van dit eiland Kychreus in slangengestalte;bij Marathon Echetlos in boerenkleeding gehuld. Met zijn ploeg zouhij vele Perzen gedood hebben\'). In hun tegenstand tegen de binnen-dringende Perzen werden de Grieken ondersteund door bovenmen-schelijk groote verschijningen: ??vo ydg ??nXlxag /n?ŠCovag ij xaxd dvamp;Qclgt;-Ticov (pvaiv ineo\'amp;al aq)i (= de Perzen) xreivovxag xal ??idbxovxag. xovxovg??exovg ??vo AcX^ol X?Šyovat elvai?¨mxcoQiovg tjQCoag, 0vXaxuv xex??l Avx??voov\'^). Uit religieus gevoel sproot voort, dat men zich, bijvoorbeeld bij hetzoeken naar een plek om een stad te stichten, liet leiden door eendier. Van Karanos nu wordt vermeld, dat hij de Macedonische stad 1)nbsp;Her. V:8o. 2)nbsp;Soms moet hij door een of ander middel tot bijstand worden verloktb.v. door het bouwen van een tempel,

zooals geschiedde toen de AthenersAegina belegerden. 3)nbsp;cf. pag. 47. 4)nbsp;Bewijsplaatsen en meerdere voorbeelden bij Pfister; 438, 512. 5)nbsp;Schwenn XX : 309. 6)nbsp;Plut. Thesp. 35; cf. Paus. X : 854; cf. Rohde: Psyche: 195/6. 7)nbsp;Samter: 17; Paus. I : 32 : 5. 8)nbsp;Herod. VIII: 38, 39.



??? 6i Aegae (= Edessa) innam door geiten tot gidsen te nemen i). VolgensHesychius is karanos een Cretische naam voor geit 2). Reinach ver-moedt, dat hiermee bedoeld wordt, dat Macedoni??rs de stad innamen,door aan het hoofd hunner troepen hun god in de gestalte van eenbok mee te nemen. Deze meening wordt ondersteund door het feit,dat men in de helmversiering van horens der Macedonische koningeneen overblijfsel wil zien uit den tijd, dat zij gekleed gingen in de huidvan een gehorend dier 3). â€” Diodorus bericht, dat Agathocles in denslag tegen de Carthagers (310) zijn troepen aanmoedigde door eenvlucht uilen los te laten. Munten, ter herinnering aan dit wapenfeitgeslagen, toonen Athene Promachos en een uiH). Het meenemenoverigens van goden in diergestalte in den strijd kan bij de Griekenniet worden aangetoond. Evenmin wordt door hen gewag gemaaktvan veldteekens in den zin als bij andere volkeren het geval was,tenzij de bovengenoemde hero??nbeelden die taak vervuldenÂŽ). Mis-schien had men voldoende aan de emblemata op de schilden. Maartoch lag het in de lijn

der ontwikkeling om b.v. den uil van Atheneof de sphinx van Thebe of den wolf van Argos als zichtbaar teekenmee te dragen. Maar daarvoor ontbreken ten eenenmale de bewijzen.Eerst in het hetaerenleger van Alexander den Grooten wordt meldinggemaakt van een orjfieJov. . . . ??S \'Hqgt;atatCwvoc nenotrj/n?Švov^). Bij de Romeinen Wanneer Romulus door de Sabijnen in het nauw is gebracht,wendt hij zich met deze woorden tot Jupiter: â€žHic ego tibi templumStatori Jovi, quod monumentum sit posteris tua praesenti ope ser-vatam urbem esse, voveoquot;\'). In den slag aan het meer Regillus(ann. 496) verschenen de Dioscuren Â?). Als een voor allen zichtbaarteeken van hoogere hulp, maar waarvan niet aangetoond kan worden 1)nbsp;Reinach 2 : 352; cf. Solinus 9 : 12: Caranus .... qui.... ubi caprarumpecus resedisse adverterat, urbem cundidit, quam dixit Aegas. Keller: 307Over de geit: â€žNeugierig und verwegen wie sie ist, will sie immer vom sein undgef?¤llt sich ausnehmend in der Rolle des F??hrersquot;. 2)nbsp;S.v.nbsp;.... npi?Ÿaroy\' xapavd\' t^k a?Žya. (Kprjrts). 3)nbsp;Reinach 2 : 352;

Scheftelowitz i : 451. 4)nbsp;Diod. XX: ir; cf. P. W. s.v. Athena 49. 5)nbsp;Dar.-S. s.v. signum: â€žau milieu de tous ces peuples chez qui l\'usage deÂ?enseignes est av?Šr?Š, la Gr?¨ce classique parait l\'avoir ignor?Šquot;. 6)nbsp;Arrianus VII : 14, 10; cf. P. W. s.v. Feldzeichen. 7)nbsp;Livius: I : XII : 6. 8)nbsp;cf. Roscher M. L. s.v. Dioskuren V.



??? of het in den strijd werd meegedragen, stond in het sacrarium Martiseen heilige lans, die met den god zelf werd ge??dentificeerd In tegen-stelling met de Grieken bezaten de Romeinen veldteekens en welzeer vele. De ver doorgevoerde indeeling en de strategische opstellingder militairen gaf hiertoe aanleiding. Het is moeilijk te zeggen of enin hoeverre ieder teeken op zichzelf godsdienstige vereering genootof een godsdienstige basis had, en welke de juiste oorsprong is dersymbolen. Want voor het meerendeel ligt het ontstaan in prae-historische tijden. Als men bij Appianus leest 2), hoe het legioen, datde olifanten van Juba overwon, dit dier als embleem voor zijn veld-teeken verkreeg, en weet, dat onder Augustus de steenbok tot signumwerd verheven, omdat het diens geboorte-gesternte was, kan mendaaruit de gevolgtrekking maken, hoe gevaarlijk het is een algemeengeldende verklaring voor de oude diersymbolen te willen geven enhoe voorzichtig conclusies in dit opzicht moeten worden getrokkenDaarentegen komen de religieuze gevoelens duidelijk naar voren bijhet veldteeken van het

legioen: den adelaar, aquila sacrata Datdeze meer een godsdienstige bedoeling had dan een tactische, ligt voorde hand, daar het legioen als de grootste eenheid geen behoefte hadaan richtpunten. Hoogstens kon het practisch dienen tot bewijs voorde aanwezigheid van den legioenscommandant. De adelaar, de heiligevogel van Jupiter, stelde het legioen onmiddellijk onder diens be-scherming. In latere tijden kwam de adelaar meer zelfstandig te staand.w.z. maakte zich los van de Jupitervereering, werd talisman offetisch van het legioen en kreeg goddelijke vereering. Men branddevoor den adelaar wierook en sprak in zijn nabijheid gebeden uit. Hemwerd in het kamp een gewijde plaats, een aedicula, toegewezenÂŽ).Verlies werd als een ontzettende ramp gevoeld en kon zelfs opheffingvan het betreffende legioen ten gevolge hebben. Maar ook de andereveldteekens werden met hand en tand verdedigd, waarom de veldheerer zelfs in hachelijke omstandigheden toe overging de signa middenonder de vijanden te slingeren, zoodat de soldaten wel genoodzaakt 1)nbsp;cf. pag. 46 en de lans van Wodan,

pag. 45. Het zwaard als symbcx)!van Ares, pag. 46; cf. Kern 2:7. 2)nbsp;De Bello Civ. II : 96: Kal vCv dn\' Â?VtiVou r??iSf TW riXti fX44gt;avres is r?  orjutta iTT?•Kâ‚?ivTai, 3)nbsp;Zie de critiek van Toutain: 56 op Renel\'s Enseignes; cf. Dar.-S. s.v.signa. 4)nbsp;Valerius Maximus VI : i, 11. 5)nbsp;P.W. s.v. Feldzeichen; Schwally: 16; Renel; passim; Domaszewski:56.



??? waren aan te vallen om ze terug te halen i). De adelaar was tegen-woordig bij alle militaire plechtigheden als: de lustratio, de allocutioen den intocht der keizers. Als symbool van den strijd wordt hij opmunten afgebeeld in de handen van Mars 2) en andere godheden 3), d) Na den strijd Een nederlaag, ondanks alle genomen maatregelen tot het ver-krijgen van den bijstand der hoogere machten, wordt verklaarbaargemaakt door aan te nemen, dat fouten in het ceremonieel zijn ge-maakt of dat de tegenpartij die maatregelen heeft overtroffen. Eenoverwinning heeft tot gevolg o.a. het vieren van feesten waaropdank wordt gebracht voor de geboden hulp door gebeden, offersÂŽ)en geschenken, bestaande b.v. uit een deel van den buit, ook van denlevenden. Verscheidene volkeren hadden de gewoonte de hoofdender gedoode vijanden op de een of andere wijze te prepareeren, omde bijzondere kracht er aan toegeschreven te bewaren. Dit geschieddeo.a. door de Jibaro-IndianenÂ?), Azteken\'), Scythen Â?) en Kaukasischevolkeren ÂŽ). Ook vindt er soms reiniging van het bloed der gedoodevijanden

plaats. O.a. schrijft de Bijbel voor â€žEn legert u buiten het leger zevendagen, allen, die iemand gedood of een verslagene aangeraakt heb-ben, opdat gij u ontzondigt op den derden en zevenden dag met de-genen, welke gij gevangen hebt genomen. En alle kleederen en allegereedschap van vellen en alle pelswerk en alle houten vaten zultgij ontzondigenquot; Over de meerdere aandacht der goden voorde offers der tegenpartij klaagt Agamemnon: Atbt IjQamp;TltXO lt;pQ^v\' \'Exrogiotg ?¤ga fx?¤XXov It?? (pglva ^tj^ IcQo??aiv 1)nbsp;Livius: III: 70. 2)nbsp;Cohen. Description hist. des monnaies 1: 266, no. 73 volgens Renel:312; cf. Dar.-S. s.v. signa. 3)nbsp;Een beschrijving van een dergelijk feest vindt men bij Karsten: 28 e.v.gevierd door de Jibaro-Indianen. â– 4) Reinach 2 : 213, 236; Kern i : 9; Szymanski: 63; M??ller: 142/3. 5)nbsp;Karsten: 2. 6)nbsp;Friederici: 77.nbsp;^ 7)nbsp;Herod. IV : 65.nbsp;. / 8)nbsp;Seligmann II; 141. V^.â€žâ€?yr\'Numeri 31 : 19 e.v, ih) cf. Wachter: 73; Weule: 131 over Nieuw-Zeeland: v????r den strijd werdende soldaten gewijd; erna werd de wijding wederom door

priesters opgeheven. II, K: 45/6. cf. Hed?Šn: 12.



??? In Ilias K : 370/1 wijden Odysseus en Diomedes de wapens vanDolon aan Athene. In H : 82/3 spreekt Hektor de belofte uit, de wa-pens van den Griek, die op zijn uitdaging tot het houden van eentweegevecht ingaat, als hij door hem gedood zal zijn, aan Apollote zullen wijden: tevxea avki^oag oiaco ngoxi \'IXiov Iqt^vxal XQEfi??o} jtQoil vr]6v \'An??Uwrog ?Šxdxoio. De Griek toont zijn dankbaarheid jegens de goden ook door hetoprichten van tropaia. Zij zijn meest aan Zeus gewijd, zijn ook in deoogen der vijanden geheiligd en worden door hen ontzien. Vandaarbenamingen van Zeus als xgona??og (Soph. Ant. 141), TQonaiovxos(C.I.G. 3 : 4340), TQonaiotp?“Qog (C.I.G. 3 : 4040), Aa(pvaxiog (Herod.VII: 197; Paus. 1: 24 : 2) en van Athene: ?ŠyeXelrj (II. A : 128), Xij??xtg(II. K:46o). De dankbaarheid komt ook tot uiting in inscripties alsb.v.: dia xog \'deog r??ode vix??vxi toi ZeXiv??vxioi\' dia xbv Aia vix??/xeg xaldia xov ^6?Ÿov xal dia \'EqaxXla xal di\' \'Ajt??XXova xal dia Iioxtid?¤va xaldia Tvvdagidag xal di\' \'Adavdav xal did MaXoqgt;?“QOv (= Demeter) xaldid ??aaixQdxeiav (= Persephone) xal did

xog SXXog ^e??g . . . . Jupiter ontving de spolia opima. Voor Mars werden tempels opge-richt 2). Samenvatting Door deze verzameling van voorbeelden voor de verhouding totde bovennatuurlijke machten v????r, gedurende en na den oorlog,ontleend aan onderscheidene volkeren en uiteenloopende tijden, kanworden vastgesteld, dat ten behoeve van een succesvollen strijd steungezocht wordt bij deze machten door magische of religieuze middelenof beide vereenigd. De magische bestaan uit handelingen, die op zich-zelf invloed op den strijd uitoefenen (direct); de religieuze werkenbemiddelend tusschen de hoogere machten en den mensch (indirect). De directe middelen zijn b.v.: het werpen met speren, stof, kiezel,tooverwater; het schieten van pijlen, het zwaaien met palmtakkenof waaiers, alles in de richting der vijanden; verder zang en dans,het leggen van strikken, het opheffen van een staf, het meedragen vanamuletten; en sympathetisch-magische handelingen. De indirecte zijn b.v.: gebed en offer, het meedragen van amulettenvoor persoonlijk gebruik of van zichtbare, tot aller welzijn

dienendeteekens van aanwezigheid der onzichtbare machten: attributen van 1)nbsp;Dittenb. Sylloge: 1122; cf. Ene. of Rel. War. 2)nbsp;Wissowa. Handb I. M. V : 4 : 132.



??? helden, heiligen of goden; voorwerpen, waaraan de helpende machtgebonden is: korf of kist, gebeente der voorvaderen, tent, wagen,heilige lans; godenbeelden, veldteekens met of bestaande uit allerleiemblemata. Hieronder nemen afbeeldingen van dieren een zeer voor-name plaats in. Vereering van helden of heiligen leveren eenige merk-waardige voorbeelden van voorwerpen, die als veldteekens dienstdoen nl. schootsvel, mantelkap en mantel. De veldteekens wordenmeestal door bijzondere personen gedragen en nabij den veldheermeegevoerd, bezitten allerlei mystieke krachten en hadden in vredes-tijd een bijzondere, vaak gewijde plaats. Ook Grieken en Romeinenkenden verscheidene van de opgesomde middelen. Echter hadden deGrieken (waarschijnlijk) geen, de Romeinen daarentegen zeer veleveldteekens, meestal met dieremblemen, waarvan het ontstaan opeen enkele uitzondering na niet is na te gaan. e) De aegis in betrekking tot den oorlog en de hoogere machten. Doel van het voorgaande onderzoek was: het terrein te verkennenwaartoe de aegis, het goddelijk

oorlogsinstniment, behoort. Zij houdthet midden tusschen de directe en de indirecte middelen. Immerszij is een goddelijk instrument, steeds is een godheid de drager ofdegene, die haar in werking stelt. Maar tegelijk geeft het schudden,zonder hetwelk zelfs de godheid niets vermag, haar een magischkarakter. Dit sluit zich volkomen aan bij andere magische elementenbij Homerus; slechts elementen, want het religieus gevoel is reedste sterk ontwikkeld en de functie der goden te uitgebreid dan datwonderlijke verschijnselen slechts aan zuivere magie kunnen wordentoegeschreven. De positie, die Homerus in dit opzicht inneemt, ken-schetst Jane Harrison aldus: â€žHomer marks a stage when collectivethinking and magical ritual are, if not dead, at least dyingquot; i). Gevallen, waarin in meerdere of mindere mate van magie gesprokenkan worden, zijn de volgende: II. S: 214 e.v. De gordel, welke Hera van Aphrodite ontvangt,wordt met deze woorden beschreven: amp;n6 axr)amp;EO(piv IXvaaio xeaxbv l/idvxanoixlXov, h-da x?Š ol ??eXxxrjQiit ndvxa xixvxxo\'ivamp;\' ivi fitv (piUxrig, h ??fitQog, ?¨v 6\'

?¨agiaxvgndgtpaaig, ^ x\' ixXeipe v??ov nvxa neg q^Qove??vxcov.x??v gd ol lu?ŸaXtnbsp;^Â?PÂ?Â?\'.nbsp;?¨v??fia^eV i) Themis: 335.



??? â€žt^ VVV, rovtov ifidvxa reqi ?¨yxdxiamp;eo x??htq), noixiXoVy (p evi ndvxa xtttv%axac ovSs ak qirjfiinbsp;220 angrjxx??v ye v?Šeai^ai, o xi (pgeal ajjai fievoivqs.quot; Of het nu een toovergordel is of een tooverriem is hier vanweinig belang, maar wel, dat het met de aegis dit gemeen heeft, dathet een godeninstrument is met magische kracht en deel uitmaaktvan een reeks soortgelijke, algemeen voorkomende middelen 2). Hiermee kan eenigszins worden vergeleken de sluier van Leu-cothea, door Odysseus als zwemgordel gebruikt, Od. e: 346/7: x^ d?Š, x????e xQ^?–Efivov vno ax?Šgvoio xavvaaai?¤fi?Ÿgoxov\' ovd?Š xi xoi naamp;?Šeiv ?¨?ŠoQ ov??\' dnoUa-amp;ai. Athene gebruikt een onzichtbaar makende kap: II. E : 845: ??vv quot;Aidog xvv?Štjv, fi^ fiiv ??doi o?Ÿgifiog quot;Agyjg, en raakt Odysseus met een too verstaf aan om zijn uiter??jk te veran-deren, Od. 7x: 454 e.v.: avxdg \'Aamp;ijvtjSyxi nagiaxafx?Švt} Aatgxtd??riv \'Odvarja^d?Ÿdcp nmXtjyv??a ndkv noirjae y?Šgovxa. Hermes verschaft tooverkruiden aan Odysseus ter opheffing vanCirce\'s invloed, Od. x : 291 e.v.: dXX\'nbsp;^?Škiai ae

??vv^aexat\' ov ydg ??daei (pdgfiaxov la\'^X??v, 5 xoi ?“dtaoi, ?¨g?Šo) ???¨ exaaxa Magische handelingen kunnen met behoud van de uiterlijke vormen,maar met verlies der innerlijke bedoelingen gemakkelijk symbolischworden. Een dergelijk grensgeval vindt men blijkbaar in de formule,uitgesproken bij de eedaflegging voor het sluiten van een overeen-komst tusschen Grieken en Trojanen in II. F: 298 e.v.: Zev xv??iaxe fi?Šyiaxe, xal d??dvaxoi Oeol SXXoi,?“Tui??xegoi ngdxegoi vn?¨g ??gxia nrjuyveiav,(b?“E atp lyxiqiaXog xafiddig ghi ??g 8de ??lvog,avramp;v xal xexfov, aXoxot d\' ?¤XXoioi da/XE?•Ev. 1)nbsp;Helbig. Hom. Epos: 156. 2)nbsp;Scheftelowitz 2 : 48 e.v. 3)nbsp;cf. verder reg. 302 e.v. 4)nbsp;cf. Livius I: 24 : 8; Faesi a. h. 1.; Schwenn XX : 304/5; Hed?Šn: 11; Nilsson2 : 88/9.



??? In deze voorbeelden liggen derhalve nog resten van magie opge-sloten. die door goden wordt toegepast. De manier, waarop Odysseusin Od. X : 24 bij zijn bezoek aan de onderwereld te werk gaat, nadertmeer tot de zuivere magie: het is een sterveling, die aldus zijn wenschin vervulling wil doen gaan i). Op grond van het voorgaande onderzoek aangaande de oorlogs-gebruiken en van het feit, dat Homerus magie kent, kan dit wordenvastgesteld: de aegis bij Homerus behoort tot deserie van middelen, die bij een juist gebruik(d.w.z. op magische wijze) de bovennatuurlijke mach-ten op kunnen wekken ter be??nvloeding vanden s t r ij d. De aegis wordt toegepast: v????r den strijd ter opwekking door haarom de schouders te dragen en gedurende den strijd totschrikverspreidingdoor haar in de hand te houden en te schudden. Slechts goden han-teeren haar. De uitvoerige passage no. 4 laat Apollo met de aegisvoorop ten strijde trekken. Derhalve kan in de laatste stelling deuitdrukking: â€žserie van middelenquot;, nauwkeuriger worden bepaalddoor te zeggen: de aegis behoort tot de zichtbareen tot

aller hulp in den strijd meegedragenkenteekens. Reeds vroeger is aangetoond, dat de verklaring der aegis als geitevelde beste kansen bood, zoowel van uit etymologisch als kunsthistorischstandpunt. Maar toch zou de conclusie (vooral aan de hand van hetfeit, dat zeer vele dergelijke teekens aan de dierenwereld zijn ont-leend), dat dit kenteeken een geitevel is, voorbarig zijn. Allereersttoch zal men zich moeten afvragen, welke waarde er gehecht kanWorden â€” en vooral in godsdienstig opzicht â€” aan het dierenvelin het algemeen en aan het geitevel in het bijzonder. Ook het onder-zoek hiernaar strekt zich, zonder volledig te willen zijn, uit over ver-scheidene volkeren in verschillende tijden, om aldus eenige ken-merkende gegevens te verkrijgen, die kunnen dienen ter verduide-lijking van het gebruik van het dierenvel bij de Grieken. i) K. H. E. de Jong. Magie bij Grieken en Rom.: 7 e.v. Haarlem 1921.



??? CAPUT VII HET GEBRUIK VAN HET DIERENVEL a) Algemeen. De plaats van het dier in den godsdienst van een volk wordt vooreen groot deel bepaald door twee factoren: de levensomstandighedenen den graad der geestelijke ontwikkeling van dat volk. Wat zijn levensomstandigheden aangaat: het dier kan in zoo sterkemate voordeel voor den mensch opleveren, dat hij voor een nietgering deel ervan afhankehjk is, zoodat het bezit ervan een levens-voorwaarde vormt. Uit den wensch deze voordeelen steeds te kunnengenieten en uit een zeker gevoel van dankbaarheid, alsmede uit deneiging verzoening te zoeken voor het dooden van het dier, noodigom zich de voordeelen ten volle te verschaffen, kan diervereeringvoortvloeien. Maar ook het nadeel, dat het dier meebrengt: de schade,die het berokkenen kan, het gevaar, dat het oplevert, kan hetzelfderesultaat hebben. Want vrees is een niet te onderschatten factorbij het ontstaan van godsdienstige voorstellingen. Wat den graad der geestelijke ontwikkeling betreft: reeds om hetfeit alleen, dat het dier een levend wezen is naast den mensch,

stelteen primitief volk het vaak gelijk aan zichzelf, soms zelfs hoogerZoo is het een veel voorkomend verschijnsel bij laag-gecultiveerdevolkeren, dat men gelooft aan het voortleven van de ziel der gestor-venen in het dier. Dit leidt van vereering der voorvaderen tot dier-vereering. Ook kan een eigenschap van een dier de aandacht trekken:de kracht van den leeuw of stier, de listigheid van de slang, de over-machtige positie van den adelaar te midden van de andere vogels.De wensch zich van deze eigenschappen meester te maken voert totallerlei magisch en godsdienstig ritueel en tot diervereering 2). Alsgevolg hiervan kan het voorkomen, dat het eene dier, omdat men 1)nbsp;Visser: 18; Samter: 6 e.v.; Harrison 2 : 257/8: â€žBefore he (i.e. de mensch)has himself clearly realized his own humanity â€” the line that marks him offfrom other animals â€” he makes his divinities sometimes wholly animal, some-times of mixed, monstruous shapesquot;. Omgekeerd ziet de Jibaro-Indiaan inden luipaard een mensch, maar van een anderen, vijandigen stam. Daaromdoodt hij het dier en maakt zich van den kop

een tropee. Zie Karsten: 33. 2)nbsp;Lippert II: 390.



??? zijn vleesch eet of zich zijn eigenschappen ten nutte wil maken, gedoodwordt en daarom vereerd, het andere, omdat het vereerd wordt,niet gedood mag worden i). Diervereering komt tot uiting o.a, inhet nabootsen van geluiden, bewegingen en gestalte; in het zich be-kleeden met de geheele of gedeeltelijke huid in de plechtigheden,verricht v????r of met het dier, in de benamingen den priesters of ver-eerders gegeven en de verspreiding dezer benaming, in de afbeel-dingen van het dier. Men heeft dit alles bij volkeren, die nog dier-vereering hadden, nagegaan en bewijzen te over kunnen geven. Bijandere volkeren echter, die boven het theriomorphisme zijn uitge-gaan en tot anthropomorphische voorstellingen hunner goden zijngekomen, zullen, door het vasthouden aan eenmaal verworven op-vattingen, sporen van het oude geloof kunnen worden gevonden. Maarin het herleiden hiervan schuilt een groot gevaar, dat altijd bij hetomkeeren van stellingen aanwezig is. Want behalve door toedoenvan diervereering zijn er nog zooveel andere aanleidingen tot na-bootsing en afbeelding van en benaming

met het dier. Steeds blijftde moeilijkheid precies uit te maken, wat een overblijfsel is van eenoude diervereering en wat profaan. De lange ontwikkelingsgang vanhet Egyptische Pantheon, gedocumenteerd door kunst en litteratuur,geeft verscheidene voorbeelden van overgang van therio- tot anthro-pomorphisme, waarbij de godengestalte een deel van het dier b,v.den kop behield. Wanneer nu Pausanias bericht, dat de bewonersvan Phigalia Demeter Melaina vereeren in een beeld met een paarde-kop 3), zal men dit gaarne met de Egyptische diergoden willen verge-lijken; maar, alleen op dezen grond te besluiten, dat de godheid,die men als Demeter vereert, vroeger een paard is geweest, is onge-oorloofd. Want de wijze, waarop een dier in den eeredienst betrokkenkan worden, is zoo vaak van toevalligheden afhankelijk, dat zulk eenvergelijking alleen geen uitkomst kan geven Het herhaaldelijk be-trekken van den stier in den dienst van Dionysus Zagreus, zijn af-beelding als stier in Cyzicus en benamingen als: zavQolt;pdyos, ?Ÿov-yev^s en ?Ÿovxegtog vormen daarentegen een verzameling feiten,

diewel mogen doen vermoeden, dat hij oorspronkelijk een stiergod isgeweest De langdurige, nog steeds onbesliste strijd om de Home- 1)nbsp;Visser: 18/9; Frazer. Spir. of the Com II : 311. 2)nbsp;Visser: 219. 3)nbsp;VIII: 42. 4)nbsp;Cook 2 : 139 en 147; Samter: 7; P. W. s.v. Demeter: 27. 5)nbsp;Samter: 7; Visser: 222,\' Roscher, M. L. s.v. Dionysus D: Â§ 14.



??? Tische benamingen yXavxamp;mg voor Athene en ?Ÿommg voor Herageeft een idee van de wijze, waarop vage sporen aanleiding kunnengeven tot het zoeken naar meer aanwijzingen, met het doel aan tetoonen, dat goden eens diergestalte hebben gehad. Al bhjft steedsde mogehjkheid bestaan, dat de vele herinneringen aan dieren in denGriekschen cultus als: ApoUo Smintheus, de horens der riviergoden,de xavQoi van Poseidon, gelijk jongelingen heeten, die te Ephese opde Poseidonfeesten {tavgea) wijn schenken, de â€žberinnenquot; van Ar-temis (meisjes in dienst van deze godin afkomstig zijn van vroegerediervereering, steeds zullen er verscheidene factoren van verschil-lenden aard noodig zijn om deze mogehjkheid tot de grens der zeker-heid te doen naderen. In het algemeen gesproken kan worden aange-nomen, dat de Grieken in voorhistorische tijden diercultus hebbengekend. Maar van welken aard deze was en hoe ver hij ging is teneenenmale onbekend. In den historischen tijd is de Grieksche mytho-logie en religie anthropomorphisch b) Het gehmik van het dierenvel hij andere

volkeren dan de Griekenen Romeinen. Niets ondergaat zoozeer den invloed der traditie als de kleeder-dracht. Vaak zal men in handboeken deze woordverbinding kunnenaantreffen: â€žgodsdienstig conservatismequot;. De veelvuldigheid derverschijnselen, waarop deze benaming van toepassing is, gecom-bineerd met het gestelde in den beginzin dezer paragraaf, geeft aan-leiding tot het vermoeden, dat in de godsdienstige kleederdracht detraditie wel heel sterk merkbaar moet zijn. Dit vermoeden vindtbevestiging in de feiten. Stof, snit, versiering der kleedij en de voor-schriften aangaande de tijden, waarop zij gedragen moet worden,kunnen eeuwen en eeuwen lang stand houden. Onder de stoffen, dievoor de kleeding in aanmerking komen, wordt niet zelden de dieren-huid genoemd. H??e en waar??m de huid van dit of dat dier tot reli-gieuze dracht werd, ontsnapt maar al te dikwijls aan de nasporing.Soms kan het zijn, dat niets anders dan louter traditie een oorspron-kelijk profane kleederdracht tot bepaalde gevallen en vervolgens totden eeredienst beperkte. Dit wordt duidelijk ge??llustreerd door

Egypte.Luipaardhuiden waren in het NijUand een aloude dracht, maar in hetOude Rijk werden zij slechts gedragen als galacostuum en in hetNieuwe Rijk werd het verder beperkt tot kleedij voor verschillende 1)nbsp;Arist. Lys.: 645; Samter: 8. 2)nbsp;Toutain: 89.



??? priesters i). Zoo zal, juist omdat het dierenvel tot de oudste, primi-tiefste kleedingstukken behoort 2), steeds met de traditie rekeningzijn te houden. Er zijn gevallen bekend, dat jagers, om dieren te lokken en tevangen, zich in dierenvellen hullen 3). Zij worden â€ždiermenschquot;.Misschien is hiervan een voorbeeld te vinden op een Libysch reli??f,dat op primitieve wijze voorstelt: de jacht op een buffel door tweein dierenhuiden gekleede jagers â€” Bij verschillende volkeren hullentoovenaars zich in dierenhuiden om hun toovenarijen beter te kunnenverrichten en worden b.v. â€žtijgermenschenquot; genoemdÂŽ). In West-Afrika is een volksstam, waarvan de leden luipaardhuiden omdoenen zich van stalen klauwen voorzien om aldus uitgedost de menschenaan te vallen ÂŽ). Het uiterlijk van op deze wijze vermomde jagers entoovenaars is op zichzelf al voldoende om dieren aan te lokken enmenschen schrik aan te jagen. E?Šn schrede verder ligt de gedachte,dat de huid voor den jager en toovenaar onmisbaar is tot succes endat de kracht van het dier, welks huid de toovenaar draagt, zal over-gaan op

hemzelf. In het hoofdstuk over â€žOorlog en Bovennatuurlijke Machtenquot; isreeds gesproken over de, van dierenhuiden vervaardigde, medicijn-tasschen der Indianen\'). Deze werden zoo gaaf mogelijk gelaten enmeegedragen ÂŽ), Ongetwijfeld zijn dit magische hulpmiddelen. Maarniet altijd is even gemakkelijk de eigenlijke bedoeling uit te makenvan het feit, dat strijders â€” zooals dikwijls wordt vermeld â€” zichin dierenvellen kleedden. De eerste mogelijkheid is, dat het de primitieve kleederdracht is;de tweede, dat het zonder meer als uitwendig-schrikaanjagend middelwordt gebruikt; de derde, dat er magische of religieuze kracht in 1)nbsp;Reall. d. Vorg. s.v. Feil; E. Erdmann. Aeg. u. Aeg. Leben. 2e ed.: 232,235 volgens Nilsson 3 : 134 en 378; Hungerâ€”Lamer. Alt-Or. Kult. im Bilde: 12. 2)nbsp;Lippert I : 428; Bates: 89, 121; Catlin: 45; Nilsson 3 : 134; Ridgeway: 24. 3)nbsp;Reall. d. Vorg. s.v. Kleidung Â§ 4; Beth: 132 e.v. 4)nbsp;Bates: 94/5. 5)nbsp;Beth: 175; Doutt?Šs: 52; Gruppe: 207; Macculoch: Childhood: 182 6)nbsp;Frazer III: 83. 7)nbsp;Cf. pag. 46/7. 8)nbsp;cf. Beth: 136 naar A. H. Howitt.

The native Tribes of South East-Australia 1904 : 363 e.V.: â€žBei den australischen St?¤mmen werden Holzst??ckeoder Speere, an denen irgendwelche dem Opfer geh??rige oder von ihm ber??hrteGegenst?¤nde befestigt sind, zum Zwecke des feindlichen Zaubers ben??tzt....Dem Magier, der zugleich Medizinmann ist, wird von jemandem etwas Haaroder Speise oder ein Teilchen des Opossumfelles seines Feindes ??bergeben.quot;



??? schuilt. Indien bij de Azteken in andere gevallen zooveel waardewerd gehecht aan de huid van mensch of dier i), mag men veronder-stellen, dat het dragen van een dierenhuid, hetgeen door hen aan zeerdappere krijgslieden werd toegestaan, een bijzondere beteekenishad 2). Indien in Centraal-Afrika de antilopenhuid in andere gevallenals amulet dienst doet o.a. tegen ziekten, mag ditzelfde worden aan-genomen, als de krijgslieden daarin gehuld ten strijde trekken 3). Het geloof aan magische werking van het dierenvel gebaseerdop de eigenschappen van het dier, wordt bewezen door de gewoonteder Bechuana\'s van Zuid-Afrika, om op hun mantel kikvorschen-huiden te dragen. Het dier zelf is glibberig en moeilijk te vangen. Even-zoo zal het niet gemakkelijk zijndekrijgsliedente vatten, die van zijnvel voorzien zijn De Kopten meenden, dat de huid van een vlug dierals het hert de vlugheid op den mensch over kon brengen. Vandaardat zij op de voeten van hem, die moeilijk liep, een herten vel legdenÂŽ). De Jibaro-Indianen dragen in den strijd de huid van een boa: â€žthemost formidable of all

demons, who people the spiritual world ofthe Jibarosquot;, om zelf deel te krijgen aan de kracht van het dierÂŽ).Maar niet altijd kan het verband tusschen een bepaald dier en hetdoel, waarvoor zijn huid wordt gebruikt, worden nagegaan. De wegendie tot magie leiden zijn vaak zoo wonderlijk, dat veelal wel het feit,maar niet de reden kan worden gesignaleerd. Toeval, persoonlijkeervaring meegedeeld aan anderen, droomen, woordspeling, enz., zijnalle oorzaken, die ieder geval op zichzelf doen staan. De volgendeopsomming geeft een idee van de verscheidenheid in de magischetoepassing der dierenhuid. Als amulet. Het hart van een gier in een hyenahuid gewikkeld beschermt deMuzelmannen tegen hondebeten, het hart van een hyena in een leeu-wenhuid tegen wilde dieren, terwijl daarentegen een hondenhuid methondentanden ongeluk brengt\'). In Centraal-Afrika dient de antilopen- 1)nbsp;cf. pag. 74 e.V.. 76. 2)nbsp;Weule: 12. 3)nbsp;Pechuelâ€”Loesche: Volkskunde in Loango. 1907; Karutz. Afr. H??rner-maskc: 62 naar Scheftelowitz i : 465. 473; ld. 2 : 42. 4)nbsp;Frazer. Mag. Art 1: 151.

5)nbsp;Lexa I ; 70; cf. Id.: 146; Renel: 89. 6)nbsp;Karsten: 26, 61; cf Pfister r : 272. 7)nbsp;Doutt?Šs: 76 e.V.; Seligmann II : 142/3 noemt een aantal dieren, wierhuid een middel is tot bescherming tegen het kwade oog; cf. ook Tamborino.De Antiq. Daem.: 88.



??? huid als apotropaeum i). In Noord-Afrika worden ter bezwering vankwade invloeden, formules op gazellenhuiden geschreven 2), Op schepen van de MiddeUandsche zee (op de zgn. tartanen^)),dient nog heden ten dage een dierenhuid als middel tot afweer van hetkwaad. Als middel tegen ziekte. In de moskee van Bagdad wordt een zieke, die herstellend is, methet bloed van een lam, dat boven zijn hoofd wordt geslacht, bespren-keld en in de huid van het dier gewikkeld Te Grenoble hult deoogster zich in een geitevel om rugpijn te voorkomen In Marokkoworden de zieken met de punten van een schapevacht geslagen; wiezich deze vacht omhangt, ontvangt zelf de kracht om te genezenÂŽ). Om onzichtbaar te maken. Bij de Muzelmannen dient hiertoe de huid van een jakhals. Eenmuts van gazellenhuid, met een formule beschreven, heeft door hetuitspreken van gebeden tot resultaat, dat niemand den drager zietof hoort loopen\'). In de Noorsche sage zwaait de toovenares KaUaeen geitevel en bewerkt daardoor, dat haar zoon voor de vijandenonopgemerkt blijft. Aan het geitevel wordt door de

Noorsche legendeeen daemonische kracht toegeschreven, omdat de berggeesten eringehuld zijn ÂŽ). Om voorspoed te verkrijgen. Te Grenoble gelooft men, dat door het dragen van een geitevelregen kan worden opgewekt ÂŽ). In de i8e eeuw heerschte in Schotlandhet gebruik om met Nieuwjaar ter verkrijging van voorspoed iemandin een koeienhuid te kleeden en luidschreeuwend hierop te slaan quot;). Dit zijn alle voorbeelden van meer zuivere magie. Hier en daar zijnaanrakingspunten met religie. Maar duidelijk is dit het geval metde medicijntasch der Indianen. Immers, zooals gezegd, zij werd ver-kregen op aanwijzing van den Grooten Geest, die de kracht eraan ver- r)nbsp;cf. pag. 72. 2)nbsp;Doutt?Šs: 149. 3)nbsp;Svoronos: 149: cf. pag. 58, 4)nbsp;Curtiss I : 105; Thompson: 211. 5)nbsp;Frazer: Spir. of the Com: 285. 6)nbsp;Id. Scapegoat: 265. 7)nbsp;Doutt?Šs: 76, 100; cf. de Tamkappe der Gcrmaansche mythologie en dekuiYjjnbsp;van Athene, cf. pag. 66. 8)nbsp;Sch??nfeld: 249 e.v. 9)nbsp;Frazer. Spir. of the Com: 285.)nbsp;Frazer. Ib. 322/3.



??? leent. Dus werkt deze huid slechts bemiddelend tot opwekking vanhoogere machten. Hoezeer overigens bij de Indianen het geloofheerschte aan den invloed van de dierenhuid, blijkt wel uit het feit,dat de Delawaren, een stam in Noord-Amerika, den Grooten Geestvereerden in een huid van een hertebok Door de Indianen van deBoven-Missouri werd van een anderen stam de huid van een wittenbuffel â€” een zeldzaamheid â€” tegen hoogen prijs gekocht en aan denGrooten Geest gewijd en vervolgens boven de medicijnhut gehangen 2).Zij vereerden den buffel en zagen in deze zeldzame verschijning eenbuitengewone openbaring van hun god, want diervereering richtzich vaak tot bijzondere exemplaren van de betrokken soort. Verderis het een gewoon verschijnsel bij de Indianen, dat zij de huid vanhet totemistisch dier op palen steken 3). â€” Door de oude Scandina-vische volkeren werd het paard vereerd en zijn huid aan een boomvan het heilige woud opgehangen Vereering van een diergod kanzich dus uiten in de vereering van de dierenhuid, waaraan dan dezelfdeeigenschappen worden

toegekend als aan het dier zelf. De verschuivingkan zich verder voortzetten op den drager, zoodat ook hij deel krijgtaan de goddelijke kracht en haar weer aan anderen mee kan deelen.Het werkt als de magnetische kracht, die van metaal op metaal wordtovergebracht, In een Mexicaanschen ritus, symboliseerend de her-rijzenis van den genius van den akker, werd van het geslachte engeofferde dier de huid afgestroopt en gewikkeld om het dier, dat deopvolger wasÂŽ). Aan den Egyptischen Amon werd jaarlijks een ramgeofferd, zijn beeld in menschelijke gestalte in de huid ervan gewik-keld en in een kist gelegd. Zijn tweevoudige verschijningsvorm indierlijke en menschelijke gedaante komt hierdoor wel heel goed totuiting De Azteken vereerden hun hoofdgod in de gedaante van een slang. 1)nbsp;M??ller: 121/2. 2)nbsp;Catlin: 133; M??ller: 104, 123; cf. Lippert II : 395. 3)nbsp;Renel; 46 met afb. 4)nbsp;Sch??nfeld: 161; Renel: 63; cf. Tacit. Germ. X over paardenvereering. 5)nbsp;Frazer II: 220; Hubert: 113; cf. Doutt?Šs: 516 en de Grieksclie /Sotf^oviazie pag. 84. 6)nbsp;Herod. II : 42: fiifj S?¨ â– fty^fpin

fviavroG, tv ??prfj tov dl?Šf, Kpioi\' fva Kara-K?“ijiavres /col aTroSeipavres Kara rdivro ?¨vSvovat rwyaXfia tov Jios Kal ineiTa aXXoayaXfia \'HpaKXios Trpoadyovai npos avr??. ravra Sc Troii^aavtfs tvtttovtci oi\' nepl roipov anavres rov Kpi?¨v Kal ?¨treira ?¨v ip^ ?–\'QK\'q Ba-nrovai avr??v. Frazer Spir. of theCom II : 172; Smith: 410. Over Anubis, gekleed in een dierenhuid cf. G??nther-Roeder in Arch. f. Rel. Wiss. 1912 : 79; Lippert 1: 421, 502.



??? Bovenop zijn tempel bevond zich een groote trom van slangenhuiden,die in oorlogstijden het krijgsgeschreeuw van den god, als het waremet diens eigen stem, liet hooren i). â€” Bij de Brahmanen is de ant??opeeen gehe??igd dier. De offeraars naderen, gehuld in een ant??openveltot de heilige plaats om de eigenschappen van Brahman deelachtigte worden 2). In het laatste voorbeeld wordt een middel aangegevenom in contact te komen met de godheid, die met een of ander dierin verband staat of dit dier zelf is: het gelijke trekt het gelijke aanZoo kunnen ook dikwijls de gemaskerde dansen worden opgevat.Want behalve uitbeelding eener episode in het natuurgebeuren ofvan het leven eener godheid of heilige, zijn zij vaak handelingen, ver-richt om de gunst van een godheid te winnen door nabootsing vandien god Evenals in de magie het geval was, gaat het dierenvelook tot het godsdienstig apparaat behooren, zonder dat altijd hethoe en waarom beantwoord kan worden. Voorbeelden van het gebruik van de dierenhuid in de religie. Bij het afleggen van een eed. Door de Scythen werd een

runderhuid op den grond gespreidwaarop de betrokken personen moesten gaan staan â€” In Oost-Afrika was bij het sluiten van een bloedhond een dierenhuid noodigÂ?). Bij inwijding. Als onderdeel van een Semitische, religieuze handeling werden denknaap, die ingewijd moest worden, de pooten van een dierenhuid alspantoffels aangetrokken\'). â€” Door de Sioux-Indianen werden vanotterhuiden zakken genaaid en aan de nieuwe leden toegeworpen.Op deze wijze ging de magische kracht, die hierin opgesloten was,op hen over 8). Ook dit gebruik herinnert sterk aan de medicijntasch. Bij reinigingsplechtigheden. Tot het Oud-Indische offergerei behoorde een geitevel, waarop dedoode werd uitgestrekt. Of ook werden verschillende beenderen erop 1)nbsp;M??ller: 484/5; cf. pag. 53 noot 2. 2)nbsp;Reinach. Cultes Myth. Rel. III : 211; Hubert: 49; Beth: 388. 3)nbsp;Frazer. Totemism: 26; Visser: 8; Smith: 417; Assyrische cylinders toonenmenschenfiguren uitgedost als visschen, verklaard als de vereerders van eenvischgod, cf. Smith: 274/5. 4)nbsp;Smith: 417; cf. Catlin: 36. 5)nbsp;Zachariae. Arch. f. Rel.

Wiss. 15 : 635 e.v.; Smith: 402; Schwally: 53, 6)nbsp;Zachariae Ib.: 635. 7)nbsp;Smith: 417. 8)nbsp;naar Beth. le ed.: 148.



??? vastgenaaid, z????, dat zij den vorm van een mensch hadden. Weer ineen ander geval spande men een vel op stokken uit, waarna mannener omheenliepen, op het vel sloegen, met een slip van hun kleedzwaaiden en uitriepen: â€žHet vel oh?Š! het vel oh?Š!quot;^) .... In deBabylonische voorschriften is o.a. het volgende te lezen: â€žDaarnamoet gij met.... de fakkel, met het levende schaap, met het hardekoper, met het vel van den grooten stier .... het paleis zuiverenquot; 2). Als bijzondere kleedij. Er is reeds gewezen op het dragen van dierenhuiden door Egyp-tische priesters onder invloed van het godsdienstig conservatisme 3).Door Indianen van Califomi?? werd de huid van den plechtig ge-offerden buizerd met de grootste zorg behandeld en tot een feestkleedgemaakt â€” Dappere Azteken kregen als onderscheiding een die-renhuid te dragen â€” De Perzische godinnen Anahita en Ardvi-9ura waren gekleed in huiden van den bever, een heilig dier Plechtige ophanging van de huid. Dit vond plaats bij de Siberische Giljaken met het vel van dengeofferden beer, waarvan dan het vleesch onder

allerlei ceremoni??nwerd genuttigd \'), â€” bij de Mongoolsche Kalmucks met de huidvan den geofferden ramÂŽ), â€” bij de Azteken met de huid vanop de Spanjaarden veroverde paarden quot;). â€” De tabernakel was vol-gens Exodus XXVI: 14 behangen met rood geverfde dierenhuiden c) Het gebruik van het dierenvel hij de Grieken. Gebrek aan schriftelijke bronnen of hever: de onbekendheid met hetCretische schrift, is oorzaak van de onzekerheid aangaande den aarden den mogelijken invloed van den Cretischen godsdienst op den 1)nbsp;Caland 1: 173; 55; 87; 138; 127: 139. In praehistorischen tijd werdensoms de lijken in een schape- of geitevel gewikkeld. Vooral in Nubifi is ditlangen tijd in zwang geweest, cf. Reall. der Vorg. s.v. Kleidung C. Â§ i. 2)nbsp;Vertaling Zimmern: 123; cf. id.: 125, 149; Thompson: 187. 3)nbsp;cf. pag. 70/1. 4)nbsp;Frazer. Spir. of the Com II : 170. 5)nbsp;cf. pag. 72. 6)nbsp;Keiler: 188 e.v. 7)nbsp;Schurtz. Urgeschichte der Kultur: 222. 8)nbsp;Frazer ib.: 313/4. 9)nbsp;Friederici: 91. Ook verrichtten zij allerlei ceremoni??n met de huiden vangevangen en gedoode

soldaten. ld: 80, 91, 93; Waitz IV: 158/9; Hubert: 118;cf. Herod. IV ^ 64: woAAol koI ??Aovs ??vSpas ixStipayrts gt;cai Siarttvavrfs tVi (vXtuvin\' iTTTrwv n(ptlt;lgt;4povai. 10) Sevensma: 17; cf. Num. 4: passim.



??? Griekschen. De onzekerheid wordt nog grooter, omdat er zoo weinigaanknoopingspunten met andere volkeren en cultures te vinden zijn.Wie de godsdienstige voorstellingen van de dragers der Mino??schecultuur na wil speuren, zal zich moeten richten naar de weinige endan nog vage, schriftelijke mededeelingen uit veel latere tijden, detalrijke afbeeldingen op Creta en elders gevonden en tenslotte devergelijkende methode moeten toepassen. Hieruit volgt, dat deresultaten van dat onderzoek meestal hypothetisch zullen zijn. Hetis een moeilijke taak de Homerische opvattingen te verklaren aan dehand van het Cretische en Myceensche materiaal, omdat er een grooteafstand ligt tusschen den voleindigden vorm van het epos en dezeoude cultures; verder omdat de vermenging van oud en nieuw inandere opzichten, ook in zake den godsdienst zal hebben plaats ge-vonden en bovendien de toehoorders, waarvoor de gedichten bestemdwaren, slechts een deel van het volk vormden (de adel) en van anderenationaliteit waren dan de dragers der Cretische cultuur en tenslotte de dichterlijke behandeling

der stof in de religie doorwerkt Er zijn op Creta en andere eilanden talrijke afbeeldingen gevondenvan wezens in mensch- en diervorm of beide tezamen, die dikwijlsin dierenvellen zijn gehuld. Dit kunnen geen louter phantastischekunstproducten zijn noch profane voorstellingen. Niet louter phan-tastisch, d.w.z. slechts geschapen als inhoudlooze kunstvormen,want dat weerspreken de dikwijls eigenaardige houdingen der figuren,de snit en de wijze van dragen der dierenhuiden en de mede afgebeeldevoorwerpen; niet profaan, want van verscheidene dezer voorwerpenstaat de godsdienstige beteekenis vast, b.v. der horenmotieven.Meestal worden deze wezens betiteld met den naam: daemonen. Maarer is verschil te constateeren. Sommigen zijn duidelijk van twee-voudigen aard: half mensch en half dier z??nder dierenhuid, anderenzijn of geheel mensch of geheel dier m?Št dierenhuiden om, waaraande kop vaak nog is bevestigd en als masker wordt gedragen. De eer-sten kunnen zeer wel daemonen zijn, de dienaren van een godheid.Een zegelsteen, weergevend een rij van deze wezens â€” ieder met

eenkan â€” naderend tot een zittende menschelijke figuur, doet zulksvermoeden 3), Van de tweede groep schijnen de menschelijke gestalten meer ver- 1)nbsp;Met als gevolg het ontbreken van de godsdienstige voorstellingen dergroote massa, zooals Pfister (i, pag. 19) het uitdrukt: â€ždie Religion der Tiefequot;. 2)nbsp;zie Pfister i : 219. 3)nbsp;H. Th. Bossert. Alt-Kreta. Berlin. 1923. afb. 326 h.



??? eerders der godheid te zijn, gehuld in dierenhuiden, opdat zij dedienende daemonen in uiterlijk naderen. Aldus worden zij â€” eveneensmet een kan â€” afgebeeld op een anderen steen, zij het dan zondereen figuur tot wie zij naderen i), maar, en dit zegt misschien meer,met tusschen hen in het bekende horenmotief 2). De bekleeding enhet dragen van de kan kunnen onderdeden zijn van het godsdienstigritueel. De dieren in dierenvellen zouden tenslotte een tusschentrapvormen tusschen de daemonen en de vereerders, waarbij de daemonenop hun beurt gekleed zijn als de mensch zelf. Een Myceensch frescotoont een rij van dergelijke in huiden (van ezels?) gekleede figuren 3).Zij zijn te vergelijken met overeenkomstige Babylonische typenOp een amulet uit den Assyrisch-Babylonischen tijd is een heeleserie van daemonen, met dierenkoppen en verkleed als visschen,afgebeeld, waaraan steUig religieuze beteekenis moet worden toege-schrevenÂŽ). Er zijn ook Cretische zegelsteenen met zuiver mensche-hjke figuren, in sommige waarvan men een godheid meent te zienb.v. in een figuur op een

berg, geflankeerd door dierenÂŽ), de zgn.berggodin met haar heilige dieren. Maar of dit de gangbare voor-stelling dezer godin is geweest, valt te betwijfelen. Zeer waarschijnlijkbeeldden de Cretensers hun goden niet af. Zij hadden immers ook geentempels. Zij zullen hun goden vereerd hebben op bepaalde plaatsen,waar hun aanwezigheid slechts gedacht werd: op de toppen van ber-gen, in grotten, nabij het horenmotief of de dubbele bijl, zooals telkensweer de afbeeldingen hiervan doen vermoeden\'). De bovengenoemdemenschelijke figuur zou dan slechts een verschijningsvorm der berg-godin zijn, evenals andere godheden (of misschien dezelfde godin)als vogels verschijnen op de dubbele bijlÂŽ), een zuil of de horens;elders vertoonen zij zich misschien weer als koe of geit. De dier-vorm der daemonen, de dracht der menschehjke en dierlijke wezens,de groote waarschijnlijkheid van de epiphanie der godheid in de ge-daante van een dier en de mythologische verhalen aangaande Cretaversterken het vermoeden, dat op Creta eens diervereering heeftbestaan, die zich uitte in het dragen van

dierenhuiden. Dit staat niet 1)nbsp;Samter: afb, 3. 2)nbsp;cf. Pfister i : 91. 3)nbsp;Cook 2 : 8r, 84. 4)nbsp;Nilsson 3 : 320 e.v. afb. 96â€”99; cf. Cook 2 : 117. 5)nbsp;Hunger: afb. 99, 100; cf. ook afb. 149. 6)nbsp;V. Hoorn: 117; cf. afb. 50. 7)nbsp;cf. Pfister i : 83. 8)nbsp;Op de sarcophaag van Hagia-Triada; cf. v. Hoorn: 116 e.v. en afb. 26.



??? op zichzelf, maar komt overeen met gebruiken van andere volkeren i).Een bewijs voor de practische toepassing van de dierenhuid in hetgodsdienstig leven van Creta leveren eenige vrouwenfiguren op desarcophaag van Hagia Triada 2). Haar kleeding wijkt af van dengebniikeHjken hoepelvorm. De afgeronde benedenrand, het staart-vormig uiteinde en vooral de beschildering, die den schijn wekt,dat men hier een ruige stof voor zich heeft, maken het zoo goed alszeker, dat men dierenhuiden heeft willen weergeven 3). De sarcophaagstelt de ceremoni??n voor, verricht voor een doode. Parallellen vooreenzelfde soort kleedij bij den doodenritus treft men aan in Nubi??oud-Indi??ÂŽ), en bij de oud-MexicanenÂŽ). Ook in Palestina was hetdragen van een dierenhuid een teeken van rouw\'). Dezelfde bekleedingals op de sarcophaag, vindt men op een zegelsteen van Hagia Triada ÂŽ).De slotsom is, dat zeer waarschijnlijk de dierenhuid een zeer voornameplaats innam in den Cretischen godsdienst. Bij Homerus is de dierenhuid slechts gebruiksvoorwerp in hetdagelijksch leven ÂŽ); Athene hult Odysseus,

als zij hem voor zijn samen-komst met Eumaios in een bedelaar verandert, in een hertenhuid:Od. V : 436/7 : ??iju(pi d?Š fnv fi?Šya d?Šgfia taxeiijg amp;o ?¨kdq}oto Ij \\pd6v 1Â°). In het tiende boek van de Ilias dragen de verschillende helden,die aan de samenkomst v????r de Doloneia deelnemen, een dierenvel,een voor hen ongewone dracht, maar toch begrijpelijk, indien in hetoog wordt gehouden, dat het hier een nachtelijke vergadering enonderneming betreft, die geen zware wapenrusting vereischt. Wan-neer dan ook Paris zich als boogschutter, dus als lichtgewapende,in den strijd mengt draagt hij een pantervel, maar als hij even laterhet tweegevecht gaat houden met Menelaos, heeft hij zich van zijnzware wapenrusting voorzien 1)nbsp;cf. pag. 75. 2)nbsp;Nilsson 3 ; 134; Dussaud: igo, 191. 3)nbsp;cf. ook V. Hoorn: 147, 190. 4)nbsp;cf. pag. 76. 5)nbsp;cf. pag. 75/6. 6)nbsp;cf. pag. 76. 7)nbsp;Nilsson 3 : 133/4. 8)nbsp;Ib. 9)nbsp;Deubner; Dar.-S. s.v. pellis. 10)nbsp;Ook later vormt het dierenvel de kleedij van armen en herders b.v. Arist.nbsp;Nub.: 72; Luc. Timaeus: 38; cf. Harrison i : 255;

Ridgeway: 87. Regel 23, 29, 177, 257, 263, 354. 12)nbsp;II. T: 15. 13)nbsp;Regel 328 e.v.



??? Wat verder de dierenhuid in den strijd aangaat: op een vaas (eind5e eeuw) i) is een Gigant geschilderd, die een dierenvel om den lin-kerarm heeft gewikkeld, z????, dat de kop van het dier naar benedenhangt. Blijkbaar maakt hij er een afwerende beweging mee. Op eenStymphalische munt zwaait Hercules zijn leeuwenhuid. Ook in dennieuweren tijd werd wel, bij het gevecht op den degen, de mantel inde hand gehouden als middel om de aanvallen op te vangen, gemak-kelijker te kunnen ontwijken en den tegenstander in verwarring tebrengen. Dit leert ons dus, dat de primitieve kleedij, bestaande uiteen dierenvel, den strijders tevens tot dekking kon dienen. Mogelijkis het, dat dit het prototype is van het Myceensche schild, waarmeebij Homerus het Xaia^??ov bedoeld zou zijn De huid, gespannenover een geraamte, vormt eerst het eigenlijke schild, hetwelk dedichter nog blijft betitelen met den naam van huid b.v. ^oeirj of/J??jv (Dor. voor Â§avv) Als gebruiksvoorwerp (b.v. als dekkleed) vindt de dierenhuid bijHomerus een ruime toepassing, maar tevergeefs zal men bij hemnaar eenig spoor zoeken,

dat leidt naar een bewijs van bekendheidmet de Mino??sche of Myceensche dierenhuiden-dracht; tevergeefs ooknaar eenig magisch of godsdienstig doel van de dierenhuid, gelijkwel uit lateren tijd bekend is. Hierover nu het een en ander. Zeer vaag is dit doel, indien jagers of anderen de huid van hetdoor hen gedoode of eens bezeten dier aan een godheid wijden doorhet in een tempel of andere gewijde plaats te hangen. De huid van hetCalydonische zwijn wordt opgehangen in den tempel van AtheneAlea Het Gulden Vlies krijgt een plaats in het heilige woud vanAres ÂŽ). Dergelijke gaven kunnen een belangrijke plaats gaan bekleedenin het religieuze leven, wanneer zij als reliquie??n vereering vinden,hetwelk wederom aanleiding wordt tot het toewijzen van allerleivermeende eigenschappen\'). Voor de magische werking, gebaseerd op de eigenschap van het dier,waarvan verscheidene voorbeelden bij andere volkeren werden ge- 1)nbsp;Van den schilder Aristophanes; afb. H. Lamer. Griech. Kultur im BildeLeipzig. 1922. nfb. no. 78. 2)nbsp;A. Jard?Š. La Gr?¨ce antique. Paris. 1925 : 144.

3)nbsp;Ebeling. Lex. Hom. s.v.; Faesi ad II. E.: 453; Reinach i : 341; Murray.The Rise of the Greek Epic: 142; Cook 2 : 167/8. 4)nbsp;II. E: 452; P: 389; H: 238 e.a. 5)nbsp;Paus. VIII: 47 : 2; cf. Reinach i : 223; Pfister i : 324. 6)nbsp;Pind. P. 4 : 68 en 230. 7)nbsp;Uitvoerig beschreven door Pfister in zijn Reliquienkult.



??? vonden 1), is o.a. de leeuwenhuid een bewijs^). Zij geeft den drager(Herakles; cf. Alexander met op of om het hoofd den leeuwenkop)kracht, terwijl van de huid van den Neme??schen leeuw wordt gezegd,dat zij Ajax onkwetsbaar maakte 3). Geitevellen bezaten de krachtzieken te genezen. De alyeionQdxtjg is de verkooper van zulke huiden,waarin de zieken moesten worden gewikkeld Veel overeenkomst met de wijze van vereering der voorvaderenbij andere volkeren toont het merkwaardige geval door PlutarchusovergeleverdÂŽ), dat in Sparta de huid van koning Pherecydes alsfetisch werd bewaard. Het dragen van een dierenhuid door een godheid kan beteeken en,dat deze eens dit dier zelf is geweest. Maar voor den Griekschen gods-dienst valt het nergens te bewijzen, al zijn er verscheidene godheden,die soms in een dierenhuid gehuld zijn. Men vindt: Hera met eengeitevel ÂŽ); Artemis in een hertevel (tevens met de benaming iXatpiala\'\')\',Dionysus als ve?Ÿgid??natkog, â€” otoAo? of ve?ŸQc??dtjg gekleed in eenhertevelÂŽ), als ?Ÿaaaagevg in een vossenhuid ÂŽ). Ook Menaden,

Satyrs,Silenus en Bacchanten kleedden zich wel in hertehuiden Wat betreft het dragen van dierenhuiden door vereerders van eengodheid: door het feit, dat de meisjes, die de Brauronische Artemisdienen, Sqxxoi genoemd worden en een saffraankleurig kleed dragen,wil men wel eens dat kleed als een herinnering aan een oorspron-kelijk beeren vel beschouwen maar dit is toch te ver gezocht.De dierenhuid was bij verschillende ceremoni??n in gebruik. In de 1)nbsp;cf. pag. 72. 2)nbsp;Keiler: 45. 3)nbsp;O. Berthold. Die Unverwundbarkeit. Rel. V. u. V. XI, 10 e.v; cf. Rei-nach 2 : 354. 4)nbsp;Thes. G. L. s.v.; cf. ook Plinius N. H. 28 : 255. In de geneeskunde vondde huid een mime toepassing; voorbeelden bij Deubner. Dar.-S. s.v. pelles:â€žII est n?Šcessaire enfin de rappeler la grande place que tenaient les d?Špouillesd\'animaux dans la m?Šdicine superstitieuse des Anciens: les peaux de ch?¨vre,de chevreuil, de cerf, de loup, d\'hy?¨ne, de castor, de phoques avaient millevertus magiques pour gu?Šrir les maladiesquot;. 5)nbsp;Pelop. 21; cf. Reinach 3 : 222. 6)nbsp;Afb. M??llerâ€”Wieseler. Denkm. I. pl.

LIX : 299, 6; cf. Hubert: 72;Panofka. A. B. A. 1854 : 553. 7)nbsp;Pans. VI : 22 : 5; cf. Cook 2 : 134; Roscher. M. L. s.v. Artemis Â§6:1. 8)nbsp;Cook 2 : 136. 9)nbsp;cf. pag. 17. 10) Dar.-S. s.v. nebris; cf. Hesycnius s.v. rpayij^dpot.n) Cook I : I: 422; id. 2 : 83.



??? eerste plaats moet genoemd worden het Ai??g xc??diov, een geite- oframsvel, dat reinigende kracht bezat Harrison wijst de beteekenisvan: â€žvacht van Zeusquot; af. Aios zou volgens haar de kracht van eenadjectief hebben en eigenlijk d??ov moeten zijn 2) en dit niet in debeteekenis van: â€žgoddehjkquot;, maar van: â€žmagischquot;, dus: â€žmet hoogerekracht begiftigdquot;; â€žThe fleece is not divine in our sense, not definitelyeither for blessing or for cursing, it is taboo; it is medicine.... it had power to____rid of evil influencesquot;. Als gevolg hiervan legt zij dno??ioTiofjjie??aOai uit als: â€žto effect riddance by magical imprecationor deprecationquot; Pape verklaart: â€žDurch ein dem Zeus darge-brachtes S??hnopfer eine b??se Vorbedeutung, eine Schuld oder einUngl??ck abwendenquot; en verwijst naar Anecdota Graeca Bekk. pag. 7:arjfxaivei ju?¨v ro djio7i?Šfi7isoamp;ai xal oTi??xa??aiQsa??ai fivar]\' avyxeixai d?¨to ??vofxa ?¨x xov ??iov, ?? ?¨ozi d?Šg/xa tov iegeiov xov ??vo/x?Švov t^ Au,?¨(p ov ??oragt;XEg ??xa^aigovxo, xax xov n?Šfineo\'amp;ai. Harrison w?? Zeus uitschakelen,

Pape niet. Nu vervult de dieren-huid, en speciaal die van den zwarten ram, een belangrijkeplaats in den Griekschen eeredienst, vooral in dien van Zeus. Zijwerd gebruikt bij de DiasiaÂŽ), de Scirophoria ÂŽ), de dnodioji??ixnrjaig\'^),door den Daidouchos te Eleusis en bij andere reinigingsplechtig-heden In Thessali?? werd Zeus vereerd door mannen, gekleed inhuiden: zoo trokken zij den berg Pelion op Kaooiog of xdaiogis de benaming voor een idool van Zeus nl. een steen, waarover een 1)nbsp;Harrison 2 : 23 e.v. naar aanleiding van Eust. ad Od. x : 481. Â§ 1935/5\'Hesychius en Suidas s.v. Jt?¨s (fc??Siov; cf. Et. M. Nolkt}\' to atyttov S/p/xa. Â?toSioKal Kugt;Siov, 70 npopiriov en Zenodotus (zie Th. G. L. s.v. Kt??Siov): schol. Sipnaaly??s. 2)nbsp;Evenzoo wordt door haar Aiaaia afgeleid van S??o = S??lt;70 = Lat.d??ro = dirus. Zie Bekker Anecd. pag. 242; Deubner; Beth: 64. 3)nbsp;Harrison 2 : 27. 4)nbsp;Hwb. 6e ed. 5)nbsp;Cook I : 1: 422. 6)nbsp;Farnell 2 : 30; Suidas, zie sub 8 op deze pag. 7)nbsp;Preller. Gr. Myth. 3e ed.: 115. 8)nbsp;Suidas s.v.: amp;vovai tÂ? t??5 rt MfiXixitp ta\' T??) ktrfaiai Ju\',

ra Si KtiSia tovtcavifivXdaaovai Sia npoaayopfvovrt!,nbsp;civto??s oi re ??kipq^optoiv ri)v vofiir\'fivariXXovrts Kal ?? S^iSovxoj eV \'EXeva??vi Kal aAAoi rivij npos Kadapfio?¨s vnoaropvvvresavrd roU rrocl r??jÂ? fvaywv; cf. OOk Dar.-S. S.V. Ji??j klt;^Siov, 9)nbsp;Dicaearchus Fr. Hist. Gr. II. no. 60; Nilsson 2 : 90; Cook i : 422, 2, 20,21, waar hij den ram van Phrixus voor een epiphanie van den ram-god Zeushoudt. Nilsson. Gr. Feste: 6 noemt de ceremonie op den berg Pelion â€žWetter-zauberquot;.



??? huid gespreid lag i); waarschijnlijk echter betreft dit geen oer-Griek-schen cultus 2). Pythagoras begaf zich in de vacht van een zwartenram naar het graf van Zeus Om het veelvuldig gebruik nu van dedierenhuid in den Zeusdienst is de beteekenis van Aiog x?Š?¨iov als:â€žvacht van Zeusquot; zeer begrijpelijk. Maar ook de bijzondere beteekenis,die Harrison aan Ai??g wil geven is te rechtvaardigen, omdat het\'adjectivische ????og bij Homerus en de tragici niet altijd met Zeuste maken behoeft te hebben. Door middel van de beteekenis: â€žhe-melsch, stralendquot; wordt het ook gebruikt in den zin van: â€žvoor-treffelijk, heerlijkquot;. Reeds Hesychius zegt van het Aiog x??diovriv?¨g ???¨ T?“ ^?Šya xal tIXeiov. (â€žScme say it a great and perfectfleecequot;; aldus Harrison). Overigens wordt van dit adjectief by hoogeuitzondering gebruik gemaakt Het dierenvel wordt verder nog gebruikt bij voorspellingen: De Oropi??rs erkenden Amphiaraos als god, richtten een tempelvoor^ hem op en: xqi?“v ??voavteg aiz0 xal t?? ???Šgna {mooxQwaamp;fxevoixa^Evdovaiv avafiivovitg d/]Xo}aiv ?¨velgaxog^). Op

den berg Drion in Apuli?? vroeg men Kalchas om raad na eenzwarten ram te hebben geofferd en zich in het vel ervan te slapen tehebben gelegd: ?¨vaylCovai 6\' aixlt;p fi?ŠXava xqi?“v ol fiavxev??ixevot, ?¨y-xoi/n?Š/xevoi ?ˆv xcp d?ŠQ/iaxt ÂŽ), Als religieus kleedingstuk. Bij de Lykaia hulde men zich in wolfshuiden\'). De pelgrims teHi??rapolis bedekten zich, na een schaap te hebben geofferd en hetvel op den grond te hebben geplaatst, het hoofd met den kop van hetdier, volgens Plut. Dea Syria: 55: dv^p eix av ig x^v Igi^v tz??Xivngdixov dmxvhjzai, XEcpaXi]V /Li?¨v ?–?“e xal ??(pg?Šag ?¨^vgaxo, /uexd ??k Ugei^aag^??y . . . x?? ???¨ vamp;xoi xofia^ O?Šfityog inl xoixov ?¨g y??vv iCexai, n??dag ?“?ˆ xalXElt;paX{]v xov xx??jVEog ?¨nl xtjv ??avcov xÂ?(paXr)v ??vaXa/ujSdvEi, ??ifia dh evx??-fiEvog aix?ŠEi rijv fih nagEOvaav amp;valt]v ???ŠxEoamp;ai quot;). 1)nbsp;Cf. Svoronos: 149, die verwijst naar Hesychiu;?: we ptKt4,a\\aia____^ xdo\'a)is-/ Kds----- ol Bi Stpna-/ KWS---- xai S^pyta\' / Kc??SioV Kdoaov\' IfidrioV f Kdaav/ia\' B^p^ia. 2)nbsp;P. W. s.v. Kasios. 3)nbsp;Porphyrins. Vita Pyth.: 17; cf. Smith:

455; Beth: 63. 4)nbsp;Zie de uiteenzetting bij Pape s.v. S??or. 5)nbsp;Paus. 1: 34. 6)nbsp;Strabo VI : 3 : g. Â§ 284; Beth: 63; Harrison 2 : 27; andere voorbeelden bijP^ey:nbsp;3/4. ro/ii; Pfister i : I : 533. 7)nbsp;Reinach. Cults. Myth et Rel. III: 211. 8)nbsp;cf. Smith: 417; Harrison 2 : 27 noot 2; Hubert: 76.



??? Deiegal ywaixeg der mysteri??n van Andania in Messeni?? droegenzolen, gemaakt van de huid van geofferde dieren, luidens de inscr. vanAndania^): ?Ÿt} ?ˆ^?¨^co . . . firj??k vnodrnJiata ei i4??] nihva fj deQfidvim cEQ?“??vva. Ter inquot;wijding werd bij de Eleusinische mysteri??n degeen, die inge-wijd zou worden, gehuld in een dierenvel, terwijl hij een offerdierin de hand hield 2). Heilige steenen en altaren, misschien ook deomphalos te Delphi, werden met huiden bedektVerder diendenzij tot afweer van wind, hagel en bliksem en speelden een rol bijde ?Ÿovq)6via, waarbij de gedoode os weer als levend werd voorge-steld door zijn huid met stroo op te vullenÂŽ), volgens sommigen eensymbool van het doen herrijzen van den genius van den akkerÂŽ). d) Bij de Romeinen In het gedeelte, dat het gebruik van het dierenvel bij andere vol-keren behandelde\'), is opgemerkt, dat in het dragen ervan doorjagers en toovenaars, tot het listig vangen van dieren of het begaanvan wandaden, de kiem tot magie schuilt. Deze ligt ook verborgenin de woorden van Vegetius: â€žOmnes antesignani vel

signiferi....accipiebant.... galeas ad terrorem hostium ursinis pellibus tectasquot;ÂŽ).Maar het magisch proces is niet ingezet, want het is slechts een ge-wone hoofdbedekking voor vaandrigs en trompetters gebleven ÂŽ).Zuivere magie echter is wat Plinius meedeelt: nl., dat de kinderen vanbangheid werden verlost door hen te hullen in huiden van ezels, dievoor erg onverschrokken doorgingen: pellis asini injecta impavidosinfantes fecit Magische kracht werd ook toegeschreven aan dehuid van hyena\'s, waarmee de boeren den korf, waaruit zij het zaadstrooiden, omwikkelden om een goeden oogst te verkrijgen Eenopen vraag is de eigenlijke bedoeling van hetgeen geschiedt op eenmoza??ek in Casino della Villa Borghese. Drie mannen pakken een vel 1)nbsp;Dittenb. Sylloge. 3e ed. 736, 23; cf. Deubner. 2)nbsp;cf. Smith: 26/7 en afb. 28. 3)nbsp;Reinach i : 347. 4)nbsp;Rohde Psyche: II: 172; Nilsson 2 : 90; Deubner; Nilsson: Gr. Fe\' te: 6. 5)nbsp;Harrison 2:111. 6)nbsp;Nilsson: Gr. Feste: 14 e.v. echter: â€žJedenfalls ist es nicht r?¤tlich . . .Schl??sse auf seine Natur als Wachstumsd?¤mon zu

ziehenquot;. 7)nbsp;cf. pag. 71. 8)nbsp;Epit. rei mil. II : 16. 9)nbsp;Reinach 3 : 223. 10)nbsp;N. H. XXVIII: cap. 78, Â§ 257; cf. Deubner; Keller: 156. 11)nbsp;Keller: 156.



??? beet, heffen een stok op als om op het vel te slaan i). Men wil hierinwel een ceremoni??ele, magische handelmg zien b.v. tot het opwekkenvan regen, maar is hierbij geheel aangewezen op andere onzekerehypothesen In den godsdienst vindt men het dierenvel als traditioneele priester-lijke kleeding in de kappen der Sahi^) en pontifices. De priesters,bedoeld door Vergilius VIII: 281/2 Jamque sacerdotes primusque Potitius ibant,Pellibus in morem cincti, waren wel geheel in dierenhuiden gehuld. â€” Het verdrag tusschenRome en de Gabii ten tijde van Tarquinius Superbus gesloten, werdop de huid van een geofferde koe geschreven en deze weer over eenschild gespannen. Nog ten tijde van Augustus was dit te bezichtigenÂ?).Door het offeren van de koe was ook haar huid geheiligd en dien-tengevolge ook het verdrag. â€” Overeenkomstig Grieksche gebruikenging ook de Romeinsche ziener soms op een huid liggen, volgens dewoorden van Vergilius VII: 86 e.v.: Huc dona sacerdoscum tulit et caesarum ovium sub nocte silentipellibus incubuit stratis somnosque petivitÂŽ). De Laren dacht men zich

gekleed in een hondenvelÂŽ). Op muntenvan de gens Thoria draagt Juno een geitevel, eveneens op eenbronzen kandelaar uit Perugia\'). De Gallische god met den hamerheeft o.a. op een beeldje, gevonden in het Rijndistrict Bonn, hethoofd met een wolfshuid bedekt ÂŽ). e) Samenvatting De toepassing van het dierenvel kan zijn: profaan, magisch ofreligieus. De grenzen kunnen inddnvloeien en het een naast het anderbestaan. 1)nbsp;Pley: 22. 2)nbsp;cf. Gruppe. Gr. Myth. II: 821 over ii-Suv en de vacht van den profeetRlias;nbsp;Gruppe; 152. 3)nbsp;Reinach 3 : 233. 4)nbsp;Streckfuss II: 517. 5)nbsp;cf. regel 92 e.v., en Deubner. 6)nbsp;Roscher M. L. s. V. Lares II; Deubner; Reinach. C. M. R. III: 211. 7)nbsp;Roscher M. L. col. 2261/3 en 2265; cf. Cook 2: 113, 132, 151. 8)nbsp;Cook I : 1: 97 e.V.; Renel: 75/6.



??? Van het dierenvel wordt gebruik gemaakt: I.nbsp;In het algemeen a)nbsp;Profaan: als kleedingstuk, als vermomming tot het lokken vanbegeerde dieren of tot schrikaanjaging, hetgeen den stoot kan geventot magie. b)nbsp;Magisch: tot het verkrijgen van de eigenschappen van het be-treffende dier of andere er aan toegeschreven krachten. Het wordtop een of andere manier meegedragen, opgesteld of opgehangen o. a.om succes in den strijd te verkrijgen. Het dient als amulet tegenziekten, om zich onzichtbaar te maken en tot het verkrijgen vanvoorspoed. c)nbsp;Religieus: Het dierenvel kan van gewoon kleedingstuk tot ritu-eele kleedij worden door de kracht der traditie: het godsdienstigconservatisme. Het vel van een vereerd dier kan zelf de heiligheidvan het dier bezitten, als voorwerp van vereering worden opgehangen,den drager heiligen en middel zijn om met de godheid in contact tekomen. De bijzondere beteekenis van de dierenhuid in de religie blijktuit haar gebruik bij het afleggen van eeden, den doodenritus, de in-wijding van nieuwe leden en bij reinigingsplechtigheden, alsook,doordat zij

opgehangen of neergelegd wordt op heilige plaatsen. II.nbsp;Door de Grieken A.nbsp;In de praehistorische periode is de dracht van dierenhuidendikwijls afgebeeld. Zij heeft een bijzondere, hoogst waarschijnlijkgodsdienstige bedoeling nl.: de dragers voor te stellen als vereerdersvan een godheid of als daemonen. Bij den doodenritus op de sarcophaagvan Hagia Triada worden door eenige figuren dierenhuiden gedragen. B.nbsp;In den historischen tijd. a)nbsp;Profaan: zij kan een kleederdracht zijn van strijders, armenen herders. b)nbsp;Magisch: de leeuwenhuid maakt onkwetsbaar; dierenvellen ge-nezen ziekten; de huid van een Spartaanschen koning dient totfetisch. c)nbsp;Religieus: Verscheidene goden worden voorgesteld bekleed meteen dierenhuid. Bij geen van hen kan de vraag, of zij oorspronkelijkhet dier, welks huid zij dragen, geweest zijn, beantwoord worden. â€”De vereerders van sommige godheden hullen zich in huiden; vooralin den Zeusdienst werden zoo geite- of ramsvellen gebruikt. Ook bijgeen van deze goden kan een vroegere diergestalte worden bewezen.â€” Op heilige plaatsen

worden de huiden van bijzondere dieren opge-



??? hangen, waaruit zich rehquie??ncultus kan ontwikkelen. â€” Zij hebbenin den Zeusdienst reinigende kracht. â€” Zij worden gebruikt alskleedingsstukken bij verschillende eerediensten, bij het raadplegenvan orakels, voor het bedekken van altaren en heilige steenen en hetinwijden in de mysteri??n. (Eenige van deze gebruiken vindt menook bij de Romeinen. Bovendien is de huid voor hen nog een oude,priesterlijke dracht). Voor het dierenvel wordt dus bij verschillende volkeren een belang-rijke plaats in het godsdienstig apparaat ingeruimd. De kring vanonderzoek kan nu nauwer worden gemaakt, door de vraag te be-antwoorden: welke positie nam de geit in het economisch en gods-dienstig leven in; en hieraan vastknoopend: welke beteekenis heefthet geitevel gehad?



??? CA PUT VIIIDE GEIT EN HET GEITEVEL IN DE RELIGIE Het vaderland van de geit moet gezocht worden in Klein-Azi??hetzij in het Oosten, nl. het Kaukasisch gebergte, waar de Bezoargeitleeft (misschien de oorsprong der familie) i), hetzij in het Westen 2).Reeds in zeer oude tijden vond haar verbreiding rondom het Middel-landsche Zeebekken plaats 3). Door vondsten van overblijfselen ishaar bestaan aangetoond voor den Palaeolithischen tijd in Palestinaen Syri?? en voor den Neolithischen tijd o.a. op den rand van de Li-bysche woestijn4). Reeds omstreeks 4000 komt zij in Egypte voorÂŽ).Haar benaming is Indo-Germaansch taalbezit ÂŽ). Wel moet er rekeningworden gehouden met de mogelijkheid, dat de verschillende benamin-gen niet altijd een geit aanduiden, maar, wegens den wortel in hetwoord opgesloten, een of ander springend dier kunnen bedoelen, zoodater geen zekerheid bestaat of de Indo-Germanen het dier bezaten ofdat de verschillende volksstammen het aantroffen op het gebied, waarzij zich vestigden en het woord voor â€žspringend dierquot; overging opde geit\'). Maar

daarnaast staat het feit, dat men haar reeds aantreftbij schier alle volkeren der oudheid: bij Sumeri??rs, Oud-Indi??rs,Egyptenaren, het Myceensche en het Oud-Isra??litische volk. Be-namingen als Mvaa-aiyog voor Chalcis, ^iXaiyog voor Thebe, lt;Pdmyidi]gvoor Athene, bewijzen haar talrijkheid in GriekenlandÂŽ). De geit is een vruchtbaar dier. Zij werpt 2â€”3 jongen, die na 6 maan-den volwassen en geslachtsrijp zijn Â?). Zij stelt bovendien weinig 1)nbsp;Brehm. 111:314; cf. Lippert 1:504; Sch??nfeld: 242. 2)nbsp;O. Schr?¤der. Sprachvergleichung und Urgeschichte. Jena 1883: passim. 3)nbsp;Reall. der Vorg. s.v. Ziege. Een opsomming van â€žgeiteneilandenquot; bijKeller: 298; cf. id. pag. 299 over de verspreiding in de oudheid. 4)nbsp;Karge: 113, 124, 210. 5)nbsp;Lippert 1: 503; cf. Brehm III: 322. 6)nbsp;Schr?¤der: ib.; H. Hirt. Indo-Germanen. Strassburg. 1907: 647; cf. pag. 16. 7)nbsp;v. Hehn. Kultur- und Haustieren. Berlin 1911 : 593- 8)nbsp;A. Eick., Gr. Personennamen. G??tt. 1894 : 471 cf- Visser: 225. Tegen-woordig is zij nog het voornaamste kuddebezit. 9)nbsp;Brehm. III: 293; Sch??nfeld :

246 e.v.



??? eischen voor haar onderhoud; zij is reeds tevreden met het kortstegras en verbhjft gaarne in bergachtige streken i). Daartegenoverstaat, dat haar nut vooral voor menschen, die in primitieve omstan-digheden leven, zeer groot is, zoodat de Edda het volgende over haarschrijft: Ein eignes Haus, ob eng, geht vor,Daherin bist du Herr.Zwei Ziegen nur und dazu ein StrohdachIst besser als Betteln Brehm schrijft: â€žDie zahmen Ziegen sind nicht bloss der Armenliebster Freund sondern im S??den auch die beinahe ausschliesslichenMilcherzeugerquot;. Zij voldoet aan de allereenvoudigste eischen vanvoedsel en kleeding, want zij levert: melk, kaas, vet, vleesch, haar,wol, leer, beenderen en horens*). Homerus spreekt van een zak vangeiteleer, een hoofdbedekking van geitevel en heeft het over geitekaasen over een boog vervaardigd van de horens van een geitebokÂŽ).Polyphemos onderhoudt zich van zijn geiten. (Van zijn eiland heet hettr ??\' a??yeg ?“Tieig?Šaiai yeydaai / aygiai^)). Haar bezit zal dus zeerop prijs zijn gesteld. Door haar nut in economisch opzicht zijn der-halve gunstige voorwaarden

geschapen om haar op te nemen in degodsdienstige ceremoni??n. â€” Het brengen van offers gaat terug totde oudste tijden, is algemeen verspreid en heeft o.m. als doel dengoden dankbaarheid te betoonen en hen goedgunstig te stemmen.Het geofferde is dikwijls een deel van den voorhanden overvloed engeeft aanwijzingen aangaande de omstandigheden, waaronder demensch zelf leeft. De menschelijke verhoudingen weerspiegelen zichin hun verhouding tot de goden. J. Harrison uit zich aldus: â€žThe 1)nbsp;Brehm III: 292: â€žSie sind durchgehends Bewohner der Gebirge, zumalder Hochgebirge, wo sie einsame, menschenleere Stellen aufsuchen. Die meistenArten gehen bis ??ber die Grenze des ewigen Schnees hinauf. Sonnige Stellenmit trockenen Weiden, d??nn bestandene W?¤lder, Halden und Ger??llabst??rze,sowie auch kahle Klippen und Felsen, welche starr aus dem ewigen Schneeund Eise emporragen, sind ihre Standortequot;; cf. Sch??nfeld: 246; Feist: 153. 2)nbsp;Volgens Sch??nfeld: 243. 3)nbsp;Brehm III: 293. 4)nbsp;Keller: 301/2: â€žF??r den Menschen einer primitiven

Kulturstufe ist dieZiege ein unsch?¤tzbares Gut. Sie fordert keine k??nstliche F??tterung, gibt ihmMilch, K?¤se, Kleidung, Fleisch und bleibt auch ohne Hund bei ihmquot;. 5)nbsp;II. F: 247; Od. ( : 78; i: 196; agt;: 231; II. A : 639; J : 105. 6)nbsp;Od. t: 118; cf. Keller: 304.



??? go animal sacrificed is significant of the status of the worshipper ratherthan of the content of the godquot; Niettegenstaande de geit een on-aanzienhjk dier is, werkt haar talrijkheid het offeren ervan in dehand. Geitenoffers werden gebracht door Assyri??rs^), Babyloni??rs ,Isra??heten ArabierenÂŽ), de Aegae??sche volkerenÂŽ), de Griekenen Romeinen\'). Een bij reinigingsplechtigheden veel voorkomende gewoonte is:een of ander dier, waarvan men gelooft, dat het met het booze vanmensch of volk beladen kan worden en het mee kan voeren, onderhet uitspreken van bezweringen en spreuken de eenzaamheid in tezenden ÂŽ). Hiertoe leent zich niet slechts de â€žzondebokquot;; er zijn ookâ€žzondezwijnenquot; en â€žzondegeitenquot; Zoo wordt bij dendooden-ritus der oud-Indi??rs een geitebok geslacht en gegeten; vervolgensspreekt men de woorden uit: â€žGeit zijt gij en voer van ons de kwadeaanvallen wegquot; Voor de vereering van een godheid in de gedaantevan een geit spreekt een Sumerische tekst, waarin geit en bokjeworden gelijkgesteld aan Tammuz en Isthar^^) â€” De oud-

Indischegod Daksa heeft een menschelijk lichaam, maar den kop van eengeitebok â€” Ook de Egyptische god Chnum heeft een geitekopen te Mendes in de Delta werd een geitebok als godheid vereerd â€” ??) Harrison 2 : 16. In de Od. i: 231 offert men kaas; in /t: 363 water;men heeft niet anders. 2)nbsp;Voor deze en de volgende volkeren: Smith: 448. 3)nbsp;Curtiss I : 268, 273; Jeremias: 376. 4)nbsp;cf. Thompson: 183, 215, 219, 252. 5)nbsp;Nog in de jongste tijden treft men dit offer bij hen aan o.a. voor eenvrouw, die aan koorts lijdt; voor den behouden terugkeer van een soldaatof pelgrim, waarbij de kop van het dier wordt gelegd in de richting, vanwaarde man kwam; na voldoening aan een belofte of bij het uitspreken van eenwensch. Curtiss 2:100, 23, 322; Thompson: 211, 226; Curtiss 1:177, 141,148, 164. 6)nbsp;cf. pag. 91. 7)nbsp;b.v. Livius XLV : 16 een zoenoffer van 50 geiten. 8)nbsp;cf. Frazer. The Scapegoat. Leviticus XVI: 22, 27. 9)nbsp;cf. Wissowa: 347, A.i over poreus propudianns en Renel: 123/4. 10)nbsp;Harrison 2 : 103. 11)nbsp;Caland i : 127. Hij brengt de reinigende Icracht van

het dier in verbandmet -aja, dat geit kan beteekenen, maar tevens den wortel van het verbum:wegvoeren bevat; cf. ib. 55. 87. 127, 138, 139. De afbeelding van het dierdient nu nog den Italianen als amulet tegen het â€žBooze oogquot;. Seligmann II:113, 114. 12)nbsp;Vollgraff:\' 28. 13)nbsp;Volgens Scheftelowitz i : 453. 14)nbsp;Reall. d. Vorg. s.v. Ziege.



??? Onder de Semitische Sabe??rs leeft nu nog het geloof aan daemonen,die de gedaante van geiten kunnen aannemen. Dit volk gebruikt witteen zwarte geitenharen als een magisch middel ter genezing van ziek-ten 1). Tot de fauna van oud-Creta behoorde in de eerste plaats de geit.Talrijk zijn de gevonden afbeeldingen, maar de diepere zin blijftverborgen. Dat haar echter godsdienstige waarde moet worden toe-gekend, maakt de omgeving van de vindplaatsen duidelijk en de anderevoorwerpen, die naast haar afbeeldingen voorkomen. Nabij hethorenmotief vond men een terracottabeeldje van een geit een anderin de â€žfetisch-shrinequot;, dus op een gewijde plek, een derde in een cultus-grot te Patso 3). Verder is zij nabij een heiligen boom weergegeven lt;\').Het bekende fayence-plaatje, weergevend een geit haar jong zoogend,heeft ook wel godsdienstige beteekenisÂŽ). Op de sarcophaag vanHagia Triada liggen twee geiten gereed om bij den doodendienstgeslacht te worden. Ook bij een andere offersc?¨ne (op een zegelsteen)is een geitenkop zichtbaarÂŽ). In den Griekschen eeredienst wordt

zij betrokken bij de benamingen afteelding van en offers voor de goden\'). Aan Zeus valt de be-naming alyo(pdyos ten deel 8). De plaats van zijn vereering als zoo-danig is onbekend en de juiste beteekenis wordt nog betwist. Som-migen meenen, dat dergelijke namen hierop wijzen, dat de god zelfeens het dier is geweest, dat hij zou eten, anderen, dat de naam ont-leend is aan de handeling der vereerders, nl. het eten van het vleeschvan een aan Zeus geofferde geitÂ?), met de daarin opgesloten gedachte,dat de godheid hetzelfde doet als de mensch. Phrygische muntentoonen een geit als embleem van den Grieksch-Syrischen Zeus quot;). Deoorzaak van het voorkomen van de geit in de Zeusvereering kan liggenin de mythologische verhalen van zijn eerste kinderjaren, de voedingdoor Amaltheia. Maar ook het omgekeerde is mogelijk, zelfs waar- 1)nbsp;Thompson: 57, 59, 161. 2)nbsp;Dussaud: 299â€”300. 3)nbsp;Nilsson 3 : 83, 394. 4)nbsp;ld. 245. 5)nbsp;cf. Vollgraff: 11 e.v., 18; H. Th. Bossert: Alt-Crcta afb. 83, 6)nbsp;Nilsson 3 : 195; cf. II. V: 31, het geitenoffer bij de begrafenis van Pa-troclos.

7)nbsp;cf. Keiler: 304. 8)nbsp;Et. Magn. s.v. 9)nbsp;cf. Farnell. Cults of Greek States I : 96. 10)nbsp;Farnell i : I : 96; cf. Wachter: 88 over de geit in den Plirygischen cultus.



??? schijnlijker â€” ritus heeft in dit opzicht den voorrang boven mythe â€”nl, dat een oorspronkelijke geitcultus geleid heeft tot het ontstaandezer sage. Hera heet eveneens aiyocpdyog, maar de plaatsen, waar haar diebenaming werd gegeven, zijn wel bekend, nl. Sparta en Corinthe.Volgens Pausanias zouden haar in Sparta door Herakles geitenofferszijn gebracht, omdat hij niets anders had i). Deze werden haar jaarlijkste Corinthe aangeboden Misschien maakte ook te Argos het dierdeel uit van Hera\'s eeredienst want bij de opgravingen nabij hetArgivische Heraeon zijn een menigte leemen en bronzen geiten ge-vonden Elders weer was het verboden haar geitenoffers te bren-gen 5). Maar juist een uitgesproken verbod kan een bewijs zijn voorde heiligheid van het dier. Aan Athene werd eens per jaar op de Acropolis een geit geofferdÂŽ).Een beeld van Apollo te Tylissos op Creta stelt hem voor met eengeitekop in de hand\'). Hiermede vergelijke men de woorden vanPausanias ÂŽ): tart ??k ??v r??tg KQrjxixo??g ogeai y.al xav ??/z?¨ ett quot;EXvgogn??kcg\' omoi ovv alya xaXxijv dm?ŠazEiXav ??g

AeX(povg\' ??idcoai dk vrjmoigfj a?f lt;PvXaxi??ij xai ^vXavdgoj ydXa\' na????ag ???¨ avtovg ol \'EXvgiol (paaiv\'An??XXojv??g re eivai. Ook Homerus maakt melding van geitenoffersaan Apollo Den zesden Bo??dromion werd aan Artemis Agroteraeen geitenoffer gebracht, gevolgd door een militaire feeststoet.Insgelijks deden de Spartanen, wanneer zij op marsch waren iÂŽ).Ook te Brauron en Agrai werden haar deze offers aange-boden Sextus Empiricus zegt: a??yag \'Agi?Šfndi Ovm evae?Ÿeg i^). 1)nbsp;III: 15 : 9; cf. Ridgeway: 81. 2)nbsp;Hesychius s.v. a??(; Smith: 287; Roscher M. L. s.v. Hera. 3)nbsp;Wachter: 87. 4)nbsp;P. W. s.v. Hera VI. 5)nbsp;Visser: 225/6; W. Otto. Philologus 64 : 218. cf. Wachter: 87 over hetverbod van geitenoffers aan andere godheden dan aan Athene en Asklepios. 6)nbsp;Wachter: 87, 7)nbsp;Svoronos. Numismatique de la Cr?¨te Anc. 1890 taf. 31 volgens Aly.Alt-Cret. Apollonkult: 48; cf. Gruppe: 155. 8)nbsp;10 : 16 : 3. 9)nbsp;II. A : 41, 66; cf. Klio VIII: 431: â€žZiegen sind ein dem Apollon sowohl;m griechischen wie im r??mischen kult sehr gebr?¤uchliches Opferquot;

(metbewijsplaatsen). 10)nbsp;Roscher M. L. s.v. Artemis Â§ 13, 4; Keller: 299. 11)nbsp;Roscher M. L. s.v. Hera II. 12)nbsp;Uvppwvfioi vnoTVTT. III : 221; Wachter: 88.



??? â€” Op vele terracottas wordt zij met een geit afgebeeld Aphrodite werd te Athene als muQayia vereerd en te Ehs afge-beeld rijdend op een bok 2). Ook Hermes wordt wel afgebeeld zittend op een geitebok^). Dionysus heet volgens Pausanias in het Boiotische Potniae alyo-?ŸoXog Hier werd hem, ter vervanging van een mensch, een geit tenoffer gebracht, maar meestal bestonden de offers uit bokjes. Devrouwen kleedden zich te zijner eere in geitehuidenÂŽ). Zijn metge-zellen, de Satyrs en Silenen, alsook Pan dragen geitehuiden, waar-schijnlijk om hun leven als boschbewoners te kennen te geven ÂŽ).Hier kan tevens worden genoemd de bok, die op de markt te Phliusstond\') en apotropae??sche kracht bezat. Asklepios ontving geitenoffers in Phocis en te Cyrene. Te Epidaurusdaarentegen was het verboden ÂŽ). Van hem gaat de legende, dat hijdoor een geit gevoed zou zijn Op Thasos ontvingen de Chariten,in Phocis Isis geitenoffers. Op Delos bevond zich een altaar vooreen onbekende godheid, vervaardigd van geitenhorens ^o). Bij de Romeinen werd Jupiter onder den naam Vediovis

afgebeeldmet de geit. Volgens Arnobius is het verboden aan Jupiter eengeit ten offer te brengen i^). De flamen Dialis mag het dier niet aan-raken, zelfs den naam niet uitspreken^ÂŽ). Zij was gewijd aan Juno enFaunus Dragers van het geitevel zijn: Hera^*), Dionysusquot;), de Satyrs, 1)nbsp;Cook 2 :151. 2)nbsp;Paus. VI: 25 : i; Ridgeway: 80 e.v.; VoUgraff: 29; cf. Tac. Hist. Ill: 2;Smith: 453. 3)nbsp;Roscher. M. L. col. 2378; Cook 2 : 151. 4)nbsp;IX : 8 : 1; cf. P. W. s.v. Dionysus. 5)nbsp;Hesychius s.v. Tpay7;^lt;$/gt;oÂ?; Paus. II: 23 : i; cf. Deubner. 6)nbsp;Paus. II: 13; VoUgraff: 17/8; Ridgeway: 79. 7)nbsp;Ridgeway: 79; cf. Cook 2 : 151. 8)nbsp;Paus. 11:26; X:32; Ridgeway: 81. 9)nbsp;Paus. II: 26 : 4. to)nbsp;P. Stengel. Gr. Kultusalt. 2e ed.: 15 naar Scheftelowitz i : 474. 11)nbsp;Ovid. Fasti 111:443 e.v.; Gellius. N. Att. V: 12. 12)nbsp;Gellius. N. Att. X : 15 : 12; cf. Wachter: 88.13}nbsp;Visser: 234; cf. Cook 2 : 132. 14)nbsp;Cook 2 : 151. 15)nbsp;cf. pag. 81.



??? Silenen en Faunus^). Gedurende de Lupercalia, gevierd ter eerevan Juno Sospita (volgens sommigen een oud, Jonisch type vanAthene) werden door de Luperci riemen gesneden van een bokken-of geitevel, waarmee men de vrouwen sloeg. Dit is een magischehandeling, die volgens sommigen tot doel heeft de vruchtbaarheidte bevorderen 3), volgens anderen kwade daemonen te verdrijvendus tot reiniging. Het is, zooals Jane Harrison in de lijn der gedachtenvan de natuurvolkeren zegt: â€žgood medicmequot; Juno heeft, gelijkgezegd, op een Etrurische munt een geitevel omÂŽ). Ook volgensCicero draagt Juno als kleed een geitevel\'). Festus noemt het vel,waarvan de Luperci riemen sneden: amiculum Junonis Zoogingen ook de Luperci in een geitevel gekleed en ook Faunus als hunaanvoerder ÂŽ). Vereerders en godheid dragen derhalve hetzelfdekleed. Is de waarde van de geit in economisch opzicht groot geweest enkan haar plaats in den eeredienst belangrijk worden geheeten, vanhet gebruik van het geitevel in den cultus blijkt toch niet z????veel,als deze factoren zouden doen vermoeden.

Men zou zich kunnen verge-noegen met te zeggen, dat de conclusies, waartoe het algemeene ge-bruik van het dierenvel voerden ook zullen gelden voor het geitevel,gezien de voorwaarden, waaraan een dier moet voldoen om een plaatsin de religie toebedeeld te krijgen en die door de geit worden vervuld.Maar toch blijft het vreemd, dat dit nergens met zooveel woordenis aangegeven, behoudens de hierboven genoemde uitzonderingen.Het is echter mogelijk, dat de plaats van het geitevel is ingenomendoor het geitehaar of de geitewol, wanneer men weet, dat er soortenzijn, die een zeer goede qualiteit opleveren. Daar is b.v. de Angora-geit, wier vacht voornamelijk uit wolhaar bestaat (waarschijnlijkechter den ouden volkeren onbekend), de Kashmirgeit, waarvan zelfsde fijnste wolsoorten worden gewonnen en de Mambergeit (Capra 1)nbsp;cf. Ridgeway: 79 adv. Cook 2 : 151. 2)nbsp;Deubner. 3)nbsp;cf. Gruppe: 186. 4)nbsp;Otto. Philologus 1913 : 168 e.v. 5)nbsp;Harrison 2 : 52; cf. id.: loi. 6)nbsp;cf. pag. 85. 7)nbsp;Schmidt Rel. V. u. V. VII : 122; Roscher M. L. s.v. Juno: 587, 595,607;nbsp;cf. ook

598: Juno caprotina. 8)nbsp;Ep.: 85. 9)nbsp;Just. Trogi Pompeji Epitoma: XLIII : i, 7; Otto Ib. 180.



??? hircus mambrica), die reeds door Aristoteles wordt genoemd^). Na-tuurlijk heeft men in de oudheid geen ver doorgevoerde specificatieder grondstoffen gemaakt en die stof wol hebben kunnen noemen,die bij ons deze benaming niet meer kan verdragen. Dat het doorLivius^) een prodigium genoemd wordt, als geiten wol kregen 3), kanverklaard worden door gebrek aan kennis van woldragende soortenop het moment, dat het prodigium zich afspeelde. Over de wol in de oudheid schreef J. Pley in zijn dissertatie: Delanae in antiquorum ritibus usuDe overeenkomst van de resul-taten, waartoe hij komt, met die van het gebruik van de dierenhuidis groot: de wol wordt geofferd, het dragen ervan was een teekenvan waardigheid; men wikkelde zich erin tot heiliging, zij werd ge-dragen bij den cultus van Zeus op het Idagebergte, altaren, tempels,heilige boomen en bosschen werden ermee gesierdÂŽ). Deze overeen-komst ligt ook in den aard der zaak. De kenmerkende eigenschappenvan een dier of de eraan toegeschreven invloeden komen ook toe aaneen deel van het dierÂŽ), zoodat na het offer de

excrementen zelfs weleens als heilig werden beschouwd en voor religieuze doeleinden ge-bruikt \'). Deze overbrenging wordt verder doorgevoerd, wanneer eenvoorwerp of persoon, in aanraking komende met den bezitter van dieeigenschappen, zelf op zijn beurt deze in bezit krijgt, een opvatting,die bij vele volkeren teruggevonden wordt en waarvan Pfister zegt:Dies ist antiker wie christlicher Glaubequot;ÂŽ). Zoo kan de beteekenis,die het dierenvel heeft, overgebracht worden op een deel ervan, dusvan geitevel op geitewol. De reden, waarom de laatste het eerste zouhebben kunnen verdringen is duidelijk: wol is heel wat gemakkelijker 1)nbsp;Brehm III : 324 e.v.; Keller: 302: â€žIn Phrygien und in S??d-Kleinasien,Lykien und Kilikien wurden .... Ziegen gezogen mit.... langem, dichtemHaare, das regelm?¤ssig geschoren und zur Zeug- und Filzfabrikation verwendetwurdequot;; cf. Arist. Twv â– ntpi ra {lt;Jjo \'laropiwv B : 28: tV AvKiq. al alyâ‚?S Kttpovrai,(Ztrntp ra irpo?Ÿara. rrapa toIs aAAots. 2)nbsp;xxn : I. 3)nbsp;Keller: 302. 4)nbsp;Giessen: 1911. Eveneens versehenen in de serie Rel. Vor. und V. XI:

2. 5)nbsp;o.a. Porphyrius. Vita Pyth.: 17; Paus. VHI : 42 : 11; cf. Hock: 34 e.V.;Plinius N. H. XXVni : 2. 6)nbsp;Seligmann II: 112 zegt over het â€žBooze Oogquot;: â€žGanze Tiere, wie ein-zelne Teile davon dienen ebenso wohl als Abwehrmittel wie Abbildungen der-selben; cf. Id. II: 135. Zie Plut. Isis et Os: 72. 7)nbsp;Smith: 414/5; Paus. VIII : 47 : 4; cf. Pfister 2:1: 321; Sch??nfeld: 167;Hubert: 76 e.v.; cf. pag. 74. 8)nbsp;p. 530 e.V.



??? en goedkooper te verkrijgen en is veel practischer in het gebruik,ook al door haar gemakkelijke deelbaarheid, dan de huid zelf. Detraditie laat naast behoud van de oorspronkehjke bedoeling toch ookgroote vervormingen toe. Wol of wollen banden kunnen op hun beurtweer worden gebruikt om er kleedingstukken van te vervaardigenmet dezelfde eigenschappen als de wol, het bewerkte materiaal. Hetsamenknoopen van wollen banden vormt het ayQrjv??v, een netwerkals kleed gedragen o.a. door waarzeggers, volgens Pollux Onomast,IV : 1x6: ayQrjv??v T?“ ??\' rjv nXiyjxa ?¨^ Iq\'icov ?¨ixxvi???¨eg tisqI n?¤v xbcv??fia, O TuosoLag ETtE?Ÿallexo ^ xig aUog fidvxig, door priesters vanDionysusi) en waarschijnlijk ook van Sarapis^). Het dient verdertot bedekking van den omphalos. Bij het laatste is nog de ontwik-keling na te gaan uit eenvoudige aaneengeknoopte stemmata 3).Dat Hesychius (s.v. aygijv??v ??ixxvoeid?Šg, ?? neQixi\'amp;evx?¤i ol ?Ÿay.-yevovxeg Atoyvaco) het ??yQtjv??v in verband brengt met Dionysus isbegrijpelijk, daar hij bij verschillende gelegenheden in verschillendedierenhuiden

gekleed gaat en dit ayQt]v??v of dixxvov denzelfden zinheeft als een dierenvel. Aldus beschouwd kan in het gebruik van de wol en het wollenkleed, het dyg^v??v, een voortzetting worden gezien van de rol, dieeens het geitevel vervulde en is de opmerking van Eustathius pag.603 :15 hier zeer van pas door het verband, dat tusschen deze driegelegd wordt met de woorden: AiXiog ydg Aiovvai??g (prjaiv\' alylg xbix xc??v axefifidxoiv dixxvov. IJavoaviag dk xb ?¨x xamp;v axefi/idxcov nX?Šyfxay.al xb did xamp;v axE^[xdxo3v nEJiXeyfi?Švov dixxvov^). In dezelfde richting wijst ook hetgeen Festus meedeelt s.v. naccae:â€žOmnia fere opera ex lana nacae dicuntur a Graecisquot;, want rdxo;is eigenlijk de nietgeprepareerde dierenhuid. De terugblik op en de combinatie van alle tot nu toe verkregenresultaten van het voorgaande onderzoek leveren dit beeld op: Ho-merus beschrijft de aegis als een goddelijk oorlogsinstrument. Bijhet nagaan der gebruiken van andere volkeren in oorlogstijd blijktsteeds het verlangen te bestaan zich met de hoogere machten in ver-binding te stellen. Zichtbare teekens dienen tot

bewijs van haar aan- 1)nbsp;cf. Dar.-S. s.v.; Pley: 32; Harrison i : 258. 2)nbsp;Cook I ; I : 359. 3)nbsp;Aangetoond door Hoek: 38 e.v. 4)nbsp;cf. pag. 27. 5)nbsp;cf. Harrisson i : 256 e. v.; zie pag. 24.



??? wezigheid en hulp. Deze teekens zijn meestal afbeeldingen der godenof staan op eenigerlei wijze met hen in verband. Zij zijn heilig. Debenaming â€žaegisquot; heeft etymologisch de beteekenis van geitevel.De geit is in het geboorteland der Homerische gedichten inheemsch.Het is een gewoon verschijnsel, dat het vel van een dier deel uit-maakt van het godsdienstig apparaat, vooral wanneer het dier zelfeen plaats inneemt in de religie. Dit laatste kan van de geit in denGriekschen godsdienst worden bevestigd en is hoogst waarschijnlijkook waar voor de v????r-historische periode. Er zijn dus goede voor-waarden aanwezig om het geitevel bij religieuze ceremoni??n te ge-bruiken. Het feit echter, dat daar weinig voorbeelden van te vindenzijn, kan zeer goed verklaard worden, door aan te nemen, dat geitewolen de daaruit vervaardigde stof zijn plaats innam. Zoo kan de vol-gende verklaring van de aegis worden voorgesteld: De aegisis een geitevel, dat een of andere godsdien-stige beteekenis heeft, en in den oorlog wordtmeegevoerd als veldteeken tot bewijs van deaanwezigheid en de hulp der

goden. Nu verzetten zich schijnbaar de Homerische passages in zooverretegen deze verklaring, dat zij door de goden zelf wordt meegedragenen dus moeilijk een teeken kan zijn van hun aanwezigheid. Voordatdeze inconsequentie nader wordt toegelicht, eerst eenige woordenover de aegisdragende goden en hun positie ten opzichte van den oorlog.



??? CAPUT IXDE AEGISDRAGENDE GODEN a) Zeus. Hoewel uitsluitend Zeus den titel a??yioxog voert treedt hijnooit met de aegis in het strijdgewoel op. In passage no. 2 zegt Aga-memnon, dat Zeus Troje straffen zal door zijn aegis te zwaaien. Avi??gvoegt hij eraan toe en door als een bijzonderheid te vermelden, datZeus zelf met de aegis zal komen, geeft hij zijn woorden een des teverschrikkelijker inhoud. Maar tevens bewijst het, dat dit veronder-steld gebeuren in strijd is met den gewonen gang van zaken. In pas-sage no. 5 grijpt Zeus, zetelend op het Idagebergte, de aegis en brengtvandaar schrik onder de Grieken. Maar of dit een gevolg is van hetzien van de aegis of van de andere middelen, die Zeus te baat neemt,vertelt Homerus ons niet. In ieder geval treedt Zeus ook hier nietpersoonlijk in den strijd op. Dit is volkomen in overeenstemmingmet de houding van den oppergod in alle andere gevallen. Hij is slechtstoeschouwer en laat de weegschaal nu eens naar deze, dan weer naargene zijde doorslaan 2). Anderen zijn de uitvoerders van zijn wil endragen, al of niet door hem daartoe

gemachtigd, de aegis mee in denstrijd. Bij zeer hooge uitzondering (en zelfs dan wordt het nog weleens betwijfeld, of het werkelijk zoo het geval is) wordt Zeus in dekunst weergegeven als bekleed zijnde met de aegis. En dat hij stelligaldus op het Pergameensche altaar is afgebeeld, geschiedde waar-schijnlijk â€” zoo vermoedt Wagner â€” onder invloed van het dragen i) Het wordt betwijfeld of deze benaming is ontstaan uit alyis Â?xfif.A. G??bel (Lexil. zu Homer. Berl. 1878) stelt voor: aly ptx = veho: â€žderim Sturmwind, im Wettern Einherfahrendequot;, cf. Phil. Anz. 1879 : 7; Faesi Od.2e bd. p. 97; A. Debrunner. Gr. Wortbild. Lehre. Heidelberg 1917 : 61. MaarHomerus\' opvatting is stellig niet zoo, daar hij spreekt van: txÂ?Â? iv yci/gt;ea0(.Natuurlijk blijft de mogelijkheid, dat Homerus zelf het woord niet meer begreepen de genoemde beteekenis v????r-Homerisch is, maar dan staat of valt zij tochmet de verklaring der aegis zelf. F. Bechtel. Lexil. zu Homer. Halle 1914 ver-moedt als tweede element: /-oxos naar een Pamphylisch ftx^ru = hij moetaandragen, en vertaalt: die de aegis zwaait. 2) Cauer.

Grundfragen: 376.



??? van de aegis door de Macedonische koningen i). â€” De HomerischeZeus is geen oorlogsgod. Eerst in lateren tijd, en dan nog plaatselijk,wordt hij als zoodanig beschouwd o.a. bij de Spartanen onder debenaming van: dy^rcogÂŽ), axQamp;iiog of azgaxTjy??g. Homerus kentgeen god aan wien uitsluitend de oorlog voorbehouden bleef. ZelfsAres is bij de latere Grieken nooit de aangewezen, algemeene oorlogs-god geweest, evenmin als bij de Romeinen Mars, hoewel deze in lateretijden hiertoe meer en meer werd gepromoveerd 3). De Homerische godenfiguren staan aan het eind van een lang-durige evolutie, tijdens welke oude godheden werden verdrongen ofhaar taak door voornamere werd overgenomen. Maar ook bergen degezangen weer kiemen in zich, waaruit nieuwe personificati??n zullenontluiken. Eenerzijds is de godenkring enger geworden, anderzijdsis de bodem gelegd voor nieuwe scheppingen. In- en uitwendige oor-zaken â€” inwendige: het bereiken van een hoogeren cultuurtrapmet verandering van het godsbegrip en de onloochenbare inwerkingvan de dichterlijke phantasie *};

uitwendige: de religies van Midden-Azi??, van de Phoenici??rs, Egyptenaren en andere volkerenÂŽ) â€”hebben de godengestalten deels vervormd, deels geschapen. De naamZeus wijst door haar etymologische afleiding op een ouden natuur-godsdienst. Volgens Cook is Zeus oorspronkelijk de heldere hemelzelf {a?????Šgos, atxgt;Qtos). Met den overgang naar het anthropomor-phisme wordt hij hemelgod, vereerd op bergen, die tot in den aetheroprijzen {AxgaTos, xoQV(pa??os, vnazog). Met den Olympischen Zeusworden allerlei andere berggoden ge??dentificeerd, alsook goden metafwijkende functies. De Homerische Zeus heeft bij de Grieken alszetel den Olympus en bij de Trojanen den berg Ida. Hij is de ver-wekker van alle mogelijke natuurverschijnselen. Maar als een andere,oude zetel van vereering moet hiernaast worden gewezen op Dodona,waar zich de hem geheiligde eik bevond en hij den naam iv??evdgoghad, misschien omdat deze boom meer dan andere door den bliksem,waarin Zeus als xcgavviog of xaxai?Ÿdzrjg zou neerdalen, getroffenwordt. Homerus kende den Dodonae??schen

eeredienst met zijn pries- 1)nbsp;Wagner: 52. Voor andere afbeeldingen cf. Tsountas. \'Elt;fgt;. \'Apx- 1887 taf. X.en tegenover hem Rossbach. Phil. 51 : i; zie ook Gruppe. Gr. Myth. 1110,aant. 2; Dar.-S. s.v. aegis. 2)nbsp;Wide. Lakonische Kulte 1893 : 62; Szymanski: 12/13. 3)nbsp;.Schwenn: XXII: 224; Kern i : 8 e.v.; Reinach 3 : 237. 4)nbsp;Renel: 22: â€žl\'Histoire d\'un dieu est ?¤ la merci d\'un po?¨te, qui la d?Šformeau gr?Š de sa fantasiequot;. 5)nbsp;cf. Hed?Šn: 7 e.v.



??? ters, die een eenvoudige, van oudsher overgeleverde, leefwijze volg-den 1). Deze eikeboom vindt een pendant in de (prjyog vtprjXf] naxQogAibg alyi??xoio (II. H : 60) nabij Troje. Boomcultus en vereeringvan berggoden kende ook Creta, vanwaar Zeus zijn plaats in deGrieksche mythologie kreeg toebedeeld door de sage van zijn geboortein de Dictae??sche grot. Door toedoen van zijn moeder Rhea, de fitjrtjgoQsia bleef hij voor Kronos verborgen en werd hij in een hol van hetIdagebergte door de geit Amaltheia gevoed. Natuurmythologen zienin den, in doeken gewikkelden, steen, dien Kronos in plaats van hetZeuskindje te slikken kreeg, een dondersteen als representant vanZeus, gehuld in donderwolken, uitgespuwd door een bliksemstraal;in de grot zien zij een wolkenmassa; in de geit Amaltheia een donder-wolk, die den vruchtbaarmakenden regen geeft, enz. De luchtigevaardigheid dezer interpretatie veroordeelt wederom zichzelf. Het zoogen van godenkinderen en helden door dieren is een veelvoorkomende mythologische trek. Zeus zou volgens anderen dooreen zwijn zijn gezoogd 2),

Asklepios door een geit 3). In de Iranischesage, waar de adelaar verder ook een belangrijke plaats inneemt,wordt verhaald, dat Achaemenes, de voorvader der Perzische dynastie,door een adelaar zou zijn gevoed*). Gelijkwaardig hieraan is hetvoeden van godenkinderen met melk en honig, zooals naast de geitAmaltheia de bijennymf Melissa als voedster wordt genoemdÂŽ).In plaats nu van in deze Zeus-episode symboliek te zien voor een serienatuurverschijnselen, is er alle reden het dier zelf in zijn verhoudingtot den mensch als uitgangspunt te nemen. De geit is, zooals reedsvroeger werd opgemerkt, een zeer vruchtbaar dier ÂŽ) en was op Cretainheemsch (juist in bergachtige streken is zij in haar element). Zijbekleedde zeer waarschijnlijk een belangrijke plaats in de Cretischereligie. De moeder van Zeus, Rhea, was een berggodin. Derhalveligt de gevolgtrekking voor de hand, dat de geit voor een epiphaniedezer godin doorging\'). Dan zouden de geit Amaltheia en de godin 1)nbsp;II. B: 233 e.V. 2)nbsp;Paus. II: 26 : 4. 3)nbsp;Ridgeway: 81; cf. pag. 93. 4)nbsp;Sarre: 346; cf. pag. 52. Andere

voorbeelden: zie Nilsson 3 : 466 e.v.;Aly.nbsp;Kret. Apollokult 44, 47; Renel: 82, 83. 5)nbsp;Aly. Philol. 1912 : 462. 6)nbsp;cf. pag. 88. Voor het zwijn cf. Cic. Nat. Deorum II : 64: qua pecudenihilnbsp;genuit natura fecundius. 7)nbsp;cf. pag. 78, 91.



??? Rhea in wezen ?Š?Šn en dezelfde zijn i). Het motief van vruchtbaarheid,dat, wegens het zoogen door de geit, in de mythe van Zeus en Rheagelegd is, wordt hierdoor natuurlijk niet uitgesloten, maar is dan se-cundair. De meening door sommigen uitgesproken, dat ook Zeuszelf zich in geitgestalte geopenbaard zal hebben, mag slechts met deuiterste reserve worden aanvaard. Voor den verderen samenhang vangeitcultus en Zeusdienst vergelijke men hetgeen is meegedeeld incaput VIII, pag. 91. Athene. Ondanks min of meer monothe??stisch geaarde geloofsovertuigingen,valt in sommige religies een streven waar te nemen, om naast denvadergod ook voor het vrouwelijk element in een of anderen vormeen plaats in te ruimen. In een polythe??stischen godsdienst kan degodin welhaast niet ontbreken. Bij het monothe??sme schijnt dit voortte vloeien uit de psychologisch zeer wel te verklaren behoefte, om,naast het geloof aan de vaderlijke oppermacht, de meer innige, stem-mige, koesterende moederliefde met al haar invloed tot uiting tebrengen. Bij het. polythe??sme treedt de godin op, opdat haar

o.a.de meer vrouwelijke functies kunnen worden toebedeeld. Het moet eengevoel van bevreemding opwekken, dat bij de Grieken de godinAthene zulk een strijdlustig karakter heeft. Maar dan vergete menniet, dat Athene bij Homerus meer beschermend dan aanvallendis, eer nokovxoz dan ng??/^axos. Aanvaardbaar is daarom dezegedachtengang van Nilsson zij zou in de Myceensche periode huis-godin zijn geweest; haar taak was: bescherming te verkenen. Dit werduitgebreid tot bescherming der familieleden buitenshuis, in den strijd.Vandaar, dat zij een voorname plaats in den oorlog kreeg. Ter onder-steuning van deze hypothese wijst hij op het feit, dat zij bij Homerusde gedaante van een vogel aan kon nemen â€” afgezien nog van debetwiste beteekenis van haar epitheton yXavxc??ms â€” de uiloo- 1)nbsp;cf. Vollgraff: 18/9. 2)nbsp;cf. II. Z: 296 e.v., waar de Trojaansche vrouwen Athene om hulp komensmeeken: ipvcrinroXi. 3)nbsp;Nilsson 3:426 e.v.; Wilamowitz (Sitzber. der preuss. Ak. d. Wiss.1921, pag. 950 e.v. kant zich tegen de (door Nilsson veronderstelde) Cretischeafkomst van Athene. Hij

brengt haar in verband met de Myceensche vereeringvan een godin onder het symbool van een schild, maar legt eveneens den na-druk op de rol van Athene als beschermvrouwe. Verder houdt hij de aegis welvoor een geitevel, maar onderscheidt haar van het schild. Voor litt, over ditonderwerp, zie Pfister i ; 130.



??? gige â€” en dat de Mino??sche cuUuur vrij veel afbeeldingen geeftvan, zooals hij het noemt, de â€žpalacegoddessquot; met een vogel ophet hoofd 1). Haar benaming â€žstedenbeschermsterquot; toont reeds de uitbreidingvan haar taak nl. van beschermster van een paleis tot die van eenstad. Hier ontwikkelt zich ook het begrip van Palladium. Nog eenstap verder en zij wordt ayeMi] en gaat persoonlijk aan den strijddeelnemen. In de Odyssee is zij heel duidelijk â€žpalacegoddessquot; in denruimeren zin van het woord, omdat zij de famiUeleden ook buitens-huis bijstaat. Bij de uitoefening van haar taak bereikt zij het hoogte-punt in den vrijermoord, als zij met haar aegis redding brengt. Zeerpassend in dit schema is wel, dat zij in diezelfde passage (Hom. pass,no. 9) als vogel verschijnt^). Als Zeus\' dochter wordt zij opgenomenin den Olympischen godenkring. Zoo kent Homerus haar: II, A : 515Aiog ^vydrijQ xv??Iottj rgiroy?Šviia. Het problematische tgiroy?Šveiakan herinneren aan een andere afstamming, haar eens toegeschrevenen in dit woord bewaard gebleven na de reorganisatie der goden-

wereld, De sage van de geboorte uit het hoofd van Zeus komt eerstvoor bij HesiodusÂŽ). De nauwe betrekking tot Zeus maakt haar bijHomerus tot degene, die zijn wil uitvoert. In tegenstelling tot denOlympi??r neemt zij, als consequentie van haar taak om beschermingte verleenen, levendig deel aan den strijd. Maar zij is evenmin speciaaloorlogsgodin als Zeus oorlogsgod. Zij is het, die v????r of tijdens hetgevecht met de aegis verschijnt. Zij ontvangt deze van Zeus, evenalshaar ook enkele malen, zij het dan niet bij Homerus, dan toch opMacedonische munten, de bliksem ter hand wordt gesteldÂŽ). De ver-houding van Zeus tot Athene, d.w.z, van toeschouwer tot deel-neemster aan den strijd, bepaalt de verhouding van bezitter tot ge-bruikster van de aegis. 1)nbsp;Ib. 426 e.v.; cf. Samter: 23. 2)nbsp;cf. pag. loi noot 2. 3)nbsp;II. Z: 269. 4)nbsp;cf. de Babylonische IÂ§tar: Enc. of- Rel. War,: â€žShe was the mother-goddess par excellence and the goddess of love; . . , . the queen of heaven.But more than all else she was mistress of battles , , . . the goddess of battleand warfare, who goes by the side of

the king, favourite one, the terrible oneof his enemies , , . , She flew to the battle like a swallow. Her symbol as a war-goddess was the lionquot;, 5)nbsp;Theogonie: 886â€”900 en 924â€”926; cf. P. W. s,v. Athena; Roscher. M, L.ib. 6)nbsp;Roscher ib.



??? c) Apollo. De naam van Apollo, den zoon van Zeus en Leto^), die na Zeuswel op de meeste plaatsen der Grieksche wereld vereering genoot,wordt verscheidene malen met die van Zeus en Athene in ?Š?Šn ademgenoemd 2) en wel als inleiding van een eed 3). De godentrits: Zeus,Athene en Apollo wordt zoowel door de Achai??rs als door de Trojanenvereerd. Ook ApoUo is geen oorlogsgod. Wel gaat hij gewapend metboog en pijlen, waarmee hij mensch en dier kan treffen. Maar dezewapens draagt hij, als ware hij een jager, zooals zijn zuster Artemis,de godin der jacht, met haar pijlen ook den mensch den dood kanbrengen. Aan beiden, Apollo en Artemis, wordt ook de macht toege-schreven het kwaad, dat zij kunnen toebrengen, af te weren. Daaromworden zij in den strijd als helpers aangeroepen, Apollo als ocox^q,Tiai??y en ?ŸorjdQ?–fnog\', Artemis als a?Šieiga en evxXeia. Athene, Apolloen Artemis zijn apotropae??sche scheepsgodheden Evenals Atheneheeft Apollo een tempel op den burcht van TrojeÂŽ), terwijl de oudsteplaatsen zijner vereering zich op de Klein-Aziatische kust en in

denabijheid gelegen eilanden bevinden. Athene beschermt vooral deAchai??rs, Apollo de Trojanen. Wanneer eenmaal de aegis ten gebruikewordt gegeven aan Athene, kan dit worden uitgebreid tot de godheid,die den twee aegisdragers het naast staat, Apollo. Uitdrukkelijk geefthem Zeus in de uitgebreide passage no. 4 de opdracht de aegis tegebruiken, om daarmee zijn wil ten uitvoer te brengen, nl. Hektorte ondersteunen. Van de drie aegisdragende godheden: Zeus, Athene en Apollo is deeerste de theoretische bezitter van de aegis, maar practisch wordtzij gebruikt door de twee laatsten. Zij zijn geen van drie??n specifiekeoorlogsgoden. Maar uit den aard der zaak moet ook Zeus, om zijnbenaming alyioxog, eens handelend in den oorlog zijn opgetreden.Dit kan zeer goed, daar hij een conglomeraat van functies bezit,doordat hij de taak van andere goden overnam. Zoo kan alyloxogeen overblijfsel zijn uit den tijd, toen ??f Zeus, ??f een andere godheid,die met hem vereenzelvigd is, persoonlijk aan den oorlog deelnam. 1)nbsp;II. A: 9. 2)nbsp;b.v. II. J : 288; H: 132; Od. 8 : 341; cf. ook Fick. Gr. Persn.:

437. 3)nbsp;cf. Hed?Šn: 60 e.v. 4)nbsp;Svoronos: 139â€”140. 5)nbsp;II. E: 446; H: 83.



??? Door de traditie bleef hem de betiteling van aegisbezitter voorbe-houden, de praktijk echter maakte Athene tot de eigenlijke alyioxog,waarbij de kunst zich aansloot. En nu de beantwoording der vroeger gestelde vraag, hoe het mo-gehjk is, dat een veldteeken, dienend om de hulp der goden te kennente geven, door die goden zelf gedragen wordt. Het zal wel niet ont-kend worden, dat de aegis, gelijk zij bij Homerus beschreven wordt,iets is, dat aan de werkelijkheid ontleend moet zijn. Immers, de in-richting van het leven der goden, hun handelingen en gevoelens,hun vermeende stoffelijke entourage zijn gevormd naar mensche-lijken maatstaf. De phantasie gaat dit wel uitspinnen, iets eraan toe-voegen, iets eraan ontnemen, maar vooral voor het stoffelijk bezitder goden, waartoe ook de aegis behoort, blijft de basis: de aardschewerkelijkheid. Het meedragen, de verschijning en de uitwerking deraegis in den strijd is een gebeurtenis, die zich eens in de werkelijkheidheeft afgespeeld, een historische gebeurtenis dus. In het hoofdstuk,dat tot onderwerp had â€žde Oorlog en Bovennatuurlijke Mach-

tenquot;, werd in het gedeelte, dat over veldteekens en goddelijke hulphandelde, hierop gewezen, dat de dragers der teekens bijzonderepersonen zijn: priesters, hoogergeplaatsten, soms de veldheer zelf,terwijl de Romeinsche adelaar zich op een munt i) in de handenvan Mars bevindt. Ook de aegis zal, toen zij nog werkelijk bestond,door bijzondere personen gedragen zijn, misschien door de priestersder goden, die later zelf de dragers zijn. Als hun vertegenwoordigersvoerden zij het kenteeken hunner aanwezigheid mee. Nadat het geite-vel opgehouden had te bestaan, maakte de legende zich ervan meester.De aanwezigheid ?Šn der aegis ?Šn der godheid werd nu slechts ver-ondersteld. De combinatie van twee tot ?Š?Šn lag voor de hand. Inplaats van hun aardsche vertegenwoordigers droegen voortaan de-goden zelf het kenteeken hunner hulp. i) Cohen. Descr. des Monnaies: 266, no. 73.



??? CAPUT XBIJZONDERHEDEN DER AEGIS De handeling, die met de aegis werd uitgevoerd, gebaseerd op deHomerische formule en de beteekenis van alyls als geitevel, gelijkde etymologische afleiding aanwijst en de kunst waarschijnlijk maakt,waren, voor zoover beide: handeling in den oorlog en geitevel in be-trekking stonden tot den godsdienst, de leiddraden bij het voorgaandeonderzoek. Om het probleem zoo algemeen mogelijk te stellen, warende kleine bijzonderheden van de aegis achterwege gelaten. Dezezullen nu getoetst moeten worden aan de gevonden hypothese. De uitwerking van de aegis is: het verspreiden van schrik, maarslechts, nadat een voorgeschreven handeling is verricht: de aegismoet eerst gezwaaid zijn. Verschrikking is een eigenschap, die vaakaan het veldteeken op zichzelf wordt toegeschreven, een gevolg vande apotropae??sche kracht, die in soortgelijke voorwerpen als tahsman,fetisch en amulet schuilt. Het verschijnen van de ark Gods, van deByzantijnsche dracones, van de Fransche banier brengt schrik onderde vijanden. Alleen reeds het vertoonen van den

Turkschen profeten-standaard was voldoende om rebellie den kop in te drukken. Devijand durfde het oog niet op het labarum te richten i). Door de Tur-ken werd aangeraden niet naar hun veldteekens te zien, want anderskwam men onder den invloed van het booze oog 2). Amon-Re, deEgyptische oorlogsgod, gewaagt, als hij den standaard van RamsesIII vergezelt, van den schrik, dien hij den aanvoerders der vijandenin zal boezemen. Te vergelijken is ook de â€žFluchstangequot; van EgillÂŽ).Het zwaaien, zonder hetwelk succes uitblijft en dat aan de aegis haaimagisch karakter verleent, is voor een veldteeken, dat uit een dieren-huid bestaat, logisch. Daardoor toch wordt nog meer de aandachtnaar het voorwerp getrokken, zoowel van de eigen soldaten ter aan-vuring (het beteekent immers de aanwezige hulp der goden) als van 1)nbsp;Cf. pag. 57. 2)nbsp;B. Stem. Medizin in d. T??rkei. Berlin. 1903 : 291; cf. Seligmann 1: 232II : 112. 3)nbsp;cf. pag. 53.



??? io6 de vijanden tot meerdere verschrikking i). Zoo zwaaien altijd devaandrigs de vlag of den standaard om de manschappen aan te wak-keren. Zij volgen het zichtbare teeken, dat voor hen ook groote waardeheeft als symbool van hun nationahteit of saamhorigheid. Het verschilis slechts, dat de aegis niet hoog aan een stok wordt gedragen, maarin de hand wordt gehouden of om de schouders gehangen. Dat ligtechter aan de oorspronkelijke dragers, die nu het voordeel hadden,zelf de handen vrij te kunnen maken om mee te strijden. Het zwaaien,dat in de practijk deugdelijk bleek, wordt tot een bindend voorschrift.De schrikverspreiding onder de vijanden, een gevolg van den op-laaienden moed der eigen soldaten door het zien van het teeken,wordt toegeschreven aan het veldteeken zelf. De verschrikking wordtversterkt door de afbeelding van het Gorgoneion. De oorzaak dercombinatie van Gorgo en aegis wordt op twee manieren verklaard:i) beide hebben vanaf het begin ?Š?Šn geheel gevormd; 2) zij zijn uittwee afzonderhjke voorwerpen aan?Š?Šngevoegd. Het eerste gevalwordt aldus verder

ontwikkeld: het Gorgoneion was oorspronke??jkde kop, bevestigd aan de huid. die als aegis werd gebruikt. Indienmen zich de aegis omhing, werd het hoofd door een gat in de huidgestoken 2), z????, dat de dierenkop voor op de borst van den dragervielquot;). Inderdaad zijn er voorbeelden van een dergelijke dracht tevinden, o.a. bij de Indianen van Nieuw-Mexico Hieraan zou nogkunnen worden toegevoegd, dat de kop van het dier, dat eenigereligieuze beteekenis heeft, gaarne als apotropaeum wordt gebruikt,zooals de paardenkop bij de Noorsche volkeren, de leeuwenkop bij deMacedonie??rs Het tweede geval gaat uit van de gewoonte het Gorgoneion aanallerlei voorwerpen toe te voegen, die beschermd moeten worden ofzelf bescherming verleenenÂ?). Waaraan echter dit Gorgoneion zijnontstaan te danken heeft en wat de grondbeteekenis ervan is, staatnog niet vast. Eenige parallellen kunnen misschien een aanwqzing 1)nbsp;Als parallel een passage uit de Noorsche sage Njala, meegedeeld doorSch??nfeld: 250: Svanz zwaait, zich keerend tot zijn vervolgers, een geitevelen spreekt: â€žWerde

Nebel, werde Schrecken vor allen denen. die dich suchenquot;,om aldus zijn metgezel onzichtbaar te maken. 2)nbsp;Lippert vergelijkt het met de kazuifel der katholieke priesters. 3)nbsp;Ridgeway: 89â€”90; J. H. S. pag. XLIV; Harrison 2 : 191; ld. i : 255.262. 4)nbsp;Lippert 1: 419. 5)nbsp;cf. pag. 81 en Reinach 2 : 360. 6)nbsp;cf. Seligmann II: 305.



??? zijn voor de richting, die gevolgd moet worden. Op een Hettitischmonument is een daemon afgebeeld, waarvan het gelaat heel veelovereenkomst vertoont met de monsterachtige trekken van de ou-dere, Grieksche Gorgokoppen. De daemon houdt twee leeuwen vastop zulk een wijze, dat het lijkt, of hij deze op de toeschouwers los zallaten 1). Nu heeft bij de Hettiten de associatie van leeuw en oorlogs-god bestaan, en daarom zou dit monster de oorlogsdaemon kunnenzijn. Op den Perzischen standaardwagen is een sierstuk aangebracht,voorstellend een menschenfiguur met een schrikwekkenden, dier-lijken kop 2), dienend om de uitwerking van het veldteeken te ver-sterken. Een Perzische standaard draagt binnen den ring, die bovenopeen stang is bevestigd, menschelijke figuren met grooten kop, die methet Grieksche Gorgoneion een sterke gelijkenis vertoonen Nudenkt Homerus zich het verblijf der Gorgo in de onderwereld*).Overeenkomstig de Gorgonentypen der oudere Grieksche kunst, dieloopend of springend, al of niet gevleugeld, zijn weergegeven, wordtvan Hektor gezegd: quot;ExxoiQ

afiq}inEQiaxQd)(pa xalXixQixag ??nnovgroQyovg oXfiax\' ??xcov Â§QOXoXoiyov ^AgriogHaar woeste b??k wordt kenbaar gemaakt in de beschrijving vanhet schild van Agamemnon met het woord: {rogyoS) ^Xoavgamp;mg^). Voorloopig buiten beschouwing latend de vraag of Homerus alleenhet hoofd van de Gorgo voor den geest had of haar figuur ten voetenuit, en lettend le) op haar verblijf in de onderwereld\'), 2e) op hetnoemen van de daemon naast Ares in verband met den oorlog, 3e) opde hierboven gegeven parallellen en 4e) op de afbeeldingen met deslagtanden en de uitgestoken tong, die haar een bloeddorstig uiterlijkverleenen, lijkt het waarschijnlijk, dat zij een oorlogsdaemon is, dieover het slagveld op de lijken aast, een personificatie van de bloed-dorstigheid der aasdieren. Zoo vergezelt de godin Buto in de gedaantevan een gier Ramses III op zijn veldtocht (afgebeeld op de reli??fs 1)nbsp;Afb. en tekst Ed. Meyer: Reich u. Kultur der Chetiten: iio, 113; cf.Reinach 2 : 354. 2)nbsp;cf. pag. 52. 3)nbsp;cf. pag. 53. 4)nbsp;Od. A : 633. 5)nbsp;II. e : 348/9. 6)nbsp;II. ^1:36. 7)nbsp;Kern 2 : 9 over

oorlogsdaemonen: â€žDass diese Wesen der Erde entstam-men,nbsp;ist in vielen F?¤llen sicherquot;.



??? van den tempel te Medinet-Habu) en worden in den Romeinscheneeredienst de wolf aan Mars 2), in de Noorsche mythologie raaf enwolf aan Odin als heilige dieren toegevoegd In dit geval is hetGorgoneion op zichzelf ontstaan en wel door het geloof, dat de dierenen vogels, die het slagveld opruimen, ook zelf goden waren Twee-ledigheid van aegis en Gorgoneion lijkt ook hierom waarschijnlijker,omdat anders de kop wel een meer overheerschende plaats zou hebbeningenomen in de beschrijving van de werking der aegis. Het wordtnu ?Š?Šnmaal terloops genoemd en dit nog wel bij een beschrijvingvan het uiterlijk en niet van de werking der aegis. Een andere redenis, dat het bij Homerus een afzonderlijk bestaan heeft, want het isals versiering aangebracht op het schild van Agamemnon. Tenslotteblijft de mogelijkheid, dat Homerus zich de Gorgo ten voeten uit heeftgedacht. Daartoe vergelijke men Od. X : 633 e.v.: ?¨^?¨ ???¨ xXcoq?“v ???Šos fjQEt,fxq fioi rogyeitjv he(paXi]v ?–Etvo??o tieX??qovcf Aideo) Ti?ŠfiipEiEV ayavi] ?œEQaEqj??vEia,waar xElt;paX^ zeer goed een omschrijving kan zijn voor

de geheelegestalte (cf, regel 557: \'AxiXXi??og xEq}aXf\\ met de Homerische passageno. 3, regel 741). Beiden hebben de toevoeging: dE??voXo neX?“Qov. â€”Een ander vraagstuk naar aanleiding van de beschrijving, die vooraf-gaat aan het noemen van de Gorgo in pass, 3 is: zijn tpo?Ÿog, ??gig?¤Xxri en Icoxy als personificaties werkelijk afgebeeld te denken of ishet een opsomming van abstracte begrippen, van eigenschappen,die aan de aegis worden toegeschreven? Het is den dichters in het algemeen eigen, ter verlevendiging dervoorstellingen en tot meerdere aanschouwlijkheid, abstracte begrip-pen te personificeeren. Maar deze dichterlijke scheppingen misseneen vaste omlijning. Want al zullen er veronderstelde, uiterlijketrekken voor deze figuren worden vastgelegd, zooals het onderwerphet ingeeft, toch zal het beeld veelvuldige veranderingen onder-gaan, al naar mate de entourage het vereischt, Hoe aanschouwelijkerhet beeld geteekend wordt en hoe vaker dezelfde uiterlijke ken-merken eraan worden toegevoegd, des te grooter wordt de kans, dater een bepaald type ontstaat. Als

dichterlijke phantasie en beeldendekunst hand in hand gaan, zet het onstoffelijke phantasieproduct zich 1)nbsp;Hunger^â€”Lanier, afb. 34. 2)nbsp;Wissowa. Handb. I. M. V.: 4 : 132. 3)nbsp;Petersen: 72. 4)nbsp;cf. Reinach 3 : 213.



??? om in een stoffelijk. Maar zoo kan zich het geval voordoen, dat dedichter z???? in zijn gedachtescheppingen opgaat, dat hij haar gebruikt,als waren zij stoffelijk reeds weergegeven. Want voor den dichterbestaat er geen afscheiding tusschen de wereld zijner gedachten en dieder werkelijkheid. Dit is een der redenen, die aan de dichtkunst, inden ruimsten zin genomen, de grootste scheppingsmogelijkheid geeft. In den II. A : 270 worden de Elkel??viai genoemd: quot;Hgrjg ^vyar?‰QEg mxQag ujd??vag Ijrovaai. In A : 440/r EQig: quot;aqeog dvdQO(p6voio xaaiyvr\'jxi] ??z??gt} te. In 1: 2 lt;pv^a: lt;p0?Ÿov xQv?“EVTog ?ŠralQ}]. Een functie van Hera, een begeleidend verschijnsel van het op-treden van Ares en een handeling, veroorzaakt door vrees, wordenmin of meer tot personificaties, maar blijven door het gebruik van dewoorden: ??vyaxlQEg, xaaiyri^xT] en ??xaig}} verbonden aan Hera,Ares en (pv^a. De genoemde ElXd\'amp;viat zijn weer in het bezit van deamp;amp;Tvag, gelijk \'Evvc?? in E: 592 xvdoi/x??g bezit, een verder doorge-voerde specificatie van haar werkzaamheid. In : 535: Iv 6\' ^Qtg,

?¨v Sk xvdoijuog ??fxiXEov is ook xv??otju??g ver-persoonlijkt en hier, d.w.z. op het schild van Agamemnon, denktde dichter aan werkelijke, stoffelijke uitbeeldingen, wegens de woor-den (535 en 538): ??v ??\' ?“Xof] XT^Q. e??fia ??\' lx quot;f^T (jamp;juoiai ??acpoiVEov at^axi (pcoxamp;v. Het omgekeerde is het geval in P: 210 e.v., waar van Hektor ge-zegd wordt: ?¨v fiiv \'AQTjg,?“Etv??g ??vv??Xiog, nXrjadEv d\' aga ol /xIXe\' ??vx??gdXxiJg xal odlvEog, want nu wordt de persoon losgelaten en de functie naar voren ge-schoven. Klaarblijkelijk bestaat er voor den dichter geen onder-scheid tusschen personificatie, functie of begeleidende omstandigheid:het ?Š?Šn geldt voor het ander. Aphrodite bezit een toovergordel, waaraan eigenschappen wordentoegeschreven, die niet anders zijn dan de begeleidende verschijn-selen van Aphrodite\'s werkzaamheid i). ^iX??xrjg, ??fiEQog, ??agiaxvsen namp;Qcpaaig worden door dit toovermiddel opgewekt, allen ma-gische werkingen in den gordel opgesloten volgens den regel, dat 1) Tekst op pag. 65.



??? IIO magische eigenschappen over kunnen gaan van bezitter op beziten omgekeerd, in dit geval van Aphrodite op den gordel en daarnaop Hera. Zoo is het dan ook voor de aegis, die tot de ^eXxxi^Qia behoortin het geheel niet noodig, dat lt;p6?Ÿog, egig, dXxrj en tcox^ er werkelijk opzouden zijn afgebeeld. Integendeel, zou dit wel het geval zijn, dankwam men tot een niet te vatten weergave van tp???Ÿog met het ve-bum ??azeqjdvcorai, gehjk bhjkt, als Pape vertaalt: â€žrings um dieAigis ist Schrecken als Einfassung angebrachtquot;. Daartegenover staat,dat de afbeelding van de Gorgo op het schild van Agamemnon wel tebegrijpen is met hetzelfde verbum volgens Faesi\'s woorden: â€žwarkranzartig rund gebildetquot;. Maar waarom ook in dit geval niet d??fiogen lt;p0?Ÿog met kleine letters geschreven en als uitwerkingen beschouwd,zoo niet van het schild zelf, dan toch van het Gorgoneion? Wantdat doet Faesi wel in het onderhavige geval van de aegis. De volgordeis hier echter omgekeerd, want eerst worden de uitwerkingen van deaegis opgesomd en dan eerst wordt van de Gorgo gesproken.

^6?Ÿog enzijn gevolg blijven het best te verklaren als de begeleidende verschijn-selen van het optreden der aegis, het geitevel-veldteeken. Zoo legerenzich ook AUah\'s engelen onder het Mohammedaansche vaandel 2).Het zijn de mystieke krachten, die er uit voortvloeien en eigen zijnaan dergelijke voorwerpen Iets anders is het met JTogyeir] xe^aX.tj.Dit is immers geen functie, maar een zelfstandige figuur, die meer-malen als motief voor een kunstvoorwerp wordt gebruikt. Zij, deGorgo, kan in den vorm van een medaillon op de aegis zijn vastge-hecht, ongeveer zoo als de Grieksche kunst het doet, die ook geenkans zag om lt;p6?Ÿog, igig enz. op de aegis weer te geven Menvergelijke het Labarum: vcpaofia noixiXtq. avvrjfi^?Švwv noXvxeX??ivXl??cov____xaXvnt??fitvov, en de â€žjoyauxquot; van het K?¤weh-schootsvel. De ixax??v -dvaavoi. Het aantal is van geen belang, want het kan hyperbolisch gebruiktzijn. In II. F: 247 heet het schip ixartJfvyoffÂŽ). Dergelijke afmetingenhadden de vaartuigen in dien tijd niet. Men vergelijke de uitdrukkingcenticeps, door Horatius gebruikt voor den Cerberus ÂŽ).

Afgezien vanhet getal is versiering met kwasten of franje welhaast onafscheidehjk 1)nbsp;Handwb. s.v. aTtlt;fgt;av6lt;igt;. 2)nbsp;cf. pag. 52. 3)nbsp;cf. pag. 56/7. 4)nbsp;cf. Wagner: 4: Bader: 578/9; Helbig. Hom. Ep.: 388. 5)nbsp;cf. Faesi ad loc. cit. en bij E: 744. 6)nbsp;Oden II: 13 : 34.



??? aan het veldteeken verbonden, zoowel in den ouden als in den nieuwentijd. O.a. hangen aan een standaard uit het Middel-Assyrische rijk,afgebeeld op een bronzen deur, twee kwasten langs de stang omlaag.Eveneens bij een veldteeken uit den Sassanidentijd op Persepoli-taansche munten uit de derde eeuw. Aan het Romeinsche vexillumen het Christelijke labarum is franje aangebracht. Aan de Romein-sche signa hangen kwasten Deze versiering kan twee??rlei redenvan bestaan hebben: zij is slechts uiterlijke opschik of zij heeft eendieperen zin. Op de Mino??sche afbeeldingen met de in dierenhuiden gekleedefiguren valt waar te nemen, hoe de huiden op den rugkant dikwijlsvoorzien zijn van â€žtouffesquot;, zoodat zich een soort kam op den rugafteekent. Cook 3) veronderstelt, dat het, voorzoover het de huid vanhet zwijn betreft, de gestyleerde borstels zijn. Maar dit laat bij anderedieren in het onzekere. Het zou eerder mogelijk zijn, dat, om de ruwehuid eenigszins te versieren, telkens een pluk haren bijeengebondenis. Tegenwoordig kan men op volksfeesten nog zien, hoe de kort-geknipte

manen van de paarden door gekleurde lintjes bijeen zijngebonden. Dit heeft hetzelfde effect als op de bedoelde afbeeldingen.Een waardevol bezit als de aegis zal het volk gaarne hebben w??lenopsieren. De franje aan den zoom leent zich voortreffelijk voor een-zelfde behandeling als hierboven is aangegeven. Zoo was het misschienmet de alyidtg amp;vaavajtai der Lybische vrouwen en met hetIsra??litische, door de wet voorgeschreven, priesterkleed het-welk â€” zoo luiden de commentaren â€” misschien oorspronkelijk eendierenhuid is geweest. Ook de Ct^yrj van Hera (II. S: i8i) bezit hon-derd ^y\'oavoiÂŽ). Maar, hetzij dit een later opgekomen gedachte is,hetzij het oorspronkelijk die bedoeling had: de mogelijkheid bestaat,dat de ?Švaavot deel uitmaken van het magisch apparaat van deaegis. De kwasten, ontstaan door samenknooping {ivnhx?Šeg) be-hooren dan tot de serie knoopmotieven, dienend tot afweer van hetkwade\'). Dezelfde bedoeling hebben de riempjes aan de van dieren- 1)nbsp;cf. Sarre: 337/8, 358, 349; Domaszewski: 72, 76; Dar.-S. s.v. signa; Renel:passim. P. W. s.v. Labarum; cf.

ook pag. 52 . 2)nbsp;cf. pag. 51 e.v. 3)nbsp;Cook 2 : 84 e V. 4)nbsp;cf. pag. 23 4. 5)nbsp;Numeri 15 : 38; cf. Smith: 416. 6)nbsp;cf. Reall. d. Vorg. s.v. Kleidung: praehist. kleederdracht in Jutlandmet gordels van kwasten voorzien. 7)nbsp;Zie hiervoor in het algemeen Scheftelowitz 2.



??? huiden vervaardigde gordels, die Arabische kinderen en de vereerdersvan de Kaaba nu nog dragen i). Zelfs zijn er Arabieren, die om dezereden knoopen in hun baard leggenÂŽ). Wagner veronderstelt, dathij het zwaaien de kwasten een klepperend geluid maakten, waardoorde magische werking van de aegis zou versterkt zijn Uit drievoudigoogpunt kan de kwastenversiering der aegis dus worden verklaard:le) als versiering van een veldteeken, 2e) van een kleedingstuk, voor-zoover de aegis om de schouders gedragen kan worden, 3e) als ma-gisch hulpmiddel. Het ?Š?Šn kan in het ander overvloeien. Het verhum: a/nqji^aXkea??ai {dgt;/ioid alyida). De aegis wordt in de hand gedragen, als zij in den slag ten aan-val wordt meegevoerd of om de schouders gehangen bij de opwekkingtot den strijd. In het laatste geval wordt zij als een mantel omge-worpen, waarover het een en ander op pag. 31 is gezegd*). Als deaegis ter hand wordt genomen (b.v. in pass. no. 4), is het wel niet debedoeling, dat zij grootendeels om de schouders blijft hangen enslechts bij een shp wordt opgenomen, maar dat zij geheel

vrij in dehand wordt meegedragen ÂŽ). Want z???? aUeen kan zij voor den vijandten volle zichtbaar zijn, die haar moet zien om verschrikt te wor-den ÂŽ). De belangrijke epitheta. afj.(pidaavQ-. rondom ruig (II. 0:309 cf. pag. 8), spreekt voorzichzelf. XQvaeog (b.v. II. ?œ : 21): gouden of goudgeel\'). In de eerste plaatswordt aan heel veel bezittingen der goden dit praedicaat toegekend,b.v. II. 0 : 41 e.v. ÂŽ): de gouden uitrusting van Zeus, zijn met goudbeslagen zweep, de gouden manen zijner paarden In II. E : 743/4 1)nbsp;Smith: 416. 2)nbsp;Doutt?Šs: 87 e.v.; Thompson: 164 e.v. 3)nbsp;Wagner: 6. 4)nbsp;Soms wikkelden de Romeinsche keizers zich in het roode vexillum,indien zij geen mantel bij zich hadden, om toch een kenteeken hunner waardig-heid te bezitten. Amm. Mare. XV : 5, 15. 5)nbsp;Ongeveer zooals Zeus is afgebeeld bij Dar.-S. s.v, aegis afb. 146. 6)nbsp;Indien werkelijk het Gorgoneion erop afgebeeld was en medewerkingverleende, moet ook om deze reden de geheele aegis vertoond zijn en niets echts een punt. 7)nbsp;Bacchylides: 14 geeft aan Athene de benaming xpuff^y\'S.

8)nbsp;cf. X:\'3I5/6, de helmbos van Achilleus. 9)nbsp;Gouden heeten ook de borstels van het wilde zwijn in den cultus van dengod Fr6, cf. Grimm. D. Myth. I : 176: Renel: 113.



??? draagt Athene een xvv?ŠTjv zgvoetjjv, hetzij goudkleurig, hetzij metgoud versierd. Moeilijker wordt het met Iris, wanneer zij xqvo??nzeqo;(II. 0 : 398, A : 185) wordt genoemd, tenzij men ook hier een goud-kleur aan wil nemen. Maar XQ^^^h \'Acpgodixr] (Od, t: 54; q : 37)eischt een andere verklaring. Het kan wel niet anders, of xQvaeogmoet ook worden gebruikt voor dat, wat bijzonder schoon is, zooalsin het oud-Russisch rood wordt gebezigd in den zin van: schoon.Evenzoo is aiS^QEog datgene, wat hard en sterk is: II, P : 424: ai??ij-QEiog oQVjuayd??,\', waarbij de scholi??n aanteekenen: axEQe??g, noXvio-XVQog. Faesi voegt hier aan toe W: 177: Ttvgog ju?Šrog ai??ijgEov. Verderheet het van het huis van Hephaistos (II. 2 : 370): aaxEQ?“Eig in denzin van: Xa/mgdg, te vergelijken met Od. o : 108 van het kleed vanHelena: aoxTjg ??\' amp;g aniXa/jjiev. De aegis behoeft niet van goud ofgoudkleurig te zijn geweest. Zij was godenbezit en daarom prachtig,schitterend =nbsp;Maar ook kan de aegis inderdaad een glan- zend voorkomen hebben gehad. Een tweede mogelijkheid is, dat deaegis eerst

door de legende de benaming â€žgoudenquot; heeft gekregen;een derde, dat er gouden sieraden op waren aangebracht. Ter verge-lijking kunnen dienen het Labarum, waarvan Eusebius schrijft 2):cvvt]ft^?Švcov tioXvxeXamp;v Xi\'amp;aiv lt;p(ox6g avyalg ?¨^aoxganx??vxwv koXvtx-t??juevov ovv TioXXq) xe xa??vcpaafi?Švov XQ\'^^V\' het vexillum op denbrandstapel van Alexander den Grooten: tpomxig de adelaar van den Perzischen koning, die van goud was^);het K^weh-schootsvel, dat schitterde in den nacht gelijk de zonÂ?);de vexilla auro rigentia der RomeinenÂŽ); de xQvoaT aTj/ia??at derInsuberi??rs\'). MagfidgEOi (II, P : 594) = fonkelend. Magfialgo) wordt in het bij-zonder gebruikt voor metaal {ivxEa II. M : 195; xEvxea 2: 617; ??c??/iaxaiN : 22). Magjiidgeo; evenzoo (b.v. 2: 480: fivivf), maar ook voor de zee(11. S: 273: dXa fiagfiag?Šrjv). In II. I : 397 heeten de oogen van Aphro-dite: ??^fxaxa /xag/xalgovxa, waarmee wordt teruggekeerd tot de-zelfde redeneering als in het voorgaande bij xQvosog. Euripides Ion:888 vereenigt beide in de woorden: XQ^o^nbsp;fiagnaigoiv. 1)nbsp;â€? cf. Find.

01.: 13 : 70: Kvavaiyls. 2)nbsp;Vita Const. IV : 21; Renel: 274; cf. pag. 55. 3)nbsp;Diodorus XVIII: 26 : 9; Svoronos: 118. 4)nbsp;Sarre: 345. 5)nbsp;Cf. pag. 55. 6)nbsp;Amm. Mare. XVI : 10. 7)nbsp;cf. pag. 58.



??? \'EQEfiv??i (IL A : i68) = donker. In letterlijken zin gebruikt is hetin flagrante tegenspraak met xQ\'^^^og en fiag/xageog. Maar gehjkde beide laatsten worden gebezigd voor hetgeen bijzonder schoon is,kan egefiv??g worden gezegd, niet van de kleur, maar van de uitwer-king van de aegis bij de vijanden. Voor de vrienden is zij xQvoeo; =heerlijk, maar voor de tegenstanders ?¨gefiv??g = verschrikkelijk, \'Egefiv??s = igE?Ÿevvog doet aan de onderwereld denken, cf. Od.O : io6: ??ge/nvt] yaXa ~ onderwereld en Eustathius ad II. A : 167:\'EgEfivr)v d?ˆ XiyEi xfjv axoTEivr}v ?¨mo rov EgE?Ÿog. ovico S?¨ y.al anb TofÂ?OE?Ÿco yivEtai xb OE/ivbv xgonfj xov ?Ÿ Eig ft. Het woord is gelijk te stellenaan ?“Eiv??g (II. E : 739), cp\'amp;iaifx?Ÿgoxoi (Od. x \'â€? 297) en ofiEgbaXkoi(II. 0:401), hetwelk eveneens voor de onderwereld wordt gebruiktin II. Y-. 65. \'A^Avaxog en ayijgojg (II. B : 447). Hiermee moet worden vergeleken uit pass. no. 7: fjy ovdh AibgSd/ivf]ai xEgavv??g. De aegis wordt wel getroffen, maar zij laat zichniet bedwingen, want Athene wordt niet gewond. Dat is de mystiekekracht van het veldteeken.

Een goede parallel vormt hetgeen doorEusebius omtrent het labarum wordt overgeleverd: xov xbcojxijgiov xg??naiov alcogovvxog Cto^? ?¨yiyvEXo (pvXaxxrjQiov, cbg nolXAxit?ŸEXamp;v xax\' avxov jxE/iTtoju?Švwv xbv [xev tpigovxa diaac??lita\'amp;ai, xb ?¨h xovigoTtaiov ????gv ???Šx^aamp;ai xa ?ŸaXX??fiEva. xal tjv ys xovxo navx??g ?¨n?ŠxEivaâ– ^avfiaxog, ??g ?¨v ?Ÿgaxvxaxf] nEgicpEgda xov d??gaxog ??xvov/JEva tu tc??vyioXEjuic??v ?ŸiXr] ?¨v avz^ /hev mjyvv/nEva xaxEJZEigExo, â– ^XEvd?Šgov ?“?ˆ -davdxavxbv (p?Šgovxa, (bg firj???ˆv cbiXEO\'amp;ai xamp;v xavxtjv noiovfiivwv xt]v ??taxovlav TtdiJlOXE. Veldteekens plegen van geslacht op geslacht te worden overge-leverd en aldus zijn hamp;dvaxog en dyijgcoi gelijk te stellen met 5lt;pamp;ixog,gezegd van den schepter van Agamemnon (cf, II. B : 46 met loiâ€”106)ÂŽ).Hephaistos\' werk heeft vaak de benaming dcp^ixog^). Oovgig (II. O : 308) = aanstormend, onstuimig, wordt vooral vandXxi^ gebruikt (b,v. II. O : 322, 487), maar ook van het schild (II.71:32), waarschijnlijk omdat men bij den aanval den vijand ermeeterug kon duwen. Als

de dXx^ een eigenschap van de aegis is, ligtdaarin reeds voldoende reden het epitheton over te brengen op hetgeheele voorwerp. Maar ook op zichzelf is het woord heel goed vantoepassing op een veldteeken, dat bij het losstormen op den vijand 1)nbsp;De Vita Const. II : 9. 2)nbsp;cf. Kern 2 : 8 over scheptervereering, 3) cf. pag. 115.



??? gezwaaid wordt, b.v. wanneer Apollo â€žonstuimigquot; in pass. no. 4 tenaanval tijgt. Na deze epitheta, die zich niet tegen de hypothese verzetten, moetaUereerst nog iets worden gezegd over hem, die de aegis aan Zeusschonk, over Hephaistos (II. O : 310). XaXxeve noemt Homerus hem.Verscheidene kunstige producten worden hem door den dichter toe-geschreven, zooals de wapenrusting van Achilleus, het net, waarinhij Ares en Aphrodite ving, de schepter van Zeus en der Atre??den,alles van metaal vervaardigd. Dus, zoo is de redeneering, moet ookde aegis van metaal zijn geweest. Maar hiertegenover kan wordenopgemerkt, dat noch de mythologie, noch de dichterlijke behandelingvan de gegeven stof consequent tot het uiterste behoeft te blijven i).Al is Hephaistos metaalbewerker, dan kunnen er toch nog wel andereredenen zijn hem den maker van de aegis te noemen. In pass. no. 3staat de aegis temidden van ander oorlogsgerei, waarvan Athene zichin de wapenkamer van haar vader voorziet. Neemt men aan, dat ereen Gorgoneion op bevestigd was, dan was er smeedwerk te

verrichtengeweest voor dit oorlogsmstrument, dat deel uitmaakt van het andereoorlogsgerei. Hephaistos heeft dan de aegis in orde gemaakt. Maar ook zonder dat, als er een maker genoemd moest worden_ en men schrijft gaarne aan oude veldteekens een goddelijke afkomst toe; men zegt dan bijvoorbeeld, dat zij van den hemel zijn gevallen_ wie zou er dan eerder voor in aanmerking komen dan hij, die zooveelwonderlijks vervaardigde? Zijn werk heet vaak Stp^nos [b.v. zijneigen huis (II. 2quot;: 370) en de troon door Hera aan Hypnos beloofd(II. 5quot;: 238)], overeenkomstig het dxUvaxog en Ay^gcog van de aegis. Tenslotte nog het bijzondere geval van pass. no. 8, de bedekkingvan het lijk van Hektor met de aegis om verminking te voorkomen.De geheele passage wordt wel als een interpolatie beschouwdquot;),o.a. wegens de vreemde voorstelling, die men zich zou moeten makenvan het voortslepen van het lijk, gehuld in de aegis. Bader vindt hetniet waarschijnlijk, dat de plaats onecht zou zijn. Juist het feit, datdit gebruik van de aegis van de overige gevallen verschilt, spreektvolgens hem voor de

echtheid, omdat een interpolator iets zou hebbenneergeschreven, dat algemeen gangbaar was. Aan den anderen kant 1)nbsp;Over foutieve combinaties bij Homerus cf. Faesi: ad II. 9 : 18; D. M??llerBursian 191: Berichte ??ber die Litt. zu Homer. 2)nbsp;cf. pag. 57, het veldteeken gemaakt van het kleed van een heilige. 3)nbsp;Zie hierover b.v. Bader: 581.



??? ii6 moet worden toegegeven, dat het tezamen beschouwen van II. W: 184â€”igi en het onderhavige geval een overdaad van beschermingsmidde-len geeft. Want Aphrodite zalft het Y\\]k met ??va firj fxiv ano?–Qvtpot?ŠX}tvox6Xgt;wv, ApoUo bedekt de plek, waar Hektor ligt met een wolk:yWJ/ nQiv fx?Švog rjelioio / ay.tjXei afiq)! tieqI XQ?“a ??veaiv ^d?¨ fi?Škeaaiv, en bedekthem verder met de aegis: Iva fi^ ^??v ojto?–Qvqjoi eXxvax?¤^wv. Als erechter van interpolatie sprake moet zijn, komt II. W: 184 e.v.daar eerder voor in aanmerkingÂŽ), le) omdat Achilleus Hektor\'slijk nog niet aan de honden heeft prijs gegeven, maar het in de toe-komst, wel na de crematie van Patroclos, w?? doen; 2e) het ingrijpenvan Aphrodite onwaarschijnlijk is, daar zij anders nooit als Hektor\'sbeschermster optreedt; 3e) ngiv nietszeggend is, tenzij men erbij wildenken: voordat het lijk aan Priamos werd gegeven, maar dit is eenwel wat al te hardhandig ingrijpen in den loop van het verhaal. Daar-tegenover is het bedekken van een lijk met de aegis toch niet vreemd,indien men er een veldteeken in ziet. In den tijd, toen de

aegis nogwerkehjk bestond, kan de aanvoerder, wanneer hij gesneuveld was,met het geitevel zijn bedekt, zooals men tegenwoordig nog de mili-tairen van hoogeren rang met de nationale kleuren bedektÂŽ). Het iseen eerbewijs, dat zich wel in laat denken en waaraan andere idee??nkunnen worden vastgeknoopt. Immers: in de aegis school een godde-lijke kracht. Dus wordt het lijk erdoor beschermd en kan er eenwonderdadige werking van uitgaan. Tot dit geloof heeft misschienmeegewerkt het feit, dat door vele volkeren aan dieren en deelenvan dieren, inzonderheid de huid, genezende kracht werd toegekend,vooral indien het dier op de een of andere wijze een plaats in de religiebekleedde*). Het geval van Hektor kan daarom een herinneringzijn aan hetgeen eens werkelijkheid was, maar nu op po??tische wijzedoor den dichter is behandeld en overgebracht op goddelijke inmen-ging. Over het algemeen wordt het vreemd gevonden, dat AchiUeushet lijk, terwijl het in de aegis gehuld was, meegesleept zou hebben:dat zou hij toch gezien moeten hebben. Maar is het noodig, dat deaegis Hektor ook bij

het rondsleuren bedekt heeft? De mogelijkheidblijft bestaan, dat ApoUo telkens na de mishandeling Hektor in de 1)nbsp;Tekst op pag. 12. 2)nbsp;Zie voor het volgende de aanteekening van Faesi bij V : 186 en O : 18. 3)nbsp;Op het graf van een praefectus castrorum vindt men een vexillum af-gebeeld; zie Dar.-S. s.v. signa. afb. 6423. 4)nbsp;Scheftelowitz i : 474, 478; Renel: 87, 103, 128; Seligmann 1: 288; cf.pag. 8i.



??? aegis hulde en deze weer verwijderde, zoodra Achilleus met zijnwraakoefening begon. Het gebruik der imperfecta anex^ en x??^vmewettigt deze voorstelling van den gang van zaken. Het algemeen gegeven: de aegis is een veldteeken, bestaande uiteen geitevel, vindt derhalve in de bijzonderheden geen tegenspraak,integendeel, in verscheidene opzichten een versterking, b.v. in hetzwaaien, de kwastenversiering en het bedekken van een doode. Aan het begin van het hoofdstuk over de hedendaagsche opvat-tmgen waren een aantal voorwaarden opgesomd, waaraan de ver-klaring van de aegis moest voldoen. Stuk voor stuk zijn deze op eenveldteeken bestaande uit een geitevel van toepassing. Ook de eersteen tweede moge??jkheid sluiten zich erbij aan. De laatste: symboolvan een stormwind of een vurige luchtverschijning, komt in het geheelniet in aanmerking. Tenslotte rest nog een terugbhk op de Homerische passages, ge-wapend met de verkregen hypothese.



??? CAPUT XI DE AEGIS ALS VELDTEEKEN BESTAANDE UIT EEN GEITEVEL Mits in het oog wordt gehouden het verschil tusschen historie enlegende, is er geen passage, waarop de aegis als geitevel-veldteekenniet van toepassing zou zijn. De passage no. 4, waarin Apollo opbevel van Zeus de Trojanen tegen de Grieken aanvoert, benadertwel het meest de werkelijkheid. Het is slechts noodig daarin dengoddelijken drager door een menschelijken te vervangen, en men heefthet beeld van de wijze, waarop het leger eens begeleid door het metkwasten versierde geitevel-veldteeken ten strijde trok en zich daar-onder scharend, als zijnde het bewijs der goddelijke hulp, ten aanvalging. Het wordt voorop meegedragen; als het gezwaaid wordt, vluchtende vijanden onder luid geschreeuw der Trojanen; en zegevierend, allemoeilijkheden overwinnend door den bijstand der goden, rukt hetleger op naar de schepen der Grieken. Merkwaardig is de overeen-komst der woorden van Apollo tot Hektor i) met de woorden vanAmon-Re tot Ramses 2). Amon-Re: â€žI am before theequot;; Apollo: Jycb nQon?“QoiOe

xi??vquot;. Am.: â€žI will open the waysquot;; Ap.: â€žx?ŠXevdov naoav Xeiav?Šcoquot;. Am.: â€žTerror.... their chiefs.... I will trample them before thy horsesquot;; Ap.:quot; ig?Šrpa) 6\' ijgcoas \'Axaiovg. Deze overeenkomst wordt nog versterkt door het feit, dat ?ŠnApollo ?Šn Amon-Re een veldteeken vergezellen en dat Amon eenramgod is, zijn standaard een ramskop tot embleem heeft en de aegiseen geitevel is, zonder dat er echter van ontleening van het een aanhet ander sprake behoeft te zijn. Het illustreert slechts de gehjkestemming en gedachtengang der volkeren in gelijke omstandigheden. Het ontleden der verschillende passages met het doel precies hetverschil tusschen historie en legende vast te leggen, is te moeilijk,daar niemand in staat is de juiste scheidingslijn te trekken. Welkunnen deze zeer algemeene aanwijzingen worden gegeven. De le 1)nbsp;Tekst pag, 8 e. v, 2)nbsp;Tekst pag. 51/2.



??? pass. wijst op het gebruik om v????r den slag het veldteeken aan demanschappen te toonen en het langs de gelederen te voeren. Hettevoorschijn halen wil zeggen: de strijd begint en de goden gaanmede. Gevolg: versterking van het vertrouwen en den moed dersoldaten. â€” De 2e pass.: de hoogste bestraffing wordt gevormddoor het persoonUjk optreden in den strijd van Zeus, wiens bezit hetveldteeken is en wiens aanwezigheid erdoor kenbaar wordt gemaakt.â€” De 3e pass.: het geitevel kan ook de hulp en bijstand van Athenebeteekenen. â€” De 4e pass.: zie hierboven. â€” De 5e pass.: behalvede aegis zijn ook de donder en de bliksem bewijzen van de werkzaam-heid van Zeus. Door associatie kan men bij het zien van den bliksemen het hooren van den donder ook aan het andere middel denken,waardoor Zeus van zijn aanwezigheid blijk geeft. â€” De 6e pass.:de aanvoerder der troepen, Achilleus, verschijnt met het veldteeken.De veldheer kan de drager zijn. â€” De 7e pass.: het geitevel is ietsgoddelijks, bezit derhalve goddelijke krachten. Het is een onaantast-baar bezit, waarop geen

aanvallen vat hebben. â€” De 8e pass.: het lijkvan den aanvoerder wordt met het â€ždoekquot; bedekt. â€” De 9e pass.: hetgeitevel heeft in alle omstandigheden de kracht schrik en ontstelteniste verspreiden, ook al is het niet in het veld. De mystieke invloedis niet aan plaats gebonden. Men zou er over kunnen vallen, dat twee volkeren, de Grieken ende Trojanen, zich onder ?Š?Šn en hetzelfde veldteeken scharen, daarbeiden op gelijke wijze door de aegis worden bijgestaan. In de practijkzou dit onmogelijk zijn. Maar nu de aegis bezit der goden is en zij hetzijn, die naar believen haar doen verschijnen, en bovendien Zeus,Athene en Apollo zoowel goden der Grieken als der Trojanen zijn i),kan hiertegen geen bezwaar meer rijzen. De vraag, hoe de aegis is ontstaan en zich heeft ontwikkeld, is, bijgebrek aan ieder positief gegeven uit de voorafgaande tijden, niette beantwoorden. Slechts kunnen eenige vermoedens worden ge-opperd, ingegeven naar aanleiding van soortgelijke voorwerpen bijandere volkeren. Het uitgangspunt vormt de geit, wier bestaan op den bodem, waarhet Homerische epos

ontstond, reeds voor zeer oude tijden is aan-getoond.nbsp;cf. pag. 188/9. i) cf. pag, 98 C.V..



??? Het is welhaast zeker, dat de Grieken in voor-historische tijden dier-vereering hebben gekend.nbsp;cf. pag. 70. De geit voldoet aan de voorwaarden, om in deze vereering te wordenopgenomen.nbsp;cf. pag. 68, 89. Het geitevel kan in de oude tijden zeer zeker als bekleeding hebbendienst gedaan.nbsp;cf. pag. 76 e.v. Heilige beteekenis kan langs twee wegen aan het geitevel wordentoegekend: le) als deel vanhet heilige of geheiligde dier; cf. pag. 94e.V.;2e) als traditioneele kleedij door bepaalde personen bij bepaaldegelegenheden gedragen.nbsp;cf. pag. 70,76. In oorlogstijden wordt algemeen de behoefte gevoeld, zich van dehulp van hoogere machten te verzekeren. Vaak wordt deze ver-bonden geacht aan een of ander zichtbaar voorwerp, cf. pag. 47 e.v. Misschien, (maar hiervan bestaat geen voorbeeld), werd een geitmeegevoerd, waaraan men die hoogere macht verbonden achtte; cf. pag. 60/1; of men offerde, v????rdat het leger oprukte een geit en nam een deelvan het dier en wel de huid mee, als zou daarin de kracht vande godheid zijn overgegaan;nbsp;cf. pag. 48 e.V.; of het geitevel

had als bijzondere kleedij (misschien der priesters)reeds een zekere heiligheid en werd daarom meegenomen. cf. pag. 54. Dit alles is in meerdere of mindere mate magie, daar men gelooftde hoogere macht of godheid tot deelname te kunnen dwingendoor het meedragen van zulk een voorwerp.nbsp;cf. pag. 46 e.v. Van het meevoeren van een deel of de afbeelding van een dier zijnvele parallellen aan te wijzen.nbsp;cf. pag. 51 e.v- Het vel werd meegedragen door bijzondere, daartoe aangewezen per-sonen: priesters, den aanvoerder zelf of mannen uit zijn omgeving,In ieder geval droeg men het in de directe nabijheid van den veld-heer mede. Want al had het geen tactische beteekenis, dan tochgenoot het door zijn hooge heiligheid zooveel aandacht bij desoldaten, dat zij gaarne het oog erop richtten, zoodat op critiekemomenten, die de aanvoerder het best kon beoordeelen, op zijnaanwijzing ermee gezwaaid kon worden.nbsp;cf. pag, 56 e,v. Het gebruikelijke zwaaien werd tot een noodzakelijke voorwaardetot succes,nbsp;cf, pag. 105/6. Een overwinning deed de waarde van het veldteeken stijgen;

eennederlaag werd toegeschreven aan een verkeerde handelwijze. cf. pag. 63.



??? In vredestijd zal het opgeborgen zijn op een bijzondere plaats, een heiligdom, waar het vereering bleef genieten, cf. pag. 57/8; 76.Verlies van het voorwerp beteekende een catastrophe, maar men zalwel middelen hebben gevonden het volk gerust te stellen en zicheen nieuw te verschaffen. Met het voortschrijden van de beschavingen het rijzen van het godsbegrip, toen het anthropomorphisme zijnintrede deed, bleef uit religieus conservatisme het eens verworvenbezit gehandhaafd. Slechts was de aegis â€” geloofde men eerstaan diergoden â€” niet meer een fetisch, waarin de goddelijke geesthuisde, maar zij werd een talisman, een medium met magischekracht begiftigd, of â€” had het geitevel slechts haar beteekenisontleend aan traditioneele kleedij â€” het werd een goddelijk kleed. cf. pag. 70. Het geitevel genoot dezelfde eer en men schreef er dezelfde wonderenaan toe als met zooveel reliquie??n het geval was. Niets kon hetbeschadigen, want het beschermde zich zelf (Zeus\' bUksem konhet niet treffen).nbsp;cf. pag. 56/7; 114. Het was een werk der goden (Hephaistos is de maker);

hiermedebedoelde men, dat het heilig en van heiligen oorsprong was, cf. pag. 115. Het moet geschied zijn, dat de aegis door een of andere catastrophegeheel en al verdwenen is, maar de herinnering bleef en nu begonde legende er volkomen op in te werken. cf. pag. 56; 104.Het geitevel, dat eens menschelijk bezit was, maar goddelijke krachthad en onder goddelijke bescherming stond, werd, nu het van deaarde was weggevaagd, tot bezit der goden. Dit is de aegis, dieHomerus kent: een legendarisch veldteeken, bestaande uit eengeitevel. Hier voegt hij op dichterlijke wijze het zijne aan toe cf. pag. 104. i) Het feit, dat de Grieken zelf geen veldteekens kenden (zie pag. 161),heeft ertoe meegewerkt, dat zij de aegis niet meer begrepen. Een negatievesteun derhalve voor de juistheid van deze hypothese. Een soortgelijk gevalheeft zich voorgedaan in de geschiedenis der Fransche vaandels. Diderot.Diction. d\'Ant. nl. geeft voor cappa (de kap van den Heiligen Martinus) de lezingcapsa = een cachet met de reliquie??n van den heilige. Hierover schrijft deBouill?Š, pag. 11: â€žl\'Existence de eet ?Štendard

(i.e. la cape de Saint Martin),affirm?Še par certains auteurs, a ?Št?Š fort contest?Še par d\'autres qui, tout enadmettant que les rois se fissent accompagner ?  l\'arm?Še par la ch??sse conte-nant, entre autres reliques, des v??tements de saint Martin, disent, que la ban-ni?¨re de s. M. ?Štait une vraie enseigne et â€žâ€žn\'?Štait point un v??tement: ces deuxchoses se respectaient infiniment et si la chappe ou relique de s. M. se portait



??? De mythologie gaat hiermee door en maakt de aegis tot de huidvan de geit Amaltheia of van een monster of een gigant, door Athenegedood. Men mag dan wel bij de verklaringen van verschillende gods-dienstige gebruiken niet uitgaan van de mythologische gegevens,daar deze meestal secundair zijn, hier schuilt in het verhaal over degeit Amaltheia misschien een kern van waarheid, doordat de aegiseen geitevel was van een dier, dat vereering genoot, terwijl de geitAmaltheia misschien nog een herinnering is aan den tijd, toen erdiervereering was. Aldus zou verband kunnen worden gelegd tusschengeitvereering, Zeus en de aegis: het legendarisch geitevel-veldteeken. avec v?Šn?Šration, cette v?Šn?Šration s\'?Štendait sur la banni?¨re d\'accompagnementde cette chappequot;quot;. Le fait, que la principale relique de s. M. fut un manteau,justifie l\'emploi qui en fut fait comme banni?¨re; malgr?Š l\'opinion r?Šcemmentexprim?Še que â€žâ€žce manteau, port?Š au bout d\'une pique, ne laisse pas de para?Žtre?Štrangequot;quot;.



??? LITTERATUURLIJST Hierin zijn de voornaamste, geraadpleegde werken opgenomen. De achterde namen van sommige auteurs geplaatste cijfers dienen ter onderscheidinehunner verschillende werken.nbsp;quot; Bader, Fr., Die Aigis bei Homer. Jahrbuch f. Phil. 1878, pag. 577.Bates, O., The eastern Libyans. London. 1914.Beih, K., Religion und Magie. Berlin. 1927. Boisacq, E., Dictionnaire Etymologique de la langue grecque. Heidelberg-Paris. 1916. Bouill?Š, L. de. Les Drapeaux Fran?§ais. Paris. 1875. By, T. S. v. d.. Ontstaan en Ontwikkeling van den Oorlog. Diss. A\'dam. DenHaag. 1929. Caland, IV., (i). Die Alt-Indischen Todten- und Bestattungsgebr?¤uche. Kon Ac. 1896. Afd. Lett. 1:6.Caland, W., (2), Alt-Indisches Zauberritual. Kon. Ac. 1900. Afd. Lett. III : 2.Case, S. J., Religion and War in the Graeco-Roman worid. American Journal cf Theology XIX 2: pag. 179 o.v.Catlin, G., North-American Indians. London. 1841.Cook, A. B., (i), Zeus. 2 dln. Cambridge. Cook. A. B., (2), Animal worship in the Mycenaean Age. Journal Hell. St. 1894pag. 8râ€”169. Curtiss, S. I., (1), Primitive Semitic Religion

to-day. London. 1902. Curtiss, S. I., (2), Researches in Syria. Biblical World XXIII: pag. 91 e.v. Dar{emberg)â€”S(aglio), Dictionnaire des Antiquit?Šs. Delehaye, H., Les l?Šgendes grecques des saints militaires. Paris. 1909. Deubner, L., Fleece. Art. in Hastings Enc. of Religion. Domaszewski, A. v.. Die Fahnen der R??mischen Heere, Wien. 1885. Doutt?Šs, E., Magie et Religion dans l\'Afrique du Nord-Alger. 1909. Dussaud, Ii., Les Civilisations pr?Šhell?Šniques. Paris. 1910. Enc(yclopaedia) of Rel(igion), J. Hasting. Art. War. Famell, L. Ii., (i), Cults of Greek States. Oxford, 1896. Farneil, L. Ii., (2). Magic and Religion in Eariy Hellenistic Society. Arch. f, Rel, Wiss, Bd, 17, pag, 17 e.v,Frazer, J. G., Tho Golden Bough. 1912. Friederici, G., Skalpieren und ?¤hnliche Kricgsgebr?¤uche in Amerika. Braun-schweig. 1906.Frobenius, L., Weltgeschichte des Krieges. 1902. Ghislain, C., Be.schouwingen over de Athenefiguur bij Homerus. Diss. Leiden.1929. Grosse, R., Die Fahnen in der r??misch-byzantinischen Armee des IV_X Jahrh, Byz, Zeitschr. 24 (1923), pag. 359 e.v.



??? Gruppe, O., Litteratur zur Antiken Religion und Mythologie aus den Jahren 1906â€”1917. Bursian. Jahresber. Supplem. bd. 1921.Harrison, J. E., (i), Aegis-Agrenon. Bull, de Corr. Hell. 1900, pag. 254 e.v,,Harrison, J. E., {2), Prolegomena to the study of Greek Religion. Cambridge.1903. Hed?Šn, E., Homerische G??tterstudien. Uppsala. 1912.Hellwig, A., Weltkrieg und Aberglaube. Leipzig. 1916.Hock, G., Grieksche Weihegebr?¤uche. M??nchen. 1905.Hoorn, G. v.. De Kretische Kunst. Haarlem. 1925. Hubert et Mauss, Essai sur la nature et la fonction du sacrifice. Ann?Še Socio-logique. 1897/8, pag. 29 e.V.Hunger und Lamer, Altorientalische Kultur im Bilde. Leipzig. 1912.Jackson, W., The national emblem of Persia. Journ. of the Amer. Orient. Soc.1899. pag. 56 e.V. Jeremias, A., Das alte Testament im Lichte des alten Orients. 3e ed. Leipzig.1916. Karge, P., Rephaim. Paderborn. 1917. Karsten, R., Blood revenge, war and victory-feasts among the Jibaro-Indians. Smiths Inst. Bull. 79. 1923.Keller, O., Die Antike Tierwelt I. Leipzig. 1909. Kern, O., (i), Krieg und Kult bei den Hellenen. Progr. Univ.

Halle. 1915.Kern, O., (2), Kriegsdaimon auf einem Korinthischen Aryballos. 26e Winckelm.pr. 1928. Lexa, Fr., La magie dans l\'Egypte antique. Paris. 1925.Lippert, J., Kulturgeschichte der Menschheit. 2 din. Stuttgart. 1886.Meyer, E., Reich und Kultur der Chetiten. Berlin. 1914.M??ller, J. G., Die Amerikanischen Urreligionen. Basel. 1867.Neustadt, De Jove Cretico. Diss. Berlin. 1906. Nilsson, M. P., (i). Die Anf?¤nge der G??ttin Athena. Hist, filol. Medd. 1921.Nilsson, M. P., (2), A History of Greek Religion. Oxford. 1925.Nilsson, M. P., (3), The Minoan-Mycenaean Religion. Lund, Gleerup. 1927.Petersen, H., Uber den Gottesdienst und den G??tterglauben des Nordens w?¤hrend der Heidenzeit. Gardelegen. 1882.Pfister, Fr., (i), Die Religion der Griechen und R??mer. Literaturber. 1918â€” 1929/30. Bursian. Jahresber. Supplbd. 229. 1930.Pfister, Fr., (2), Der Reliquienkult im Altertum. Relig. Vers. u. Vorarb. V : I en 2. Glessen. 1909.Pley, J., De lanae in antiquorum ritibus usu. Glessen. 1911.Reall(exikon) d{er) Vor (geschickte), Herausgeg. von M. Ebert.Reinach, A., (i), Itanos et l\'Inventio Scuti. Revue de

l\'Histoire des Rel. 1909: 2. pag. 161 e.V., 309 e.V.Reinach, A., (2), Troph?Šes Mac?Šdoniens. Revue des Et. Gr. 1913. no. 3.Reinach, A., {3), Les troph?Šes et les origines religieuses de la guerre. Revue des Et. Ethnolog. 1913.Rebel, Ch., Cultes militaires de Rome. Les Enseignes. Lyon-Paris. 1903-Rohde, E., Psyche. Freiburg. 1898.Ridgeway, W,, The origin of tragedy. Cambridge. 1910.Roscher, Lexikon der Gr. Mythol.



??? Samter, E., Die Religion der Griechen. Leipzig-Berlin. 1914. Sarre, Fr., Die alt-orientalischen Feldzeichen. Klio III: Ht. 3, pag. 333. Scheftelowitz, I., (i). Das H??rnermotiv in den Religionen. Arch. f. Rel. Wiss. XV. igi2. pag. 451.Scheftelowitz, I., (2), Das Schlingen- und Netzmotiv. Rel. Vers, und Vorarb. XII, 2. Giessen. 1912.Sch??nfeld. E. D., Der Isl?¤ndische Bauernhof. Strassburg. 1902.Schurtz, H., Urgeschichte der Kultur. Leipzig-Wien. 1900.Schwally, F., Semitische Kriegsaltert??mer. Leipzig. 1901.Schwenn, Fr., Der Krieg in der Griechischen Religion. Arch. f. Rel. Wiss. bd. XX, pag. 299 e.V.; bd. XXI, pag. 58 e.v.; XXII, pag. 224 e.v.Seligmann, S., Der b??se Blick. Berlin. 1903.Sevensma, T. P., De ark Gods. Diss. A\'dam. igo8.Smith, W. R., Religion of the Semites. Edinburgh. 1889.Stengel, P., Die Aigis bei Homerus. Neue Jahrb. 1882, pag. 518 e.V.; 1885,pag. 80. Svoronos, J. N., Stylides. Journ. Intern. d\'Arch. Num. 1914, pag. 81 e.v.Szymanski, T., Sacrificia Graecorum in bellis militaria. Diss. Marburg. 1908.Thompson, R. C., Semitic Magic. London. 1908.Toutain, J., Etudes de Mythologie.

Paris. 1909.Tylor, E. B., Primitive culture. 4e ed. 1903. Visser, M. IV. de. De Graecorum diis non referentibus speciem humanam. Diss. Leiden. 1900.Vollgraff, C. IV., \'Epi^os t\'y yaA\' iirtrov. Kon. Ac. 1924. Afd. Lett. D. 57.Ser. A. Wachter, Th., Reinheitsvorschriften im Griech. Kult. Giessen. igio.IVagner, Fr., Die Aigis in der Griechischen Kunst. Diss. M??nchen. 1915.Waitz, Th., Anthropologie der Naturv??lker. 6 dln. Leipzig. 1859â€”\'62.Weule, K., Der Krieg in den Tiefen der Menschheit. Stuttgart. 1916.Wissowa, G., Religion und Kultus der R??mer. M??nchen. 1902. Handb. Iw.M??ller. V. 4. Zimmern, H., Beitr?¤ge zur Kenntnis der BabylonischenRehgion. Leipzig. 1901.



??? \' - â€? . - â–  â€?nbsp;. .nbsp;â€?â€?nbsp;.â– ViÂ?\'*Â?.nbsp;Â?^-lynbsp;rt^nbsp;j; ... â€? .-r*.nbsp;quot; â€? -m ..a A;, r.- quot;K.



??? STELLINGENI Ilias A : 3/4. Zevg ??\' quot;Egi??a ngotaXlF. amp;oAg ?¨nl vfjag \'Axai??jvdgyal?Štjy noX?Š^oio l?Šgag fieid X^QOiv exovaav.Met noX?Š/uoio x?Šgag wordt niet de aegis bedoeld, II Aeschylus Spt. 699: f^tEX?Švaiyii ?Šx fIoi d??fuov \'Egivvg, ??xarlx xfQc??v d^eol ^voiav ???Šxcofxat.Dit neXaraiyi; beteekent: gehuld in een zwart geitevel. Cf, Roscher. M. L. s. v, Erinys, I. Ill Pausanias IX: 13 : 4. x????g ^aoiXevaiv avioiv Ig xdi l^??dov* ng??^axa tXnexo iJeo??g xf elvaifhatag xal ng?? xamp;v dy??vwv xaXXtegeiy xaTg ??k nolftvaig ^yr./t??vf^ xijgTiuQtlag fjaav alyeg\' xaxotddag ol not/n?Švei AvoftdCovaiv avrdg.Lees i. p. v. xaxoiddan xax^ddyag. IV De door A. Pallis voorgestelde emendatie dia)v i, p. v. cUydgt;v inII, A, 40/41, 66 en 315/6 is ongeoorloofd, daar zijn uitgangspunt:â€žIn no other Homeric passages do we find an allusion to sacrificesof goats, nor is it likely that offerings of animals so little prized wouldhave been thought acceptable to the godsquot; onjuist is. Zie The Class. Quarterly 1917 pag, 49. N. Prins



??? V Zonaras. Lex. pag. 77. atyk\' rj dk l?Šgeia \'A^ijvtjai ri}v legdv aiyi?¨a (p?Šgovoa lovg VF-oyajiovgdarigxExo. Lees i. p. v. i\'soydfiovg: veoy??vovg. VI De meening van Cauer (Grundfr. 3e ed. pag. 391), dat Homerusniet in staat zou zijn geweest een Zeus- of Apollofiguur tot in detailste scheppen, indien zijn phantasie niet door het zien van afbeeldingenwas opgewekt, is onjuist. vn Het betoog van J. Pley in zijn geschrift: De lanae in antiquorumritibus usu, pag. 21 e.v,, dat de door hem aldaar beschreven afbeel-dingen betrekking hebben op magische handelingen met het doelregen te verwekken, is zeer onvoldoende gefundeerd. VIII Ovid. Met, X: 224/5, Ante fores horum stabat Jovis Hospitis arain lugubris celeri.Lees i. p. v. in lugubris celeri: delubrum ad Veneris. IX Ovid. Met. IX: 776â€”778. Te dea, te quondam tuaque haec insignia vidiCunctaque cognovi, sonitum comitesque facesque....Sistrorum, memorique animo tua jussa notavi.Regel 777: Cunctaque, enz, moet worden geschrapt, X Tacitus Ann. 1: 42, Ipsius tirones, ipsius veteranos non missione, non pecuniasatiatos; hic tantum interfici

centuriones, ejici tribunos,includi legatos; infecta sanguine castra, flumina, mequeprecariam animam inter infensos trahere?Lees i. p. v, flumina: numina.



??? XI Horatius Od. Ill: 3, 9 e.v. Hac arte Pollux et vagus HerculesEnisus arces attigit igneas,Quos inter Augustus recumbensPurpureo bibit ore nectar.De verklaring van â€žpurpureo orequot; moet uitgaan van de grond-beteekenis: â€žmet rood gelaatquot;.



??? ^ - triVÂ?\' â– ??\'fijc.. â–  iv â–  / tic???. ..â–  tjii\'-S-^-.v^ -â– Si U.A. â™??Ži Tni^:, m??



??? ; . V- â–  i\'?Žr/. I â– mw?



??? -Â?.VT: in .il?¤St- â–  gt; -a



??? C .\'\' \' r .\'i. . â–  ... \' . â€? â–  i:,\' \' â– \'VvAis; 4 â€?â– .â–  ..... \'f â– â– â–  r.; iâ–  gt; â– 



??? 3Â?gt;V ^^ ^ wr\'S â–  - J quot; V . .1..... V.



??? .\'M-# __.



??? i 1 5\' â– y y-. â€?\'â– Oi \'y y.v â– y-y.-yA- r-vC- â– yi \'X-\'y.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

