
B 

•J' ' • , 

i ' . ' , «P» • , • ' 

' f f .  .  :  :  ,  .  •  .  



VAN DE FAMILIE 

DES 

O V E R L E D E N E N .  







M A R C U S  M I N U C I U S  F E L I X ,  

DE 

EERSTE APOLOGEET DES CHRISTENDOMS 

IN DE 

LAT IJ NS CHE KERK. 





I 

F r / W  

MARCUS MINUCIUS FELIX,  

DE 

EERSTE APOLOGEET DES CHRISTENDOMS 

IN DE 

L ATI.TNSCHE KERK. 

ACADEMISCH PROEFSCHRIFT 

TER VERKBTJGINN VAN DEN GRAAD 

YAN 

D O C T O R  I N  D E  G O D G E L E E R D H E I D ,  
BEWERKT DOOR 

J O H A N N E S  A N T O N  J A C O B  K L A A S S E N ,  

in leven Candidaat tot de H. Dienst, 

U T T  G E G E V E N  N A  Z I J N E N  D O O O  

MET EENE VOORREDE VAN 

JD*. B ,  T E K .  Ü A - A - ï i ,  

Hoogleeraar te Utrecht. Üy* 

/ 
•e 

! • -o: 
OV 

U T R E C H T ,  

1. L. B E IJ E R S. 

IS?  3 .  

i 



0EDR1IKT B I J  O. A .  V A N  HOPTEN, TE UTRECHT. 



I N H O U D. 

Inleiding 
Bladz. 

J. 

EERSTE HOOFDSTUK. 

MARCUS MINÜCIUS FELIX 3 — 82. 

§ 1. Leeftijd van MINUCIUS. 

I. Historisch overzigt van het oordeel der verschillende 

geleerden over den leeftijd van MINUCIUS 4. 

II. Uitwendige getuigen voor den leeftijd van MINUCIUS. . 7. 

TIL Inwendige getuigenissen voor den leeftijd van MINUCIUS. 14. 

§ 2. Het vaderland, geslacht en ambt van MINUCIUS. 

I. Vaderland van MINUCIUS 71. 

II. Geslacht van MINUCIUS 77. 

III. Ambt. van MINUCIUS ... 79. 

§ 2. Aanval en verdediging. 

I. Wat is waarheid ? 87. 

II. Heidendom of Christendom? 100. 

TWEEDE HOOFDSTUK. 

DE „OCTAVTUS." . . . . . 83—173. 

. . . . 83-§ 1. Overzigt 



VI 

filadz. 

III. De zeden der Christenen 124. 

IV. De eeredienst der Christenen 128. 

V. De God der Christenen 138. 

VI. De verwachtingen der Christenen 142. 

VII. De Christenen in de maatschappij 149. 

VIII. Besluit 156. 

§ 3. Litterarische en historische bijzonderheden betreffende den 

„Octavius." 

T. De titel 

II. Lotgevallen van den „Octavius" 159. 

III. De „Octavius" en Cicero 164. 

IV. Personen in den „Octavius" 169. 

DERDE HOOFDSTUK. 

MINUCIÜS ALS APOLOGEET . . . .  1 7 4 — 2 3 7 .  

Algemeene beoordeeling van den „Octavius" als Apologie des 

Christendoms 

Aesthetische waarde en voortreffelijkheid van den „Octavius . . 1/5. 

MINUCIUS, Christelijk standpunt vergeleken met dat van TER-

TULLTAAN, CYPIUAAN CU 176. 

De „Octaviusals Apologie des Christendoms in hare bijzon­

dere deelen ontleed en beoordeeld 1^* 



V O O R R E D E .  

Hel schrijven van deze voorrede is voor mij eene even 

ongedachte als ongeivenschte laak, maar Iegelijk de vol­

brenging eener vrijwillig op mij genomen belofte en daar­

om ook de vervulling van een in mijn oog heiligen plicht. 

Hoe weinig vermoedde ik toen dit Academisch Proef­

schrift niet enkel geheel afgewerkt, en voor de pers ge­

reed gemaakt, maar reeds op een paar vellen na afge­

drukt was geworden; toen mij reeds de stellingen waren 

toegezonden, die daarachter geplaatst moesten worden, 

en alleen de vaststelling van den dag der Promotie over­

bleef — hoe weinig vermoedde ik toen nog, tot zulk eene 

treurige taak te zullen geroepen ivorden, of dat ik, ge­

heel ongevraagd, mij daartoe zou aanbieden. Maar toen 

tegen den uitgang des vorigen jaars het doodelijke uil-

einde der krankte, welke den jeugdigen schrijver heeft 

ten grave gerukt, zich maar al te duidelijk liet voor­

zien, toen meldde ik hem, dat ik bereid was — zoo hij 

niet weder van zijn ziekbed mocht verrijzen — om de 

zorg voor de uitgave van dit geschrift verder op mij te 

nemen, en het met eene voorrede bij hel Publiek in Ie 



VIII  V OO II  R E  DE.  

leiden, updul althans de vrucht vun zuo veel unuermuei-

den arbeid niet jeheel zou verloren yaau. Een blijde 

jlimlach verhelderde bij dit bericht hel ijvlaat des duo-

delijk kranken, en nocj iwee dagen vóór zijnen dood ont-

vinj ik uit de pen van een zijner getrouwste vrienden 

daarvoor zijn innig en dank. Toen eindelijk in de eer­

ste dagen des ja ars de treurmare van zijn overlijden lot 

mij gebracht werd, haaslle ik mij aan zijne ongeluk­

kige Moeder, die gelijktijdig hel verlies van een' bemin­

den Echtgenoot en zoon te betreuren had, en aan hare 

mei haar weenende kinderen, hetzelfde aanbod le herha­

len. dat ook met erkentelijkheid werd aangenomen. Ik 

hoopte alzoo in het hart dier diephedroefden en zivanr-

beproefden een druppel balsem uil le storten, en zonder 

weidsche lofspraak aan de nagedachtenis des vroeg ont­

slapenen een eenvoudig en hartelijk woord le wijden, 

'l welk geivis ook bij zijne talrijke Academie-vrienden, 

die hem van nabij hebben gekend en liefgehad, een weer­

klank zal vinden. Welkom zijn mij daarom ook de eer­

ste vrije dagen en uren, welke de pas aanvangende zo-

mcrvacantie mij aanbiedt, omdat ik mij nu — zij hel 

ook met een bewogen harte en diepweemoedige herinne­

ringen — le rustiger tot de volbrenging dier taak kan 

nederzetten. 

JOHANNES ANTON JACOB KLAASSEN ivas den Juni 

des jaars 1843 te Nijmegen geboren. Daar sleet hij de 

gelukkige dagen zijner kindsheid. Daar ontwaakte in 

zijne kinderlijke ziel de wensch om Predikant te mogen 

ivorden, dien hij reeds op zijn negende levensjaar met 

besliste keuze uitsprak; dien hij ook als jongeling met 

vurig verlangen heeft blijven koesleren, maar zonder dien 

ooil — hoe dicht hij reeds aan den eindpaal genaderd 



V O O R R E D E .  IX 

schem — in vervulling te zien overgaan. Vaar genoot 

hij ook hel eerste onderricht, en liep hij al de klassen 

van het stedelijk gijmnasimn dour, totdat hij genoegzaam 

was voorbereid om de Academische lessen met vrucht te 

kunnen bijwonen. Zijne onderwijzers waren de 11.11. 

KREENEN, VAN DER KLOES, HUMMEL en VAN DER RURG ; 

en -welke gunstige herinneringen hij als leerling bij zijne 

leermeesters had achtergelaten, daarvan getuigde hel 

aandoenlijke woord, door den laatstgenoemde bij zijne 

geopende grafstede uitgesproken. 

In den herfst vati 'tjaar 1862 bezocht hij voor het 

eerst de Utrechtsche lloogeschool, waar hij, door niets 

genoodzaakt zijnde zich, in zijne studiën te overhaasten, 

ruim zes jaren heeft blijven vertoeven. Na een loffelijk 

afgelegd Propaedeutisch examen ving hij in den nazomer 

van '6.4 zijne Theologische studiën aan. Het lag niet 

in den aard van den uiterst bescheiden en nederig en 

jongeling zichzelven op den voorgrond te plaatsen, en 

hieraan acht ik het wel voornamelijk toe te schrijven, 

dal hij niet even spoedig als andere verdienstelijke en 

uitstekende jongelingen de aandacht der Professoren up 

zich vestigde. DU echter herinner ik mij met volle 

klaarheid, dat hij van de eerste ontmoeting en kennis­

making af een cjunstigen indruk op mij maakte, die door 

zijne responsiën op mijne lessen niet weinig werd ver­

sterkt, en bij toeneming, nadat ik hem nog meer van 

nabij in hel onvermoeide van zijne vlijt en hel beminnens-

ivaardige van zijn karakter had leer en kennen, in de 

hartelijkste en duurzaamste toegenegenheid is overgegaan. 

Toen hij in den zomer van '66 tot Candidaat in de 

Godgeleerdheid bevorderd werd, had hij in zijn examen 

wel niet den hoogslen, maar toch met glans den twee­

den graad behaald. Ik vond dan ook niet de minste 



X V O O nil E 1) E.  

•wurujheid, toen hij mij eenigen tijd daarna beseftei-

deniijk zijn verlanyen Ie kennen (jaf om Doctor in de 

Godgeleerdheid te worden, tegen de uitvoering van dal 

voornemen, maar veel meer reden om hem aan le moe­

digen daaraan gevolg le geven; en hel Doctoraal exa­

men, dal vóór de zomervacantie van Ti8 volgde, beves­

tigde volkomen de gunstige verwachting, die ik aangaande 

zijne bekwaamheid meende le mogen koesteren. Daar 

hij de meeste voorliefde voor hel vak der Kerkgeschiede­

nis deed blijken , liet ik mij, in overleg met mijne ambt-

genooten, hel gaarne welgevallen, hem als de hem toe­

gewezen Promotor,, bij de bearbeiding zijner Dissertatie 

ter zijde te staan. 

KLAASSEN tvas, bij al de ingetogenheid van zeden, 

ivaardoor hij zich op hel loffelijkst onderscheidde, een 

opgeruimd en levenslustig jongeling in den besten zin 

van dat woord; student in zijn hart en daarom zeer 

geliefd en gezien bij zijne medestudenten. Waar aan­

leiding lol eenige feestviering bestond, daar mocht zijne 

tegenwoordigheid niet lichtelijk ontbreken. Waar hij 

zich vertoonde wist hij vooraf welkom te zijn, en zijne 

verschijning in den hem wachtenden vriendenkring werd 

altijd met blij gejuich begroet. Hoe hoog hij in de 

schalling van hel studenten-corps stond aangeschreven, 

blijkt mede uit zijne benoeming lot lid van den Senalus 

Veteranorum, bij welken hij de betrekking van Fiscus 

waarnam. Veelmeer nog zal het voor zijn eigen gevoel 

hebben beleekend, dal hij zich hel voorzitterschap in hel 

gezelschap Havza i/oijra zag opgedragen, welk praesi-

dium hij gedurende twee jaren bekleed heeft. 

Tol de natuurlijke gaven die hij bezat en door eigen 

oefening nog meer veredeld had, behoorde een niet ge­

woon, hoogst gelukkig oratorisch of declamatorisch la-



V 00 R R ED K. XI 

lenl, dal voor den jeugdiyen leeftijd, dien hij bereikt 

had, lot op eene zeldzame hoogte ontwikkeld mocht hee-

ten. Hij woonde hel collegie mijner »Oratorische oefe­

ningen" mei de meeste getrouwheid bij en werd door de 

eenparige stem zijner commilitonen onder allen die daar 

van lijd tot tijd eene voordracht hielden, facile princeps 

geschal. Terwijl dit collegie, dal geheel onverplicht werd 

gegeven en gehouden, nu eens schaarser dan weder be­

ter werd bezocht, naar mate men van hen die daar 

hunne gaven lieten hooi en, mindere of grootere verwach­

ting koesterde, mocht KLAASSEN zich altijd in een bij­

zonder talrijk auditorium verheugen. Bij voorkeur nam 

hij de voordrach t der Poëzie voor zijne rekening, waarbij 

de uiting van zijn declamatorisch talent het minst aan 

boeien was gelegd. 

Niet zonder aandoening herinner ik mij, hoe ik eens — 

toen hij wederom als crisis van de gehoudene voordracht 

een daverend applaus van de zijde zijner hoorders ont­

ving, maar ook de bleekheid van zijn gelaat het aan­

wees, welk eene inspanning hij hierbij van zich gevor­

derd had — hem vriendelijk waarschuwde niet al te veel 

werk van het declanieeren temaken; deels, omdat borst 

en spraakorganen zóó lichtelijk daaronder lijden ; deels 

omdat het veelvuldig reciteeren van Poëzie, blijkens de 

ervaring, die ik hieromtrent had opgedaan, op de uit­

wendige kanselwelsprekendheid, welke niet op de hooge 

cothurnen van het Theater mag zijn geschoeid, eerder 

nadeelig dan voordeelig werkt. Over zijne predikgaven 

kan ik te minder oordeelen, daar hij door de toevallige 

rangschikking der beurten geen zijner beide voorstellen 

onder mijn praesidiurn gehouden heeft; volgens de ge­

tuigenis van anderen evenwel waren ook deze als zeer 

gelukkig en voortreffelijk te roemen. 



X I I  V O O  K R  E D E .  

Mei dezelfde liefde vuor Oralorie .stond uok de keuze 

van hel onderwerp zijner Dissertatie in nauw verband. 

Hierdoor werd ik zeer natuurlijk er toe geleid zijne aan­

dacht op den tOclavius" van MINUCIUS FELIX te vesti­

gen , en aanstonds leende hij aan dien voorslag een op­

merkzaam en toegenegen oor. Eigenlijk -stond mij hierbij 

nog iets anders vuor den geest dan er uit dit Acade­

misch Proefschrift geworden is. Wel had ik den tOcla­

vius" lot uitgangspunt willen gekozen zien, maar ik had 

nog meer TERTLLLIAAN, A P.NOU I US en de andere Apolo­

geten van het Westen, met dezen vergeleken, en onder 

hetzelfde kader vereenigd gewenschl; om daarna ineen 

onderzoek te treden wat in dal Apologetisme der Wes-

tersche kerk thans als geheel verouderd en onbruikbaar 

moet ivorden prijs gegeven; wal daarin nog zekere aan-

sluitingspunten aanbiedt aan de beschouwingen van den 

nieuweren lijd; wal daarin nog altijd en bij voortdu­

ring, lol handhaving van de eer des Christendoms, al 

zi jne kracht  en waarde behoudt.  Wel heeft  KLAASSEN 

zich toegelegd, om aan le wijzen wal den tOciavius" 

van MINUCIUS,  van TERTULLIAAN, CYPRIAAN en ARNOBIUS 

eigenaardigs onderscheidt, en genoegzaam bewezen ook 

in de schriften dezer kerkvaders geen vreemdeling te zijn. 

Maar, al spoedig bleek het mij, dal de dus omschreven 

slof als te veel omvattend moest ivorden opgegeven; 

vooral ook, wegens de groote exactheid en uitvoerigheid 

waarmede KLAASSEN, zeer geregeld maar langzaam zich 

voorwaarts bewegende, gewoon was te werken. 

Intusschen was het zoogenoemde Triennium ïheologi-

cum dat hij tol voleinding zijner studiën gehouden ivas 

aan eene Hoogeschool door le brengen, reeds lang ver­

streken. Al de lessen door hel Reglement op hel Kerke­

lijk examen voorgeschreven, waren door hem bijgewoond 



V O O R K E D E.  XIII  

De meesten zijner Academievrienden hadden reeds IJti'cchl, 

verlaten. Hij zelf verlangde, om zuu veel dichter aan 

de bereiking van hel doel zijner heslemming te zijn, zich 

voor hel eindexamen bij een der Provinciale her klus lu­

ren aan te geven, ten einde lol de Evangeliebediening 

toegelaten te worden. Hiertegen bestond te minder eenig 

bezwaar, daar hij zich, le gelijk verbond vóór zijne Pro­

motie naar geene standplaats om te zien, maar in zijne 

ouderlijke •woning — thans naar het vriendelijke Hees bij 

Nijmegen overgebracht — waar hij met geopende armen 

stond ontvangen te worden, rustig cd den tijd, waarover 

hij ruimschoots beschikken kon, aan de bearbeiding zijner 

Dissertatie besteden. Het Proponentsexamen werd den 

13de" Augustus des jaars 1869 met het meeste gewenschte 

gevolg le Arnhem volbracht. — Hij kon zich van nu af 

onverdeeld met zijne Dissertatie bezig houden, en hij 

deed dit ook met onverdrotene vlijt. Toch zijn er se­

dert dit tijdstip nog meer dan twee jaren verhopen, eer 

het grootste gedeelte van zijn Academisch Proefschrift 

Ier perse kon worden gelegd. Verwondert zich iemand 

over die langdurigheid des tijds, hij ivete, dat in de laat­

ste heljt dezer tijdruimte zijne gezondheid herhaalde 

schokken had door te staan, waarin zich de voorteeke­

nen aankondigden der doodelijke kwaal, die zoo vroeg­

tijdig zijn lichaam heeft gesloopt, en dat hier door hel 

werk — telkens afgebroken maar ook telkens met moed 

•weder opgevat — soms voor weken. Later zelfs voor et­

telijke maanden moest worden gestaakt. 

KLAASSEN had als knaap en als jongeling eene vaste 

en ongeschokte gezondheid genoten. Mei uitzondering van 

een gevaarlijken Typhus, ivelke in 't jaar '67 zijn jeug­

dig leven bedreigde, herinnerde hij zich niet ooit ziek 

geweest te zijn. Aandoenlijk blijft mij hel herdenken, 



m V O O R R E I) E. 

hoe hij in een, onzer laatste yesprekken mij mededeelde, 

van welk tijdstip, naar zijne meening, zijn kwijnenden 

lijdend leven zich dagteekende. Hij had zich weder wet 

een afgewerkt gedeelte zijner Dissertatie tiaar ülrechl 

begeven, om, gelijk hij gewoon was, mij daarvan in­

zage te verleenen. Geene kamers meer in de Academie­

stad hebbende, logeerde hij dan voor één of meerdere 

dagen en nachten bij een zijner vrienden. Maar in een 

dier nachten wakker wordende, ontwaarde hij een ver­

stijvend gevoel van koude door al zijne leden, en aan den 

scherpen tocht, die er om hem henen blies, bespeurde 

hij, dat er in of nabij zijn slaapvertrek een raam of 

venster tvas open gebleven. Hij stond op met eene pijn­

lijke aandoening in de keel, en die eigenaardige heesch-

heid van stem, welke reeds bij zoo menigeen gebleken 

is de voorbode te zijn van den langzaam nadersluipen-

den dood. 

Maar al meende hij de natuurlijke oorzaak zijner 

kivaal te kennen en als mei den vinger te hunnen aan­

wijzen, hij hield daarom niet op ook hierin eene hoo-

gere wilsbeschikking te zien en te eerbiedigen, en deelde 

geheel in mijne godsdienstige overtuiging: dat zoo het 

eene gerekend moest worden het andere uit te sluiten, 

er wel nergens, noch in de Geschiedenis, noch in'smen-

schen lotgevallen, plaats voor God en de werking Zijner 

Voorzienigheid zou kunnen openblijven. Dal geloof en 

die overtuiging zijn hem bijgebleven tot in zijne laatste 

oogenblikken, en hebben zijn langdurig ziekbed, tot eene 

leerschool van christelijke onderwerping, kalme berusting 

en waren lijdensmoed doen worden, voor allen die hem 

omringden. 

Aanvankelijk had ik gemeend, dat er ook bij.hem ze­

kere overhelling tot de Moderne richting bestond, maar 



V O O R R E D E .  XV 

in meer dan éene vertrouwelijke samempreking kwam 

hij zeer beslist voor het tegendeel uil. Hij was afkee-

rig van al wat naar polemisch drijven, naar een zieke­

lijk Orthodoxiune of piëtisme zweemde; hij bleef er voor 

zich zeiven den hoog sten prijs op stellen: in de echte 

beteekenis des woords vrijzinnig in gevoelens en beginse­

len te mogen heelen; maar even stellig verklaarde hij 

in hel Modernisme onzer dagen even weinig bevrediging 

voor de hoogste eischen van zijn versland als van zijn 

hart te kunnen vinden. Het was hem eene behoefte ook 

in zijn Academisch Proefschrift deze zijne overtuiging 

uit te spreken, waartoe hem hel gemis van het. positinf 

christelijk element in den nOctaviusvan zelfs eene on­

gezochte gelegenheid aanbood. 

Zijne Dissertatie was nu zoo goed als afgewerkt. Verre 

het grootste deel had reeds de pers verlaten. Om den 

afdruk nog meer te bespoedigen, besloot hij in de maand 

November des vorigen jaa.rs naar Utrecht over le komen. 

Meer dan éenen avond heeft hij toen op mijne studeer­

kamer doorgebracht. Met de pen in de hand zal hij 

tegenover mij, om van elke aanmerking, die ik op het 

door hem gestelde en geschrevene vond le maken, aan-

teekening te honden. Bij deze gelegenheid openbaarde 

zich nogmaals al de bescheidenheid en nederigheid van 

zijn karakter, zóó zelfs, dal ik er bij herhaling op aan­

drong, zijne eigene meening, indien deze van mijne op­

vatting mocht blijven verschillen, zelfstandig le blijven 

verdedigen en handhaven. Wij scheidden van elkander 

met de afspraak, dal zijne Promotie nog vóór den ingang 

der Wintervarantie zon kunnen doorgaan. Helaas! ik zou 

hem nimmer wederzien. Toen de Kerslvacantie naderde 

viel er voor hem niet langer aan te denken , in dat ruwe 

jaargetijde met dit doel de. reis te ondernemen. Zulk 



XVI V O O R R E D E .  

een verwoestenden voortgang had de hem sloopende 

lichaamskwaal in die weinige dagen of weken gemaakt, 

dat de doodelijke afloop als niet verre meer verwijderd, 

zich maar al te stellig liet vreezen en wachten. Zijne 

laatste brieven getuigden evenzeer van zijne warme ge­

negenheid en erkentelijkheid jegens mij, als van de be­

nijdenswaardige stemming zijns gemoeds. Toen hij met 

langer kon schrijven, werd ik door zijn getrouwen vriend 

WELTER, die hem bijna dagelijks bezocht, op de hoogte 

van zijnen toestand gehouden. Hij ivas, wat men zóo 

zelden bij teringlijders aantref!, volkomen van zijn toe­

stand bewust, en volgzaam om te gaan, als Gnd hem 

riep. Door het geloof in zijnen Heer, tot ruien de dood 

hem zou brengen, had hij vrede bij God gevonden, maar 

was hij ook met de gedachte aan zijn vroegtijdig ster­

ven verzoend. Hoe smartelijk het hem moest vallen en 

rverkelijk viel, het gebouw zijner hoop zoo nabij aan de 

voltooiing en vervulling plotseling te zien samenstorten ^ 

hij twijfelde geen oogenblik of in het toekomende leven 

zou beter en hooger werkkring voor hem zijn weggelegd, 

dan hij op aarde immer had kunnen bereiken. Eenc 

werkelooze eeuwigheid hoe zoude zij denkbaar zijn of 

zalig kunnen heeten? In die gelukkige zielsgesteldheid 

is hij in den nacht van den 111'0" op den i2ie" Januari 

zacht en kalm ontslapen. Wat zijn verlies dubbel tref­

fend voor zijne Moeder, broeders en zuster maakte, was 

de hoogst zorgelijke toestand, waarin zich toen reeds zijn 

vader bevond. Deze had den dood van zijnen veelbelo-

venden zoon als van stap tot stap zien naderen. Het 

hartzeer, dat hij daarover gevoelde, had hem inwendig 

verteerd, zoodal hij reeds dagen of weken lang aan het 

ziekbed bleef gebonden; en toen de laatste ademtocht aan 

de lippen van zijnen lieveling was ontvloden, toen legde 



V O O R R E n E .  xvir 

hij het hoofd tot sterven neder. Nog slechts weinige uren 

en heiden ivaren hereenigd in den dood. Drie dagen 

later werden de lijken van Vader en Zoon grafwaarts 

gedragen,  waar de Predikant JOOSTING ,  en de H.H. VAN 

DER BURG en WELTER woorden van diepgevoelde deel­

neming spraken en eene welverdiende hulde aan de na­

gedachtenis des jeugdigen ontslapenen brachten. De 

droefheid van zijne Moeder en zijne treurende betrek­

kingen laat zich kwalijk beschrijven. Maar Gods hand 

en Gods kracht heeft die diepbedroefden staande gehou­

den en weder opgebeurd. Zijne vertroostingen zijn ook 

in dit zwaar beproefde huisgezin niet te klein bevonden-

Wij keeren tot het Academische proefschrift weder, 

dat hiermede onder de nogen des Publieks gebracht 

wordt. Men zal allerminst van mij kunnen eischen of 

verwachten, dat ik het karakter eens gestrenge» Cen­

sors aanneme, hier, ivaar zelfs de gestrengste kritiek 

boven dit versch gesloten graf zich ontwapend moet gevoe­

len. Maar even ongepast zou het hunnen gekeurd wor­

den indien ik mij verstoutte de lofredenaar van het werk 

mijns jeugdigen en onvergetelijken vriends te zijn. Ken 

paar aanmerkingen wil ik hier niet terughouden, die de 

licht- en de schaduwzijde van dit geschrift betreffen, en 

het oordeel, dat daarover geveld moet worden, eeni-

germate kunnen voorlichten en besturen; doch overigens 

laat ik hel geheel aan anderen over, bij nauwkeurige zif­

ting de gebreken en verdiensten daarvan in het licht te 

stellen, wel bewust, dat de totaalindruk, behoudens de 

gegronde aanmerkingen, welke ook hier zullen te maken 

zijn, in vele opzichten gunstig zal kunnen heelen. 

De stijl verraadt eene nog iveinig geoefende hand. Dit 

mag te minder 'verzwegen worden, omdat men na de 



XVIII  V OOR HE DE.  

herinneringen, die uit KLAASSEN'S Academieleven zijn 

vooraf gegaan, al lichtelijk geneigd zou zijn van den 

jeugdigen schrijver een zeer gekulschlen of schitterenden 

stijl te verwachten. Mijne eigene bevreemding heeft het 

opgewekt, dal de begaafde jongeling — die met zulk eene 

warmte en geestdrift de edelste gewrochten der weest-

beroemde redenaars en dichters wist terug te geven; die 

in de keus der stukken, die hij voordroeg, zoo veel 

smaak, zoo veel liefde voor het schoone openbaarde — niet 

meer van die verheffing en bezieling op deze bladeren 

en in de taal, die hij tot de inkleeding zijner gedachten 

had gekozen, heeft overgegoten en uitgestort. Maar zoo 

men al wenschen mocht, dat hij, vooral negens den­

aard van zijn onderwerp, meerder werk van den vorm 

had de gemaakt: allerminst zal het verwijt hem kunnen 

treffen, dat hij zich niet genoeg aan den inhoud heeft 

laten gelegen liggen, of de taak, die hij op zich geno­

men had, niet ernstig genoeg heeft opgevat. 

Niemand kan beter dein ik den stueliearbeid beöordee-

ten en waar deer en, die er eloor den vroeggestorvene aan 

zijne Dissertatie is te koste gelegd; doen- welk een geest 

van naarstig en nauwkeurig onderzoek hij hij de bewer­

king is geleid ; met welk eene zorgvuldigheid ieder ge­

voelen en elke stelling, die hij te beöordeelen had, door 

hem werd gewikt en gewogen. Ongeloofelijk veel naspo­

ring en •moeite reeds heeft hij zich getroost om het dik­

werf aangehaalde geschrift van VAN HOVEN, dat zelden 

meer voorkomt, machtig te worden, en groot was zijne 

blijdschap, toen hij ten laatste hierin was geslaagd. Zoo 

dikwerf ik hem de aanwijzing van een Ig boekwerk deed, 

deit hij nog met vrucht zon kunnen raadplegen, haastte 

hij zich — indien het niet op onze Academische Bibli­

otheek voorhanden was — hel voor zijne eigene rekening 



V O O R R E D E .  XIX 

te ontbieden; en wie hel nu voltooide geschrift meer 

dan vluchtig doorbladert, zal zich spoedig kunnen over­

tuigen, mei welk eene gezette aandacht al de door 

hem gebruikte schrijvers ook door hem zijn bestudeerd 

geworden.  Menigeen moge de stri jdvraag of  aan MINÜ-

CIUS of aan TERTULLIAAN de prioriteit van leeftijd en 

alzoo de roem der oorspronkelijkheid is toekomende — 

welke een goed deel dezer Dissertatie inneemt — tame­

lijk koel en onverschillig laten: de pragmatische geschied­

schrijver van hel Apologetisme der Oud-Christelijke kerk 

zal haar geenszins zóo onbeduidend of ontbloot van be-

teekenis achten, en KLAASSE.N, na met hel verschil van 

gevoelen, dat hierover nog altijd onder de geleerden be­

staat, geheel bekend te zijn geworden, wijdde daaraan 

eene verhoogde opmerkzaamheid. Hij beschouwde en ont­

leedde haar in al hare deelen en van al hare zijden 

met zulk eene belangstelling, als of het hier eene der 

gewichtigste strijdvragen in de Dogmatiek of voor de 

Praktijk des christelijken levens gold. Wil men dit over­

dreven achten, men erkenne voor het minst, dat ook dit 

van des jongelings welenschappelijken zin, van zijne ge­

schiktheid lot grondig historisch onderzoek, van zijne 

liefde lol de waarheid op het voordeeligst getuigenis 

heeft afgelegd. Op dit punt vooral heeft hij zich dan 

ook op de lofwaardigste wijze van zijne taak gekweten. 

Mijzelven, die aanvankelijk hel tegenovergestelde gevoe­

len was toegedaan, heeft hij, bij de voortgezette toetsing 

der door hem aangevoerde bewijzen, aan het wankelen 

gebracht, en ten laatste geheel tot het door hem om­
helsde en verdedigde gevoelen doen overgaan. 

Lit dit oogpunt beschouwd, bezit deze Jlonograpliie vover 

MINUCIUS FELIX, als den eersten Apologeet des Christendoms 

in de Latijnsche kerk," in mijn oog althans, eene meer 



XX V O O R R E D E .  

dan ras voorbijgaande waarde; en het is mij, nu ik de 

pen na dit schrijven nederleg, eene weemoedig siree-

lende gedachte, dal de naam des jeugdigen schrijvers — 

al heeft hij kort op aarde geleefd — met dien des be­

roemden Redenaars eenigermate in verbinding is ge­

bracht , en in latere jaren door wie bij vernieuwing van 

den ïOclavius" eene gezette en ernstige studie maakt, 

nog met eere kan worden herdacht. 

VELP, 

26  Juni  1873 .  
B. T. H. 



I N L E I D I N G .  

Het doel, dat wij ons met liet schrijven van dit Aca­

demisch proefschrift hebben voorgesteld, is eene beschouwing 

te leveren over MAKCI'S MINÜCIÜS PELIX, den eersten ver­

dediger des Christendoms in het Westen, 

Aanleiding daartoe heeft ons gegeven, niet alleen de kennis­

making met het schoone, voortreffelijke en kernachtige pleidooi 

zelve , dat wij in het geschrift van MINÜCIÜS , getiteld Octavim , 

vinden, maar ook vooral het nog altijd bestaande verschil tus-

schen de geleerden, of SIARUÜS MIKUCIOS FELIX, dan wel of 

TEIITUI.T.IANÜS de eerste apologeet van het Westen is geweest. 

Scheen het ons nu toe, dat de schrijver van het genoemde 

en geroemde pleidooi eene afzonderlijke behandeling in alle 

opzigten overwaard was, niet minder geschikt achtten wij 

het om eens naauwkeurig en wat breedvoeriger dan het tot 

dusverre geschiedde, de nog altijd hangende quaestie te on­

derzoeken en te beproeven of wij, door eene critische be­

schouwing van de voornaamste argumenten voor en teyen, 

ook wat meer licht over dit duistere punt zouden kunnen 
verspreiden. 

1 



2 INLEIDING. 

Wij wenschen dan in het Eerste Hoofdstuk van ons 

proefschrift te handelen over MAECDS MINUCITJS PELIX zeiven, 

door het oog te vestigen op zijn leejtijd, zijn vaderland, 

zijn geslacht en zijn ambt-, in het Tweede Hoofdstuk wil­

len wij de aandacht bepalen bij het geschrift van MINUCIUS, 

door deii inhoud en de litterarische bijzonderheden en 

eigenaardigheden van den Octadus te ontvouwen; terwijl wij 

in het Derde Hoofdstuk MINUCIUS zullen beschouwen als 

verdediger des Christendoms, en hierbij zullen trachten de 

deugden en gebreken van zijne apologie in het licht te 

stellen. 
Vermelding verdient hier nog , dat het ons streven is geweest 

om zoo weinig mogelijk vreemde talen in den tekst op te 

nemen. Waar wij dus uit vreemde talen aanhalingen moes­

ten doen in den tekst, hebben wij deze, waar het maar 

eenigzins gevoegelijk kon plaats hebben, telkens in het 

Nederduitseh overgebragt. Voorts ineenen wij nog te moeten 

mededeelen, dat wij bij de geheele behandeling van den 

Octamus den tekst gevolgd hebben, dien Dr. LÜBKKIIT l) 

geeft, zoodat dus ook , bij elke verwijzing naar en bij elke 

aanhaling van plaatsen uit den Octarivs, de editie van 

LÜBKERT bedoeld en gebruikt is. 

1) Dr. J. II. B. LÜBKERT, „AI. Minudi ïelicis Octnvius sivc Dialogus 

Christiani et Ethnici disput antiuinLips ine. 1836. 



HOOFDSTUK I. 

M A R C U S  M I S U C I U S  F E L I X .  

§ 1.  LEEFTIJD VAN MINUCIUS FELIX.  

Over den tijtl, waarin MAKCÜS MINUCIUS FBLIX geleefd en 

geschreven lieeft, loopeii de meeningeu zeer uiteen. Som­

migen plaatsen liem in de tweede eeuw , anderen laten hem 

eerst in do derde eeuw optreden. Verschillende en verre 

uiteenloopende gevoelens zijn dienaangaande door de geleer­

den voorgedragen. Wij zullen in deze paragraaph een on­

derzoek instellen naar den juisten leeftijd van MINUCIÜS, daal­

de kennis hiervan onmisbaar is voor de bepaling, wanneer 

de apologetiek in het Westen een aanvang heeft genomen. 

De vraag, die wij thans te beantwoorden hebben, komt dan 

hoofdzakelijk hierop neder: „heeft MINUCIÜS vóór of na TER-

TULLIANÜS geleefd en geschreven?" Zij, die MINUCIUS na 

TERÏÜLLIANUS plaatsen, beweren daarmede, dat de apologetiek 

in het Westen ruim eene halve eeuw later dan in het Oosten 
begonnen is. 

In de eerste plaats zullen wij trachten den stand onzer 

quaestie in het licht te stellen, door een historisch overzigt 

te geven van het oordeel der verschillende geleerden over 

den leeftijd van MINUCIUS : daarna zullen wij op uit- en 

1* 



4 LEEFTIJD VAN MINUCIUS. 

inwendige gronden het door ons voov te dragen gevoelen 

verdedigen. 

I. Historisch ovcrziyt van het oordeel der verschillende 

geleerden over den leeftijd van MINUCIÜS. 

De eerste, die over den leeftijd van MINUOIUS een oordeel 

heeft uitgesproken, is SABELLICÜS . Deze beweert, maar zon­

der bewijzen aan te halen, dat MIXUCIUS te Rome leefde, 

toen URBAMUS aldaar bisschop was, dat is ten tijde van 

ALEXANDER SEVERÜS. 1) BALDÜINÜS s) meent, dat onze apo-

ln£»eet wat later moet geleefd hebben , terwijl THITHEHIUS , 

JOH. WOWERÜS, DAN'. HEINSLT's en vele anderen met SABEL­

LICÜS gelooven, dat MiNUCirs geplaatst moet worden onder 

ALEXANDER SBVEKDS. 3) 

J OA. LABBEUS brengt den bloeitijd van MIKUCIUS tot het 

jaar ISO4), TENNEMAN tot het jaar 202 '•). ANDREAS 

RIVETUS tot het jaar 211, CAVE tot het jaar 220, JAC. 

GTJTHURIÜS tot de eeuw van NIGCLKTIANRS circa 2SS. ") 

D ODWELL en BLONDEL opperden het, eerst, het denkbeeld, 

dat MINÜCIUS behoorde tot den tijd van FROVRO, die in 

den Octaoius vermeld wordt en in het midden der tweede 

eeuw leefde. T) 

1) „Disscrtatio FK.VNCISCI UALUI IM in M. Minucii Felicis Octavium" (te vin­

den in: ,M. MJH. Fel. Octavius, cx iterala rccensione .Toannis Davisii. cuiu 

ejusdem animndvevsionibns ac notis inlcgiMS, De?. Heraltli Nie. Kigaliii 

u ec nou select is aliorum." Cantabrigiac 1722, p. 2). 

2) Hetzelfde werk t. a. p. 
3) FR. TIL. «T. H. FIL. WITHOF, „Conjectum de Caeeilio Minucii Felicis" (te 

vinden in ; „Opuscnlo philologica. historie» . tlicologica," Lingae 177«. |>. 300)-

4) Hetzelfde werk t. a. p. 
5) H. MEIER, „Commeutatio de Minueio Felice." Turici 1824, p. 0. 

6) WITHOF, 1. c. p. 290. 

7) JOH. DAN. AB HOVEN, „Epistola ad virum amplissimum et consultissimum 

Gerhardnm Meermann" (te vinden in; LINDNER'S tweede editie van den Octa­

oius. Lougosalissae 1773. p. 291 in Noot 1). 



LEEFTIJD VAK MINUCITJS, 5 

JOH. UAN. AB HOVEN (van Hoven) heeft het denkbeeld 

van laatstgenoemden verder ontwikkeld en met bewijzen ge­

staafd. ') Ook DALLAEUS is vau oordeel, dat MINUCICS een tijd­

genoot geweest is van moNTO, die in 143 tot consul verkozen 

is. BAYLE heeft dezen trachten te weerleggen niet de be­

wering, dat die plaats in den Octaoius, waar van FUONTO 

gesproken wordt, niet bewijst dat CAECILIUS en EKONTO tijd-

genooleu geweest zijn, maar alleen te kennen geeft, dat 

beiden gesproten waren uit het zelfde geslacht der Numi-

diërs. 2J 

Aan het gevoelen van VAN HOVEN sloten zich nog aan 

OELRICH en RÖSSLELL. :!) 

TZSCHIUNEU had het gevoelen van VAN HOVEN ten sterkste 

bestreden. Hij nam aan , dat MINUCIUS na IEKTULI.IANUS 

geleefd, diens Apologeticus voor oogen gehad en bij het 

bewerken zijner apologie gebruikt heeft, I) Later is TZSCHIR-

NEIF, van deze meening teruggekomen. Op vier inwendige 

gronden verklaarde hij toen, dat de Octavius behoort tot den 

tijd van den keizer MAHOUS AÜUELIUS. 5) 

H. MEIER heeft met vijf gronden het gevoelen van VAN 

HOVEN trachten te versterken. 6) 

DK IIUKALTO poogt niet negen arguiiientcn aan te too-

nen, dat MINUCIUS vóór TERTULHANIIS geleefd cn geschreven 

heeft. Hij vindt liet meest waarschijnlijke gevoelen dat 

van VAN HOVEN 1) 

1) Epistola etc. bij LINDSEU. 

2 )  MEIER ,  1 .  c . ,  p .  7 .  

3) G. H. VAX SEKDEN, „Verdediging vuu bijh. en opcnVjPI. 11.[Sl. J. Gro­

ningen 1831. p. 300. N0. 331. 

4) H. G. TzscHiRNEB, „Geseh. d. Apulog." Th. 1. 'Leipzig 1805. p.: 277. 

5) H. G. TZSCHULNER, „Der Fall des Heidenthums," Bd. I. Leipzig 1829. p. 219. 

f i )  1 .  c . ,  p .  7 ,  8  e n  9 .  

7) „Commentjitio de M. Min. Fel. aetate sive etc." (tc^vindcn in; DE 

MURALTO'S editie van den Octavius, Turici 1830, p. 16 en 17). 



6 LEEFTIJD VAN MINtJCIUS, 

L ÜBKEBT is van oordeel, dat MINUCIUS zijne apologie ge-

schreven heeft na den Apologeticus van TERTULLIANUS , maai1 

vóór het boek van CYPWANUS de iclolorum vanitate en wel 

onder ALEXANDE» SEVEIIÜS. !) 

Aran de geleerden uit onze eeuw, die den Outaoius van 

MINUCIUS na den Apologeticus van ÏERTULI.IANUS stellen, noe­

men wij hier nog: F. W GOLDWUZER -), w. s. ÏKIIFFEL 3), K. 

K. HAGENBACH 4)  ,  MAXGOLU 5)  ,  Flt lEÜIUCH UEBEIIWEG ")  ,  Fit .  

CUB. BAUii '?).  . i .  ALLEivEii s),  u. H. H. TUSSEN '.)) enz.; terwijl 

de volgende geleerden uit onze eeuw de prioriteit aan MINUCIUS 

toekennen; MIEBUHR, RUSSWURM, BERNIIARDY |0), G. H. VAN 

SBNDEN 1  ' ) ,  NEAXDER 1 2) ,  GIliSELER, KESTNER l 3) ,  KARL IIASE 1  •) ,  

1) „M. MIX. FEL., Oct." Leipzig 1836. Einleitung, p. 2—5. 

2) „Patrologie verbundeu mit Patristik." Bd. 1. Nürnbcrg 1S34. p. 126. 

3) Artikel in AUGUST PAULY'S llcal-Encycl. Bd. V. p. 81. 

4) „De ontwikkelingsgesch. der Chr. leerstukken" uit het Hoogd. vertatdd 

door Dr. A. 1'IERSON. Utrecht 1859. p. 53. N0. 6. 

5) Artikel in HEUZOG'S lleal-Encycl. Bd. IX. p. 543. 

6) „Grundriss der Gesch. der Philosophic der patristischen Zcit." Berlin 

1864. p. 62. 

7) „Vorlcsuiigcn über die chvistliclic Dogmcngesch." Erst«T  Abschnitt. Leip­

zig 1865. p. 267. 

8) „Octavins des MINUCIUS FELIX, in 's Deutsche übersctzt." Trier 1865. 

V o r w o r t .  p .  I I .  

9) „Eene verdediging des Christendoms uit het begin der derde eeuw" (te 

vinden in het tweemaandelijksch Tijdschrift Geloof en Vrijheid. 3® Jaarg. 

1® All. Rett. 1869. p. 4). 

10) ADOLF EBEIIT „TKRTI LLIAX'S Verhiiltuiss zu Mixucius FELIX." Leipzig 

1868. p. 5. 

11) „Verdediging van bijb. en openb." 1)1. II. St. I. p. 360. 

12) „Gesch. der chr. Godsd. en Kerk." Uit het Hoogd. vertaald door \v. c. 

MAUVE. Rott. 1850. Dl. II. p. 438. 

13) GIESELER, „Lehrbueh der Kirehengeschichte." Bd. I. Abth. 1. 4E Aull. 

Bonn 1844. p. 207 en 208, en 207 iu Noot. 

14) „Geschiedenis der Kerk." Uit het Hoogd. vertaald door VAN DER KULK. 

ütr. 1861. p. 58 in de aant. 



LEEFTIJD VAN MtNUCIUS,  7 

W K. POOLMAN I), A. PIEUSON 2) , ADÜLF EBEUT 3), JOHANNES 

ALZOG 4) euz. 

II. Uitwend'aje getuigen voor den leeftijd van ÏUNUCIUS. 

Over de waarde der uitwendige getuigeu ter bepaling van 

den tijd, wiwrin MINUCIUS als apologeet is opgetreden, wordt 

verscliillend geoordeeld. Verreweg de meeste geleerden (te 

velen om op te noemen) meenen, dat men volgens uitwendige 

getuigen JUNUCIÜS later moet plaatsen dan TERTULLIANUS; 

anderen, zooals TZSCHIÜN'EU 5), houden het er voor, dat men 

volgens de uitwendige getuigen den leeftijd van MINUCIUS 

niet kan bepalen, terwijl weer anderen, als DE MCRALÏO f1), 

van oordeel zijn , dat men volgens de uitwendige getuigeu 

de prioriteit aan MINUCIUS moet toekennen 

Wij zullen thans zien, welk gevoelen het meest waar-

1) „Octavius" ceu zomcruiiddag aan het strand van Ostia (te vhuleu in 

het Xerkhist. jaarboekje, uitgegeven door de vereeniging tot beoefening van 

ile geschiedenis der Chr. Kerk in Nederland onder leiding van w. MOLL 

hoogl. te Amsterdam. Nicnwe Reeks. lc Jaarg. 1864. p. 25). 

2) „Gesch. van het 1{. Catliolicisme tot op hel concilie van Treutc"1868 

p. 278. PIERSON behandelt hier den Octavius van MINUCIUS na den brief aan 

DIOGNETUS en zegt dan van onze apologie: „van onzekere, maar in elk geval 

eenigzins latere, dagleekening is het in Ciccroniaanschen trant gestelde gesprek 

tusscheu een heiden cu een christen, getiteld Octavius van MINUCIUS FELIX. 

^let betrekking tot den ouderdom van den brief aan DIOGNETUS schrijft 

PIERSON in hetzelfde werk p. 276: „het ligt voor de hand na de apologeti­

sche schriften van JUSTIN us den brief aan DIOGNETUS te behandelen, die hem 

lang toegeschreven is en die naar onze meening evenzeer tot de eerste helft 

der tweede eeuw behoort." PIERSON stelt dus, zoo hij niet geoordeeld moet 

worden, de zaak in het midden te hebben willen laten, naar ons inzien, 

MINUCIUS vóór TERTULLIANUS, zonder evenwel den juist en tijd van MINUCIUS 

optreden te bepalen. 

3) „TERTULLIAN'S Verhaltniss etc." 

4) „Grundriss der Patrologie etc." Freiburg in Brcisgau 1860. p. 140. 

5) „Der Fall des Heidenth." Bd. I. p. 219. 

6) 1. e. p. 13. 



8 LEEFTIJD VAN MIMCIUS.  

schijiilijke is. Als eerste uitwendige getuige voor den tijd, 

waarin onze apologeet geleefd heeft, wordt gewoonlijk aan­

gehaald HlEaONYMüS. In zijn' catal. cir. ilhistr. c. 58 zegt 

deze van lUNL'Cius : „MINUCU S FEMX Romae insignis causidi-

cus, scripsit dinlogum Christiani et Ethnioi disputantium, 

qui Octanus inscribitur," terwijl HIEKONYMÜS reeds i;i c. ó-'S 

van denzelfden catalogus over TEKIUT.I.IANI'S handelt, als hij 

schrijft: ,/TEKTÜLLIANÜS presbyter nunc demum primus post 

VICTOEEM et APPOLLONIUM Latiuorum ponitnr." 

HIERONYJIÜS behandelt dus in dezen catalogus TERTOLLIANUS 

vóór maar CYPKEAKIIS na msccius, waaruit velen hebben op­

gemaakt, dat de leeftijd van SIINUCIUS moet geplaatst worden 

in het tijdvak, dat ligt tusschen TKITTIILLIANUS en CYPHIANUS. 

LÜBKEIIT, die met een zeer groot aantal geleerden ook dit 

gevoelen toegedaan is, beweert nu, dat JIIERONYMTS de drie 

genoemde apologeten hier ooyenschijnlijk naar tijdsorde wil 

aanvoeren '). 

Wij kunnen in dit gevoelen van LIIBKEIIT e. a. geenszins 

deelen, maar meenen te moeten opmerken, dat de oogen 

van LÜBKEIIT zich hier door den schijn hebben laten bedrie­

gen, zooals wij thans zullen aantoonen. Wel noemt HIEKO­

NYMÜS onzen apologeet eerst na TERTIILLIANÜS, maar vóór CYPRI-

ANUS, maar de vraag rijst als van zelve op, of onze kerkvader 

bij die opgave in zijn' catalogus de chronologische orde 

volgt. Het is niet moeijelijk, bij eene naauwkeurige beschou­

wing van den catalogus, ons van het tegendeel te overtuigen. 

Immers, zooals DE MUEALTO -) te regt aanwijst, wordt in den 

catalogus van HIKRONYMUS, PAPIAS ook na POLYCAHPUS opge­

noemd; IRENAEUS, die geleefd heeft onder COMMODTJS, na 

VICTOR, die eerst moet geplaatst worden onder SBVEKUS ; RHO-

1) a. a. O. p. 2. 

2) 1. c. p. 13. 



LEEFTIJD VAN MINTCIFS. 9 

don ' , een tijdgenoot van commodüs  en skverüs , na pantaenus ,  

die onder skvkrus en cauacalla beroemd is geweest; jiii,-

ï iauüs, die gewoonlijk geplaatst wordt in den tijd van m. 

antoninus  en commouus ,  na c lemkns  a lexandi i incs ;  IIKitA-

o l i ï i i s ,  MAXiMus en candiuus ,  die geleefd lieblien onder ooj i -

modus  en skveuus  ,  na t i iko imi i i .ds  ,  bacc i iyeus  en polvc i ia -

tes , die alleen onder de regering van skveiu s  zijn opge­

treden Zóó worden ook de chronograplien . ip ion ,  sex tuh  ,  

ababianus en judas in dezen cataLoijus later aangehaald ; ja 

hierünymds let in zijn' cataloyus zóó weinig op de chrono­

logische orde, dat hij,  zooals ebhr t  ' )  opmerkt, antonius  

op diens eigen biograapli athanasius laat volgen. 

Op eene andere plaats, waar hieko.wmus melding maakt 

van .minuciüs ,  lezen wij: „Taceo de latinis scriptoribus, tk i i -

TDLUANO, CYPKIA.NO,  MINUOIO, VlOrORINO ,  LACTANTIO ,  I I ILA-

iiio 2) " Hier noemt nu i i iei ionymus onzen apologeet na 

TEBTULLIANUS 611 OYPIUANUS ,  VülgeilS EÜBKKUT 3) omdat CY-

PlHANrs als bisschop en martelaar meer bekend en beroemd 

was dan minucius .  

Wij vinden deze iiieening van lübkk. i i t  zeer willekeurig 

en ongegrond. Met evenvee! regt zouden wij kunnen sti l­

len, dat i i iei ionymus in zijn' catalogus dezelfde methode volgt, 

als hier in zijne apoloijia ad Pammachium en t e i i tu i . l i a .nus  

vóór minucius  en dezen vóór cypwanus  noemt, omdat t e i i -

ïcl l ianus als apologeet meer bekend en beroemd was dan 

minucius en deze als apologeet meer dan cyprianus. Maar, 

bij nadere beschouwing, baat ook deze plaats van i i i e i iony­

mus  ons niet tot bepaling van den leeftijd van minucius .  

Want ook hier wordt geen acht geslagen op de chronolo-

1) a. u. O. ctc. p. 4. 

2) Apologia ad Pammachium pro libris suis adv. Jovhiiauum cp. XLVI11* 
3) a. a. O. p. 2. 



10 LEEFTIJD VAN MISUCIÜS.  

gische orde. Immers VIOTORINÜS wordt hier aangehaald vóór 

LAOTANTK'S, terwijl ook TKEOPHUASTLLS hier vóór XENÜPHON 

en ARISTÜTELES wordt opgenoemd ')• Op gelijke wijze ver-

verwaarloost )iiKRO>YiSius de tijdsorde op de beide andere 

plaatsen, waar onze kerkvader van MINUCIÜS spreekt. 

In zijne epistola ad Magnum LXX schrijft IUEKONV.MUS : 

,/MINUCIUS i'hi.ix, causidicus Rouiani fori, in libro cui ti-

tulus Octarius ost, et in altero contra Mathematicos, si 

tarnen inscriptio non mentitur auctorem, quid gentilium 

scripturarum dimisit intaetnm?" HIEKONYMUS plaatst liier 

wederom TliitïüLLiANCfs vóór MINUCIUS, maar ook AiiNoiiins 

en LACTANTIUS vóór 0YPUIANU5 EIL OTTLGENES vóór MIT/riA DES 

Ook in het Epitaph. Nepntiani ep. LX van HIEKONYMUS 

zien wij zeer duidelijk onze bewering bewaarheid. Immers 

daar lezen wij: ,/Tllud , aiebat, TERTOLLIANI , istud CTPRIANI, 

LLOC LAOTANTII, illud HILA1UI est. Sic MINUC1ÜS FELIX, ita 

viCTOillNUS, in hnno modnm est looutns ARNOBIÜS."' Ook 

hier wordt wel TEUTULLIAXUS vóór MINUCIUS genoemd , maar 

ook CYP1UANUS, LACI'ANTIUS Oil HILARIUS. 3) 

Als tweeden uitwendigen getuige noemt LÜBKEHT I) BUCHE-

UIUS, omdat deze bisschop MINUCIUS vóór CYPRIANUS stelt, 

als hij schrijft: „Et quando clarissimos facundia, FIRMIANUM , 

MINUC1UM, CYPUIANUM, HILARIUM, JOHAXNEM, AMBROSIUM 

ex illo volnmine numerositatis evolvam." 5) Maar ook EU-

CHERIUS rangschikt de schrijvers niet naar den tijd, waarin 

zij geleefd hebben, want LACTANÏIUS vermeldt hij vóór MI­

NUCIUS. F') 

1) J)E MI RAl.TO, 1. c. p. jl-t. 

2) Hetzelfde werk t. a. p. 

3) Hetzelfde werk t. a. p. 

4) a. a. O. p. 2. 

5) Ad Valerian, p. 51. Bibl. P.P. V. p. 771. 

6) DK MURALTO, 1. e. p. 14. 



LEEPTIJD VAK MINVCIIS. 11 

Thans volgt als uitwendig getuige LACTANTIDS, die door 

LÜBKEIIT in het geheel niet ivordt vermeld en die, naar ons 

inzien, toch een zeer belangrijk getuige is, vooreerst om­

dat hij nog ouder is dan H IERONVMI.'S en EUCHBRIDS , en len 

anderen omdat HIKUONÏMES in zijn' cataloyns een beroei) doet 

op I.ACTANTIUS en verklaart, dal hij het zijne uit I.ACTANTIUS 

heeft geput. ') 

LACTANTIUS vermeldt MINUCIUS onder de eersten, dio in 

de Latijnsche taul de zaak van liet christendoin hebben bepleit 

en geeft dan achtereenvolgens oj) TERÏÜI.HAXUS en CYPUIA-

NUS. 2) 

Dat nu deze getuige meiommllekeuruj MINUCIUS eerst noemt 

en dan TEIITULUAXUS, maar met een bepaald doel, omdat na­

melijk MINUCIUS, volgens hem, de prioriteit verdient, blijkt 

ons voldoende, wanneer wij nog eene andere plaats bij I.AC-

TAÜTIUS vergelijken, waar onze apologeet door hein aldus 

wordt aangehaald: „MIXUCIUS PELIX in eo libro, qui Octa-

vius inscribitur, sic argumeutatus est: SATUKNU.M cum fu-

gatus esset a lilio, in Italiamque venisset" etc. Opmerke­

lijk is het nu, dat TEIITCLLIAINOS, zooals wij later breeder 

zullen aanwijzen, juist overeenkomt niet MINUCIUS in zijne 

beschouwing en beschrijving van SATUBNUS. En die over-

eenstemming is zelfs zóó groot, dat TZSOHIRSER en later 

LÜBKERÏ '•>) onder anderen ook deze plaats van .MINUCIUS aan­

halen, om te bewijzen dat onze apologeet, bij het bewerken 

van zijn' dialoog, den Apologelicus van TEUTULI.IANUS moet ge­

bruikt hebben en dus na TEKTULLIANUS geleefd en geschreven 

heeft. Wij houden het er wel voor, dat men uit de groote 

1) VAN HOVEN 1. C. |J 310. 
2) DE MI KALTO, 1. C. 1). 15. 
3) „lustitutioncs Divinae." Lib. i. <•. 11. 
4) „Gesth. cl. Apolog." ctc. p. 27J in Noot 92. 
5) a. a. O. p. 3. 



12 XiBEFTI.ID VAN MIKUCIUS. 

overeenstemniiiig, die zich zelfs uitstrekt tot het bezigen van 

dezelfde woorden, nooil vendig moet besluiten, dat hier de eeue 

schrijver den anderen heeft gebruikt, maar dan is de vraag 

aan de orde, wie van de beide schrijvers oorspronkelijk is. 

Zooals wij boven konden zien, erkent LAOTANTIOS hier MINU-

oius voorden schrijver van deze argumentatie. Een duidelijk 

voor ons afdoend bewijs dat, volgens LAOTANTIIJS, de Octavius 

oorspronkelijk en (lus ouder is dan de Apoloyeticus ; want wave 

dat niet de ineening gefeest van LVCTANTIÜS, dan zon hij 

niet MINUCIÜS, maar bepaald TKRTUIXIANUS moeten genoemd 

hebben als den schrijver van de bekende argumentatie. 

I)e bewering van EIOALTIUS e. a. dat namelijk LACTANTIÜS 

den Apoloyeiious van TEKTULLIANUS niet gelezen had, toen 

hij zijne Imlitutiones schreef, is duidelijk weerlegd door 

DAVisms 1) en VAN HOVEN -). Te regt toch herinneren deze 

geleerden, dat I.ACTANTIUS niet alleen TKRÏUI.I.UNUS met 

name noemt onder de verdedigers des Christendoms, maar 

dat hij zelfs in zijne Instüutiones (Y. i, I. 23) duidelijk den 

Apoloyetiuus van THRTCLLIANUS aanhaalt en op dit werk het 

oog heeft. Wij aarzelen daarom niet, op grond van het on­

dubbelzinnig getuigenis van LACTANTIÜS, MiNucins testellen 

vóór TKUTULI.IANUS en te beweren, dat onze apologeet zijn' 

Octanus vóór den -Jpoloijelieus heeft geschreven. 

Dat velen zich niet door dit ondubbelzinnig getuigenis 

van LACTANTIÜS willen laten overtuigen, verklaren wij uit het 

autoriteitsgeloof, waardoor zij nog altijd te zeer beheerscht 

worden. Wij zijn het in dit opzigt geheel eens met de be­

wering van j jnii i i ï  3), dat namelijk volgens de gewone regels 

der critiek deze beide plaatsen van LACTANTIÜS voor de prio­

riteit van MINUCIÜS reeds voldoende zouden gesproken hebben. 

1) DE MUBATJTO, 1. C. |1. 15. 

2) 1. c. p. 310 en 311. 

3) a. a. O. p. 4. 



LUEFTIJD VAK MINUCIUS. 13 

zoo niet liet autoriteitsgeloof verhinderde, genoegzame kracht 

van bewijs hieraan toe te kennen. Immers «hoe hooger liet 

aanzien van HIERONYMUS boven dat van I.ACTANTIDS was, des 

te zwaarder woog ook zijne meening." Maar. zonals wij boven ') 

hebben in het licht gesteld, HIEHONYMUS heeft n zijne schrif­

ten nooit een gevoelen uitgesproken aangaande den leeftijd 

van MINUOIUS , zoodat ook bet beroep op het meerdere aan­

zien van HTEKONYMÜS, van den kant van het autoriteitsgeloof, 

noodwendig moet vervallen. 

Ten slotte vermelden wij nog met EBERT 3) als uitwen-

digen getuige CYPUIAKTJS in diens werk de klolorum ranitate; 

welk getuigenis, naar ons gevoelen, zeer krachtig de prioriteit 

van MINTJCITJS handhaaft. Genoemd werk van CYPRIAXUS is, 

zooals MANGOLD 3) opmerkt, in zijne vijf eerste capita bijna 

woordelijk uit den Ociavms overgenomen, voornamelijk uit c. 

20—28, terwijl de drie andete hoofdstukken uit het 21c 

caput van den ontleend zijn. CYPHIANUS was nu, 

zooals KFIITZ 4) zegt „door de schriften van TEMEIXIAÏÏUS ge­

vormd" en zooals EBBKT 5) schrijft „de getrouwste leerling, 

navolger, ja nabootser van ÏEIITUEUAM'S." liet dezen w as 

CY'PIÏIANUS ten hoogste ingenomen, hetgeen EBEIIT bewijst 

niet een beroep op HIERO^YMÜS ile viris illmtribus c. 67 en 

op de werken van CYPRIAM'S zeiven, van welke werken het 

geschrift de hono patientiae, volgens EBEHT, niets anders is 

dan een excerpt (Abklatsch) \aii het gelijknamige geschrift 

van TKRTULI.IAKÜS. „Wanneer nu zulk een schrijver," zegt 

EBEHT, „in een werk zijn'magister, zooals hij zelf TEKTULIJANÜS 

pleegt Ie noemen, nalaat te volgen, om in plaats van hem 

1) Zie p. S. 9 Ctt 10. 

2) ii. n. O. j). ü. 
3) HKHZOG'S lieal-Encyd. etc. BA. IX. p, 543. 
4) „Beknopt leerboek der Kerkgesch." L'tr. 1857. p. 40. 

5 ) a .  O .  p. 0 .  



14 LEEFTIJD TAK MINÜCIUS. 

een' anderen schrijver te copieeren eu zelfs in zulke gedeelten 

en plaatsen , waar een van beiden den anderen tot voor­

beeld moet gediend hebben, zoo spreekt dit (verschijnsel) 

toch zeer tegen (de meening), dat daar de magister het origi­

neel geweest is, en dit te meer, daar aan CYPEIANÜS het 

werk van TERTDLLIANUS naast dat van MINUCIUS voor oogen 

lag, terwijl hij immers aan het slot van zijn boekje, daar waar 

TERTÜLLIANÜS zijn' eigenen weg gaat, dezen weder volgt." 

Wij onderschrijven volgaarne dit betoog van EBEUT eu mee-

nen ook, dat bovengenoemd verschijnsel alleen kan verklaard 

worden door aan te nemen, dat OÏPBIANUS den Octavius als 

een oorspronkelijk werk beschouwd en den Apologetiem voor 

eene navolging van den Octavius gehouden heeft. 

Ons resultaat is het volgende: 

1°. De vermeldingen aangaande MINUCIUS bij HIERONYMUS 

en EUCHEIUUS bevatten geene getuigenissen aangaande den 

leeftijd van onzen apologeet, daar bij beiden de chronologische 

orde niet wordt in acht genomen. 

Z". Alleen LACTANTIUS en CYPIUANUS kunnen ons als uit­

wendige getuigen dienen. 

•3°. Op grond van deze twee getuigen meenen wij tc moe­

ten vaststellen, dat MINUCIUS vóór den Apologeticus van TEII-

TULLIANUS zijn' Octavius heeft geschreven. 

I I I .  I n w e n d i g e  g e t u i g e n i s s e n  v o o r  d e n  l e e f t i j d  v a n  MINUCIUS. 

De gewigtigste bedenking, die op inwendige gronden 

gewoonlijk tegen de prioriteit van MINUCIUS wordt aangevoerd, 

is deze, dat er eene zóó groote overeenstemming en gelijk­

heid tusschen den Octavius van MINUCIUS en den Apologeticus 

van TERTÜLLIANÜS bestaat, dat het meer dan waarschijnlijk 

is, dat de eene schrijver den anderen gekend en bij het 

vervaardigen van zijn geschrift gebruikt heeft. 



LEEFTIJD VAN MINÜCll iS .  15 

Deze bedenking is geopperd dor TZSCHIRNER 1) en o. a. 

overgenomen door LÜBKERT 2). RUSSWDRM : i) heeft <le beden­

king van TzscuiRNER trachten te oiitzenuwen door de op­

merking, dat de overeenstemming tusscliiiii TEH.TULLIA.NUS en 

Jiiïiuoius, in de mededeeling en weerlegging van zekere verwij­

ten, niets anders bewijst, dan dat de heidenen in hunne beden­

kingen overeenstemden. Maar zeer te regt heeft LÜBKERT I) 

hiertegen herinnerd , dat de overeenstemming zich niet beperkt 

tot die verwijten alleen en dat door de opmerking van 

RUSSWLRM de, dikwijls woordelijke overeenstemming niet kan 

verklaard worden; welke woordelijke overeenstemming, vol­

gens LÜBKERT, en ook naar ons oordeel, tevens de meening 

van UEIEU 6) vernietigt, dut nl. beide schrijvers elk voor 

zich zoudeu geput hebben uit grieksche bronnen eu wel uit 

de apologie van JTJSTINUS MARTYR. 

Ook wij vinden met TZSCHIRNER e. a. de overeenstemming 

en gelijkheid tusschen den Outamus en den Apologeticüs zuci 

groot, dat wij ook met den zoo even genoemden geleerde 

stellen; een van beide schriften is eene navolgmy; van het 

andere. De opmerking van MEIER, dat men uit de over­

eenstemming van twee of drie plaatsen niet terstond mag 

denken aan navolging f'), achten wij genoegzaam weerlegd 

door het feit, dat de overeenstemming zich niet bepaalt tol 

twee of drie plaatsen, maar dat navolging op tal van plaatsen 

aan te wijzen is , zooals EBERT ') dan ook werkelijk gedaan 

heeft. 

1) „Gesch. der Apolog." p. 277. 

2) a. n. O. p. 2. 

3) Hetzelfde werk p. 2 en 3. 

4) n. a. O. p. 2 en 3. 

5) 1. e. p. 10 en 11. 

6) MEIER 1.  e .  p .  10. 

7) a. a. O. p. 34- en verv. 



16 LF.RFTMD A AN MIKUC1US. 

ïzscHiR>i: • J) meent nr, dat het veel waarschijnlijker is, 

dat jiiNDCius navolger is van TEUTULLIANUS dan omgekeerd, 

omdat deiie „de origineelste onder al de schrijvers der In-

tijnsohe kerk" als zoodanig niet ligtelijk een' anderen volgen 

zou, terwijl MINUCIUS ,/wel is waar een aangenaam, maar 

zeker geen origineel schrijver is." LÜBKJÜIT -) is liet hier­

mede geheel eens en voert nog, tot bevestiging van het 

laatste, aan dat MINUCIUS zeer veel geput heeft uit VIRGI-

MUS, SËNKCA e. a. en dat hij soms woordelijk CICBRO volgt. 

Wij geven gaarne aan TZSCUIBNER en UIBKHKÏ toe , dat 

MINUCIUS gebruik liéeft gemaakt van den arbeid van anderen, 

en wel van CICERO, VIIIGILIÜS, SENEGA e. a. , maar ditzelfde 

heeft ook TERTULI.IANUS gedaan. Immers, zooals EBERT 3) 

teregt in voorbeelden aanwijst, zijn c. 2—-4van don xipolo-

yetivus geschreven met het oog op de eerste \pologie van 

JUSTINIJS MARTYR; ja «at nog sterker is, TKRTULI.IANUS aar­

zelde zelfs niet de werken van anderen te copieeren, zooals 

zijn geschrift adv. Valentianos bewijst, dat volgens SISM-

LKR 4) niets anders is dan eene vrije vertaling van het le hoek 

van IRKNAEUS. fn liet gebruik maken van de schriften van 

anderen staan dus MINUCIUS en TEIITULT.IANÜS gelijk , znodat 

dit niet als bezwaar tegen de prioriteit van MINUCIUS kan 

gelden. 

De tweede grond, waarop TZSOHIRNER onzen apologeet voor 

navolger heeft gehouden . is deze, dat het geschrift van MINU­

CIUS in alle opzigten de kenmerken draagt, vervaardigd te zijn 

door iemand, die „niet huurpaarden kon werken (mit Muse 

arbeiten), alles behoorlijk ordenen en in een bekoorlijk gewaad 

kon kleeden", terwijl de ApoLogeticxis meer van zich het ge-

1) „Gescli. der Apolog." p. 278. 

2) a. a. O. p. 3. 

3) a. a. O. p, 01 eu 62. 

4) EBKUT a. a. O. p. (i3 



LEEFTIJD VAN MISTTCirs. 17 

tuigeiiis aflegt, dat hij //gevorderd door de behoeften van 

den tijd, snel en zonder lange voorbereiding" opgesteld is. 

/,Is het nu wel waarschijnlijk", vraagt TZSCIIIJINEK, „dat een 

schrijver, die schrijft om de behoeften van het oogenblik 

te bevredigen, de hevigheid van eene tegenwoordige ver-

volging te verzachten, en zijn eigen hart lucht te geven — 

is het wel waarschijnlijk, dat zich zulk een schrijver veel om 

den arbeid van anderen bekommert? Veel geloofelijker is 

het daarentegen, dat een schrijver, die zóó met huurpnar-

den werkte (mit Muse arbeitete), dat hij aan zijn werk 

een kunstigen vorm kon geven, raadpleegde hetgeen vóór 

hem door andere schrijvers gewerkt was." ') 

Ook dit argument van TZSCHIRNER mist, naar ons inzien, 

alle kracht van bewijs Want dat MINUCIUS goed met huur­

paarden kon werken, bewijst niets ten voordeele van TZSCHIR-

NËR, daar, zoo als wij zoo even gezien hebben, TKRTÜLLIANÜS 

dit evenzeer vennogt. Bovendien zullen zij, die de priori­

teit aan ïEHTür,i.iANüs toeschrijven, moeten erkennen, dat 

deze kerkvader ook veel omniddelijk aan CICERO heeft ont­

leend. Zóó bewijst ook het feit dat MINUCIUS alles behoorlijk 

wist te ordenen, etc. alleen, dat hij meer dan TERTULLIANUS 

meester was van do dispositie der stof en van den vorm, 

en sluit geenszins in, dat hij daarom eerder dan TERÏÜLMANUS 

de schriften van anderen moet geraadpleegd hebben. Even­

zeer moeten wij alle bewijskracht ontzeggen aan de opmer­

king van TZSCHIRXER, dat nl. de Apologeticus de kenmer­

ken draagt van „gevorderd te zijn door de behoeften van 

den tijd" etc. en dat het daarom niet waarschijnlijk is, 

dat TKRTULLIANUS zich veel om den arbeid van anderen heeft 

bekommerd. Want, zooals EBERT -) te regt aanmerkt, kon 

1) „Geseb. der Apolog." p.  279. 

2) a. a. O. p. 61. 

2  



18 LEEFTIJD TAN MISUCIÜS. 

vooreerst de Octavinx reeds lang aan TERTITLLTANOS bekend 

zijn en is ieu anderen het geschrift van JtiNUCiüS zóó klein, 

dat TKRTÜLLIANUS zonder veel moeite zich zeer spoedig op 

de hoogte van dit werkje kon gesteld hebben. 

Wij schromen niet voor liet gevoelen uit te komen . dat 

het ons bepaald onaannemelijk voorkomt, dat MINUCIUS na­

volger zoude zijn van TEUTUIXIANÜS en wel: 

1°. omdat wij het al zeer onwaarschijnlijk vinden, dat 

MINUCIUS , die bij het bewerken van zijn' Octavius zich het 

geschrift van CICERO de natura deorum geheel ten voorbeeld 

heeft gesteld, zooals EBERT 1) aantoont, te gelijk in het­

zelfde boek het werk van TBRT(ILLIAHUS gaat volgen en wel 

zoodanig, dat de sporen van beide onmerkbaar geheel in 

elkander loopcn. 

3". omdat wij het evenzeer onwaarschijnlijk achten, dat 

MINUCIUS een weinig later op dezelfde plaats en met de­

zelfde woorden hetzelfde zou gaan vertellen, hetgeen ÏER-

TIILLIANUS een weinig te voren veel uitvoeriger en vollediger 

reeds gezegd had, zonder daarbij de bron te noemen, waaruit 

hij had geput. -') Wil men nu hiertegen inbrengen, dat, in­

dien men TEHTULLIANUS voor navolger houdt, het even on­

verklaarbaar is, waaro/n deze geen melding maakt van zijne 

bron, dan merken wij met VAN HOVEN 3) op, dat dit in 

TEIITULLIANUS eeuigzins kan verontschuldigd worden. Immers 

deze heeft in zijn' Apologeticus veel meerdere en nieuwere 

zaken besproken , waarvan MINÜCIOS met geen enkel woord 

spreekt. Bovendien kan de groote vlugtigheid, waarmede 

TKRTULLlANtis zijn werk heeft geschreven , ook eenigzins als 

verontschuldiging voor zijne handelwijze dienen. 

AVij willen ons echter met het bovenstaande niet te vre-

1) a. a. O. p. 10—14. 

2) VAN* HOVEN 1. c. p. 293. 

3) 1. c. p. 294. 



LEEFTIJD TAN MIKÜCIÜS. 19 

den stellen, maar willen thans den Octavius en den Apolo-

(jeticus critisoli gaan beschouwen, (en einde uit de aangehaalde 

parallelle plaatsen van HINUCUIS en TKIITULLIAXUS op (e ma­

ken, wie van de beide schrijvers oorspronkelijk is. Wij 

vestigen hierbij het oog op de parallelle plaatsen, die door 

TZSCHIRXER !) tot staving van zijn gevoelen worden aange­

haald en waarop LÜBKERT 2) een beroep doet. 

In de eerste plaats haalt TZSCHHINEB aan c. XVIII van 

den Octadus vergeleken met c. XVII van den Apologeticm, 

waar aangaande (jod gezegd wordt door MINUOIÜS: „qui uni-

veisa, quaecunque sunt, verho jubet, ratione dispensat, 

virtute consummat", terwijl wij bij TEIITULLIANUS lezen; 

„Deus totam molem istam verbo, quo jussit, ratione, qua 

disposuit, virtute, qua potuit, de nihilo expressit." 

Bij vergelijking van beide plaatsen meenen wij tot de 

conclusie te moeten komen, dat de oene schrijver den anderen 

heeft gebruikt, maar tevens gelooven wij JIINÜCIIIS hier voor 

den onrnpronk-elijken schrijver te moeten verklaren en TEKTUT.-

LIASDS voor navolger. Immers, hetgeheele betoog, dat MIXLT-

CIDS in dit XVIIIC hoofdstuk over God houdt, draagt in alle 

opzigten de kenmerken vau frischheid en ongedwongenheid 

en verraadt nergens de geringste trekken van navolging. 

Ja ieder, die het leest, zal bepaald getroffen worden door de 

warmte van innig godsdienstig gevoel, die ons uit dit 

gimsche betoog verkwikkend en heiligend tegenstraalt. En 

zou het nu bij zulk eene warmte van gevoel, als waarmede 

MINUCIUS hier schrijft, denkbaar zijn, dat hij hier ÏERTÜL-

IJANÜS ging copieeren? Ons schijnt dit denkbeeld nagenoeg 

ongerijmd. Hierbij komt nog, dat de uitdrukkingen van 

onzen schrijver veel krachtiger zijn en dus daardoor de be-

1) „Gesch. der Apolog." p. 277 in Noot 92. 
2) a. a. O. p. 3. 

r 



20 LEEFTIJD VAK MIKTTCLUS. 

wijzen van oorspronkelijkheid in zich hebben, dan de veel 

zwakkere en mattere uitdrukkingen van TERTULLIANUS , die 

door de navolging veel van dat kernachtige hebben ver­

loren. !) 

Ook EBEIÏT 2) handhaaft de oorspronkelijkheid van het 

gansche betoog van MINUCIUS en heeft dit met kracht uit­

gesproken, 3) 

Ons gevoelen aangaande de oorspronkelijkheid van MINU­

CIUS door de inwendige getuigenissen verkregen, wordt verder 

versterkt en bekrachtigd door het uitwendig getuigenis van 

CYPIUAXUS. Deze neemt in zijn reeds vroeger besproken 

1) Vergelijk de woorden van Mixrcirs tegenover die van TEETCIUAKUS. 
Oef. c. XVIII: „qui universa, quaccuuquc sunt, verbo jubet, ratione dis-

peusat, virtute consummaf. Hic non videri potest, visu clarior est; nee 

eomprehendi, taclu pnrior est; nee aestimari, sensibus major est, infinitus, 

immensus. et soli sibi tantus, quantus est, notus; nobis vero ad intcUcctum pcctus 

angustum est; et ideo sic eum digue aestimamus, dum inaestimabilem dici-

mus, Eloquar, quemaduiodum sentio : magnitudinem Dei. qui se putat nosse , 

miuuit, qui non vult minuere, non novit." 

Apoloy. c. XVII: „quod eolimus, Deus unus est, qui totam molem istam, 

eum omni instrumento elementorum, eorporum, spirituum, verbo quo jussit, 

ratione qua disposuit. virtute qua potuit de nihilo expressit. in ornament urn 

majestatis suae, undo et Graeci nomen mnndo xóo/xov accommodaverunt. In-

visibilis est, etsi videatur; incomprchcnsibilis, etsi per gratiam rcpracsente-

tur; inaestimabilis, etsi humanis sensibus aestimetur. Ideo verus et tantus 

est" etc. 

2) a, a. O. p. 54 en verv. 

3) a. a. O. p. 55: „AVohl ist aber die Warme des Ausdrucks be-

achtensworth, man sieht wie der Verfasser vou Herzen spricht, wenn er es 

auch nicht selbst versicherte; jene Ideen waren ihm gleichsam in succuni et 

sanguinem übergegangen, so dass er sic hier frei reproducirt; sic sind es 

offenbar die diesen philosophisch gebildeten Geist zum Christen gemacht ha-

ben, der hier sozusagen sein Glaubensbekenntniss ablegt: so hat der Aus-

druck, vou einer schonen Begeisterung getragen , einen wahrhaft individuelleu 

Charakter. D.is wort Le style c'est Vhomme gilt für MINUCIUS recht an 

dieser Stelle." 



LEEFTIJD VAX MINUCIUB. 21 

werk '•) letterlijk de woorden vau MINUCIUS over, die Tzscmit-

KER boven aangehaald heeft. Een bewijs voor ons dat, 

volgens CYPRIASUS, MINUCIUS hier oorspronkelijk is; want 

was de lezing van TESTULLIANUS de oorspronkelijke, dan 

moest CYPRIANÜS de woorden van dezen kerkvader hebben 

overgenomen. 

De tweede plaats bij TZSCHIRNEB genoemd is C, XXII vau 

den Octavius vergeleken met c. X van den Jpoloyeiicus. 

MINUCIUS : „SATURNUM enim principem hujus generis et 

examinis omnes scriptores vetustatis, Graeci Roinanique, 

hominem prodidernnt. Soit hoo NEPOS, et CASSIUS in Historia 

et IHALLUS ae DIODORUS hoe loqunntur." 

TERÏULLIAKUS ; //Ante SATURKUM üeus penes vos nemo est. 

SATURNUM itaque, quantum litterae docent, neque DIODORUS 

GRAECUS, aut ÏHALLUS, neque CASSIUS SEVERUS, aut CORNE­

LIUS NEPOS aliud quam hominem promulgaverunt — — et 

deinceps tofum generis ipsius examen lam mortale, quam 

seminis sui pater." 

Ook hier meenen wij de prioriteit van MINUCIUS te mogen 

handhaven en wel op twee inwendige gronden, die ook door 

EBEUT 2) zijn aangevoerd. Wij merken hier vooreerst op, 

hoe zonderling in den Apologelicus het toevoegsel Graecus 

bij DIODORUS staat. Waartoe toch dient de opmerking, dat 

deze in het grieksoh geschreven heeft? want iets anders kan 

het toch niet beteekenen. Moest hier het vaderland van 

DIODORUS aangetoond worden, dan moest in plaats van Grae­

cus Siculus staan. Bij den bekenden DIODORUS SICULUS zet 

TERTUL LI ANUS nu het praedieaat Graecus, terwijl hij bij den 

minder bekenden THALLUS een dergelijk praedieaat weglaat. 

1) „l)c idol, vauil." c. K: „qui universa. quaecunque suut , verbo jubet, 

ratione dispensat, virtute consniumat." 

2) a. a. O. p. 53. 



22 LEEFTIJD VAN MINUCICS. 

Om dit te verklaren heeft men rlen Octavius noodig. MIND-

OIUS toch schrijft scriptores Graeci Romanique; TERTDLLIANTS 

laat die woorden weg, maar voegt nu bij DIODOUUS het 

woordje Graecus, om toch evenzeer als JIINUCIUS aan te dui­

den, dat zoowel Grieken als Romeinen SATDUSUS voor een' 

inensch hebben gehouden. 

Ten anderen mag eene fout van ÏERÏÜLLIAXUS in het bo­

vengenoemde citaat niet aan onze aandacht ontgaan . eene 

fout, die EBEUT het liefst uit onwetendheid van ÏEUTI'I.LIANUS 

verklaart, maar die wij aan zekere slordigheid of vlugtigheid 

toeschrijven. TEHTÜLLIANUS voegt namelijk bij den naam 

CASSICS het woord SBVEKUS. NU wordt hier met den naam 

CASS1US niet bedoeld de bekende rhetor CASSIRS SEVERUS, 

zooals TEUTUI/i.iANUs meent, maar de minder bekende, oude 

annalist CASSIÜS HEMINA. De bewering van hen, die aan het 

geschrift van TEHTÜLLIANUS de prioriteit toekennen, dat 

namelijk MINUOIÜS, met de weglating vau het woord SEVERUS. 

TERTULLIA.NUS heeft verbeterd, gaat niet op; want was dit 

het geval, da» zou onze schrijver naar alle waarschijnlijkheid 

CASSIÜS SEVEIÏUS veranderd hebben in CASSIÜS HEMINA. 

Ook de uitwendige getuigen CYPRIANUS en LACTANTIÜS 

bevestigen hier beiden ons gevoelen aangaande de prioriteit 

van JIINUCIUS. CYPRTANÜS ') heeft in zijn werk daar, waar 

hij over SATÜRNUS handelt, het oog gehad op de parallelle 

plaats van JIINUCIUS en niet op die van ÏERTÜLLIANUS, het­

geen blijkt uit enkele uitdrukkingen 2), die CYPRIANUS let­

terlijk aan den Octavius heeft ontleend. En LACTANTIÜS 3) 

erkent met ronde woorden onzen apologeet als den schrijver 

van de argumentatie over SATÜRNUS. 

1) „De idol, vanit." c. J. 

2) Litleras imprimere, signare nummos, latebra etc. vergel. „de idol, vanit." 

c. I. on Oct. c. XXII. 

3) „Instit. divin." Lib. I. c. XI. eu zie boven op p. 11 en vcrv. 



LEEFTIJD VAX MIKÜCIUS. 23 

Ten derde voert TZSCHIRKEU aan, dat beide schrijvers zich 

geheel eenstemmig verklaren omtrent de apotheose van 

SATURN us. 

Om aan te toouen, dat ook hierin TEIITULLIANUS weder 

MINUCCUS heeft gebruikt, volgen wij de bewijsvoering van 

EBEUT ï). Deze merkt vooreerst op, dat de gedachtengang 

van MINUCIÜS (dien EBEUT zeer juist geeft) eenvoudig en dui­

delijk is en nergens iets stootends heeft. Bij dezen lezen wij : 

„Volgens de overlevering van alle schrijvers was SATUUXUS 

een mensch; volgens deze kwam hij namelijk als vlugteling 

naar Italië, waar hij cene hoogere beschaving invoerde, en 

gaf aan dat deel, waar hij zich verborg, den naam van La-

tium; derhalve was hij een mensch (want alleen van een' 

mensch, niet van een' God kan men zeggen, dat hij vlugt 

en zich verbergt.) Omdat hij alzoo zelf een mensch is, 

zijn ook zijne nakomelingen menschen ; en daarom stamt hij 

ook van een' mensch af. De mythe, dat hij de zoon van 

de aarde of des hemels is, heeft daarom eene andere be-

teekenis, en is geen geldige tegenwerping." Hiertegenover 

plaatst EBEUT nu den gedachtengang van TERTDLUANUS ; 

„wat de litteratuur betreft, zoo verklaren alle schrijvers 

SATUKNus voor een' mensch, wat de daadzaken aangaat , zoo 

geeft Italië de besle. SATÜRNUS zette zich daar neder, naar 

hem werd het land genoemd, hij voerde daar eene hoogere 

beschaving in." Zóó begint TJSRTULLIAKUS , maar in plaats 

van nu hier, zooals Misucins doet, de gevolgtrekking te 

maken, dat SATDHNUS een mensch is, gaat hij voort: „indien 

nu echter SATURNUS een mensch is, zoo stamt hij ook van 

een' mensch af en in liet geheel niet van hemel en aarde." 

Bij de beschouwing van dezen gedachtengang van TER-

TULLIAKUS bemerkt men , dat het dezen veel meer te doen 

1) a. a. O. p. 51 en verv. 



24 LEEFTIJD VAN MlSrCll'S. 

is aan te tooueii, dat SATUKNUS geen zoon is van den hemel 

en de aarde, dan te bewijzen, dat SATURNUS waarlijk menscli 

is. En tot deze opvatting komt TERTÜLLIAKUS, volgens EBEUT, 

door liet utique in den Outavius, dat door MINÜCIÜS goed is 

gebruikt, maar bij ÏERTÜLLIANUS geenszins op zijne plaats is. 

Te regt wijst EBEIIÏ verder aan , hoe TEETULLIANUS door 

de voorstelling, die hij vervolgens geeft, zich in tegenspraak 

wikkelt. Immers TEIITULUANUS zegt, dat men zich, ter wille 

van de vereering der menschen, gaarne noemde kinderen 

van den hemel en de aarde, terwijl hij daarop laat volgen, 

dat het vulgus met dien naam betitelde dezulken, wier af­

komst onbekend was; „en zulke" zegt EBERT, „hield men in 

de oudheid, zooals wij weten en zooals MINÜCIÜS ook teregt 

zegt voor ignobiles." 

De uitwendige gronden, die wij op de voorgaande bladzijde 

tot handhaving van ons gevoelen hebben aangebragt, gelden 

natuurlijk ook voor deze plaats, die het vervolgen het slot 

bevat van de daar besprokene woorden. 

De vierde plaats, waarop ÏZSCHIRNER zich beroept is 

c. XXXIV van den Octavius en c. XLVIII van den Apolo-

gelicus, waar beide schrijvers geheel en naauwkeurig over­

eenstemmen in hunne bewijzen voor de opstanding. 

Met geringe moeite zal men ook hier kunnen beslissen, 

wie van de beide schrijvers navolger is. De eenvoudige, 

duidelijke voorstelling van onzen schrijver draagt in alle 

opzigten de kenmerken van oorspronkelijkheid, terwijl de 

meer rhetorisch gekleurde voorstelling van TERTÜLLIASÜS ons 

eerder aan navolging doet denken. En als men nu boven­

dien let op de uitdrukking van MISÜCIDS: „semina nonnisi 

corrupta revirescunt" en de parallelle plaats bij TERTULLIAXUS 

„semina nonnisi corrupta e1; dissoluta fecundius surgunt," 

dan zal ieder onbevooroordeelde gereedelijk moeten toestem­

men , dat de uitdrukking van MINÜCIÜS de prioriteit bezit. 



LEEFTIJD VAN MINÜCIUS. 25 

Immers het toevoegsel fecundius in den Apologeticns bederft 

het beeld, door silSTCirs zoo goed gebruikt 1). 

De plaatsen , die TZSCHIRNEU aangehaald en waarop I.ÜB-

KERÏ zich beroepen heeft, als bewijzen dat de Octacius 

vervaardigd is met het oog op den Apologeticns, getuigen 

dus bij eene naauwkeurig critische beschouwing juist het 

tegendeel. En dit moet ons niet verwonderen. Immers 

TZSCHIRNEII en LÜBKERT hebben die plaatsen niet zoozeer met 

elkander vergeleken, om daaruit op te maken, wie de oorspron­

kelijke schrijver is, maarzij geven die plaatsen alleenlijk op, 

om te doen zien de groote, soms woordelijke overeenstem­

ming, die tusscheu beide schrijvers bestaat- De oorspron­

kelijkheid van TERTULLIASÜS stond a priori bij TZSCHIUNEU en 

LÜBKEKT va^t. Waren er nu plaatsen te vinden, die zóó niet 

elkander overeenkwamen, dat hier onlegenzeggelijk de eene 

schrijver den anderen had gebruikt, dan moest natuurlijk, 

volgens beide geleerden, MINÜCIÜS de navolger zijn; want 

de oorspronkelijkheid van TERTUIXIANUS was bij hen boven 

allen twijfel verheven. 

Uit vrees van te uitvoerig te worden over dit punt, ont­

houden wij ons verder van eene critische beschouwing der 

parallelle plaatsen, die LÜBKERT in zijne aanmerkingen op 

den Octavius aanhaalt en waarop hij een beroep doet. 

Wij voeren daarom nog slechts twee krachtige bewijzen 

aan voor de oorspronkelijkheid van MINUCIUS, waarop EBERT 

ons opmerkzaam heeft gemaakt, üeze geleerde herinnert 

vooreerst, dut er in den Apologeticns verscheidene plaatsen 

voorkomen, die onverklaarbaar zijn zonder den Octavius. 

Van al die plaatsen heb ik er kortheidshalve slechts eene 

1) EBERT, a. a. O. p. 57. 

2) LÜBKERT, a. a. O. p. 3. "Wij la ton de vergelijking dier plaatsen over 

aan den belangstellenden lezer van dit proefschrift, en verwijzen hem daar­

bij naar het hoogst belangrijke, meer genoemde werk van ADOLF EBF.BT. 



26 LBEFTr.ru VAN MINÜCIUS. 

uitgekozen, «'aarop ik de aandacht wil vestigen. Het is 

het begin van c XIV van den Apologetieus 1) Daar 

schrijft ÏEUTULLIANUS : „Volo et ritus vestros receusere: 

non dico quales sitis in sacrificando, cum enecta et tabi-

dosa et scabiosa (juaeqne mactatis, oum de opimis et iu-

tegris supervacua quaeque truncatis, capitula et ungulas, 

quae domi quoque pueris vel canibus destinassetis, cum de 

deciiffa Herculis nee tertiarn partem in ararn ejus imponitis —-

laudabo magis sapicntiam, quod de perdito aliquid eripitis; 

sed conversus ad litteras vestras, quibus inforinamini ad pru-

dentiam et liberalia officia, quanta iuvenio ludibria!" 

In het onmiddelijk voorafgaande heeft TERTÜLLIANUS aange­

wezen , hoe oneerbiedig de heidenen handelen tegenover hunne 

goden en wil nu dat zelfde ook aantoouen bij den ritus der 

heidenen. Hij «il de ritus der heidenen opnoemen (volo et 

ritus vestros reeensere). Maar in plaats van dit te doen, gaat 

hij tot iets geheel anders over. Uit verschijnsel is onver­

klaarbaar, zoo men niet stelt, dat de Octavius hem daartoe 

de aanleiding heeft gegeven. Want was TEHTULLTANÜS uit 

zich zeiven op de gedachte gekomen de opnoeming van die 

godsdienstige gebruiken te geven, dan zou hij dat ook ge­

daan hebben. Maar zooals KBERT te regt zegt; „(TERTÜLLIANUS) 

werd dour MINUCIUS (op dit punt) opmerkzaam gemaakt; 

even gemakkelijk als hem (dit punt) werd aangeboden, even 

gemakkelijk liet hij het weder vallen." Voeg hier nu bij, 

dat de plaats, waar onze schrijver eene recensie geeft van 

de godsdienstige gebruiken der heidenen a), in de omnid-

delijke nabijheid staat van eene andere plaats (over de 

wereldheerschappij der Romeinen)1'), waar ÏERTCILLIAXUS 

1) EBERT, a. a. O. p. 59 en verv. 

3) Oct. c. XXIV. 

3) Oct. c. XXV. 



LEEFTÏJI) VA>' MINL'CIUS. 27 

bijna dezelfde woorden bezigt als MINDCIDS '), dun moet inen 

noodwendig tot liet resultaat komen; TEKTDLLIAKUS heeft ook 

hier den Octavius voor oogen gehad. Aan de vlugiiyheid, 

waarmede hij zijn' Apologeticus heeft vervaardigd, is het te 

wijten, dat hij de uitwerking van het, van MINUCIÜS overge-

uomene, punt niet heeft voltooid. 

Het andere bewijs voor de oorspronkelijkheid van onzen 

apologeet komt hierop neder: EBEUT 2) merkt op, dat men 

bij TEIITULI.IANDS plaatsen vindt, die zoowel overeenkomen 

met plaatsen bij MINUCIÜS als met die bij CICEUO. 3) De 

vraag, wie van beiden heeft het eerst gebiuik gemaakt van 

CICERO, moet teu gunste van MINÜCIUS beantwoord worden, 

daar 1°. het geheele werk van dezen, zelfs in aanleg, naar 

dat van CICERO gevormd is; 3°. daar hij ook* veel trouwer 

CICERO volgt en 3°. veel uitvoeriger hierbij is dan TERTUL-

LI AN us. Demogelijkheid, dat beide apologeten elk voor zich 

CICERO geraadpleegd hebben, vervalt hier 1°. omdat TERTUL-

LIANUS die plaatsen van CICERO op dezelfde wijze aanwendt 

als MINUOIUS •Z". omdat dit juist deels daar plaats vindt, waar 

TERTULLI1NUS met MiNüOius overeenstemt. 

EBERT wijst dan duidelijk in voorbeelden aan, dat MINII-

cius zioli onmiddelijk aan CICERO aansluit, terwijl TERTUL-

LIASÜS daarentegen die plaatsen niet van CICERO, maar van 

onzen schrijver overneemt. Vandaar dan ook, dat TERTUL-

LIANÜS op die plaatsen niet goed te verstaan is zonder de 

kennis van den Octavius. 

Hebben wij thans op inwendige gronden de oorspronke­

lijkheid vim het door ons behandelde geschrift in het licht 

1) „Quorum si ritus pcrcenseas" Oct. c. XXIV. 

2) a. a. O. p. 47. 

3) In het werk van CICERO: „de nature deorum" en in het supplement 

op dit werk: „de diviuatione." 

4) EBERT, a. a. O, p. 48—51. 



28 LEEFTIJD VA>R MINUOIUS. 

gesteltl, wij zullen thans nog eenige imvendigc argumenten 

bijbrengen, om aan te toonen, dat de Octavius bepaald ouder 

dan de Apologeticus is. 

Arg. I. De overeenstemming en de gelijkheid, die er be­

staat tusscheu JUSÏIXÜS, ATHEXAGOBAS en MINUCIUS, wat 

betreft de bedenkingen en weerleggingen, geeft eenigen 

grond aan het vermoeden, dat ueze drie mannen ongeveer 

in denzelfden tijd geleefd en geschreven hebben. ') 

LÜBKKHT beweert, dat dit argument weinig gewigt 

heeft, omdat ook latere apologeten in dit opzigt met hem 

overeenstemmen en dat de gelijkheid van TEUTULLIANUS met 

genoemde mannen nog meer 'iu het oog valt. 

Wij geven aan LÜDKEKT toe, dat men bij ÏEBTULLIANDS 

bedenkingen en weerleggingen vindt, die reeds JUSTINUS en 

ATHENAGOIIAS hadden gebezigd, maat merken tegen hem op, 

dat men bij hem verscheidene beschuldigingen en argumen­

taties aantreft, waarvan bij JUSTINUS, AÏHENAGOKAS en MIND-

CIÜS geen sprake is en die hun geheel onbekend schijnen 

te zijn geweest. Immers de beschuldiging van den God 

OXONYCHITES, van den haat tegen het menschelijk gedacht, 

van den christelijken godsdienst als oorzaak van al de rampen 

over de wereld, van hoogverraad, van majesteitsschennis, 

van de vereering der zon, etc. worden alleen door TEKTUL-

LIAXDS vermeld. Zoowel ATHENAGORAS als MINUCIUS bren­

gen al de bedenkingen der heidenen tot deze drie terug; 

impietas erga Deos, Thyestéae epulae et libido promiscua. 4) 

Had nu MINUCIUS den Apologeticus als bron gebruikt, dan 

zou hij die beschuldigingen tegen het christendom niet met 

stilzwijgen zijn voorbijgegaan, maar die ten minste even 

1) VAN HOVEN, 1. C. p.  270. 

3) a. a. O. p. 7. 

3) VAN HOVEN , 1. c. p. 269 en m: JURAI.TO , L. c. p. 7. Noot. 11. 

é)  VAN HOVEN, C. p.  209. 



LEEFTIJD YAK MIHUC1US. 29 

aangeroerd hebben. Nu hij dat niet gedaan heeft, gelooven 

wij, dat hij geen andere beschuldigingen heeft voor den 

geest gehad. ï) En i» die meening worden wij verder ver­

sterkt, als wij onzen schrijver aan het eind van zijne apologie 

zeiven hooren betuigen, dat er geene beschuldigingeii tegen 

het christendom bestaan, die hij niet heeft weerlegd. Immers 

hij legt aan CAECILIÜS de volgende woorden in den mond; 

„etiam nunc tarnen aliqua consubsidunt non obstrepentia 

veritati, sed perfectae institutioni necessaria." 2) Opmerkens­

waardig is het, dat zelfs HAGENBACH •'), een bestrijder van 

de prioriteit van MIKUCIÜS, erkent, dat onze apologeet al 

de bedenkingen tegen het christendom heeft opgenoemd. 

Hoe nu HAGENBACH hiermede kan rijmen , dat men bij 

TEiiïüLLlANtJS vele. tegenwerpingen aantreft, waarvan onze 

schrijver zwijgt, is ons niet regt duidelijk. Want beweert 

HAGENBACH, dat MINUCIUS na TEIITULLIANUS geschreven heeft, 

dan heeft JIINTJCIUS zeer vele bedenkingen, die wij bij den 

apologeet TERTULLIANUS vinden, op zijn zachtst genomen, 

vergeten. Dat JUNUCIUS mei opzei geen melding zou maken 

van die beschuldigingen bij TEUTULLIANOS, daarvoor kon 

onze apologeet geen enkele reden hebben. Want het was 

immers in het belang van het christendom om zooveel moge­

lijk al de bedenkingen te weerleggen, die het heidendom 

tegen het christendom inbragt en , zooals uit den geheelen aan­

leg van den Octavius blijkt, lag dit juist in het plan van onzen 

schrijver. Plet denkbeeld, dat MINUCIUS die beschuldigingen zou 

hebben overgeslagen, komt ons ook geheel ongerijmd voor. 

1) VAX HOVEN 1. c. p. 269. 

2) Ocl. c. XXXIX. 

3) „De outwikkelingsgesch. der chr. leerst." p. 53 Noot 6. HAGEXBACH 

sebrijft hier; „Belangrijk voor de geschiedenis der apologetiek is het gesprek 

tussehen CAECILILS eu OCTAVIUS , daar het op al de tegenwerpingen lei, die 

wij bij de overige apologeten verstrooid aantreffen,'' 



30 LEEFTIJD TAN MIKUCIUS. 

Hoe toch zou hij, met den Apologeticus voor oogen, zulke 

hevige beschuldigingen als de ons bekende, onopgemerkt 

hebben kunnen voorbijgaau? Allerminst zou hij de beschul­

diging van majesteitsschennis kunnen vergeten hebben, daar 

TEBTULUANÜS zich zooveel moeite geeft om die bedenking 

te weerleggen. !) Wij houden het er daarom voor, dat aan 

MINUCIÜS geen andere beschuldigingen tegen liet christendom 

bekend zijn geweest dan degenen , die hij iu den Octavius 

vermeldt en dat, hetgeen deze volgens den toestand vau zijn' 

tijd had behandeld, later door TERTULLIANUS breeder is uit­

gewerkt en met de weerlegging van nieuwe bedenkingen 

vermeerderd. -) 

Anj. 11. De beschrijving, die MINVCIÜS van den toestand 

der christenen geeft, als hij de christenen noemt „latebrosa 

et lucifugax uatio" , komt meer overeen met de schilde­

ring, die wij bij JUSTINUS en ATHENAOOEAS aangaande dien 

toestand vinden, dan met die welke TERTULIIANÜS ons mede­

deelt. Deze toch zegt van de christenen: ,/jam omuia 

impleverant, urbes, insula?, castella, mnnicipia, conciliabula, 

castra ipsa, tribus, decurias, palatiuin, senatum, forum" 4). 

„Hinc Romani obsessam vociferabantur civitatem et omncm 

sexum , aetatem , conditionein, et jam dignitatem trausgredi 

ad hoe nomen, quasi detrimente, moerebantur" 3). Dit doet 

ons meer denken aan een' lateren tijd, zoodat wij, bij ver­

gelijking van hetgeen beiden aangaande den toestand der 

christenen schrijven, tot het besluit komen: MINTJCIÜS be­

hoort tot een' vroegeren tijd dan TERTULLIANUS. 

1) Vergel. Apologeticus c. XXVIII—XXXV. 

2) VAN HOVEN, 1. c. p. 269. 

3) Oct. c. VIII. 

4) Apolog. c. XXXVII. 

5) Apolog. c. I. en „ad Nationes" Lib. I. c. I. 



LEEFTIJD TAN MINrCIÜS. 31 

TZSCHIKNBI! 1) trekt, tegen dit argument to vekie mot twee 

bedenkingen. 

Vooreerst zegt hij, dat CAECILIUS ook zulke beseliuldigin-

geu tegen de christenen herhaalt, die in vroegeren tijd tegen 

hen ingebragt waren. Maar hij ziet voorbij, dat hij juist 

hiermede aan zijne tegenstanders een wapen tegen zich in 

handen geeft. Flij erkent tocli hiermede, dat er, behalve deze 

schildering van den toestand der christenen , in den Octavius 

nog meerdere zaken voorkomen , die tot een' vroegeren tijd 

dan die van TERÏULLIANUS behooreu. Zoo men nu onbevoor­

oordeeld de gewone regelen van de critiek volgt, dan zal 

men tot de gevolgtrekking moeten komen: de Octavius is, 

wat tijdsorde betreft, vóór den Apologeticus te plaatsen, 

daar er verschillende zaken in voorkomen, die niet tot den 

tijd van TEIITDLLIANÜS, maar tot een vroeger tijdvak moeten 

temggebragt en die daarom in den Apologeticm gemist wor­

den. Maar in plaats van hier in een inwendig bewijs voor de 

prioriteit te zien, beweert TZSCHIRNER dat CAECILIUS hier be­

denkingen herhaalt, die in vroegeren tijd gemaakt werden. 

Vooreerst moeten wij hiertegen herinneren, dat deze bewering 

niets anders is dan eene petitio principü; en ten anderen kun­

nen wij niet begrijpen , wat voor nut in liet herhalen van 

deze bepaalde beschuldiging gelegen zou zijn. Dat de apo­

logeten bedenkingen uit vroegeren tijd herhaalden , die betrek­

king hadden op iets, wat de heidenen niet zelveu duidelijk 

konden zieu of hooren, maar alleen moesten gelooven om­

dat de apologeten dit krachtig betuigden , (b. v. zaken die 

in verband stonden met de disciplina arcana), dit laat zicli 

gevoegelijk denken. Maar het schijnt ons geheel en al 

ongerijmd toe, dat de apologeten nogmaals eene beschuldi­

ging zouden ophalen, die door do voor allen duidelijke er-

1) „Gesch. dev Apolog." p. 279 en 280. 



32 LEEFTIJD VAN MINCCIUS. 

variiig ondubbelzinnig werd weersproken, en dus reeds daar­

door genoegzaam weerlegd was. Immers, of de christenen 

eeue „natio lueifugax" waren, of dat zij zóó openlijk te 

voorschijn traden, als TERTULLIANUS ons beschrijft, kon ieder 

heiden, die oogen had om te zien, zelf beoordeelen. 

üe tweede bedenking van ÏZSOHIRNER is, dat TERTÜLHASUS, 

voortgedreven door zijne natuurlijke levendigheid , de schil­

dering van de uitbreiding der christenen hoogstwaarschijnlijk 

overdreven heeft. Deze bedenking laten wij gelden wat zij 

kan en mag, zonder daarom TERTDLLIANDS in de hoofdzaak 

van onwaarheid te beschuldigen. 

Opmerking verdient hel, dat TZSCHIRNER 1) later, als hij 

van meening omtrent den leeftijd van JIIXUCIDS veranderd 

is, juist het Arg. 11. als eerste bewijs opgeeft voor zijn ver­

anderd gevoelen. 

Wij willen thans de bedenkingen nagaan en weerleggen, 

die LÜBKERT 2) tegen het sub. Arg. II. genoemde heeft in-

gebragt. 

Vooreerst zegt LÜBKERT, dat het bovenvermelde verwijt van 

den heidenschen CAECILIUS niet mag beschouwd worden als 

eene schildering, die MiNUOtus geeft van den toestand der 

christeiien, daar dit „o[feilbar Spott und Bosheit" van 

CAECILIUS was; CAECILIUS sprak immers met mannen uit den 

aanzienlijken stand en OCTAVIUS bewijst het ongerijmde van 

die beschuldiging c. XXXI. 7. 

.Maar deze redeneering van LÜBKERT gaat in het geheel 

niet op. Alleen dan, wanneer men onderstellen moest, 

dat de personen CAECILIUS en OCTAVIUS werkelijk dit gesprek 

zóó gehouden hebben, als het ons geboekt is, zou de re­

deneering van LÜBKERT eenige kracht van bewijs hebben. 

1) „Der Fall des Heidenthums" p. 220. 

2) a. a. O. p. 7 en 8. 



LEEFTIJD VAN MINUCIC3. 33 

Maar dit gelooft immers LÜBKERT zelf niet, tiaar hij verklaart: 

vtlat het gesprek werkelijk zóó is gehouden geworden, als 

wij het bevitten, werd vroeger bereidwillig, maar toeh zeker 

te voorbarig aangenomen." 1) Wij houden hef daarvoor, dat 

MINUCIUS in den mond van CAECiLrus al de bedenkingen 

gelegd heeft, die ds toenmalige heidenen tegen de toen 

levende christenen inbragten, zoodat ook hot bovengenoemde 

verwijt eene bedenking is van de heidenen in het algemeen. 

En bij deze voorstelling vervalt natuurlijk het bezwaar van 

LÜBKEIIT. Dat 1UNUCIUS en OCTA.VJU3 zeiven mannen waren uit 

den aanzienlijken stand bewijst niets. CAECILIUS toeh heeft 

zijne bedenking geopperd tegen de christenen in het algemeen, 

zonder daarbij enkele uitzonderingen in te sluiten. 

Ook de weerlegging van OCÏAVIUS c. XXXI. 7., waarop 

LÜBKEUT wijst, pleit niet tegen maar bevestigt integendeel 

ons gevoelen. Volgens deze weerlegging toch bekleedden 

de christenen toen over het algemeen geene eereambten of 

hooge betrekkingen Dit geeft OCTAVIDS gaarne toe, maar 

hij bestrijdt alleen, dat men daaruit het besluit mag trek­

ken, dat de christenen daarom direct tot de „ullima plebs" 

zouden behooren 2). 

Ais tweede bedenking geeft I.ÜBKERT op, dat CAECILIUS een­

voudig herhaalde, wat vroeger aan de christenen verweten was, 

om toch maar alles aan te voeren, wat de christenen in 

een hatelijk daglicht kon stellen. 

Aangezien wij deze bedenking reeds tegenover TZSCHIEKEE 

weerlegd hebben 3) zwijgen wij er hier van. 

Ten derde beroept LÜBKEET zich, tot verdere bestrijding 

van Arg. II, op c. XXXI. 8 van den Octacins, op de 

1) a. a. O. p. 12. 

2) „Nee cle ultima statim plebe consistimus, si honores vestros et pur­
puras recusamus" c. XXXI. 7. 

3) Zie p. 31 cu 32. 

3  



34 LEEFTIJD VAN MISÜOIDS. 

woorden ,/in dies uostri numerus augetur;" dat CAECILITIS 

zelf inet wrok zegt; „per universum orbem sacrnria adüles-

cunt" c. XI. I; dat reeds TACITUS spreekt van eene „multi-

tudo ingens". Ann. XV. 4.4. en dat PLINIÜS, diens tijdgenoot 

(circa het jaar 100!) „ganz ahnlich wie TEHTULLIAN" zegt: 

„multi omnis aetatis, omnis ordinis, utriusque soxus etiain 

vocantur in periculuin et vocabuntur; neque eniin civitates 

tantum, sed vicos etiam atque agros superstitionis istius 

contagio pervagata est.'J  lib. X. epist. 97. (J. En nu eindigt 

LÜBKERT met te zeggen; „liet geheele onderscheid tussehen 

den toestand der christenen , als TERTULLIANUS en als MINÜ-

CIUS schreef, is dit, dat TERTULLIANUS een' stormachtigen, 

MINUCIUS een' rustigen tijd beleefde." 

Wij merken hiertegen op, dat er een groot verschil be­

staat tussehen de besclieidene uitdrukking van OCTAVIÜS 1) 

en tussehen de beschrijving van den magtigen staat der 

christenen bij TERTULLIANUS -); evenzoo tussehen de woor­

den van CAECiLius 3) en die van TERTULLIANUS; dat de be­

schrijving, die TACITUS van de christenen geeft, alleen spreekt 

van het getal der christenen en niet van hunne mayt, ook 

in staatszaken, zooals bij TERTULLIANUS ; dat wij (in het mid­

den latende of de twijfel aan de echtheid van den brief van 

PLINIÜS, doorSEMLER geopperd 4), gegrond is) toch een groot 

onderscheid bespeuren tussehen hetgeen PLINIÜS van de chris­

tenen schrijft en tussehen hetgeen TERTULLIANUS dienaan­

gaande mededeelt; en dat wij in elk geval gelooven, dat 

ieder onpartijdige, bij inzage van beide plaatsen, terstond 

zal moeten toegeven, dat PLINIÜS in geenen deele „ganz 

1^ „Q.uod in dies noslri numerus augetnr, non est crimen erroris, sed 

testiinomum laudis" c. XXXI. 8. 

2) Zie p. 30. 

3) „Per universum orbem sacraria adolescunt" c. IX. 

4) LÜBKERT, a. a. O. p. 8. 



l .EKFTI.TD VAN MJKÜCIÜS. 35 

ahnlicli wie TERTUIJ.IAN" over den toestand der christenen 

spreekt; dat TEBTütLiANüs een' stormachtigen, MINUCIÜS een' 

rustigen tijd beleefde, toen zij liuune apologieën schreven, 

geven wij gaarne toe, maar wij bestrijden de bewering van 

LÜBKKKT, dat dit liet „geheele onderscheid" tusschen den toe­

stand der christenen bij MINÜCIÜS en TIÏUÏÜLLIWUS is. Neen! 

het verschil tusschen den toestand der christenen bij JIINUCIIJS 

en bij ïEKTUf.r.iANüS bestaat hierin, dat volgens den Octavius 

de christenen nog weinig magt hebben en weinig te betee-

kenen in staatszaken, terwijl daarentegen in den Apologeticus 

de christenen worden geschetst als magtig en als in het 

bezit van hooge eereambten in den staat. Wij verklaren 

niet te begrijpen, hoe UIBKERT schrijven kan: „het ge­

heele onderscheid" etc.; want was dit waar, dan zon de 

toestand der christenen juist omgekeerd bij .HISTOIDS, die 

in een' rustigen tijd schreef, in plaats van slechter beter 

moetan voorgesteld zijn dau bij TBETÜLLIANUS , die in een' 

stormachtigen tijd zijne apologie vervaardigde. 

Arg. III. Op het voorgaande argument laten wij er 

thans een volgen, dat naar ons inzien daarbij behoort en 

waarop MEIEK ') ons opmerkzaam heeft gemaakt. MINUCIÜS 

beschrijft de christenen als eene onbeschaafde en ongeleerde 

menigte {Oct. c. XXXV. 5), hetgeen ten tijde van OIUGE-

rnss niet meer het geval was. 

LÜBKEET 2) heeft getracht ook dit argument te ontzenu­

wen. Hij beweert vooreerst, dat in de door MEIEIIaange­

haalde plaats niet de beteskenis ligt, die MEIER er aan toe 

kent. Zich aansluitende aan HERALDUS meent LÜBKEIIT 3), 

1) 1. c. j). 8. Xoot 2. 

2) n. a. O. p. 9. 

3) a. n. O. p. 147. 

3 *  



36 LEEFTIJD VAN MINüCIüS.  

dat ocTAVius ') zeggen wil, dat de christenen , wat zedelijk­

heid aangaat, zich roemvol boven de heidenen verheffen, ter­

wijl echter OCTAVIUS toegeeft, dat er enkele uitzonderingen 

hierop zijn aan te wijzon van dezulken, die de christelijke leer 

(disciplina) niet zorgvuldig in hun leven in toepassing brengen. 

Wij kunnen ons geenszins inet deze verklaring van 

HKRAI.DUS en LUBKISHT vereenigen , omdat zij zeer ge­

zocht is en door niets hoegenaamd zich aanbeveelt. \ eel 

liever scharen wij ons aan de zijde van UNDNKH ~), die 

disciplina opvat in den zin van eruditio. De meerdere ge­

leerdheid of kennis van sommige zaken laat MINUCIUS dan aan 

de heidenen, maar de eer van de meerdere zedelijkheid dei 

christenen wordt dun door onzen apologeet legen het hei­

dendom gehandhaafd. Wij meenen, dat deze verklaring de 

ware is, omdat zij veel eenvoudiger is dan die van boven­

genoemde geleerden en omdat zij geheel pastin het verband. 

Ten tweede voort LÜBKEUT aan , dat in o XXXI. 7. van den 

Octavius het tegendeel wordt beweerd. 

Wat LttBKERT bier zegt, is niet juist. OCTAVIUS weerlegt 

iu c. XXXI. 7. geenszins, dat de christenen eene onbeschaafde 

en ongeleerde menigte zijn, zooals ieder, bij inzage van die 

plaats 3), terstond z.il kunnen zien; uij spreekt zelfs met geen 

enkel woord van de onbeschaafdheid en ongeleerdbeid der 

christenen. Of meent LÜBKEUT soms, dat OCTAVICS dit wel 

1) C. XXXV. ö: „Et quamqimm imperitia Dei suffleiat ad poenam ita, ut 

notitia prosit ad veniam; tamen si vobiscum Christiani comparemnr, quamvis 

in nonnullis disciplina noslrn minor est. multo tarnen vobis raeliores dc-

prehendemup." 

3) „II. -Min. Fel. Oei." Ed. II. p. 218 Xoot 5. 
3) „Nee de ultima statim pleljc eonsistimus, si lionores vestros et pur­

puras reeusamus; nee factiosi sumns, si omnes nnum sapinms, eadem eou-

gregati quiete, qua singuli; nee in angulis garruli, si audive nos pnblice aut 

erubescitis aut timetis." 



leeftijd van minuc1cs. 37 

doet, als hij zegt: „nee de ultima statiin plebe consistimus, 

si honores vestros et purpuras recusamus," dan gelooven wij 

te moeten opmerken, dat men zeer goed onbeschaafd kan zijn, 

zonder daarom te moeten behooren tot de ultima plebs. Tn 

elk geval wordt hier de beschuldiging van de ongeleerdlieid 

der christenen geenszins weerlegd. Ook in de volgende woor­

den van c, XXXI. 7. ontdekken wij geenszins de weerleg­

ging van de onbeschaafdheid en ongeleerdheid der christenen. 

Verder zegt I.ÜBKERT, dat CAKCILIUS ook in dit opzigt met 

boosheid spreekt, cf. c. V. I, VIII. 4. Zijne eigene vrien­

den, aanzienlijke en beschaafde mannen, waren christenen. 

Dit argument van LÜBKERT tegen de aangehaalde plaats 

van MEIIÜI begrijpen wij niet. Immers in c. XXXV. 5. 

spreekt OOTAVU'S en niet CAECIUUS , zoodat daar althans geen 

sprake kan zijn, dat CAECIUUS met boosheid spreekt. Doet 

hij dit, volgens IÜBKKRÏ, in c. V. 4 en c. VIII. 4, wij 

verwijzen dan naar hetgeen wij reeds daarover gezegd hebben 

snh Anj. II., waar wij ook gesproken hebben over de beden­

king, hier door LÜBKBHÏ geopperd, dat toch de vrienden van CAE-

CU.IUS, aanzienlijke en beschaafde mannen, christenen waren. 

Ten laatste brengt I.ÜBKERÏ tegen Anj. III. in, dat de chris­

tenen alleen do trotsohe ceweWsc/ie wijsheid verachtten, die de 

heidenen altijd begeerden I Cor. I: 23, Oct. c. XXXVIII. 7. 

Dit geven wij gaarne aan LÜBKERT toe, maar het is ons 

niet duidelijk, dat dit eenigszins pleiten zou tegen Ary. III. 

Want uit het feit, dat de christenen alleen de wereldsche 

wijsheid veraehttcu (philosophorum supercilia contemnimus), 

volgt nog niet, dat de. christenen in liet algemeen tot de 

beschaafde en geleerde menscheu behoorden. 

ïot versterking van Anj. Ill vermelden wij hier nog 

twee plaatsen uit den Octavius, waar de christenen worden 

voorgesteld als eene onbeschaafde en ongeleerde menigte. 

CAECIUUS toch noemt de christenen „studiosorum rudes, 



38 I.ÏF.rTUD VA> MISCCIUS. 

litterarum profanos, experfes arfcium etiam sovclidarum" !). 

Zegt CAECiLius dit nu met boosheid volgens mbkeiit 2) i 

dan herinneren wij, behalve hetgeen wij reeds boven 3) dien­

aangaande gezegd hebben, dat ook op de andere plaats in 

den Ortafiusdeze beschuldiging van o.iuuir.ius niet wordt weer­

legd 4). Neen! ocrAVins bestrijdt alleen het gevohj, dat 

OiEOiLlDS daaruit wil afleiden. Cakimi.iüs toch was veront­

waardigd, dat de christenen, die „studiosormn rudes'' etc. 

waren, iets durfden vaststellen aangaande God en goddelijke 

zaken, waarover de wijsbegeerte van de meeste secten tot 

heden toe nadacht 3). Octavids bestrijdt nu niet, dat de 

christenen „studiosorum rudes" etc. zijn. Neen 1 hij geeft 

dit zelfs met ronde woorden toe, maar hij ontkent alleen 

dat de christenen qua „studiosorum rudes" etc. niet zouden 

mogen redeneren over de hemelsche zaken, daar volgens 

ocTAVius „alle inenschen , zonder onderscheid van ouderdom, 

geslucht of stand, met verstand en gevoel geschapen zijn en 

dat wijsheid niet eene gave is van de fortuin, maar van de 

natuur; dat zelfs de wijsgeeren of zij , die bekend zijn ge­

worden als uitvinders van kunsten, vóórdat zij door de 

sohranderlieid van hun' geest een' beroemden naam zich 

verwierven, gehouden werden voor gewone, ongeleerde, arme 

inenschen" B). 

1) OH. e. V. 4-. 

2) a. ii. O. p. 9 Xoot 7. 

3) Zie p.'82—33. 

4) Oct. c. XVI. 6—9. 

5) „Ilaquc indiguautliim oiuuibus, imlolesceiulumque est ancien; <|nos(lmii. 

et hoe studiosonuu vmks, litterarum profanos, expertcs artium eiiam sor-

didaruiu, ccrtum aliquid de summa rerum ac majestate deeeruere, de qua 

tot omnibus seeulis sectarum plnrimtu'um usque adhue ipsa philosopliia dcli-

berat." (Oct. c. V. 4). 

6) Et quoniam mens frater ernpit, aegre se ferre, stomacliari, indiguari, 

dolere, i Ui te mi os, pauperes, imperitos de rebus coelestibns disputare: seiat 



LKEFTTJI) TAN MlKrCIUa. 39 

Arg. IV. Hetgeen MiNücrrs aangaande den uitwendigen 

toesland der kerk getuigt, leert ons, dat de christenen, ten 

tijde van MIMJCIÜS, nog geen tempels, altaren of priesters 

hadden, terwijl TEKTULLIANUS hiervan dikwijls melding 

maakt. '). Dit argument van VAN HOVEN is ook voor ons 

een bewijs, dat de apologie van MINUCIUS ouder is dan die 

van TERTULLIAKUS. Want de geschiedenis leert, dat de chris­

tenen, tot uitoefening van hun' godsdienst, in de eerste tijden 

nog vergaderden in bijzondere woningen en op de graven 

der martelaren 2); dat dit nog het geval was in de eerste 

helft der tweede eeuw, zooals blijkt uit het gesprek van 

JUSTINÜS MAUTYB met den praefect BUSTICUS te Rome 8); 

terwijl eerst later, tegen het einde der tweede eeuw, gebou­

wen vermeld worden, die opzettelijk tot godsdienstig gebruik 

werden afgezonderd, zooals duidelijk is uit den Paedagogus 

en de Slromata van CLEMENS AI.EXANDRINUS en zooals ÏEII-

ÏULLIANUS verzekert in zijn geschrift de Idolis, waar hij 

reeds spreekt van een opgaan naar „Gods huis" (domus Dei) 4). 

Hadden de christenen bij JIISUCIUS nog geene altaren, reeds 

ten tijde van TEUTULLIANUS werd de avondmaalstafel altaar 

(ara, altare) genoemd •'), terwijl ook de sporen van een 

priesterdom duidelijk zigtbaar zijn bij TKRTULI.IANUS, die 

den bisschop Hoogepriester (summus sacerdos) noemde, en 

omnes homines, sine deleclu aetalis, sexns, dignitatis, rationis ct sensus 

capaces ot habilcs procreatos; nee fort una nactos, sed natnra insitos esse 

sapientiam; quin ipsos etiam philosophos, vel si qui alii arlium repertores 

in incmorias exiernnt, priusquam sollertia nientis parerent noininis clarita-

tem, habitos esse plebejos, indoctos, seminudos" etc. (Oct. c. XVI. 6). 

1) VAN HOVEX, 1. c. p. 266—267. 

2) Dr. JOH. HEINR. KURTZ, „Beknopt leerboek der Kcrkgeseli," p. 3-i f22. 

3) w. MOLL, „Gesch. v. h. kerkel. leven der christenen gedurende de zes 

eerste eeuwen." Dl. II. p. 10. 

4) Hetzelfde werk Dl. II. p. 10—12. 

5) Dr. A. XEAXÜEK, „Gesch. der ehr. godsd. en kerk." Dl. I. p. 353. 



40 leeftijd vax MlNUCirs. 

du kerkediennren eene orde (ordo) liet uitmaken en de ge­

meente zelve liet volk (plebs) 1). 

Het verwondert ons, dat LÜBKKRT niet getracht heeft om 

dit argument van VAN HOVEN te weerleggen. Of behoort 

dit misschien onder die argumenten van VAN HOVEN , die 

volgens LÜBKERT ,/gar kein Gewicht haben" ~) ? Of heeft 

LÜBKERï soms op dit argument het oog, als hij bij de be­

strijding van een ander, dat MEIER geeft, zegt: „nok wat 

eigenlijk niet meer plaats vond, herhaalden de heidenen 

gaarne en de apologeten sloegen daarop acht. Zóó paste 

het verwijt, dat de christenen in hel ijeheel geene tempels 

hadden, ter naauwernood nog ten tijde van MINUOIÜS en 

toch weerlegt dit nog AENOBIL'S" 3)? Indien LÜUKERT met 

deze woorden de weerlegging bedoelt van het bewuste argu­

ment, dan moeten wij hem opmerkzaam maken, dat niet 

alleen de heiden CAEOILIUS beweert, dat de christenen geen 

tempels hadden , maar dat ook de christen OCTAVJOS dit 

niet ontkent, als hij over die bedenking van CAECILIUS 

spreekt 3). Mixucius weerlegt nu niet, zooals ARNOBIUS 

volgens LÜBKERT doet, die beschuldiging vau CAECILU'S , 

zoodat men dus hier niet kan zeggen, dat or eene oude 

bedenking herhaald wordt door een' heiden , waarop de apo-

1) w. MOLL, t. a. p. 1)1. 1. p. 79—8(5. 

2) a. a. O. p. 8 ii0. 5. 

3) a. a. O. p. 9 u0. C. 

4) Oct. c. X. 2. „Cuv ctenim occultare et abscondere quidquid iUud colunt, 

magnoperc nituntur, quuui lioncsta semper publico gandeant, scolcra sccrcla 

sint? cur nullas aras habenl, tenipla nulla, nulla nota simulacra?" etc. 

5) Oct. c. XXXII. I. „Putatis autem nos occultare, quod colimus, si 

dtlubra et aras non habemus ? quod enim simulacrum Deo fiugam, quuiu si 

reete existimes, sit Dei homo ipse simulacrum ? Templum , quod ei exstruam, 

quum totus hie mundus, ejus opere fabrieatus, cum capere non possit? et 

quum homo latius maueaiu, intra unam aediculam vim tantac majestatis iu-

cludam ?" 



LEEFTIJD VAN MINUCll'S. 41 

logeet acht slaat om die te weerleggen. Neen ! maar men 

heeft hier te doen met het historische feit, dat namelijk de 

christenen ten tijde van JIINUCIUS nog niet in het bezit 

waren van tempels, een feit door den heiden CABCILIÜS als 

bezwaar tegen het christendom geopperd, maar door den 

christen OCTAVIUS geenszins als feit, maar alleen als bezwaar 

tegen het christendom weêrsproken '), 

Wij voegen hier nog bij, dat ooh bij MINTCIUS het kruis 

nog niet wordt vereerd, terwijl dit ten tijde van TERTULLI-

ANÜS reeds plaats vond en wel met groot bijgeloof -) , zoo­

als blijkt uit twee plaatsen, die ontleend zijn aan werken 

van TERTULLIANUS. Daar lezen wij namelijk: „Ad omnein 

progressum atque promotum, ad omnem aditum et exitum, 

ad lavacra, ad mensas, ad lumina, ad cubilia, ad sedilia, 

quaecunqne nos conversatio exercet, frontem arucis signa-

enlo terimus" en: „Latebisne tn cum leetulum, cum cor-

pusculum tuum signas" +)? 

MINUCIÜS zegt daarentegen: ,/Cruces etiam nee coliinus, 

nee optamus" etc. 5). 

Wanneer nu LÜBKERT van deze laatstgenoemde plaats 

verklaart: „uit deze plaats blijkt duidelijk, dat ten tijde van 

MINUÜIUS aan de vereering van het kruis en de heilige beel­

den nog niet gedacht wordt" (1) , dan gelooven wij, dat deze 

geleerde zal moeten toegeven, dat TJSRTULLIANUS jonger is 

dan MINUCIÜS , daar ten tijde van den eerstgenoemde wel 

degelijk van de vertering van het kruis gesproken wordt, 

zooals wij zooeven duidelijk aangetoond hebben. 

1) Vcrgel. de aangehaalde plaats op de voorgaande pagina noot 5. 

2) DE 3IUBALTO, 1. C. p. G. 11°. IV ell V f .  MOLL, t. a. p. Dl. 11. p. 

437_4i0. 
3) TKUTULLIANUS Corüll. 3. 

•ij TERTULLIANUS Ad UXOF. II. 5. 

5) Oct. c. XXIX. 7. 

(5) a. a. O. 137 u0. 7. 



42 LEEFTIJD VAX AnNUCIÜS. 

Ai'g. V. Ook rle voorstelling van tien itnvendigen toe­

stand der kerk bij MINUCIUS, meenen wij niet VAX HOVEN 

(wiens bewijsvoering wij hier gedeeltelijk overnemen) als ge­

tuige te moeten aanhalen voor den hoogeren ouderdom van 

onzen schrijver. Want hetgeen MIXUCIUS van dien zuiveren 

inwendigen toestand mededeelt, durfden TEimJLLiA/sus, CY-

piti.vNus, A UNO Blus en andere schrijvers van de derde eeuw 

niet meer beweren L). MINUCIUS toch schrijft van de chris­

tenen: „sic nos deniqne non notaculo corporis, ut putatis, 

sed innooentiae ac modestiae signo facile dignoscimus; sic 

mutno, quod doletis, amore diligimus, quoniam odisse non 

riüviinus; sic nos, quod iuvid-etis, fratres vocamus, ut unius Dei 

parentis homines, ut consortes fidei, ut spei coheredes" 2). 

MINDCIUS stemt hierin geheel en al overeen met hetgeen 

JPSTINPS MARTYR 3) en ATHKNACORAS "t) dienaangaande niede-

deelen. Van zulk een' zuiveren toestand nu zwijgen TKKÏUL-

LIANUS , CYPRIANUS, AKNOBius en de andere schrijvers van de 

derde eeuw. 

Van daar dan ook, dal men bij TEHTULLIANIJS veelmeer 

beschuldigingen tegen de christenen aantreft dan hij MINÜ-

CIÖS , JOSTINÜS .MARTYR en ATHENAGORAS 6). Ook meeüeH wij 

een bewijs voor de meerdere zuiverheid van de zoden der 

christenen te vinden in het feit, dat bij MINUCIUS F') en bij 

ATITKNAGOKAS 1) nog geen verraders onder de christenen voor­

komen, die daarentegen bij TF.RTIJI.LI VNUS 8) vermeld worden. 

1) VAX HOVEN , 1. c. p. 207—208. 

2) Oct. c. XXXT. 9. 

3) Apologia II. p. 50. 

4) rfofofifi.c. .Tf ui t (ï> r /oiOridr(f)r § 2. 

5) Zie bovcu p. 28. 

0) Oct. c. XXV1IL 

7) 1. c. XXX. 

8) Apolog. c. I. cu IT. 



LEKFTI.TD VAK MIK'UCirs. 43 

Ary. VI. MINÜCIÜS is in zijn' Octanus veel minder eigen­

aardig christelijk eu dogmatisch dan TKRTUI.I.IANUS in zijn' 

Apologeticus, waaruit wij besluiten, dat onze schrijver 

vroeger dan ÏKKÏULI.IAXI'S geleefd en geschreven heeft. 

Te regt zegt DE PKKSSENSÉ : „MINUCIDS verdedigt veel meer 

de alstemeeue beginselen van het theïsme dan het eigenlijk 

gezegde christendom zelf. Hij bewijst de éénheid, het gees-

teliik wezen van God, het heilzame der beproeving maar 

spreekt, met geen enkel woord over het groote leerstuk dei-

Verlossing. De persoon van Christus als Heiland wordt in 

zijn werk gemist" ^), 

Dr. TiJSSKN merkt hetzelfde verschijnsel op en geeft dan 

daarvoor twee gronden op, als hij schrijft: „zouden wij 

meer eigenaardig christelijks in zijne rede verwachten en 

wenselien, wij moeten wel in het oog houden dat hij het 

christendom niet op zich zelf maar tegenover het heiden­

dom beschouwt en tevens dat eerst later het leerstellig of 

dogmatisch tijdperk voor de kerk is aangebroken" etc. ~). 

Aan het eerste argument, dat Dr. TUSSEN voor het bo­

vengenoemde verschijnsel geeft, kunnen wij niet geheel onze 

adhaesie scheuken. Want TERTULI.IANUS, OYPRIANTIS, ARXOBIUS, 

die in hunne apologetische geschriften, evenzeer als MINÜ­

CIÜS in zijn' Oaiavms, het christendom niet op zicli zelf maar 

tegenover het heidendom beschouwen, zijn veel christelijker 

en dogmatischer dan onze apologeet. ïen volle vereenigen 

wij ons met het tweede argument van Dr. TUSSEN. Maar 

wij kunnen niet begrijpen, hoe deze geleerde tegelijk kan 

handhaven de prioriteit van TEKTULLIANUS , wat de tijdsorde 

betreft 3), en het gemis van veel eigenaardig christelijks in 

1) „Gesch. van de drie eerste eeuwen der eliv. kerk." Dl. 11. St. IJ. p. 308. 

2 )  „Eeue verdediging des elirisleudoius uit het begin der derde eeuw," te 

vinden in Geloof en Vrijheid 3e Jg. le AH. p. 23. 

3) Zie boven p. G. 



44 LEEFTIJD VAX MIXÜCIÜS. 

den Octavius oji de ons bekende wijze verklaren. Immers, 

beeft MiXüCiiTS weinig christelijks en weinig dogmatisch in 

zijn' Octarius, omdat hij in een' tijd leefde, waarin ,/het leer­

stellig of dogmatisch tijdperk voor de kerk" nog niet was 

aangebroken, dan moet hij toeii vóór Ticimir.UAXUs geleefd 

en geschreven hebben, die in vergelijking van MIXUCUS zeer 

christelijk en dogmatisch is. 

Wat het ehrisielijke van TKRTULUANUS aangaat, nemen wij 

gaarne over wat UK PRKSSENSÉ met het oog op den Apnloye-

licus dienaangaande schrijft: „In het geschrevene woord 

heeft hij (nl. TEim'Li.iANUs) boven alles het levende Woord 

gezocht d. i. den persoon van Christus zeiven, en hij heeft 

zich beijverd om diens volmaakt beeld in helder licht te 

stellen etc.... De zedelijke uitwerkselen van het christen­

dom en zijne kracht tot vernieuwing des levens hebben hem 

eenen vierden bewijsgrond aangegeven, waarop hij met alle 

regt klem heeft gelegd" l). 

Ten aanzien van het doijmatische van teetuluanus mer­

ken wij op, dat TEiiTüF.LiAxus sterk is zoowel in het invoeren 

van nieuwe doijmatische formulen als van nieuwe bewijzen 

en doymata ~). Over het algemeen dagteekent de latere 

dogmatische terminologie van den tijd van tertuluanus ; de 

uitdrukkingen novum testamention, trinitas, peccatum ori-

yinale, satisfactio, sacramentum haptismatis et eucharistiae 

zijn allen het eerst door tebtüllianl 's gebezigd 3). 

Anj. VII. Dat de Octarius ouder is dan de Apolocjeticus 

blijkt ook hieruit, dat, zooals MEIER '1) teregt aanvoert, in 

eerstgenoemd werk noch door CAEOtLlus noch door OCTAVIUS 

de Heilige Schrift wordt aangehaald, terwijl toch zonder 

1) t. a. p. Dl. II. St. II. p. 374. 

2 )  1)E MRUALTO, 1 c. p. 4. III. 

3) HAGENüACH, „Dc outwikkelingsgcscli. der chr. leerst." p. 187. Noot. 2 

4) 1. c. p. 9. u0. 4. 



LEJSFNJJJ VAK MIHCCIUS. 45 

eenigen twijfel .le boeken van het N. T. ten tijde van ORI-

GKNÜS over het algemeen door de christenen voor echi wor­

den gehouden. Ten bewijze hiervan herinnert dan MEIKB , dat 

het juist het streven van POEIPIIYKIL'S geweest is om den 

gromhlay, waarop de christelijke godsdienst rustte , le ouder-

mijneu en het geloof aan ilozes en de propheten, de apos­

telen en de schrijvers va» de geschiedenis van Christus 

ouiver te werpen, en dat de kerkvaders van de derde eeuw 

de waarheid van den christalijken godsdienst trachtten te be­

wijzen met plaatsen uit het O. en N. V. 

Ook L>E MLUALTO ') merkt op, dat er in den Octcwius 

geen bewijsplaatsen uit de H. S. worden aangevoerd, ter­

wijl toch TKitTCLi.LA.NUS en CYPRiANis „eene ontelbare reeks 

van bijbelplaatsen als getuigen voor hunne meeningen aan­

halen." 

LÜBKERT, die al de gronden van MKIEII voor de prioriteit 

van JUNUCIUS achtereenvolgens één voor één tracht te weer­

leggen, zegt ten aanzien van dit argument alleen, dat het 

gemis van bewijsplaatsen uit de 11. S. moet verklaard wor­

den uitliet plan, dat MIXUOIUS bij het vervaardigen van zijn' 

dialoog had 2). Wat dit plan van JIINUCU'S is, wordt door 

LÜBKEitT dan niet verder gedefinieerd. 1 it een betoog echter 

over den Octamus, dat genoemde geleerde later geeft '), 

wordt ons duidelijk, wat volgens hem het plan van onzen 

apologeet geweest is, namelijk om „alleen een verdedigings­

geschrift tegen de aanvallen der heidenen" te schrijven. 

Wij geven gaarne aan LÜBKERT toe, dat dit het plan 

was van MINUCIL'S, maar daaruit volgt nog niet nood­

wendig, dat MiNLOiüS daarom geenc bewijsplaatsen uit de 

1) 1. c. p. 4. II. 

2) a. a O. p. 10 n0. 8. 

S) a a. O. p. 19—20. 



•16 leeftijd van mindou's. 

uit de H. S. had kunuen of mogen aanhalen, bewijsplaatsen b .v. 

vnor de leer van één God, pene goddelijke Voorzienigheid , de 

hoop op onsterfelijkheid, eene vergelding etc., alle onder­

werpen, waarover .MINUCIUS in zijn' Octavius handelt. Maar 

gesteld eens, dat het gemis van bewijsplaatsen voortvloeide 

uit het plan van snsücius, dan toch zou er nog de eene of 

andere oorzaak moeten bestaan hebben, die onzen apologeet 

tot dat plan had gebragt. Want wij kunnen toch niet aan­

nemen, dat MINUCIUS bij de vervaardiging vau zijne apologie 

zonder overleg is te werk gegaan; dit althans wordt door 

het geheele kernachtige en ordelijke geschrift van onzen 

apologeet krachtig weersproken 1). De eeuige oorzaak, die 

wij voor de handelwijze van MINUCIUS kunnen bedenken, is 

deze; vóór MINUCIUS had nog geen latijnsch apologeet de 

wapenen opgevat tegen de aanvallen der heidenen en daarom 

juist vormde MINUCIUS het plan om de christenen tegen die 

aanvallen der heidenen te gaan verdedigen. Die bedenkingen 

der heidenen waren toch de eerste hinderpalen om tot het chris­

tendom toetetreden. Zeer rationeel was daarom het plan van 

MINUCIUS om eerst die hinderpalen uit den weg te ruimen, en 

daartoe alleen zijn' arbeid te bepalen. Want had MlMJcrus 

getracht meer positief de christelijke waarheid te verdedigen, 

hij zou naar alle waarschijnlijkheid een vruchteloos werk ver-

rigt hebben. De heidenen toch hadden geheel en al hunne 

oogen gevestigd op die bedenkingen tegen de christenen; 

1) ADOLF EBliRT (a. a. O. p. 33) zegt o. a. van don Octavius: „Dicscs 

cine philosophische Schrift, in iistlietischcr Form, nacli omem antikeu 

Torbild in Musse mit allcm Bedacht ausgeai-heitct, sorgfiütig componirt, 

alle Theile auf das engsle vorlmüpft nud mit stilistischer Gcwandthcit 

oft zierlich vcrbiuiden, dabei dnrelidrungen \oii einem gewissen objcctiven 

Strebcn, aueh dem Gcgner gevecht zu werden, der aaf dem gleichen Boden 

mit densclbcn Watfen kampft. eino Schrift, gcrichtot an die philosophisch 

gehildete hcidnische Welt, iivehr nodi in der Absicht, das Christentliuiu 

/11 verbreiten, als es zn vertheidigen" etc. 



leeftijd van iiisuoius. 47 

al de kwade geruchten. die aangaande de christenen in 

omloop waren, geloofden zij gretig; hun gansche hart was 

met afgrijzen eu haat vervuld tegen de christenen, van «ie 

zoovele afschuwelijke schanddaden werden verteld; zij zagen 

in de christenen niets anders dan eene secte van godlooche­

naars, die de ongeloofelijkste wreedheden bedreven, die de 

schandelijkste onkuischheid jdeegdeu, die zelfs niet terug­

deinsden voor kindermoord en bloedschande; in één woord, 

in het oog der heidenen waren de christenen niets anders 

dan een troep verdierlijkte tnenschen '). Was dit over het 

algemeen de beschouwing, die de heidenen uit den tijd van 

MlNUClL'S aangaande de christenen hadden, het lag daarom 

voor de hand om eerst de christenen vrij te pleiten van de 

bovengenoemde beschuldigingen der heidenen, vóórdat men 

de diepere religieuse waarheid des Christendoms ging ont­

wikkelen en verdedigen. Vandaar dan ook naar ons oordeel 

het verschijnsel, dat alle oudere apologujen, zooalsLÜBKEKT -) 

teregt zegt, hierin met elkander overeenstemmen, dat zij 

meer verdedigingen der christenen zijn, dan wel van het 

christendom, üe Apoloyeticus van iiiRTüixuxüs, vergeleken 

met den Octadus van MINUCIÜS , kan naar onze meening reeds 

meer genoemd worden eene verdediging van het christen­

dom 3), daar eerstvermelde apologie met veel meer argu­

menten het christendom tracht te verdedigen cn veel meer 

1) Tot staving hiervan verwijzen wij naar de rede van ilea heiden CAE-

CILIUS. Oct. c. V—c. XIV. 

2) a. a. O. p. 20. 

3) Ook Prol'. ALZOCT (a. a. O. p. 141) wijst op dat verschil tusschen den 

Octavius en den Apoloyeticus, als hij schrijft: „Seiner Teudenz nach isl dieser 

interressante Dialog vorherrschend eine Vi'idcrlegung der Irrthiimcr mul An-

griffe der Heiden, keine eiugehcnde Begründung der christliehen Lehre, so 

dass man in letztercr Beziehung in dein Apologeticum des TERTULLIAN eiueu 

wesentlichen Fortschrift bemerkt , was noch weiter fiir das oben festgestellte 

chronologische Verhültniss beider Schriften sprieht." 



48 leeftijd va>' mtnvcius. 

positief christelijke elementen bevat dan de Oclavius !). En 

op grond hiervan gelooven wij, dat de apologie van minüciüs 

ouder is dan die van tioiu'ulmanls. 

Draagt dus het geschrift van snxuctus de kenmerken, dat 

liet ouder is dan dat van tkiitu'llianus, wij zullen thans 

tot besluit van deze paragraaph nog eenige oogenblikken 

wijden aan het onderzoek: onder welken keizer MINL'OU'S ge­

leefd en geschreven heeft. 

Zooals wij boven ~) konden zien , meenen verreweg de 

meeste geleerden, dat misüoils onderden keizer alkxasdkr 

srvercs geleefd en geschreven heeft. Ook lübkeut is deze 

ineeuing toegedaan en tracht haar te verdedigen 3). Hij 

gaat daarbij uit van uitwendige getuigen, hierop zich grondende, 

dat HiEitONïMüs onzen apologeet stelt tusschen tkktullianls 

en cïpiuanl's; dat euchebius onzen schrijver plaatst vóór 

cyprianus, en dat het werkje van cïpuianüs tlde idolorum 

vanitate" niets anders is da]i een „Auszug" uit den Octavius. 

Tusschen het jaar 198, den vervaardigingstijd van den Apo-

logeticus, en het jaar ^5S, het sterfjaar van cypKlANUs, 

moet Mixuoius dan geleefd hebben. Nu kan, volgens lüb-

kkr.t,  de Octavius geschreven zijn onder de regering van de 

keizers axtoninus caratalla üll—-217, alexandkr severus 

222—235 en phiuppus arabs 244—219; maar omdat eene 

vrij oude traditie den bloeitijd van jiinudius onder alexan­

der severus plaatst en ook ocertvigende gronden hiervoor 

spreken , gelooft uïbkeiit, dat mixuoius onder de regering van 

laatstgenoemden keizer zijne apologie in het licht heeft gegeven. 

Vroeger hebben wij reeds bewezen , dat hierünymus en 

1) Zie boven p. 43 en 44 en vergel. J. ALLEKEB, „Oct. des Min. Fel." Vor-

wort p. IT. 

2) Zie p. 4—6. 

8) a. a. O. p. 2—4. 



i.ekrti.id van MiNrcrus. 49 

EUCHRRIUS in hunne schriften ons geen gevoelen mededeelen 

aangaande den leeftijd van MINÜCIUS '), zoodat dus liet uit-

gangspunt van LÜBKEET verkeerd is. Tevens hebben wij aan­

getoond , dat de Octavius oorspronkelijk en ouder is dan de 

Apologeiicus ~), zoodat reeds daardoor de meening weerlegd 

is, dat MINÜCIÜS on(1er ALEXANDSII SEVEIIÜS gebloeid heeft. 

Maar niettegenstaande dat alles achten wij ons toch verpligt 

die „zietnlich alte Tradition" en die „überzeugende Grimde," 

waarop LÜBKERT zich beroept, eens critisch te gaan beschou­

wen; en dit te meer, daar Dr. ALLEKER 3) beweert, dat 

het door LÜBKERT ; /fast zur Gewiszheit" verheven is, dat 

MINCCIÜS onder ALEXANDEII SEVERÜS geschreven heeft, ter­

wijl Dr. TUSSEN4) aan EBERT het ten kwade duidt, dat 

deze „op de zoo belangrijke aanwijzingen van LÜBKERT geen 

acht heeft geslagen." 

Die wij' oude traditie nu, waarvan LÜBKERT melding 

maakt, is deze: De Italiaansche historieschrijver MAKO-AN-

TONIO coooio, gewoonlijk SABELLICUS genaamd, die circa het 

jaar 1500 leefde en uit vroegere werken vlijtig verzamelde, 

verzekert, dat MINÜCIÜS zijn' bloeitijd te Rome beleefde, 

als URBANÜS I daar bisschop was. De tijd nu, waarin 

ÜRBANÜS paus was, valt zamen met de eerste regerings­

jaren van ALEXANDER SEVERÜS 223—2S0. Evenzoo be­

weert de duitschc geschiedschrijver JOHANN VON TRITTEN-

HEIM, in zijn werk liher de ecclesiastieis scriptoribus, dat 

als eene voortzetting van het beroemde werk van HIERO-

NYJIÜS moet beschouwd worden, dat JIINÜOIUS circa het 

1) Zie bl. 8—10. 

2) Zio bl. 14—48. 

3) „Octavius des Min. Fel." Vorwort S. II. 

4) „Eene verdriliging ties Christendoms" etc. tc vinden in „Geloof en Vrij-
heid" 3C Jg. 1c Afl. bl. 25 Aaum. 5. 

4  



50 LEEFTIJD VAN MINUCITTS. 

jaar 230 onder ALEXANDER SEVEUTJS te Rome gebloeid 

heeft '). 
Wij moeten gulweg bekennen, dat wij hoegenaamd geen 

gewigt hechten aan deze oude traditie. SABELLICUS toch 

voert geen enkel historisch getuigenis aan voor zijne bewe­

ring, zooals BALDÜIKUS 2) ons mededeelt en zooals LÜBKEHÏ 3) 

zelf erkent. Op de losse bewering van SABELLICUS raag 

men naar ons inzien geen gevoelen aangaande den leeftijd 

van MiNDCius bouwen. Ook TRITHEMIUS verdient hier weinig 

geloof, omdat deze geschiedschrijver zijne meening naar alle 

waarschijnlijkheid gegrond heeft op hetgeen hij in den ca­

talogus van HIEUONYMUS vond en zich dus, evenals zoovele 

anderen, door dien catalogus heeft laten misleiden 4). 

Thans zijn aan de orde de drie overtuigende gronden, nog 

door LÜBKERT tot handhaving van zijn gevoelen genoemd. 

Arg. I. In c. VII 0 van den Octavius wordt aldus ge­

sproken van den oorlog met de Parthen: // ut Part.ios signa 

repetamus." Van gewigt is het, volgens LÜBKERT, niet 

alleen dat hier door MINDCHJS het praesens wordt gebruikt, 

maar ook dat overal van dezen oorlog melding wordt ge­

maakt. En nu vervolgt LÜBKEIIT zijn betoog aldus: ^Al 

had wel is waar reeds AUGUSIUS de bedoelde veldteekenen 

teru" gewonnen, zooals HORATIUS het in hem roemt, lib. 

Ill, od. V v. 1, toch waren de Parthen nog altijd onover­

wonnen; MARCUS AURELIUS moest LUOIÜS VERUS met een le­

ger tegen hen afzenden en CARACALLA werd in den oorlog 

vermoord. ALEXANDER SEVERUS, door eene voor Home zeer 

gewigtige revolutie in dat rijk, tot den oorlog genoodzaakt. 

1) LÜBKERT, a. a. O. S. 4—5. 
2) Dissertatio etc. iu de editie van den Octavius door DAVISIUS p. 2. 

3) a. a. O. S. 4. 

4) Zie boven bl. 8—10. 



LKKI'TI.TD VAN MINtJCrUS. 51 

is waarschijnlijk overwinnaar geweest circa het jaar 226; •— 

en juist in dien tijd schijnt onze dialong geschreven te zijn ï)." 

Reeds vóór LÜBKERT had KIGALTIÜS A) getracht uit deze 

plaats van den Octaoius aan te wijzen, dat JtiNtrcius be­

hoorde tot den tijd van ALEXANDER SEVERÜS, terwijl DAVI-

SICS 3) meende, dat het woord „repetamus" eene fout was 

van den librarius en men moest lezen „repeteremus." 

VAN' HOVEN 4) merkt echter op, dat deze enallaije veel bij 

de Romeinen voorkomt; dat jnxucms op dezelfde wijze zegt 

,/Sio Claudii et Junii non proelium in Poenos sed ferale 

naufragium est," terwijl hij dan verder voortgaat, „et ut 

Trasimenns Romanomm sanguine et major esset et decolor, 

sprevit auguria Flaminius;" en dat iedereen weet, dat volgens 

de Romeinen de nederlaag, onder CRASSUS geleden, nooit 

genoeg gewroken was. VAN HOVEN meent nu, dal niets ver­

hindert om aan te nemen, dat MINUCIÜS, als hij het oog 

slaat op een' oorlog den Parthen aangedaan, daarmede be­

doelt. den oorlog door de beide broeders aan de Parthen 

verklaard en door LUCIDS gelukkig ten einde gebragt. 

Het verwondert ons, dat LÜBKERT met geen enkel woord 

spreekt van deze argumenten van VAN HOVEN, te meer, 

daar hij de epistola etc. van dien geleerde over Oct. e. VII. 

6, de plaats in quaestie, heeft geraadpleegd R>). LÜBKERT 

zou dan toch hebben moeten erkennen, dat het gebruik 

van het praesens hier geen bezwaar kan opleveren, evenmin 

als het een bezwaar voor TÜBKERT is geweest, dat MINÜOIUS 

zegt: „sic Claudii et Junii non proelium in Pocnos sed fe-

1) LilBKEAT, a. a. O. S. 5. 

2) VAN miVK.V 1, c. bij I.1XDXEU p. 305. 

3) Hetzelfde werk t. a. p. 

4) Hetzelfde werk t. a. p. 

5) LÜBKERT, a. n. O. Anmerk. S. Sö. 

4 *  



52 LEEFTIJD VAN MINUCUUS. 

rale naufragium est *)" Wij gelooven om twee redenen, dat 

MINTJOIDS hier het oog heeft op de overwinning, die AUGUS­

TUS op de Parthen heeft behaald. 

Vooreerst toch vermeldt de geschiedenis, dat de koning 

der Parthen op de tijding van de komst van AUGUSTUS in 

Syrië de gevangenen en de vaandels teruggaf, die op het 

leger van ORASSUS waren buit gemaakt 2). Hier wordt 

door MINIICIUS alleen gesproken van het opeischen der vaan­

dels en wet bepaald van die vaandels , die de Farthen van 

CRASSUS hadden genomen 3). De opmerking van VAN HOVEN, 

dat volgens de Romeinen de nederlaag van CRASSUS nooit 

genoeg gewroken was, en de opmerking van LÜBKERT, dat 

de Parthen nog altijd onoverwonnen waren, doen hier dus 

niets ter zake en bewijzen niets. Zóó ook moet de mee­

ning van VAN HOVEN vervallen, dat MINUCIUS hier het oog 

zou hebben op den oorlog met de Parthen, waarin LUCIUS 

overwinnaar was. 

Hoe VAN HOVEN deze meening kan voorstaan en tegelijk 

het gevoelen verdedigen, dat onze apologeet onder de re­

gering van ANTONINUS PT us geschreven heeft, begrijpen wij 

niet; want deze twee gevoelens zijn niet met elkander te 

rijmen. Immers, eerst toen de keizer ANTONINUS ÏIUS af­

stand had gedaan van den troon, kwamen MARCUS AUK.EI.IUS 

en Lucius VERUS aan de regering; en onder de regering van 

ANTONINUS PIUS is nooit een oorlog tegen de Parthen on­

dernomen. 

Ten anderen pleit nog het volgende voor ons gevoelen. 

1) Oct. c. VIT. 5. 
2) w. PÜTZ , „Schets der oude gcsch." 2e dr. 1855 bl. 200. SCHLOSSER, 

„Weltgesch." Bd. IV. S. 109 en vergelijk vooral SUETONIUS, Octav. c. 21. 

3) Oct. c. VIL 0: „et ut Parthos signa rcpetainus, dirarum imprecatio-

nes CRASSUS et meruit et irrisit." 



LEEFTIJD TAN MINUCIUS, 53 

Opmerking verdient namelijk, dat repetere liicr gebruikt 

wordt met een' duhhelen accusativus, hetgeen ook aan de 

aandacht van LÜBKEUT geenszins is ontgaan. Zeer teregt 

zegt deze geleerde '), dat VAN HOVEN geenszins bewezen 

heeft, dat men schrijven kan „repetere aliquom aliquid," 

als hij daarvoor de volgende plaatsen aanhaalt : „soeiosque 

ineendia poscit ovantes, vmr.. Aen. IX. 71; ,/Orationes me 

duas postulasoio. epist. ad Div. II. 7; „poscere caede 

Deos veniam," SILIUS ITAL. IV. 768; ,/Soteria poscis ami-

cos," JIAKTIALIS, XII. 56; ,/signum ducesposcece," LIVIÜS 

VII. 33. Minder goed vinden wij liet, als LÜBKERÏ met 

betrekking tot de bewuste plaats verklaart, geen enkele re­

den te vinden om van het handschrift af te wijken; en als 

hij daarom verwerpt de lezing van LINDNER 2) „ut Parthos 

signa reposcanaisdie deze geleerde, met een beroep op 

vniGiLius, Aen. VII G06 en andere plaatsen, voor de lezing 

„ut Parthos signa repetamus" heeft in de plaats gesteld. 

Wel gelooft LÜBKEUT 3) met LINDNER, dat JEINDCIUS bij de 

ons bekende plaats de zoo even aangehaalde woorden van 

VIRGILIUS voor oogen gehad heeft, maar LÜBKEUT meent, 

dat onze apologeet opzettelijk het Virgilische reposcere in 

repetere veranderd heeft, omdat irraccius gaarne eene kleine 

verandering maakt, waar hij woordelijk aanhaalt, en omdat 

hij geen afkeer heeft van ongewone uitdrukkingen. 

Al kunnen wij in deze verklaring van LÜBKEUT niet dee-

len, omdat wij bij onzen classiek latijnschen schrijver niet 

zulk eene willekeurige, slechte afwijking van de oorspron­

kelijke woorden van viumr.ius kunnen denken en bij hem 

iets dergelijks ook nergens anders vinden; al hebben wij 

1) ÏIÜBKERT , a. a. O. Anmerk. S. 85. 

2) „M. Min. Fel. Oct." Ed. II. p. 311—313. Eioursus I, 

3) a. a. O. Anmerk. S. 85. 



54 LEEFTIJD VAN MINUCIUS. 

^een enkel bezwaar om Je veranderde lezing van LINDNEB. 

over te nemen, toch komen wij zoowel met LÜ BK KILT als 

met LINDNEB. overeen in de meening, dat MINUCIUS de ons 

bekende woorden geschreven heeft met de aangehaalde 

uitdrukking van VIUGILIUS voor de oogen. Eu hierop juist 

komt onze argumentatie neder. Is het namelijk waar, 

dat onze apologeet bovengenoemde woorden aan VIUGILIUS 

heeft ontleend, hetzij veranderd of onveranderd, dan is het 

ook een feit, dat hij denzelfden inhoud, door VIUGILIUS in 

die uitdrukking gelegd, tevens daarbij overneemt. En bij 

VIUGILIUS kunnen die woorden zonder eenigen twijfel op 

niets anders slaan dan hierop, dat AUGUSTUS de veldteekenen 

vau de Parthen heeft teruggevorderd, die zij van de Eo-

raeinen onder CRASSUS hadden genomen. Een bewijs voor 

ons, dat met „ut Parthos signa repetaraus" in den Octavius 

bedoeld wordt de overwinning van AUU USTÜS op de Parthen 

en niet die van ALBXANDEH SKVÈRUS , zooals LÜBKERT geheel 

en al ten onregte beweert. Immers de voorstelling, die LÜB­

KERT geeft, als zou ALEXANDEU SEVEUUS, door een' opstand in 

het Parthische rijk tot den oorlog gedwongen, overwinnaar 

geweest zijn in het jaar 226 , is geheel en al verkeerd. Want 

de geschiedenis vermeldt, dat het Parthische rijk in het jaar 

226 is vernietigd niet door ALEXANDER SEVEUUS maar door 

AUTAXERXES I l), en dat de Laatste oorlog, dien de Romeinen 

met de Parthen gevoerd hebben, die onder MACRINUS ge­

weest is 2). 

Artj. II. Het geheele gesprek in den Octavius wordt in 

zekeren zin veroorzaakt door de Serapis zuil in Ostia; 

1) F. c. SCHLOSSER , „Wcltgcsch." Bd. IV. S. 391. GEoiiG WEBER , „Lchrb. 

der Weltgesch." Leipzig 1870. Bd. I. S. 440. 

2) SCHLOSSER, a. a. O. Bd. IV. S. 386. AUGUST PAULY , „Real-Encycl." 

Bd. V. S. 1205. 



LEBrTIJD VAN MINUCIüa. 55 

ALEXANDER SEVEEUS liet zich in de mysterieën van Serapis 

inwijden en den tempel van deze godheid te Home verfraai-

jen en nu eindigt EÜHKEUÏ dit argument met de woorden : 

,/dadurcli würde walirscheinlich die Verelirung des Serapis 

neu angereizt und befördert, und der heftige Heide ciici-

LIUS zu einer Haldigung bewogen 

AVij vinden dit argument van LÜBKBRT zeer gezocht en 

weinig beteekenend. Zeer voorzigtig zegt hij, dat waar­

schijnlijk de vereering van Serapis op nieuw werd bevorderd 

en de heiden CAECILIUS tot vereering bewogen, omdat ALEX-

ANDER SEVEUUS etc.; want de geschiedenis spreekt zelfs met 

geen enkel woord van eene buitengewone vereering van Se­

rapis, juist ten tijde van ALEXANDER SEVEHUS. Wij achten 

de vermelding van de Serapiszuil en van hare vereering 

door CAECiLius gansch eenvoudig en natuurlijk. Immers, als 

wij bedenken, dat reeds de keizer DOMITIANUS ter eere van 

Serapis een' tempel had gebouwd, dat juist Serapis behoorde 

onder de Lares viales en dat juist deze godheid met zeer 

veel bijgeloof werd vereerd 2), dan kunnen wij niets vreemds 

in het verschijnsel vinden , dat MINUCIDS hier CAECILIUS laat 

optreden als een vereerder van deze beeldzuil. 

Arg. III. De woorden ,/Tutius per Jovis genium peje-

rare quam regis" Oct. c. XXIX. 6, zijn een derde grond 

voor LÜBKERT, dat MiNucius onder ALEXANUER SEVEUUS moet 

geschreven hebben, daar juist deze keizer in dit opzigt eene 

verordening gegeven had, zoodat BALDUIHUS bij deze plaats 

aan teekent: ,/Suspicor hic notari quandam constitutionem 

Alexandri Severi" etc. s). 

Ook dit argument achten wij niet minder gezocht dan het 

1) LÜBKERT , a. a. O. S. 5. 

2) LINDNER , „M. Miu. Fel. Oct." Ed. II. p. 8. Noot 5. 

3) LÜBKERT , a. a. O. S. 5—6. 



56 LEEFTRJI) VAN JI1NUCIUS. 

vorige. Wij vinden geen enkelen grond voor het vermoe­

den van BALDUINUS; ook LÜBKERT geeft er niet een', maar 

erkent zelf, dat de gewoonte om bij den genius van den 

vorst te zweren reeds ouder was, en noemt dan onder an­

deren ook TE UT u L L i A N us [Apoloij. c. XXIX) oj) als sprekende 

van deze gewoonte 1). TEETULLIANUS kou toch die veror­

dening van ALEXANDER sEVEiius niet weten, toen hij zijn' 

Apoloyeticus schreef; want ÏERTÜLLIANUS vervaardigde dit 

werk in het jaar 19S, zooals LÜBKERT zelf aanneemt ~) , en 

ALEXANDER SEVERUS kwam eerst aan de regering in het jaar 

222 : i), zoodat hij toen eerst eene verordening geven kon. 

Wij stellen dus met volle vrijmoedigheid de vraag; op wel­

ken grond neemt LÜBKERT aan, dat juist MINUOIUS het oog 

moet gehad hebben op die verordening van ALEXANDER SE-

VERÜS, als hij schrijft: ,/tutius per Jovis geninm pejerare, 

quam regis." Wij gelooven, dat hiervoor geen enkele grond 

bestaat en dat dus het argument van LÜBKERT door niets 

wordt gewettigd. Even goed als TERTULLIANUS van deze 

gewoonte kon spreken, zonder iets te weten van de ver­

ordening van ALEXANDER SEVERUS, kon MINUCIUS het ook 

doen, zonder dat hij daarom onder ALEXANDER SEVERUS be­

hoefde te leven. Ja, wat meer is, wij gelooven zelfs, dat 

TERTULLIANUS zicii ook hier als navoUjer van MINÜCIOS ver­

raadt, en dat de uitdrukking van JUNUCIUS ,/tutius per Jo­

vis genium pejerare quam regis" aan TERTULLIANUS juist 

aanleiding gegeven heeft, om dezelfde gedachte neer te schrij­

ven met de woorden; ,/citius denique apud vos per omnes 

üeos, quam per unum genium Caesaris pejeratur." 

Wij meenen ons gevoelen te kunnen regtvaardigen met 

1) LÜBKERT, a. a. O. S. 5. 

2) a. a. O. S. 4. 

3) GEORG AVEBER, a. a. O. Bd. I. S. 440. 



lekftijb van minucius. 67 

een beroep op de groote overeenstemming van beide uitdruk­

kingen , terwijl wij bet er voor houden, d;it TKRTULLIANUS 

navolger is op grond, dat vooreerst de meer eenvoudige en 

tevens meer kernachtige uitdrukking van MINUCIUS meer bet 

kenmerk van oorsptonkelijkbeid vertoont dan die van TKII-

TULLIANUS, die zooals ieder gemakkelijk zien zal niets an­

ders is dan eene uitwerking van de woorden van onzen apo­

logeet; en ten anderen omdat TEUTDLLIANUS terstond op 

de ons bekende woorden laat volgen de beschuldiging van 

,/Crimen laesae majestatis." 

Deze bedenking tegen de christenen wordt dan door TEE-

TÜLLIANÜS zeer uitvoerig weerlegd, terwijl MINUCIUS haar in 

het geheel niet vermeldt. Was MINÜCIÜS navolger ge­

weest, dan zou bij naar ons inzien de christenen ook van 

deze aanklagt der heidenen hebben moeten vrijpleiten, daar 

volgens bet oordeel van LÜBKERT ') en ook naar onze mee-

ning de Octavius juist „eine Scliutzschrijt wider die An-

grill'e der Heiden sein sollte." UINUOIUS had deze beschul­

diging dus in zijn' tijd nog niet geboord Want ware deze 

bedenking aan onzen apologeet bekend geweest (en bekend 

moest zij aan MINÜCIÜS zijn, als hij den Apologetiuus gelezen 

en gebruikt bad, dewijl TEUTÜLLIANÜS verbazend uitvoerig 

over deze beschuldiging handelt) , dan zou hij haar ook zon­

der twijfel in den Octavius genoemd en weerlegd hebben, 

daar de bedenking van het crimen laesae majestatis" een 

niet onbelangrijke aanval der beidenen tegen de christenen 

was, die in een „Schutzsehrift wider die Angriffe der Hei­

den" noodzakelijk moest afgeslagen worden. Had MINÜCIÜS 

dit om welke reden ook verzuimd, dan zou bij naar ons 

oordeel niet meer dien lof verdienen, dien LÜBKERT -) hem 

geeft en dien ook wij hem niet willen onthouden. 

1) •. a. O. S. 20. 

2) a. a. O., waar wij lezen: „Allein man bedenke, dass dieser Dialog nur 



58 LEEFTIJD TAN MINUCIUS. 

De slotsom onzer critische bescliouwing is: noch de 

,/ziemlich alte Tradition," noch de ^iiberzengeiide Grimde" 

van LiiBKBKT hebben ons overtuigd, dat MINUCIUS onder 

ALEXAHDEU SEVEBÜS geleefd en geschreven hoeft. 

Thans zullen wij eens nagaan, of er ook in onze apologie 

nog andere indicia voor den tijd barer vervaardiging te vin­

den zijn. 

In den Octavius wordt een zekere PEONTO vermeld, die 

door CAJSCILIUS genoemd wordt Cirtensis noster. Met het pro­

nomen noster wordt volgens VAN HOVEN !) te kennen ge­

geven, dat CAECILIÜS een tijdgenoot was van FUONTO. VAN 

HOVEN meent verder, dat inet FRONTO bedoeld wordt MAII-

cus juuus FIIONÏO (dien MEIEII e. a. liever noemen MARCUS 

CORNELIUS FiiONTo) 2), die in het jaar 143 tot consul ver­

kozen is. MINUCIUS zal dan als tijdgenoot van dezen FUONTO 

onderden keizer ANÏONINUS i'ius geleefd en geschreven hebben. 

LÜBKEBT 3) bestrijdt dit argument met de opmerking , dat 

FUONTO alleen door CAECILIÜS noster wordt genoemd, terwijl 

later OCTAVIUS tuus FRONTO zegt. Hieruit volgt volgens 

LÜBKERT, dat met het pronomen noster niet wordt gewezen 

op een' tijdgenoot; want anders had ook OCTAVIUS moeten 

spreken van PRONTO noster. LÜBKERT meent, dat noster 

hier beteekent een man van onze (heidensche) partij en tuns 

een man van uwe (heidensche) partij, daar FRONTO bekend 

stond als een hevige vijand der christenen. 

AVij geven gaarne aan LÜBKEIIT toe, dat de verklaring, 

chic ScJmtzschrift wider die Angriffc der Heiden sein sollte mul sieli also 

daraiif stets bezichcn musste; dies en ZwecJe nun hat MINUCIUS auf eb en so 

schone als treffende Weise erreicht." 

1) 1. c. p. 286—293. 

2) 1. c. p. 0. 

3) a. a O. S. 8. N0. 4. 



LEEFTIJD VAX MlNUOrUS. 59 

die hij van de pronomina noster en tuus geeft, zeer juist 

is; maar wij zijn het met hein niet eens, als hij beweert, dat 

MINÜCIUS geen tijdgenoot geweest is van si ARGUS COIINELIUS 

ïiiovro. Wel gelooven wij, dat VAN HOVEN dwaalt, als hij 

schrijft noster i. e. aequalis et consentions 1). Maar als wij 

bedenken op welke icijze CAECILIUS van FRONTO spreekt, 

dan meenen wij daaruit te kunnen eu te moeten besluiten, 

dat MIKL'CIL'S een tijdgenoot van dien beroemden rhetor zal 

geweest zijn. Immers, CAEOILIUS spreekt van FKONTO als van 

een' man, die nog algemeen bekend was. Hij noemt hem 

eenvoudig Cirtensis noster 2), alleen dus naar de plaats waar 

hij geboren was, zonder den naam FKONTO te vermelden of' 

reeds vermeld te hebben. Iedereen moest dus bij Cirtensis 

noster terstond denken aan den rhetor MARCÜS CORNELIUS 

FRONTO, wilde namelijk CAECILIUS verstaanbaar zijn. Eu nu 

gelooven wij, dat MINÜCIUS nooit oj> deze wijze FRONTO ten 

tooneele gevoerd zou hebben, als deze man reeds sedert 56 

a 60 jaren dood was. Want stellen wij met LÜBKERT vast, 

dat met den vermelden FRONTO bedoeld wordt MARCÜS COR­

NELIUS FRONTO, de leermeester van MAKCÜS AURELIUS 3), 

dan moeten wij daarbij aannemen, dat deze rhetor reeds sinds 

56 a 60 jaren overleden was, toen MINUCIUS den heiden 

CAECILIUS van FRONTO liet spreken. Immers, het sterfjaar 

van FRONTO valt tussehen de jaren 166 en 170 *) en de 

vervaardiging van den Octavius stelt LÜBKERT in het jaar 

226 3). Wij gevoelen ons met het oog hierop gedrongen 

om aan te nemen, dat MINÜCIUS gelijktijdig met FRONTO geleefd 

heeft, en plaatsen daarom onze apologie onder de regering 

1) VAN HOVEN , 1. c. p. 286 § 8. 

2) Oct. c. IX. 8. 

3) LÜBKERT , a. a. O. S. 8. N0. 4. 

4) AUGUST PAULY , a. a. O. Bd. III. S. 521 f. 

5) a. a. O. S. 0. 



60 1EEFTIJU VAN MINUCTÜS. 

van den keizer ANTONINUS PIUS. Mogt iemaiid soms ineenen, 

dat op grond van het bovenstaande MINUCIUS even goed 

zijn' dialoog kon geschreven hebben ouder de regering van 

iiADiiiANUs !) of van MARCUS AuiiELiüS 2), omdat I'IIO.NÏO reeds 

ten tijde van den eersten en nog ten tijde van den laatsten 

leefde en beroemd was : f), dan verwijzen wij hem naar het­

geen wij, eenige bladzijden verder, dienaangaande in het 

midden brengen '). Hier moeten wij nog even stilstaan bij 

hetgeen LÜISKERT aanvoert ter bestrijding van hen, die den 

Odavius terugbrengen tot den tijd van den keizer ANTO­

NINUS nus. 

LÜBKKRT beweert, dat men voor MAKCUS AUUEUÜS geen 

vervolging tegen de christenen kan aanwijzen , /Von welcher 

das bekannt und anch uur wahrscheinlich wiire, was c. 

XXXVII 4 vorkonnnt, dass Weiber und Kinder helden-

müthig fiir ihren Glauben als Martyrer gestorben seijen 3)." 

ïot weerlegging van deze bedenking wijzen wij op de 

vervolgingen tegen de christenen ouder NERO, DOMITIANUS 

en TRAJANUS. 

Bepaald waarschijnlijk achten wij het, dat reeds ouder 

NKRQ niet alleen mannen, maar ook vrouwen en kinderen ter 

1) DE MTKALTO (1. c. 16—17)) meent, dat de Octavius ook kon 

geschreven ziju onder HAIIKIAKVS, omdat in dit geschrift iu het ge­

heel niet gesproken wordt van de Joden, die uit hun vaderland verdre­

ven ziju, zooals bij TKlnTl.r.lANrs e. XXI. Maar deze laatste verdrijving 

der Joden, die door MiiNTElt tot het jaar 130 gehragt wordt, kon volgens 

DE MUKALTÜ toch wel aan MINUCIUS bekend zijn , zonder dat deze er opzet­

telijk melding van maakte , omdat bij MINUCIUS veel minder gesproken wordt, 

van de Joden dan bij TEKTULLIAMUS. 

2) TZScimttfElt, VAN SENDEX , GiESELER , KESTNER etc. beweren , dat onze 

dialoog vervaardigd is onder MARCUS AURELIUS; zie boven op bl. 5 en 6. 

3} AUGUST i'AUL.v, a. a. O. tid. III. S. 521 f. 

4) bl. 84. 

5) lübkERT, a. a. O. S. 6, 



LEEFTIJD VAK MTNVC1US. 61 

wille van hun geloof gestorven zijn. Want van een onmensch 

als NERO, die zijne eigene moeder AGRIPPINA, zijne eohtge-

noolen OCT A vi A en POPFAEA, zijn' leermeester SENEOA , LU-

CANÜS, PETitONllis en andere geleerde mannen liet vermoor­

den !); die alleen om zich genoegen te versohaffen duizende 

mensehen blootstelde aan het gevaar van levend verbrand 

te worden 2); die de onschuldige christenen op dc wreed­

aardigste wijze liet martelen 3); ja, die beschouwd kan wor­

den als eene bepaalde type van onmeêdoogendheid, wreed­

heid , laagheid en dierlijkheid; van zulk een onmensch is 

het niet te verwachten, dat het de zwakke vrouwen en de 

onschuldige kinderen zal gespaard hebben. Bovendien deelt 

ons SUETONIUS in zijn leven van NERO e. 1G zeer eenvoudig 

mede: „de christenen, eene nieuwe, schadelijke secte roeide 

hij (nl. NERO) uit door hen te dooden 4)." 

Onder DOMITIANUS worden als martelaren met name vermeld 

FLAVius CLEMENS en diens vrouw DOMITILLA 5), terwijl EÜSK-

BIÜS in zijn Chronicon uitdrukkelijk verklaart, dat onder DO­

MITIANUS vele christenen den martelaarsdood zijn gestorven f i). 

Dat onder den keizer TRAJANUS ook vrouwen en kin­

deren ter dood gebragt zijn, omdat zij christenen waren, 

blijkt duidelijk uit den brief van PLINIUS aan TRAJANUS. 

PHNIÜS toch verklaart in dezen brieft), dat hij bij het 

straffen der christenen in verlegenheid is „of men niet op het 

onderscheid van ouderdom behoort te letten dan of men de 

1) Bibliotheca Classica. Davcntriac 1806 p. 309. Nero. 

2) Zie de redenen, waarom Nero te Rome brand heeft gesticht bij HA-

GENBACH , „De christel. kerk in de drie eerste eeuwen," Dl. I. bl. 132. 

3) HAGENBACH, t. a. p. Dl. I. bl. 133. 

4) HERZOG, a. a. O. Bd. X. S. 275. 

5) HAGENBACH, t, a. p. Dl. I. bl. 142. 

6) HERZOG, a. a. O. Bd. III. S. 478. 

7) HAGENBACH , t. a. p. Dl. I. bl. 147—149. 



62 LEEFTIJD TAN MINDCIÜ3, 

teeihre jeugd op dezelfde wijze als de meer gevorderden in 

kracht en jaren moet behandelen" etc. Daarop schrijft hij 

aan TRAJANUS , hoe hij tot dusverre heeft gehandeld ; ,/Ik heb 

hen gevraagd of zij christenen waren. Als zij zulks toestem­

den heb ik hen voor de tweede en derdemaal ondervraagd 

en hen inet de doodstraf bedreigd; bleven zij hierop vol­

houden, dan heb ik hen laten ter dood brengen" etc. Ver­

volgens meldt PLINIÜS , wie hij heeft gemeend te moeten 

vrijlaten, wat hij van hen vernomen heeft en dat hij het 

noodig heeft geoordeeld „van twee maagden, die dienaressen 

(ministrae) werden genoemd, door middel van de •pijnbank 

te vernemen, wat van de zaak waarheid was." Dan berigt 

PLINIDS, wat hij door middel van de pijnbank bij die maag­

den heeft ontdekt, en dat deze ontdekking hem heeft doen 

besluiten om den keizer te raadplegen; „want de zaak 

scheen mij allezins der overweging waardig, bijzonder om het 

groot aantal dergenen, die er door in gevaar gebragt worden. 

Want velen van allerlei ouderdom en stand en van beiderlei 

kunne zijn in dit gevaar of zullen er in komen" etc. 

Ieder onpartijdige zal naar ons inzien moeten toestemmen, 

dat de bewuste bedenking van UIBKERT door het boven­

staande genoegzaam is weerlegd. Wij hechten in onze be­

strijding vooral waarde aan het getuigenis van PLINIÜS, om­

dat LÜBKERT juist den brief van PLINIDS voor echt erkent !). 

De drie bekende ^überzengende Gründe", die LÜBKERT ~) 

ook inbrengt tegen de meening, dat MINÜCIÜS onder ANÏO-

NINUS pins is opgetreden , hebben wij boven reeds ontzenuwd , 

zoodat wij er dus hier van kunnen zwijgen en voortgaan 

met het opsporen van verdere indicia voor den leeftijd van 

MINÜCIÜS. 

1) a. a. O. S. 8, N». 3. 

2) a. a. O. S. 6. 



LEEFTIJD VAN" MINlrciXJS. 63 

Het geheele werk van MINÜCIÜS geeft ons den indruk , dat 

het niet vervaardigd is in een' tijd van vervolging, maar dat 

het geschreven is, toen de christenen zich mogten verheugen 

in eene „langere Pause vou Unangefochtenheit" !). De ver­

houding tusschen heidenen en christenen is zeer gunstig; zij 

geven elkander wederkeeiig de meest vertrouwelijke namen Oct. 

c. III. 1, IV. 3, XV. ;3, XVI. 2,3, 6, ja, een christen durft 

een' heiden zelfs te regt wijzen over zijn geloof Oct. c. III. 1 ~). 

Zulk eene beschrijving van den toestand der christenen 

past geheel in den tijd van den keizer ANTONINUS MUS. Deze 

toch was een man van eene edele, zedelijke inborst, die 

zich het lot van allen aantrok, die gekroond was met den 

eerenaam van „vader des vaderlands"' en die tot grondregel 

had aangenomen: „liever éénen burger te behouden dan dui­

zend vijanden te dooden" 3). Deze keizer begunstigde ook 

zooveel mogelijk de christenen eu vaardigde een edict tegen 

het vervolgen van hen uit. Al heeft nu wel is waar de 

critiek de echtheid van het edict betwijfeld, zooals het ons 

bewaard is door JUSTINUS en EÜSEBIUS, toch gelooven wij met 

HAGENBACH 4), dat de keizer ANTONINUS PIÜS een edict heeft 

uitgevaardigd ton gunste der christenen, dat van'dezelfde 

strekking is als hetgeen wij bij JUSTINUS en KUSEBIUS vinden. 

1) ADOLF F.BERT, a. a. O. S. 23. 

2) LÜBKERT, a. a. O. S. 4. 

3) HAGEXBACir, „Do chr. kerk in de drie eerste eeuwenDl. T. bl. 187. 

AVKBEU verklaart, dat de regering van ANTOXIXIS PUS gelden kan als „het 

gouden tijdvak van den Rotneinschen keizertijd." Eu CAIMTOLIXUS besluit de 

levensbesehrijving van dezen keizer met de woorden: „AMOXIMS was bijna 

de eenige onder de keizers, die, zooveel het van hem af hing, noch het bloed 

van burgers uoch dat van vijanden vergoot, eu die met regt wegens zijn ge­

luk, zijne mensehenliefde, zijne rustige regering eu zijn' eerbied voor de 

godsdienst eu de oud-romeinsehe heiligdommen met XOIA verdient vergele­

ken te worden." (GEORG WEBER, a. a. O. Bd. I. S. 418). 

4) t. a. p. Dl. I. bl. 189. 



64 LEEITMD VAN MIKÜ01D3. 

Dit toch kan uit andere getuigen zoo goed als bewezen 

worden 1). 

Onder de regering van dezen keizer moet MINDCIUS zijne 

apologie geschreven hebben, daar de christenen in zulk een' 

rustigen toestand, als MINDCIUS ons afschildert, niet verkeerd 

hebben onder de regeringen van HADRIANÜS, MABOUS AIIRE-

L1ÜS, COMMOPUS, PETTINAX, JULIANUS 611 SRPTIMIUS SP;VERÜS; 

en andere keizers dan de hier genoemden kunnen niet iii 

rekening komen. Want stellen wij met TZSCHIRNKR en 

LÜBKERT 3) vast, dat de Apologetica geschreven is in het 

jaar 198, dan moet MINDCIUS zijn' Octavins, die ouder is dan 

de Apologeiicus 4), in elk geval vervaardigd hebben vóór 

het jaar 198; en SEPTIMIDS SEVERUS regeerde van 193 tot 

211 5). Dus deze keizer is de allerlaatste, onder wien onze 

dialoog kan ontstaan zijn. Vóór de regering van HADRIA-

NDS kan het geschrift van MINDCIUS niet gemnakt zijn we­

gens de vermelding van FIIONTO, die eerst onder dezen keizer 

leefde en als rhetor naam maakte G). 

Mogt iemand soms tegen ons gevoelen de bedenking op­

peren, dat de geschiedenis toch geen melding mankt van eene 

bepaalde vervolging der christenen onder COMMODDS, PEUTINAX 

en JDLTANDS , en dat daarom de Octavius wel kon bewerkt 

zijn onder COMMODDS ^), die regeerde van 180 tot 193 8), 

1) MEI.ITO VAN SARDKS beroept zich iu eene opdragt aan MARCUS AI'KI-.-
LIT'S opeen edict zijns vaders IV. 20, zie IIAGENBACIT. MDC chr. kerk in de 

drie eerste eeuwenbl. 189 Noot 1. 

2) „Gesch. der Apolog." S. 2G9. 

3) a. a. O. S. 4. 

4) Zie bl. 28—48. 

5) GEORG WEBER, a. a. O. Bd. I. S. 439. 

6) DE MURALTO, 1. C. p. IC. 

7) RUSSWURSI beweert, dat MiNUcrus onder COMMODUS heeft geschreven , 

zie TZSCHIRNER, „ÜCT Fall des HoidenthumsBd. I. S. 221. 

8) GEOBG "WEBER , a. a. O. Bd. I. S. 438. 



LEEFTIJD VAN MINUCIUS. 65 

dan geven wij het eerste toe, maar ontkennen het laatste. 

De keizer COMSIODUS toch was iemand, die alleen genoegen 

vond in de laagste zinnelijke genietingen, of om als ,/Romeinsoli 

Hercules" in kampspelen en dierengevechten op te treden; 

die overigens alle regeringszaken overliet aan den bevelheb­

ber zijner lijfwacht, den heerschzuchtigen PERKNNIS en, na 

diens vermoording, aan den hebzuchtigen OLEANDEK, die 

beiden ; /in naam des keizers nog erger woedden dan pest en 

hongersnood, welke gelijktijdig de hoofdstad bezochten" 1). 

Bovendien vindt men bij EUSEBIUS en IIIEEONYMUS verhaald, 

dat, niettegenstaande de karakterlooze wreedheid van COM-

MODUS door den invloed zijner bijzit MAKCIA, die den christenen 

genegen was, in zachtheid voor de christenen was verkeerd, 

toch nog APOLLONITJS gedood werd, als de welsprekende 

apologeet van het christendom in den senaat 3). 

Dat onder de woelige regering van PEUTINAX en JÜLIAKUS, 

die elk afzonderlijk slechts eenige maanden de teugels van 

het bewind in handen hadden 3), MINUCIUS zijne apologie 

niet kan gemaakt hebben, is naar ons inzien boven alle be­

denking verheven. 

TZSCHIRNER voert nog als bewijs aan, dat JIINUCIÜS 

vodr TERTULLIANUS geschreven heeft, dat in den Octarms 

geen melding gemaakt wordt van die wondervolle redding 

van het keizerlijke leger door het gebed van christelijke 

soldaten , terwijl dit daarentegen in den Ajiologetwus wordt 

medegedeeld. 

Ook wij meeneii dit argumentum e silentio te moeten ge­

bruiken , niet alleen tot handhaving van de prioriteit van 

jiixuoius, maar ook om aan te toonen, dat onze apologie 

1) GEOI1G WF.BEH, a. (1. O. Bd, I. S. 438. 

2) KAKI. IRASE „Gcsch. der kerk" bl. 51. 

3) GEORG WEBER a. a. O. Bd. I. S. 438—439. 

4} „Der Fall des Heidenthmns" Bd, I. S. 319. 



g0 leefttjd VAN MlNTJCItTS. 

onder ANTONIHÜS PIES vervaardigd is. Immers, hetgeen van 

de zoogenaamde „legio fulminatrix" verhaald wordt, moet 

plaats gehad hebben onder den keizer MAIICUS AUMXIUS , m 

het jaar 174 ')• MINUCIOS heeft het verhaal niet gekend; 

want anders zou hij het evenzeer als TEETBLMANUS medege­

deeld hebben, daar dit zeer voor de christenen pleitte en 

MINÜCIÜS ruimschoots gelegenheid had het in zijn' Octavms 

aan te voeren. Hieruit volgt vooreerst, dat de Apolotje-

ticus niet lot voorbeeld kan gestrekt hebben aan MINÜCIÜS; 

want anders zou deze dit verhaal gekend en evenzeer als 

TERTULLIANUS vermeld hebben, die zulk een schoon gebruik 

hiervan gemaakt heeft 2); en ten anderen, dat MINUOIUS zijn 

geschrift in het licht heeft gegeven, vóórdat die wondervolle 

redding van het keizerlijke leger had plaats gehad; want 

anders^zou zulk een gewigtig feit voor de christenen nood­

wendig ook ter oore van onzen apologeet zijn gekomen. 

Na MARCUS AUKEL1US heeft onze schrijver dus zijn' dialoog 

niet opgesteld. 
Acht TZSCHIRNER 3) intusschen , ook op grond van boven­

staand argument, het waarschijnlijk, dat MINUOIUS onder de 

regering van MARCÜS AURELIUS geschreven heeft, wij meenen die 

waarschijnlijkheid te moeten betwijfelen. Want al vinden wij 

veel geboekt, dat tot lof strekt van dezen keizer+), toch 

weten wij uit de geschiedenis, dat MARCUS AURELIUS in zijne 

stoicijnsche wijsheid een' sterken afkeer had van de geestdrift 

der christenen; dat hij den haat, dien het volk tegen de 

christenen koesterde, niet zocht te beteugelen; dat hij zelfs 

het stelsel der opsporing invoerde en allerlei martelingen het 

]) KA11L HASH t. a. p. W. 51. 

3) „Apologeticus" c. V. 
3) „Der Fall lies Hcidonlhams" Bd. T. S. 219. 
4) IIAGESBACH, „Be elir. kerk in de drie eerste eeuwen." Dl. I. bl. 189 

en verv. 



leeftijd van mikucius. 67 

aamvendeu om de christenen tot afvul te dwingen; dat reeds 

in het jaar 166 JUSTINUS den marteldood stierf, nadat de 

keizerin het jaar 161 de regering had aanvaard; terwijl verder 

een tal van gruwelen onder dezen keizer tegen de christenen 

gepleegd zijn !). De toestand der christenen is dus verre 

van gunstig onder dezen keizer geweest. En in verband met 

het vroeger door ons beredeneerde, gelooven wij daarom, mede 

op grond hiervan, dat MINUCIUS niet onder MARCUS ADIIELIÜS 

als apologeet is opgetreden. 

Zoo even hehben wij aangetoond, dat JIINUOIUS zijn'dialoog 

niet na MARCOS AÜIIELIUS kan bewerkt hebben; dus moet 

MINUCIUS vóór den bovengenoemden keizer zijne apologie 

hebben opgesteld. Alleen onder ANTONINUS PIUS kan nu de 

vervaardiging van den Octmius gesteld worden, daar zij niet 

kan plaats gehad hebben vóór of onder de regering van 

HADMANDS 2). 

Boven hebben wij reeds bij herhaling de aandacht geves­

tigd op de overeenstemming van onze apologie met die van 

JUSITNUS MARTYR en ATHENAGORAS. Op grond van die over­

eenstemming gelooven wij, dat de Octavius moet terugge-

bragt worden tot ongeveer denzelfden tijd, als waaruit ge­

noemde schriften afkomstig zijn. Volgens TZSCIUBNER 3) 

rigtte JUSTINÜS MARTYR zijne eerste apologie in het jaar 139 

aan den keizer ANTONINUS PIUS, aan diens zonen AURELIOS en 

VERUS en aan den Eomeinschen senaat. Het geschrift van 

ATIIENAGORAS is gerigt aan de keizers MARCUS AURELIUS en 

COMMODUS. Afgezien nu van de vraag, of de „nQtaftna" 

een geschrift zij van de hand van ATIIENAGORAS of eerst uit 

de derde eeuw afkomstig, zoo meenen wij toch met TZSCHIR-

1) JOH. HEINU. KCltïZ, t. a. p. bl. 24 en HAGENSACH t a. p. Dl. I. bi 

190 en verv. 

2) Zie boven bl. 64. 

3) „Gcsehiclile der Apologctik" S. 233. 



68 LEEFTIJD VAN MINUCIC3. 

KRR te moeten aannemen: //dut de sclirijver zich in deu 

tijd van marccs auiielios verplaatst heeft en zóu schreef, 

als hij zou geschreven hebben, die aan deze keizers eene 

apologie overhandigd had" i). 
Met het oog op don vervaardigingstijd van de apologieën 

van jüstinus martyr en atiienagüras nieenen wij, dat de 

Octavius geplaatst zou moeten worden of onder antoninüs pius 

of onder marcus aurelids. Daar het uu niet waarschijnlijk 

is, dat de dialoog van jiinl'CIüs opgesteld is onder marcus 

adrf.lirs, zoo blijft ons alleen anïüm.nus pius over. 

Tot besluit van ons onderzoek vestigen wij nog liet oog 

op den stijl van onze apologie. Alle geleerden , hetzij zij 

voor of teyen de prioriteit van misucius zijn, roemen in onzen 

apologeet zijn' zuiveren, sierlijken stijl. De muuai.to -) 

erkent zelfs, dat minucius nog met meer regt dan lactan-

•rius ,/de christelijke ciceiio" kan genoemd worden, terwijl 

van hoven 3) verklaart, dat aan minucius „geen woordje 

zelfs ontvallen is, dat niet kan verdedigd worden met het 

gezag van cicsro, quinctilianus ,  plinius of tijdgenooten 

van hen," zoodat minucius dan ook alle schrijvers van de 

derde eeuw in „puritas" en „venustas" overtreft. Op grond 

van die zuiverheiden sierlijkheid van stijl gelooft van hoven, 

dat minucius gebloeid heeft in de laatste jaren van de zil­

veren eeuw der latijnsche taal en stelt daarom onzen apolo­

geet onder antonixus pius. 

Tzsciiirner ' ') heeft tegen dit argument de bedenking ge­

opperd, dat er tusschen den tijd der An tonijnen en de eerste 

helft der derde eeuw geen groote tusschenruimte ligt en 

dat er niets vreemds is in het versehijnsel, dat een later 

1) a. a. O. S. 2-17. 

2) 1. c. p. 1. 
3) 1. c. J). 203 cn 204. 

4) a. a. O. S. 280. 



LEEFTIJD VAN MINUOIÜS. 69 

levend schrijver floor tie lectuur van classieke werken zijn' 

stijl gevormd hoeft. LÜBKEUT ') heeft deze bedenking over­

genomen en wijst tot versterking van het laatste nog hierop, 

dat LAOTANTILIS, die eerst onder CONSTANÏIJN den Groote 

leefde, wegens zijn' sierlijken stijl de christelijke CICERO 

werd genoemd; dat zelfs AÜGUSTINUS (f 4-:30) volgens EEASMUS 

een' bewonderenswaardig sierlijken stijl had, en dat diens 

tijdgenoot SULPJOIUS SEVEUUS algemeen geprezen wordt wegens 

zijn echt classiek latijn. 

Wij willen gaarne tegenover deze beide genoemde geleer­

den de schijnbare kracht van hunne bedenkingen erkennen, 

en gelooven ook, dat uit het argument van vaü hoven, zoo 

het geheel op zich zelve stond, nog niet noodwendig behoefde 

te volgen, dat minucius tot de laatste jaren van het zilveren 

tijdvak der latijnsche taal behoord heeft; maar nu het voor­

komt in vereeniging met die vele argumenten, dio voor een' 

vroegen leeftijd van onzen apologeet pleiten, meenen wij het 

zonder aarzeling als bewijs te mogen opnemen, dat minucius 

gebloeid heeft in de laatste jaren van dat zilveren tijdvak 

d. i. onder antoninus mus. Want gesteld eens, dat wij 

nog niets van den Octavius wisten en dan alleen uit den 

stijl moesten opmaken, wanneer dit geschrift vervaardigd 

was, dan toch zouden wij bij ons onderzoek aldus moeten 

redeneren. Be stijl van den Octadus draagt de kenmerken 

van echt classiek latijn. Daarom moet dit geschrift afkom­

stig zijn, of van een' schrijver, die leefde in het zilveren 

tijdvak der latijnsche taal, of althans van iemand, die zijn' 

stijl naar dat classiek latijn gevormd heeft. Dit laatste toch 

is mogelijk, daar wij hiervan voorbeelden zien in lactan-

tius, augusïinüs en sulpicius SEVEiius. ïusschen deze twee 

genoemde gevallen moeten wij kiezen. De eenige weg, waar-

1) a. a. O. S. 6 n0. 1. 



70 LEEFTIJD VAN MINTJOIUS. 

langs men tot eene zekere keuze kan komen, is, te onder­

zoeken of er in den Odavius ook nog andere aanwijzingen 

te vinden zijn voor zijn' vervaardigingstijd. Zijn die aan­

wijzingen aanwezig en getuigen deze, dat de schrijver ge­

leefd heeft ten tijde van HADWAKUS of ANTONINUS PILS, 

dan volgt hieruit; de schrijver van den Octaoius heeft zulk 

een' sierlijken stijl, omdat hij behoort tot het zilveren tijd­

vak der latijnsche taal. Pleiten die aanwijzingen echter voor 

een' veel lateren tijd, dan moet men aannemen: de. schrijver 

van den Octavius heeft zijn' stijl gevormd naar dien van de 

echt elassieke schrijvers. 

Boven hebben wij reeds met inwendige gronden trachten 

aan te wijzen, dat MINUCIUS moet geleefd hebben onder 

ANTONINUS PIUS, zoodat wij, gedachtig aan bovenstaande 

redenering, op grond van den stijl van onzen schrijver, 

meenen te moeten stellen: MISUCIUS heeft geleefd en ge­

schreven in de laatste jaren van het zilveren tijdvak der 

latijnsche taal d. i. ten tijde van den keizer ANTONINUS 

pms. 
Met opzet hebben wij eerst ten slotte onzen blik gerigt 

op den stijl van den Octavius, in afwijking van VAN HO­

VEN en DE MÜTTALTO, die den sierlijken stijl van MINUCU'S 

als eerste argument gebruiken voor hun gevoelen aan­

gaande den leeftijd van stiNucius. Wij hebben dit ge­

daan, omdat het argument van beide genoemde geleerden 

nog geen genoegzame kracht van bewijs heeft, als het 

alleen op zich zelve staat, maar omdat het die kracht eerst 

erlangt, als het na andere argumenten behandeld wordt. 

Door deze toch wordt het bewuste argument krachtig ge­

schraagd, terwijl het wederkeerig de anderen steunt en 

sterkt. 
Door het raadplegen van de inwendige getuigenissen zijn 

wij gekomen tot het volgende resultaat: 



IjEEETJJI) van minuciüs. 71 

1". De Ootcwms is oorspronkelijk, terwijl Av Aiioloyeticus 

gedeeltelijk eene navolging is van den Octamus. 

2°. De Octavius is ouder dan do Apoloijetious. 

3°. De Octavius is geschreven onder antoninus pjus. 

§2. HET VADERLAND, GESLACHT EN AMBT VANMINUCIUS. 

I .  V a d e r l a n d  v a n  M I N U C I U S .  

Ook over liet vaderland van MINUCIUS wordt getwist. 

EILDÜINÜS schrijft in zijne dissertatie: „afrum fuisse sus-

picor licet id affirmare non ausim" !). Voor zoover ons 

bekend is, zijn alle geleerden, die voor VAN HOVKN hun 

gevoelen aangaande het vaderland van MINUCIUS mede­

gedeeld hebben, BALDUINUS in dit vermoeden gevolgd. 

VAN HOVEN echter is cr tegen te velde getrokken met de 

bewering, dat MINUCIUS of een Brixiër of althans een Itali­

aan geweest is 2). H. MEIER, zegt, dat het geboorteland 

van onzen apologeet zóó zeer in het duister ligt, dat men 

naauwelijks eene conjectuur mag wagen 3). Verreweg de 

moeste geleerden, als TZSCHIRNER 4), VAN SENDEN 3), BAUR ('), 

LÜBKEET ''J, POOLMAN 8), ALZOG IJ) enz. achten het waar­

schijnlijk, dat MINUCIUS een Afrikaan geweest is. Alleen 

DE MUUALTO 10) neemt het gevoelen van VAN HOVEN in 

bescherming. 

1) 1. c. p. 2. 
2) 1. c. p. 299 sq. 

3) 1. c. p. 11. 

4) „Gcschichtc dor Apologclik" S. 270 cn «Der Fall des lleülcnthunis" 

S. 219. 

5) l. a. p. Dl. 11. St. 1. bl. 300. 

6) a. a. O. Erstcr Absclinitt S. 207. 

7) a. a. O. S. 1—2. 

8) t. a. p. bl. 25. 

9) a. a. O. S. 140. 

10) 1. c. p. 1—3. 



72 VADEHLAND VAK MiNUCIUS. 

Wij wachten ons om met zekerheid iets aangaande liet 

vaderland van MINUCIUS vast te stellen, maar houden du 

meening van VAN HOVEN en DB MUUALTO voor de meest 

waarschijnlijke, en wel op de volgende gronden: 

1° omdat de ijens JIINUCIA in de tweede eeuff zeer talrijk 

en beroemd was te Rome en te Brescia. 

Ook VAN HOVEN ') luul reeds hierop het oog gevestigd 

en dit als argument gebruikt voor zijn gevoelen. 

LÜBKERT 2) heeft hiertegen eene bedenking ingebragt. 

Hij zegt, dat VAN HOVEN als grond voor zijne uieening 

aanvoert , dat PLINIUS lib. I e. 14 van oen' MINUCIUS ACILI-

ANÜS schrijft ,/patria est ei Brixia," en dat men, bij de 

uitgebreide familie der MINÜCII, uit de vermelding van één' 

persoon niet mag besluiten, dat onze MINUCIUS aan dezen 

persoon verwant is geweest en met hem een zelfde vader­

land moet gehad hebben. 

Maar VAN HOVEN beroept zich, tot staving van zijne 

meening, niet alleen op PLINIUS, maar ook nog op twee 

inscripties bij OUUTEHUS 3). In elk geval is het een onloochen­

baar feit, dat de meeste MINUCII ons uit Home en Brescia 

of althans uit Italië bekend zijn 4). 

3" omdat de yens MINUCIA oen oud-romeinsch geslacht is, 

hetgeen ook wordt erkend door hen, die onzen apologeet 

voor een' Afrikaan houden 5). 

1) 1. c. p. 299—300. 

2) a. a. O. S. 2. 

3) 1. c. p. 3(10. 

4) Zie de opgave der verschillende .MINUCII en MINICII bij PALLY, a. a. O. 

J3d. V S. 74—82 eu S. 64—05. 

5) Door TETFFEL wordt dc ff ens MINUCIA genoemd: „altrömische ff ens MI­

NUCIA" (PAULY a. a. O. lid. V. S. 04), door Dr. PKIEDRICH UÜBKEU „ein altes 

römisches Geslecht" („llcaUcxikon des ('lassischeu Alterthums" 2 Ed. Leipzig 

1860 S. 025), terwijl Dr. J. H. B. LÜBKERT schrijft: „Die yens MINUCIA war 

im Römischen Staate weit vcrbrcitet" (a. a. O. S. 1). 



vaderland van minucius. 7.3 

•3" omdat wij bij ORUÏEEÜS !) eene inscriptie vinden, die 

over een' zekeren MINUCIUS TEI.IX handelt, aldus luidende: 

Z/Diis manibus (sacrum) Q MINUCIUS ruux" en omdat ook 

deze een Romein is 2). 

4" omdat MINUCIUS in c. XX. 5 van den Octavhis, waar 

hij tot Romeinen spreekt, de uitdrukking bezigt van major es 

nostri 3). 

De gronden, die gewoonlijk voor de meest voorgestane 

tneening worden aangebragt, schijnen ons toe van niet veel 

gewigt te zijn, zooals wij thans zullen aanwijzen 

Bai.duinus heeft twee gronden voor zijn vermoeden. Hij 

wijst vooreerst hierop, dat fiionïo ciiitensis zóó in den 

Octavius wordt genoemd, dat daaruit blijken moet, dat JII-

Niciis in Africa heeft verkeerd 4). 

Maar dat PRONTO door CAECILIUS noster wordt genoemd be­

wijst niet, zooals BALDUINCS e. a. meenen , dat CAECILIUS een 

landsman van FKONÏO is, maar geeft te kennen, dat hij een man 

is van dezelfde godsdienst als FKONTO, namelijk een liGiden 5). 

Ook TZSCHIIINER O) en LÜBKERÏ 7) erkennen dit argu­

ment niet als zoodanig. 

Het andere argument van BALDtUNCS is, dat minucius 

het ,/genus dicendi et scribendi" gevolgd is, dat de Afri­

kanen tertullianus, cyprianus en ARNOBius gebruiken s). 

Maar zeer te regt heeft VAN HOVEN ' j) hiertegen aange­

voerd, dat TERTULLIANUS, CYPRIANUS eil ARNOBIUS liet zicll 

1) DE MURALTO, 1. C. p. 3. 

2) PAULY a. a. ü. Bd. V. S. 81. 

3) DB MURALTO, 1. C. p, 3. 

4) 1. c. p. £—3. 

5) Zie hoven bl. 58. 

G) wDcr Fall des Heideullmms" S. 220—221. 

7) a. a. O. S 1—2. 

8) 1. c. p. 2—3. 

9) 1. c. p. 301. 



74 TADEW.AND VAN MINUCIÜS. 

tot lof kunnen gerekend hebben minucius hierin natevolgen, 

zoodat dientengevolge eene zekere overeenkomst van stijl 

tusschen minlcius en de genoemde Afrikaansche apologeten 

bestaat. En dit is, naar ons inzien, zv\h zeer waarschijnlijk. 

Want, zooals Avij in de eerste paragraaph van ons proef­

schrift aangetoond hebben, hebben beiden thrtliu.ianus en 

cypriands den Octavius van minuoiüs gebruikt en op vele 

plaatsen soms woordelijk gevolgd. Hieruit vloeit nu voort, 

dat ook het //genus dicendi et scribendi" van onzen apolo­

geet aan terïüllianüs en cyi'RIa.\ -us bekend was; en daar­

door is de mocjelijkheid en tevens de waarschijnlijkheid 

gegeven, dat beide genoemde kerkvaders ook het „genus 

dicendi et scribendi" van mini'cius hebben nagevolgd. 

Verder herinnert VAN HOVEN zeer te regt, dat door de 

Afrikaansche rlietoren , die te Home gebloeid hebben, Afri­

kaansche vormen in zwang zijn gekomen , en dat die oude 

zuiverheid van de latijusche taal langzamerhand begon 

aftenemen; ja, VAN HOVEN gelooft, dat, als men beweert, 

dat allen Afrikanen geweest zijn, bij wie Africismen voor­

komen, men geen enkelen Uomein zal overhouden 1). Zóó 

betuigt ook deze geleerde, dat men bij MINUOIUS Africismen 

meent te vinden, die dit geenszins zijn, maar „quae lati-

nissimae et aureae planae aetatis sunt;" en dit wijst hij 

dan in voorbeelden aan 2). 

Ook LÜBKERT 3) geeft toe, dat de //Wenige angebliche 

Africismen" niet bewijzen, dat Africa het geboorteland is 

van onzen apologeet. 

RIGALTIUS is van oordeel, dat JIINUCIUS een Afrikaan is 

en tracht dit met twee argumenten te staven. 

1) VAN HOVEN, 1. c. p. 301. 

2) 1. c. p. 301—304. 

3) a. a, O. S. i—2. 



VADEKfjAKl)  VAN M1NUCIUS. 75 

In de eerste plaats merkt RIOALTIUS op, dat vele OOTAVII 

en CAÜOILU op liet Afvikaansche concilie onder CYPHIANL'S 

hun gevoelen hebben uitgesproken aangaande het doopen 

van ketters 1). 

Hiertegen brengen wij in, dat door deze opmerking, al 

is zij op zich zelve ook volkomen waar, nog geenszins 

bewezen wordt, dat JIINUCIUS in Africa geboren is; want 

de namen OCTAVIUS en CAEOILIUS zijn niet uitsluitend namen 

van Afrikanen, maar ook van Romeinen 2). 

In de tweede plaats beroept RIGALTIUS zich hierop, dat 

CÏPKIANÜS, die volgens WITHOP dezelfde is als NAÏALIS 

CAUCILIUS uit don Octavius, de woorden van MINDCIUS even 

gemeenzaam gebruikt als MINUCIÜS die van TERTOLLIANUS 3). 

Maar RIGALTIUS moet juist bewijzen, dat CYÏUIANUS de­

zelfde persoon is als NATALIS CAECIUUS, en dat MINUCIÜS de 

woorden van TERTÜLLIANDS gebruikt heeft. Boven 4) hebben 

wij reeds aangetoond, dat onze apologeet niet TEUTULLIANUS 

maar dat juist omgekeerd TERTÜLLIANDS onzen apologeet 

heeft nagevolgd, en dat MINDCIUS zijnen dialoog heeft op­

gesteld onder ANTONINUS PIÜS. CÏPRIANUS werd eerst geboren 

in het begin van de derde eeuw s); derhalve kan de door 

MINUCIÜS genoemde CAEOILIUS niet dezelfde zijn als de kerk­

vader CÏPKIANÜS. Maar hierover later meer! 

Ook over de overeenstemming in het „genus dicendi et 

scribeudi" hebben wij boven 0) reeds genoegzaam gehandeld. 

TZSCHIRNER houdt onzen schrijver voor een' Afrikaan, op 

grond van de strenge en bittere berisping, in c. XXTV van 

1) DE HUBALTO 1. C. p. 3. 

2) Bibliotlieca Classica p. 123 eu PAULY , a. a. O. Bd. 11. S. 22—39. 

3) DE MUBALTO, 1. C. p. 3. 

4) Zie bl. 18—27. 

5) HEKZOG, a. a. O. Bd. III. S. 218. 

C) Zie bl. 73—74. 



7G vaueuland van MINTJCniS. 

den O eta nas tegen de Romeinen gerigt. ïzacHiit.N'mi be­

weert, dat JilNUCiüS dilar van de llonieineii s])reekt als van 

een volk, dat hem vreemd is, en den wrok verraadt van 

diegenen, die op hen vertoornd waren, omdat zij hun moes­

ten gehoorzameu '). 

Wij kunnen aan dit argument hoegenaamd geene bewijs­

kracht loekennen. Dc strenge en bittere berisping van 

1iinucius geldt hier niet de Eomeinen als Romeinen, maar 

be paald het /lebilcnsc/t htjijciooj der Itoincitii.'ii. degen dat 

hijijeloof trekt .iiiNucius met alle kracht te velde, hetgeen 

blijkt uit het geheele XXIVstc Hoofdstuk en vooral ook uit de 

eerste woorden van Hoofdstuk XXV, waar ocïaviiis uitroept: 

„ A t t a m e n  i s t a  i p s a  s u p e r s t i t i o  l i o m a n i s  d e d i t ,  a u x i t ,  f u u  

davit imperium, quum non tam virtute, quam religione et 

pietate pollerent!" In Hoofdstuk XXV wordt dan bewezen, 

dat dat verachtelijke hijijeloof (ista superstitio) 2), waarvan 

vroeger gesproken is, aan de Romeinen de heerschappij niet 

heeft bezorgd. 

Waaruit TzsoHittNKR besluit, dat minucius hier van de 

Romeinen spreekt als van een volk, dat hem vreeaidi3,is 

ons niet regt duidelijk. Heeft deze geleerde misschien het 

oog op de woorden: ^sic nata llomana superstitio/' dan 

merken wij op, dat deze woorden moeten beteekmen: ,/ZÓo 

is het bijgeloof bij de Romeinen ontstaan," en niet: „VMÓ 

is bij de Romeinen het bijgeloof ontstaan." Alleen in het 

laatste geval zou de aanmerking van ïzschirneii eenigzius 

den schijn hebben van gegrond te zijn. Maar wij moeten 

ons hier bepaald houden aan de eerste beteekenis, daar blij­

kens het gansche verband de nadruk hier moet vallen op 

superstitio, en niet op Romana. Dat minucius hier het 

1) ,;T)er Fall des Heidenthums" S. 220—221. 

2) Ista wordt hier door MINUCIUS gebezigd om verachting uit te drukken. 



vadem,asd vak MISUCITTa. 77 

woord Romana er bijvoegt, verwondert ons niet, daar liij 

hier handelt over de godsdienst der Romeinen en alleen 

verklaren wil, hoe het bijgeloof der Romeinen ontstaan is 

in onderscheiding van dat der andere volken b. v. der Per­

sen, der Aegyptenaren etc. Nergens vinden wij in Hoofdstuk 

XXIV plaatsen, waaruit ons blijkt, dat siinücius met wrok 

tegen de Romeinen spreekt, zooals tzschiun'eu beweert; 

wel treffen wij hier scherpen en bijtenden spot aan, maar deze 

is altijd gerigt tegen de superstitio, zigtbaar in de Ro-

meinsche godsdienst en de godsdienstige gebruiken , en niet 

tegen de Romeinen, als natie beschouwd. 

II. Geslacht van JIINUCIUS. 

De vraag naar de ouders van jiinucius kunnen wij niet 

beantwoorden, omdat wij de daartoe vereischte gegevens ge­

heel en al missen. Wij onthouden ons daarom ook van gis­

singen en bepalen liever onze aandacht in het algemeen bij 

de yens mi.vuoia. 

Hetgeen wij hier dienaangaande mededeelen, ontleenen 

wij voor het grootste gedeelte aan Dr. truffel !). 

De gens minucia, in sommige handschriften ook yens 

minutia geschreven, bevatte twee takken, eene patricische 

en eene plebejische tak, waarvan de laatste de grootste was. 

Tot de patricische jriNücn behooren volgens teüffel 2) 

en van hoven 3) zonder twijfel de oudste leden van de 

familie der augürini, die meest allen Consul geweest zijn ^). 

Van de plebejische jiindcii zijn de aanzienlijkste de rufi 

en de thekmi. Daarenboven treft men onder den plebejischen 

1) „Geus MINUCIA" , artikel te vinden in FAULT'S lïeal-Encycl. Bd. V, S. 

74—8i. 

"•l) a. n. O. S. 7'i. 

3) 1. c. p. 299. 

4) Zie de opgave der verschillende Mrxucn bij TEUFFEL a. a. O. S. 75—76. 



78 geslacht van minü0iu3. 

tak van dit geslaclit nng verscheidene MINUCII aan met 

andere bijnamen, als BISILVS, PAF.SUS, FKLIX, JIISTÜS , MOL-

LICULUS, MYRTiLus, PICA, SCAPULA, SILO '), terwijl men bij 

de opschriften nog een tal van bijnamen genoemd vindt 2). 

Ook behooren tot den plebejischen tak nog eenige MINUCII, 

wier bijnamen aan TRUFFEL niet bekend zijn 8). 

De 2ilel'ejische MINUCII hebben verschillende betrekkingen 

bekleed. Zóó vindt men onder hen, die werkzaam geweest 

zijn als consul, proconsul, praetor, propraetor, volkstribuun, 

krijgstribuun, legaat, bevelhebber van het leger, bevelhebber 

van de vloot, regter, advocaat etc., terwijl LIVIUS mede­

deelt, dat een zekere M. MINUCIUS FAESUS een van de eerste 

plebejers was, die het auguraat erlangden 4). 

De gens MINUCIA was een oud-romeinsch geslacht 5) en in 

den Romeinschen staat ver verspreid f'). Bijna vijf eeuwen 

vóór Chr. worden ons reeds MINUCII genoemd, die tot den 

patricisehen tak behooren, terwijl reeds drie eeuwen vóór 

Chr. plebejische MINUCII vermeld worden. Uit de derde 

eeuw na Chr., waarin velen den leeftijd van onzen apologeet 

plaatsen, is ons geen MINUCIUS bekend, die zooals ook VAN 

KOVEN teregt opmerkt //vel toga et calamo, vel armis illus-

trius nomen meruit" 7); de tweede eeuw daarentegen heeft 

verschillende MINUCII opgeleverd 8). 

Of de (jens JIINIOIA , ook wel MINISIA of MINSIA geschre-

1) Zie de opgave der verschillende MINUCII bij TEUFFEL a. a. O. S. 80—81. 

2) TEUFFEL u. a. O. S. 81. 

3) TEUFFEL a. a. O. S. 81—82. 

4) Vergelijk de opgave der verschillende MINUCII bij TEUFFEL a. a. O. S. 

7G—82. 
5) TEUFFEL „Gens MINICIA" artikel hi FAULT'S Ileal-Encycl. 13d. V. S. 0-1. 

6) LÜBKERT a. a. O. S. I. 

7) 1. c. p. 299. 

8) VAN HOVEN 1. c. p. 299—300 en TEUFFEL a a. O. S. G4—65 en S. 

74—82. 



GÊSLACHT VAN MINUCIÜS. 79 

ven, dezelfde is als de gens MINÜCIA , durven wij niet. be­

slissen. VAN HOVKN schijnt van oordeel te zijn, dat liet 

geen twee versclüllende gentes zijn. Immers deze geleerde 

noemt MINÜCU met de bijnamen ANNIANUS, FAUSTUS, FUNDA-

NUS, NAÏALIS, VINDEX , VITA LIS bijnamen, die door TKÜF-

FEL alleen en bepaald aan de yens MINICIA worden gege­

ven 2). LABOS heeft het verschil trachten aan te wijzen 3). 

Wij achten het waarschijnlijk, dat de (jens MINICIA de­

zelfde is als de tjens MINÜCIA, vooreerst omdat wij voorden­

zelfden persoon nu eens den naam MINUCIÜS en dan weder 

den naam MINICIUS vermeld vinden 4), en ten anderen om­

dat van beide gentes vele personen ons uit Brescia bekend 

zijn en beide geslachten hoofdzakelijk in Italië genoemd 

worden s). 

III. Ambt van JIINÜCIUS. 

Volgens het getuigenis van IACTANTIUS 6) en HIEEONYMÜS '') 

is MINUCIÜS adoocaat (causidicus) geweest. Dat MINUCIUS 

1) 1. c. p. 299. 

2) a. n. O. S. 64—03. 

3) In zijn werk „Epigrafe nuovamcute uscita dallc escavazioui Brcsciane" 

Milano 1830, 8 p. 23 zie liet artikel van TEUFFKL, getiteld „Gens MINICIA" 

a. a. O. S. G4. 

4) Zóó treffen wij o. a. bij GRIJTEUUS aan een' zekeren L. MINICIUS FUX-

DANUS , die door OKOSIUS en PLINIUS genoemd wordt L. MINUCIUS FUNDAKUS 

(zie PAULY a. a. O. Bd. V. S, 64—65) ; zóó vinden wij ook onder de op­

schriften vernield Q. MINICIUS Q. F. FAB. PGB. MACER (zie PAULY a. a. O. 

Bd. V. S. 65) en Q. MINUCIUS Q. F. FAB. POB. MACER (zie PAULY a. a. O. 

Bd. V. S. 81), beiden uit Brescia. 

5) Zie de opgave der verschillende MINICII en MIM CII bij PAULY a. a. O. 

Bd. Y. S. 64—65 en S. 74—82. 

6) „Tnst. Div." Lib. V. e. I. „MINUCIUS FEI.IX, non ignobilis inter eau-

sidicos loci fuit" etc. 

7) „De viris illustr." „MINUCIUS FELIX , Romae insignia causidicus, scripsit 

Dialogum" etc. 



80 ajiut van mis lci us. 

eeu voornaam en heroemd advocaat was, blijkt hieruit, dat 

hij door LACTANTIUS 1) non ignobilis inter causidicos en door 

HiEiiONYMüS 2) insignis cansidicus genoemd wordt, terwijl de 

bisschop EUCHERIDS 3) hem rangschikt onder de clarissimi 

facundid. Ook achten wij het niet onwaarschijnlijk, dat 

AiiNOBitis *') op iiiNDCius het oog heeft, als hij vermeldt, dat 

vele voortrcll'elijke redenaars en regtsgeleerden van het hei­

dendom tot het christendom zijn overgegaan. 

De kerkvader HIERONYMUS 5) getuigt tevens, dat onze 

apologeet genoemde waardigheid te Rome heeft bekleed. 

Ook de inwendige getuigenissen deelen ons mede, dat 

MINUCIUS te Home als advocaat is werkzaam geweest. Want 

MINUCIUS schrijft in zijne apologie, dat zijn vriend OCTAVIUS 

hein te Rome kwam bezoeken; dat het toen juist vaeanlie 

was bij de regthanh, zoodat hij zich om geen regtszaken 

behoefde te bekommeren 6); terwijl hij dan later uitvoerig 

vermeldt, hoe hij, toen hij nog heiden was, als advocaat te 

werk ging in de verdediging der christenen, die door de 

heidenen beschuldigd waren van heiligschennis, bloedschande 

of vadermoord '). 

MINTJCIUS was dus eerst heiden, zooals moet opgemaakt 

worden niet alleen uit het bovenstaande, maar ons nog uit 

drie andere plaatsen vau den Octavius 8) duidelijk is. 

De vraag, of MIKDCIUS na zijn'overgang tot het christen­

1) Zie de woorden van LACTAXTIUS. Aant. (6) van bl 79. 

2) Zie de woorden van TIIERONVMUS. Aant. (7) van bl. 79. 

3) „Epistola ad "Valerianum." „Et quando clarissimos facimdia, FIRMIA-

noi , SIINUCIUM, cypMANUM" etc. 

4) „Adv. gentes" II. 5. Zie ook LÜBKERT a. a. O. S. 1 Anrnerk. 2. 

5) Zie boven de aangehaalde plaats Aant. (7) bl. 79 en „epistola ad Mag­

num" „MINUCIUS FELIX causidicus Romani fori" etc. 

6) Oct. c. II. 1—5 

7) Oct. c. XXVIII 1—7. 

8) Oct. c. I 4, c. V. 1 en c. XXVIII. 1. 



ambt van minücius. 81 

dom nog advocaat gebleven is, wordt dooi1 HEIN !), 

SCHRÖCKH ~), NEANDKII 3) e. a. outkeuiiend beantwoord, op 

grond hiervan, dat zulks niet te rijmen is met den toen-

maligeu toestand der christenen. 

Wij kunnen in deze meening niet deelen en gelooven, dat 

het argument, door genoemde geleerden voor hun gevoelen 

aangevoerd, geheel ontzenuwd wordt door het feit, dat juist 

de keizer AUTONINUS PIÜS, onder wien MISUCIUS geleefd heeft, 

aan het regtsvvezen veel zorg besteedde. Deze vorst toch 

liet flinke en degelijke mannen, tegen het tot dusverre be­

staande Romeinsche gebruik in, levenslang hunne regterlijke 

waardigheden bekleeden 4) en had evenals zijn voorganger 

bepaald, dat ook tegenover de christenen de regtsvormen 

van een gewoon proces moesten in acht genomen worden 5). 

Op grond hiervan achten wij het waarschijnlijk, dat MIND-

CICS, ook nog na zijne toetreding tot het christendom, als 

advocaat heeft kunnen arbeiden. Immers, wij kunnen van 

een' man als ASTONINDS PIUS, die in alle opzigten regt en 

billijkheid voorstond en die alles tot stand trachtte te bren­

gen, wat daaraan bevorderlijk kon zijn , niet verwachten, dat 

hij een' beroemden en degelijken advocaat als JIINÜCIUS ZÜU ge­

weerd hebben, omdat deze een christen was; indien men 

althans het genoegzaam bewezen acht, dat ANTONINÜS PIUS 

gunstig gezind geweest is jegens de christenen en hen 

zooveel mogelijk heeft trachten te beschermen. 

1) WITHOF 1. C, p. 280. WITIIOF schrijft hier met betrekking tot de mec-

iiing van HEIN: „loea e MiNUCio ipso ct IHKUOXYMO atque LACTANTIO pro-

ducta, contrarium hand obscure innuunt," waarmede wij ons geheel en al 

vereenigen. 

2) „Christliehe Kirchengesch." Bd. III. S. 417. 

3) „Geschiedenis der christelijke godsdienst en kerk." Uit het IToogdnitsch 

door MAUVK Dl. II. bl. 433. 

4) SOULOSSER „Weltgeschichtc" lid. IV. S. 309. 

5) KARL HASE. „Geschiedenis der Kerk" bl. 51. 

G 



82 AMBT VAN MINUCIUS. 

Heeft TzsCHiENEtt 1) beweerd, dat het uit Hoofdstuk II van 

den Octavius waarschijnlijk is, dat jiinucius zijn ambt heeft 

opgegeven, toen hij christen geworden was, zeer teregt heeft 

lübkert 2) opgemerkt, dattzschirner's bewering juist door 

dezelfde plaats wordt weerlegd; jriNüCius toch spreekt dui­

delijk van den ledigen tijd, hem verleend door de „Gerichts-

feriën." 

1) „Geschiclitc der Apologetik" S. 276. 

2) a. a. O. S. 1. 



HOOFDSTUK II. 

I>E „OCTAVIÜS." 

§ 1. OVERZIGT. 

Het geschrift van MARCÜS MINUCIUS IELIX bestaat uit vijf 

deelen. Het eerste deel (cap, I—IV) bevat de Inleiding; 

het tweede (caj). V—XIII) de rede van den heiden CAECILIUS 

tegen het christendom; het derde (cap. XIV—XV) vormt 

den overgang tot het vierde (cap. XVI—XXXVIII), waarin 

de christen OCTAVIÜS de zaak der christenen bepleit; terwijl 

in het vijfde deel (cap. XXXIX) de afloop wordt medege­

deeld van het pleidooi tusschen den heiden CAECILIUS en den 

christen OCTAVIÜS. 

Daar het ons voornamelijk te doen is om het II0 en IVC 

deel, waarin de bedenkingen der heidenen tegen de christe­

nen en de weerlegging daarvan gegeven worden, zoo zullen 

wij eerst kortelijk den inhoud van het P, IIIC en Vc deel 

uiteenzetten, vóórdat wij aan het meer belangrijke gedeelte 

van den Octaviüs onze aandacht wijden. Hierdoor zullen 

wij een overzigt verkrijgen over het geschrift van onzen 

apologeet. 

6 *  



84 0\ERZIGT. 

In de Inleiding verhaalt ons minucids, welk eene groote 

en innige vriendschap er sedert lang bestond tusschen hem 

en oCTAVius, die in alles met hem overeenstemde; die in 

al zijne geheimen, tot zelfs in zijne liefdesgeschiedenissen, 

was ingewijd; en die niet alleen met hem in de duisternis 

van het heidendom verkeerd, maar zich ook met hem in het 

licht dos Christendoms verheugd had !). Ja! wanneer hij 

over die innige vriendschap nadacht, dan moest en bleef 

zijn geest verwijlen bij die heerlijke rede van zijn' vriend, 

waardoor hij den heiden caecilius tot het christendom had 

bekeerd 2). Tot groote vreugde van minuciüs, had octaviüs 

hem eens onverwacht te Rome een bezoek gebragt, nadat zij 

langen tijd van elkander gescheiden waren geweest. Daar 

het juist vacantie was bij de regtbank en minucius zich dus 

om geen rogtszaken behoefde te bekommeren, had hij op 

zekeren dag met zijn' vriend octavius en nog een' anderen 

vriend caecilius eene wandeling gedaan langs het strand, 

naar de badplaats Ostia. Op weg waren zij langs een beeld 

gekomen van de Egyptische godheid Serapis, waaraan door 

caecilius eerbiedig hulde werd bewezen : i). Over dit laatste 

was octavius verontwaardigd en berispte nu minucius, om­

dat deze caecilius, met wien hij dagelijks vriendschappelijk 

omging, nog in die onwetendheid van het heidendom had 

laten blijven. 

Intusschen vervolgden zij hunnen weg langs het strand, 

terwijl de golven van de zee langs hunne voeten heen en weer 

zich bewogen en octavius van zijne zeereis vertelde. Na een 

eind aldus voortgewandcld te hebben, keeren zij terug cn ko­

men aan de plaats, waar het badhuis lag, en waar knapen 

1) Oct. c. I. 1—4. 

2) Oct. c. I. 5. 

3) Oct. c. II. 



OVKlIZICiT. 85 

bezig waren met steenen over de watervlakte heen te sehijve-

len '). MIXUCIUS cn OOTAVIUS scheppen behagen in het spol 

der knapen, maar OALCILIUS is stil eu afgetrokken. Op de 

vraag van MINUCIUSJ wat de reden is van zijne neêrsiagtig-

heid, verklaart hij, dat hij zich gekrenkt gevoelt over de 

woorden, door OCTAVIUS ZOO even gebezigd omtrent de hei-

deusche godsdienst; en dat bij bereiu is, om het heidendom 

tegenover OCTAVIUS te verdedigen. OCTAVIUS neemt hier­

mede genoegen ; CAECIUUS benoemt MINUCIUS tot scheidsreg-

ter; en nadat zich nu de drie mannen op den steenen dijk 

hebben neergezet, die tot beschutting der zeebaden was op­

geworpen, begint CAECIUUS zijne rede 2). % 

Na afloop daarvan speelt er een glimlach om de"lippen 

van CAECIUUS, terwijl hij eenigzins tartend OCTAVIUS uit­

daagt, om zijne woorden te weerleggen. MINUCIUS komt 

nu even tusschen beiden, en herinnert CAECILIUS, dat deze, 

hoe schoon ook zijne rede geweest is, zich nog niet mag 

verblijden in de overwinning, vóórdat ook OCTAVIUS ge­

hooid is; en dit vooral, omdat het bij hun' strijd niet te 

doen is om roem, maar oin de waarheid. Hoe schoon ook MI­

NUCIUS de rede van CAECILIUS vindt, hij wil eerst ook die van 

de tegenpartij hooren, vóórdat hij zijne instemming er mede 

betuigt; omdat lift bekend is, dat dikwijls, door de schoon­

heid van de woorden, de aandacht va» de zaken zelve wordt 

afgeleid, zoodat men daardoor het ware niet meer van het 

valsche onderscheidt. MINUCIUS geeft dan nog eenige op­

merkingen omtrent het erkennen der waarheid, die reeds 

betrekking hebben op het door CAECILIUS gesprokene ^), tot­

dat deze hem in de rede valt met de teregtwijzing, dat MI-

1) Oct. c. III. 

2) Oct. c. IV. 

3) Oct. c. XIV. 



86 OVELIZLUT. 

Nlioius door zijne tussclienkomst afwijkt van zijn' pligt als 

naauwgezet regter. 1\[INUCIUS zwijgt dan en OCTAVIUS 

houdt zijne pleitrede '). 

Als octavius uitgesproken beeft, heerscht er eenige ougen-

blikken een diep stilzwijgen bij de vrienden. Minucius is 

vol bewondering over het schoone en krachtige pleidooi 

van octavius, die zoo treilend „datgene, wat gemakkelijker 

te gevoelen dan te zeggen is, met bewijzen, voorbeelden en 

aanhalingen uit andere gesehrifteu heeft uiteengezet." Cae-

cilius verbreekt nu de stilte en verklaart, dat hij niet eens 

de uitspraak van den regter. wil afwachten, maar octavius 

en zich zeiven geluk wensoht met de overwinning. Want 

octavius had de zegepraal behaald over hem, maar hij over 

de dwaling Hij bekent dan vervolgens, dat hij thans gelooft 

in God en eene goddelijke Voorzienigheid en in de opregt-

heid van de christenen. En al blijven er ook nog enkele za­

ken over, die wel niet tegen de waarheid van het christendom 

pleiten, maar waarvoor nog een naauwkeuriger onderrigt 

noodig is, hij wenscht de bespreking daarvan tot den vol­

genden morgen uit te stellen, daar de avond reeds begint 

te vallen. Minucius drukt dan luide zijne blijdschap er 

over uit, dat octavius ook voor hem de overwinning heeft 

behaald, zoodat hij thans niet als regter behoeft op te tre­

den. Daarop scheidden de vrienden, allen verheugd, iCAii-

cilius omdat hij geloovig was geworden, octavius omdat 

hij overwonnen had; en minucius zoowel omdat de eene 

geloovig was geworden als ook omdat de andere overwon­

nen had 

1) Oct. c. XV. 

2) Oct. c. XXXVIII. 



wa.t is waaeuuid ? 87 

§ 3. AANVAL EN VERDEDIGING. 

Zooals reeds uit liet voorgaandu blijkt, lioudt caeci-

livs eerst zijne rede, tenvijl octavius niet eerder met 

zijne weerlegging begint, dan nadat caecilius zijn pleidooi 

tegen h;;t christendom golieel en al ten einde heeft gebragt. 

AVij zullen ons echter lüer eene afwijking veroorloven, hierin 

bestaande, dat wij op elke bedenking van oaiscilids terstond 

do weerlegging van octavius laten volgen. Wij doen dit, 

omdat «'ij zulks meer gepast en geschikt achten voor den 

lezer, die verondersteld wordt nog onbekend te zijn met 

den Octavius; want hierdoor zal deze des te gemakkelijker 

een overzigt bekomen over de beschuldigingen der heidenen en 

de verdedigingsgronden der christenen, ten tijde van minucius. 

I .  W a t  i s  w a a r h e i d ?  

— Cakcilus 1) begint zijne pleitrede tegen het christendom 

met zich te plaatsen op liet standpunt van den scepticus. 

Hij zegt, dat alles in het menschelijke leven twijfelachtig, 

onzeker en meer waarschijnlijk dan waar is Daaruit is dan 

te verklaren, dat er zoovelen gevonden worden, die, uit te­

genzin om zeiven de waarheid grondig te onderzoeken, liever 

maar de eerste de beste ineening toevallen, dan met aan­

houdende vlijt in het onderzoek volharden. Daarom bestrijdt 

hij de aanmatigingen der christenen, die zich verstouten 

i e t s  v a s t  t e  s t e l l e n  o m t r e n t  G o d  e n  d e  n a t u u r  d e r  d i n g e n  2 ) ;  

terwijl bij dan later tracht aan te loonen, dat het beter is 

aan de oude heidensche godsdienst te blijven vasthouden 3) — 

Het inconsequente en tegenstrijdige in de redenering 

1) Tot bevordering der duidelijkheid heb ik de bedenkingen van CAECILIUS , 

waarin de aanval begrepen is, telkens aan het begin en het einde met een 

dwarsstrcepje onderscheiden. 

2) Oct. c. V. 2—3. 

3) Oct. c, VI. I. 



wat is waarheid ? 

van CAECiLius is aan OCTAVIUS geenszins ontgaan. CAECILIÜS 

toch stelde als scepticus voorop; „alles is twijfelachtig, on­

zeker en meer waarschijnlijk dan waar;" en tracht desniet­

tegenstaande later met vele argumenten zijn overgeleverd 

geloof te verdedigen. Hierop vestigt OCTAVIUS terstond bij 

zijne weerlegging het oog, en wijst CAiiCir.iüs op het dwa­

lende en zwevende van diens betoog; want nu eens had 

deze gesteld , men moest aan de goden gelooven , en dan 

weer had hij aan alles getwijfeld. Hoe dit tc verklaren? 

OCTAVIUS gebruikt hiertoe een beeld, en vergelijkt CAECILIÜS 

bij iemand, die den regten weg niet weet. Zoodra de weg 

zich nu in meerdere zijwegen splitst, aarzelt hij angstig, daar 

hij niet een' daarvan durft te kiezen en toch niet alle tegelijk 

voor goed kan houden; zóó is het ook met hem, wien een vast 

oordeel over de waarheid ontbreekt; zoodra maar de eene of 

andere ongegronde bedenking wordt opgeworpen, wordt hij in 

zijne meening twijfelachtig en her- en derwaarts geslingerd '). 

— Maar CAECILIÜS is er over verontwaardigd , dat do chris­

tenen, als oMjeleevde, onbeschaafde en arme menschen, de 

vermetelheid hebben, om iets te bepalen aangaande de zaken , 

waarover de wijsbegeerte van de meeste scholen reeds vele 

eeuwen nagedacht en waaromtrent zij tot nog toe geen re­

sultaat verkregen heeft -). — 

OCTAVIDS beweert, dat CAECILIÜS hierover niet veront­

waardigd moet zijn, en hij herinnert dezen nu, dat alle 

menschen, zonder onderscheid van ouderdom, geslacht of 

stand, met verstand en gevoel geschapen zijn; dat zij de 

wijsheid niet van de fortuin ontvangen hebben, maar van de 

natuur; dat zelfs de wijsgeeren of zij, die als uitvinders van 

kunsten zijn bekend geworden, vóórdat zij dien naam ver­

kregen, gehouden werden voor gewone, ongeleerde, arme 

1) Oct. c. XVI. l—ö. 

2) Oct. c .  V .  4. 



wat is waaiiuelu ? 89 

nunscheii; dat de rijken, geboeid aan hun vermogen, meer 

naar kun goud dan naar den kemel plegen om te zien; dat 

geestesgaven niet door geldelijke middelen of door oefening 

w orden verkregen, maar met den oorspronkelijken aaideg 

des geestes zameuhangen. Neen! men mag nimmer veront­

waardigd zijn, als iemand, wie kij ook zij, naar de godde­

lijke zaken een onderzoek instelt, of zijn gevoelen dienaan­

gaande uitspreekt, „daar niet moet gevraagd worden naar 

het gezag van den onderzoeker, maar alleen naar de geldigheid 

van het onderzoek. Zelfs, hoe minder gekunsteld de taal 

is, des te helderder is de zin, daar zij dan niet met rede-

naarspraal geblanket, maar, zooals zij is, door het rigtsnoer 

der waarheid gesteund wordt 1)." 

— Maar het is volgens CAECILIUS niet geoorloofd na te 

vorsohun datgene, wat zich hoog boven ons aan den hemel 

verheft, of wat diep onder de aarde verborgen ligt, omdat 

het meusclielijk kenvermogen te beperkt is voor het onder­

zoek naar het goddelijke 2). — 

Dat de mensch van uit het stof zijn' blik niet mag 

wenden naar den hemel en het hemelsche, daarover naden­

ken en een oordeel uitspreken, ontkent octaviüs ten sterkste. 

Juist het tegendeel is waar. De mensch is daartoe verpligt, 

omdat hij juist hierin van de dieren verschilt, dat deze, 

voorovergebogen en naar de aarde geneigd , er toe geboren 

zijn, om naar niets anders om te zien dan naar hun voedsel. 

De mensoli daarentegen, die een opgeheven gelaat, die 

het uitzigt naar den hemel heeft ontvangen, en spraak en 

rede, waardoor hij God kent, gevoelt, navolgt, hij kan noch 

mag blind zijn voor de hemelsche heerlijkheid, die zich aan 

zijne oogen en zinnen opdringt. „Want het zou zelfs gelijk 

1) Oct. c. XVI. 6—9. 

2) Oct. c. V. 5». 



90 wat is waa11ue1d? 

staan met do ergste heiligschennis, dat men omlaag zoekt, 

wat men in de hoogte moot vinden !). 

•—• Het onderzoek naar het goddelijke is onnoodig, daar 

de zelfkennis voldoende is, zoodat wij „metregt vrij gelukkig 

en verstandig schijnen , als wij volgens de oude spreuk van 

den Wijze ons zeiven wat beter hebben leeren kennen 2)." — 

liet heilzame der zelfkennis wordt door ocïavius 

geenszins geloochend. Maar hij wensoht dieper tot het wezen 

der zaak door te dringen, en de viaag te beantwoorden, 

hoe men tot zelfkennis kan komen. Geen zelfkennis is 

mogelijk zonder onderzoek naar God en het Goddelijke! 

Wil uien wotcu „wat de mensch is, van waar hij is en 

waarom hij is, of hij uit elementen ontstaan of uit atomen 

te zamen gevoegd, of liever door God geschapen, gevormd 

eu bezield iszonder onderzoek naar het heelal is dit 

onmogelijk, daar alles zóó naauw te zamen hangt en met 

elkander verbonden is, dat men het wezen der raenschheid 

niet kan kennen , zonder dat men een naarstig onderzoek 

hooft ingesteld naar de Godheid; evenmin zal iemand den 

burgerstaat naar behooren kunnen besturen, als hij geen 

kennis heeft van den algemecnen wereldstaat 3). 

— • De christenen mogen niets vaststellen aangaande de 

schepping. Want volgens CAECILIÜS dringt hot ontstaan der 

wereld niet tot het aannemen van een' God. In den be­

ginne toch kunnen de zaden (semina) van alles verdigt zijn, 

terwijl de natuur zich zelve bevruchtte; door toevallige 

„conciirsiones" kunnen de doelen van de geheele wereld zioh 

vereenigd, geordend en gevormd hebben; het vuur kan het 

aanzijn gegeven hebben aan do sterren; de hemel kan door 

1) Oct. c. XVII. 3. 

2) Oct. c. V. 31'. 

3) Oct. c. XVII, 1—.2. 



WAT 18 WAAliUEID? 91 

zijne oigeiic materie zijn opgehangen; door de zwaarte kan 

de aarde gegrondvest, en de zee kan uit de vloeistof zelve 

gestroomd zijn. Ook de mensch en elk dier, dat geboren 

wordt, leeft en sterft, ontstaat door het vrijwillige inéén-

vatten der elementen, waarin wederom de mensch en elk 

dier wordt opgelost !). — 

OCÏAVIUS kan niet begrijpen, dat er nog menselien 

zijn, die beweren, dat het heelal ontstaan is uit verschil­

lende atomen, die zonder orde en doel bijééngekomen zijn. 

Die raenschen moeten geen verstand, geen gevoel en geen 

oogen hebben, daar toch hemel en aarde ondubbelzinnig 

getuigenis afleggen van een Wezen, met het voortreffelijk­

ste verstand begaafd, door Wien de gansche natuur leeft, 

verzorgd en bestuurd wordt. //Zie eens op naar den hemel," 

roept oCTAVius uit, /.hoever hij zich uitstrekt, hoe snel 

hij zich wentelt, hetzij hij des nachts met sterren is ver­

sierd, hetzij hij des daags door de zon is verlicht, spoedig 

zult gij bemerken, hoe wonderlijk en goddelijk hij door een' 

hoogsten Bestuurder in evenwigt wordt gehouden 

Dat bij het ontstaan van het heelal aan eene intelligente 

oorzaak moet gedacht worden, blijkt volgens OOTAVIIIS , verder 

uit de doelmatige inrigting van het heelal; terwijl hij er dan 

op wijst, dat door Jeu omloop van de zon, het jaar, door 

het toe- en afnemen van de maan , de maand wordt gevormd; 

dat lichten duisternis elkander afwisselen, opdat de mensch 

kan arbeiden eu rusten; dat de sterren nuttig zijn voor de 

zeevaart en den tijd van zaaijeu en oogsten aanwijzen. Maar 

ook op de regeling der tijden en vruchten wil OOTAVIUS ge­

let hebben. Want de bestendige afwisseling van de lente 

met hare bloesems, van deu zomer met zijn' oogst, van 

1) Oct. c. V. 0—9. 

2) Oct. c. XVII. 4—6. 



92 wat IS WAiliUBlU? 

den herfst met zijne vruchten, van den winter met zijne 

olijven, getuigt voor een' Schepper, voor eene orde, ,/die 

zoo ligt kon verstoord worden, indien zij nitt bestond door 

de hoogste Rede 

— Volgens CA ECinus volgt ook uit liet bestaan der wereld 

niet, dat er een God moet zijn. Hij kan iu de wereld geen 

goddelijke Voorzienigheid ontdekken. Alles vloeit tot de 

bron terug, waaruit het ontstond, zonder een' Schepper, 

Bouwmeester of Bestuurder. Zóó glinsteren door de vereeni-

ging van vuurzaden altijd weêr andere zonnen. Zóó stijgen 

door de uitwaseming van aarddampeu altijd weêr nevels op, 

die zich verdigten en dan als wolken zich weder hooger verhef­

fen ; dalen zij, dan vloeit de regen en waaijen de winden, 

of wanneer donkere wolken tegen elkander stooten, dan rolt 

de donder en flikkert de bliksem. Zonder orde vallen zij 

neder, storten op bergen, beschadigen de boomen, treffen 

zonder onderscheid gewijde en ongewijde plaatsen, en ver­

slaan goddeloozeu en vromen 

Verder herinnert cakcilius , tot bestrijding van het be­

staan eener goddelijke Voorzienigheid, dat schipbreuk, brand 

en pest zonder onderscheid goeden eu boozen treilen, en 

dat in oorlogstijd do besten het eerst vallen. ,/Ja zelfs in 

vredestijd," zegt hij, „worden de slechten met de goeden 

niet alleen op eéne lijn gesteld, maar ook geëerd, zoodat 

men bij het meerendeel niet weet, of men hunne slecht­

heid verafschuwen of hun geluk begeeren moet. Bijaldien 

de wereld door eene goddelijke Voorzienigheid of door de 

magt van de eene of andere Godheid werd bestuurd, dan 

hadden phalaris en dionysius nooit een koningrijk, 

eutilius en camillus nimmer ballingschap, socraïes nooit 

1) Oct. c. XVII. 7—9». 

2) Oct. c. V. 911—11». 



WAT IS WAAIillEID? 93 

den giftbeker verdiend en verkregen. Zie de vruchtdragende 

boomeu, beschouw het reeds geel wordende zaadvcld, den 

reeds rijpenden wijngaard, dour een' stortregen wordt het 

bedorven, door eene hagelbui wordt het verwoest i) ! 

Nu CAECiLius zijne argumenten tegen het bestaan van 

God en eene goddelijke Voorzienigheid heeft ontwikkeld, 

komt hij tot het besluit, dat of de waarheid voor den mensch 

wordt verborgen gehouden of nog liever dat het grillige 

noodlot heerschappij voort 2). •— 

OCTAVIDS begint zijne weêrlegging, met de aandacht 

te vestigen op de geleidelijke overgangen van de jaar­

getijden , waarin hij een bewijs vindt voor het bestaan van 

eene goddelijke Voorzienigheid. Want, opdat de winter 

niet alles zou versteenen en de zomer alles verzengen, zijn 

lente en herfst er tusschen geplaatst, zoodat nu de over­

gangen van het telkens terugkeerende jaar onmerkbaar 

en onschadelijk zijn. Hij wijst verder op de zee, die 

door hare stranden wordt bedwongen, op eb en vloed, 

op de bronnen met hare altijd blijvende aderen, op de 

rivieren met hare beddingen. Ook op het vasteland rust zijn 

blik; op de zóó schoon geordende hoogten der bergen, op 

de krommingen der heuvels en de uitgestrekte vlakten. En 

wat de hoornen betreft, alle ontvangen hun leven uit de 

ingewanden der aarde. Hij spreekt ook van de verschil­

lende verdedigingswapenen der dieren. Eenige hebben hoor­

nen, sommige slagtanden, andere hoeven; weer andere 

worden beschermd door hunne stekels of door de snelheid 

hunner voeten of door de kracht hunner vleugels. Bovenal 

wijzen de heerlijke vormen van den mensch op God als 

den Werkmeester; de regt opgaande gestalte, het opge-

1) Oct. c. V. II'»—14*. 

2) Oct. c. V. 14b. 



wat is ivaamreru ? 

heven gelaat, de oogen en al de overige zintuigen. Het 

zou te veel tijd vereiselien, verklaart octavius , om bij al 

het bijzondere de aandacht te bepalen; hij «il daarom alleen 

maar op het meer algemeene letten. Hij voert daarom nog 

slechts aan, dat er geen lid is aan den mensch of het is 

noodzakelijk , of' het strekt den mensch tot sieraad; en hetgeen 

nog meer bewonderd moet worden, is, dat alle menschen 

dezelfde gedaante hebben, maar dat toch elk weêr bepaalde 

afwijkende trekken heeft. Ook de aard van ons geboren w orden, 

ook de geslachtsdrift is door God gegeven. Eveneens blijkt 

Gods Voorzienigheid hieruit, dat bij de geboorte de borst 

der moeder met melk wordt gevuld, opdat het kind met 

de melk kan gevoed worden. Maar niet alleen voor het 

algemeene, ook voor het bijzondere, zorgt God. Brittannië 

heeft weinig zon, maar wordt gekoesterd door de warmte 

van de zee, die er omheen vloeit; de droogte van Egypte 

wordt getemperd door den Nijlstroom; Mesopotamië wordt 

vruchtbaar gemaakt door den Euphraat; door den Indus 

wordt het Oosten zoowel bezaaid als besproeid. ïot slot-

van deze bewijsvoering gebruikt octavius eene vergelij­

king, om daaruit tevens zijn besluit te trekken. „Even 

als gij, wanneer gij een huis binnentradt en alles goed 

geordend, geschikt en versierd zaagt, gelooven zoudt, dat 

er een Heer aan het hoofd stond, en dat deze Heer veel 

beter was dan al die goederen; zóó ook moet gij, wanneer 

gij in dit wereldhnis hemel en aarde aanschouwt, en voor­

zorg, orde en wetten ontdekt, gelooven, dat er een Tleer 

en Vader is van het heelal, voortreffelijker dan de 

sterren zelve en dan de verschillende deelen der geheele 

wereld." !) 

Kan er dus geen twijfel meer bestaan aan eene godde-

1) Oct. c. XVII. 10—XVIII. 1—4. 



wat is waarheid? 05 

lijke Voorzienigheid, octaviüs acht liet thans noodzakelijk 

do vraag te beantwoorden: wordt het heelal door één' of 

door meerdere heerschers bestuurd !) ? 

Tot staving van zijne stelling , dat er maar één heerseher 

staat over het heelal, slaat hij vooreerst het oog op do 

aardsche heerschappijen. ,/Wanneer is ooit eene heerschappij 

van meer dan één' persoon (societas regni) of ter goeder 

trouw begonnen of zonder bloed geëindigd?" zóó vraagt 

octaviüs. Hij wil niet spreken van de Persen, die door 

het hinneken hunner paarden zich hun heerseher lieten aan­

wijzen; van dat verouderd sprookje van het Thebaansche 

broederpaar; van dat verhaal van do tweelingen in de 

regering; van de oorlogen van den schoonzoon en den 

schoonvader, die door het gansche rijk verbreid zijn. Noen! 

dit staat bij hem vast: ,/het lot duldde nooit twee (heer­

schers) over zulk een groot rijk." 2) 

Ook in het dierenrijk, merkt OCTAVIUS op, is het niet 

anders gesteld met de oppermagt. Want , „één' koning 

hebben de bijen, één' aanvoerder de kudden, één'geleider 

de ossen. En zoudt gij nu gelooven, dat in den hemel de 

hoogste magt verdeeld en de geheele heerschappij van dat 

ware en goddelijke rijk werd gesplitst?" : i) 

Maar ook uit de eigenschappen Gods, als Gods eeuwig­

heid , Gods almagt en Gods volmaaktheid in het algemeen, 

volgt, volgens octaviüs , de éénheid Gods. „Het is alzoo 

duidelijk" zóó luidt zijne rede, „dat God, de Vader van 

alles, noch begin heeft noch einde; Die aan alles het ont­

staan geeft en voor Zich de eeuwigheid deelachtig is; Die, 

eer de wereld was, Zich zelven tot wereld was; Die, al wat 

1) Oct. c. XVIII. 5a. 

2) Oct. c. XVIII. 5 b—6. 

3) Oct. c. XVIII. 7a. 



0(i wat 13 waaiiiiktd ? 

er is, met Ziju woord gebiedt, met Zijne rede ordent, met 

Zijne kracht volbrengt; Hij kau niet gezien worden, want 

Hij is te helder voor het gezigt; Hij kan niet gevat wor­

den, want Hij is te fijn voor het gevoel; Hij kan niet ge­

schat worden, want Hij is te groot voor de zinnen. Onein­

dig is Hij, onmetelijk en Zich zelven alleen in Zijne 

g r o o t h e i d  b e k e n d ;  o n s  i s  t o t  h e t  b s g r i j p e n  v a n  H e m  h e t  b i n ­

nenste te eng , en dan alleen schatten wij Hem naar waarde , 

als wij Hem onschatbaar noemen. Ik zal spreken, zooals ik 

gevoel; die meent, dat hij Gods grootheid kent, hij vermin­

dert haar; die haar niet wil verminderen . hij kent haar niet " !) 

Eveneens blijkt Gods éénheid voor octavius, uit het ge­

mis van eiken naam voor God. „Zoek geen naam voor 

God," roept hij uit; „God is zijn naam! Daar zijn woor­

den noodig, waar met bijzondere kenteekenen de veelheid 

d o o r  h e t  e n k e l e  m o e t  o n d e r s c h e i d e n  w o r d e n ;  v o o r  G o d ,  

Die de Eénige is, is het woord God het geheel. Als ik 

Hem Vader noemde, gij zoudt aan een' aardsehen Yader 

kunnen denken; of Koning, gij zoudt Hem ligchamelijk 

achten; of lieer, gij zoudt Hem u als sterveling voorstel­

len. Verwijder die bijvoegselen, en gij zult Zijne heerlijk­

heid leeren kennen" 2). 

Maar ook in het bewustzijn van het heidensdie volk is 

het gegrond, dat er maar één God is. Want ,/ik hoor het 

heidensche volk (vulgus), wanneer het de handen ten hemel 

heft, niets anders zeggen dan „God" en „God is yroot" 

en- „God is waarachtig" en „indien God het geeft 3)." " 

Misschien kon men tegen deze laatste bewijsvoering de 

bedenking inbrengen, dat alleen de christenen hun' God 

1) Oct. c. XVIII. 711—9-

2) Oct. c. XVIII. 10. 

3) Oct. c. XVIII. 11. 



wat is waaeheid ? 97 

aldus aanroepen. Om nu die bedenking te voorkomen, laat 

OCTAVIDS terstond op de bovenstaande woorden volgen; ,/is 

dat nu de natuurlijke taal van het volk of zijn het de 

woorden van een' geloovigen christen? En die Jupiter tot 

Heer willen verklaren, vergissen zich in den naam, maar 

stemmen hierin overeen, dat zij de oppermagt aan één 

Wezen toekennen 

Vervolgens beroept OOTAVIUS zich op de dichters, die vol­

gens hem ook Gods éénheid hebben betuigd. „Ik hoor ook 

de dichters," zóó spreekt hij, ^één' vader van goden en 

menschen prediken en (beweren, dat) het gemoed van de 

stervelingen even verschillend is, als elke dag, dien de Va­

der van alle wezens te voorschijn roept Wat zegt MAUO 

van Mantua? is het niet meer dan duidelijk, ligt het niet 

zeer voor de hand, is het niet zeer waar? Inden hegmie, 

zegt bij, voedt den hemel en de landen, en de overige dee-

len der wereld, van binnen een yeest en beiceegi hen eene 

ziel, die er doorstroomt. Van daar het geslacht van men­

schen en dieren en van al de andere wezens 2). Dezelfde 

noemt op eene andere plaats die ziel en dien geest God. 

Want dit zijn zijne woorden: 

— — — — — ,/Deuin nainque ire per omnes 

Terrasque tractusque maris coelumque profundum 3) 

Unde homines et pecudes, unde imber et ignes" 4). 

En nu vraagt OCTAVIUS tot nadere bevestiging van hetgeen 

hij gesteld heeft: „wat anders wordt ook door ons God ge­

noemd, dan ziel en rede en geest 5)?" 

Maar niet alleen de dichters, ook de wijsgeeren worden 

1) Oct. o. XVIII. 12. 

2) VIEGILIÜS. Acn. VI. 721—729. 

3) VntGiLius. Gcorg. IV. 221—222. 

4) VIRGILIUS. Aen. I. 743. 

5) Oct. c. XIX. 1—3. 

7 



gj wat IS WAATUIEID? 

door octavius aangehaald als getuigen aangaande de een­

heid Gods. Hij wil de leer der wijsgeeren vlugtig door-

loopen, maar hierbij overslaan die onbesohaafden en 

ouden, die wegens enkele hunner gezegden zich den naam 

van wijzen verworven hebben. Hij noemt dan thales van 

Milete als den eersten wijsgeer. „Deze thales van Mdete 

noemde de grondoorzaak van alles (initium rerum) het wa­

ter; God echter dat verstand, dat uit het water alles had 

gevormd. Zijn gevoelen over water en geest is te hoog en 

te verheven, dan dat het dooreen' mensch kan uitgevonden 

zijn. Gij ziet, dat de meening van den eersten wijsgeer ge­

heel en al met de onze overeenstemt. Anaximenes en later 

Diogenes van Apollonië beweerden de lucht was God,oneindig 

en onmetelijk. Ook hunne denkbeelden aangaande de godheid 

zijn evenzeer gelijk aan die van ons. Bij akaxaqoras wordt „des­

criptie et modus infinitae mentis" God genoemd. En bij Pytha­

goras is God de ziel, die de geheele natuur doordringt en er door 

uitgebreid is, waaraan ook het leven vau alle wezens zijn oor­

sprong is verschuldigd. Het is bekend, dat xenophanes al het 

oneindige en het verstand te zamen voor God hield; en dat 

anthisthenes vele volksgoden, maar één' werkelijken als den 

voornaamsten aannam; dat speusippüs eene bezielde kracht, 

waardoor alles werd bestuurd, als God erkende. Wat leert 

DEMGCiirrus? ofschoon de eerste uitvinder van de atomen, 

noemt hij niet meestal de natuur, welke de beelden voort­

brengt, en ds intelligentie. God? Ook straton noemt de 

natuur zóó; ook die bekeude epicurus , die of „deos otiosos" 

aanneemt of geen goden erkent, zet toch de natuur daarboven. 

Arisïoteles verschilt nu en dan, maar erkent toch e'éne 

oppermagt. Want nu eens noemt hij het verstand, dan weder de 

wereld God, en dan weder stelt hij God boven de wereld. 

Ook heraolides Ponticus schrijft aan God een goddelijk 

vorstand toe, hoewel op verschillende wijze. Theophrasxüs 



\ 

WAT IS WAABHEID? 99 

en ZENO en CIIEYSIPPÜS en CLEANTIIKS zijn wankelend ten aan­

zien van hun Godsbegrip (multiformes), maar op de éénheid 

der Voorzienigheid komen allen terug. Wantci.EANTHEs leerde 

nu eens dat het verstand, dan weder dat de ziel, dan weder 

dat de lucht, meestal dat de rede God was. ZENO, zijn leer­

meester, wil dat de natuurlijke en goddelijke wet, somtijds 

ook dat de aether, en somtijds ook dat de rede het begin­

sel is van alles. Dezelfde tast ook hevig de algemeene 

volksdwaling aan en weerlegt die, tenvijl hij Juno verklaart 

als de lucht, Jupiter als den hemel, Neptunus als de zee, 

Vulcanus als het vuur, en op gelijke wijze de overige goden 

van het volk (vulgus) voor de elementen houdt. Bijna 

evenzoo gelooft cmiYsimis, dat eene goddelijke kracht, 

eene redelijke natuur, somtijds ook dat de noodlottige 

noodwendigheid der wereld God is, en volgt ZEUO na in 

physiologische uitlegging van de gedichten van iiEsiomis, 

HOMERUS en OEPHEUS. Ook de Babyloniër DIOGENES maakt er 

zijne studie van te ontwikkelen en uiteen te zetten, dat het 

baren van Jupiter en de oorsprong van Minerva en het andere, 

dat met betrekking tot dit geslacht verhaald wordt, benamingen 

zijn van zaken, en niet van personen. XENOPHON, de volgeling 

van SOCRATES ontkent, dat de gedaante van den waren God 

kan gezien worden, en beweert, dat er daarom niet naar moet 

onderzocht worden. ARISTO van Chios meent, dat zij in het 

geheel niet kan gevat worden. Beiden hebben de majesteit 

Gods gevoeld, terwijl zij er aan wanhoopten om haar te be­

grijpen. PLATO is duidelijker over God, zoowel wat betreft do 

begrippen zelve als de namen; en zijne redenering zou geheel 

en al hemelsch zijn, zoo zij niet somtijds besmet werd 

door de inmenging van volksvóóroordeelen. Bij PLATO in 

den lïmaeus is God, ook naar zijn' naam , de Vader der 

wereld, de Formeerder der ziel, de Schepper van al het 

hemelsche eu aardsche; het is moeijelijk, zegt hij, Hem te 

7 *  



2qq wat is waarheid? 

vinden, wegens Zijne al te groote en ongeloofelijke magt, 

maai ook, wanneer men Hem gevonden heeft, is het onmo­

gelijk in het openbaar over Hem te spreken 1). 

En nu eindigt ootavius dit betoog met de woorden: „dit 

is nu toch bijna hetzelfde als hetgeen wij beweren; want 

wij kennen God en noemen Hem den Vader van alles, en 

spreken nooit in het openbaar over Hem, tenzij wij daartoe 

nitgenoodigd worden 2)." Ja! OCTAVIUS meent nu ZÓD goed 

in het licht gesteld te hebben, dat al de wijsgeeren dén-

God aannemen, al is het ook dat zij Hem met verschil­

lende namen aanduiden, dat hij van oordeel is gerust het be-

sluit te kunnen trekken, dat „bf de christenen thans wijsgee­

ren zijn, bf dat de wijsgeeren reeds toen christenen waren 3). 

II. Heidendom of christendom? 

Thans gaat oaeciliüs betoogen, dat het het beste is te 

blijven vasthouden aan de leer der voorvaders, hunne over­

geleverde gebruiken in acht te nemen, hunne goden te aan­

bidden en over de hoogere wezens geen eigen oordeel te 

vellen. Daarvoor tracht hij dan eenige gronden te geven. 

_ De heidensche godsdienst geeft zekerheid te midden 

van al het onzekere. „Daar dan" zóó begint cabcilius „of 

het noodlot zeker bf de natuur onzeker is, hoeveel eerbied­

waardiger en beter is het dan niet, ter beslissing der waar­

heid de leer der voorvaderen aan te nemen, de ons over­

geleverde godsdienstige gebruiken te eeren, de goden, die 

onze ouders ons leerden liever te vreezen dan te leeren 

kennen, te aanbidden, en niet over do godheden eenige 

uitspraak te doen , maar de ouden te gelooven •*)." — 

1) Oct. c. XIX. 4—17. 

2) Oct. c. XIX. 18. 

3) Oct. c. XX. 1. 

4) Oct. c. VI. la. 



HEIUliNDOM OF CHRISTEKDOM ? 101 

Tegenover deze bewijsvoering herinnert OCTAVIDS , dat 

geenszins alles onzeker is. Want het bestaan van één' God 

en eene goddelijke Voorzienigheid staat vast, terwijl hij bo­

vendien opmerkt, dat het heidendom met zijn veelgodendom 

door zijne eigene wijsgeeren wordt weerlegd. 

,/Bijaldien nu de wereld", zegt OOTAVIUS, ,/bestuurd wordt 

door eene Voorzienigheid en door den wenk van één' God, 

zoo moet ons niet het onervarene heidendom , dat behagen 

schept in en geboeid wordt door zijne fabelen, tot de dwaling 

brengen om met zijne uitspraken in te steramen, daar het 

door de meening van zijne eigene wijsgeeren weersproken 

wordt 

— De heidensche godsdienst verdient geloof wegens hare 

hooge oudheid en de geloofwaardigheid der voorvaders. Im­

mers, „in eene nog onbeschaafde eeuw, bij het ontstaan zelfs 

van de wereld, hebben de voorvaders verdiend, de goden of 

tot vrienden of tot koningen te hebben. Vandaar dan ook 

zien wij in alle rijken, provinciën en steden, dat elk volk 

zijne eigene godsdienstige gebruiken heeft, en zijne eigene 

beschermgoden vereert, zooals de Eleusiniërs Ceros, de 

Phrygiërs de Moeder der goden (Cybele), de Epidauriërs 

Aesculapius, de Chaldaeërs Belus, de Syriërs Astarte, de 

ïauriërs Diana, de Galliërs Mercurius, de Eomeineu allen 

te zamen 2)." — 

Hiertegen brengt octavius in, dat het heidendom door 

zijne eigene wijsgeeren bestreden wordt, „die zoowel het 

het gezag der rede als dat der oudheid aan hunne zijde heb­

ben 3)," terwijl hij tevens zeer uitvoerig gaat aantoonen, 

dat het heidendom geenszins geloof verdient, en wel; 

1) Oct. c. XX. 1—2a. 

2) Oct. c. VI. l11—2. 

3) Oct. c. XX. 2b. 



102 heidendom or christendom ? 

Vooreerst, omdat het heidendom zóó bijgeloovig was. ,/Want 

onze voorvaders," verklaart octavius, „waren zóó Hgtvaar-

dig met het gelooven van leugens, dat zij zonder grond 

zelfs allerlei gedrogtelijke eu ontzettende wonderen geloof­

den; zij mogten gaarne hooren van de veelvoudige Scylla, 

van de veelvormige Chimaera en van de Hydra, die uit de 

genezende wonden op nieuw geboren werd, en van de Cen­

tauren , half paarden en half menschen, en wat de faam ook 

maar mogt verzinnen. Wat zal ik nog spreken van die oud-

wijfsehe fabeltjes (illas aniles fabulas), die van menschen 

vogels eu wilde dieren, boomen en bloemen lieten ontstaan? 

was dat geschied, dan zou het nog gebeuren; omdat het 

niet kan gebeuren, daarom is het niet geschied l)." 

Ten anderen, omdat de goden van het heidendom niet 

anders zijn, dan vergode menschen. „Op gelijke wijze," al­

dus gaat ootavids voort, „hebben ook onze voorvaders on-

voorzigtig, bijgeloovig, met eene onbeschaafde eenvoudig­

heid jegens de goden hun geloof betoond. Terwijl zij hunne 

koningen godsdienstig vereerden; terwijl zij hunne gestor­

venen weder in beelden wenschten te zien; terwijl zij be-

geerig waren huti aandenken in standbeelden te behouden; 

zóó is tot heilig gebruik geworden, wat tot vertroosting 

was aangenomen. Kortom, eer nog de wereld open stond 

voor het onderling verkeer, en eer nog de volken hunne ge-

bruikeu en zeden vermengden, vereerde elke natie haren 

stichter of een' beroemden veldheer of eene kuisehe koningin, 

die dapperder was dan hare sekse, of den uitvinder van het 

een of ander geschenk of van eene kunst, als een' burger, 

die waardig was in aandenken te blijven ; zóó werd aan de 

gestorvenen eene belooning, en aan degenen, die na hen 

kwamen, een voorbeeld gegeven 2)." 

1) Oct. c. XX. 3—4. 

2) Oct. c. XX. 5—6. 



HEIDENDOM 01' CHRISTENDOM ? 103 

Het is echter voor OCTAVIÜS niet genoeg de beschuldi­

ging geuit te hebben, dat de goden van het heidendom 

niets anders dan vergode menschen zijn; neen! hij wil zijne 

stelling ook nader bewijzen, en doet daarom een beroep 

op de wijsyeeren, die den oorsprong en de geschiedenis der 

goden hebben nagespoord. ,/Ijees de geschriften der Stoicijneu 

of de schriften der wijzen," zoo vervolgt hij, „en gij zulthetzelfde 

met mij erkennen. Dat zij wegens hunne dapperheid of het 

een of ander geschenk voor goden gehouden zijn, vermeldt 

EUHEMEBUS en noemt hunne geboortedagen, vaderland en gra­

ven op, en wijst hen naar de verschillende gewesten aan, als 

van deu Dictaeischen Jupiter, van den Delphischen Apollo 

van de Pharische Isis en van de Eleusinische Ceres. PRO-

DICÜS zegt, dat diegenen onder de goden zijn opgenomen, 

die ronddolende door nieuwe uitvindingen aan de menschen 

voordeel hebben aangebragt. Voor hetzelfde gevoelen spreekt 

ook PERSAEÜS, en verbindt de uitgevondene vruchten en de 

uitvinders van die vruchten met dezelfde namen, zooals ook 

de Comici spreken, zeggende: „Veuerem sine Libero et Ccvere 

frigere" '). ALEXANDER, de groote Macedoniër 2), schreef in 

eene merkwaardige rol aan zijne moeder, dat hem door een' 

priester uit vrees voor zijne magt, het geheim van de ver­

gode menschen verraden was; daar maakt hij Vuleanus tot 

1) TEEEKTIUS. Eunuch. Act. IV. Sc. V. vs. C. 

2) Zonder twijfel heeft MI.MCIUS hier het oog op den alom hekenden 

ALEXANDER den Grooten, en niet, zooals RIGALTIUS en CELLAEIUS meencu, 

op den geschiedschrijver ALEXANDER, die ten tijde van SULLA moet geleefd 

hchhcn. Want, zooals LÜBKEUT te regt vraagt, waartoe dan het toevoegsel 

magnut, daar toch HINUCIUS zeer goed wist, dat men bij ALEXANDER Mag­

nus terstond aan dcu grooten wercldveroveraar moest denken? en wat 

was de magt van dien geschiedschrijver, waarvoor een priester vreesde ? Die 

rol aan zijne moeder, hehoort volgens LÜBKERT tot schriften, die door de 

christenen „pia fraude" vervaardigd zijn. (LÜBKERT a. a. O. S. 112). 



104 HEIDENDOM OF CUIUaTEKDOM ? 

den eersten stamvader van allen en daarna het geslachtva n 

Jupiter 1)." 

OCTAVIUS tracht nu het voorgaande nog nader op te hel­

deren door de opmerking, dat ook Satumus, de stamvader 

der goden , door alle schrijvers, Grieken zoowel als Romeinen, 

als mensch voorgesteld wordt en deelt dan diens geschiedenis 

mede. „Want Satumus, dun stamvader van dit geslacht en 

van dien verderen troep, hebben alle schrijvers der oudheid, 

Grieken en Eomeinen, als mensch voorgesteld. Dat weten 

NEPOS cn CAssius in hunne geschiedenis, dat zeggen THALLDS 

en DiODOiics. Die Satumus dan kwam als vlugteling van Creta 

naar Italië, bevreesd voor zijn' woedenden zoon; en door 

JANUS gastvrij opgenomen, leerde hij , als een beschaafd 

Griekje, veel aan die onbeschaafde en boersche menschen, 

als schrijven, penningen slaan en werktuigen maken. Der­

halve wilde hij zijne schuilplaats, omdat zij hem veilig ver­

borgen had (latuisset), het liefst Latium noemen; de stad 

Saturnia noemde hij naar zijn' naam, en het Janiculum naar 

dien van JANUS ; beiden hebben dit tot een aandenken aan 

hen aan de nakomelingschap nagelaten. Derhalve, mensch 

is althans hij, die vlugtte; mensch is althans hij, die zich 

verborg; en hij is vader van een' mensch en geboren uit een' 

mensch. Want de zoon van den hemel en de aarde wordt 

hij genoemd, omdat bij de Italianen zijne ouders onbekend 

waren; evenals men nog tot op den huldigen dag menschen, 

die onverwacht verschijnen, van den hemel gezondenen, 

daarentegen geringe en onbekende personen zonen der aarde 

noemt. Zijn zoon Jupiter regeerde te Creta, na de ver­

drijving zijns vaders, is daar gestorven en had daar zonen; 

nog wordt er de grot van Jupiter bezocht en zijn graf ge­

1) Oct. c. XXI. 1—5. 



HEIDENDOM OP CHRISTENDOM? 105 

toond; en zelfs de godsdienstige plegtigheden, waarmede hij 

vereerd wordt, zijn een bewijs voor zijne menschheid 1)." 

OCTAVIUS wijdt nog even zijne aandacht aan het ontstaan 

der goden, om te betoogen, dat al de goden van het hei­

dendom door vergoding van menschen ontstaan zijn. Kan hij 

niet bij al het bijzondere stilstaan, de geschiedenis van Sa-

turnus is voor hem voldoende, om de waarheid van zijne 

stelling te doen uitkomen, daar toch de sterfelijkheid van 

het eene geslacht op het andere moet overgaan. ,/Het zou 

ons te lang ophouden," zóó spreekt hij, „al het bijzondere 

te doorloopen, en de geheele volgorde van dat geslacht uit­

een te zetten, daar de sterfelijkheid, in de eerste ouders 

bewezen, door de orde van opvolging zelve, op al de ove­

rigen is overgegaan. In elk geval maakt gij hen tot goden 

eerst na hun' dood; zóó is, door de bedriegelijke verzekering 

van PKOCULÜS , HOMULUS een god; zóó is JUBA voor de Mau-

ren, die zulks wilden, een god; zóó werden de overige 

koningen vergood, die geheiligd werden, niet om voor eene 

godheid te gelden, maar om voor hunne magt de verdiende 

eer te ontvangen. Zelfs tegen hun' zin wordt hun die naam 

gegeven; zij wenschen menschen te blijven; zij vreezen go­

den te worden; hoewel zij reeds grijsaards zijn, willen zij 

het nog niet 2)." 

Hierop stelt OCTAVIDS in het licht, dat het onmogelijk is 

om goden te worden, zeggende; „Derhalve kunnen uit hen, 

die gestorven zijn, geene goden ontstaan, omdat een god 

niet kan sterven; en evenmin uit hen, die geboren worden, 

omdat alles sterft, wat geboren wordt; goddelijk nu is al­

leen datgene, wat noch begin heeft noch einde 3)." 

1) Oct. c. XXII. 8—13. 

2) Oct. c. XXIII. 1—3. 

3) Oct. c. XXIII. 4. 



106 HEIDENDOM OF CHMSTENDOM? 

En nu vraagt OCTAVIÜS zeer sarcastisch: „Waarom toch, 

indien er goden geboren zijn, worden zij nu niet meer ge­

boren? of is misschien Jupiter reeds te oud geworden? en 

heeft het baren bij Juno opgehouden? en is Minerva grijs 

geworden , vóórdat zij gebaard heeft ? Of heeft die „gene-

ratio" daarom soms opgehouden, omdat men geen geloof 

meer schenkt aan dergelijke verzinsels 1)?" 

Maar de voorstelling van het heidendom, alsof de goden 

kinderen konden verwekken, is geheel en al ongerijmd; 

want, aldus betoogt OCTAVIUS, „indien de goden kinderen 

konden verwekken en niet konden sterven, dan zouden wij 

meer goden hebben dan al de inenschen te zamen geno­

men, zoodat reeds de hemel hen niet bevatten, de lucht 

hen niet opnemen en de aarde hen niet zou kunnen dra­

gen. Daarom is het duidelijk, dat het mensohen geweest 

zijn, van wie wij lezen, dat zij geboren werden, en weten, 

dat zij gestorven zijn 2)" 

Doch er is nog meer, waarop octavius wil gelet heb­

ben, om aan te wijzen, dat de goden van het heidendom 

vergode menschen zijn. Dit blijkt hem nog hieruit, dat 

vooreerst hunne goden sterfelijk zijn. //Bescbouw de gods­

dienstige gebruiken zeiven, gij zult treurige uiteinden, dood 

en begrafenis" van de goden aantreffen 3) En dat ten an­

deren hunne goden allerlei menschelijke harlstocjten hebben. 

Men vindt „treurigheid en allerlei uiterlijke rouwbetooning 

van de ongelukkige goden 

Hiervan schetst OCTAVIUS ons eenige voorbeelden: „Isis 

met haren Cynocephalus en hare kaalgeschorene priesters 

1) Oct. c. XXIII. 5. 

2) Oct. c. XXIII. 6. 

3) Oct. c. XXI. 6«. 

4) Oct. c. XXI. 6b, 



HEIDENDOM OF CHHISTENDOM? 107 

is bedroefd over en zoekt naar haren ongelukkigen zoon; 

en de ellendige Isispriesters slaan op hunne borst en boot­

sen de smart na van de diep ongelukkige moeder; weldra 

verheugt zich Isis over den gevonden knaap, de pries­

ters juichen en springen van vreugde, en de vinder Cy-

nocephalus beroemt zich op zijne vondst; en zij houden 

niet op alle jaren bf te verliezen, dat zij vinden, óf te vin­

den, hetgeen zij verliezen. Is het niet belagchelijk bf te 

betreuren, hetgeen gij vereert, bf te vereeren, hetgeen gij 

betreurt? En toch waren dat eens godsdienstige gebruiken 

van de Egyptenaren, en zijn het nu van de Romeinen. 

Ceres zoekt angstig en bezorgd, met aangestokene fakkels 

en met eene slang omgeven, de door dwaling weggeroofde 

en bedorvene Libera; dat zijn de Eleusinische mysteriën. 

En wat zijn de godsdienstige gebruiken van Jupiter? Zijne 

voedster is eene geit, en het kind wordt aan den gretigen 

vader onttrokken, opdat hij het niet verslinde; en met de 

cymbalen der Corybanten wordt een geklank te weeg ge-

bragt, opdat de vader het geschrei niet zou hooren. De 

Dyndimenische Cybele (men schaamt zich er van te spreken) 

ontmande haren ongelukkigen, geliefden overspeler, omdat 

zij zelve leelijk en oud, als moeder van vele goden, hem 

niet meer tot ontucht kon verlokken. Wegens dit sprookje 

vereeren haar de Galliërs ook als halfmannen, door hun ei­

gen ligchaam te verminken. Dit nu zijn geene godsdien­

stige gebruiken meer, dit zijn pijnigingen 1)." 

Het heidendom verdient al verder geen geloof, omdat het 

aan zijne goden allerlei hespóttelijke gestalten toeschrijft. 

„En wat de gestalten en houdingen betreftzóó vraagt 

ocTAVius, „bewijzen zij niet spot en schande van uwe go­

den? Vulcanus is een manke god en zwak; Apollo is nog 

i) Oct. c. XXI. 7—12. 



108 HEIDÈNDOM OF CnilISTENDOM ? 

altijd glad (van aangezigt), hoewel hij leeds zoo oud is; 

Aesculapius is daarentegen gebaard, hoewel hij de zoon is 

van den altijd jeugdigen Apollo; Neptunus (wordt voorge­

steld) met zeegroene oogen, Minerva met blaauwe, Juno 

met kalfsoogen; Mercurius met gevleugelde voeten, Pan met 

paardenpooten, Saturnus met voetijzers; Janus heeft twee 

voorhoofden, alsof hij ook achterwaarts liep. Diana is eene 

jageres met hoog opgeschorte kleederen, en als de Bphesi-

sche godin is zij opgesierd met vele gezwollene borsten, en 

onder den naam van Trivia is zij vreeselijk met hare drie 

hoofden en vele handen. Wat nog sterker is, uw Jupiter 

wordt nu eens voorgesteld als baardeloos, dan weder wordt 

van hem gesproken als van een' gebaarden ; en als hij Hain-

mon wordt genoemd, dan heeft hij horens ; heet hij Capitolinus, 

dan voert hij den bliksem; heet hij Latiaris, dan wordt hij 

met bloed begoten; heet hij Eeretrius, dan wordt hij niet 

aangebeden. Eu om niet verder de vele Jupiters op te 

sommen, er bestaan even vele monsterachtige afbeeldingen 

van Jupiter als er namen zijn van dien god 1)." 

Eindelijk verdient het heidendom geeu geloof, omdat het 

allerlei dwaze voorvallen van zijne goden verhaalt. ,/Eri-

gone hing zich op aan een' strop, om als maagd onder de 

gesternten te schitteren, üe Castors sterven beurtelings, om 

te leven; Aesculapius wordt door den bliksem getroffen, om 

tot God verheven te worden; Hercules verbrandt zich met 

het vuur op den Oeta, om den mensch af te leggen 2)." 

Heeft OCÏAVIUS hiermede het laatste argument van CAB-

CIUDS vernietigd, hij beantwoordt verder nog de drie vol­

gende vragen : hoe de menschen aan dat bijgeloof komen ? 

1) Oct. c. XXI. 13—15. 

2) Oct. c. XXI. 16. 



UEIDESDOH OF CHIÏISTENDOM? 109 

wat zij er voor bedoeling mede hebben? en wat de gevol­

gen daarvan zijn? 

Op de eerste vraag geeft hij een drievoudig antwoord: 

1°. de kinderen leeren het van hunne onervarene ouders, 

2°. het wordt verbreid door kunsten en wetenschappen, 

3". het wordt inzonderheid bevorderd door de zangen der 

dichters i). Vooral op dit laatste legt OCTAVIUS den mees­

ten nadruk, en beroept zich, tot bekrachtiging van zijn ge­

voelen, op den grooten wijsgeer BLAÏO, die juist om ge­

noemde reden den beroemden dichter HOMERUS uit zijn' 

denkbeeldigen staat wilde verbannen hebben, terwijl dan 

OCTAVIDS zeer breedvoerig tracht te betoogen, dat de zoo 

even vermelde dichter de verspreiding des bijgeloofs maar al 

te zeer heeft bevorderd. „En daarom heeft te regt PLATO ," 

aldus luidt zijne rede, ,;dien beroemden, geprezenen en ge-

kroonden HOMERUS uit den staat verbannen, dien hij zich 

in zijn' dialoog voorstelt. Want deze beroemde man heeft 

in den ïrojaauschen oorlog uwe goden, hoewel hij er den 

spot mede drijft, toch in de menschelijke aangelegenheden 

en handelingen gemengd; dsze heeft paren van hen te za-

men gesteld, Venus gekwetst. Mars gebonden, gewond en 

op de vlugt gedreven. Hij verhaalt, dat Jupiter door Bri-

areus is bevrijd, om niet door de overige goden gebonden te 

worden; dat hij zijn' zoon Sarpedon, omdat hij hem niet 

aan den dood kou ontrukken, met bloedige tranen beweend 

heeft; en dat hij, door den gordel van Venus bekoord, van 

nog vuriger liefde voor zijne vrouw Juno dan voor zijne 

minnaressen geblaakt heeft. Elders verwijdert Hercules den 

mest en weidt Apollo voor Admetus het vee; Neptunus 

bouwt voor Laoinedon de muren op, maar de ongelukkige 

metselaar ontvangt geen loon voor zijn werk; daar ter 

1) Oct. c. XXII. 1. 



110 HEIDENDOM OF CHRISTENDOM? 

plaatse wordt de bliksem van Jupiter met de wapenen van 

Aeneas op het aanbeeld vervaardigd, terwijl hemel, bliksem en 

donder lang reeds bestonden, vóórdat Jupiter op Creta ge­

boren werd; terwijl bovendien de vlammen van den waren 

bliksem noch door een' Cycloop nagebootst noch door Ju­

piter zeiven zonder vrees kunnen gehandhaafd worden. Wat 

zal ik spreken van Mars en Venus, die op overspel werden 

betrapt? van de schanddaad van Jupiter tegenover G any mo­

des, die door den hemel geheiligd is ^?" 

Het doel nu, dat men heeft met het verspreiden van dat bij­

geloof der heidenen, geeft ociivius in deze woorden op: „dit 

alles wordt verhaald, om voor de ondeugden der menschen 

een zeker gezag te vinden 2);" terwijl hij de gevolgen van 

dat bijgeloof aldus voorstelt; „Door deze en dergelijke lie­

felijke verzinsels en leugens worden de gemoederen der kna­

pen bedorven, en terwijl dezelfde sprookjes bij hen wortelen 

schieten, groeijen zij op tot de kracht van den hoogsten leef­

tijd en worden in diezelfde denkbeelden ongelukkige grijs­

aards; daar wel de waarheid zich vinden laat, maar alleen 

voor hen, die er naar zoeken 3)." Misschien voegt octavius 

deze laatste woorden er nog bij, om tevens te strekken tot 

weerlegging van het gevoelen, ook door caecilius geuit, dat 

de waarheid wordt verborgen gehouden l). 

Octavius gaat dan nog verder, en zet zijne wederlegging 

voort, door de heidensche godsdienst in een belagchelijk en 

hespotteliik daglicht te stellen. 

„Wie kan er nog aan twijfelen," zóó vraagt hij, „dat het 

volk de gewijde beeldtenissen van die menschen aanbidt en 

1) Oct. c. XXII. 2—6». 

2) Oct. c. XXII. 6b. 

8) Oct. c. XXII. 7. 

4) Zie boven bl. 9B» 



HEIDENDOM OP CHEISTENDOM ? Hl 

openlijk vereert, enkel omdat het verstand en de gedachten 

dier onervarenen door den schoonen kunstvorm bedrogen, 

door den glans van het goud verstrikt en door de schittering 

van het zilver en de witheid van het ivoor verstompt zijn 

geworden !) ?" 

Om het belagohelijke en bespottelijke van de heiden-

sche godsdienst te doen uitkomen, beschrijft hij de 

wijze, waarop een godenbeeld, dat door de heidenen ver­

eerd wordt, tot stand komt. Bijaldien men eens bedenkt," 

aldus redeneert hij, „met welke w'erktuigen en gereedschap­

pen elk beeld gevormd wordt, dan zal men blozen, dat 

men voor eene stof vreest, die door den kunstenaar wordt 

bespot, om daaruit een' god te maken. Want de houten 

god, misschien een stuk van een' brandstapel of van een' 

ongelukkigen boomstam, wordt opgehangen, behakt, glad 

gemaakt en rond geschraapt; en de gouden of zilveren god 

wordt meermalen uit een onrein vat (zooals het door een' 

Egyptischen koning geschiedde) gesmolten, met hamers 

geslagen en op aanbeelden gevormd; en de steenen god 

wordt behakt, gevormd en door een' onreinen mensch glad 

gemaakt; en de god gevoelt evenmin de vernedering van zijn 

ontstaan, als later de zorg van uwe vereering. Maar mis­

schien zegt men , de steen, het hout of het zilver is nog 

geen god. Wanneer wordt hij het dan? Zie, het wordt ge­

goten , gemaakt, gebeeldhouwd, en nog is het geen god; 

zie, het wordt met lood omkleed, te zamen gesteld, opge-

rigt, en nog is het geen god; zie, het wordt versierd, ge­

wijd, aangebeden, dan ten laatste is het een god, omdat 

de mensch hem gewild en gewijd heeft 2)." 

vHoe beter naar waarheid, schijnen de redelooze diereu 

1) Oct. c. XXIII. 7. 

2) Oct. c. XXIII. 8—10, 



112 HEIDENDOM OE CIIIU5TEKDOM ? 

de muizen, de zwaluwen, de duiveuvalkeu als door natuurlijk 

instinct over uwe goden te oordeelen ! Zij weten, dat deze 

geen gevoel hebben, zij knagen er aan, springen en zitten er 

op; en als gij ben niet wegjaagt, nestelen zij zelfs in den 

mond van uw' god. De spinnen weven hun net over zijn 

aangezigt, en hechten aan zijn hoofd hunne draden vast; gij 

veegt hen af, reinigt hen, schraapt hen af, en ben, die gij zelf 

maakten beschermt, ben vreest gij; terwijl niemand van u 

bedenkt, dat hij eerst God moet kennen, vóórdat hij Hem 

vereert. Omdat men blindelings de voorouders gehoorzaamt; 

omdat men zicb liever wil aansluiten aan de dwaling van 

een ander, dan op zich zeiven vertrouwen; omdat men 

niets kent van datgene, wat men vreest; daarom is in het goud 

en zilver de hebzucht geheiligd; daarom is de gestalte van 

levenlooze standbeelden vergood; en alzoo is het Eomeinsche 

bijgeloof ontstaan 1)." 

Verder bestrijdt ootavius de godsdienstiye gebruiken der 

heidenen, en geeft er eenige voorbeelden van op, om het 

hehlatjenswaardige en betreurenswaardige er van te doen uit­

komen. „Ook wanneer men uwe godsdienstige gebruiken 

beschouwt, hoe vele beklagenswaardige, maar ook hoe vele 

betreurenswaardige dingen vindt men dan niet! Sommigen 

loopen midden in den winter naakt, anderen met spitse 

hoofddeksels op, dragen oude schilden rond, slaan op 

huiden en voeren de bedelende goden mede van wijk tot 

wijk. Eenige tempels mag men maar ééns in het jaar be­

zoeken , andere in het geheel niet; eenige staan voor geen 

man open; andere zijn te heilig om vrouwen toe te laten; 

ook wordt het een' slaaf tot eene tnoeijelijk te verzoenen 

misdaad aangerekend, om bij zekere plegtigheden tegenwoor­

dig te zijn. Eenige heiligdommen worden door eene vrouw 

1) Oct. c. XXIV. 1—3, 



HEIDENDOM OF CHRISTENDOM? 113 

bekranst, die maar één' man heeft; andere door eene vrouw, 

die met vele mannen in betrekking staat; en met groote 

naauwgezetheid wordt er eene opgezocht, die verscheidene 

echtbreuken kan optellen 1)." 

Ook tegen de verminking, bij de heidenen in gebruik, 

trekt ocTAVius te velde, als hij vraagt: „Hoe? wie met zijn 

eigen bloed offert en met zijne wonden smeekt, zou hij niet 

eerder goddeloos zijn, dan op deze wijze godsdienstig? of 

als iemand ontmand is, hoe beleedigt hij God, Dien hij op 

deze wijze tracht te verzoenen! Daar toch, indien God eu-

michen wilde hebben, Hij ze schejipen kon, en niet be­

hoefde hen te laten maken 2)." 

En nu eindigt octavius zijne bestrijding met de woorden ; 

„Wie begrijpt niet, dat alleen de onversfandigen en de zinne-

loozen tot zulke dwaze dingen vervallen, en dat de schare der 

dwalenden wederkeerig elkander beschermt? Hier is de menigte 

der onzinnigen de steun van den geineenschappelijken onzin 3)." 

— Maar de heidensche godsdienst is nuttig; want zij heeft 

aan de Romeinen magt en heerschappij bezorgd, daar deze zeer 

godsdienstig waren en alle goden, zoowel buiten- als inland-

sche vereerden ^). En „zóó heeft hunne magt en hun gezag," 

zegt CA.ECILIUS, „den omvang van de geheele aarde ingeno­

men ; zóó heeft zich hunne heerschappij uitgebreid verder 

dan de baan der zon en de grenzen van den Oceaan, ter­

wijl zij onder de wapenen vromen moed betoonden; terwijl 

zij hunne stad versterkten door godsdienstige plegtigheden, 

door kuische maagden, door vele priesterlijke eereambten en 

1) Oct. c. XXIV. 4—3. 

2) Oct. c. XXIV. 6. 

8) Oct. c. XXIV. 7. 

4) Oct, o. VI, 2. 

8 



LIL' HEIDENDOM OR CLLRISTEUDÜM ? 

namen; terwijl zij, belegerd en bijna op het Capitool gevan­

gen genomen, de goden eerden, die elk ander reeds om 

hunne verbolgenheid zou veracht hebben; terwijl zij door de 

drommen der Galliërs, die over dien geloofsmoed verbaasd 

stonden, heentrokken, niet met pijlen gewapend, maar ge­

wapend door hunne godsvereering; terwijl zij, als gevange­

nen binnen de vijandelijke muren, te midden zelfs van 

de zegezangen, nog de overwonnen goden vereerden; 

terwijl zij overal de vreemde goden opzochten en tot de 

hunne maakten; terwijl zij altaren bouwden, zelfs voor on­

bekende godheden eu de geesten van het doodenrijk. Zóó 

hebben zij ook, terwijl zij de godsdiensten van alle volken 

overnamen, de heerschappij over al die volken verdiend. En 

vandaar ook bleef hunne godsdienst voortdurend bestaan, 

die door de langdurigheid van tijd niet werd verzwakt, 

maar versterkt; daar toch de oudheid aan godsdienstige pleg-

tigheden en aan ge«rijde plaatsen des te grootere heiligheid 

pleegt bij te zetten, naarmate zij ouder zijn ï)." — 

Bij de bestrijding van dit argument tracht OOTAVIUS 

in het licht te stellen, dat de Romeinen, niet door gods­

dienstigheid, maar door snoodheid, hunne magt en hun gezag 

hebben verkregen. Daartoe vestigt hij het oog op het ont­

staan van den Romeinschen staat, en schetst met vlug-

tige trekken de geschiedenis van het Romeinsche volk. 

„Maar toch heeft dat verachtelijke bijgeloof zelf," roept 

hij met verontwaardiging uit, „aan de Eomeinen de heer­

schappij in handen gegeven , haar vermeerderd en gegrond­

vest, daar zij niet zoozeer door hunne dapperheid als wel 

door hunne godsdienstigheid en vroomheid magtig zijn ge­

worden ! Ja waarlijk, die voortreffelijke en edele regtvaar-

digheid der Romeinen is reeds van de wieg af van dien 

1) Oct. c. VI. 3—5. 



IIlilDEKDOM Oï CIIBISTKNUOM ? 115 

jongen staat ter goeder ure begonnen! Hebben zij niet bij 

hun ontstaan, door den snlirik voor hunne wreedheid, hun 

gebied uitgebreid, nadat zij door misdaden te zaraen waren 

gekomen en zich hadden versterkt? Want door de vrijplaat­

sen is het eerste plehs te zamen gebragt; deugnieten, mis­

dadigers, bloedschenners, moordenaars en verraders waren 

daar te zamen gestroomd; en opdat ROMULTJS zelf, hun ko­

ning en bestuurder, zijn volk in misdaad zou overtreffen, 

pleegde hij een' broedermoord. Dat zijn de eerste onheil­

spellende beginselen van dien godsdienstigen staat! Spoedig 

daarop hebben zij vreemde maagden, die reeds verloofd na­

ren, en sommige reeds getrouwde vrouwen, tegen alle zeden 

in, geroofd, beleedigd en geschandvlekt en met huiiiie ou­

ders, dus met hunne eigene schoonvaders, oorlog gevoerd 

en het bloed hunner verwanten vergoten. Wat is godde-

loozer, wat vermeteler, wat zekerder dan het vertrouwen 

zelf op hunne misdaad? Verder de naburen uit hun gebied 

te verdrijven ; de staten met hunne tempels en altaren te 

verwoesten; de gevangene inwoners onder hun juk te bren­

gen ; door het aandoen van schade aan anderen en door het 

plegen van misdaden raagtig te worden; dat was het ge­

meenschappelijk streven van ROMXILUS en de overige koningen 

en latere aanvoerders. Derhalve is alles, wat de Eomeinen 

in bezit hebben en vereeren, een buit hunner vermetelheid. 

Alle tempels ontstonden uit den roof, dat is uit de puin-

hoopen der steden, uit de berooving der goden, uit den 

moord der priesters. Dat is honen en bespotten, overwon­

nen goden te dienen, en hen, als men hen gevangen ge­

nomen heeft, na de overwinning te vereeren. Want te 

aanbidden, wat men met eigene hand genomen heeft, is den 

tempelroof heiligen, niet de godheden. 

„Derhalve hebben de Romeinen even dikwijls goddeloos 

gehande'd, als zij overwonnen hebben; even veel buit van 



116 HEIDENDOM Oï CIIK1STENDOM ? 

de goden gemaakt, als zij zegeteekenen van de volken heb­

ben behaald. Alzoo zijn de Eoraeinen niet daarom zóó mag-

tig, omdat zij godsdienstig waren, maar daarom, omdat zij 

ongestraft tempelroof pleegden 1)." 

Hierop herinnert octavius , dat de Eomeinen geen hulp 

konden verwachten van die goden. ,/Want zij konden in de 

oorlogen zelve de goden, tegen wie zij de wapenen hadden 

opgevat, niet tot helpers hebben; immers, zij begonnen hen 

eerst te vereeren, nadat zij hen overwonnen hadden. Wat 

toch zouden nu die goden voor de Romeinen kunnen doen, 

die niets voor hun eigen volk tegen de wapenen der Ro­

meinen vermogten 2)?" 

Ook als men let op het gehalte der goden, van wie de 

Romeinen beweren hulp ontvangen te hebben, dan acht 

OCTAVITJS die bewering ongerijmd. „Want de inlandsche go­

den der Romeinen kennen wij," zegt hij; „Romulus, Ficus, 

Tiherinus, Consus, Pilumnus en Ficumnus zijn het. ÏATIUS 

vond en vereerde Cloacina; HOSTILITJS ook Favor en Fallor; 

weldra werd ook, ik weet niet door wie, Fehris gewijd. 

Deze waren nu de voorworpén van het bijgeloof, dat in deze 

stad is opgegroeid; ziekten en booze krankheden zijn het! 

Waarlijk ook Acca Larentia en Flora, die schandelijke lich-

tekooijen, moeten tot de krankheden en goden der Ro­

meinen gerekend worden. En deze verachtelijke wezens heb­

ben nu de heerschappij van de Romeinen uitgebreid tegen­

over de goden, die bij de andere volken vereerd werden! 

Want men kan toch niet aannemen, dat of Afars Thra-

cius of Jupiter Creticus of Juno, nü eens Argiva, dan weder 

Sarnia, dan weder Foena genoemd, of Diana Taurica of 

1) Oct. c. XXV. 1—6. 

9) Oct. c. XXV. 7. 



HEIDENDOM" OF CnitlSTEKDOJI ? 117 

mater Idaea of die Egyptische monsters (want goden mag 

ik hen niet noemen) hen geholpen hebben tegen hunne ei­

gene vereerders 1)?" 

Zóó ook konden de goden den Romeinen niet ter zijde 

staan , omdat deze althans niet vromer waren dan de overige 

volken. „Maar misschien is dit de reden," zóó vervolgt 

ooTAVius, ,/dat bij deze de knischlieid van de maagden sterker 

en de vroomheid der priesters heiliger was dan bij de Eomei-

nen, bij wie bijna bij de meeste maagden, die zich, zeker 

wel zonder weten van Vesta onbedachtzaam met mannen inge­

laten hadden, de ontucht gewroken is; terwijl de overigen, 

niet door de meer bewaarde kuiscbheid, maar door de met 

meer geluk gepleegde onkuischheid , ongestraft gebleven zijn. 

Waar toch werd meer dan door hunne priesters tusschen de 

altaren en de heiligdommen ontucht gepleegd, koppelarij 

gedreven, over overspel gedacht ? In cén woord, aan den 

brandenden lust werd menigvuldiger in de cellen hunner 

tempeldienaars, dan in de bordeelen zelve bot gevierd 2)." 

Daarenboven blijkt uit de geschiedenis van andere volken 

niet, dat aan de Romeinen bijzondere bijstand door de go­

den werd geschonken, daar de eersten toch ook langen tijd 

geheerscht hebben, zonder onder de heerschappij te zijn van 

de goden der Romeinen. „Ook hebben toch vóór hen," zegt 

ocTAVius, „volgens het bestuur van God, de Assyriërs, Me­

den, Persen, Grieken en Egyptenaren langen tijd over 

hunne rijken geheerscht, terwijl zij toch geene pontijices, 

arvales, Salü, Vest ales en augures hadden, noch kiekens 

in eene kooi opgesloten hielden, door wier lust of tegenzin 

in het eten de hoogste aangelegenheden van den staat wer­

den bestuurd 3)." 

1) Oct. c. XXV. 8—10. 

2) Oct. c. XXV. 11—12. 

3) Oct. c. XXV. 13. 



118 UEIUENUOM or CimiSTENUÜM ? 

— CAECILIUS tracht uu verder te bewijzen, dat de gods­

dienstigheid, die door de Romeinen in liet vereeren van al 

de goden werd aan den dag gelegd, hun altijd tot voordeel 

heeft gestrekt, terwijl hunne ongodsdienstigheid hun altijd 

nadeel heeft aangebragt; en dit tracht hij dan met daadza­

k e n  u i t  d e  g e s c h i e d e n i s  t e  s t a v e n .  „ K i e t  z o n d e r  r e d e n z e g t  

hij, ,/hebben onze voorouders zieh toegelegd op het in acht ne­

men van de auguriën, op het raadplegen van ingewanden, 

op het instellen van godsdienstige gebruiken en op het. wij­

den van tempels. Beschouw eens do verhalen uit de boe­

ken, dan zult gij bemerken, dat zij de gebruiken van alle 

godsdiensten aangenomen hebben , of om de goedgunstigheid 

der goden te vergelden , of om hun' dreigenden toorn af te 

wenden , bf, indien hij reeds woedde, dien te verzoenen. 

Getuige de mater Idaea, die door hare aankomst niet alleen de 

kuischheid eener matrone aan den dag bragt, maar ook de 

stad bevrijdde van de vrees voor hare vijanden; getuigen 

zijn ook de gewijde standbeelden aan de zee van het rid­

derlijke broederpaar, die met hijgende, schuimende en dam­

pende paarden de overwinning over PEIISES berigtten, nog 

op denzelfden dag, waarop zij die behaald hadden. Getuige 

de herhaling der spelen ter eere van den beleedigdeu Jupi­

ter, ten gevolge van den droom van een' gcriugen man ge­

houden; getuige ook de eervolle opoffering der DECII; ge­

tuige ook CURTIUS, die, of met het ligchaam van zijn paard 

óf met zijne riddereer, de gapende klove weder deed 

sluiten !)." 

,/Menigvuldiger ook dan ons lief was, hebben de ver­

achte auspiciën de tegenwoordigheid van de goden betuigd. 

Zóó is Allia een ongeluksnaam, zóó herinneren de namen 

van CLAUDIUS en JUNIUS meer aan eene verderfelijke schip­

1) Oct. c. vn. 1—4. 



nEIDEKDOM or CHRISTENDOM? 119 

breuk, dan aan den oorlog tegen de Puniërs. En TEASIMEXUS 

verachtte de augariën, met dat gevolg, dat liet Trasimeen-

sche meer door het bloed van de Romeinen werd vergroot 

en gekleurd; en CRASSUS verdiende en bespotte de verwen-

schingen van de ongelukkige vóórteekenen, met dat gevolg, 

dat wij de veldteekenen van de Parthen moesten terug ei-

schen — 

Ook dit argument van CAECILIUS tracht OOTAVIÜS te 

ontzenuwen met de aanhaling van eenige voorbeelden uit de 

geschiedenis, die tegen het door CAECILIUS aangevoerde plei­

ten. ,/Ik kom nu tot die Romeinsche auspiciën en auguriën," 

zóó begint hij, „die gij met de grootste vlijt verzamelden 

als getuigen gebruikt hebt, en die met naberouw veronacht­

zaamd, maar tot geluk in acht genomen werden. CLODIUS 

namelijk en ÏLAMINIUS en JUNIDS hebben daarom hunne le­

gers verloren, omdat zij niet geloofden de voorspelling uit 

het eten der wigchelhoenders te moeten afwachten. Hoe was 

het dan met REGULUS? heeft hij niet de auguriën in acht geno­

men en is hij niet krijgsgevangen gemaakt ? MAKCINUS hield 

zich aan al zijne godsdienstpligten, en toch liet men hem 

onder het juk doorgaan en leverde hem uit. PAULUS had 

vretende kiekens, en toch werd hij bij Cannae met het groot­

ste gedeelte van het Romeinsche volk verslagen. CAESAR 

verachtte de auguriën en auspiciën, toen zij hem wilden 

weerhouden om vóór den winter schepen naar Afrika te 

zenden, en toch voer hij des te gemakkelijker over en 

overwon 2)." 

— Ten laatste beroept zich CAECILIUS, tot handhaving 

van de heidensche godsdienst, op de orakels, niet alleen op 

die van de oudste tijden, maar vooral op die van den nieu-

1) Oct. c. VII. 1—6. 

2) Oct. c. XXVI. 1—4. 



12ü UE1DEND0M OF CHRISTENDOM ? 

weren tijd. „Ik sla die oude berigten, die zoovele in getal 

zijn, over," dus spreekt hij, „ik maak ook geen melding van 

de zangen der dichters over de geboortedagen der goden, 

over hunne geschenken en gaven; ik ga ouk met stilzwij­

gen die lotgevallen voorbij, die door de orakels voorzegd 

zijn, opdat aan u de oudheid niet al te fabelachtig zou 

toeschijnen. Beschouw echter eens de tempels en de hei­

ligdommen der goden , door wie de Eomeinsche staat be­

schermd en versierd wordt; zij zijn meer eerwaardig door de 

tegenwoordigheid van de dadr verblijf houdende en inheem-

sche goden, dan rijk door de eereteekenen en wijgeschenken 

van de eeredienst. Vandaar dan ook, dat de waarzeggers, 

van de godheid vervuld en doordrongen, de toekomst voor­

spellen, bescherm middelen geven tegen krankheid, hoop in 

droefenis, hulp onder ongelukken, troost bij rampen, op­

beuring onder smarten; zelfs in den slaap zien, hooren en 

erkennen wij de goden, die wij bij dag snood verlooche­

nen, versmaden en afzweren 1)." — 

Ook hiermede is ooiavids niet te vreden, maar poogt 

daartegenover aan te toonen, dat men, tot verdediging van 

de heidensche godsdienst, geen steun kan vinden in de 

orakels. „Wat toch en hoeveel zal ik van de orakels zeggen ?" 

dus vraagt hij. „Amphiaraus voorspelde na zijn' dood de 

toekomst, maar wist toch niet, dat hij door zijne vrouw 

met een' armband zou verraden worden. De blinde tieesias zag 

het toekomstige, terwijl hij het tegenwoordige niet zag. Wat 

PYEaiius betreft, zóó dichtte ennius een antwoord van den 

Pijthisahen Apollo, terwijl reeds Apollo opgehouden had 

met verzen te maken. En diens voorzigtig en dubbelzinnig 

orakel zweeg, toen de menschen beschaafder en minder bij-

geloovig begonnen te worden; en omdat Demosthenes wist, 

1) Oct. c. VII. 7—9. 



UEIDESDOM OF CHRISTENDOM ? 121 

dat de antwoorden niets anders waren dan voorgewende 

godspraken, klaagde hij er over, dat de PYTHIA het met 

PHILIPPUS hield l). 

Om nu de bedenking van het heidendom te weerleggen , dat 

de voorspellingen der orakels dikwijls uitgekomen zijn, verklaart 

ooTAVius thans, hoe het mogelijk is, dat het orakel soiutijds 

de waarheid heeft verkondigd. Hiervoor bestaan, volgens 

hem, twee redenen. Vooreerst kan onder zoovele leugens 

eene enkele maal de waarheid gezegd zijn; ten anderen 

vindt hij de oorzaak en de bron van het bewuste feit in de 

daemonen. En deze laatsten zijn hem de hoofdoorzaak, 

daar hij zeer uitvoerig het bestaan der daemonen tracht te 

bewijzen, met een beroep op de toovenaars, dichters en 

wijsgeeren. 

z/Maar somtijds toch," zóó begint hij, ,/hebben de 

auspiciën of de orakels de waarheid getroifen. Hoewel het 

mogelijk is, dat ouder de vele leugens het toeval nu en dan 

de waarheid schijnt nagebootst te hebben, zal ik mij echter 

opmaken, om de bron zelve van de- dwaling en de slecht­

heid, waaruit deze geheele duisternis gevloeid is, naauw-

keuriger te onderzoeken en duidelijker in bet licht te stel­

len. Er zijn onreine, rondzwervende geesten, die hunne 

hemelsche kracht door aardsche zonden en begeerlijkheden 

hebben ingeboet. Die geesten dan, nadat zij den eenvoud 

van hun wezen verloren hebben en beladen zijn met — ja 

b e d o l v e n  o n d e r  h u n n e  o n d e u g d e n ,  h o u d e n  n i e t  o p ,  o m ,  

zeiven verloren zijnde, tot troost in hun ongeluk, anderen 

met zich in het verderf te storten; en, terwijl zij zeiven 

slecht zijn, bij anderen hunne dwaling eu boosheid ingang 

te doen vinden; en, zeiven vervreemd van God, anderen 

van God te verwijderen door de invoering van nietswaardige 

1) Oct. c. XXVI. 4—5. 



122 HEIDENDOM OF CIIBISTENDOM ? 

godsdienstige gebruiken. Dat deze geesten de zoogenaamde 

daemonen zijn, dat weten de dichters, bewerende wijsgee-

ren, erkende een socrates, die, op den wenk en volgens 

den wil van den hem nabijzijnden daemon, of zijne bezig­

heden liet varen óf ze opzocht. Ook de toovenaars weten 

niet alleen van die daemonen, maar doen ook al do won­

deren, die zij verrigten, door toedoen van de daemonen; 

op hunne inblazing en ingeving voeren zij hun goochelspel 

uit, zoodat of hetgeen niet bestaat gezien wordt, of hetgeen 

bestaat niet wordt gezien. Van die toovenaars is, zoowel 

door woord als daad, hostanes de voornaamste; deze geeft 

niet alleen aan den waren God de Hem toekomende eer, 

maar ook aan de engelen, dat is aan de dienaars en boden 

van üod, maar van den Waren; hij weet, dat zij Zijne 

vereering bevorderen daardoor, dat zij bij eiken wenk en 

blik van den Heer, verschrikt), beginnen te beven. Deze heeft 

ook de daemonen geschetst als aardschgezind, rondzwervende 

en als vijanden der menschen. Wat zegt een plato? hij, 

die het voor zulk eene inoeijelijke zaak hield God te vinden, 

spreekt hij niet zonder eenige moeite van engelen en dae­

monen? En doet hij niet in zijn Symposion zijn best de natuur 

van de daemonen te verklaren? Want hij neemt aan, dat er 

eene substantie bestaat midden tussehen de sterfelijke en de 

onsterfelijke in, dat is tussehen ligchaam en geest, uit eene 

vermenging van het aardsche gewigt en de hemelsche ligt-

heid te zamengesteld; daaruit verklaart hij ook hunne groote 

voorliefde voor ons, en zegt, dat zij nederdalen en zich vor­

men in de menschelijke gemoederen, hun gevoel bewegen, 

hunne hartstogten opwekken en hun den gloed der begeerte 

instorten" i). 

OCTAVIUS geeft hierop nog de volgende, nadere be-

1) Oct. c. XXVI. 6-11. 



heiuesdom 01' cuihstesdom ? 123 

sclirijving van de icerking der daemonen: //Die onreine 

geesten nu, de daemonen, zooals aangetoond is door 

de toovenaars, door de wijsgeeren en door plato , ver­

bergen zich als gewijden onder de zuilen en beelden, en 

verkrijgen door hunne ingeving liet gezag van eene, als het 

«are daar aanwezige, godheid; daar zij nu en dan de 

zieners bezielen, in de heiligdommen verblijf houden, som­

tijds de vezels der ingewanden levend maken, de vlugt der 

vogelen besturen, het lot beschikken en orakelspreuken ge­

ven, die meestal met allerlei bedrog zijn vermengd. Want 

zij worden bedrogen eu bedriegen, zooals zij dan deels de 

opregte waarheid niet weten, deels die, welke zij weten, 

tot hun verderf niet bekennen. Zóó verdrukken zij, van 

den hemel naar beneden gekomen, de mensohen, en ver­

vreemden hen van den waren God, om hen aan de stof te 

boeijen. Zóó verstoren zij het levensgeluk, maken den slaap on­

rustig, en, in het verborgene zelfs in de ligchamen slui­

pende als ijle geesten , veroorzaken zij ziekten, verschrikken zij 

de gemoederen, rukken zij de ledematen van één, om de men-

sclien tot hunne vereering te dwingen; terwijl zij dan, door 

den rookdamp der altaren of door de oilers der dieren be­

vredigd, den schijn aannemen, alsof zij zorg hadden ge­

dragen voor de bevrijding van diegenen, die zij zei ven 

gebonden hadden. Zij zijn het ook, die de priesters razend 

maken, die gij in het ojienbaar ziet rondloopen en die ook 

buiten den tempel zóó woeden, tieren en rondzwaaijen; het 

ophitsen van den daemon heeft bij hen gelijkelijk plaats, maar 

op verschillende wijze openbaart zich hunne razernij. Van hen 

geldt ook, wat een weinig te voren door u gezegd is, dat 

Jupiter, ten gevolge van een' droom, de spelen deed herha­

len, dat de Castors met hunne paarden verschenen, dat het 

scheepje den gordel eener matrone volgde. Dit alles, de 

meesten uwer weten het, bekennen de daemonen van zich 



124 HEIDENDOM OF CHRISTENDOM ? 

zeiven, zoo dikwijls zij door de kwellingen onzer woorden 

of door het vuur onzer rede uit de ligehamen uitgedreven 

worden. Zelfs Saturnus, Serapis en Jupiter en welke andere 

daemonen gij ook vereert, spreken het uit, wat zij zijn, 

als zij maar door de smart worden gedwongen; en zekerlijk 

liegen zij niet, als zij hunne eigene schande, in tegenwoordig­

heid van u, bekend maken. Gelooft dan die getuigen, die 

aangaande zich zeiven de waarheid bekennen, dat zij dae­

monen zijn; want bezworen bij den waren, éénigen God, 

sidderen die ongelukkigen tegen hun' zin in de ligehamen , 

gaan terstond uit of verdwijnen allengs, naarmate het ge­

loof van den lijdenden helpt of de genade van den gene-

zenden bijstand biedt. Zóó vlugten zij voor de christenen , 

als zij in hunne nabijheid zich mogten bevinden, terwijl zij 

hen bij hunne bijeenkomsten door middel van u verontrus­

ten. Daarom, in de gemoederen van onervarenen gedrongen, 

zaaijen zij, uit vrees, haat tegen ons; want het is natuur­

lijk, dat men dengene haat, dien men vreest, en dat men, 

als men kan, dengene bekampt, dien men gevreesd heeft-

Zóó maken zij zich meester van de gemoederen en verhar­

den de harten der menschen, zoodat deze ons reeds begin­

nen te haten, vóórdat zij ons kennen, opdat, als zij ons 

hebben leeren kennen, het hun onmogelijk zou zijn ons na 

te volgen of niet te veroordeelen" !). 

III. De zeden der christenen. 

— Caecilius beschuldigt de christenen van atheïsme. 

Hij stelt hen op ééne lijn met de drie atheïsten thbodorüs 

van Cyrene, diagoeas van Melos en protaookas van Ahdera. 

Werden deze wijsgeeren reeds met strenge straffen vervolgd 

wegens hun atheïsme, wat moeten dan de christenen niet 

1) Oct. c. XXYII. 



DE ZEDEN DEB CHRISTENEN. 125 

verdienen, die eene verbodene en betreurenswaardige secte 

vormen. „Daar dan zóó vangt caecilius aan, „in het ge­

loof aan de onsterfelijke goden alle volken met elkander 

blijven overeenstemmen, al is het ook dat zij aangaande 

den oorsprong en het wezen van hen nog in onzekerheid 

verkeeren, zóó kan ik niemand verdragen, die met zóó grootc 

stoutmoedigheid en zulk een godslasterlijk verstand zich ver­

meet, om deze zóó oude, zóó nuttige en zóó heilzame gods­

dienst te ontbinden of te verzwakken Moge er ook een 

TiiEODOiius van C'jrene of nog vroeger een diagokas van 

M e l o s  g e w e e s t  z i j n ,  w i e n  d e  o u d h e i d  d e n  n a a m  v a n  a d f o g  

gaf; die beiden, door vol te houden, dat er geen goden 

zijn, alle vrees, waardoor het ineuschdom wordt bestuurd, 

en alle vrome vereering ophieven; nooit toch zullen zij met 

die goddelooze leer, onder den naam en met het gezag 

eener voorgewende wijsbegeerte, invloed uitoefenen; daar de 

Atheners wel een piiotagoras den Ahderiet, die toch eer 

voorzigtig dan ergerlijk over de godheid had getwist, ver­

banden, hem uit hun gebied verdreven en in eene volks­

vergadering zijne schriften lieten verbranden. Hoe ? is het 

dan niet te bejammeren, dat thans menschcn (vergun mij, 

dat ik in den ijver voor de zaak mij vrijmoedig uitlaat) 

van eene betreurenswaardige, verbodene en wanhopige ver-

eeniging, tegen de goden woeden?" 1) — 

Dat de christenen geen atheïsten zijn, heeft OCTAVIUS 

reeds vroeger in zijne rede in het licht gesteld en wel ter 

plaatse, waar hij tegenover caecilius het bestaan van God 

cn eene goddelijke voorzienigheid krachtig gehandhaafd 2) en 

Gods éénheid en geestelijk wezen breedvoerig betoogd heeft 3). 

Zóó ook kan tot bestrijding van bovenstaande bedenking 

1) Oct. c. VIII. 1—3. 

2) Zie bl. 90—94. 

8) Zie bl. 95—100, 



126 DE ZüDEN DER OlIlilSTEKEN. 

strekken, al wat ooïavius later 1) in het midden brengt 

tegen die vele aantijgingen, door Caecilius tegen den God 

der christenen gerigt. 

— Caecilius beweert, dat de christenen bestaan uit de 

laagste klasse des volks (de ultima faece) en bijeenverzameld 

zijn uit onervarene en ligtgeloovige vrouwen, die reeds we­

gens hare sekse gemakkelijk te bedriegen zijn." 2) — 

Octavius antwoordt hierop: „Wij bestaan niet aanstonds 

reeds uit de laagste klasse des volks (de ultima plebe), omdat 

wij uwe eereambten en uw purper niet willen aannemen 3)." 

— De christenen vormen toch eene goddelooze vereeniging 

van zamenzweerders (plebem profanae conjurationis insti-

tuunt), "zegt CAECILIUS verder , ,/die niet voor heilige zaken , 

maar voor alles, wat onheilig is, bijeenkomen" 4). — 

„Wij zijn geene zamenzweerders (factiosi)," herneemt 

OCTAVIUS, „als wij allen gemeenschappelijk streven naar het 

goede, en in onze vergaderingen dezelfde stilte in acht ne­

men als die bij ons heerscht, wanneer wij alleen zijn" s). 

— Maar caecilius noemt do christenen: „een volk, dat 

de schuilhoeken opzoekt en het licht schuwt, dat zwijgt in 

het publiek, maar zwetst in de hoeken" c). — 

Doch hierop antwoordt octavius : „wij zijn niet praat­

ziek in de hoeken, als gij u maar óf niet schaamdet óf te 

bang waart, om ons in het openbaar te hooren" 7). 

— Caecilius zoekt thans eene bedenking te ontleenen 

1) Zie eenigc bladzijden verder onder het opschrift: „V. De God der 

christenen." 

2) Oct. e. VIII. 4». 

8) Oct. e. XXXI 7a. 

4) Oct. c. VIII. 41,. 

5) Oct. e. XXXI. T1'. 

C; Oct. e. VIII. 5. 

7) Oct. e. XXXI. 7C. 



DE ZEDEN DEH CHRISTENEN. 127 

aan den heldenmoed der christenen te midden van de kwellin­

gen, die zij te verduren hebben: „Och! met verwonderlijke 

dwaasheid," roept hij uit, „en ongeloofelijke vermetelheid 

achten zij de tegenwoordige kwellingen gering, terwijl zij 

voor de onzekere en toekomende beangst zijn; en terwijl zij 

vreezen na den dood het leven te verliezen, vreezen zij niet 

reeds nu te sterven; zóó vermindert eene bedriegelijke hoop bij 

hen de vrees en vleit hen met den troost van herleving" 1). — 

Op deze bedenking wordt eerst later in de rede van 

ocTAVius het antwoord gegeven. Hij bestrijdt deze tegelijk 

met eene andere aantijging van CAECILIÜS tegen den maat-

schappelijken toestand der christenen" 2). 

— Ook tegen de uitbreiding der christenen, rigt CAECI-

LIVS zijne pijlen, zeggende: „En nu gelijk het onkruid welig 

opschiet, terwijl het zedenbederf met den dag ongemerkt zich 

over den ganschen aardbodem verbreidt, zóó nemen ook die 

afschuwelijke verzamelingen van die goddelooze secte toe. Die 

zamenspanning moest uitgeroeid en vervloekt worden"! 3). — 

Kalm merkt OCTAVIÜS hiertegen op: „dat ons aantal 

met den dag toeneemt, dat is toch geen bewijs voor mis­

daad of dwaling, maar een getuigeuis, dat o:is tot lof strekt. 

Want bij onzen voortreffelijken levenswandel blijft en vol­

hardt een ieder van ons, en anderen sluiten er zich bij aan" ^). 

— CAECIUUS verwijt nu den christenen, dat „zij elkander 

aan geheime teekenen kennen" 5). 

OCTAVIUS pleit hen hiervan vrij met de woordent „wij 

kennen elkander gemakkelijk, niet aan een ligchamelijk 

1) Oct. c. VIII. 6. 

2) Zie ccuige bladzijden verder de weerleggiug van deze bedenking onder 

het opschrift: „VII. De christenen in de maatschappij." 

3) Oct. c. IX. 1. 

4) Oct. c. XXXI, 8. 

5) Oct. c. IX. 2a, 



128 DE ZEKEN DER CHEISTENEN. 

teeken, zooals gij meent, maar aan liet merkteeken der on­

schuld en der bescheidenheid" '). 

Ook de Iroedernaam, waarmede de christenen elkan­

der aanspreken, is een doorn in het oog van CAECILIUS: //zij 

beminnen elkander wederkeerig, nog vóórdat zij elkander ken­

nen; hier en daar bestaat zelfs onder hen eene godsdienst 

van wellusten, en zonder onderscheid noemen zij elkander 

broeders en zusters, opdat de bij hen niet ongewone ontucht, 

door het gebruik van zulk een' heiligen naam, tot bloedschande 

zou worden. Zóó roemt hun ijdel en onzinnig bijgeloof in 

gruwelen" 2). — 
Wij beminnen elkander, wat u zoo hindert, met 

wederkeerige liefde," herneemt OOTAVIUS, „omdat wij geen 

haat kennen; wij noemen alzoo elkander, wat gij zoo vreese-

lijk vindt, broeders, als kinderen van ée'n' God, onzen 

Vader, als deelgenooten in het geloof, als medeerfgenameu in 

hope. Gij nu wilt elkander wederkeerig niet kennen, en woedt 

met haat tegen elkander, en voorwaar! alleen bij een broe­

dermoord, leert gij elkander op nieuw kennen als broeders" 3). 

IV. De eeredienst der christenen. 

Ik hoor" zegt CAECILIDS, ,/dat zij den kop van het 

meest verachte dier, namelijk van den ezel, vereeren, die 

voor hen, ik weet niet op welke onbeduidende gronden, 

heilig is; voor zulke zeden voorwaar I een waardig en pas­

send godsdienstig gebruik" 4). — 

Met billijke verontwaardiging vraagt hierop OCTAVIUS: //Wie 

is zoo dwaas om dit te vereeren, en wie nog dwazer om te ge-

1) Oct. c. XXXI. 9a. 

2) Oct. c. ÏX. 2b. 

3) Oct. c. XXXI. 9li—10. 

4,) Oct. c. IX. 3—4». 



DE EEREDTESST DEE CHHISTENEN. 12!) 

looven, dat men dit vereert?" Dat kunnen volgens hem, 

alleen de heidenen gelooven en beweren, omdat zij zeiven 

schuldig zijn aan datgene, waarvan zij de christenen betig-

ten. Mant juist de heidenen wijden met hunne Kpona de 

ezels m de stallen , en heiligen hen op vrome wijze door 
hunne Isisdienst '). 

De beschuldiging, door de heidenen aan de christenen 

gedaan, doet OCTAVIUS dus op de heidenen zelveu terug­

vallen, terwijl hij dan verder aanwijst, dat de (Herendienst 

een integreerend deel is van de heidensche eeredienst. Deze 

toch vereeren ossen- en ramskoppen en wijden tot goden 

wezens, die half geit en hali inenscli zijn, ofaangezigten van 

leeuwen en honden hebben. Zij vereeren met de Egypte-

naren den stier Ajns en veroordeelen hunne heilige gebrui­

ken niet, die ingesteld zijn ter eere van slangen, krokodil­

len en andere gedrogten , alsmede ter eere van vogels en 

visschen; ja! zij straften zeifs hem met den dood, die een' 

van deze goden ombrengt ^). 

,/Sommigen beweren," volgens CAECILIUS, ^dat de 

christenen de genitalia van hun' voorganger en priester ver­

eeren en die als het ware als de natuur van hun' eigenen 
vader aanbidden" :l). — 

Met ronde woorden verklaart OCTAVIUS, dat de heide­

nen hunne eigene misdaden op de christenen trachten over 

te brengen. Door de heidenen toch wordt elke onkuisch-

heid beschaafdheid genoemd, zij benijden de losbandigheid 
aan de lichtekooijen enz. ^). 

1) Oct. c. XXVIII. Sa. 

2) Oct. c. XXVIII S^i—10a. 

3) Oct. c. IX. 4'». 

4) Oct. c. XXVIII. lO'-U. „Etiam ille, qui de adoratU sacerdotis 

ïirilibus adversum nos fabulatur , tentat in nos conferre , quae sua sunt. 

Ista enim impudicitiae coruni forsitan sacra sint. apud quos sexus omnis 

membris omnibus prostat, apud quos tota impudicitia vocatur nrbanitas, qui 

9 



^30 DB EEREDIENST DEB CHRISTENEN. 

„O schande!" roept hij dan met verontwaardiging uit, 

„die snooden begaan met elkander misdaden, die de teedere 

ouderdom niet kan verdragen en waartoe de meer geharde 

slaaf niet mag gedwongen worden. Deze en dergelijke schand­

daden durven wij niet eens te hooren; ja! wij houden het 

zelfs voor schandelijk , om met meerdere woorden ons daar­

tegen te verdedigen. Want wij zouden niet geloofd heb­

ben, dat de dingen, welke gij van kuischen en eerbaren 

verdicht, ooit plaats hebben, zoo gij niet door uw eigen 

gedrag het bewijs hiervan leverdet" !). 

(/V\rie zegt," aldus spreekt CAECILIDS, „dat een mensch, 

die met de zwaarste straf voor zijn misdrijf gestraft is, en 

dat het schandelijke kruishout voorwerpen zijn van hunne 

vereering, die schrijft hun eene godsdienst toe, die zeer 

goed past bij zulke booswichten en misdadigers, zoodat zij 

vereeren hetgeen zij verdienen" 3). — 
Maar OOTAVIDS verklaart ook deze beschuldiging voor 

onwaar. „Gij dwaalt ver van de waarheid af," roept hij 

uit, „dat gij aan onze godsdienst toeschrijft de vereering 

van' een' schuldigen mensch en diens kruis, gij die meent, 

dat of een schuldige verdiend of een aardbewoner de magt 

heeft, om voor God gehouden te worden. Voorwaar! be­

klagenswaardig is hij , die al zijne hoop bouwt op een ster­

veling; want zijne geheele hulp eindigt met den dood van 

dien mensch" •'). 

scortorum liccntiae mvidotit, qui mcdios viros lambunt, UMmoso ore in-

gninibus inhaerescnnt, hommes make linguae , otiamsi taeerent. quos pnus 

taedescit impudieitiae suae, quaui pudescit." 

1) Oct. e. XXVIII. 12. — XXIX. 1. 
2) Oct. c. IX. 5. „Et qui hominem, summo supplicio pro facinore pu-

nitum et etueis ligna feralia, eoi-um caorimonias fahulatur, eongruentia per-

ditis sceleratisqne tribuit altaria, ut id eolant, quod merentur. 

3) Oct. c. XXIX. 2—3. 



DE EERKDIHNST DTCtl CIlRlSTÉNEIf. 

„De Egypteuaren voorwaar! kiezen zich een' mensoh 

uit, dien zij vereeren; hem alleen beschuldigen zij, hem 

raadplegen zij over alles, ter zijner eere slagten zij offer­

dieren; en hij, die voor al de anderen een god is, is 

voor zich zeiven een mensoh, of hij wil of niet; want, hij 

misleidt zijne eigene zelfbewustheid niet, al bedriegt hij die 

van een' ander"' 1). 

Maar er is nog meer, waarop OCTAVIUS zicli kan beroepen. 

«Ook de opperhoofden en koningen worden niet, als groote 

en uitstekende mannen, vereerd, zooals het past, maar 

hun wordt, alsof zij goden waren, op schandelijke wijze 

eene valsche hulde toegebragt. Men roept hunne godheid 

aan, vereert hunne beelden, en rigt zijn smeekgebed tot 

hun genius, dat is tot hun' daemon; ja! het is veiliger 

een' meineed te doen bij den genius vau Jupiter dan bij dien 

van den koning" 2). 

Dat ook het kruis door de christenen niet vereerd wordt, 

maar wel door de heidenen, betoogt OCTAVHIS als hij zegt: 

„Wij vereeren geen kruizen noch begeeren die. Gij echter, 

die houten goden vereert, aanbidt misschien houten kruizen, 

als deelen uwer goden Want èu de banieren zelve en de 

kandelaars èu de vaandels der legerplaatsen, wat zijn het 

anders dan vergulde en versierde kruizen? Uwe tropaeën 

hebben niet alleen deu vorm van een eenvoudig kruis, 

maar gelijken zelfs op zulk een , waaraan een mensch ge­
hecht is" 3). 

Het verwijt, dat inen een kruis vereert, moet dus volgens 

ocïAvius, niet de christenen, maar de heidenen zeiven tref­

fen. „Voorwaar! zegt hij verder, „het teeken des kruizes 

1) Oct. c. XXIX. 4. 

2) OH. c. XXIX. ö—(i, 

3) Out. o. XXIX. 7. 

9"  



^32 DE EEREDIENST DER CHRISTENEN. 

zien wij van nature in het schip, als het met gezwollene 

zeilen vaart of met uitgestrekte roeispanen voortdobbert; 

en wanneer een juk wordt opgerigt en een mensch zijne 

handen uitstrekt en met een rein gemoed God aanbidt, dan 

is dit het teeken des kruizes" 1). 

En nu eindigt OCTAVIUS met de reden op te geven, waarom 

het teeken des kruizes door de heidenen in zoovele zaken ge­

vonden wordt, zeggende : //Zóó heeft dan het teeken des 

kruizes, of zijn' grond in eene natuurlijke oorzaak, öf uwe 

godsdienst wordt er door gevormd" 2). 
— CAECIHUS geeft voor, dat de christenen kindermoord 

plegen bij het opnemen van nieuwe leden. Want, dan wordt 

een kind met meel bedekt, en de nieuweling, die van niets 

weet en niets anders ziet dan meel, moet dit kind met 

dolksteken vermoorden. Daarop lekken zij het bloed op, 

verdeelen de ledematen en heiligen daarmede hun verbond; 

terwijl zij zich tot wederzijdsche stilzwijgendheid verpligten 

door dat allen zich van die misdaad bewust zijn 3). — 

Ook deze beschuldigingen brengt OCTAVIUS daarentegen 

weêr op de heidenen over. //Meent gij," zoo spreekt hij, 

„dat het mogelijk is, dat men aan zulk een teeder, klein 

ligchaam doodelijke wonden zou kunnen toebrengen? meent 

gij, dat iemand dat frissche bloed van een' zuigeling, die 

nog naauwelijks een mensch is, zou kunnen vergieten en 

opslurpen? Niemand kan dit gclooven, dan alleen hij, die 

het kan wagen. Van u toch zie ik, dat gij nu eens uwe 

pasgeborene kinderen aan de wilde dieren en vogels voorzet, 

en dan weêr dat' gij hen worgt en op wreede wijze vermoordt. 

Ja! er zijn er, die, door het innemen van kruiden, het 

1) Oct. c. XXIX. 8a. 

2) Oct. c. XXIX. 8b. 

3) Oct. c. IX. 6—7. 



DE EEHEDIJSKST DEB CHMSTEKEN. 133 

ontstaan van den toekomstigen menscli vernietigen en een' 

kindermoord plegen, voordat zij nog baren" !). 

„Dat komt van de levenswijze van uwe goden tot u 

over; want Saturnus heeft zijne eigene zonen niet aan de 

wilde dieren voorgezet, maar zelf hen verslonden" 2). 

Bovendien wijst OCTAVIUS er op, hoe in verschillende ge­

deelten van Afrika door de ouders zelven kinderen worden 

geofferd aan Saturnus; hoe bij de Pontische ïauriërs en 

den Egyptischen BUSIHIS de gewoonte bestoud, om vreem­

delingen ten offer te brengen ; hoe ook de Galliërs ter eere 

van Mercunus menschen opofferden; hoe door de llomeineu een 

Grieksohe en Gallische man en vrouw als offer levend werd 

begraven, en hoe nog heden ten dage mensohenoffers aan­

geboden worden aan Jupiter Latiaris; hoe de zoon van 

Saturnus met het bloed van een' boosdoener wordt verza­

digd. „Hij zelf, geloof ik," beweert OCTAVIUS, „heeft ge­

leerd aan CATILINA door een' bloedverwant eene zamenzwe-

ring te doen smeden, en aan Bellona om haar offer met 

een schep mensehenbloed te bevochtigen, en de comitiën-

ziekte door het bloed van een' mensch, alzoo door eene 

zwaardere ziekte te genezen" 3). 

Heeft OCTAVIUS hiermede bewezen, dat deze beschuldiging 

geheel en al toepasselijk is op de heidenen, hij zegt dan 

nog met een enkel woord, dat zij nooit tegen de christenen 

kan gelden; want „ons is het niet geoorloofd menscheu-

moord te zien of er van te hooren; en wij wachten ons zóó­

zeer voor mensehenbloed, dat wij zelfs het eetbare bloed 

van de dieren bij onze spijzen niet eens willen gebruiken" 4). 

1) Oct. c. XXX. 1—2. 

2) Oct. c. XXX. S». 

3) Oct. c. XXX. 3b—6. 

4) Oct. c. XXX. 7. 



134 DK EEItEüiiCNST DElt C1I111STENEN. 

De christenen plegen, volgens OAECILIUS , de schande­

lijkste ontucht bij hunne gastmalen. „Dit is," zooals hij 

beweert, algemeen bekend; allen spreken er van, en ook 

door de rede van onzen Cirtenser wordt het betuigd." 

En nu verhaalt hij, dat de christenen op eiken zondag bij 

elkander komen, om maaltijd te houden, met hunne kin­

deren, zusters cn moeders, zonder onderscheid van geslacht 

en leeftijd. Wanneer zij nu, na lang brassen en zwelgen, 

van wellust ontbranden, dan wordt een' hond, dien men 

met een touw aan een' kandelaar heeft gebonden, eene beet 

toegeworpen, op een afstand grooter dan de lengte van het 

touw, zoodat hij daarop toespringende den kandelaar omver 

trekt, het licht uitdooft en allen in de gelegenheid stelt 

om, begunstigd door de duisternis, schaamteloos met elkan­

der de schandelijkste ontucht te plegen, zooals het toeval 

hen bijéénbrengt. En zijn dan wel niet allen met der daad 

gelijkelijk aan bloedschande schuldig, zóó zijn zij het toch 

door het bewustzijn, omdat zij toch allen verlangen, wat 

aan enkelen in der daad te beurt valt 1). — 

Met verontwaardiging wijst OCTAVIUS deze beschuldi­

ging af. Door de daemonen is zij verdicht, om den roem 

van de kuischheid der christenen te bezoedelen, en de men-

schen, nog vóór dat zij de waarheid hebben leeren kennen, 

van de christenen afkeerig te maken. Zóo wordt ook deze 

beschuldiging door den heidenschen rhetor ERONTO niet als 

getuige bevestigd, maar als redenaar uitgestrooid. Bloed­

schande en dergelijke ontucht wordt daarentegen bij de hei­

denen gevonden. En nu herinnert OCTAVIUS, dat bij de 

Persen moeder en zoon vleeschelijke gemeenschap met elkan­

der hebben; dat bij de Egyptenaren en do Atheners broe­

ders en zusters zamen een wettig huwelijk kunnen aangaan; 

1) Oct. c. ix. 8—9. 



DE EETÏEDIENST DÈE CnilISTENEN, 136 

dat de geschiedkundige boeken en de treurspelen, die de 

heidenen gaarne lezen en hooren, op allerlei ontucht roemen; 

dat de heidenen ook bloedschennige goden vereeren, die met 

moeder, dochter of zuster gehuwd zijn. Verder betoogt hij, 

dat het niet te verwonderen is, dat de heidenen zich zóó 

menigmalen aan bloedschande schuldig maken, daar zij die 

dikwijls buiten hun weten begaan. Want zij verwekken 

kinderen, terwijl zij hen, die in huis geboren worden, veel­

tijds aan de barmhartigheid van vreemden overgeven, zoo­

dat zij dikwijls wellustig tot hunne eigene kinderen afdwalen. 

„Zóó maakt gij een tooneelspel over bloedschande, ook al 

hebt gij er niet de bewustheid van" 'j. 

Daartegenover plaatst OOTAVIUS het leven der christenen, 

dat juist het tegendeel vertoont van hetgeen de heidenen 

beweren. „Maar wij dragen de schaamte niet alleen op 

ons gelaat, maar ook in ons gemoed ; door één' huwelijks­

band verbinden wij ons gaarne; wij kennen slechts eéne 

begeerte om kinderen te verwekken of geene. Wij houden 

niet slechts kuische, maar ook matige maaltijden; wij zijn 

niet verslaafd aan de gastmalen , noch rekken een' maaltijd 

door den wijn, maar wij temperen de vrolijkheid door ernst; 

onze taal is kuisch, nog kuischer ons ligchaam; de meesten 

willen liever hun gansche leven maagden en ongeschondene 

jongelingen blijven, zonder zich hierop te beroemen. Kortom, 

de begeerte naar onkuischheid is zóóver van ons verwij­

derd , dat sommigen zich zelfs schamen over een' kuischen 

bijslaap" 2). 

— CAKCIUUS verwijt den christenen, dat zij verborgen 

houden hetgeen zij vereeren. Want dit verraadt niet veel 

goeds, daar alles wat goed is het licht mag zien, maar 

1) Oct. c. XXXI. 1—4. 

2) Oct. c. XXXI, 5—6. 



136 DE EEEEDIEKST ÜElt CURISTENEN. 

alles wat slecht is meestal in liet verborgene geschiedt. 

//Waarom toch," zóó vraagt hij, „hebben zij geen altaren, 

geen tempels, geen bekende beelden? Waarom spreken zij 

nooit in het openbaar of vergaderen zij nooit vrij, tenzij dat­

gene, wat zij vereeren en verborgen houden, strafwaardig 

is, of dat zij zich daarover moeten schamen?" !) — 

Neen! zegt OCTAVITJS; ,/meent gij, dal wij verbergen, 

hetgeen wij vereeren, als wij geen tempels en altaren heb­

ben? Welk beeld toch zou ik van God maken, daar, 

als gij het goed begrijpt, de mensch zelf eene beeldteuis 

Gods is ? Welk een' tempel zal ik Hem bouwen, daar de 

geheele wereld door Zijne magt voortgebragt, Hem niet 

kan bevatten? En waar ik als mensch ruimer woon, zou 

ik daar het Alvermogen van zulk eene majesteit in éene 

kleine woning opsluiten?" 

„Is het niet beter Hem ons gemoed te wijden , Hem 

in liet diepst van ons hart te heiligen? Zou ik den Heer 

zoen- en dankoffers aanbieden, die Hij tot mijn gebruik 

heeft voortgebragt, en Hem zóó Zijn eigen geschenk terug­

zenden? Neen! dat zou ondankbaar zijn, daar een goed 

gemoed, eene reine ziel, een opregt geweten eene Hem 

welgevallige offerande is. Derhalve, wie de onschuld eert, 

rlgt zijn gebed tot God; wie de geregtigheid doet, ottert 

Gode; wie zich van bedrog onthoudt, maakt God goed­

gunstig jegens zich; wie een' mensch aan een gevaar 

onttrekt, slagt het beste offerdier. Dit zijn onze oll'ers; 

dit zijn de otters, die wij Gode toebrengen; zóó is bij 

ons de meest godsdienstige hij, die het meest regtvaardig 

is." 2) 

OCTAVITJS poogt tevens aan te toonen, dat het geloof 

1) Oct. c. X. 1—2, 

2) Oct. c, XXXII. 1—3. 



DB EEIIEDIEHST Ï)I!R OUIIISTEKEN. 137 

der lieidenen aan al die gruweldaden, die aan de cliristenen 

ten laste gelegd worden, niet gegrond is op een naarstig 

en degelijk onderzoek, maar op de vooringenomenheid der 

heidenen tegen de christenen en de valsche inblazingen der 

daemonou. De heidenen zijn onregtvaardig in hun oordeel, 

daar zij zonder kennis en onderzoek van zaken te werk 

gaan. Dit is zeer verkeerd, en toch moet OCTAVIUS be­

kennen, dat hij en zoovelen met hem op gelijke wijze hebben 

gehandeld, voordat zij christenen waren. Ook zij hadden toen 

al die geruchten geloofd, die er aangaande de christenen ver­

spreid werden, dat zij monsters vereerden, kinderen verslon­

den, ontuchtige maaltijden hielden. Ook zij hadden niet in­

gezien , dat al die geruchten nooit onderzocht of bewezen 

waren; ja zij hadden niet opgemerkt, dat er nooit iemand 

geHeest was, die het een of ander van de christenen aan den 

dag had gebragt, terwijl men toch aan dezen persoon, niet 

alleen vergiffenis zou geschonken hebben, dat hij christen 

was, maar hem ruimschoots voor die aanwijzing zou hebben 

beloond. Men kon ook bezwaarlijk aannemen, dat er zulk 

een groot kwaad bij de christenen zou schuilen, daar de be­

schuldigde christen niet bloosde of vreesde, maar alleen 

berouw had , dat hij niet eerder christen geweest was. Ook zij 

hadden gemeend de christenen niet eens te moeten hooren, 

wanneer deze, beschuldigd van heiligschennis, bloedschande 

of vadermoord, aan hen ter verdediging werden overgele­

verd. ,/Ja! somtijds martelden wij, uit medelijden, de chris­

tenen op de wreedste wijze, opdat deze maar loochenen 

zouden, dat zij christenen waren, terwijl wij het verkeerde 

onderzoek instelden, dat namelijk de waarheid niet ont­

lokte , maar de leugen afdwong En wanneer een zwakkere, 

door de smart gedrongen en overmeesterd, loochende een 

christen te zijn, dan begunstigden wij hem, alsof hij, na 

het afzweren van dien naam , zich reeds door die ontkenning 



138 DE EEIiEUlEKST DER CIIIIISTENEN. 

van al zijne schanddaden had gezuiverd. Erkent gij nu, 

dat wij juist zóó gedacht en gehandeld hebben, zooals gij 

thans denkt en handelt? Had men de christenen volgens regt 

en billijkheid, en niet volgens de inblazingen der daemoneu 

geoordeeld , dan zouden dezen niet gedwongen zijn oin te 

ontkennen, dat zij christenen waren, maar dan zouden zij 

eene bekentenis afgelegd hebben aangaande bloedschande, 

ontuchtigheid, schandelijke oll'ers en kindermoord. Want 

met deze en dergelijke sprookjes hebben de daemonen de 

ooren van de onwetenden volgestopt, om ons tot voorwer­

pen van afschuw en vervloeking te maken. En hierover 

moeten wij ons niet verwonderen , dit is juist het streven 

der daemonen: daar de valsche geruchten der menschen , 

die nog door allerlei bijkomende leugens vermeerderd wor­

den, verdwijnen zouden, als de waarheid onthuld werd. Maar 

juist door de daemonen worden alle valsche geruchten uit­

gestrooid en gevoed." ') 

V. De God der christenen. 

— De christenen vereeren, volgens de bewering van CAE-

CILIUS , een' God, die eenzaam en verlaten is, die aan 

geen vrij volk, ja die zelfs niet aan het Ronieinsche volks­

geloof bekend is. Hij is dezelfde wien ook de ongelukkige 

joden vereeren, maar deze vereerden Hem nog in het open­

baar, in tempels met altaren, oilers en andere caerimo-

niën. Die God heeft kracht noch magt, zoodat Hij dan 

ook met de joden, dus met Zijn eigen volk, is gevangen ge­

nomen." — 

OCTAVIUS voert hiertegen aan, dat de heidenen ver­

geten on.lerscheid te maken tusschen het vroegere en latere 

1) Oct. c. XXVIII. 1—7. 

2) Oct. c. X. 3—4. 



DÉ OOI) JJEIl CHRISTENEN. 139 

Israël, als zij beweren, dat de vereering van den God der 

joden geen voordeel aan dezen heeft aangebragt. „Want 

gij vergist u, door omvetendlieid, indien gij, de vrougere 

tijden of vergeten zijnde of niet kennende, alleen aan de 

latere denkt. Want zóólang de joden dien eenen God 

vereerden en Zijne heilzame geboden .betrachtten, werden 

zij van weinigen in getal ontelbaren, van armen rijken, 

van dienstknechten koningen; ja! gering in aantal zijnde, 

hebben zij velen; ongewapend zijnde, hebben zij gewapen-

den overmogt, terwijl deze vlugtten en zij hen op Gods 

bevel en onder begunstiging der elementen vervolgden." ') 

Tot verdere bekrachtiging zijner woorden wijst OCTAVIÜS 

dan op de schriften der joden, op die van TLAVIUS JOSE-

PIIUS en van ANÏONIÜS JULIANUS. Deze moeten de heide­

nen lezen; want ,/dan zult gij weten,'' zegt hij, „dat de 

joden door hunne nietswaardigheid dat lot verdiend hebben, 

ea dat hun niets overkomen is, hetgeen hun niet vooraf is 

aangekondigd, als zij althans in hunne boosheid volhardden. 

Zóó zult gij begrijpen, dat zij eerder verlaten hebben dan 

verlaten zijn, en dat zij niet, zooals gij godslasterlijk negt, 

met hun' eigen God gevangen genomen, maar door God, 

als overtreders van Zijne wetten, prijsgegeven zijn." -) 

— Doch CAECiLius verklaart, dat de christenen allerlei 

ongerijmdheden van hun' God vertellen. Zij kunnen Hem 

zien noeh aan anderen toonen 3). — 

,/Juist hierom ijeloonen wij in God," antwoordt OCTAVUIS 

hierop, „omdat wij Hem wel in ons gevoelen, maar niet 

zien kunnen. Want in Zijne werken en in al de verschijn­

selen der wereld aanschouwen wij Zijne altijd tegenwoordige 

1) Oct. c. XXXIII. 3—4. 

2) Oct. c. XXXIII. 8—6. 

3) Oct. c. X. 3a. 



14.0 DE OOD DEH CHRISTENEN. 

kracht, wanneer het dondert en bliksemt, maar evenzeer 

wanneer het helder weder is." l) 

En nu gaat OCTAVIUS ,/per analogiam" aanwijzen, dat 

het geenszins ongerijmd is, dat de christenen hun' God niet 

kunnen zien. „Dat men God niet zien kan," dus luiden 

zijne woorden, ;/daarover moet men zich niet verwonderen; 

want door het blazen van den wind wordt alles voortge­

stuwd, geslingerd en bewogen, en toch komt de wind zelf 

ons niet onder de oogen. Zóó kunnen wij ook in de zon 

niet zien, zij die voor allen de oorzaak van zien is; aan 

hare stralen onttrekt zich het scherpste gezigt, en de blik van 

hem, die haar beschouwt, verliest zijne kracht; en als men 

lang in haar staart, dau wordt het geheele gezigt vernie­

tigd. Wat wilt gij dan? Zoudt gij dan den Schepper der 

zon, de Bron van het licht, voor uwe oogen kunnen ver­

dragen , terwijl gij u van den glans van Zijn licht afkeert 

en u voor Zijne bliksemschichten verbergt!' Wilt gij God 

met vleeschelijke oogen zien, terwijl gij uwe ziel zelve, 

waardoor gij leeft en spreekt, niet kunt aanschouwen of 

vatten?" 2) 

— Niet alleen de onzigtbaarheid, ook de alwetendheid 

en alomtegenwoordigheid Gods wordt door CAECILIUS be­

streden Hij vindt het ongerijmd, dat de God der christe­

nen al hunne handelingen, woorden en verborgene gedach­

ten zou weten, ja, dat Hij overal zou rondloopen en 

tegenwoordig zijn. Zij stellen zóó hun' God voor ;/als een' 

lastigeu, onrustigen en onbeschaamd nieuwsgierigen God, daar 

Hij bij alle handelingen en op alle plaatsen tegenwoordig 

is; terwijl Hij dan toch niet elk afzonderlijk kan helpen, 

omdat Plij op alle plaatsen ronddwaalt, eu terwijl Hij ook 

1) Oct. c. XXXII. 4 .  

2) Oct. c. XXXII. 5—6. 



DK GOD DER CltltlSTENEN. 141 

niet aan de behoeften van allen kan voldoen , omdat Hij 

met elk afzonderlijk bezig is." 1) — 

„Gij dwaalt, o mensch, en bedriegt u zeiven!" roept 

OCTAvius uit. „Want waarvan is God verre verwijderd, 

daar al het hemelsohe en aardsche en al wat buiten het 

gebied van ons aardrijk is, aan God bekend en van Hem 

vervuld is? Hij is ons niet alleen overal nabij, maar Hij 

is zelfs ons ingestort (infusus)." 2) 

En dit tracht OCTAVIDS dan door een voorbeeld op te 

helderen. „Sla uw' blik wederom eens op de zon /' dus 

spreekt hij; „zij is aan den hemel gehecht, maar toch 

over idle landen verspreid; gelijkelijk is zij tegenwoordig, 

overal is zij en vermengt zich met alles; en, nergens toch 

wordt hare helderheid gpschonden. Hoeveel te meer is 

dan niet God, de Bewerker en Toeschouwer van alles, 

voor Wien niets verborgen kan zijn, in de duisternis aan­

wezig, ja ook in onze gedachten, als in eene andere duis­

ternis ? Niet alleen handelen wij onder Zijne oogen, maar 

ik zou haast gezegd hebben, wij leven ook met Hem. 

Laten wij ons zeiven niet vleijen met ons aantal; ons 

zeiven schijnen wij toe veel , maar voor God zijn wij wei­

nig in aantal. Wij onderscheiden volken en natiën; voor 

God is deze gehecle wereld cén huis. De koningen weten 

alles van hun rijk door middel van hunne dienaren; God 

heeft geen aanwijzingen van noode; wij leven niet alleen 

onder Zijne oogen, maar ook in Zijn binnenste (insinu)." 

1) Oct. c. X. 5b—6. 

2) Oct. c. XXXII. 7. 

3) Oct. c. XXXII. 8—9. — c. XXXIII. 1—2. 



14.2 BE VERWACHTINGEN DElï CIIRTSTENEN. 

\7I. De verwachtingen der christenen. 

— De eerste bedenking van CAECILIUS is tegen den zoo-

genaamden wereldbrand gerigt. Hij acht het eene dwaas­

heid , dat eenmaal de geheele wereld met al zijne sterren 

door een' brand zal vernietigd worden, zooals de christe­

nen beweren; ,/alsof," zegt hij, »bf de, door de goddelijke 

wetten bepaalde, eeuwige orde der natuur verstoord kan 

worden, bf, nadat de band van alle elementen verbroken en 

de zamenvoegingen des hemels gedeeld zijn , het gevaarte , 

waardoor het te zamengehouden en omringd wordt, om-

vergestooten zon kunnen worden." 1) — 

Het denkbeeld van een' wereldbrand is naar het oordeel 

van OCTAVIUS niet zóó ongeloofglijk, als de heidenen wel 

meenen. ;/Want wie van de wijzen," vraagt hij, „twijfelt 

er aan of datgene, wat een begin heeft gehad, weder een 

einde zal hebben, of datgene, wat geworden is, eenmaal 

weer ophouden zal te zijn? Zóó ook zal er een einde zijn 

aan den hemel met alles wat hij omvat, evenzeer als er eeu 

begin van geweest is" 2). 

OCTAVIUS doet vervolgens een beroep op de wijsgeeren 

der heidenen, die ook beweren, dat eens hemel en aarde 

door vuur zal te niet gaan. Hij haalt dan aan de stelling 

der Stoicijnen, dat de geheele wereld door het water van 

de bronnen of van de zee onderhonden wordt, maar eens 

door de kracht van het vuur zal ondergaan, omdat de ge­

heele wereld in brand moet geraken, als de vochtigheid ver­

teerd is. Vervolgens zegt hij; „ook de Epicureërs hebben de­

zelfde meening aangaande de verbranding der elementen en 

den ondergang der wereld. PLATO beweert, dat de deelen van 

1) Oct. c. x. 7. 

2) Oct. c. XXXIV. 1—2a. 



DB VEUWAOHTIKORN DBIt  ClII l tSTKNKt) .  113 

den aardbol beurtelings nu eens door het water zullen over­

stroomd en dan weder door vuur zullen verbrand worden; en 

hoewel hij zegt, dat de wereld zelf eeuwig en onoplosbaar is, 

voegt hij er tocli bij, dat zij voor den liouwmeester zeiven, 

voor God alleen, oplosbaar en vergankelijk is. Zóó is het 

niet te verwonderen, dat datzelfde wereldgevaarte door Hem, 

door Wien het gemaakt is, weêr vernietigd wordt. Gij be­

merkt, dat het redeneren der wijsgeeren hetzelfde bedoelt 

als waarover wij spreken" l). 

Ten slotte geeft OCTAVIÜS de oorzaak van dit laatste ver­

schijnsel op, als hij schrijft: „niet, omdat wij hunne voet­

stappen gevolgd zijn, maar omdat zij uit de goddelijke 

voorzeggingen der propheten de schaduw van eejie ver-

valschte waarheid hebben teruggegeven" -). 

— Ook de leer der christenen aangaande de opstanding wordt 

door CAECiLius aangevallen. „Zij zeggen," aldus luidt zijne 

bedenking, „dat zij na den dood weêr zullen herboren wor­

den, zoowel hun stof als hunne asch, en aan deze hunne 

eigene leugeus hechten zij, ik weet niet op welke gronden, 

geloof. Treurige krankte ! dubbele waanzin ! den hemel met 

zijne gesternten, dien wij zoo verlaten als wij hem vonden, 

den ondergang aan te kondigen en zich zeiven, na dood en 

vernietiging, (daar wij toch sterven evenzeer als wij gebo­

ren worden), weêr de eeuwigheid te beloven!" 3). 

CAECILIUS tracht dan in het licht te stellen, in welke 

mocijelijke, onoplosbare vragen men door het geloof aan die 

opstanding wordt gebragt. Want de vragen: staat men op 

zonder ligchaam of met ligcliaani ? met hetzelfde ligchaam 

of met een ander ligchaam? rijzen als van zelve op. Zegt 

1) Oct. c, XXXIV. 2i>—t». 

2) Oct c. XXXIV. 4b. 

3) Oct. c. XI. 1—2. 



144 DE VERWACHTINGEN DER CHRISTENEN. 

men nu, zonder ligchaam, dan is er, voor zoover ik weet, 

noch verstand, noch ziel, noch leven ; niet hetzelfde ligchaam ? 

maar dat is reeds verbaan; met een ander ligchaam ? maar 

dan wordt er een nieuwe raensch geboren en niet de vroe­

gere hersteld" 1). 
Nog wijst CAECiLius, tot staving zijner ontkenning van 

de opstanding, op de geschiedenis, en zegt, dat nooit iemand 

uit de onderwereld is teruggekeerd, uitgezonderd PUOTESI-

LAÜS, wien het ten minste eenige uren veroorloofd was. 

Maar dit zijn alle verdichtingen en ongerijmde vertroostin­

gen van bedriegelijke dichters, die de christenen gelooven 

en op hun' God hebben overgebragt 2). 

üit het geloof aan die opstanding verklaart CAECILIUS ook 

den afkeer, dien de christenen hebben van de brandstapels, 

en hun vooroordeel tegen het verbranden der lijken. Maar 

ook dit vindt CAECILIUS bespottelijk. „Alsof ieder ligchaam , 

al wordt het ook aan de vlammen onttrokken, niet na jaren 

en tijden in stof wordt opgelost; alsof het niet hetzelfde 

ware, of de wilde dieren het verscheuren of de zeeën het 

verzwelgen, of de grond het bedekke, of de vlam het vei', 

tere; daar elke wijze van handelen met de lijken, indien zij 

het voelen, eene straf, en indien zij het niet voelen, dooi­

de snelle vertering zelve, eene weldaad is" 3). 

Om deze bedenking uit den weg te ruimen, doet OOÏAVIÜS 

vooreerst een beroep op de wijsgeeren der heidenen De 

beroemdste van de heidensche wijsgeeren, een PYTIIAGORAS 

en voornamelijk een PLATO hebben de herleving geleerd, al 

is het dan ook op gebrekkige wijze en maar ten halve waar. 

„Want," zegt OCTAVIÜS, „zij meenen, dat, na oplossing van 

de ligchamèn, de zielen alleen zoowel bestendig blijven 

1) Oct. c. XI. 7. 

2) Oct. c. XI. 8—9. 

3) Oct. c. XI. 3. 



Dia VEliWACUTiNGEN 1)EE OUBISTENEN. 145 

leven, als ook dikwijls in andere nieuwe ligchamen overgaan. 

Zij voegen dan hierbij, en wel om de waarheid te verdraaijen, 

dat de zielen der mensehen terugkeeren in beesten, vogels 

en wilde dieren; maar die meening is, voorwaar! niet de 

studie van een' wijsgeer, maar het geschreeuw van een' 

kluchtspeler waardig. Maar voor cns onderwerp is het vol­

doende, dat ook hierin uwe wijsgeeren eenigermate met 

ons overeenstemmen" i). 

Ten anderen poogt OCTAVIUS aan te toonen, dat het 

denkbeeld van herleving zeer redelijk is. //Wie is zóó 

dwaas of dom," dus spreekt hij, „dat hij zou durven be­

strijden, dat de mensoh eerst door God kan gevormd en 

zóó later niet op nieuw door God kan hervormd worden? 

dat hij niets is na zijn' dood en dat hij vóór zijne geboorte 

niets is geweest? Dat evenzeer als het mogelijk is, dat 

uit niets iets ontstaat, het ook mogelijk is, dat uit niets 

iets weder hersteld wordt? Verder is het moeijelijker dat­

gene, wat nog niet bestaat, te doen bestaan, dan datgene, 

wat geweest is , te hernieuwen. Gelooft gij dan, dat hetgeen 

aan onze kortzigtige oogen wordt onttrokken, ook voor God 

verloren gaat? Elk ligchaarn, hetzij het tot stof verdroogt, 

hetzij het in vochtigheid zich oplost, tot asch vervalt of tot 

damp zich verdunt, het wordt ons onttrokken, maar door 

God worden de elementen zelve bewaakt en bewaard." 3). 

De gansche natuur geeft, volgens OCTAVIUS, eene afscha­

duwing van de wederopstanding, en wel „tot vertroosting" 

der christenen. Want „de zon gaat onder en komt weêr 

op, de sterren verdwijnen en verschijnen op nieuw, de bloe­

men verwelken en bloeijen wederom, de hoornen krijgen 

1) Oct. c. XXXIV. 6—7. 

2) Oct. c. XXXIV. 8—10. 

lü 



146 DE VEIfWACHTINOEN DEB CUElSTENEIf. 

nieuw loof, als zij verdord zijn, het zaad wordt niet weder 

levend, dan nadat het gestorven is; zóó verbergt ook het 

ligohaain even als de boomen in den winter de levenskiem 

in het graf. Waarom verlangt gij dan zoo spoedig, dat 

het nog in den ruwen winter moet herleven en wederkeeren? 

Ook voor het ligehaam moeten wij de lente afwachten" !). 

ïen onregte beweren ook de heidenen, dat de christenen 

het verbranden der lijken veroordeelen. „Wij vreezen niet," 

zegt OCÏAVIÜS, „zooals gij gelooft, voor het verbranden der 

lijkeu, maar wel geven wij de voorkeur aan de oudere en 

betere wijze van begraven" 2). 

— Eene andere dwaling, die uit het geloof aan die op­

standing voortvloeit, is volgens CAECII.IUS , dat de christenen 

hiermede de stelling verbinden, dat zij aan zich zeiven, als 

braven, een eeuwig gelukzalig leven beloven, aan de ande­

ren, als onregtvaardigen, eeuwige straf. CAECILIUS ZOU 

hierover veel kunnen zeggen, als hij zich niet met zijne rede 

moest haasten. Daarom herinnert hij alleen, dat de chris­

tenen zelven onwaardigen zijn, zooals hij boven reeds ge­

zegd heeft; maar hij wil zelfs aannemen, dat zij braaf zijn, 

dan nog moet hij het al of niet schuldige toeschrijven aan het 

noodlot; dit toch is het gevoelen van de meesteu en eigenlijk 

ook van de christenen. Want, deze schrijven aan God toe, 

wat de anderen aan het noodlot wijten. Zoo beweren de 

christenen, dat men niet uit eigene begeerte tot hunne secte 

toetreedt, maar daartoe door God wordt uitverkoren. „Der­

halve stelt gij u voor een' onregtvaardigen regter, die het 

lot in de menschen straft, en niet hunne gezindheid" 3). — 

Hierop antwoordt OCTAVIUS : „Ik weet wel, dat zeer velen, 

1) Oct. c. XXXIV. 12—13. 

2) Oct. c. XXXIV. II. 

3) Oct. c. XI. 4—G. 



DE YEBWAOIIIINOEN DEB CIIIÏISIENEN. 1-17 

gedachtig aau hetgeen zij verdiend hebben, liever weuschen, 

na den dood niet meer te bestaan, dan hersteld te worden 

om de straf te ondergaan. Hunne dwaling wordt grooter, 

daar ons in dit aardsche leven vrijheid gegeven en de lang-

moedigheid Gods zeer groot is; maar Zijn oordeel is des te 

meer regtvaardig, hoe langer Hij hiermede wacht" i). 

Hij stelt dan verder in het licht, dat ook door geleerde 

heidenen van die eeuwige straffen gesproken wordt en tracht 

dan vervolgens dc werkelijkheid dier straffen nader te hand­

haven. //En toch worden zij door de schriften van de ge­

leerdste menschen eu door de zangen der dichters herinnerd 

aan dien gloeijendeu vuurstroom, die meermalen uit het 

moeras van de Styx vloeit; want dit alles, hetgeen eeue 

voorbereiding is voor de eeuwige kwellingen, en volgens de 

aanwijzingen der daemonen zoowel als volgens de voorspel­

lingen der propheten bekend is, hebben zij geschilderd. Eu 

daarom zweert ook onder hen zelfs de koning Jupiter bij de 

verzengende oevers en de zwarte poel; want, voomitzieude 

siddert hij voor de straf, die voor hem eu zijne vereerders 

bestemd is. Ook zal er aan de kwellingen maat noch einde 

zijn; met voorzigtigbeid zal daar het vuur de leden ver­

branden en weder herstellen, verteren en voeden, evenals 

de bliksemstralen de ligchamen aanraken, maar niet vernie­

tigen ; evenals het vuur van den Aetna en den Vesuvius 

en van de aarde, waar die ook ontvlamd is, brandt, maar 

niet verteert; zóó zal ook dat strafvuur door de smarten 

der lijdenden niet bevredigd, maar door de onverteerde ver­

minking der ligchamen gevoed worden" 2). 

En dit is zeer regtvaardig volgens OCTAVIUS, want: ,/dat 

zij, die God niet kennen, als goddeloozen en onregtvaar-

1) Oct. c. XXXIV. 14. 

2) Oct. c. XXXV. 1—3. 

1 0 *  



148 DE VEBWACHTINGEN DEK CHItlSTEJJElf. 

digeu gepijnigd worden, dat kan alleen de oningewijde be­

twijfelen, daar het geen mindere misdaad is den Vader en 

Heer van alles niet te kennen, dan Hem te beleedigen" i). 

Ook de beschuldiging van OAECIUÜS, dat de christenen 

onregtvaardigen zijn, vergeet OCTAVIUS niet; ,/indien wij 

christenen ons met ulieden vergelijken," zóó spreekt hij, 

,/dan worden wij, al staan sommigen van ons ook in kennis 

achter, toch bevonden veel heter te zijn dan gijlieden. Want 

gij verbiedt overspel en begaat het toch, wij zijn alleen man­

nen voor onze eigene vrouwen; gij straft bedrevene misda­

den , bij ons is het reeds zonde er aan te denken; gij vreest 

voor de menschen, die uwe misdaden kennen, wij zelfs voor 

het geweten alleen, zonder hetwelk wij niet kunnen zijn. 

In één woord van het aantal der uwen wemelt de gevan­

genis, maar geen enkele christen is dddr, tenzij iemand, 

die aangeklaagd is wegens zijne godsdienst, of eeu, die 

afvallig is geworden" 2). 

Dat God het lot in de menschen straft en niet hunne 

gezindheid, zooals CAECII.IÜS beweert, is onwaar. „Laat nie­

mand troost zoeken of eene verontschuldiging trachten te 

vinden in het noodlot!" zóó vermaant OCTAVIUS. „Al is 

ook de uitwendige toestand eene zaak van het lot, het ge­

moed is toch vrij, en daarom wordt de daad van den mensch 

beoordeeld, niet de waardigheid. Want wat anders tocli is 

het lot dan hetgeen God over een ieder van ons beschikt 

heeft? Die, daar Hij de uiterlijke omstandigheden vooruit 

kan weten, zóó ook naar de verdiensten en lioedanigheden 

van elk afzonderlijk diens lot bepaalt. Zóó wordt in ons 

niet getuchtigd de geboorte, maar de gezindheid van ons 

gemoed gestraft. Maar genoeg van het noodlot, of als het 

1) Oct. c. XXXV. 4. 

2 )  Oct. c. XXXV. 5—7. 



DE CHRISTENEN IN DE MAATSCIIArPIJ. 140 

thans te weinig is, dan zullen wij later er uitvoeriger en 

meer over spreken" !). 

VIL De christenen in de maatschappij. 

— CAECILIUS verwijt den christenen, dut zij arm zijn. „En 

ook aan uw' tegenwoordige!! toestand," zegt hij, „wilt gij 

geen bewijs ontleenen, hoezeer de ijdele hoop op eene nietige 

belofte u bedriegt; bedenkt dan, ongelukkigen, terwijl gij 

nog leeft, wat na den dood u dreigt! Zie, het grootste 

deel van u en dat nog wel het beste, zooals gij zelf zegt, 

is arm, verkleumt van koude, heeft gebrek aan geld en 

goed, ja, lijdt zelfs honger; en God duldt het of doet alsof 

Hij het niet bemerkt; Hij wil of kan de Zijnen niet helpen; 

Hij is derhalve onmagtig of onbillijk" 2). — 

„Dat de meesten van ons arm zijnherneemt OCTAVIUS, 

„dat strekt ons niet tot schande, maar daarin roemen wij. 

Want evenzeer als de geest door weelde verslapt, zóó wordt 

hij door matigheid versterkt. En toch, wie kan arm zijn, 

die geene behoeften kent, die niet hefgoed vaneen ander 

begeert, die rijk is in God? maar hij is daarentegen zeer 

arm, die, terwijl hij veel bezit, nog altijd meer begeert. 

Ik zal zeggen, wat ik denk: niemand kan zoo arm zijn, 

als hij bij zijne geboorte is. De vogels leven zonder hune-

lijksgift, het vee vindt dagelijks zijn voedsel, en dit alles 

is voor ons aanwezig; wij bezitten dit alles, als wij maar 

niet meer verlangen. Derhalve evenals hij, die op reis gaat, 

des te gelukkiger is, naarmate hij minder zwaar belast daar­

heen wandelt, zóó ook is hij op deze levensreis gelukkig, 

die door armoede zich verligt gevoelt, die niet onder den 

last der rijkdommen zucht. En evenwel, als wij schatten 

1) Oct. c. XXXVI. 1—3. 

2) Oct. c. XII. 1—2. 



150 DE CHRISTEN EN ÏN DE MAATSCIIAPPI.I. 

vooi' nuttig hielden, dan zouden wij die van God vragen. 

Zekerlijk kan Hij iets geven, aan Wien alles toebehoort; 

maar wij willen liever aardsche goedereu gering schatten, dan 

ze bezitten; wij begeeren liever onschuld, wij smeeken liever 

om geduld, wij willen liever braaf zijn, dan verkwistend" i). 

— Maar de christenen vooral hebben, volgens de bewering 

van CAECiLiDs, met allerlei rampen en ongelukken te wor­

stelen. „Gij die van eene toekomstige onsterfelijkheid droomt", 

aldus spreekt hij, „wanneer de koude koorts u doet rillen, 

wanneer de heete koorts u doet gloeijen, wanneer smarten 

H folteren, hebt gij dan geen besef van uw' toestand? erkent 

gij dan niet uwe broosheid? ïegen wil en dank in, onge­

lukkige, wordt gij overtuigd van uwe zwakheid en toch er­

kent gij haar niet?" 3) — 

Met waardigheid wordt door ocTAvros hierop geantwoord; 

„dat wij de gebreken van het menschelijke ligchaam gevoe­

len en lijden, dat is geene straf, maar de strijd vau den 

krijgsknecht Gods. Want in den strijd met de zwakhe­

den wordt de kracht gesterkt; en rampen zijn meermalen 

eene oefenschool voor de deugd 3). Kortom, de krachten 

van de ziel zoowel als van het ligchaam verdooven zonder 

oefening en inspanning. Zóó zijn al uwe dappere man­

nen, die gij als voorbeelden aanhaalt, door hunne weder­

waardigheden tot beroemdheid gekomen. Derhalve ontbreekt 

aan God niet de magt om ons te helpen. Neen! Tlij 

veracht ons niet, daar Hij de Bestuurder is van alles en 

de zijnen liefheeft; maar Hij onderzoekt en beproeft een 

iegelijk in tegenspoed; Hij weegt in de gevaren ieders 

1) Oct. c. XXXVI. 4—7*. 

2) Oct. c. XII. 3. 

3) Oct. c. XXXVI. 71»—8a. „Et quod corporis humani vitia sentimus ct 

patiraur, non est poena , militia est. Fortitude cnim infirmitatibus roboratur, 

ct calamitas saepius disciplina virtutis est," 



DE CHRISTENEN IN DE MAATSCHAPPIJ, 151 

harte; tot aan de stervensure toe onderzoekt Hij des men-

sclien gezindheid, verzekerd, dat niets Hem kan ontgaan. 

Derhalve evenals het goud door de vlammen des vuurs, zóó 

worden wij door de wederwaardigheden beproefd" '). 

De tweede helft dezer wederlegging is ook gerigt tegen 

het laatste gedeelte van de Bedenking, door CAECILIUS op 

bladzijde 149 tegen de christenen gemaakt. 

— De christenen worden van alle kanten bedreigd en op ver­

schillende wijzen gekweld. ,/Ziet uwer zijn de bedreigingen," 

voegt CAECILIUS den christenen toe, „de doodstraffen, de 

pijnigingen en de kruizen, niet om die te aanbidden, maar 

om die te verduren; ja zelfs de vuurvlammen, die gij niet 

alleen voorspelt, maar ook vreest" 2). — 

„Welk een schoon schouwspel is het voor God," dus 

luidt het heerlijke wederwoord van OCTAVIUS, „wanneer de 

christen met de smart strijdt, wanneer hij kalm blijft tegenover 

bedreigingen, doodstraffen en pijnigingen; wanneer hij met 

het grijnzen van den dood en de verschrikkingen van den 

beul spot en lacht; wanneer hij zijne vrijheid tegenover konin­

gen en vorsten handhaaft en alleen wijkt voor God, Wiens 

eigendom hij is; wanneer hij als zegepraler en overwinnaar 

dengene bespot, die hem heeft gevonnisd! Want hij heeft 

overwonnen, die verkregen heeft datgene waarnaar hij streefde. 

Welk soldaat zou niet onder de oogen van zijn' veldheer 

veel stoutmoediger het gevaar trotseren? Want, niemand 

ontvangt eene belooning voor de proefneming; en toch geeft 

de veldheer datgene niet, wat hij niet heeft; hij kan het 

leven niet verlengen, hij kan alleen de krijgsdienst beloo-

nen. Maar een krijgsknecht van God wordt noch in de smart 

verlaten noch door den dood vernietigd. Zoo kan de christen 

1) Oct. c. XXXVI. 8b—9. 

2) Oct. c. XII. 4». 



152 DE CHRISTENEN IN DE MAATSCHAPPIJ. 

ongelukkig schijnen, maar niet werkelijk zoodanig worden 

bevonden 1). 

En nu wijst OCTAVIUS er op, dat de heldenmoed, waarop 

de heidenen zóó hoogelijk roemen, niets beteekent, vergeleken 

bij dien, die door de christenen wordt aan den dag gelegd. 

„Gij toch," spreekt hij, „verheft ongelukkige mannen he­

melhoog, een' MUCIUS SCAEVOLA, die wegens zijn vergrijp 

tegen den koning zou omgekomen zijn , als hij zijne regter-

hand niet had verloren. En hoevelen van ons hebben niet 

alleen hunne regterhand, maar hun geheele ligchaam laten 

verzengen en verbranden, zonder eenig teeken van smart te 

uiten; terwijl zij het nog daarenboven in hunne magt had­

den, om vrijgelaten te worden? Maar, waartoe zal ik onze 

mannen met UÜCIUS of met AQTJILIUS of met EEBULITS ver­

gelijken ? Onze kinderen en onze vrouwen zelfs spotten met 

kruizen en pijnigingen, wilde dieren en al de verschrikkin­

gen der doodstraffen, terwijl zij met bezielde gelatenheid 

de smarten verdragen 2)." 

— Vol bitterheid werpt CAECILIDS nu den christenen te­

gen, dat zij door hun' God verlaten zijn, terwijl de Koinei-

nen zonder den God der christenen heerschen en genieten. 

„Waar is nu die God," zóó vraagt hij spottend, „die de 

herlevenden kan helpen, maar de levenden niet? Heerschen 

niet de Romeinen zonder uw' God, verheugen zij zich niet 

in de inagt over de gansche aarde, en de uwen worden 

beheerscht 3) ?" — 

ïen sterkste wordt door OCTAVIÜS ontkend, dat de chris­

tenen door God verlaten zijn; want , zonder God zouden zij 

nooit de kwellingen kunnen doorstaan, waarvan hij zoo even 

1) Oct. c. XXXVII. 1—2. 

2) Oct. c. XXXVII. 3 -é. 

3) Oct. c. XII. 4b—5a. 



DE CiraiSTENEN IN DE MAATSCHAPPIJ. 153 

heeft gesproken. Maar raeenen de heidenen, dat zij, die 

God loochenen, overvloed hebben van rijkdommen, met eer­

bewijzen overladen en met de hoogste magt bekleed zijn, 

dan bedriegen zij zich zeer. „Die ongelukkigen," roept 

OCTAVIUS uit, //zij worden des te hooger verheven, om des 

te dieper te vallen! Want deze worden als slagtdieren ge­

mest, om de doodstraf te ondergaan; als offerdieren worden 

zij bekranst tot voltrekking van hun vonnis. Zóó worden 

ook sommigen tot heerschappij en magt verheven, opdat bij 

de vrijheid, die hun door de magt wordt verleend, niets­

waardige menschen hun' geest naar willekeur zouden kunnen 

verleiden. Want, welk geluk kan degelijk zijn, zonder de 

kennis van God, daar de dood heerseht? het is gelijk aan 

een droombeeld , dat verdwijnt, vóórdat men het kan vat­

ten. Gij zijt koning? maar gij vreest evenzeer als gij ge­

vreesd wordt; en, hoewel gij omgeven zijt door eene sterke 

lijfwacht, toch zijt gij in het doodsgevaar alleen. Gij zijt 

rijk? maar men kan op de fortuin slecht vertrouwen en door 

veel reisgoed wordt de korte reis door dit leven niet ge­

makkelijk gemaakt, maar bemoeijelijkt. Gij roemt op eer­

bewijzen en purper? maar het is eene ijdele dwaling van 

den mensch en eene vereering van eene onbeteekenende groot­

heid in het purper te willen blinken , maar bezoedeld te 

zijn in de ziel. Gij zijt boven anderen verheven door den 

adel? gij roemt op uwe ouders? toch worden wij allen op 

gelijke wijze geboren , en alleen door de deugdzaamheid zijn 

wij van elkander onderscheiden 

— Doch de christenen moeten zich onthouden van elke 

geoorloofde genieting. „Gij toch onthoudt u," zegt CAECILIUS, 

„met nederhangend hoofd en vol bekommernis van elk be­

tamelijk genot; gij bezoekt geene schouwspelen; gij neemt 

1) Oct. c. XXXVII. 5—10. 



154 DE CHRI8TENEH IN J)E MAATSCHAPPIJ. 

geen deel aan plegtige optogten ; openlijke raaaltijdon heb­

ben zonder u plaats; gij vreest voor de heilige kamp­

spelen — 

//Wij die elkander schatten naar de zeden en het schaam­

tegevoel," antwoordt OCTAVIÜS, ffwij onthouden ons met regt 

van die slechte genietingen, van uwe feestelijke optogten, 

van uwe schouwspelen; wij weten, dat deze aan uwe gods­

dienstige gebruiken hun' oorsprong ontleenen, en veroordee-

len die schadelijke genoegens. Want, wie ijst niet bij de 

curulische spelen van de onzinniglieid van het strijdende 

volk? van de kunst in het menschenmoorden bij de gevech­

ten der gladiatoren ? en bij de tooneelspelen, die niet minder 

de woede doen ontvlammen, heerscht de schandelijkheid in 

nog hoogeren graad. Want, nu eens stelt- een kluchtspe­

ler de echtbreuk voor en toont die, dan weder deelt een 

ontzenuwd tooneelspeler, terwijl hij den wellust voorstelt, 

dien aan de gemoederen mede. Hij ook beschimpt uwe go­

den, die hij als wellustige, zuchtende en wraakgierige we­

zens laat verschijnen; hij ook perst met allerlei bewegingen 

en gebaarden, die smart moeten uitdrukken, u tranen af. 

Zóó hunkert gij in waarheid naar menschenmoord, en beweent 

dien waar hij bestaat in de verdichting 2)." 

— ,/Gij hebt een' afschuw van de spijzen, die van het 

offer zijn afgezonderd," zóó brengt CAECILIUS tegen de chris­

tenen in, //en van de bekers, waaruit men op het altaar 

geplengd heeft. Zóó siddert gij voor goden, die gij loo­

chent 3)." 

Hiertegen merkt OCTAVIIIS op: ,/üat wij de overblijfsels van 

de offers en dé gewijde bekers versmaden, is geenebekente­

1) Oct. c. xn. 5i>. 
2) Oct. c. XSXVII. 11—13. 

3) Oct. c. XH. 5c, 



DE CHRISTENEN IN DB MAATSCIIAïl'I.T. 155 

nis van vreos, maar een bewijs van de ware vrijheid. 

Want, hoewel alles, wat geboren wordt, als een onschend­

baar geschenk van God niet wordt bedorven, door welk ge­

bruik ook, zoo onthouden wij er ons toch van, opdat nie­

mand meene, dat wij de daemonen huldigen, ter wier eere 

geplengd wordt, of ons voor onze godsdienst schamen 

— „Gij omkranst uw hoofd niet met bloemenaldus 

luidt het verwijt van CAECILIUS , „gij zalft uwe ligchamen 

niet met welriekende zalven; den lijken onthoudt gij den 

geurigen balsem; geene kransen versieren uwe graven; bleek, 

angstig, medelijdenswaardig verschijnt gij, zelfs tegenover 

onze goden. Zóó zult gij na dit leven niet verrijzen, onge-

lukkigen, en ook dit leven is geen leven voor u 2)!" — 

„Wie toch is hij," herneemt OCTAVIUS, „die er nog aan 

twijfelt of wij behagen scheppen in de lentebloemen , daar 

wij, in de lente, zoowel de roos als de lelie gaarne pluk­

ken, en ons verheugen in al het andere, wat de bloemen 

in heerlijke kleuren en geuren bezitten ? Deze nu strooijen 

wij niet alleen zacht en los om ons heen, maar wij omvlech­

ten ook onzen hals met kransen. Waarlijk ! dat wij ons hoofd 

niet met bloemkransen versieren, dit moet gij ons niet ten 

kwade duiden; den geur van eene welriekende bloem plegen 

wij op te vangen met den neus, en niet met het achterhoofd 

of de haren. Ook de gestorvenen bekransen wij niet; ik 

verwonder mij hierin des te meer over u, wanneer gij of 

den dooile, die het voelt, eene fakkel geeft, of dengene, 

die het niet voelt, een' krans, daar toch de gelukkige geene 

bloemen noodig heeft en de ongelukkige er geen behagen 

in schept. Maar wij vieren de uitvaart der gestorvenen met 

dezelfde stilte als waarin wij leven; wij hechten geen krans 

1) Oct. c. XXXVIII. 1—3. 

2) Oct. c. XH. 0. 



15ö BESLUIT. 

aan liet lijk, die verwelkt, maar verwacliten dien van God, 

immer bloeijend, gevlochten uit bloemen der eeuwigheid. 

Wij die bescheiden zijn, wij leven, door de vrijgevigheid van 

onzen God, gerust voort, in de hoop op de toekomstige 

gelukzaligheid en in het geloof aan zijne tegenwoordige 

majesteit. Zdó staan wij niet alleen zalig op, maar leven 

nu reeds in de aanschouwing van de toekomst 1)." 

VIII. Besluit. 

— CAECILIUS besluit zijne rede tegen de christenen met 

de raadgeving, dat dezen maar afstand moeten doen van het 

onderzoek naar de waarheid. „Daarom zoo gij eenige wijs­

heid of bescheidenheid bezit, laat af dan de wegen des he­

mels en de lotgevallen en geheimenissen der aarde te on­

derzoeken ; genoeg is het reeds datgene te aanschouwen, 

wat voor ons ligt, en dat wel voor ongeleerde, onbeschaafde 

ruwe en boersche lieden , aan wie het niet eens gegeven is 

de burgerlijke aangelegenheden te begrijpen, en zooveel te 

meer dus de vrijheid is ontzegd, om te spreken over de god­

delijke zaken 2)." 

Hij maant dan de christenen aan, om zich te gedragen 

naar de voorbeelden der oude wijsgeeren, zeggende: „In­

dien dan de lust tot philosophereu onder u eenmaal bestaat, 

zoo laat hij dan, die zicli daartoe in staat rekent, SOCRATES, 

dien vorst der wijsheid, navolgen. Bekend is het antwoord van 

dezen man, dat hij gaf, zoo dikwijls hij gevraagd werd naar 

do hemelsche zaken : „wat ons te boven gaat, dat gaat ons niet 

aan" • ,). Wat het orakel verkondigde, juist dat gevoelde hij zelf, 

dat hij namelijk boven allen gesteld werd, niet omdat hij 

1) Oct. c. ÏXXVIII, 3—6. 

2) Oct. c. XII. 7. 

3) „Quod supra nos, nihil ad nos." 



BESLUIT. 157 

alles wist, maar omdat hij had leeren inzien, dat hij niets wist. 

Zoo is het dus de hoogste wijsheid te bekennen, dat men 
niets weet. Uit dezelfde bron vloeide ook de veilige twij­

fel bij de hoogste onderzoekingen van AUCESILAS en na de­

zen van CABNEADES en der meeste Academici; op deze wijze 

kunnen de ongeleerden veilig en de geleerden roemrijk phi-

losopheren. Wat nog meer is! Moet niet door allen be­

wonderd en nagevolgd worden het dralen van SIMONIDES van 
Melos? ïoen deze SIMONIDES namelijk door den tyran HIEKO 

gevraagd werd, wat hij van de goden dacht en hoe hij hen 

zich voorstelde, vroeg hij eerst één' dag om er over na te 

denken, den volgenden dag verzocht hij nog twee dagen, 

en toen hij daarop werd aangemaand om te antwoorden , 

voegde hij er nog weêr even langen tijd bij. ïoen nu ten 

laatste de tyran hem de reden vroeg van zoo groot eene 

vertraging, antwoordde hij, dat, hoe verder hij met het 

onderzoek voortging, des te duisterder hem dc waarheid 

werd. Eu zóó moet ook, volgens mijne meening, al dat­

gene, waarover twijfel kan bestaan, in hot midden gelaten 

worden, en moet men, daar zoo vele en groote mannen nog 

altijd onderzoeken, niet onbedacht en stoutmoedig aan iets 

zijne goedkeuring hechten, opdat niet een oudwijfsch bij­

geloof ingevoerd of alle godsdienst verwoest worde — 

Hierop geeft OOTAVIUS ten antwoord. „Daarom dan mag 

ook SOCRATES, die Attische hansworst (Scurra Atticus), voor 

zich zeiven toezien, als hij bekent niets te weten, terwijl 

hij op het getuigenis van zijn' zeer bedriegelijken daemon 

roemt; laat ook AROESILAS en CARSEADES en PYRRHO en de 

gansche menigte der Academici nog altijd onderzoeken; laat 

SIMONIDES den termijn van antwoord zelfs tot in de eeuwig­

heid verschuiven; wij verachten dat gefronste voorhoofd der 

1) Oct. c. XIII. 



158 ItESLUIT. 

wijsgeereu, die wij hebben leeren kcuueu als verleiders, eclit-

brekers, tyrannen , en als zeer welsprekend tegen de on­

deugden, waaraan zij zeiven zich schuldig maken. Wij dra­

gen de wijsheid niet aan ons kleed, maar in ons gemoed; 

wij zijn niet verheven in onze taal, maar wel in ons leven; 

wij beroemen ons verkregen te hebben, hetgeen zij met de 

grootste inspanning hebben gezocht, maar niet hebben kun­

nen vinden. Waarom zouden wij dan ondankbaar zijn? 

waarom zouden wij ons zeiven lastig vallen, als de waar­

heid Gods in onzen tijd tot rijpheid is gekomen ? Laten wij 

het goede , dat ons is geschonken, genieten, en het rigt-

snoer der waarheid vasthouden! Worde het bijgelool ver­

drongen, de goddeloosheid uitgeroeid, de ware godsdienst 

behouden! l)." 

Hierop volgt dan het schoone slot, dat wij reeds boven 

in ons Overzigt hebben medegedeeld, waarin ons MINDCIUS 

op zoo schilderachtige wijze beschrijft, hoe CAECILIUS zich 

voor overwonnen verklaart en de drie vrienden een hartelijk 

afscheid van elkander nemen, terwijl zij allen verheugd en 

tevreden zijn over de behaalde overwinning -). 

§ 2. UTÏERAIUSCIIE EN HISTORISCHE BIJZONDERHEDEN 

DETREFFENDE DEN „OCTAVIUS." 

I. De titel. 

Het werk van MARCUS MINUCIUS FELIX draagt don titel 

van Oetavius, naar een' van de personen, die er handelend 

in optreden, MINUOIDS volgt hierin CICEEO, die dikwijls, 

even als PLATO , aan zijne geschriften den naam gaf vau 

1) Oct. c. XXXVIII. 7—9. 

2) Zie lil. 80. 



DE TITEL, 159 

een der hoofdpersonen, die er in vermeld worden 1). MBUR-

SIÜS 2) meent, dat de dialoog van MINUCIUS een' dubbelen 

titel gehad heeft, die aldus luidde: „Octavius, sive dialo-

gus Christiani et Ethnici disputantium." LÜBKERT 3) onder­

steunt dit gevoelen van MEURSIUS , omdat HIERONYMUS in 

zijn' catalogus schrijft; ,/MINUCIUS — scripsit dialogum 

Christiani et Ethnici disputantium, qui Octavius inscribitur." 

Wij gelooven echter juist uit genoemde plaats van HIERONYMUS 

met de meeste waarschijnlijkheid te mogen besluiten , dat het 

bewuste werk van MINUCIUS slechts met het eenvoudige op­

schrift Octavius betiteld was. HIERONYMUS toch deelt eerst 

mede, dat MINUCIUS een' dialoog heeft geschreven, en wel 

een' dialoog, waarin een christen en een heiden redetwis­

ten, terwijl hij dan zeer duidelijk te kennen geeft , dat 

deze dialoog tot titel had Octavius. Ditzelfde betuigt HIERO­

NYMUS mede in zijne epistola ad Magnum , terwijl ook 

LACTANÏIUS op twee plaatsen 3) geen ander getuigenis dien­
aangaande aflegt. 

II. Lotgevallen van den „Octavius." 

Niet altijd heeft men den Octavius gekend als een ge­

schrift van MARCUS MINUCIUS FELIX. Langen tijd heeft men 

het boekje aan zijn' vervaardiger onttrokken en het toege­

wezen aan ARNOBIUS. Men verkeerde in den waan, dat van 

1) WITIIOP. 1. c. p. 273. 

2) LÜBKERT. a. a. O. S. 11. 

3) a. a. O. S. 11. 

4) „MINUCIUS FELIX causidicus Romani fori, iu libro, cui titulus Octa­

vius est" etc. 

5) LACTANTIUS. „Inst. Div." L. I. c. XI. „MINUCIUS FELIX in co libro, 

qui Octavius inscribitur," ctc. en „lust. Div." L. V. c. I. „MINUCIUS FELIX 

nou ignobilis inter causidicos loci fuit. Hujus libcr, cui Octavio titulus 

est," etc. 



160 LOTOEVALLLEN VAN DEN „OOTAVIUS." 

MAiicus MINUCIUS FEUX geen werk meer overig was. Zelfs 

onze geleerde EBASMÜS deelde nog in die meening, zoodat 

BALDUINÜS vol verbazing hierover uitroept: //i'anto magis 

miror, JSKASMUJI eo loco, illum dico EIIASMÜM, hominem 

acerrimo judicio praeditum, et talium scriptorum miniine 

obtusum censorem, annotasse, hujus MINUCII nihil nunc 

exstare 1)." Men voegde dan den Octavius als achtste boek 

bij de zeven boeken van AIINOBIUS , getiteld Adversus Gel i ­

tes. Waarschijnlijk kwam men tot die dwaling, doordat 

het werk van MINÜCIDS in oude codices achter de zeven 

boeken van AENOBIUS geschreven was en men nu in 

plaats van Octavius las Ootavus scil. Liber -); terwijl nog 

daarenboven misschien eene zekere gelijkheid van stijl en 

inhoud de geleerden misleidde 3). Toch zal het welligt 

velen bevreemden, dat zulks kon plaats hebben, daar men 

toch uit HIEHONYMÜS kon weten, dat AENOBIUS niet meer 

dan zeven boeken tegen de heidenen geschreven had *); 

terwijl bovendien dezelfde HIEEONYMDS 5) en evenzeer LAC-

TANTIUS 6) met zeer duidelijke woorden verklaren, dat MI-

Nucius I'ELIX een' dialoog heeft nagelaten, waarin een chris­

ten eu een heiden strijd voeren over de christelijke waarheid 

en dat deze dialoog getiteld was Octavius; ja zelfs, daar LAC-

TANTIUS uit het XXIP Hoofdstuk van den Octavius woor­

den aanhaalt, en daarbij iiiNüOius I\ELIX met name uoemt 

als schrijver hiervan 7). Hierbij komt nog, dat, toegegeven 

dat er eene zekere gelijkheid tusschen den stijl van MINU-

1) PK. BALDUINUS. 1. c. p. 2. 

2) G. H. VAN SENDEN. t. a. p. 2C dl. le st. bl. 359. Aant. 550. 

3) FR. BALDUINUS. 1. c. p. 1—2. 

4) WITHOF. 1. c. p. 276. 

5) „Catalog, script, ccclcs." c. 58. 

6) „Inst. Div." L. I. c. XI. 

7) LACTANTIUS. „lust. Div." L. I. c. IX. 



LOTGEVALLEN VAN DEK „OCTATIUS." 161 

cius en AKNOBius bestaat, nieniand toch aan het latijn van 

AKNOBIUS den lof zal geven , die algemeen aan dat van 

Mrauoius wordt toegekend. Neen! tussclien den stijl van 

Mixucius en dien van AKXOBITJS bestaat zelfs een zeer groot 

verscliil; want, om maar iets te noemen, de stijl van MI-

NUCIUS kenmerkt zich over het algemeen door strenge orde 

in de woordvoeging engroote, aanstondsin het oog vallende 

sierlijkheid; bij ARNOBTÜS daarentegen heerscht verwardheid 

en duisterheid in verscheidene woordvoegingen, terwijl verder 

vele harde en ruwe uitdrukkingen zijn' stijl ontsieren. Boven­

dien hangen de zeven boeken van ARNOBIUS naauw met elkan­

der te zamen , terwijl het geschrift van MINUCIUS een dialoog 

is en op zich zelf een afgesloten geheel vormt 1), Maar 

genoeg hierover; men dwaalde, en zóó werd de Octarius 

viermalen uitgegeven, als achtste boek bij de zeven boeken 

VAN AENOBIUS 2). 

Eerst TRAÏICISCUS BALDUINUS , een beroemd regtsgeleerde, 

geb. te Arras in België, maar toen te Heidelberg woon­

achtig, gaf in 15(50 het zoogenaamde achtste boek van 

AKXOBIÜS uit, als den zoolang voor verloren gehouden 

Octavius van MINUCIUS FELIX; terwijl hij, bij deze uitgave, 

eene „wel wat breedsprakige voorrede" voegde, zooals POOL­

MAN 3) te regt zegt, waarin hij tracht aan te wijzen, dat 

het uitgegeven boekje waarlijk het geschrift van MAHOIIS 

MINUCIUS PELIX ÏS. 

Of echter PRANCISCUS BALDUINUS wel de man is, aan wien 

de eer toekomt, de zoolang gekoesterde dwaling ontdekt 

te hebben, is eene andere zaak. Volgens het getuigenis 

1) LÜBKERT, a. a. O. S. 13. 

2) L. ELLIKS DU PIN, „Nouvelle bibliothèqne des auteurs ccolcsiasUqucs" 

Tom. I. p. 119—120. 
3) t. a. p. bl. 22—23. 

11 



162 LOTGEVALLEN VAN DEN „OCTAVIIIS." 

van TIIGALTIÜS heeft FULVIÜS UESINÜS zich de eer der ont­

dekking willen toekennen, maar, zegt WITHOP , ,/daar UUSINUS 

dertig jaren jonger is dan BALDUINUS zóó heeft gene aan 

dezen den lauwerkrans willen ontrooven. Dit zelfde moet, 

naar WITHOF'S gevoelen, ook gezegd worden van de bewe­

ring van GEVERHARD ELMENHORST, dat HADR1AKUS JDNITIS, 

het eerst de fout bespeurd heeft. Zeer te regt, volgens WITHOF , 

verklaart MORHOFIUS den meer genoemden BALDUINÜS voor 

den vinder i). Verreweg de meeste geleerden kennen de 

eer der vinding eenvoudig aan BALDUINUS toe, zonder ver­

der daarover uit te weiden. POOLMAN beweert, dat BALDUI­

NIJS zich die eer ten onrégte heeft aangematigd; want, dat 

deze toekomt aan HADRIAKUS JUNIUS , geb. te Hoorn in 

1511 en als geneesheer en letterkundige beroemd. ,/Deze 

was het," schrijft POOLMAN, ,/die in het zesde boek zijner 

,/Aanteekeningen" (Animadversorum libri VI), reeds eenige 

jaren vóór BALDUINUS' uitgave van den Octavius, bewees, 

wat laatstverraelde later met wat meer ophef als eene vonkel-

nieuwe vinding aankondigde." POOLMAN vermoedt zelfs, 

dat BALDUINÜS eerst in de opmerking van JUNIUS aanleiding 

tot zijne uitgave van den Octavius gevonden heeft. Hij 

kan dit wel niet bewijzen, maar hij meent, dat het karakter 

van BALDUINUS zijn vermoeden wettigt. Uit eene levens­

beschrijving, vóór de uitgave van de juridische werken van 

BALDUINUS geplaatst 2), leert men volgens POOLMAN den 

bewusten BALDUINUS kennen ,/als een valsch, een geld- en 

eerzuchtig man, die niet alleen telkens van godsdienst ver­

anderde , maar zich zelfs niet ontzag het geheim der brieven 

van CALVIJN, bij wien hij als vriend was opgenomen, te 

1) WLTHOF, 1. C. ]). 276. 

2) „Jurisprudentie Romnna ct Attica," cd. J. o. HEINECCIUS. Tom. I, 

Luyd. Bat. 1738. 



LOTUEVALLEN VAN BEN „OOTAVIUS." 103 

schenden" !). J. G. LINDNER 2) spreekt in het geheel niet 

van HADiiiANUs JUNIUS, maar zegt, dat TEANCISCUS BAL-

DUINUS met MOMLLONius het eerst opgemerkt heeft, dat de 

Octavius een boek was van een' anderen schrijver dan van 

ARNOBIUS, en een veel ouder geschrift dan dat van laatst­

genoemde. 

LÜBKEET 3) verklaart, dat de arts en philoloog HADEIAKUS 

JUNIUS in Holland, en een zekere MOEILLONIUS ongeveer 

te gelijker tijd de dwaling bespeurd hebben. 

Wij meenen als zeer waarschijnlijk te kunnen aannemen, 

dat MORiLLONius de eerste geweest is, die de lang gemaakte 

fout gevonden heeft. Want heeft HADRIANUS JUNIUS reeds 

vóórdat de Dissertatio van BALDUINÜS het licht zag, in 

het zesde boek zijner „Aanteekeningen'' de aandacht op de 

fout gevestigd, volgens DAVIES 4) verklaart JUNIUS zelf, dat 

hij die opmerking aan MORILLONIUS ontleend heeft. Of nu 

BALDUINÜS, door zich de eer der vinding toe te eigenen, 

een' litterarischen diefstal gepleegd heeft, is zeer moeijelijk 

te beslissen. Het eerzuchtige en lage karakter van dien 

man mag het vermoeden daarvoor eenigzins wettigen, be­

wijzen doet het dit in geen geval. 

Na de uitgave van BALDUINUS is het werk van MINUCIUS 

herhaalde malen uitgegeven en in verschillende talen over­

gezet, terwijl verscheidene geleerden verklaringen, critischc 

noten, conjecturen enz. daarop hebben geleverd. 

1) POOLMAN, t. a. p. bl. 23—24. 

2) LINDNER , in dc „Praefatio" zijner 2E uitgave van den Octavius. 

3) a. a. O. S. 13—14. 

4) ,;M. Min. Fel. Oct." Cantabrigiae 1712, in Annotatione ad Dissevtati-

onem FRANCISCI BALDUINI, p. 1. 

i r  



164 DE „OCIAVlüs" EN CICERO. 

III. De „Octavius" en Cicero. 

Bovenstaand opschrift hebben wij daarom aan dit gedeelte 

van ons proefschrift gegeven, omdat deze beroemde Romein-

sche redenaar als het model te beschouwen is, hetwelk 

MIN'TJOIDS , bij de vervaardiging van zijn' dialoog, heeft voor 

oogen gehad. Immers, van CICEKO'S werk de natura Deo-

rum heeft MNUCIDS bij de bearbeiding van zijn' Octavius 

een trouw gebruik gemaakt. 
ADOLÏ EBERT is de eerste geweest, die de verhouding, 

waarin de apologie van ouzen schrijver staat tot het ge­

noemde geschrift van CICERO , eerst regt helder in liet licht 

heeft gesteld. Wel hadden vóór EBEUT verschillende ge­

leerden opgemerkt en aangewezen, dat MINÜCIUS vele bij­

zonderheden, daadzaken, wendingen, ja geheele kleine 

gedeelten, soms zelfs bijna woordelijk, aan ClCEiio had 

ontleend, maar nimmer hadden zij er de aandacht op 

gevestigd, dat het bovenvermelde werk van CICERO aan 

MINÜCIUS ook tot voorbeeld had verstrekt voor den geheelen 

aanleg van den Octavius 1). Dit bleef voor EBERT bespaard. 

Yolgens dezen geleerde is het schema van het bewuste 

geschrift van CICERO als volgt: 
,/In de latijnsche Eeriën bezoekt CICERO zijn' vriend en 

philosophischen geloofsgenoot, den Academicus COTTA, bij 

wien hij den Epicureër VELLEJUS en den Stoicijn BALBUS 

vindt. Op den wensch van COTTA draagt hem VELLEJÜS 

de meeningen zijner school over de natuur der goden voor, 

die aan den Academicus steeds geheel donker toescheen. 

COTTA, door de uiteenzetting van den Epicureër weinig 

bevredigd, antwoordt hierop, terwijl hij op hunne tegen­

spraak en gebreken wijst. Dit is de inhoud van het eerste 

1) ADOLF EBERT , a. a. O. S. 10. 



DE „OCTATIUs" EN CICEEO. 165 

boek. In het tweede zet BALBUS de meeningen der Stoï­

cijnen uiteen; in het derde of laatste boek, zoekt COTTA. 

aan te wijzen, dat hunne argumenten geen steek houden, 

ofschoon hij hem verklaart, zooals hij reeds tegenover den 

Epicureër gedaan heeft, dat hij zelf als Pontifex, onder alle 

omstandigheden, steeds voor de hem door de voorvaders 

overgeleverde godsdienst in de bres zou springen; „ „want 

nooit zou waarlijk de Eomeinsohe staat zonder de hoogste 

begunstiging der onsterfelijke goden van zooveel beteekenis 

hebben kunnen worden 1)."" CICERO besluit dan het ge-

heele werk met de opmerking, dat aan VELLEJUS de uiteen­

zetting van COTTA meer waar, hem zeiven echter die van 

BALBUS meer waarschijnlijk had toegeschenen 3)." 

EBERT schrijft dan verder: DCICERO verloochent hierin 

zijn eclecticisme niet, terwijl daarentegen de Epicureër 

VEILE,lus met den Academicus COTTA ijverig bezig was, 

om de goddelijke voorzienigheid te ontkennen, die door de 

Stoicijnen werd aangenomen. Evenals VELLEJUS in zijne 

voorstelling haar uitdrukkelijk had geloochend, zóó had 

COTTA het grootste gedeelte van zijne wederlegging van den 

Stoicijn tegen deze bewering gerigt; terwijl het bewijs 

hiervoor ook de eigenlijke kern van de uitéénzetting van 

BALBUS gevormd heeft 3)." 

Vervolgens geeft EBERT kortelijk een overzigt van don 

Octavius 4) en verklaart dan, dat, bij vergelijking van hot 

bewuste werk vaa CICERO met dat van MINUCIUS, de heiden 

1) „De natura Deorum," L. III. c. 2, „quac (civitas) uumquam profecto 

sine summa placatione deorum immortalium tanta esse potuissct." 

2) a. a. O. S. 10—11. 

3) a. a. O. S. 11. 

4) Wij laten hier het overzigt door EBERT gegeven weg, omdat wij 

zeiven hoven een uitvoerig overzigt over het geschrift van MINUCIUS hebben 

geleverd, zoodat dus de lezer daarmede reeds genoegzaam bekend is. 



1G0 DE „OCTAVIUS" EN CICEliO. 

CAECiLius de rol vau deu Academicus COTÏA tegelijk met 

die van tien Bpicureër als nevenrol vervult, zoodat er dan 

ook in den Octavius een persoon minder is; dat OCTAVIUS 

de plaats van den Stoicijn BALBUS eu MINUCIUS die van 

CICEliO bekleedt; dat OAECILIUS zich als Academicus doet 

kennen, en dat hij Iegelijk den Epicurecr vervangt ddar, 

waar VELiEJUs met COTTA strijdt over de voorzienigheid; dat 

hij met COTTA als Pontifex het vasthouden aan de staats­

godsdienst voorstaat; dat de christen OCTAVIUS met den 

Stoicijn buiten de leer van de goddelijke voorzienigheid en 

de wereldregering, ook nog het denkbeeld gemeen heeft 

van het ééne redelijke „ünvesenwiens werk de wereld 

is, evenzeer als de oplossing daarvan door vuur en nog 

andere zaken, „hoe verschillend ook de grondslagen, de 

vormen en de consequentiën van deze gevoelens bij beiden 

zijn;" dat eindelijk, MINUCIUS de mildheid en verdraagzaam­

heid van den eclecticus bezit 1). 

Valt het na het bovenstaande niet te ontkennen, dat er 

tusschen CICERO'S werk de naiura Deontm en den Octavius 

van JIINUCIUS eene groote overeenkomst bestaat, wat deu 

aanleg van beide werken betreft, toch is er ook nog een 

wezenlijk onderscheid daarbij op te merken. Ook hierop 

is door EBEKÏ gewezen. Want volgens dezen geleerde 

worden bij ciciiEO de positieve systemen eerst ontwikkeld 

en dan door de scepsis bestreden, die dan ook het laatste 

woord behoudt, terwijl daarentegen bij MINUCIUS eerst de 

scepsis optreedt tot bestrijding van het positieve si'steem, 

dat door het christendom wordt vertegenwoordigd 2). 

Maar niet alleen bij deu aanleg van den Octavius heeft 

liet werk de natura Beorum aan MINUCIUS tot model ge­

1) EBEUT, a. a. O. S. 12—13. 
2) a. a. O. S. 13. 



DE „OCTAVlüs" EN CICEEO. 167 

diend, ook bij de verdere zamenstellmg van den dialoog 

heeft JIINÜCIUS veel, ja, wij kunnen wel zeggen, het meeste 

uit dit geschrift geput !). Zóó ook heeft MINUCIUS alles 

ontleend aan het ons bekende werk van CICEKO , waar hij, 

tot handhaving van Gods éénheid , een beroep doet op de 

heidensche wijsgeeren, en dan mededeelt, wat die wijs-

geeren, van THALES af tot en met PLAÏO toe, aangaande 

de éénheid Gods hebben geleerd, zoodat dan ook reeds 

lUGALTius bij Hoofdstuk XIX van den Octavius aangeteekend 

heeft; ,/hanc omnem veterum philosophorum disciplinam habet 

MINUCIUS ex libro primo CICEIIOXIS de natura Deorum" 2). 

Ja! CIOERO schijnt de meest geliefde schrijver van MINUCIUS 

geweest te zijn; want ook andere werken van CICEKO , als 

d e  d i m n a t i o n e  s ) ,  d e  o r a t o r e  4 ) ,  d e  s e n e c t u t e  5 ) ,  d e  o f f i c ü s  e ) .  

1) „De natura Deorum" III. 32—33. en Oct. V. 13 ; 1. c. II. 2 en Oct. 

VII. 3; 1. c. I. 23. on Oct. VIII. 3 ; 1. c. I. 20. en Oct. X. 5; I. c. II. 

CO. cn Oct. XIII. 1 ; I. c. I. 22. en Oct. XIII. 4 ; I. c, II. 2. en Oct. 

XVII. 5.; I. c. II. 53. cn Oct. XVII. 7 ; I. c. 11. 50. en Oct. XVII. 13 ; 

I. c. 1. 18. en Oct. XVIII. 1; 1. c. II. 10. en Oct. XVIII. 3 ; I. c. II. 

52. cn Oct. XVIII. 3 ; 1. c. II. 5. en Oct. XVIII. 4; 1. c. II. 2. cn Oct. 

XIX. lil. c. I. 42. cn Oct. XXI. 2; 1. c. III. 25. cu Oct. XXV. 8; 1. c. 

I. 29. en Oct. XXVIII. 9 ; 1. c. III. 15. cn Oct. XXVIII. 9 ; 1. c. I. 40. 

cn Oct. XXXIV. 2; 1. c. I. 8. en Oct. XXXIV. 3; I. c. I. 34. en Oct. 

XXXVIII. 7. etc. 

2) LÜIÏKEUT , a. a. O. S. 104. 4 

3) „ile divinationeI. 26. en Oct. VII. 4; I. c. II. 3. cn Oct. VII. 5; 

I. c. II. 13. cn Oct. XII. 7i 1. c. I. 51. en Oct. XVIII. 3; 1. c. II. 34. 

cn Oct. XXVI. 1; 1. c. II. 33. en Oct. XXVI. 2; 1. c. II. 24. en Oct. 

XXVI. 3 ; 1. c. II. 50. cn Oct. XXVI. 5 ; 1. c. II. 57. cu Oct. XXVI. 5 ; 

1. c. II. 21. eu Oct. XXVI. 0; enz. 

4) „De oratore," I. c. L. 1. en Oct. I. 1; 1. c. II. c. VI. 22. en Oct. 

III. 0—8. 

5) „De senectute," 7. en Oct. I. 1. 

0) „De officiïs," I. 8. en Oct. XXVIII. 5 ; 1. c. II. 7. cn Oct. XXVII. 

9 ; enz. 



168 DE „OOTAVIUS" EN CICEKO. 

Tuseulanae Disputationes !) heeft MINUCIUS het eene moer, 

het andere minder, bij de vervaardiging van den Octa-

vius gebruikt. Bovendien heeft MINÜCIÜS voor oogen geluid 

werken van SENEGA 2), van LUCKETIUS '•*), van VIRGILIUS 4), 

van oviDius 5), van SALLUSTIÜS ^), van PLINIUS 7), e. a., 

terwijl enkele malen plaatsen uit de Heilige Schrift hem 

voor den geest gezweefd hebben 8). 

1) „Tusculanao DisputatioucsI. 22. eu Oct. XXXII. 16; enz. 

2) „Quaest. Nat." I. 1. cn Oct. XIX. 3; 1. c. I. 10. en Oct. XXXVIII. 

11, wde bcnef." IV. 31. en Oct. XXVIII. II; 1. c. I. 5. en Oct. XXXII. 

5; „de provid." c. 6. en Oct. XXXVI. 5 ; 1. e. c. 4. eu Oct. XXXVI. 7 ; 

1. c. e. 4. en Oct. XXXVI. 8 ; 1. c. c. 2. en Oct. XXXVI. 8 ; 1. c. e. 2. 

en Oct. XXXVII. I; 1. c. e. 3. en Oct. XXXVII. 2; enz. 

3) „De rer. nat." lib. I. v. 50. sq. en Oct. V. 7; 1. e. lib. IV. 323. 

sq. en Oct. V. 9 ; 1. ct lib. V. 503. sq. en Oct. V. 10 ; enz. 

4) Acn. I. 717. en Oct. VII. 5 ; 1. c. VII. 606. en Oct. VII. 6 ; 1. c. 

VI. 540. en Oct. XVI. 4; 1. c. VI. 724—729 en Oct. XIX. 2; 1. c. I. 

743. cn Oct. XIX. 3; 1. e. VI11. 423. sq. en Oct. XXII. 5; 1. c. VIII. 

326. en Oct. XXII. 10; 1. c. VIII. 357. sq. en Oct. XXII. 10; 1. c. VIII. 

635. en Oct. XXV. 3 ; 1. c. VII. 48. en Oct. XXV. 8; 1. c. VIII. 31. eu 

Oct. XXV. 8; 1. c. I. 12 sq. en Oct. XXV. 10; 1. c. VI. 438. en Oct. 

XXXV. 1; 1. e. IX. 104. sq. X. 115. sq. en Oct. XXXV. 2 ; 1. c. VI. 323. 

en Oct. XXXV. 2 ; Georg. IV. 221. sq. en Oct. XIX. 3 ; 1. c. IV. 64. eu 

Oct. XXI. 10; 1. c. I. 338. eu Oct. XXV. 13; 1. c. IV. 478. sq. en Oct. 

XXXV. 1. enz. 

5) Metamorph. I. 84. sq. eu Oct. XVII. 3; 1. c. XIV. 515. en Oct. 

XXI. 13; 1. c. IX. 201. sq. en Oct. XXI. 16; Fust. 1. 233 sq. en Oct. 

XXII. 10; 1. c. V. 278. sq. en Oct. XXV. 9; enz. 

6) Cat. 20 en Oct. c. I. 3; 1. e. initio en Oct. e. XVII. 3, enz. 

7) Epist. II. XIII. 5. cn Oct. e. I. 3 ; enz. 

8) Ps. CXVIII. 8—9. en Oct. c. XXIX. 3 ; Ps. CXXXIX. 1—4. eu Oct. 

c. XXXVI. 9; Matth. V. 28. en Oct. c. XXXV. 6 ; Matth. VI. 26. en Oct. 

c. XXXVI. 5.; Luc. XXIV. 19. en Oct. XXVI. 10 ; Joh. III. 8. en Oct. e. 

XXXII. 5 ; Hand. XVII. 28. eu Oct. c. XXXII. 9.; Rom. IX. 16. en Oct. 

c. XI. 6; 2 Cor. XII. 9—10. eu Oct. c. XXXVI. 8; 1 Tim. IV. 4. en 

Oct. c. XXXVIII. 2; Jacob. II. 19. en Oct. c. XXVII. 8; enz. 



PEEBONEN IN BEN „OCTATITJS." 169 

IV. Personen in den „Ootavius." 

Over MiRCiis MINÜCIDS EELIX liebben wij in ons Eerste 

Hoofdstuk als hoofdpersoon reeds genoegzaam gehandeld , zoo­

dat wij thans hier over hem niet meer behoeven te spreken. 

De beide andere personen, die in den Octavius optreden, 

zijn JANUAEIUS OCTAVIUS en OAECILIOS NATALIS. 

Of deze twee namen door MINUCIUS verdicht of wel de 

namen zijn van personen, die werkelijk bestaan hebben, 

is niet met zekerheid te beslissen, terwijl het nog moeije-

lijker is te willen bepalen, wie deze personen geweest zijn. 

WITHOF echter heeft zich aan dit laatste gewaagd. Volgens 

dezen geleerde zijn JANUARIUS OCTAVIUS en CAECILIDS NATALIS 

beiden uit Afrika afkomstig, evenals PRONTO CIRTENSIS, die 

in den Octavius vermeld wordt !). WITHOF besluit dan 

verder uit den dialoog van MINUCIUS, dat OCTAVIUS een 

uitnemend christen 2), een innig vriend van MINUCIUS 3) en 

een welgesteld man was ; dat CAECILIUS eerst heiden ge­

weest is 5), met MINUCIUS zeer bevriend was, dagelijks met 

hem omging 6) en door den dialoog van MINUCIUS tot het 

christendom bekeerd is 7). Ja! WITHOF meent nog naauw-

keuriger te kunnen bepalen, wie CAECILIUS NATALIS geweest 

is, en beweert dan, dat deze dezelfde persoon is als THAS-

CIUS CAECILIUS CÏPRIANÜS, de bisschop van de kerk te 

Carthago. 
Tot staving van zijne meening voert hij vijf gronden 8) 

1) WITHOF, 1. c. p. 281—283. 
2) Oct. c. I. 3. 

3) Oct. c. 1.1. 

4) Oct. c. II. I. 

5) Oct. c. I. 5. eu Oct. c, II. 5. 

6) Oct. c. III. 1. en Oct. c. V. 1. 

7) Oct. c. I. 5. en Oct. c. XXXIX. 2—3. 

8) 1. c. p. 283—293. 



170 ÏEESOKEN IN DEN „O0TAV1US.'' 

aan, die wij hier, zoo bekaopt mogelijk, laten volgen: 1°. Do 

in den Octavius vermelde CAEOILIUS eu de kerkvader CYPKI-

A?JUS hebben hetzelfde vaderland gehad. 2°. Beiden dragen 

den naam CAECILICS. 3°. In denzelfden tijd hebben zij ge­

leefd. 4°. CAEOILIUS en MINDCIUS waren vrienden; ditzelfde 

geldt ook van dezen en CYPRIANCS. 5°. CITSIANUS heeft 

in zijn werk de idolorum vanitate den Octavius, zoowel 

wat woorden als zaken betreft, gevolgd; en dit uit groote 

toegenegenheid jegens MINDCIOS. De oorzaak dier toegene­

genheid ligt voor de hand, zoo men stelt, dat CAEOILIUS 

NAÏAHS dezelfde persoon is als CYPIUANUS. Want, daar 

CAEOILIUS door den dialoog van IIINUCIUS tot het christendom is 

bekeerd, zóó heeft CÏPKIANUS, uit dankbaar aandenken aan dat 

feit zijner bekeering, in zijn boekje dezelfde wapenen neerge­

legd, als waarmede hij zelf voor het christendom was gewonnen. 

Een ander gevoelen aangaande CAEOILIUS NATALIS wordt 

gehuldigd door NIO. EIGALTIUS. Deze maakt CAEOILIUS tot 

den leermeester van CYPKIANUS, terwijl ook JOA. WOWERUS 

en OLEAEIUS hiervan niet afkeerig schijnen te zijn !). 

Voor zoover ons bekend is, heeft niemand de meening 

van wiTHOF in bescherming genomen; en ook dat andere 

gevoelen aangaande CAECIUUS heeft geen bepaalde verdedi­

gers gevonden. VAN SENDEN 2) en LÜBKEET 8) zeggen er alleen 

1) WITHOF, 1. c. p. 293—294. 

2) t. a. p. Dl. II. St. I. bl. 363 aant. 553. „Sommigen houden het 

ganschc gesprek voor eene vinding van MIXUCIUS en strekken die ook uit 

tot de namen CAEOILIUS en OCTAVIUS. Dan gaat men te ver; gelijk van 

de andere zijde weder die te ver gegaan zijn, welke bepalen wilden wie 

deze CAEOILIUS geweest zij. WITHOF („conjectura de CAECILIO MINUCII 

FELICIS" in Opuse. p. 275 lAngaé) houdt hem voor denzelfden met CYPRIA-

NUS ; waarsehijnlijker ware dan nog de gissing, dat deze CAECILIUS de leer­

meester van CYPRIAN'US geweest zij, wiens naam door hem uit diepe ver-

eering is overgenomen." 

3) a. a. O. S. 11. „Dass es derselbe cacmus gewesen sey, weleher als 



PEESONBIf IN DEN „OCTAVIUS." 171 

van, dat zij deze meening waarschijnlijker vinden dan die 

van WITKOP. 

Wij verwerpen beide meeningen als ongegrond. EIGALTIUS , 

WOWEEDS en OLEARius geven geen enkel argument op voor 

hun gevoelen; terwijl het ons niet moeijelijk zou vallen ook 

de onhoudbaarheid in het licht te stellen van elk der gron­

den, door wiTtioP aangevoerd. Kortheidshalve laten wij 

dit echter na, vooral ook, omdat de meening van WITHOF, 

evenzeer als die van RIGALTIÜS, genoegzaam weerlegd wordt 

door hetgeen wij in het Eerste Hoofdstuk aangaande den 

leeftijd van MINÜCIÜS mededeelden. Immers, daardoor vervalt 

van zelve de mogelijkheid, dat CAECILIUS dezelfde persoon 

als- of de leermeester van OÏPEIANUS ZOU kunnen geweest zijn 1). 

Waarschijnlijk achten wij het, dat de personen CAEOILIDS 

en ooTAVius, die in den dialoog van MINÜCIDS optreden, 

niet werkelijk bestaan hebben, maar door onzen apologeet 

verdicht zijn. Immers, bij den aanleg van den Ootavius 

heeft MiNDCius zich CICEUO'S geschrift de natura Deorum 

geheel tot model gekozen, en daarom gelooven wij, dat 

het pleidooi in den Octavius nooit werkelijk gehouden, 

maar slechts eene vinding van MISDCIUS is. Ook TZSOHIBNER 

zegt: ;/CAECILIÜS, dien MINÜCIÜS laat spreken, is slechts 

een verdicht persoon 2). LÜBKERT kan zich hiermede niet 

vereenigen en voert er tegen aan: ffDc individuele schilde-

Lehrer CYPIUAN'S vorkommt, welchem zu Ehren CYPRIAN sich sclbst CÜCILIUS 

nauntc, THASCIUS CAECILIUS CYPKIANUS, hat cine gewisse "Wahrscheiiiliclikcit 

und gclit der Zeit wegen recht gut au; kauu aber nicht weitcr begriindet 

werden. Eine andrc Vcrmuthung macht den Bischof CYPRIAN selbst ziun 

caclLXUS unsres Dialogs; allciu daun ware wenigsteus MINÜCIÜS Bericht am 

Schlusse nicht übereinstimmig mit der Gcschichte, welche den Bischof 

CYPRIAN vom Presbyter caciLius bekehrt werden lüsst." 

1) Zie ook boven bl. 75. 

2) „Gcschichte der Apologetik," S. 225.*® Aniuerk. 29. 



172 PEESOBElf IN DEN „0CIAV1US." 

ring in de Inleiding, inzonderlieid wat de wandeling en de 

aanleiding tot het godsdienstige gesprek betreft, draagt 

vrij wel den stempel der waarheid. Het gevolg daarvan 

was, dat CAECILIUS, door de gronden van OOTAVIUS over­

tuigd, zich tot het christendom bekeerde !)." 

Maar in die wandeling naar Ostia vinden wij niets bij­

zonders. In geenen deele gelooven wij, dat wij op grond 

daarvan hier met werkelijkheid en niet met fictie te doen 

hebben. Die wandeling toch langs den Tiber in den vacan-

tietijd was zeer gewoon bij de Romeinen, zooals ons uit­

drukkelijk verzekerd wordt door CICERO, als deze schrijft: 

„Habehant olim feriantes Romani suam decursionem ïiberi-

nam." Zóó hield ook te Ostia later AÜGUSTINUS die gods­

dienstige gesprekken over de christelijke vroomheid en het 

eeuwige leven met zijne moeder MONICA 2). Het verwondert 

ons des te meer, dat LÜBKEIIT in het hijzonder op die 

wandeling wijst, als zou daardoor het gesprek in den 

Oetavius den stempel der waarheid dragen, daar deze ge­

leerde zelf ons in zijne aanmerkingen mededeelt, hetgeen 

wij tot weêrlegging van zijn argument thans bezigen. Ook 

in de aanleiding tot het gesprek zien wij niets bijzonders. 

Want de aanleiding is blijkbaar de hulde, die door CAECI­

LIUS aan het beeld van de godheid Serapis gebragt wordt. 

En hierin ligt niets vreemds, evenmin als in de vermelding 

van die Serapiszuil, zooals wij boven 3) reeds gezegd heb­

ben. Dat eindelijk CAECILIUS na het gesprokene tot het 

christendom toetreedt, ook hieruit volgt niet, dat het 

pleidooi in den Oetavius werkelijk zóó gehouden is. Het 

was immers zeer rationeel van MINDCIUS , dat hij den heiden 

1) a. o. O. S. 12, 

2) LÜBKERT , a. n. O. S. 77. 3. 

3) Zie bl. 55. 



PERSONEN IN DEN „OCTAVIÜS." 173 

tot het christendom liet bekeerd worden? want, het zou al 

zeer dwaas van een' apologeet zijn, als hij in eene rede 

over do christelijke waarheid, die blijkbaar geschreven is 

met het doel om de heidenen voor het christendom te 

winnen, den tegenstander onoverwonnen liet blijven. 

Tot versterking van onze meening voegen wij hier nog 

bij, dat ook de keuze van de namen CAEOILIÜS en OCTAVIDS 

zeer voor de hand lag, daar beide namen menigvuldig 

werden gevonden 1). Eveneens is in de vermelding van 

dat spel der knapen, in Hoofdstuk III van den Octavius 

zoo aanschouwelijk voorgesteld, niets opmerkelijks gelegen t 

daar dit reeds door CICERO wordt vermeld en wel in een 

werk, waaruit MINUCIÜS heeft geput a). Ja! MINDCIÜS heeft 

bepaald, bij de beschrijving van dat spel, de bewuste plaats 

uit CICERO voor oogen gehad, zooals ook door LÜBKEET 

beweerd wordt, die deze plaats van CICERO en MlNUOlüs 

,/cino interessante Parallele" noemt 3). 

Ten slotte herinneren wij nog, dat, bij deze beschouwing 

van den Octavius, het geschrift van MINÜCIÜS niets van 

zijne waarde verliest. Immers, de zaak, waar het hier op 

aan komt, is deze: of de bedenkingen in den mond van 

CAECILIUS gelegd , de bedenkingen zijn van de toenmalige 

heidenen. En dit wordt ook door LÜBKEBT zelven erkend 4). 

1) Zie PAULY , a. a. O. 

2) „Dc orat." lib. II. c. VI. 22. 

3) a. a. O. S. 78. 0. 

4) a. a. O. S. 12. „TJobrigcns gesctzt anch, wir hilttcn cshicr, inHin-

siclit der Form, mit cincr Dichtung zuthun: der Vortrcfflichkcit des Tnhalts 

uud der Darstellung tlmt das kcinen Abbruch; namentlich ist die trenc 

Charaktcristik des heiduischen Zeitgeistes aus der Wirklichkeit genommen; 

deun Mrxucius hat den caciLius nur solche Einwiirfe vertragen lassen, 

welche von heidnischcn Philosophen geraaelit worden waren." 



HOOFDSTUK III. 

MINUCIUS ALS APOIiOtfEET. 

Bij de beschouwing v.m MINUCIUS als apologeet staat ons 

alleen de Octavius ten dienste; want andere apologetisolie 

werken heeft onze schrijver niet nagelaten. Wel deelt de 

kerkvader HIERGNYITOS !) mede. dat MINUCIUS nog een werk 

heeft geschreven, hetwelk tot titel had: de falo vel contra 

Mathematicos; maar HIEBONYMUS betwijfelt zelf de echtheid 

hiervan, daar hij, bij de vermelding van dit geschrift zegt: 

,/si tarnen inscriptio non mentitur auctorem." In elk ge­

val is dit werk verloren gegaan en bezitten wij thans van 

MINUCIUS niets meer dan zijn' dialoog. Misschien gaf, zoo­

als LÜBKEUT 2) opmerkt, zekere plaats 3) uit den Octavius 

de aanleiding tot het vermoeden, dat MINUCIUS ook een werk 

de fato had opgesteld. 

Maar al is ons van onzen schrijver niets meer dan alleen 

zijn dialoog nog overgebleven, toch is deze reeds voldoende 

voor onze beschouwing. Want uit den Octavius kunnen wij 

1) „Catalog, script, eccles." c. 58 cn „epist. ad Magn." 8i. 

2) a. a. O. S. 12—13. 

3) Oct. c. XXXVI. 3b. „Ac de fato satis, vel si pauca pro tempore; dis-

putaturi nlias et nberras et plenins." 



MINCCroS Ata APOLOGEET. 175 

MINÜCHIS als apologeet reeds genoeg leeren kennen ; ja! 

daaruit kunnen wij zien (gelijk een beroemd apologeet !) 

uit de christelijke oudheid verkkard heeft) welk een ge­

schikt verdediger der christelijke waarheid MINUCIUS had 

kunnen zijn, indien hij zich geheel en al aan de verdedi­

ging des Christendoms had gewijd; een oordeel, waarmede 

wij ons, gelijk later zal blijken, ten volle kunnen vereenigen. 

MINUCIUS heeft zijn werk in een' zeer schoonen en voor-

treffelijken vorm gegoten. Eegt aanschouwelijk en natuur­

lijk , ja schilderachtig en boeijend is zijne beschrijving van 

zijne vriendschap met OOIAVIUS , van hunne wandeling langs 

het strand, en van den gang en den afloop van het gehou­

den gesprek. Ja! de Octavius is een schoone en belang­

rijke dialoog, die met de philosophische disputationes van 

CICERO gerust mag vergeleken worden 2). In den aanleg van 

het geheel, evenzeer als in de afzonderlijke deelen, vindt men 

strenge orde, goede verbinding der deelen en regelmatigen 

zatneuhang. Alles loopt geleidelijk af; nergens treft men 

gapingen of sprongen of verkeerde wendingen aan. De taal 

is over het geheel zuiver; en moge er ook al het een of 

ander in den Octavius gevonden worden, dat den toets der 

zuiverheid niet kan doorstaan, toch staat volgens het oor­

deel van bevoegde geleerden, als van een VAN HOVEN 3), 

SCHHÖCKH 4), TzscHiKNER S), LÜBKERÏ c) e. a. de taal van 

MINUCIUS verre boven die van TERTULLIAAN, CYPRIAAN en 

1) LACTAXTIUS. „Instit. Divin." L. I. c. XI. „MINUCIUS I'ELIX nou igno-

bilis in causidicis loci fuit. Hujus liber, cui Oef a vio titulus est, declaval 1 

qnam idoneus veritatis adsertor esse potuissct, si se toünn ad id sludium 

contulissct." 

2) TZSCIIIRNER. „Gcschiclitc der Apologetik." S. 281. 

3) 1. c. p. 204. 

4) „Christl. Kirehengcsch." Th. III. S. 420 f. 

5) a. a. O. S. 281—282. 

6) a. a. O. S. 30. 



17G Mmrcros AIS APOLOGEET. 

AKNOBIUS. TZSCHIENEE !) beweert met volle regt, dat MI-

NUCIÜS en LACTANTIDS bijna de eenige christelijke schrijvers 

uit de vroegste tijden zijn, ,/die men veilig kan lezen , zonder 

dat men voor de zuiverheid van zijn Latijn behoeft bevreesd 

te zijnen dat de taal van MINTJCITIS „naar de modellen van 

de beste Eomeinsohe schrijvers is gevormd 2)." De stijl van 

MINÜCIÜS wordt dan ook door alle geleerden hoogelijk ge­

roemd •°). Hoewel hij niet zóó varig, maar ook niet zóó 

duister en verward is als die van TERTULLIAAN 4), is hij toch 

levendig, vloeijend, sierlijk en krachtig, in één woord, draagt 

hij toch de kenmerken van gekuischte welsprekendheid. 

Toch kunnen wij het oordeel van LAOTAKTIUS ten volle 

onderschrijven; want als christelijk apologeet is MINTJOIUS 

te kort geschoten. 
Ten opzigte toch van JESUS bestaat er eene groote leemte 

in den Octavius, daar MINUCIUS uiterst weinig over JESUS 

spreekt, in geene nadere beschouwing over onzen Heer treedt 

en niets uit diens levensgeschiedenis mededeelt. Immers 

slechts op twee plaatsen 5) in den Octavius wordt bepaaldelijk 

1) a. a. O. S. 282. „MINÜOIUS und LACTANZ smd teinahe die einzigen 

christlichcu Schriftsteller der frühcrn Zeiten, wdche mau lesen kann, ohne 

dasz man fiir die licinhcit seiner Laliuitiit füreliten dürfte." 

2) a. n. O, S. 281. „Seine Sprache ist rein und nach den Mustern der 

besten romischcn Schriftsteller gebildet." 

3) Zie boven bl. 68 cn LÜBKERT. a. a. O. S. 30—32. 

4) TZSCHIHXER. a. a. O. S. 281.. „Dev Stijl ist nicht so fcurig, aher anch 

nicht so dunkel und verworrcD, als der des TERTULLIAN." 

5) Oct. c. IX. 5b. ;,et qui hominem, summo supplicio pro facinorc puni-

tum et crucis ligna feralia, corum caerimonias fabulatur, congruentia perdi-

tis sceleratisque tribuit altaria, ut id colant, quod merentur." 

Oct. c. XXIX. 2—3 „Nam quod religioni nostrae hominem noxium ct 

crucem ejus adscribitis, longc de vicinia vcritatis erratis, qiri putatis, Deum 

credi aut mcruisse noxium aut potuisse terrenum. Nae ille miserabilis , cu-

jus in homine mortali spes omnis innititur; totnm ejus auxilium cum ex-

stincto homine finitur." 



Mmcoitrs ALS AÏOLOQEET. 177 

op onzen Heiland gedoeld. Geene enkele maal vinden wij 

in het geschrift van MINDCIUS onzen Zaligmaker met name 

genoemd, noch met den naam JEZÜS of CHRISTUS, noch 

met een van de vele titels, die aan onzen Heer toekomen. 

MINUCIUS verklaart alleen en bepaald , dat de Stichter des 

Christendoms meer geweest is dan mensch. Eene nadere 

beschouwing van den CHRISTÜS of van Diens leven geeft 

onze apologeet niet. 

Om nu van dit gebrek nog des te sterker te doen blijken, 

achten wij het niet onbelangrijk, het oog op de apologiëu 

van TBUTULLIAAN, CYÏWAAN en ARNOBius te slaan. 

Nadat ÏERTULLIAAN het verschil tusschen het jodendom 

en het christendom aangewezen en met vlugtige trekken de 

geschiedenis van het joodsche volk, iu zijne verhooging en 

in zijne vernedering, geschetst heeft; nadat hij heeft ver­

klaard , dat JEZUS CHRISTUS als een gewoon mensch aau het 

heidensche volk bekend is, zooals de joden hem beoordeeld 

hebben, en dat men daarom zoo gemakkelijk heeft geloofd, 

dat de christenen een' mensch op godsdienstige wijze ver­

eeren ; en nadat hij heeft betuigd, dat de Zoon van God den 

joden vooruit is aangekondigd als de Regter en de Meester, 

de Verlichter en de Leidsman van het menschelijk geslacht, 

treedt hij vervolgens in eene nadere beschouwing van onzen 

Heer JÉZUS CHRISTUS. Hij betoogt dan, dat de Zoon van 

God uit eene maagd is geboren en dat op diens geboorte 

niet de minste smet kleefde; ja dat men die geboorte des 

te beter begrijpen zal door eene beschrijving van de natuur 
des Zoons 1). 

Deze beschrijving van TBETULLIAAN luidt aldus; „Wij 

hebben reeds gezegd, dat God door Zijn woord en Zijne 

rede en Zijne kracht dit heelal heeft geschapen. Ook bij 

L) TERTI'LLIANUS „Apologeticus" c. XXI. 

12 



178 MINüCIUS AI.S APOLOGEET. 

uwe wijzen staat het vast, dat de ylo/oj, dat is het woord 

en de rede, de Werkmeester van het heelal is. Want ZENG 

noemt hem den Schepper, die alles gevormd en geiirdeml 

heeft; terwijl hij ook genoemd wordt het Noodlot en God, 

en de Ziel van Jupiter, en de Noodwendigheid van alle 

dingen. Dit alles kent CLEANTHES aan een' Geest toe, en 

zegt dan, dat deze zich door het heelal beweegt. En ook 

wij schrijven aan het woord, en aan de rede en aan de 

kracht, aan dit alles, waardoor God, volgens onze bewering, 

het heelal heeft geschapen, als eigenlijke substantie een" geest 

toe; in welken geest het woord is, dat spreekt, de rede 

zetelt, die ordent, en de kracht aanwezig is, die ten uit­

voer brengt. Wij hebben geleerd, dat deze geest van God 

is uitgegaan, en dat hij verschenen is, nadat hij van God 

is uitgegaan, en dat hij daarom Zoon van God en God 

wordt genoemd wegens de éénheid van substantie. Want, 

ook God is geest !)." 
Tot nadere opheldering van dit laatste gedeelte gebruikt 

TERTÜLLIAAN een beeld, terwijl hij op de volgende wijze 

voortredeneert: vOok wanneer een straal uit de zon neder­

daalt, dan is hij een deel van het geheel; maar de zon zal 

in den straal zijn , omdat deze een straal van de zou is; de 

substantie scheidt zich niet af, maar breidt zich uit. /00 

1) „Apologeticus" c. XXI. „Jam eilmmus Deurn uiiiversitatcm hanc muudi 

verbo et rationc, ct virtutc molitum. Apud vestros quoque sapicntes ̂ óyor, 

id est, sennonem atquc raticmem constat avtificoni ïiden nmversitati. Hunc 

eiiim ZENO determinat factitatorem, qui cmicta in dispusitionc fonuavcrit. 

Enmdein et Fatum voeari, et Deum, ct Animum JOTIS, ct Jfeccssitatcm om­

nium rerum. Haec CLEANTIIES in Spiritnm congerit. quem pcmcatorcm uni-

vcrsitatis affirmat. Et nos ctiam sermoni, atquc rationi, itemquo vivtuti, 

por quae omnia molitum Dcnm ediximus, propriam snbstantiam, spiritum in-

seribimus; cui et sermo insit pvaeuuntianti, et ratio adsit dispoucnti, ct 

•virtus pracsit pcrficienti. Hunc ex Deo prolatum didieimus, et prolatioue 

geueratum, ct idcu-co fllium Dei, et Dcum dictum ex imitate subslantiac. 

Nam et Deus spiritus." 



MINUCIÜS ALS APOLOGEET, 179 

ook is de Logos geest uit geest, en God uit God, evenals 

een licht aangestoken is van uit een licht. De oorsprong 

van de stof blijft ongedeerd en ongeschonden, hoewel men 

verscheidene lichtstralen aan zijne vlam ontleent, om er 

andere voorwerpen mede aan te steken. Zóó is hetgeen uit 

God te voorschijn getreden is God en Zoon van God, en 

beiden zijn één. Zóó ook is de Logos geest uit geest, en 

God uit God. Hij verschilt van den Vader in mnat, maar 

niet in getal; in graad, maar niet in natuurj en hij is van 

de bron uitgegaan, maar er niet van afgegaan 1)." 

De verschijning van den Logos in het vleesch wordt dan 

door TERTÜLLIAAN aldus voorgesteld : //Die straal dan van 

God, zooals men hem vroeger dikwijls had aangekondigd, 

is in eene maagd nedergedaald en heeft zich in hare baar­

moeder tot vleesch gevormd, en zóó is de Godmensch 2) 

ontstaan. Het vleesch, dat met den geest vereenigd is, 

wordt gevoed, groeit op, spreekt, onderwijst en handelt, 
in één woord is de CHRISTUS geworden 3)." 

Vervolgens beweert TERTÜLLIAAN, dat beiden, heidenen en 

1) 1. c. „Etiam cum radius ex sole poirigltur, povtio cx summa; sed sol 

erit in radio, quia solis est radius; nee separatur substantia , sed extenditnr. 

Ita de spivitu spiritus, ct de Deo Deus, ut lumen deluminc accensum. Manet 

Integra ct indefecta matcriae matrix, etsi plures inde traduces (pialitatis 

mutucris. Ita et quod do Deo profeetum est. Deus est, et Dei filius, et 

unus ambo. Ita ct dc spiritu spiritus et de Deo Deus. Modulo alterum, 

nou numero, gradu , nou statu fecit; et a matriee nou reecssit, sed execssit." 

2) ^ij hebben hier dc uitdrukking „Godmensch" gebezigd, omdat zij ons 

voorkomt de beste vertaling te zijn van de woorden „homo Deo mistus" bij 

TEJITTLLLAAX. Dc uitdrukking „Godmensch" (O-fdvd-QutTFo;) komt echter het 

eerst bij den kerkvader ORIGENES voor (HAGENBACH. „De ontwikkeliugsgcsch. 

der elir. kerst. bl. 152). 

3) I. c. „Iste igitur Dei radius, ut retro semper pracdieahatur, delapsus in 

virginem quamdam, et in ntero ejus caro figuratus, nascitur homo Deo mis­

tus. Caro spiritu instructa nutritur, adolescit, affatur, doeet, operatnr, et 

CHRISTUS est." 

1 2 '  



180 MINUCIUS ALS APOLOGEET. 

joden, dit alles zeer goed wisten. Want er waren ouder de 

heidenen raenschen, die dergelijke verhalen hadden verspreid , 

(rOin die waarheid voor nietig te verklaren 1)." Ook de joden 

waren er mede bekend, omdat het hun door hunne eigene 

profeten was voorspeld; want ook nu verwachten zij de 

komst van den CHRISTUS , en de grootste strijd van de chris­

tenen met de joden loopt juist hierover, dat de joden niet 

willen gelooven , dat de OHKISTÜS reeds gekomen is 2). 

Dit ongeloof der joden wordt dan door TBRTULLIAAN nog 

nader verklaard. Daartoe herinnert hij, dat er twee kom­

sten van CHRISTUS zijn voorspeld. Bij de eerste komst, die 

reeds geschied is, moest de CHRISTUS in de nederigheid van 

den mensohelijken toestand optreden; bij de tweede komst, 

die nog moet plaats hebben, moet de CHRISTUS in den luis­

ter zijner goddelijkheid verschijnen. De joden nu, die de 

eerste komst niet hadden begrepen en slechts naar de tweede 

uitzagen, meenden, dat er maar eene komst van den CHRIS­

TUS moest verwacht worden. De reden dat de joden die 

eerste komst niet begrepen hebben , ligt in hunne zonden 

en afdwalingen. Het was eene straf van God, die de joden 

wegens hunne talrijke overtredingen hadden verdiend. Het 

was hun zelfs in hunne Heilige Schriften voorspeld, „dat 

zij tot hunne straf van de wijsheid en het verstand en van 

het gebruik van oogen en ooren zouden beroofd worden 3)." 

Verder deelt TERTULLIAAN mede, dat men CHRISTUS we­

gens den geringen staat, waarin Hij op aarde heeft geleefd, 

als een gewoon mensch beschouwde, terwijl men Hem we­

gens de magt, waarmede Hij was bekleed, voor een' too-

1) 1. c. „Ad destructionem veritatis istius." 

2) 1. c. „Nam et nunc advcntiun ejus exspectant, nee alia magis internos 

et illos eompnlsatio est, quam quod jam venisse non eredunt." 

3) 1. e. „Multatos se sapienlia et intelligentia, et oculorum, et aurium 

fruge." 



MINÜCIUS ALS APOLOGEET. 181 

venaar hield. Daarop verhaalt hij, dat CHIUSTUS, slechts 

door een enkel woord zijner lippen , de daemonen uit de 

ligehainen dor bezetenen dreef, de blinden deed zien, de tne-

laatschen reinigde, de lammen liet wandelen en aan de doo-

den het leven wedergaf; ja! dat zelfs de elementen Hem 

gehoorzaam waren, daar Hij de stormen deed bedaren en 

op de golven der wateren wandelde. En nu eindigt hij met 

de opmerking, dat CHEISTÜS, door die buitengewone raagt, 

„toonde de yioyos van God te zijn, dat is Diens oorspron­

kelijk Woord, Diens Eerstgeborene, die met goddelijke magt 

en wijsheid bekleed en met Gods geest bezield was 1)." 

Ook de gebeurtenissen uit de laatste levensdagen van on­

zen Heer worden door TERTÜLLIAAN vermeld. Hij verhaalt, 

dat de leeraars en oversten der joden op JEZUS uiterst ver­

bitterd waren, omdat zij door diens leer overwonnen en 

verstrikt werden en omdat de menigte Hem steeds meer en meer 

ging aanhangen; dat zij Hem daarom aan den Eomeinsehen 

landvoogd PONTIUS PILATUS overgeleverd en dezen door al­

lerlei bedreigingen gedwongen hadden, om Hem te doen 

kruizigen, gelijk .TEZÜS zelf had voorspeld en gelijk reeds 

lang te voren ook door de profeten was aangekondigd; 

dat de Heer aan het kruishout den geest had gegeven, ter­

wijl op hetzelfde oogenblik, midden op den dag, de zon 

was verduisterd, eene gebeurtenis, die ook aangaande den 

CHRISTUS was voorzegd en die de heidenen zelven in hunne 

jaarboeken hadden opgeteekend ; dat de joden liet graf van 

JEZUS door eene wacht van soldaten zorgvuldig hadden doen 

bewaken, omdat JEZUS voorzegd had, dat Hij ten derden 

dage weder zou opstaan, en omdat de joden bevreesd wa­

ren , dat de discipelen van JEZUS het lijk zouden stelen en 

1) 1. c. „Ostendens se esse dóyov Dei, id est, verbum illud primordialo, 

primogeuitum, virtnte et ratiouc comitatum, et spiritu inslructum." 



182 MINUOIUS ALS AI'OLOQEET. 

dan de menschen gaan bedriegen; dat echter op den derden 

dag de aarde plotseling had gebeefd, waarop de steen, die 

voor het graf lag, was afgewenteld eu de wacht verschrikt 

de vlugt had genomen, terwijl men niets meer dan de graf­

doeken in het graf had gevonden, zonder dat een van de 

discipelen was verschenen; dat toen de oversten der joden, 

om het hun cijnsbare volk van het geloof in OHIUSTDS af te 

honden, overal hadden rondgestrooid, dat het lijk van JK-

zus door zijne discipelen was gestolen; dat de Heer zich 

daarop niet aan het volk had vertoond, opdat daardoor niet 

de goddeloozen van hunne dwaling zouden bevrijd worden 

en opdat het geloof, dat met geene geringe belooning wordt 

bekroond, eenige moeijelijkheid zou inbebben; dat JKZUS 

vervolgens gedurende veertig dagen met eenige van zijne 

discipelen in Galilea had vertoefd, hun leerende, wat zij 

moesten onderwijzen; en dat de Heer eindelijk, na aan zijne 

discipelen den last gegeven te hebben, om over den gan-

schen aardbodem het Evangelie te prediken, door eene wolk 

omgeven ten hemel was opgenomen. 

Om nu te bewijzen , dat alles, wat hij aangaande JEZUS 

CHRISTUS heeft vermeld, zuivere waarheid was, verzekert TËII-

ÏÜLLIAAN, dat dit alles zóó door den Eomeinsehen land­

voogd PILAÏUS , die volgens zijn oordeel inwendig een chris­

ten was, aan den keizer TIBEKIDS was berigt 1). 

De kerkvader CYPMAAN deelt in zijne apologie 3) onge­

veer hetzelfde als TERTULLIAAN aangaande CHRISTUS mede, 

en verklaart tevens, dat volgens de voorspellingen der pro­

feten CHRISTUS „moest lijden, niet om slechts den dood 

te smaken, maar ook te overwinnen; en dat hij, toen hij 

1) 1. c. „Ea omnia super CIIRISTO PILATUS, et ipse jam pro sua conscicu-

tia Christianas Caesari tune TIBERIO nuntiavit." 

2) „De idolor vanit." c. VI—VU. ed II. LINDNEEI. 



MINDCIÜS ALS APOLOGEET. 183 

geleden had, weder naar den hemel terugkeerde, om de 

heerlijkheid van zijne goddelijke majesteit te toonen" 1). 

Ook ARNOuius 2) handelt uitvoerig over onzen'Heer, en 

tracht diens grootheid en goddelijkheid den heidenen voor 

oogen te stellen. Met betrekking tot den kruisdood des 

ITeilanda herinnert hij, dat daardoor noch de daden van 

JKZUS werden veranderd noch het gezag van diens leer 

werd verminderd; dat ook andere wijzen een dergelijk vree-

selijk lot hadden ondergaan, daar PYTIIAGORAS verbranden 

SOCRATES door den staat ter dood veroordeeld was ; en dat zelfs 

verscheidene goden der heidenen dergelijke smarten hadden 

geleden 3). Verder beweert ARNOBIUS 4), dat uit den kruis­

dood van JEZUS geenszins volgt, dat deze een gewoon mensch 

was; want niet JEZUS stierf, maar alleen de mensch, dien 

hij had aangenomen. Dit laatste poogt dan ARNOBIUS, door 

het voorbeeld van de waarzeggende SIBYLLA, voor de hei­

denen op te helderen; want werd deze, terwijl zij de rol 

van de godheid Apollo vervulde, vermoord, dan zou toch nie­

mand zeggen, dat Apollo, die in haar woonde, was gedood 5). 

Zoo blijkt dan uit het bovenstaande genoegzaam, hoe de 

meest beroemde latijnsche apologeten juist zeer uitvoerig ge­

weest zijn in de vermelding van datgene, wat wij ten eenen-

male bij MINUCIDS missen. 

De reden, waarom MIKUCIUS zoo weinig over JEZUS mededeelt, 

vindt MEIER ö) hierin gelegen, dat hij niet openlijk wilde 

1) CYTHIANUS „Dc idolor. vanit." c. VIL 3. Hct prophetarum ommium 

testimonium sic ante praccesserat, oportere illum pati, uon ut sentiret tau-

tum mortem, sed ut v ine er et; et quum passus esset, ad superos denuo re-

gredi, ut vim divinae majestatis ostendcret." 

2) „Adversus Gentes" L. I—II. 

3) ARNOBIUS 1. c. L. I c. 40—41. 

4) L c. L. I. c. 62. 

5) TZSCHIRNER „Gcsch. der Apologet." S. 324. 

6) 1. c. p. 34—35. 



184 MIKUCIU8 ALS APOLOGEET. 

zeggen, hoe hij over JEZUS dacht. Daarom zweeg hij dan 

verder over onzen Heer, opdat niet de heidenen zijne uiee-

ning aangaande den CHMSTUS met dezelfde wapenen zouden 

bestrijden, als waarmede hij zelf hen bestreed. Want, uit 

andere apologeten en wel voornamelijk uit JÜSÏINUS MAK-

TYB blijkt, volgens MEIER, dat, zoo dikwijls zij de mytholo­

gie der heidenen aanvielen, zij door de heidenen van de­

zelfde dwaling werden beschuldigd, als waarvan zij hen be-

tigtten ; en dit, omdat de apologeten verklaarden, dat CHRISTVS 

een God was geweest. 

Wij kunnen in deze meening van MEIER niet deden. 

Want, zoo zijn gevoelen eenigen grond van waarheid had, 

dan moest MINUCIUS of in 't geheel niets van den CHRISTUS 

gezegd hebben of althans niet zóó over onzen Heer hebben 

gesproken, als hij nu doet. Immers, door de wijze, waarop 

hij van JEZUS melding maakt, geeft hij den heidenen reeds 

de wapenen in handen, waarvan MEIER spreekt. MINUCIUS 

toch spreekt onverholen zijn gevoelen uit, dat CHMSTUS niet 

een gewoon mensch, maar meer was dan mensch; ja! hij 

duidt zelfs de Godheid van CHRISTUS even aan 1). 

Waarschijnlijker achten wij, dat de bewuste leemte in den 

Octavius uit het plan van MINUCIUS is voortgevloeid, als 

die zich meer norj ten doel gesteld heeft een verweerschrift 

der christenen, dan eene eigenlijk gezegde apologie des Chris­

tendoms te leveren. Beweerden nu de heidenen, dat de 

christenen een' mensch vereerden, die met de zwaarste straf 

voor zijn misdrijf was gestraft, dan meende MINUCIUS deze 

beschuldiging genoegzaam weerlegd te hebben door zijne 

ontkenning, dat CHRISTUS een schuldig mensch was ge­

weest; want, een schuldig mensch verdiende niet en een 

aardbewoner had de magt niet, volgens onzen apologeet, 

om voor God gehouden te worden. 

1) Zie boven de aangehaalde plaats op bl. 176 Aant 5. 



MIHÜC1US AIS APOLOGEET. 185 

Dat MINUC1US nu verder niet meer over onzen Heer spreekt, 

achten wij grootenJeels hieruit verklaarbaar, dat de heidenen 

toen geene andere bedenkingen aangaande CHIUSTUS hebben 

geopperd, die aan hem bekend waren, zoodat hij dus die ook 

niet kon vermelden en weerleggen !). Dit althans is zeker, dat 

1) Waar nu de Hooglecraar VAN OOSTEUZEE („Apologeten." Tiende tafe-

reel uit de geschiedenis der Christelijke Kerk in Tafercelen," Dl. I. bl. 

187) beweert, dat JEZUS in den Octavius door CAECILIUS wordt voor­

gesteld „als in overspel geboren; in Egypte door geheime kunst- en toove-

naars opgevoed; door schamele visschers en tollenaars omgeven; onder diepe 

verachting gestorven, en slechts door het bijgeloof zijner sekte voor een' 

verrezene aangezien;" daar heeft de Hooglecraar ongetwijfeld niet CAECILIUS 

b e d o e l d ,  d i e  i n  d e  a p o l o g i e  v a n  M I N U C I U S  o p t r e e d t ,  m a a r  C E L S U S ,  d i e  i n d e  

apologie van OKIGENKS genoemde beschuldigingen tegen de christenen inbrengt. 

Immers, in de apologie van ORIGENES verwijt CELSUS den christenen, dat 

JEZUS in overspel was geboren, hetwelk M AR IA met zekeren soldaat PANTHEUA 

had gepleegd („Contra Celsum" L. I p. 25 cd. SPENC.); dat JEZUS zich in 

Egypte als knecht verhuurd en daar eenige geheime kunsten geleerd had , 

waarop hij zich met zooveel vertrouwen had verlaten, dat hij bij zijne terug­

keer in zijn vaderland zich voor een' God had uitgegeven (1. c. L. 1. p. 25); 

dat JEZUS ecu toovcnaar was van de slechtste soort, een yojy?, en zelf had 

erkend, dat zijne wonderen zulke waren, die ook door bedriegers en boos­

wichten konden verrigt worden, daar hij aan zijne jongeren had voorspeld, 

dat na hem vele booswichten en toovenaars zouden komen, die dergelijke 

wonderen zouden doen (1. c. L. V p. 7 et p. 55 et L. TI p. 89) ; dat JEZUS 

met zijne jongeren, [die CELSUS „beruchte menschen" (êivQ-QÜTiove 

noemt, die niets anders dan visschers en tollenaars geweest waren (1. c L. 

I p. 47),] het land was doorgetrokken, terwijl hij op cenc armoedige wijze 

zijn brood moest zoeken (1. c. L. I p. 51); en dat JEZUS een zeer schandelijk 

leven {fiiov èTrtQQtjTÓTUvov) had geleid (1. c. L. VII. p. 309). 

Verder rigtte CELSUS ook zijne smaadredenen tegen het sterven en de op­

standing van onzen Heer. Hij maakte cr onzen Heer een verwijt van, dat 

Deze gebeden had: „TVIijn Vader! indien het mogelijk is, laat deze drinkbeker 

van mij voorbijgaan (1. c. L. II p. 75); en zeidc, dat JEZUS gretig azijn 

had gedronken, omdat hij den hevigen dorst, waardoor hij geplaagd werd, 

niet langer kon verdragen, terwijl toch ieder slecht mcnsch den dorst over­

winnen kan (1. c. L. II p. 82). 

De christenen, zuo beweert hij weer op eene andere plaats, (1. c. L. VI 



186 MINÜCIDS ALS APOLOGEET. 

de aanvallen dei heidenen in de eerste tijden meer legen de 

christenen dan wel tegen het christendom waren gerigt, 

en dat eerst later deur een' CELSUS, roitriiYiuus en HIE-

KOCLES dieper werd doorgedrongen. Deze toch bestreden 

de Heilige Schriften der christenen, tastten verscheidene 

leerstellingen en daadzaken van het christendom aan, en 

trachtten de gronden, waarop het geloof der christenen steunde, 

te ondermijnen; terwijl vooral door CELSUS hevige aanvallen op 

het karakter van onzen Heer JEZUS CHMSTUS werden gedaan '). 

p. 367—368), zouden beter gedaan hebben, indien zij iemand tot hun'voor­

ganger gekozen hadden, die op eene edele wijze gestorven was, een' HERCU­

LES, een' OKPHEUS, een' ANAXARCHUS, die tot zijne beulen, toen dezen hem 

in een' vijzel hadden geworpen en op eene gruwelijke wijze op hem stamp­

ten , spottend zeide: „stampt maar altijd door op de seheede van ANAXAR­

CHUS; want hem zei ven treft gij toeh niet;" of een' EPICÏETI'S, die toen zijn 

been op eene vreeselijke wijze door zijn' heer werd geperst, zeer kalm zeide: 

„gij zult liet breken." En CELSUS besluit dan deze schimprede met de vraag: 

„Wat nu heeft uw God in zijn lijden gezegd, dat hiermede zou kunnen ver­

geleken worden ?" 

Nog voert hij tegen de christenen aan, dat JEZUS met de doodstraf was 

gestraft geworden, omdat Hij niemand, zelfs niet zijne eigene jongeren, die 

dagelijks met hem omgingen , door zijne leer had kunnen overtuigen; en dat 

toen geen van zijne jongeren met hem of voor hem had willen sterven, maar 

dat zij hem zelfs verloochend hadden (1. e. L. II p. 86). 

Tegen de opstanding vau onzen Heer brengt CELSUS (1. c. L. IT p. 93—94) 

in, dat ook vele anderen, evenzeer als JEZUS , dergelijke listen hadden te baat 

genomen, om hunne eenvoudige toehoorders in verrnkking te brengen en zich 

door de ligtgeloovigheid van andere menschen te verrijken; dat ZAMOLXIS, een 

slaaf van PVTHAGORAS, bij de Scijthen, en dat PYTHAGORAS zeifin Italië 

evenzoo had gehandeld ; dat de verrezene slechts door eene waanzinnige vrouw 

en door nog een' andereu persoon gezien was, die óf datgene, wat hij had 

gewenscht, gedroomd had; óf uit zwakheid van verbeelding zich een ver­

haal had verdicht, dat met zijne wenschen overeenstemde; óf door zijne leu­

gens de menschen had willen in verrnkking brengen en bedriegen en daar­

door weer aan andere dergelijke bedriegers de gelegenheid geven, om de 

wereld eveneens te misleiden, (TZSCHIRNEE a. a O. S. 226lB—2268 4u. S. 

225"»—226^. 

1). TZSCHIHNER a. a. O. S 225 1—225«*. 



MINUCIUS ALS APOLOGEET. 187 

Eindelijk moet liier nog ter sprake komen de door MEIER !) 

geopperde vraag: of MIKÜOIUS zijne leerstellingen aan de 

Gnostieken heeft ontleend? Hoewel nu MEIEK deze vraag 

ontkennend heeft beantwoord, op grond dat MINUCIUS aan 

de opstanding des vleesehes heeft geloofd, die door de 

Gnostieken ten sterkste werd ontkend; zoo beweert hij toch, 

dat men, indien men dit laatste voorbijziet, aangaande de 

beantwoording der gestelde vraag in onzekerheid zal ver-

keeren, daar twee plaatsen uit den Ootavius 2) met de be­

ginselen der Gnostieken overeenkomen. 

Wij zijn het met JIEIEU geheel en al eens, wat de ont­

kenning van de bewuste vraag betreft, en voeren, tot 

staving van dit gevoelen, nog de drie volgende pun­

ten aan: 
1°. dat door MIKUCIUS het monotheïsme wordt verde­

digd 3), waardoor de emanatie-theorie der Gnostieken •*) 

stilzwijgend veroordeeld wordt als strijdig met het mono­

theïsme, gelijk dit door MINUCIUS wordt voorgesteld. 

2°. dat door JIINDOIÜS God, de almagtige Vader, als 

Schepper van hemel en aarde wordt erkend 3), terwijl daaren­

1) 1. c. p. 40. 

2) Oct. c. XXIX. 2—3. „Nam qnotl rcligioni nostrae hominem noxium et 

cruccm ejus adseribitis, louge de vicinia veritatis erratis, qui putatis, Deum 

credi aut meruisse noxium aut potuisse terrenum. Nae ille miserabilis, cujus 

in homine mortali spes omnis innititur; totum cniin ejus auxilium eum 

exstincto homine flnitnr." 

Oct. c. XIX. 5'>. „Sit THALES MiLKSirs omnium primus, qui primus om­

nium de eoelestibns disputavit. Is MILESIUS THALES rerum initium aquaui 

dixit; Deum autem cam mentem , quae ex aqua cuncta formaverit. Et altior 

et sublimior aquae et spiritus ratio , quam ut ab homine potuerit inveniri, 

a Deo tradita./ 

3) Oct. c. XVIII. 5 — XIX. 

4) HAGENBACH. „De ontwikkelingsgeseh. der chr. leerst." bl. 32 en bl. 
83 Aant. I. 

5) Oct. c . XVII 4—9. 



188 MINUCIÜS ALB APOLOQJSKI. 

tegen de Gnostieken den DEJIIÜIIO of WerelJscliepper en den 

hoogsten God van elkander onderscheidden 1). 

3°. dat door MINDCIUS de leer van het noodlot wordt ver-

worpen 3), die daarentegen door de Gnostieken werd aan­

genomen 3). 

Verder meenen wij, dat ook uit de plaats, waar MINU-

CIÜS ter loops over onzen Heiland spreekt, niet nood­

wendig moet volgen, dat deze de waarachtige menschheid 

van onzen Heer heeft geloochend, zooals MEIER heeft be­

weerd *). 

Op deze plaats (Oct. c. XXIX. 3—3) toch zegt MINU-

CIUS alleen, dat CHRISTUS meer geweest is dan een gewoon 

menseh. Duidt hij hier nu wel de Godheid van CHRISTUS 

oven aan, daarmede ontkent hij de waarachtige menschheid 

van onzen Heer nog geenszins. Hij wijst hier even op de 

goddelijke natuur van onzen Heer, omdat hij als apologeet 

optreedt tegen menschen, die in JEZUS niets anders zagen 

dan een gewoon mensch. Had hij daarentegen tegen Do-

ceten te strijden gehad, dan zou hij tegenover dezen al lig-

telijk de menschheid van den Heer verdedigd hebben. Maar 

wij moeten bekennen, dat hetgeen hij hier aangaande onzen 

Heer mededeelt, zeer onbestemd is, zoodat wij uit deze plaats 

geene christologie van MINUCIUS kunnen putten 5). En wij 

blijven dit gemis als een wezenlijk gebrek betreuren; en wij 

achten het raoeijelijk, om uit den Octorós tot volkomene hel­

1) KURTZ t. a. p. LI. 28—29 en IIAGENBACH t. a. p. bl. 113. 
2) Oct. c. XXXVI. I— 

3) HAGENBACH t. a. p. bl. 13G Aant. 10. 
4) 1. c. p. 34—36. 

5) Ook IIAGENBACH (t. a. p. bl. 149 Aant. 2) schrijft, wanneer hij de be­

wuste plaats uit den Odavius aanhaalt: „MINUCIUS FELIX vergenoegt zich niet 

de ontkennende bepaling, dat Jezus meer geweest is dan een gewoon mensch; 

in het algemeen heeft hij weinig of in het geheel gccnc christologie." 



M1NUCIU8 ALS Al'OLOOEET. 189 

derheid te brengen, welke begrippen onze apologeet op dit 

hoogst aangelegen punt gekoesterd hebbe l). 

Is dit onze critisohe beschouwing van den Octaoius, iu 

zijn geheel genomen, thans zullen wij ons meer met de 

apologie in hare bijzonderheden gaan bezig houden en de 

verschillende deelen hiervan in oogensohouw nemen. Wij 

volgen hierbij de door ons gegevene verdeeling '-) zoo getrouw 

mogelijk. 

1) Ook uit de tweede plaats {Oei. c. XIX. 5b), waarop door MKIEK wordt 

gewezen, is ons geenszins duidelijk gebleken, dat MINUCIUS het docetisme lieeft 

gehuldigd. Volgens MEIER echter hevat deze plaats eene aanwijzing, hoe de 

woorden van JEZUS reeds ten tijde van onzen apologeet voor mysteriën werden 

gehouden; want de leer over water en geest schijnt hem toe eenigzins over-

eentestemmen met de woorden van JEZUS bij JOHANNES (III. 5). 

"Wij kunnen ons hiermede niet vcrcenigcn, omdat het onbewezen is, dat iii-

NUCIUS bij deze plaats het oog zou gehad hebben op die woorden van onzen Heer. 

Dit toch is niets meer dan een bloot vermoeden van MEIER, waarvoor hij geen 

enkelen grond opgeeft. Maar gesteld zelfs, dat dit al eens kon bewezen worden , 

dan zou nit die plaats van den Octavius nog niet noodwendig moeten volgen, dat 

MINUCIUS met de woorden „a Deo" op onzen Heer JEZUS CHRISTUS heeft ge­

wezen , hetgeen MEIER toch eigenlijk wil. Wij zouden alsdan geen enkel be­

zwaar tegen de mcening hebben, dat MINUCIUS met de woorden „a Deo" God, 

onzen hemclschen Vader, heeft bedoeld, daar immers alles, wat. de Zoon van 

God, aan het mcnschdoni heeft geleerd, eene openbaring van God zeiven 

was, zooals de Heer zelf betuigd heeft, zeggende: „Mijne leer is de mijne 

niet, maar desgenen, die mij gezonden heeft" (Joh. VII. 16). Zóó kon dus ook 

MINUCIUS zeer goed zeggen, dat de leer over water en geest van God afkom­

stig of door God gegeven was. 

Wij nu meenen de woorden van MINUCIUS „et altior et sublimior aquae et 

spiritus ratio, quam ut ab homine potuerit inveniri, a Deo tradila" als eene 

rhetorische uitdrukking te moeten opvatten, waarmede onze apologeet een­

voudig de hooge voortreffelijkheid van de leer van TIIALES heeft willen aan­

duiden , zonder dat hij daarbij aan de bewuste woorden van onzen Heer heeft 

gedacht. 

2) Zie boven bl. 87—158. 



190 MINÜOms ALS APOLOGEET. 

MINDCIUS verdient bepaaldelijk lof hiervoor, dat hij „krachtig 

gestreden heeft tegen de noodlottige rigtingen van zijne eeuw, 

tegen dat ijdele scepticisme, hetwelk in de gemoederen niet 

alleen de hoogere geloofsovertuigingen, maar de vatbaarheid 

tot gelooven zelve doodde, hun zoowel tot ontkennen als tot 

bevestigen de kracht roofde en ze alzoo ten prooi liet aan 

alle verkeerde neigingen van hart en verstand Voor­

treffelijk heeft hij het scepticisme van zijn' tijd in den per­

soon van CAKCiLlus gekarakteriseerd en het dwalende en 

inconsequente daarvan helder in het licht gesteld 2). 

Hij laat ten volle regt wedervaren aan de menschelijke 

natuur tegenover sommige wijsgeeren uit zijn' tijd. Bij monde 

toch van CAECILIUS maakten zij er den christenen een ver­

wijt van, dat dezen iets durfden vaststellen aangaande God 

en goddelijke zaken; en dit wel, omdat de christenen niet 

behoorden tot den geletterden of aanzienlijken stand. Tot 

weerlegging daarvan, doet MINUCIUS een beroep op de 

menschelijke natuur als zoodanig. Hij herinnert den trot-

schen heidenen, dat de mensch met de rede wordt geschapen 

en dat daarom ieder mensch, wie hij ook zij, een onderzoek 

mag instellen naar de goddelijke zaken, „daar men niet 

moet vragen naar het gezag van den onderzoeker, maar wel 

naar de geldigheid van het onderzoek ;i)." Voorwaar! eene 

schoone uitspraak van JIINTJCIUS , een voortreffelijk beginsel, 

dat hier door hem wordt verkondigd! Want, „zulk een 

beginsel bragt aan alle valsch gezag een' doodelijken slag 

toe 4)." Verder wijst hij aan, hoe de mensch juist door 

zijne redelijke natuur van de dieren verschilt, die, voor­

over gebogen en naar de aarde geneigd, er toe geboren zijn, 

1) DB PRKSSENSÉ t. a. p. Dl, II St. II bl. 309. 
2) Zie boven bl. 87—88. 

3) Zie boveu bl. 88—89. 

4) DE FRESSEKSE t. a. p. Dl. II St. II bl. 298. 



MINUCrUS AI.S APOLOGEET. 191 

om naar niets anders om te zien, dan naar hun voedsel; 

maar dat daarentegen de inenseh als redelijk wezen zich bij 

de aardsehe zaken niet mag bepalen, maar verpligt is, om 

zich vooral ook met God en goddelijke zaken bezig te hou­

den. Daardoor zal de mensch tot zelfkennis komen 1). 

Verre staat MINUCIXIS hier als apologeet boven AUNOBIUS , 

wiens streven is de menschelijke natuur zooveel mogelijk te 

verlagen. Het denkbeeld van eene oorspronkelijke verwant­

schap tusschen den mensch en zijn' God zoekt de laatste geheel en 

al omver te werpen. Volgens hem is het Godsbewustzijn geens­

zins het bijzonder en uitsluitend voorregt van den mensch. 

Ook aan de redelooze dierenwereld en aan de onbewuste 

natuur, kent hij dat heerlijke geschenk toe, waarmede de 

liefdevolle Schepper alleen den mensch, als heer der schep­

ping, heeft begiftigd. Het Godsbewustzijn behoort volgens 

hem niet tot het eigenlijke wezen van den mensch, maar is 

iets, dat langs bloot uitwendigen weg aan den mensch, 

evenzeer als aan alle andere schepselen, geschonken wordt. 

De mensch heeft niets, dat hein verheft boven het dier. 

Mensch en dier zijn beiden uit dezelfde stof zamengesteld, 

bekommeren zich het meest over het stillen van hun' honger 

en hun' dorst, zijn aan allerlei ongemakken en kwalen on­

derhevig, en vergaan eindelijk wederom tot hetzelfde stof. 

Maar hiermede is AENOBIÜS nog niet tevreden. Hij heeft 

den mensch nog niet genoeg verlaagd; hij zal hem nog meer 

door het slijk sleuren; hij zal aantoonen, dat de mensch 

nog verre beneden het dier staat. Daartoe beweert hij, dat 

de mensch door het bezit zijner rede het dier geenszins 

overtreft. Het dier is zelfs beter in staat om zich voedsel 

te verschaffen dan de mensch. De kunsten en uitvindingen, 

waarop de mensch roemt, moeten juist beschouwd worden 

1) Zie boven bl. 89—90. 



192 MINUCIUS ALS APOLOGEET. 

als uitvloeisels zijner hulpbehoevendheid. Sloot men iemand 

van zijne kindsheid af in eene spelonk op, en liet men 

hem daar voeden door e^ne stomme voedster, zóó zou hij 

niet de minste kennis hebben; „zóó zou hij dommer en 

stomper zijn dan het vee, dau een stuk hout of steen i)." 

Elk dier staat dus hooger dan de mensch; want het komt 

ter wereld met een instinkt, waardoor het zeker wordt ge­

leid. ARNOBIUS gaat in zijne verlaging van den mensch 

zelfs zóó ver, dat hij spottend vraagt, wat de aarde er bij 

verliezen zou, indien er in het geheel geen meusohen waren ? 

terwijl hij dan daarop verklaart, dat zij bepaald onteerd wordt 

door al de misdaden der mensehen, die hij, met kennelijk 

welgevallen, met de donkerste kleuren schildert a). 

Uit het hierboven medegedeelde blijkt, wat er bij ARNO­

BIUS van de menschelijke natuur wordt. Spant deze apolo-

logeet al zijne krachten in, om de menschelijke natuur 

zooveel mogelijk te verlagen, toch zieu wij niet voorbij, dat 

hij daarmede een goed doel heeft beoogd. Hij doet dit ora 

de geuadegift van God, in Zijn' Zoon JKZUS CHRISTUS aan 

het menschdom geschonken, des te grooter te maken en 

des te heerlijker te doen uitkomen. Immers, heeft AKNOBIUS 

b. v. eerst verklaard, dat de menschelijke ziel van nature 

niet onsterfelijk is, later betuigt hij, dat zij het worden 

kan; want, dat God zijn' Zoon JEZUS CHRISTUS op aarde 

heeft gezonden, om haar de onsterfelijkheid mede te deelen 3). 

Maar hoewel wij elke poging, om de genade Gods, in 

JEZUS CHRISTUS ons geopenbaard, zooveel mogelijk te ver­

heffen en te verheerlijken, van ganscher harte toej uichen ; 

toch heeft ARNOBIUS daarbij een' geheel verkeerden weg 

1) „Adversus gentes" L. II c. 22. „Ita ille non omni pecore, ligno , saxo 

obtusior atque hebetior stabit ?" 

2) DE PRESSENSÉ. t. a. p. Dl. 11 St. II bl. 391—400. 

3) DE PRESSENSÉ t. a. p. Dl. II St. II bl. 401. 



Mmucics ALB APOLOGEEt. 

betreden, door de menschelijke natuur zóó deerlijk te mis­

handelen en haren goddelijken adeldom te loochenen. Hier­

door heeft hij als apologeet eene zeer groote fout begaun; 

want daardoor verliest zijne apologie van het christendom 

voor een goed deel hare waarde. Immers, te regt zegt 

DE PRESSENSÉ '), ,/Niets is zoozeer met het doel eener rede­

lijke apologie in strijd, als dat men de menschelijke natuur 

op zich zelve verlaagt en haar alle oorspronkelijke groothuid 

betwist. Dan dooft men in haar het gevoel vau leedwezen 

en het verhingen naar herstelling uit; men laat haar ver­

zinken in den poel, waarin zij neêrgevallen is, en doet haar 

de onzuivere dampkringslucht, die haar verstikt, houden 

voor de lucht van haren eigenlijken geboortegrond. Wie de 

schande van den gevallen mensch op den oorspronkelijken 

mensch overdraagt, werpt de gansche bedeeling der christelijke 

godsdienst in duigen en maakt hare verdediging onmogelijk." 

Niet zonder reden beweren wij daarom, dat JIINÜCIUS 

hierbij glansrijk boven ARNOBIUS uitblinkt, al bejammeren 

wij het ook, dat onze apologeet te spoedig blijft stilstaan 

in zijne ontleding van de menschelijke natuur, en dat hij 

zich slechts bepaalt tot eene aanwijzing van den zin voor 

het goddelijke in den mensch, terwijl hij niet dieper afdaalt 

tot het geweten, waarin Gods wet met onnitwischbare let­
ters is gegrift 2). 

De theologie van MINUCIUS heeft zeker punt van overeen­
komst met de latere theologia naturalis 3). Belangrijk en goed 

zijn zijne pogingen om het bestaan, de éénheid en het gees­

1) t. a. p. Dl. II St. 11 bl. 3S4. 

2) Db PRESSENSÉ t. a. p. Dl. II St. II bl. 300—301. 

3) HAOENBACH. „De ontwikkelingsgesch. der chr. leerstukken," bl. 80 , 

Aaut. I. „Toeh vinden wij bij soinmigeu der eerste P.P. (als vooral bij MI-

NUCIUS FKLIX) eeue theologie, die door haar meer reflecteereud dau intuïtief 

karakter veel overeenkomst heeft met wat in latere t\jdcn genoemd is theo-

I-i 



194 MINDCIUS AL3 APOLOGEET. 

telijk wezen vau God langs wijsgeerigeu weg voor het geloof te 

regtvaardigen. Vindt men nu wel is waar geen afgerond 

zoogenaamd bewijs voor het bestaan van God bij MINÜCIÜS , 

men heeft daarom geen reden onzen schrijver deswege te be­

rispen. daar men dit bij niemand van de kerkleeraars aan­

treft, die tot de eerste periode der dogmengescluedems 

(70—S55i) behooren. Hun aller streven is de beschuldiging 

van atheïsme zoo goed mogelijk af te weren en tevens om 

deze beschuldiging op het heidendom zelve over te brengen. 

Daartoe trachtten zij aan te wijzen, dat de godsdienst der 

heidenen in den grond der zaak niets anders was dan ver­

loochening van den éénen waren God en dus in zooverre 

atheïsme. Waar de kerkleeraars uit genoemde periode, een 

zoogenaamd bewijs voor het bestaan van God geven, daar 

hangt dit altijd min of meer zamen met de overige leerbe-

palingen aangaande de schepping, de voorzienigheid en de 

wereldregering of met de leer aangaande dc éénheid en het 

wezen van God. Zij beroepen zich als bewijs voor het be­

staan van God alleen op het Godsbewustzijn, dat den mensch 

is ingeschapen, terwijl zij hier nog bijvoegen het physico-

theologische bewijs en dit altijd nog meet in popnlairen dan 

in wetenschappelijke.! vorm •). Van meer ingewikkelde be­

wijzen, als het cosmologische en ontologische, is bij hen 

nog in het geheel geen sprake 2). 
Treffend is het betoog van OCTAVIÜS over de schoonheid 

de orde en de harmonie, welke hij in het heelal aanwijst, 

logia naUraK*. terwijl bij anderen (bijv. bij CLEMF.NS) alles (het tegenover­

gestelde van natuurlijk) door het medinm van den logos moet heengaan, yv. 

Strom. V. 12. p. 696." j v .V 
1) Het is door dergelijke beschouwingen , als MIBUClus en vele andere kerk­

leeraars over de natunr geven, dat. zooals de Hoogleeraar DOEUES („Inleiding 

tot de leer van God" hl. 124) te regt .egt. „het later gebruikelijke phys.eo-

theologiscbe argument voor het bestaan van God is voorbereid." 

2) HAGENBACH, t. a. p. bl. 79—80. 



lUINUCltS AtS AÏOLOGEEt. 

en die van eene intelligente oorzaak van al het bestaande 

en van eene goddelijke Voorzienigheid ontegenzeggelijk ge­

tuigenis afleggen. Hetgeen hier door hem wordt aangevoerd, 

het is nog van kracht tegen het hedendaagsehe materialisme. 

Immers, de epiouristische bedenking van CAECILIUS is in 

onze dagen, schoon in gewijzigden vorm, weder te voor­

schijn getreden bij de materialisten, als PEUEIIBACII, CZÜLBE, 

VOLGER, VOGT, MOLESCHOTT, BÜCHNER C. a Ook Volgens 

hen kan van eene eigenlijke schepping geene sprake zijn , 

daar zij niet alleen het bestaan van een' persoonlijken , gees­

telijken Schepper bestrijden, manr ook alle geest, vrijheid 

en onsterfelijkheid loochenen. De stof, die eeuwig is, in 

eene oneindige veelheid van hypothetische stofdeeltjes van 

oneindige kleinheid verbrokkeld , wordt als de eerste oor­

zaak van al het bestaande beschouwd. Het heelal wordt dan 

verklaard uit de vereeniging en zamenwerking van de eeu­

wige atomen. Deze atomen zijn op zich zelve onverander­

lijk en onvernietigbaar. Heden verkeeren zij in deze, mor­

gen weer in eene andere verbinding; en zoo worden al de 

verschillende gedaanten gevormd, waarin de stof zich aan ons 

voordoet; zóó worden alle wereldverschijnselen slechts uit 

de stofwisseling verklaard. Alles wat bestaat, heeft zijn ont­

staan en bestaan aan de stofwisseling te danken, waaraan 

ook het verdwijnen der verschillende vormen moet worden 

toegeschreven. Ook de organische wezens, planten, dieren en 

menschen, zijn een zuiver chemisch en physisch product van 

de oneindig verscheidene verbinding en wisseling der stof 1). 

1) HERZOG , a. a, O. Bd. XX. S. 728; SCHOLTEN , „Gcschicdenis der 

godsdienst en wijsbegeerte," 3® druk bl. 360 en verv.; DOEDES, „Inleiding 

tot de leer van God, bl. 59—G2 ; IUTHARDT, „De Openbaring van God in 

CHRISTUS , door de hedendaagsehe wetenschap bevestigd." Naar den tweeden 

druk vertaald door J. BUSCH KEISER, bl. 80 en 81. De Hoogduitsehe titel is : 

„Apologetische Vortriige über die Grundwahrheiten des Christenthums." Leip­

zig 186*. 

13^ 



^00 MINUCIUS ALS APOLOGEET. 

Tegenover deze stellingen van genoemde materialisten kun­

nen wij thans nog, tot handhaving van ons geloof aan God 

en aan eene goddelijke Voorzienigheid, met volle gerustheid 

al datgene plaatsen, wat door MINUCIUS gebezigd wordt 1), 

tot weerlegging van de Epicuristische bedenking der toen­

malige heidenen, in den mond van CAECII.IUS gelegd. Want, 

zooals de Hoogleeraar DOEDES 2) zoo te regt zegt, „hoe meer 

wij de natuur leeren kennen, des te meer vertoont zij zich 

als een georganiseerd en bij voortduring georganiseerd wor­

dend geheel. Orde en harmonie geeft zij te aanschouwen 

en daardoor geeft zij den indruk van rationeel, van gedach-

temverk te zijn." De wijsheid, de orde en de harmonie, 

die ons op zoo aangrijpende wijze uit de natuur tegenstra-

len, dat georganiseerd en bij voortduring georganiseerd wor­

dend geheel, is tot heden nog nimmer op bevredigende wijze 

uit de stof en de stofwisseling verklaard 3). Het feit van 

het organisme moet, bij het ontkennen van eene denkende 

oorzaak, geheel en al onverklaard blijven. Immers, „bij 

ieder organisme ligt eene gedachte ten grondslag. Deze 

gedachte gaat de verwezenlijking vooraf, en haar ide be-

heerscht het geheel *)." En al wordt hierdoor nog met be-

1) Zie boven bl. 90—94. 

2) „Inleiding tot de leer van God" bl. 66. 
3) DOEDKS , t. a. p. bl. 62. „Het onderscheid tusschen hetgeen wij ge­

woonlijk de anorganische en de organisehe ligehameu noemen, het onder-

scheid , dat op het gehied van het organische tusschen het plantennjk, het 

dierenrijk, en het mensehenrijk hestaat. het organische leven, dat zoo ge­

heel raadselachtig i, in zijn laatsten grond, het is tot heden niet op bevre­

digende wijze nit de stof en de stofwisseling verklaard." t. a. p. bl »<!. 

„De harmonie, die in de natnnr heerscht, de zamenwerking van de meest 

verschillende stoffen en krachten tot e'én groot resnltaat, waardoor wij orde 

zien in plaats van een chaotisch allerlei, het laat zich niet mt de stof en de 

stofwisseling verklaren, is er althans tot heden niet uit verklaard," 

4) LUTHARDT. 



MIMDCIUS ALS APOLOGEET. 197 

wezen het bestaan van een' persoonlijken God, die boven het 

heelal verheven is en tot het heelal in voortdurende betrekking 

staat; toch blijven de hier door MINUCIDS aangevoerde argu­

menten allezins redelijke gronden ter rechtvaardiging van het 

geloof aan God en aan de goddelijke Voorzienigheid. En dit 

is voldoende; immers, indien het bestaan van God bewezen 

was, dan zou geen geloof aan God meer te pas komen 1). 

Ook als verdediger van de éénheid Gods moeten wij m-

KDCIÜS roemen. Want, wij achten niet alleen zijne poging, 

om Gods éénheid met analogiën uit de menschen- en dieren­

wereld tegenover het polytheïsme der heidenen te handhaven, 

goed geslaagd; maar wij vinden ook zijn betoog, dat Gods 

éénheid uit de eigenschappen Gods en uit het gemis van eiken 

naam voor God volgen moet, in meer dan één opzigt voor­

treffelijk 2). Voor de beschrijving, die MINUCIÜS hierbij van 

het geestelijke wezen van God geeft, moeten wij hem groo-

telijks prijzen. Zij is boeijend door hare welsprekendheid. 

Verhevenheid van gedachte en diep godsdienstig gevoel straalt 

ons hier heerlijk tegen. Geenszins kunnen wij deelen in het 

gevoelen van RÖSSLEU 3), dat onder de uitdrukkingen hier 

door GOTAVius gebezigd, en in de beschrijving van het gees­

telijke wezen van God nog altijd zinnelijke voorstellingen ten 

grondslag liggen. Zoo weinig hebben wij daarvan sporen 

ontmoet, dat wij naauwelijks begrijpen, waarop HOSSLEB zijn 

gevoelen grondt. OCTAVIUS toch doet het ontoereikende van 

onze meuschelijke begrippen in de beschrijving van God en 

het ondoorgrondelijke van Gods wezen zóó sterk mogelijk 

uitkomen. Dit wordt zelfs zóó ver door hem doorgedreven, 

dat hij geen andereu naam aan God wil gegeven hebben 

1) DOEDES, „DO leer van God." bl. 09. 
2) Zie boven bl. 95—96. 

3) „Bibliothek der Kirchcnvater." Th. III. S. 16. Anra. 23. 



103 MINUCiOS ALS APOLOGEET. 

tlau alleen dien van God, orndat juist het noemen van God 

met andere namen, als vader, honing, heer, volgens OCTA-

VIUS tot zinnelijke voorstellingen ligtelijk aanleiding geeft 1). 

Maar MINUCIÜS vertoont zich bij zijne verdediging van 

Gods éénheid ook als een mild en regtvaardig apologeet, 

die maar niet alles van zijne tegenpartij veroordeelt, maar 

haar regt laat wedervaren, daar hij ook op het goede, dat 

zij bezit, wijst, en dit weêr gebruikt tot het hooge doel, 

dat hij beoogt. Een schoon voorbeeld hiervan vinden wij 

ddar, waar onze schrijver het goede in de godsdienst van 

het heidensche vulgus opmerkt, om aan te toonen, dat de 

gansche menschheid in hare diepste bewustheid onwillekeurig 

erkent, dat er maar één God is ?). Want uit hetgeen MI-

KÜCIUS dddr zegt, blijkt, dat hij „zelfs in de grove heiden­

sche volksgodsdienst eenen straal der godsdienstige waarheid 

zag, overeenkomende met de rookende vlaswiek, waarvan de 

propheet spreekt3)." Die mildheid en regtvaardigheid van 

MINUCIUS blijkt verder uit zijn beroep op de heidensche 

1) Om het door ons uitgesproken oordeel over MINUCIUS te regt vaardigen, 

laten wij hier de bedoelde plaats in haar geheel volgen: „quum palam sit, 

parentem omnium Deum nee principinm habere nee terminum, qui nativita-

tem omnibus praestet, sibi perpetuitatem , qui ante mundum fuerit, sibi ipse 

pro mundo, qui universa, quaecunque sunt, verbo jubet, ratione dispensat, 

virtute consummat. Hie nee videri potest, visu clarior est; nee compre-

hendi, tactu purior est; nee aestimari, sensibus major est, infinitus, im-

mensus, et soli sibi tantus , quantus est, notus ; nobis vero ad intellectum pectus 

angustum est; et ideo sic eum digne aestimamus, dum inaestimabilem dicimus. 

Eloqnar , quemadmodum sentio: magnitudinem Dei , qui se putat nossc, mi-

nuit, qui non vult minuerc, non novit. Nee nomen Deo quaeras : Deus no­

men est! lllic vocabulis opus est, quum per singulos propriis appellationum 

insignibus multitudo dirimenda est. Deo, qui solus est, Dei vocabulum to-

tum est. Quem si patrem dixero, terrenum opineris, si regem , carnalem 

suspiceris; si dominum, intelliges utique mortalem. Aufer additamenta no-

minum et perspicics ejus claritatem." (Oct. c. XVIII. 7—10). 

2) Zie boven bl. 96—97. 

3) DE PRESSENSÉ , t. a. p. Dl. II. St. II. bl. 301. 



MINTJCIUS ALS APOLOGEET. 199 

dichters en wijsgeeran als getuigen voor de éénheid Gods 1). 

Opmerkelijk is het echter, dat onze apologeet zich alleen 

bij den latijnschen dichter VIRGILIÜS bepaalt, daar de sporen 

vau het mouotheïsme bij de Grieken in grooter aantal voor­

komen, zooals LÜBKEET 2) verklaart en door eenige aanha­

lingen uit de dichters ORPHEOS, PHOCYLIDES, XENOPHANES 

COLOPHONIUS en SOPHOCLES in het licht stelt. Zóó hebben 

ook de grieksche apologeten JUSTINUS MARTYR en ATHENA-

GORAS met plaatsen uit de grieksche dichters OKPHEUS, HO-

JIERÜS, AESCHYLUS, SOPHOCLES en EURIPIDES trachten te be-

toogen, dat al deze mannen bij minder of helderder bewust­

heid, Gods éénheid hebben erkend en geleerd 3). 

Dat MiNucxus bij zijne verdediging van Gods éénheid de 

grieksche dichters overslaat, achten wij hieruit te verkla­

ren, dat onze schrijver hen niet heeft gekend, want, het 

is niet waarschijnlijk, dat hij het onnoodig of overbodig 

geacht zou hebben ook grieksche dichters als getuigen voor 

Gods éénheid aan te halen, omdat hij als latijnsch apolo­

geet meer bepaaldelijk voor Komeinen schreef. LAOTANTIUS 

handelt in dit opzigt geheel anders en laat ook de grieksche 

dichters als woordvoerders voor Gods éénheid optreden 4). 

Wanneer MINUCIÜS verder door een beroep op de heiden-

sche wijsgeeren, van THALES af tot en met PLATO toe, in 

het licht tracht te stellen, dat ook al deze wijsgeeren Gods 

éénheid hebben verkondigd, dan verklaren wij met DE PRES-

SBNSÉ5), dat onze apologeet daarbij ,/oeno al te gunstige 

1) Zie boven bl. 97—100. 

2) a. a. O. S. 104. Anm. I. 

3) JUSTINUS MARTYK in zijne geschriften „Cohortatio ad Graecos" c. 19—25 
29. 80 en ittQt ^ova^tac; en ATHENAGORAS in zijn geschrift, „Flftio(ilua. 

•JtlQÏ TUV XQbOCKXVW" C. O (zie FERDINAND CURISTIAN BAUR ^Vorlcsungcn 

über die christliche Dogmengeschichte." Bd. I. Abth. I. S. 343). 

4) „Inst. Div." L. 1. c. 6— 8. 

5) t. a. p. Dl. II. St. II. bl. 301, 



200 MINÜCHIS ALS APOLOGEET. 

uitlegging geeft aan sommige onbepaalde uitdrukkingen, 

die veeleer tot een onbestemd pantheïsme, dan tot een zui­

ver monotheïsme behoorden." Zóó moet het wel de groot­

ste bevreemding opwekken, dat hij een' DEMDCRITUS, HEHA-

CLITUS en zelfs EPICURUS in de rij der verdedigers van Gods 

éénheid plaatst. 

De vraag ,/of MINÜCIÜS zijne heilige overtuiging uitspreekt, 

als hij de drie genoemde uijsgeeren onder de verdedigers 

van Gods éénheid rangschikt?" meenen wij naauwelijks be­

vestigend te kunnen beantwoorden. Veeleer houden wij het 

er voor, dat hij voor zich zeiven eene andere meening was 

toegedaan. Immers, zijne bekendheid met de stelsels der 

wijsgeeren geeft ons regt tot dit gevoelen, MINUCIUS gaat 

hier niet geheel eerlijk te werk. De stelregel ,/het doel heiligt 

de middelen" is hier min of meer door hem te baat genomen. 

Was het zijn doel om de heidenen voor het christendom te 

winnen, zeer te regt begreep hij, dat hij te meerdere over­

redingskracht op het heidendom zou uitoefenen, door aan 

te toonen, dat het christendom niet eene geheel en al 

nieuwe instelling was. MINUCIUS schijnt zeer goed geweten 

te hebben, dat het nieuwe dikwijls door velen veroordeeld 

wordt, omdat het nieuw is. Daarom tracht hij zeer mensch-

kundig aan te wijzen, dat het monotheïsme van liet chris­

tendom reeds door de heidcnsche wijsgeeren was beleden, 

ja aarzelt hij niet aan vele wijsgeeren stellingen toe te ken­

nen , die deze nimmer hadden gehuldigd. Al keuren wij 

deze handelwijze ten sterkste af, omdat zij niet eerlijk is, 

toch zal zijne liefde tot het christendom en zijne zucht, om 

het bij de heidenen te verbreiden, wel eenigermate tot zijne 

verontschuldiging strekken. 

Dat door OCTAVIUS , in zijn betoog over Gods éénheid , 

DEMOCRITUS genoemd wordt alomoruni primus inventor, ia 

een misslag van MINUCIUS ; want deze titel komt niet aan 



MIKTJC1U8 ALS APOLOGEET. 201 

DEHOCRITUS, maar wel aan LKTJCIPPUS wettig toe, terwijl de 

verdienste van DEMOCKITUS hierin bestaat, dat hij het stel­

sel van LEUCiPPUs wat meer heeft ontwikkeld !). Het is 

vreemd, dat MINUCIUS deze fout heeft begaan, daar LEI:-

CIPPUS en DEMOCRITUS met name genoemd worden in een 

werk van CICERO 2), dat door onzen schrijver bij het op­

stellen van zijn' dialoog is geraadpleegd 3). Met het hoog­

ste regt daarentegen heeft hij hetgeen bij PLATO aangaande 

God voorkomt bijna goddelijk genoemd 4). 

Nadat hij nu betoogd heeft, dat al de wijsgeeren onder 

verschillende namen slechts één' God hebben beleden, trekt 

hij daaruit het stoute besluit; dat ,/óf de christenen thans 

wijsgeeren zijn, bf dat de wijsgeeren reeds christenen wa­

ren 5);" een besluit, dat „nog eenigzins verder gaat dan 

JUSTIKUS' opvatting omtrent het aandeel der grieksche wijs­

begeerte aan den Logos en de overeenkomst tusschen de leer 

van PLATO en die van CHWSTUS ®)," ja dat, in zijne waar­

dering van de uitkomsten der oude wijsbegeerte, „de stout­

ste verklaringen van de catechetenschool te Alexandrië" 

1) „Bibliothcca Classica." p. 311 iu voc. LEUCIPPUS. „Atomos primus sta­

tuit omnium rcrum principia. Hanc doctriuam plcnius deinde explicucrunt 

DKMOCRITUS et EPICURUS." (DIOG. LAÖRT. in vita. Cic. „de nat. Dcor." I. 24. 

„Acad." IV. 37). Vergcl. ook j. n. SCHOLTEN, „Geschiedenis der godsdienst 

en wijsbegeerte." Derde druk, bl. 64—65. 

2) „De uatura Deorum," L. I. e. 24. „Haec ego nunc physicorum ora-

cula fundo: vera, an falsa nescio : sed veri tarnen similiora, quam vcstra. 

Ista enim flagitia DEMOCRITI sive ctiani ante LEUCIPPI , esse corpuscula quac-

dam lêvia, alia aspera, rotunda alia, partim autem angulata , curvata quae-

dam et quasi adunca; ex his efTectum esse caelum atque terram , nulla co-

gente natura, sed concursu quodam fortuito — etc. 

3) Zie boven bl. 164—168. 

4) t. a. p. Dl. II. St. II. bl. 301—302. 

5) Zie boven bl. 100. 

6) PIERSON , „Geschiedenis van het R. Catholicisme tot op het concilie van 

Trente", bl. 282. 



202 MINU0IÜ8 ALS Al'OLOQEET. 

overtreft 1). Waar alzoo MINUCIUS van de andere latijiische 

kerkvaders het meest hierin verschilt, dat hij in de beschaving 

der oudheid een aansluitingspunt voor het christendom wil ge­

zien hebben, daar komt hem naast een' JUSTIKUS MARTYR, 

een' ATHENAGOUAS , en vooral naast een' CLEMENS ALEXAN-

DEIIJUS en een' ORIGENES eene plaats der eere toe 2). 

Geheel anders luidt, het oordeel van TEIITDLLIAAN over 

de wijsgeeren. Bij dezen blijft er van de wijsgeeren niet veel 

goeds over; alles, wat hij van hen mededeelt, strekt slechts 

om hen in een hatelijk daglicht te stellen. Hij ontkent, 

dat de wijsgeeren, zooals men beweert, uitspraken aangaande 

onschuld, regtvaardigheid t geduld en matigheid geleverd 

hebben, die met die der christenen overeenkomen. Was 

dat waar, dan zou men, volgens TERTDLLIAAN, aan de 

christenen dezelfde vrijheid geven als aan hen, wier uitspra­

ken men aan die der christenen gelijk maakt. Hij verwijt 

aan SOCRATES, dat deze, niettegenstaande hij iets van de 

waarheid wist, omdat hij de goden van het heidendom loo­

chende, toch nog op het laatst van ziju leven een' haan aan 

AESCÜLAPIÜS ten offer bragt. Hij werpt den wijsgeeren te­

gen, dat zij valschelijk voorgeven de waarheid lief te heb­

ben, maar dat zij de waarheid bederven en vervalschen, als 

menschen, die slechts eer en roem bij de menschen zoeken 

te bejagen. Maar de christenen daarentegen, zegt hij, stre­

ven naar de waarheid uit innerlijken drang en leggen haar 

in alle opregtheid aan den dag, als menschen, die voor hunne 

zaligheid zorgen. Zóó gelijken dan de christenen in niets 

op de wijsgeeren, noch in zake van het geweten, noch in 

zake van de leer 3). 

1) DE PKESSENSE , t. a. p. Dl. II. St. II. U. 302. 

2) MEIER , 1. c. p. 32—33 en HE PKESSENSE , t. a. p. Dl. II. St. II. 
W. 295. 

3} „Apologeticus." c. XLVI. „Mimicc philosophi adfectant vcritatem, et 



MINUCITJS ALS APOLOGEET. 203 

Met de zwartste kleuren schildert verder TERÏULLIAAN 

het levensbestaan van eenige der voornaamste wijsgeeren, 

waarbij hij zeer dikwijls de billijkheid en regtvaardigheid ge­

heel en al uit het oog verliest. Zóó verklaart hij, dat so-

CRATES, te regt als verderver der jeugd, den giftbeker heeft 

moeten drinken; dat DIOGEKES verboden omgang met de 

liehtekooi PHIIYNE heeft gehad, dat SPEUSIPPÜS, de leerling 

van PLATO , als overspeler is omgekomen; dat DEMOOKITÜS zich 

zeiven heeft blind gemaakt, omdat hij niet zonder wellus­

tige begeerte de vrouwen kon aanschouwen; dat PYTHAGOEAS 

bij de ïhurifrs, en ZENO bij de Priëneusers slechts naar 

magt en heerschappij hebben gejaagd; dat ANAXAGORAS hem 

toevertrouwd goed heeft verduisterd; dat ARISTOTELES op 

schandelijke wijze ALEXANDER heeft gevleid; dat PLATO zich 

aan DIONYSIDS heeft verpand , om maar van diens gastma­

len te kunnen genieten; dat ARISTIPPÜS, ouder het masker 

van deftigheid, een groot wellusteling is geweest. Op deze 

wijze stelt TERTULLIAAN de wijsgeeren ten toon, om dan te 

eindigen met de vraag: ;/welke overeenkomst bestaat er dan 

toch tusschen den wijsgeer en den christen, tusschen den 

leerling van Griekenland en dien des Hemels, tusschen den 

man van woorden en den man van daden, tusschen den 

afbreker en den opbouwer, tusschen den vervalscher en den 

hersteller der waarheid, tusschen haren dief en haren be­

waker 1)." 

Vervolgens begeeft hij zich tot eene uitvoerige en heftige 

bestrijding van de verschillende stellingen der wijsgeeren 2). 

ndfectaudo corrumpunt, ut qui gloriam captant. Christiani et ncccssario ap-

pctunt, et integre praestant, ut qui saluti suae curant. Adeo neque de eou-

scieutia, neque de discipliua, ut putatis, acquamur." 

1) „Apologeticus" c. XLVI. „Quid adeo simile philosophus et christianus, 

Graeciae diseipulus et Coeli, verborum et factorum operator, rerurn aedifi-

cator et destructor, veritatis interpolator et integrator, furator ejus et custos 

2) „Apologeticus." c. XLVI—XLIX. 



204 MINUCIÜS ALS APOLOGEET. 

Hieruit blijkt genoegzaam, hoezeer het oordeel vau TEU-

ÏULLIAAN van dat van MINUCIUS verschilt. 

De meer positieve bestrijding van het heidendom is over 

hot geheel goed geslaagd. Het heidendom wordt door MINU­

CIUS aan eeue scherpe en bijtende critiek onderworpen. De 

argumenten, door de heidenen bij monde van UAECILIUS aan­

gevoerd, om de deugdelijkheid van het heidendom te be­

pleiten , worden doorgaans goed bestreden. 

Zeer uitvoerig l) wordt door MINUCIUS in het licht ge­

steld, dat de lieidensche godsdienst in geenen deele geloof 

verdient, zooals de heidenen bij hunne verdediging daarvan 

beweren. Duidelijk toont hij aan, ook met een beroep op 

de lieidensche wijsgeeren en geschiedschrijvers, dat de goden 

van het heidendom geene goden, maar slechts vergode men-

schen zijn; terwijl de dwaasheden en ongerijmdheden der 

lieidensche godsdienst en godsdienstige gebruiken met scherpe 

trekken geteekend, dikwijls zeer sarcastisch gehekeld , en 

meestal zeer krachtig bestreden worden. Onze apologie ver­

toont zich hier van eene zeer gunstige zijde; althans de wijze, 

waarop MINOOIUS hier als apologeet handelt, was wel geschikt, 

om indruk op de gemoederen der heidenen te maken en hen 

tot andere en betere gedachten aangaande hunne godsdienst 

te brengen. 

Toch vinden wij hier ook iets te misprijzen. Zonder iets 

af te dingen op de schets, door hem van het bijgeloof der 

heidenen gegeven, en op zijne beantwoording van de vra­

gen : hoe de menschen aan dat bijgeloof komen ? wat zij er 

mede bedoelen? en wat de gevolgen daarvan zijn? vinden 

wij toch minder juist en hoogst gewaagd zijne bestrijding 

van die „gedrogtelijke en ontzettende wonderen", die de 

1) Zie boven, bl. 100—113, 



MIBUOIUS ALS APOLOGEET. 203 

heidenen zonder grond geloofden, en waarin zich dus ook 

hun bijgeloof openbaarde. Hetgeen hij tot weerlegging daar­

van bezigt, bepaalt zich slechts tot deze woorden: //Ware dat 

geschied, dan zou het nog geschieden; omdat het niet kan 

geschieden, daaróm is het niet geschied 1)." 

MINUCIDS nu weerlegt hiermede niets van datgene, wat 

hij eigenlijk wil weerleggen. Want, omdat iets ten tijde 

van MINUC1US niet geschiedde, daaruit volgt geenszins, dat 

dit vroeger niet is geschied. Deze stelling, door hem bij 

het bestrijden van wonderen gebezigd , is even gewaagd en 

vermetel als die andere uitdrukking van hem: „het kan niet 

geschieden." Immers, gelijk door den Hoogleeraar HOFSTEDE 

DE Giiooï 2) zoo juist wordt gezegd en in het licht gesteld, 

,/de ervaring kan niet met regt achteruit bepalen, wat niet 

gebleken, niet geschied , niet geworden kan zijn. Want al 

wordt iets nu en hier niet waargenomen , dewijl het nu en 

hier niet geschiedt, daaruit volgt niet, dat het nooit of 

nenjens geschied is. Een paar bekende voorbeelden! In 

mijne kindsheid leerde men vrij algemeen, dat uit de lucht 

gevallen steeneu fabeltjes waren van de ligtgeloovige ouden; 

ze hadden nooit bestaan. Thans ziet men ze in de muséa. 

De Pheniciërs zeiden, dat zij, op hunne reize om Afrika, 

de Roode zee uit en de Middellandsche weder in, de zon 

in 't noorden hadden gezien. Dit was eeuwen lang voor de 

Pheniciërs en Grieken ééne enkele waarneming, welke men 

voor onwaar hield, dewijl zij alleen stond en er langen 

tijd niets was in de latere waarnemingen, 't welk haar be-

1) Oct. c. XX. 4. „quae si essent facta, fierent; quia fieri non possunt , 

ideo nee fata sunt." 

2) „Opmerkingen over ccuige hoofdzaken in de moderne theologie bl. 

318—319 (te vinden in: „Over moderne theologie. Mededeeliugen en be­

schouwingen omtrent eenige van hare belangrijkste voortbrengselen door P. 

HOFSTEDE DE GUOOT ell C. H. VAN HERWERDEN CHZ. 2e druk.). 



206 MINUCltrS AIS Ai'OLO GKET. 

vestigde. Een ander voorbeeld. Er worden thans op de 

ons bekende aarde, zoover onze waarnemingen reiken, geene 

nieuwe soorten van planten of dieren of mensehea gescha­

pen. Volgt daaruit, dat deze nooit zijn geschapen? En zoo 

ze zijn geschapen, was dit niet een ingrijpen van God in 

den natuurlijken loop der dingen, een wonder? Of, zoo de 

onderstelling van den schrijver der Sporen der Schepping 

doorging, en deze planten, dieren en menschen zich uit la­

gere vormen van zelve eens hadden ontwikkeld, was hunne 

wording dan nog niet evenzeer een wonder, daar zij nu niet 

meer zóó ontstaan, en derhalve die wording tegen alle thans 

werkende natuurwetten zou indruischen ? Immers dit is een 

dilemma: de tegenwoordige natuurrijken ontstonden bf door 

schepping óf door ontwikkeling, en geen van beide heeft 

thans meer plaats; er ontstaan nu geene nieuwe natuurrij-

rijken of in de oude rijken nieuwe soorten. Er zijn dus 

vroeger werkingen (scheppingen of ontwikkelingen) geweest, 

waarvan de nu voorkomende geheel verschillen. Wij zien 

nu het bestaan; eens was er een ontstaan; maar van dit 

ontstaan leert ons de ervaring niets." 

Ook de uitdrukking van MINUCIUS „het kan niet geschie­

den," cf met andere woorden „het is onmogelijk" moeten 

wij afkeuren. Wij hebben een' afkeer van die onmogelijk­

heidsverklaringen, die ook in onzen tijd nog zoo dikwijls 

worden gehoord, omdat reeds zoo menigmalen datgene, wat 

men voor eene onwaarheid verklaarde, op grond dat het on­

mogelijk was, later toch gebleken is eene waarheid en dus 

wel mogelijk te zijn. Want, „reeds zoo dikwijls heeft," 

gelijk de Hoogleeraar OPZOOMER 1) schrijft, ofschoon hij ten 

aanzien van de wonderen geheel en al van ons verschilt, 

,/de werkelijkheid de vermetele beweringen der denkers ge-

1) „Wetenschap en Wijsbegeerte," bl. 210. 



ilINÜCIUS ALS APOLOGEET. 207 

logenstraft, en hetgeen zij voor onmogelijk hadden ver­

klaard, hun voor de oogen geplaatst. Hoe ongerijmd scheen 

het eens, dat wij tegenvoeters zouden hebben, mensehen 

wier voeten hooger waren dan hunne hoofden, gelijk LAC-

TANTIÜS zich uitdrukt. Hoe „„ondoelmatig, ongerijmd en 

onvereenigbaar met de wijsheid des Scheppers"" was in de 

oogen van den Petersburgschen hoogleeraar VON FUSS, „„een 

der grootste geleerden van het einde der vorige eeuw,"" het 

bestaan „„van stelsels van enkel zonnen, die geregelde loop­

banen om elkander beschrijven."" Hoe onmogelijk scheen 

het den Toriescius in den tijd van JACOB II, dat het belang 

der aristokratie ooit een ander zou kunnen zijn dan het be­

lang der kroon. En toch, al dat onmogelijke is mogelijk 

gebleken, want het heeft zich als werkelijk vertoond." 

Verder luiden de bovenaangehaalde woorden in den mond 

van OCTAVlus, den vertegenwoordiger van MINUOIÜS, als een 

vreemde wanklank. MINTJCTOS toch is, zooals in vele opzigten 

uit zijne apologie blijkt, geen naturalist maar supranaturalist; 

en in den mond van den supranaturalist hebben die woor­

den een' slechten klank eu kunnen niet anders dan de in­

consequentie van den spreker aan den dag brengen. POOL­

MAN 1) maakt dan ook, naar aanleiding van deze woorden, 

MINUCIÜS tot een' modernen theoloog, daar genoemde ge­

leerde bij de bewuste plaats uit onze apologie heeft aange-

teekend: „men ziet hieruit en het blijkt trouwens uit vele 

plaatsen in onzen Octavius duidelijk, dat er ook onder de 

oudste kerkvaders reeds moderne theologie bestond." 

Bij eene oppervlakkige beschouwing van den Octavius heeft 

deze meening eenigzins den schijn van gegrond te zijn; ja! 

men zou dan zelfs nog wel een argumentum e silentio kun­

nen opsporen, om haar nog verder te bekrachtigen. Omdat 

1) t. a. p. bl. 44. Aant. I. 



MINUCIU8 ALS APOLOGEET. 

MINUCIUS modem theoloog is, zóó zou men kunnen redene­

ren, daarom beroept hij zich ook in den Octavius in het 

geheel niet op de wonderen, die in het N. T. vermeld wor­

den als door JEZÜS en diens apostelen verrigt te zijn; ter­

wijl toch andere apologeten meermalen de wonderen uit de 

Evangelische geschiedenis aanvoeren, zooals b.v. TERTUL-

LLIAN 1) en ARNOBIUS 2) doen. 

Maar bij eene diepere beschouwing van de zaak leeren 

wij geheel anders oordeelen •'). Want, wij zijn niet gereg-

tigd uit deze eene plaats van den Octavius zooveel af te lei­

den, als POOLMAN doet. MINDCIÜS heeft ongetwijfeld, bij 

het ter neerschrijven van de bekende woorden, aan de ge­

volgtrekking niet gedacht, die men daaruit zou kunnen ma­

ken. De ,/vele plaatsen," waarvan POOLMAN spreekt en 

waaruit „duidelijk" blijken moet, dat zijne gevolgtrekking 

juist is, hebben wij in den Octavius niet gevonden. Wij 

hebben nog slechts ééne plaats in het geschrift van MIND-

CICS aangetroffen, die met de bovengenoemde als eenigzins 

gelijksoortig kan beschouwd worden; en wel daiir, waar OC­

TAVIUS tot OAECILIUS de vraag rigt; „waarom toch, indien 

er (goden) geboren zijn, worden zij nu niet meer gebo­

ren *) ?" Om nu uit deze twee plaatsen terstond te beslui­

ten, dat „er ook onder de oudste kerkvaders reeds moderne 

theologie bestond," achten wij uiterst gewaagd en voor­

barig, omdat er in den Octavius bepaald voorstellingen ge­

vonden worden, die zonneklaar bewijzen, dat MINUCIUS geens­

zins de naturalistische, maar wel de supranaturalistische 

wereldbeschouwing was toegedaan. Immers, hij erkent zeer 

1) „Apologeticus" c. XXI en c. XXIII. 

2) „Adversus Gentes'* L. I. c. 43. 48. 51. 

8) XJit de bewuste woorden van MINUCIUS blijkt even weinig, dat hij mo­

dern theoloog is geweest, als dat uit de woorden „anima natnraliter ehrie-

tiana" van TERTULLIAAN volgt, dat deze modern theoloog is geweest. 

4) Oct. c. XXIII. 5a. „Cur eniiu, si nati sunt, non hodieqne nascuntur?" 



MINÜCIU8 ALS APOLOÖEEÏ. 209 

duidelijk, dat God eu heelal van elkander onderscheiden 

zijn, dat God boven het heelal verheven is, en God tot 

het heelal in voortdurende betrekking staat 1) ; en op grond 

1) Tot staving van onze bewering voeren wij uit het geschrift van MINUCIUS 

de volgende plaatsen aan: 

Oct. c. XVIII. 7b. „Quum palam sit, parcntem omnium Deum nee prin_ 

cipium habere nee terminum, qui nativitatem omnibus praestet, sibi perpe-

tuitatem, qui ante mundum fuerit, sibi ipse pro mundo, qui universa, quae-

eunque sunt, verbo jubet, ratione dispensat, virtute consummat etc." 

Oct. c. XXXII. I. „Putatis autem nos oceultare, quod colimus, si delubra 

et aras non habemus? Quod enim simulacrum Deo fingam, quum, si reete 

existimes, sit Dei homo ipse simulacrum ? Templum quod ei exstruam I 

quum totus hie mundus, ejus opere fabricatus, eum capere non possit ?" 

Oct. c. XXXII. 4b. „lino ex hoe Deum credimus, quod eum sentire possu-

mus, videre non possumus. In operibus enim ejus et in mundi omnibus 

motibus virtutcm ejus semper praesentem adspicimus, quum tonat, fulgurat, 

fulminat, quum serenat." 

Oct. e. XXXII. 7—9. „wSed enim Deus actum hominis ignorat, et in coelo 

constitutus, non potest aut omnes obire aut singulos nosse."" „Erras, o homo, 

et falleris. linde enim Deus longe est, quum omnia coelestia terrenaque, et 

quae extra istam orbis provinciam sunt, Deo cognita, plena sint? Ubique 

non tantum nobis proximus, sed infusus est. In sole adeo rursus intende: 

coelo adfixus, sed terris omnibus sparsus est; pariter praesens, ubique in­

terest et miscetur omnibus, uusquam enim claritudo violatur. Quanto magis 

Deus, auctor omnium ac speculator omnium, a quo nullum potest esse secre-

tum, tenebris interest, interest cogitationibus nostris quasi alteris tenebris? 

Non tantum sub illo agimus, sed et cum illo, prope dixerim, vivimus." 

Oct. c. XXXIII. 1—2. „Nee nobis de nostra frequentia blandiamur: multi 

nobis videmur, sed Deo admodum pauci sumus. Nos gentes nationesque dis-

tinguimus: Deo una domus est muudus hie totus. lieges tantum regni sui 

per officia ministrorum universa novere: Deo indiciis opus non est; non solum 

in oculis ejus, sed et in sinu vivimus." 

Oct. e. XXXIV. lb—2a. „Quis enim sapicntum dubitat, quis ignorat, 

omnia, quae orta sunt, occidere, quae facta sunt, interire? Coelum quoque 

cum omnibus, quae coelo continentur, ita ut coepisse, desinere." 

Oct. e. XXXIV. 3—4a. „Loquitur PLATO partes orbis nunc inundari, nunc 

alternis vicibus ardesecre, et quum ipsum mundum perpetuum et insolubilem 

diceret esse fabricatum, addit tamcu, ipsi artifici Deo soli et solubilem et 

14 



210 MIKÜOItJS ALS APOLOGEET. 

hiervan beweren wij dan ook, dat MINÜCIUS niet de natu­

ralistische, maar wel de supranaturalistische wereldbeschou­

wing heeft gehuldigd 1). Verder denke men, om slechts 

nog iets te noemen , aan de beschouwing van MINUCIUS over 

den CHRISTUS , die naar de stellige uitspraak van onzen apo­

logeet althans meer is dan mensch 2); aan zijn geloof aan 

de wonderen als feiten, die de toovenaars door toedoen der 

daemonen verrigten 3), aan zijne gansche voorstelling van 

het bestaan en de werking der daemonen 4); aan zijne me-

dedeeling betreffende de geschiedenis van het joodsche volk 5); 

aan zijne denkbeelden aangaande een wereldbrand 6); aan 

zijne meening omtrent de herleving der ligchamen ?), en 

aan nog zoovele andere zaken in den Octavius, waardoor 

duidelijk wordt aangetoond, dat MINÜCIUS geenszins eene 

naturalistische, maar wel eene supranaturalistische wereld­

beschouwing gehad heeft. 

esse mortalein. Ita nihil mirum est, si ista moles ab eo, quo exstructa est , 

destruatur." 

Oct. e, XXXVI. 9. „Itaque et nobis Deus nee non potest subvenire, nee 

despicit, quum sit et omnium rector et amator suorum; scd in adversis 

unumquemque explorat et examinat; ingenium singulorum periculis pensitat; 

usque ad extremam mortem voluntatem hominis sciscitatur, nihil sibi posse 

perire seeurus. Itaque ut aurum ignibus, sic nos discriminibus arguimur." 

1) Prof. DOEDES („Inleiding tot de leer van God," bl. 57) schrijft: „Al­

leen hij, die gelooft, dat God en Heelal van elkander onderscheiden zijn , 

dat God boven het Heelal verheven is, dat God tot het Heelal in voortdu­

rende betrekking staat, hij kan en moet dientengevolge ook eene andere dan 

de naturalistische, hij kan en moet eenè supranaturalistische wereldbeschou­

wing hebben." 

2) Oct. c. XXIX. 2—3. zie boven bl. 130. 

3) Oct. c. XXVI. 9. zie boven bl. 122. 

4) Oct. c. XXVI. 7—11 en c. XXVII. zie boven bl. 121—124. 

5) Oct. c. XXXIII. 3—6. zie boven bl. 138—139. 

6) Oct. c. XXXIV. 1—4. zie boven bl. 142-143. 

7) Oet. c. XXXIV. 5—13. zie boven bl. 144—146. 



MINUCIUS ALS APOLOÜEEÏ. 211 

De reden nu, waarom MINDCIUS met geen enkel woord 

spreekt van de wonderen, door onzen Heer en de apostelen 

verrigt, moet dus niet hierin gezocht worden, dat bij hem 

wonderen onmogelijk waren , of dat hij althans niet heeft 

geloofd, dat zij ooit waren geschied. Maar de oorzaak is 

hierin gelegen, dat, naar de ten tijde van MINUCIUS alge­

meen heerschende denkbeelden, er ook magische of daemo-

nische wonderen waren. Een beroep van de christelijke 

apologeten op de wonderen des N. T., als bewijzen voor 

de waarheid der christelijke godsdienst, zou dus tegenover 

de heidenen weinig hebben gebaat, daar deze er terstond 

de wonderen tegenover konden stellen, die door heidenen 

waren verrigt en die door de christenen als wonderen er­

kend, maar aan daemonischen invloed toegeschreven werden. 

Vandaar dan ook, dat, zooals door BAUR 1) wordt opge­

merkt, de oudste apologeten wel is waar van de N. Testa-

mentische wonderen melding maken, maar toch over het 

geheel geene groote waarde aan het wonderbewijs toekennen. 

En dit moet, volgens BAUK, deels hieruit verklaard worden, 

dat de geheele wereldbeschouwing der apologeten nog te 

zeer op het Oud-Testameutische was gerigt, en van daar 

uit „als van een gegeven, vast, objectief, goddelijk stand­

punt" de verschijning van het christendom zocht op te vat­

ten; deels heeft dit hierin zijn' grond, dat er volgens de 

toen heerschende denkbeelden ook magische of daemonische 

wonderen waren. Onder anderen wijst BAUK 2) dan op on­
zen Octavius. 

Natuurlijk is het ook, dat men in onze apologie een 

onderzoek mist naar de mogelijkheid, noodwendigheid of 

nuttigheid van eene bijzondere openbaring. Immers , dit 

1) „Vorlesungen über die christliche Dogmengcschichte" lid. I, Abth. I. 

S, 352—353. 

2) a. a. O. Bd. I. Abth. I. S. 353. Amnerk. I. 

14* 



212 MINUCHJS ALS APOLOGEET. 

komt hierdoor, dat geen tegenstander van het christendom 

vóór CONSTANTIJN de mogelijkheid van eene bijzondere open­

baring in twijfel trok, zoodat ook geen christelijk apologeet 

uit genoemd tijdvak zich in een diepzinnig, wijsgeerig onder­

zoek naar de mogelijkheid eu de criteriën eener bijzondere 

openbaring verdiept heeft. !) 
Van mindere waarde is het betoog tot weerlegging van 

de bewering der heidenen , dat de heidensche godsdienst 

zoo nuttig is; want dat zij aan de Romeinen wegens hunne 

godsdienstigheid magt en heerschappij heeft verleend. Even­

zoo, waar hij in het licht zoekt te stellen, dat de Komeinen 

niet door godsdienstigheid, maar door snoodheid hunne 

magt en heerschappij hebben verkregen. 2) 
Zijne bestrijding van de heidensche orakels, die door den 

vertegenwoordiger der heidenen ten voordeele zijner godsdienst 

worden aangevoerd, draagt geheel en al de kleur van zijn 

tijd. MINUCIUS toch gaat hierbij geheel en al van de denk ­

beelden uit, die de christenen zijner eeuw vau de orakels 

hadden. Want, dat de voorspellingen der orakels nu en 

dan door de uitkomst zijn gestaafd, schrijft hij wederom 

grootendeels aan den invloed en aan de wonderbare tusschen-

komst der daemonen toe, wier bestaan en werking hij dan 

zeer uitvoerig tracht te bewijzen en in het licht te stellen 3). 

Zal men zich welligt in onzen tijd over de denkbeelden 

verwonderen, die hierbij door MINUCIUS worden ontwikkeld, 

men vergete dan niet, dat die denkbeelden ten tijde van 

onzen apologeet algemeen heerschten; ja, dat diezelfde denk­

beelden ook bij latere kerkvaders, TERTULLIANUS *) en cy-

1) TZSCHIKNER. a. a. O. S. 96—97. 

2) Zie boven bl. 113—117. 

3) Zie bovea bl. 119—124. 

4) „Apologeticus" c. XXII —XXIII. 



MIKUCItrS ALS APOLOGEET. 213 

PRIAAN 1) worden teruggevonden, terwijl eveneens AKNOBIUS 2) 

met de gansche christelijke oudheid, dus ook met de griek-

sche kerkvaders :!), aan de bovennatuurlijke magt der dae-

monen heeft geloofd. 

Van de weerlegging, die MINUCIUS geeft van de beden­

kingen tegen de zeden der christenen 4), valt mede het een 

en ander te zeggen. Is zij over het geheel goed, soms is 

zij wel wat vlugtig; want MINDCIUS maakt er zich soms 

slechts met een paar woorden af. Zóó hadden wij de be­

schuldiging der heidenen, dat de christenen eene goddelooze 

vereeniging van zamenzweerders vormen, gaarne beter en 

grondiger weersproken gezien. Dit toch was eene gewigtige 

bedenking tegen de christenen, die hun veel nadeel moest 

toebrengeu en die daarom onze apologeet beter en grondi­

ger had moeten weerleggen. 

MEIER 5) meent, dat de heidenen de christenen tegelijk 

met de joden voor verdachte en oproerige menschen hielden. 

Wij kunnen ons met deze meening zeer goed voreenigen. 

De heidenen toch verachtten en haatten de joden. Zij 

hadden een zeer ongunstig vooroordeel tegen deze natie op­

gevat, wegens het eigenaardige, dat zij in hare wetten en 

staatsregeling bezat, en wegens hare onbekendheid met de 

kunsten en wetenschappen, die door de Grieken en Ro­

meinen zóó hoog werden geschat. Verder wortelde dit voor­

oordeel tegen de joden hierin, dat deze zich zóó van de 

andere natiën verwijderd trachtten te houden, en dat de 

1) „De idolor. vanit." c. III. 8—IV. cd. 11. LINDNERI. 

2) DE PRESSENSE. t. a. p. Dl. II. St. II. bl. 408. 

3) HAGENBACH. „De onhvikkeliugsgcsch. der chr. leerst." bl, 122—127. 

4) Zie boven bl. 124—!28. 

5) 1. c. p. 24, 



214 MINUCIU8 ALS APOLOGEET 

jodeu iu de laatste tijden zoovele bewijzen van dweeperij 

hadden gegeven, terwijl zij zich door bedriegers, die zich 

voor den Messias uitgaven, tot oproer lieten verleiden. TJit 

deze door de heidenen zóó verachte en gehate natie was 

het christendom te voorschijn gekomen; immers de stichter 

en de eerste leeraars van het christendom waren joden ge­

weest. Het was dus zeer natuurlijk, dat de heidenen het 

ongunstige vooroordeel tegen de joden ook op de christenen 

overbragten ; dat zij ook tegenover de christenen met ver­

achting en haat waren bezield en hen als verdachte en 

oproerige menschen beschouwden !). Maar et is nog meer, 

waaruit bovengenoemde beschuldiging welligt ontsproten is. 

De christenen zeiven bragten zich, zonder dit te willen, 

bij de heidenen in verdenking. Uit warme liefde tot hunne 

godsdienst wilden zij geen deel nemen aan de burgerlijke 

aangelegenheden en aan de genoegens van het gezellige 

leven, omdat de heidensche godsdienst daarmede ten innigste 

was verbonden en zamen geweven. Namen de christenen 

nu daaraan deel, dan moesten zij tevens verscheidene hei­

densche gebruiken verrigten, waarvan zij een diepen afkeer 

hadden. Daarom trokken zij zich terug en leefden in af­

zondering van de heidenen, hetgeen bij dezen achterdocht 

en allerlei kwade vermoedens opwekte. Hierbij kwam nog, 

dat de christenen, uit vrees voor de heidensche overheid, 

gewoon waren des nachts en op afgezonderde plaatsen te 

vergaderen, om hunne godsdienstoefeningen of hunne liefde­

maaltijden te houden. Door die geheime, nachtelijke zamen-

komsten rezen er nog meer kwade vermoedens bij de hei­

denen op. Voeg hier nu bij de standvastige weigering der 

christenen, om aan de keizers te offeren, hunne beeldtenis 

te vereeren en bij hun' genius te zweren; dan zal men zich 

1) TZSCHIRNER. a. a. O. S. 207. 



MINUOIUS ALS APOLOGEET. 215 

gemakkelijk kunneu verklaren, waarom de christenen door 

de heidenen genoemd werden „eene goddelooze vereeniging 

van zamenzweerders, die niet voor heilige zaken, maar voor 

alles, wat onheilig is, bijeenkomen Men zal zelfs 

die beschuldiging in den mond der heidenen niet onna­

tuurlijk vinden, wanneer men tevens bedenkt, dat de hei­

denen ten tijde van MINUCIUS noch de oorzaak van die 

terughouding, noch het doel van die geheime nachtelijke 

bijeenkomsten kenden, en dat zij toen evenmin naauwkeurig 

met de grondstellingen des Christendoms bekend waren, 

zoodat zij dus ook niet wisten, dat de christenen alleen 

uit godsdienstige en geenszins uit staatkundige beginselen 

weigerden, om de gemelde eer aan de keizers te bewijzen 2). 

Uit deze weinige bekendheid der heidenen met de chris­

tenen is waarschijnlijk ook hunne bedenking ontsproten, 

dat de christenen elkander aan geheime teekenen kenden 3). 

Want, zagen de heidenen, dat de christenen meestal met 

elkander bekend waren, dan konden zij al ligt op de ge­

dachte komen, dat de oorzaak dier bekendheid met elkander 

in geheime teekenen moest gezocht worden, daar zij nog 

geene klare denkbeelden van de innige verbroedering hadden , 

die er tusschen de christenen bestond, en die, hoewel in 

het christendom gegrond, vooral bij de eerste christenen, 

wegens hun gemeenschappelijk lijden te midden der heide­

nen, in zoo groote mate werd gevonden. 

Zóó ergerden de heidenen zich ook aan den broedernaam, 

waarmede de christenen elkander aanspraken, en aan de 

broederlijke liefde, die er onder de christenen heerschte; 

ja! zij aarzelden niet om, op grond daarvan, de laagste en 

1) Zie boven bl. 126. 

2) TERCHIRNER. a. a. O. S. 218—222. 

3) Zie boven bl 127. 



216 M1NUCIÜB ALS APOLOGEET. 

vuigste ondeugden den christenen toe te schrijven en te 

verwijten i). Was de oorzaak van dit verschijnsel reeds 

hierin gelegen, dat de heidenen, zeiven in onzedelijkheid 

zoo diep weggezonken, daardoor ligt geneigd waren om aan 

anderen onzedelijke bedoelingen en daden toe te dichten; 

de hoofdoorzaak meenen wij te vinden in het feit, dat de 

heidenen in het geheel niet tot den geest des Christendoms 

waren doorgedrongen. Daardoor waren zij niet bij magte, 

om de diepe beteekenis van den broedernaam en de groote 

zedelijke kracht der christelijke broederlijke liefde goed te 

begrijpen, naar behooren te beoordeelen en naar waarde te 

schatten. 

Wat de eeredienst der christenen betreft heeft MINUCIUS, 

door een zeker gevoel van verontwaardiging gedreven, zich 

van de beschuldiging, als zouden de christenen een' ezelskop 

vereerd hebben, met een enkelen uitroep over de dwaas­

heid van zoodanige veronderstelling wat al te kort afgemaakt; 

terwijl hij dan vervolgens duidelijk aanwijst, dat de heidenen 

zelvcn aan datgene schuldig zijn, waarvan zij de christenen 

betichten 2). Maar MINUCIUS acht het niet noodig de bron 

op te sporen, hoe de heidenen aan deze beschuldiging kwa­

men , zooals ÏERTULLIAAN in zijn' Apologetieus 3) doet. Deze 

toch tracht aan te toonen, dat TAOITUS de aanleiding tot deze 

beschuldiging heeft gegeven. Waut volgens TEUTULLIAAN 

verhaalt deze in het vijfde boek van zijne geschiedenis 4), 

dat de joden, na hunne verbanning uit Egypte, in de groote 

woestijn van Arabië van dorst zouden zijn omgekomen, zoo 

1) Zie boven 1)1. 128. 

2) Zie boven bl. 128—29. 

3) „Apologetieus" e. XVI. 

4) TACITUS. „Hiator." V. 4. 



MIKRCIVS ALS APOLOGEET. 217 

niet eenige ezels hun eene waterbron hadden aangewezen; 

en dat de joden nu, uit dankbaar aandenken aan dit feit, 

den kop van den ezel vereerden. „En nu meen ik," zegt 

TERTULLIAAN, „dat men hieraan het vermoeden heeft ont­

leend, dat ook wij, omdat onze godsdienst aan die der jo­

den verwant is, hetzelfde beeld vereeren" !). Hij tracht 

dan vervolgens in het licht te stellen, dat die ezelsvereering 

een verzinsel van TACITÜS is, dien hij deswege voor een' 

groeten logenspreker uitmaakt 2). Immers, dezelfde TAOITUS 

had in dezelfde geschiedenis medegedeeld, dat CN. ÏOMPB-

JÜS, na de inneming van Jeruzalem, in den tempel was ge­

gaan, om do mysteriën van de joodsche godsdienst te zien, 

en dat deze daiir geen enkel beeld had gevonden. Hadden 

nu de joden dat beeld vereerd, zóó gaat TEKTULLIAAX voort, 

dan zou men dit toch op geene betere plaats hebben kun­

nen vinden dan in hun heiligdom; en dit wel, omdat men 

niet behoefde te vreezen, dat het dilar ooit door vreemde 

oogen zou gezien worden, daar het heiligdom alleen door 

de joodsche priesters mogt worden betreden, terwijl het 

zelfs voor het joodsche volk door een voorhangsel onzigtbaar 

was. 

De hier gegevene verklaring in hare waarde latende, mo­

gen wij hier niet verzwijgen, dat er ook nog andere mee-

ningen dienaangaande onder de geleerden worden gevonden. 

Zóó meenen eenigen, dat de eeue of andere geschiedenis 

uit den bijbel, zooals b. v. die van SIMSON, daartoe aan­

leiding heeft gegeven; sommigen weêr zoeken de oorzaak 

daarvan in mystieke verklaringen van plaatsen uit het O. V , 

1) TERTÜLLIANUS 1. c. „Atque ita inde pracsumtum opinor, nos quoque, 

ut ludaicae rcligionis propinquos, eidcin simulacro initiari." 

2) b. c. At enim idem CORNELIUS TACITUS, sanc ille mendacioruin loqua-

cissimus," etc. 



218 MINUCIUS ALS APOLOGEET. 

waarin vau ezels melding wordt gemaakt; anderen in kwalijk 

begrepene hebreeuwsche woorden, wier wortelletter met deu 

naam nnn overeenkomen, weêr anderen in de voorspelling 

aangaande den MESSIAS, die op eeu ezel zou rijden. ALB. 

OER. WALCH !) werpt de gelieele schuld van de bekende be­

denking der heidenen op APPION. Deze zou het bewuste 

verwijt tegen de joden hebben verdicht, omdat bij de Bgijp-

tenaars de ezels aan den boozen geest TYPHON gewijd waren, 

en nu daarmede hebben willen aanduiden, dat de God der 

joden een booze geest was. Ie. DAV. MICHAELIS 2) vindt 

den oorsprong van bovengenoemde bedenking in de Cheru­

bim, die ANTIOCHUS en POMPEJUS in den tempel der joden 

zagen. Want die Cherubim, niet alleen boven de Ark des 

Verbonds aanwezig, maar ook op de wanden van het heilig­

dom gebeeldhouwd eu met goud overtrokken 3), waren ge­

daanten , die koppen hadden van verschillende dieren; en 

nu is het zeer wel mogelijk, dat onder deze ook ezelskop­

pen zich bevonden , daar de ezels bij de joden zeer geacht 

waren 'i). Hadden nu ANTIOOHUS en POMPEJUS, bij hunne 

intrede in den tempel, ezelskoppen gezien, zoo kon men 

alligt op het denkbeeld komen, dat de joden den kop van 

den ezel vereerden, en dan die vereering der joden op de 

christenen overbrengen, wegens de betrekking van het chris­

tendom tot het jodendom. Hoewel J. G. LINDNEE 5) deze 

meening voor de meest waarschijnlijke houdt, komt zij ons 

vrij gezocht voor. 

1) „Syntagma litterarium: De cultu asiniiio priscis quondam Judacis 

temcre afficto." 

2) „Commcntatio de Chembis" (te vinden in „Coinmentar. Societ. Reg. 

scientiar, Gottingens". Tom. I. p. 175 sq.) 

3) 1 Kon. VI. 29. 32. 34.; Exod. XXVI: 1; Ezech. XLI. 13—19. 

4) Rigt. V. en X. 4. XII 14. 

5) „Dc oyoXatQtia Christianis objecta" (te vinden in LINDNER'S tweede 

uitgave van den Octavius bl. 314—316.) 



MINÜCIÜB ALS APOLOGEET. 219 

FLÜGGE !) heeft «og een ander gevoelen. Hij vermoedt, 

dat de Gnostieken, en met name de Ophieten, de aanlei-

dende oorzaak der bekende beschuldiging zijn. Op huu 

diagram, eene hieroglyphische schilderij van hunne leeraars, 

stond een engel, die met een ezelskop was afgebeeld. Bragt 

men nu dikwijls datgene, wat aan enkele partijen eigen 

was, op de christenen in het algemeen over, zoo kon zeer 

goed in die afbeelding de bron gelegen zijn, waaruit die 

bedenking was voortgevloeid. TZSCHIENBR 3) vindt dit ver­

moeden met dat van MICHABLIS het waarschijnlijkste. 

J. G. MÜLLER 3) beweert, dat door den geestrijken POSI-

DONius de ezelsvereering aan de joden is toegeschreven, en 

dat het geheele verhaal dienaangaande berust op eene ver­

wisseling van de joden met de Hykso's en in het algemeen 

met de inwoners van Voor-Azië. 
Wat hiervan zijn moge, dit is althans zeker, dat het 

verhaal van de ezelsvereering der joden algemeen ouder de 

heidenen was verbreid. 4). Bestond nu die meening aan­

gaande de joden eenmaal bij de heidenen, dan lag het 

immers voor de hand, dat deze ook aangaande de christe­

nen hetzelfde gevoelen gingen koesteren. Niet onmogelijk 

1) „Gesch. der thcol. Wiss." Th. 1. S. 78 f. 

2\ a. a. O. S. 210—212. 

3) „Thiere in religiöser Hinsiclit, Uureinhcit von Thieren, Thicrsymbolik, 

Thierdienst" (in HERZOG'S Real-Encyclopadie. lid. XVI. S. 48.) 

4) JOSEPHUS „contra Apionein" II. 7. 10.; PLUTARCHUS „Symposion" IV. 

5.; moDQRUS 34. 1.; TACITUS „Histor." V. 4.; sriDAS sub voce 'loi&af. 

GRAPius „de calmnnia ono- et chorolatriae Indaeis et Christianis olim ad-

spersa" Lips. 1696; THEOD. HASAEUS „Diatribe de onolatria olim Indaeis et 

Christianis impaeta," eui aecessit Bapt. Oltii dc eodem argumento ad aueto-

rem epistola Lips 1716; Alh. Ger. Walch Syntagma litterarium: De cultu 

asinino priseis quondam ludaeis temere aflieto"; JABLONSKI „Pantheum Aegijpt." 

L. V. c. 12 et 13;" Theol. Studiën u. Kritiken" 1843. IV. 909 f; EWALD 

„Israël" II. 241 enz. 



220 MTNÜCIUS ALS APOLOGEET. 

is het ook, dat, gelijk HEIÏZOR !) opmerkt, de joden zeiven 

de beschuldiging, hun gedaan, op de christenen hebben 

overgebragt. Zóó verhaalt TERTULLIANUS 2), dat een voorma­

lige jood in Carthago, die den christenen vijandig was, eene 

schilderij had vervaardigd met het opschrift deus christia-

norum ovoxoiTt/g. Op deze schilderij had die voormalige 

jood den God der christenen afgebeeld met ezelsooren, met 

een' hoef aan den eenen voet, met een boek in de hand en 

in eene toga gekleed. Verder noemt TERTULLIANUS 3) de joden 

het ,/Seminarium" van al de lasteringen tegen de christenen; 

terwijl ook de grieksche apologeten, zooals JÜSTINÜS MARTYR 4) 

en ORIGENES 5) verklaren, dat de joden vele valsche ge­

ruchten betreffende de christenen hebben uitgestrooid. Zóó 

komen de lasteringen, die door GELSUS bij monde van een' 

jood tegen onzen Heer JEZUS CHRISTDS worden ingebragt, 

ook nog in latere joodsche smaadschriften voor, inzonder­

heid in het geschrift liber Toldot Jeschu (in WAGENSEIL'S 

ffTela ignea Satanae"). En dit is volgens GIESELER 6) een 

bewijs, dat CELSUS die lasteringen soms niet verdicht, maar 

van joden gehoord heeft. 

MIM'CIUS vergenoegt zich evenzeer met de beschuldi­

ging , dat de christenen de genitalia van hun' voorganger 

vereeren, op de heidenen zei ven terug te werpen, op zoo­

danige wijze, dat hij de eischen der kieschheid wel eenig-

zins uit het oog verliest 1). 

1) „Asinarü" in HERZOG'S Rcal-Encyclopiidie Bd. T. S. 557. 

ü) „Apologeticus" c. XVI. en „ad Nationes" I. 14. 

3) „ad Nationes" I. 14. 

4) „Dialog, c. Trijph." p. 235. ed Col. 

5) „contr. Celsum" L. VI. p. 293. 

6) „Bijzondere Dogmengeschiedenis," uit het Hoogduitsch door Dr. s. A. 

J. DE RUEVER GROXEMAN. Eerste periode ijl. 2. 

7) Zie boven bl. 129—130. 



UINUCIUS ALS APOLOGEET. 221 

Uit den Octavius moet men opmaken , dat deze beschul­

diging niet zóó als de voorgaande verbreid was, daar MINU-

cius zelf dit aanduidt, wanneer hij CAECILIIIS laat zeggen; 

„Sommiyen beweren" enz. Het schijnt, dat deze bedenking 

der heidenen alleen ten tijde van MiKTicitis en te Rome door 

sommigen werd geopperd , omdat zij alleen bij hem gevonden 

wordt, terwijl al de andere apologeten, zoowel grieksche 

als latijnsche, daarvan zwijgen. 
Volgens LINDNER !) , TZSOH1RNEE 2) , LÜBKE11T 3) , ALLE-

KER 4) e. a., hebben de heidenen deze beschuldiging aan 

de boetedoening der christenen ontleend. De uit de ker­

kelijke gemeenschap uitgesloten christen moest zich in het 

voorhof des tempels op de knieën voor den presbijter neder-

werpen 6), om weder in de kerkelijke gemeenschap te wor­

den opgenomen. Zag nu de een of andere met haat be­
zielde heiden een christen in deze ootmoedige houding voor 

den presbijter neergeknield, dan kon hij in zijne onreine 

gedachten hetzij spottend, hetzij ernstig uit deze handeling 

eerstgenoemde bedenking scheppen, om die dan vervolgens 

weêr verder te verbreiden. 

Ook op de bestrijding van liet tweeledig verwijt der heide­

nen, dat een mensch , die met de zwaarste straf voor zijn mis­

drijf gestraft is, en dat het schandelijke kruishout voorwerpen 

zijn van de vereering der christenen, hebben wij eene aan­

merking. Keuren wij de bestrijding van het tweede gedeelte 

der bedenking goed, die van het eerste keuren wij af. Wij 

1) „M. Min. Fel. Oct." Ed. II. p. 50. N0. 5. 

2) a. a. O. S. 214. 

3) a. a. O. S. 88. Anmerk. 4. 

4) a. a. O. S. 61. Aurnerk. 4, 

5) Vandaar dc uitdrukkingen bij christelijke schrijvers: „advolvi presbyte-

ris" en „volutando caligas fratrum detergere" cf. LINDNER. 1. c. p. 50 in 

Nota 5. 



222 MINÜCIUS ALS APOLOGEET. 

vinden deze veel te vaag en te weinig afdoende 1). Daar­

om kunnen wij ons ook geenszins met de verklaring van VAN 

SENDEN 2) vereenigen, dat door MINUCIUS de ergernis, die 

de heidenen aan den dood van JEZÜS namen, goed uit den 

weg is geruimd. Wij meenen juist , dat hij hierin in het 

geheel niet is geslaagd; want hij voert hier niets aan, dat 

in staat zou kunnen zijn, om die ergernis weg te nemen. 

Dit echter staat in het allernaauwste verband met het ge­

mis van het christelijk element, hetwelk wij boven als het 

hoofdgebrek in den Octavius hebben aangewezen. 

Beter, gelijk dit ook een ligtere taak was te achten, is 

MINUCIUS geslaagd in de afwering van het verwijt van kin­

dermoord, als door de christenen zou gepleegd zijn bij het 

opnemen van nieuwe leden 3). 

Dit wordt door hem reeds afgewezen met een beroep op 

het menschelijk gevoel; en met het hoogste regt wordt dan 
deze beschuldiging aan het zedelooze en ontaarde heidendom 

voorgeworpen. Het heidendom wordt hier in zijne hartader 

getroffen, wanneer hij beweert: ,/dat komt van de levens­

wijze van uwe goden tot u over," en wanneer hij dan ver­

volgens de waarheid dezer bewering door voorbeelden uit de 

godenleer der heidenen aanwijst. Verder draagt de bewijs­

voering tegen deze beschuldiging weder geheel en al de kleur 

van zijn' tijd. Want hij gaat hier van zekere morele grond­

stellingen uit, (zooals het niet willen gebruiken van het 

eetbare bloed der dieren bij de spijzen), die niet alleen zijne 

1) Zie boven bl. 130 — 132. 

2) t. a. p. ül. II. St. I. bl. 364. „Treffend is de wederlegging van de 

aantijgingen, die men het Christendom maakte, en de ergernis, die men aan 

den dood van deszelfs stichter nam, is goed uit den weg geruimd." 

3) Zie boven bl. 132—133. 



MIKTJCIUS ALS APOLOGEET. 223 

eigene waren, maar die toen ten tijde onder de christenen 

algemeen heerschten 1). 

Over het ontstaan van deze aantijging der heidenen be­

staan verschillende gevoelens. 

Volgens LINDNEE 2) hebben de heidenen deze bedenking 

aan het avondmaal der christenen ontleend. Onvoorzigtige 

uitdrukkingen der christenen, als „verum corpus sacrifica-

tum sub pane manducandnm exhiberi" en „etiam pro mar-
tyribus magnus honos, nominari Domino praesento, dum 

mors illa perficitur, et horrendum sacrificium et ineffabilia 

sacramenta," zouden den heidenen de aanleiding tot deze 

beschuldiging hebben gegeven. 
TZSCHIRNER 3) beweert, dat men het ontstaan van dit 

verwijt gemakkelijk zal kunnen verklaren, zoo men aan­

neemt, dat nadeelige geruchten aangaande de christenen 

door de joden zijn uitgestrooid , die dan door de heidenen 

begeerig werden aangenomen en nog meer vergroot; en dat 

deze geruchten niet terstond konden weerlegd worden , om­

dat de eerste christenen zich in de duisternis moesten terug­

trekken. Misschien hebben, volgens TZSCHIRNER, ook on­

voorzigtige uitdrukkingen aangaande het ligchaam van 

CHRISTUS , dat men bij het avondmaal genoot, het ontstaan 

van de ineening veroorzaakt, dat de christenen menschen-

vleesch aten. 

1) „STSUDLIN. Gcschichte der Sittenlehre Jesu." Bd. ÏI. S. 374 — 375, 
„Indem OCTAVIUS die Sitten der Christen vertheidigt, setzt er dabei gewisse 

moralische Grundsatze voraus, welche nicht nur seiiie eigene, sondern unter 

den Christen damals herrsehend waren. Er erkliirt es also fiir verboten, 

Blut zu essen, sieh mehr als einmal zu verheirathen, Ehrenstellen uuter deu 

Heiden anzunehmen." 

2) 1. e. p. 51 in Not. 

3) a. a. O. S. 217. 



224 MINUCIÜS ALS APOLOGEET. 

LÜBKERT 1) verklaart, dat de genoemde aantijging in 

liet begin inzonderheid uit den haat van de joden is ont­

sproten; maar dat ook eenige zoogenaamde, christelijke secten-

stichters, als SIMON MIGDS , CAKPOOHATES en anderen, door 

hun' onzedelijken wandel zulke geruchten schijnen veroor­

zaakt te hebben. Van hen droeg men nu deze geruchten 

op de christenen in het algemeen over. Konden de hei­

denen zeer wel plaatsen als Joh. VI : 53 en andere ver­

keerd opvatten, inzonderheid wanneer de kerkleeraars zich 

wat onvoorzigtig uitdrukten, toch kunnen, volgens LÜBKEKT, 

uitdrukkingen, zooals door LINDNER worden aangevoerd, 

moeijelijk tot zóó vroegen tijd teruggebragt worden. 

Naar het gevoelen vau BAUB 2) hebben onbetwistbaar de 

in het begin geheime en nachtelijke bijeenkomsten en de 

liefdemalen der christenen de beschuldiging in het leven 

geroepen, dat door de christenen epulae Thyesteae eu Oe-

dipoedei concubitus werden gehouden. Het scheen den hei­

denen toe, dat het avondmaal, waarvan de christenen plach­

ten te spreken als van een genieten van het ligchaam en 

bloed van CHRISÏUS, een ïhyestëische maaltijd was, waarbij 

men menschenvleesch gebruikte. De heidenen dachten nu 

bij de geheime zameukomsten der eerste christenen aan zulke 

vereenigingen, waarvan de leden door het genot van men-

schenbloed een onverbrekelijk verbond met elkander sloten tot 

het doen van slechtheden, eene gewoonte, die bij de ouden 

dikwijls wordt vermeld. BADR acht het niet waarschijnlijk 

dat de genoemde beschuldigingen van de joden zijn uitge­

gaan, dewijl de uitdrukkingen die op Grieksche mythen be­

trekking hebben, op een'heidenschen oorsprong terugwijzen. 

Hoewel het genoegzaam bekend is, welk een doodelijke 

1) a. a. O. S. 88. 7. 

2) a. a. O. Bd. I. Abth. I. S. 317—318. 



MIN DCIUS AL) AEOLOQBHT. 225 

haat de joden tegen de christenen bezielde, en dat deze 

vooral de gretige verspreiders van lasterlijke geruchten ten 

huuuen aanzien geweest zijn; zuo vinden wij hier toch geene 

bepaalde aanleiding om aan de joden en evenmin om aan de 

slechte gewoonten der kettersche sekten te denken. De te­

rugwijzing op de maaltijden van ÏHIJESTES, en op de bloed­

schande van OiiDiPüS schijnt veel meer op een' beidenschen 

oorsprong heen te duiden; en de geheele aantijging vindt 

wel hare genoegzame verklaring in de veronderstelling, dat 

de christenen reeds zeer vroegtijdig in hoog mystieke uit­

drukkingen over het genot van brood en wijn, als van een 

genieten van het vleesch en bloed van CHEISTÜS, gesproken 
hebben. 

De namen broeder en zuster '), waarmede de christenen 

gewoon waren elkander aan te spreken, hebben welligt de 

heidenen op het denkbeeld gebragt, dat de christenen de 

schandelijkste ontucht bij hunne gastmalen pleegden. Im­

mers, ook deze aantijging tegen de christenen wordt door 

MINÜCIUS in al hare afschuwelijkheid vermeld 2) en, wij 

mogen er bijvoegen, goed bestreden. Verklaart hij verder, 

dat de christenen het zelfs voor ongeoorloofd houden om 

meer dan eenmaal in het huwelijk te treden, dan gebruikt hij 

weer argumenten, die denkbeelden bevatten van de christenen 

uit zijn' tijd 3). Overigens wordt door hem het kuische leven 

der christenen in schoone trekken geschetst. 

Maar het beste van dit gedeelte achten wij de weerleg­

ging van de bedenking, dat de christenen verborgen houden 

hetgeen zij vereeren 4). Hetgeen MINÜCIUS, bij monde van 

1) BAUR. a. a. O. Bil. I. Abth. I. S. 319. Anmerk. I. en TZSCHIRNEB. a. a. 

O. S. 217. 

2) Zie boven bl. 134—135. 

3) STÜUDLIN. a. a. O. BD. IT,, S. 374—875. 
4) Zie boven bl. 135 136. 

15 



226 MTNUClüa A.LS APOLOGEET 

ocTAVius, hiertegen inbrengt schittert door ware welspre-

kendheid; en wij rangschikken dit onder de schoonste plaat­

sen van den Octavius ^). 
Hij is in zijn volle regt met de bewering, dat het geloof 

der heidenen aan al die gruweldaden, waarvan zij de chris­

tenen beschuldigen, niet op een ernstig en degelijk onder­

zoek is gegrond 2). Zijne mededeeling, hoe hij zelf vroeger 

als heiden ten ofzigte van de christenen had gedacht en 

gehandeld, was belangwekkend en geschikt om de heidenen 

tot nadenken te brengen. Maar in zooverre als MINUOIUS 

ook hier weêr de daemonen er bijhaalt en deze eene groote 

rol laat vervullen, draagt ook dit gedeelte van zijn betoog 

de kleur van zijn' tijd. 

De beleedigende voorstelling der heidenen van den God 

der christenen wordt goed weerlegd, MIMJCIUS stelt de 

onwaarheid in het licht van de bewering der heidenen, dat 

de christenen den God der joden vereeren, die kracht noch 

raagt heeft en met de joden is gevangen genomen. Ook 

de aanvallen op de onzigtbaarheid, alwetendheid en alomte-

1) Oct. c. XXXII. 1—3. „Putntis autem nos occultare, quodcolimus, si 

delubra et aras non hatonus ? Quod onim simulacrum Deo fingam, quum , 

si recte existimes, sit Dei homo ipse simulacrum ? Templum quod ei exstruam, 

quum totus hie muudus, ejus opere fabricatus, eum capere non possit? et 

quum homo latius maneam , intra unam aediculam vim tantae majestatis in-

cludam ? Nonne melius in nostra dedieandus est meute, in nostro imo con-

secrandus est peetore? Hostias et vietimas Domino offeram, quas in ueum 

mei protulit, ut rejieiam ei suum munus? Ingratum est; quum sit litabilis 

hostia bonus animus et pura mens et sineera eonscientia. Igitur, qui inuo-

centiam colit, Domino supplicat, qui justitiam, Deo libat, qui fraudibus ab-

stinet, propitiat Deum; qui hominem periculo surripit, optimam victimam 

caedit. Haec nostra sacrificia, haec Dei sacra sunt; sic apud nos religiosior 

est ille , qui justior." 

2) Zie boven bl. 136—138. 

3) Zie boven bl. 138—141. 



MINUCIU8 ALS APOLOGEET. 227 

gemvoordigheid Gods worden door hem afgeslagen ; terwijl 

hij deze eigenschappen Gods door analogiën tracht op te 

helderen en voor het geloof te r^gtvaardigen. 

Niet kwaad is hetgeen door MIMUCIÜS wordt aange­

voerd, om de verwachtingen der christenen !) tegenover de 

aantijgingen der heidenen te handhaven. Het denkbeeld van 

een' algemeenen werelhrand heeft hij ook door zijn beroep 

op de heidensche wijsgeeren aannemelijker weten te maken. 

Minder gelukkig is hij in het opgeven der oorzaken, 

waarom die wijsgeeren evenzeer als de christenen over een' 

wereldbrand spreken. Hier gaat hij van de zeer gewaagde en 

onbewezene onderstelling uit van den invloed, dien de He-

breeuwsche prophetie op de scholen van Griekenland zal 

hebben uitgeoefend 2). 

De beantwoording der bedenkingen tegen de opstanding 

des vleesches is geenszins voldoende. Daargelaten zijne po­

ging om aan te toonen, dat de gansche natuur eene afscha­

duwing van de wederopstanding geeft, en zijne ontkenning, 

dat de christenen voor het verbranden der lijken vreezen, 

is zijn betoog over de opstanding des vleesches zeer vreemd 

en duister 3). 

1) Zie boven bl 142—149. 

2) DE PRESSENSÉ. t. a. p. Dl. TI. St. IT. bl. 302. 

3) ELLIES DU PIN („Nouvelle bibliothèque des auteurs eeclesiastiques." 

Tom. I. p. 119—120.) heeft dan ook bij dit betoog vau MINTTCIUS aangetee-

kend : „11 ne paroist pas même estre fort instruit des Mystcres, et il semble 

qu'il ait cru que l'ame mourroit avee le corps. 11 dit qu'il n'y a rieu après 

la mort, comme il n'y a rieu avant la production, et qu'aiant este fait de 

rien , il sera aussi reparé de rieu." 

Ook HEUMANN (LINDNER. 1. e. p. 213 in Not.) heeft tegen deze plaats bet 

zwaren gehad; want hij werpt de woorden van MINUCIUS „nihil esse pos-

obitum, et ante ortum nihil fuisse" uit den tekst weg. 

LINDNER (1. c. p. 213—214 in Not.) echter trekt tegen beide geleerden te 

15*  



228 MINUCIUS A.LS APOLOGEET. 

Hoe hij eigenlijk over de onsterfelijkheid der ziel gedacht 

velde. Zeer te reg t voert hij tegen HEUMANN aan, dat er hoop bestaat, om eens 

de kerkvaders van elke dwaling vrij temaken, indien dc weg, dien HEVMANN 

daarbij betreedt, de ware is. Maar daarom mag nog niet aan I.INDNER toege­

geven worden hetgeen hij tegenover ELLIES DU PIN beweert, dat het duidelijk 

is , dat MINUCIUS op de bekende plaats over het ligchaam alleen spreekt; want 

al aehten wij het waarschijnlijk , dat onze apologeet in het bewuste betoog alleen 

het ligchaam heeft bedoeld, toch moeten wij verklaren, dat zijne bedoeling hier 

duister is. Hij toch begint zijn betoog met de woorden: „Ceterum quis tam 

stultus aut brutus est, ut audeat repugnare, hominem a Deo et primum 

potuisse fingi, ita posse denuo reformari? nihil esse post obitum et ante or-

tum nihil fuisse ? sicuti de nihilo nasci licuit, ita de nihilo licere reparari ? 

(Oct. XXXIV. 8). Duidelijk spreekt MINUCIUS hier van den mensch, die 

eerst door God gevormd is en daarom ook op nieuw door God kan hervormd 

worden. Daar nu de mensch niet alleen een ligchaam, maar ook eene ziel 

bezit, zoo heeft LINDNER tot zijn bewering geen regt. Een bewijs voor zijne 

bewering geeft LINDNER niet; althans wij meenen, dat de twee vragen, die 

LINDNER doet („De nihilo natum esse, quid est aliud, quam ante or turn nihil 

fuisse? Et, de nihilo post mortem reparari, quid est, quam nihil esse post 

mortem ?) en die zonder twijfel wel door iedereen bevestigend zullen beant­

woord worden, niets hoegenaamd ten voordeele van zijne bewering bewijzen. 

Evenmin bezit zijne opmerking eenige bewijskracht, dat^TERTULLIAAN in dit 

opzigt op dezelfde wijze spreekt als MINUCIUS , want in den Apologeticus is 

het onbetwistbaar duidelijk, dat TERTULLIAAN alleen over het ligchaam 

spreekt. Immers deze kerkvader laat onmiddelijk aan dc plaats, die door 

LINDNER is aangehaald, het betoog voorafgaan, dat de ligchamen moeten op­

staan, omdat de zielen alleen, zonder het vleesch, dc verdiende straf niet 

zouden kunnen ondergaan, daar zij die straf niet zonder het vleesch hebben 

verdiend; want al hare daden hebben zij in het vleesch verrigt. Vervolgens 

tracht dan TERTULLIAAN aan te wijzen, dat het denkbeeld van de opstanding 

des vleesches niet onredelijk is, door de beantwoording van de vraag: hoe 

het mogelijk is , dat het ligchaam, hetgeen reeds ontbonden is, weder zal 

opstaan ? Daartoe raadt hij dan den mensch, om eens zieh zeiven te beschou­

wen. Dat nu het verdere betoog van TERTULLIAAN, waarop LINDNER zich 

heeft beroepen, alleen op het ligchaam en niet op de ziel van den mensch 

betrekking heeft, zal na deze toelichting wel voor iedereen duidelijk zijn. 

De redenen nu, waarom wij het waarschijnlijk achten, dat MINUCIUS op de 

bewuste plaats alleen het ligchaam heeft bedoeld, zijn deze: Vooreerst, om 

dat onze apologeet in het slot van het betoog, waarin die plaats voorkomt, 



MINTJCIDS ALS APOLOGEET 229 

heeft, blijkt niet uit zijn' dialoog. De oudste kerkvaders 

huldigden dienaangaande verschillende meeningen. Zóó namen 

van de grieksche kerkvaders JUSTINUS MARTYR , TAÏIANÜS en 

TIIEOPHILUS eene facultatieve onsterfelijkheid aan. Volgens 

hen ') bezat de ziel van nature noch de eigenschap der 

sterfelijkheid noch die der onsterfelijkheid; maar de ziel 

moest eerst later, door hare vereeniging met den geest en 

door het regte gebruik der vrijheid, de onsterfelijkheid als 

eene belooning van God deelachtig worden. Verkreeg de 

ziel zóó de onsterfelijkheid niet, dan moest zij te gelijk met 

het ligchaam omkomen •). ORIGENES hield de onsterfelijkheid 

vour eene eigenschap der ziel, die zij van nature bezat. Zóó 

dacht van de latijnsche kerkvaders ook TEBTULLIAAN , terwijl 

AIINOBIÜS en LACTANTius beweerden, dat de ziel van nature 

sterfelijk was, maar dat zij onsterfelijk kon worden 3); want 

AKNOBIÜS verklaart, dat God Zijn' Zoon JEZÜS CHRISTUS had 

gezonden om aan de ziel de onsterfelijkheid mede te dee-

len 'l), en LAGTANTIUS verzekert, dat de onsterfelijkheid als 

duidelijk alleen van het ligchaam spreekt; eu ten anderen, omdat hij ver­

volgens ook daar, waar hij op eene afschaduwing van de wederopstanding in 

de natuur wijst, weer duidelijk alleen het ligchaam noemt, dat weder moet 

opstaan (zie boven hl. 145—146). 

1) HAGENBACH. t. a. p. bl. 136—138. 
2) Omtrent dit omkomen der ziel schrijft BAUR (a. a. O. 13d. I. Abth. I. 

S. 575—576); „IJnter dem Tod verstanden diese Kirchenlehrer keincswegs 

eine absolute Vernichtung, sondern uur den Verlust des Bcwusstseins, dessen 

die Seele eben durch ihre Einhcit mit dem Geist theilhaftig ist. Die Seele 

hort nicht völlig auf zu sein, sie wird nur aus der Verbindung losgerissen, 

in welcher sie bisher als integrirender Theil eines Ichs, einer Personlichkeit 

existirt hatte, und sinkt in den bewustlosen unpersönlichcn Zustand, zu dem 

bloss animalischenLcben, weiehes ihrgetrennt vom Geiste zukommt, herab, wie 

auch der Körpcr iin Todc nicht eigcntlich vernichtet, sondern nur in seine Ele-

mente aufgelöst, und dem allgemeincn kosmischen Leben zuriick gcgeben wird." 

3) BAUR. a. a. O. Bd. I. Abth. I. S. 576—577. 

4) DE I'RESSENSÉ. t. a. p. Dl. II. St. II. bl. 401. 



230 MINCCIRS AL.s APOLOGEET. 

eeue belooning van de deugd aan de ziel wordt geschonken '), 

Meer eenstemmigheid heerschte er onder de oudste kerkva­

ders met betrekking tot de opstanding des ligchaams of lie­

ver des vleesches. Want, alleen met uitzondering van de 

Alexandrijnsehe theologen, leerden al de overige regtzinnige 

kerkleeraars eene opstanding van hetzelfde ligehaam waarin 

men hier op aarde had geleefd. De Alexandrijnsehe theologen 

en vooral ORIGENES trachtten echter dit leerstuk overeen­

komstig de paulinische voorstelling van alle valsche bijvoeg­

selen te zuiveren, maar trachtten het ook tegelijk te ver­

geestelijken en te idealiseren 2). Voorts werden over geen 

leerstuk door de oudste kerkvaders zoovele werken geschre­

ven als over het leerstuk van de opstanding des vleesches. 

JUSTINÜS MARTYK, ATHENAGOEAS , TERTULLIA AN, CLEMENS 

ALEXANDRIKUS en ORIGENES hebben allen afzonderlijke ge­

schriften over dit leerstuk geleverd, waarvan echter alleen 

nog de werken van ATHENAGORAS en ÏERTULLIAAN voor ons 

zijn behouden gebleven 3). 

Veel moeite wordt door MTNTJCIÜS besteed, om de tegen­

werping der heidenen te bestrijden, dat de christenen aan 

zich zeiven, als regtvaardigen, een eeuwig gelukzalig leven 

belooven, en aan de anderen, als onregtvaardigen, eeuwige 

straf. Op grof zinnelijke wijze worden die eeuwige straffen 

1) Inst. Div. L. VIF. c. 5. „Idcirco hanc praescntem dcdit vitam , ut il-

lam vcram et pcrpetuam aut vitiis amittamus ant virtutc mcreamur. Nihil 

interesset inter justum et injustum, siquidem oninis homo natus immortalis 

fieret. Ergo imraortalitas non sequela naturae , sed merces praemiumque vir-

tutis est." Bij deze plaats is door RÖSSLEE („Bibliothek der Kirchenvüter," 

Th. III. S. 413 Anm. 109) , aangetcekend : „Es hat nicht die Meinung, als 

wenn der Verf. nur die Seelen der Gerechten für unsterhlich hielt. Unsterb-

lichkeit ist bei ihm das ewige , selige Leben. Der Gegensatz ist nicht ein 

Nichtsein, sondern ewige strafen, ewiger Tod." 

2) HAGENBACH. t. a. p. bl. 191—195. 

3) BAUR. a. a. O. Bd. I. Abth. I. S. 708. 



MINDOIUS ALS APOLOGEET. 231 

door hem opgevat en geschilderd, terwijl hij ook aan eene 

zeer strenge toepassing daarvan schijnt geloofd te hebben. 

Want volgens hein kan alleen de oningewijde betwijfelen, 

dat zij, die God niet kennen, als goddeloozen en onregt-

vaardigen worden gepijnigd. Tevens verklaart hij, dat God 

niet te kennen eene even groote misdaad is als God te belee-

digen '). STÜBDLIN verzekert, dat hij dit leerstuk in deze 

gestrengheid noch bij een' van de grieksche noch bij een' 

van de latijnsche kerkvaders vóór CONSTANTIJN heeft aange­

troffen, en vindt het vreemd het zóó bij MINUCIUS te ont­

moeten, die anders eeu zoo humaan en verlicht schrijver is 2). 

Ook TERTULHAAN •'i) en CYPRIAAN 4) hielden aan de eeu­

wigheid der hellestraffen vast, terwijl ARNOBIUS 5) geloofde, 

1) Zie boven bl. 147—148. 

2) STÜUDLIN. „Gcschichlc der Sittenlehre Jesu." Bd II. S. 375. „Autfal-

Icnd ist es bei eiuem sonst so humaneu und aufgeklilrten Schriftsteller zu 

schen, wie er die Ewigkeit der Höllestrafen schildert, alle dicjcnigen, welche 

den wahren Gott nicht kennen, zu denselben verdammt und ausdrücklich 

dicse Unwisscnheit fiir cin ebeii so grosses Verbrechcn ausgicbt, als cine I3e-

leidigung gegen Gott — cin Dogma welches wir bisher in dieser Furchtbar-

keit noch bei keinem griechischen oder lateinischen Kirchcnvater angetroffen 

haben , und von welchcm MINUCIUS sogar noch obcndrcin sagt, es sei TJn-

heiligkeit, nnr daran zu zweifeln, dass dicse Bestrafung gerecht sei." 

3) „ Apologeticus" c. XLVIII MCum ergo finis et limes medius, qui intcr-

hiat, adfuerit, ut etiam mundi ipsius species transferatur aequo temporalis, 

quae illi dispositioni aeternitatis aulaei vice oppansa est, tune rcstituctur 

omne humanum genus , ad expungendum quod in isto aevo boni sen mali me­

ruit et exinde pendendum in immensam aeternitatis perpetuitatem." etc. 

4) „Ad Dcmetriauum" p. 195. „Crcmabit addictos ardens semper gehenna, 

et vivacibus flammis vorax poena, nee erit, nude habere tormenta vel requiem 

possint aliquando vel finem." 

5) „Adversus Gentes" L. II. c. 36 et e. 61. „Res vestra in ancipiti sita 

est, salus dico animarum vestrarum, et nisi vos adplicatis dei principis no-

tioni, a corporalibus vinculis exsolutos expectat mors saeva, non repentinam 

adferens extinctionem, sed per tractum temporis cruciabilis poenae acerbitate 

consumcns," 



232 MISUCUIS ALB APOLOGEET. 

dat er eenmaal, door de veruietiging van liet individu, een 
einde aan zou komen. 

Beweert nog inurcius, waar hij over de eeuwige straffen 

spreekt, die ook door geleerde heidenen zijn geschilderd, 

dat dit alles volgens de voorspellingen der propheten bekend 

is, dan bezigt hij hier een argument, dat in zijn' tijd dik­

wijls werd aangevoerd. Immers het bewijs uit de voorspel­

lingen stond over het algemeen bij de apologeten zeer hoog 

in aanzien !), gelijk zij zeiven verklaarden 2) Zij gebruikten 

het zeer dikwijls, zoowel tegenover heidenen als joden 3), en 

gingen bij de behandeling daarvan vrij methodisch te werk 4). 

Want in de voorspellingen hadden de apologeten iets om 

tegenover de orakels der heidenen te stellen; en verder kon­

den zij daardoor den oorsprong van hunne godsdienst in het 

grijs verleden terugbrengen, en deze zóó tegen de bedenking, 

dat zij eene geheel nieuwe was, verdedigen 5). 

Verder wordt hier door MINÜCIUS de ter loops gedane be­

schuldiging, dat de christenen onregtvaardigen zijn, goed 

weerlegd en de regtvaardigheid Gods, bij het straffen der 

1) BAUR (a. a. O. Bd. I. Abth. I. S. 31-6) zegt aangaande het bewijs uit 

de voorspellingen : „überhaupt gibt es nicht leicht einen der altesten Apo­

logeten , der nicht das grosse Gewieht dieses nach der algemeinen Ansicht 

evidentesten Beweises anerkannt, nnd sich desselben bedient hiitte, manche, 

wie z. B JUSTIN, Dial, mit dein Jnden TRYPHON c. 7, versichcrn auch aus-

drücklieh, dass sie selbst auf diesem Wege hauptsaehlich die Uebcrzengung 

von der Wahrheit nnd Göttliehkeit des Christcnthums erlangt haben." 

2) TZSCHIENER. a. a. O. S. 130—134. 

3) TZSCHIENER. a. a. O. S. 134—137. 

4) TERTULLIAAN (,,Apologeticus" e. XX) zegt van dit bewijs: „idoneum , 

opinor, testimonium diviuitatis Veritas divinationis", cu JUSTINIJS (Apologia I. 

c. 37) laat zich dienaangaande aldus uit: „rjTCfQ ntyLozij xal aXij&fordxrj 

dnóde^K; aal v^Zv , wq vonL^o/iev, vavrjaexru" Verg. ook THEOPHILUS. 

„Ad Autolycum" L. II. p. 88 ed. Col.; ORIGENES „Contra CELSUM" L. 

I. p. 33. 

5) TZSCHIENER. a. a. O. S. 137—139. 



MINUCIUB ALS APOLOGEET. 233 

mensclicn, van zijn standpunt met kracht geliandhaufd. De 

vrije zelfbepaling van den inensch wordt hierbij op den voor­

grond geplaatst, eene meening, die zoowel door de griek-

sehe als door de latijnsche kerkvaders van de eerste periode 

der doginengeschiedenis (70—254) algemeen werd voorge­

staan 1). 

Bij de beantwoording van de aantijgingen tegen het ver­

keer der christenen in de maatschappij 2), spreekt MINUCIUS 

op welsprekende wijze over de geringheid en nietigheid van 

alle aardsche goederen; over het groote nut van de weder­

waardigheden des levens; over het roemrijke van het lijden 

der christelijke martelaars en over hunnen heldenmoed 

daarin betoond; over het onbeteekenende van alle aardsche 

heerschappij en magt, van alle grootheid, aanzien en eer 

in de wereld; en over het schadelijke van vele aardsche ge­

noegens en genietingen. 

Een gelijken lof mogen wij niet toekennen aan de geheele 

rede tegen de raadgeving van CAECILIÜS gerigt, dat de 

christenen maar afstand moeten doen van het onderzoek naar 

de waarheid en zich gedragen naar het voorbeeld der oude 

wijsgeeren 3). 

Hier verloochent MINUCIUS op treurige wijze, gelijk DE 

PBESSENSÉ 4) teregt verklaart, den geest van edele verdraag­

zaamheid, door SGciiATES den „Attischen hansworst" te noe­

men. Welligt tot verontschuldiging van onzen apologeet 

1) HAGENBACH. t. a. p U. 133—ISfi ; BAVII. a. a. O. Bil. 1. Abth. I. S. 

573—574 ; CARL BECK. „Christlichc Dogmcngeschichic2e Auflage, S. 

320—'?21. 

2) Zie boven bl. 149—156. 

3) Zie boven bl. 156—158. 

4) t. a. p. Dl. IT. St. II. bl. 302. 



234 MINDCIC8 ALS APOLOGEET. 

voegt DE PÜESSISNSÉ er bij, dat MINUCIUS „zonder twijfel 

door het vuur der redeneering medegesleept" op genoemde 

wijze zich tegenover SOCRATJSS heeft uitgelaten. Zulk eene 

verontschuldiging evenwel kan kwalijk gelden, omdat MINU­

CIUS hier niet ex iinproviso tegen OABCIHUS spreekt, maar 

een werk schrijft tegen de aanvallen der heidenen. 

Doch SOCRATES is de eenige niet, tegenover wien onze 

schrijver zich onverdraagzaam betoont. Ook de wijsgeereu 

in het algemeen worden hier door hem gebrandmerkt als 

„verleiders, echtbrekers, tyrannen, en als zeer welsprekend 

tegeu de ondeugden, waaraan zij zeiven zich schuldig ma­

ken" !). Niet alleen de onverdraagzaamheid is hier in hem 

te laken, maar ook zijne groote inconsequentie. Hoe toch 

is met dezen uitval tegen de wijsgeeren de vroeger gebezigde 

uitspraak aangaande hen 3) te rijmen? En hoe zoude het 

telkens terugkeerend beroep op de wijsgeeren te regtvaardigen 

zijn, indien deze waarlijk voor zóó slecht moesten gehouden 

worden, als MINUCIUS hen hier afschildert? 

Het slot zijner rede is inderdaad schoon te noemen. 

Hiermede zijn wij tot het einde van onze taak genaderd. 

Wij hebben thans MINUCIUS als apologeet beschouwd en zijn 

tot het resultaat gekomen, dat zijne apologie vele deugden, 

maar, gelijk elk werk van mensehen, ook hare gebreken 

heeft. Toch schromen wij niet, er voor uit te komen, dat 

de apologie in haar geheel een' zeer aangenamen indruk op 

1) Oct. c. XXXVIII. 7^. //philosophorum supcrcilia contcmnimus, quos 

corruptores et adulteros novimus et tyrannos et semper ad versus sua vitia 

facuudos." 

2) Oct. c. XX. 1. „Exposui opiniones omnium ferme philosophorum, qui-

bus illustrior gloria est, Deum unum multis licet designasse nominibus, ut 

quivis arbitretur, aut nunc Christiauos philosophos esse, aut philosophos 

fuissc jam tune Christiauos." 



MINUCIUa ALS APOLOGEET. 235 

ons gemiiakt heeft. Het geheele werk heeft ons den indruk 

gegeven, dat het vooraf flink doordacht, met uitgebreide 

kennis van zaken bearbeid en met lust, ijver en naauwge-

zetheid voltooid is. Daarom kunnen wij ons geenszins ver-

eenigen met L. ELLIES DU PIN1), wanneer deze verklaart, 

dat de apologie vau MIUUCIUS eerder het product is van 

iemand, die zich van zijne bezigheden ontspant, dan een 

werk, dat met naauwgezetheid is zamengesteld. Neen! naar 

onze meeuing is de OCTAVIUS, als ce eerste apologie van de 

latijnsche kerk, een zeer degelijk geschrift, dat zonder twij­

fel onder de beste geschriften der oude christelijke wereld 

verdient gerangschikt te worden. Immers, de apologie van 

MINUCIÜS heeft, gelijk DE PEESSEHSÉ 2) zoo te regt zegt, al 

de eigenschappen van een schoon pleidooi; zij is welsprekend, 

kernachtig, rijk aan bijzonderheden en geschikt om op het 

gemoed der Romeinen een' levendigen indruk te weeg te 

brengen; zij vloeit over vau treilende grepen, die aan de 

gedachte groote verhevenheid bijzetten En al blijven wij het 

dan ook aan den eenen kant betreuren, dat er in den Ou-

tavius veel eigenaardig christelijks gemist wordt, toch willen 

wij aan den anderen kant gaarne verklaren, dat er uit den 

Octavius een regt christelijke geest spreekt 3). 

Verder meenen wij , dat het gemis van veel eigenaardig 

1) „Nouvelle bibliothèquc des auteurs eeelésiastiques Tom. I. 119. 

ELLIES DU PIN zegt hier aangaaude den Octavius: „"Maïs c'est plutot la pro­

duction d'un esprit, qui so délasse de ses occupations, qu'uu ouvrage com­

pose avce assiduitc." 

2) t. a. p. 1>. II. St. II. bl. 808. 

3) Dc Hoogleeraar VAN OOSTERZEE schrijft ter plaatse , waar hij over de 

apologeten spreekt („Geschiedenis der Christelijke Kerk iu Taferccleu" Dl. 

I. hl. 18"); „En hooger stijgt onze bewondering, waar wij ouder deze moe­

dige kampvechters den redenaar eu pleitbezorger MINUTIUS FELIX zieu optre­

den , met den Geest van CHRISTLS in het hart, eu de welsprekendheid van 

CICERO op de lippen." 



226 MINI'CITIS ALS APOLOGEET. 

christelijks in vete opzigten uit het plan k:m verklaard 

worden, dat MINUCIUS bij het opstellen van zijue apologie 

heeft gevolgd en waarover wij boven reeds meermalen heb­

ben gesproken. Dit plan heeft hij op voortreffelijke wij/e 

volvoerd. Want in een beknopt bestek en in goede orde 

heeft hij in zijn' dialoog alles bijeengevoegd, wat do philo-

sophiseh gevormde heidenen in de tweede eeuw tegen de 

christelijke godsdienst inbragten ; welke argumenten zij pleeg­

den aan te voeren, om hunne steeds dieper en dieper weg­

zinkende godsdienst nog zooveel mogelijk te schragen; cn 

wat de beschaafden onder de christenen op de bedenkingen 

en argumenten der heidenen over het algemeen ten ant­

woord gaven. Duidelijk, vol kracht en geestdrift en dik­

wijls zeer klemmend en schoon is over het geheel het be­

toog, waarmede hij die bedenkingen en bewijsgronden der 

heidenen tracht te weerleggen. Daardoor moest hij wel een' 

hevigen schok geven aan de gemoederen der Romeinen, die 

maar eenigszins voor goede indrukken ontvankelijk waren; 

daardoor moest hij bepaald steeds meer en meer de banden 

verbreken of losser maken, die den Eomein nog altijd aan 

de voorvaderlijke godsdienst boeiden; ja! daardoor moest 

hij althans ook dit nog te weeg brengen, dat de welge­

zinde Romeinen dat tal van vooroordeelen en onbekookte 

denkbeelden aangaande de christenen lieten varen, en, nu 

beter ingelicht, meer geschikt en geneigd werden om tot het 

christendom over te treden. En was het nu eenmaal zóóver 

gekomen, dat deze, onbevredigd door hunne godsdienst, tot 

het christendom waren overgegaan en dit waarlijk met hun 

gansche hart beleden , dan had de apologie haar verheven 

doel geheel en al bereikt; want, dan hadden deze belijders 

verder geene geschriften van apologeten meer noodig, om 

hun de goddelijkheid van het christendom nog nader aan 

te toonen, daar dan het christendom zelf, door de inner­



MIBUCIUS ALS APOLOGEET. 237 

lijke kracht van zijn wezen, zijn' goddelijkeu oorsprong aan 

hunne gemoederen zelve bewees. Immers , onwedcrlegbare, 

ja eeuwige waarheid is en blijft het woord, eenmaal door 

den Zoon van God gesproken: „Zoo iemand wil deszelfs 

wil doen , die zal van deze leer bekennen, of zij uit God 

is, dan of ik van mij zeiven spreek 1)." 

1) Joh. VII. 17. 



mmmmzwtmm I 

Wmi ''Sill 

- -J-J R-







IliiiiHiiiiB 

mÊÊÊÊÊÊ 
WÊÊÊMmsÊsi 

MppH 

1 • H 

BBM 

MtsSiÊMiÊSÊ 
mSSmStim 
H -iwfe i 

' "1 üiireraffiHBI 



. 





i 


