








EENIGE ASCETISCHE TRACT ATEN, 

AFKOMSTIG VAN DE 

DEVffllME BSOEDUIIAI' VA» HET liEIIEEiVE LEVEN. 

I N  V E R B A N D  G E B R A G T  M E T  H E T  B O E K  V A N  

T H O M A S  A .  K  E  M  3 ?  I  S  

DE NAVOLGING VAN CHRISTUS. 

UIT DE NAGELATEN SCHRIFTEN VAN WIJLEN 

55. D. H. %r F. J. VAX VREE, 

jBlSSCHOP VAN fiAARLE/H. 

Medegedeeld in het «Arcliief voor do Geschiedenis van hel 

Aartsbisdom Utrecht», '10l!r doel, 

noou 

J. F. VREGT. 

B I B L I O T H E C A  

EYSENBURGENSIS. 
— o 



ranii 



EEOTGE ASCETISCHE TEACTATEN, 
afkomstig- van de Deventersche .Broeclerscliap 

van liet Q-EMBENE LEVEN". 

in verband gebragt met het Boek van Thomas a Kempis 

DE NAVOLGING VAN CHRISTUS. 

In de September-aflevering, Jaargang 1851 van het 

Maandsclirift de Katholiek komt een opstel voor van 

Z.Ü.H. Mgr. F. J. van Vree, z.g. Bisschop van Haarlem, 

doch toenmaals President van het Seminarie te War­

mond, waarin hij uit een „Oud Nederduitsch Hand­

schrift" twee Hoofdstukken van de Navolging van Christus, 

te weten: Hoofdstuk X en XIII van het vierde Boek, 

mededeelt, bespreekt en met den Latijnschen tekst ver­

gelijkt. 

In dat opstel spreekt de Hoogw. schrijver ook over 

andere stukken, die in datzelfde Handschrift gevonden 

worden, terwijl hij bovendien gewag maakt van eenige 

Latijnsche verhandelingen, in een ander Handschrift 

voorkomende. In alle die schriften, afkomstig uit „de 

ascetisch-mystische school door Geert Groote en Floren-

tius Radewijns gesticht" — of anders gezegd, de be­

kende Broederschap vau het gemeene leven, zag de 

hooggeleerde schrijver een vrij merkbare verwantschap 

zoo in titel als in inhoud met de Navolging van Christus. 



2 

Later heeft Z D.H. — toen reeds Bisschop — van 

verschillende ascetische Tractaten, in die beide Codices 

voorkomende, afschriften gemaakt en er aan den kant 

zijne opmerkingen bijgevoegd, veelal verwijzingen be­

vattende naar paralel-plaatsen in het werk de Navol-

ging, waarbij Z.D.H. blijkbaar op het oog had, de ver­

wantschap aan te toonen tusschen dat werk en de 

ascetische beginselen der Broederschap van het yemeene 

leven, en daarmede tevens eene nadere niet geringe 

bijdrage te leveren ter beslissing van de vraag, wie 

vcor den auteur der Navolging moet gehouden worden, 

evenals Mgr. Malou, de geleerde Bisschop van Brugge, 

in zijn beroemd werk: Recherches hisioriques eb critiques 

sur le véritable auteur de VImitation de J. C. een Hand­

schrift van een werk van Florentius Radewijns, in de 

Bourgondische Bibliotheek te Brussel gevonden — waar­

over later — met verschillende plaatsen uit de Navol­

ging vergelijkt, tot nadere staving van zijne stelling, 

dat niemand anders dan Thomas a Kempis de schrijver 

is van de Navolging. 

De bovengemelde afschriften met de kantteekeningen 

van Mgr. van Vree, zijn onder zijne nagelaten schrifturen 

tot ons gekomen, en wij meenden die, zoowel om de 

eerbiedwaardigheid der gecopieerde stukken zeiven, met 

hun schoonen, stichtenden en leerrijken inhoud, alsem 

het doel dat Z.D.H. zich met het copiëren dier stuk­

ken voorstelde, ter meer algemeene kennis te moeten 

brengen, waarom we ze hier dan ook gaarne mededeelen. 

Alvorens evenwel daartoe over te gaan, moeten wij 

een oogenblik vertoeven bij hetgeen in het voortreffe­

lijk werk van den HoogEerw. Pastoor van Zwolle, 

oud-Professor van het Seminarie te Warmond, Mgr. 

0. A. Spitzen, getiteld: Thomas a Ken,pis als schrijver 



3 

der Navolging van Christus gehandhaafd, in het midden 

wordt gebragt nopens het gevoelen van Mgr. van Yree 

over het werk de Navolging en het auteurschap van 

Thomas a Kempis. 

Met groot genoegen zagen we, hoe op bladz. 19 

van gemeld werk des HoogEerw. Heeren Spitzen, de 

Hoogw, schrijver van het voormeld opstel in de Katho­

liek verdedigd wordt tegen de verkeerde opvatting van 

sommigen, als ware Mgr. van Vree van oordeel, dat 

het boek de Navolging oorspronkelijk in onze moeder­

taal geschreven is. Afdoende wordt daar die misvat­

ting wederlegd door de eigen woorden van Mgr. van 

Vree zeiven, waarmede hij in datzelfde opstel op de 

vraag, die hij zich stelt: „is de Nederduitsche text 

van het Xde en XIIT116 Hoofdstuk van het vierde Boek, 

zooals die in den Codex gevonden wordt, oorspro7ike-

lijk of is hij vertaling" aanstonds te kennen geeft, 

dat hij dien Nederduitschen tekst voor vertaling houdt 

„gelijk sommige uitdrukkingen" zoo zegt hij „en de 

woordvoegingen hier en daar vrij duidelijk schijnen 

te verraden." 

Ook deed het ons genoegen terzelfder plaatse Mgr. 

van Vree — en met alle regt — te zien rangschikken 

onder de voorstanders van het auteurschap van Thomas 

a Kempis. Hoe het mogelijk is dat iemand, die Mgr. 

van Vree en bepaaldelijk zijn meergemeld opstel in 

de Katholiek kende, hem als een tegenstander heeft 

kunnen beschouwen van dat auteurschap, bekennen 

wij niet te begrijpen; en toch werd hij daarvoor ge­

houden door den Duitschen, ook bij velen onzer niet 

onbekenden geleerde Dr. Nolte, die voor ettelijke jaren 

als huispriester bij eene voorname familie te Amster­

dam werkzaam, volgens zijn eigen getuigenis bij Mgr. 



4 

van Vree, toenmaals President van het Seminarie te 

Warmond, aldaar eenigen tijd mogt verblijven en een 

der hier besprokene Codices ter copiëring van Z.H.Eerw. 

ontving. In het Tijdschrift door de Theologische Facul­

teit te Weenen uitgegeven, „für die gesammte Katho-

lische Theologie" (5. Band, 2. Heft 1853) gaf hij eene 

volledige vertaling van meergemeld opstel, en later 

in hetzelfde Tijdschrift (7. Band, 1. Heft 1855) stelt 

hij zich als verdediger van het auteurschap van Thomas 

a Kempis tegenover Mgr. van Vree, en zet daar, als 

ware Z.D.H. van een ander gevoelen, de stelling op: 

„Thomas von Kempen ist der Verfasser [der Nachfolge.] 

Er is nicht blos Uebersetzer eines in niederdeutscher 

Sprache geschriebenen von ihm vorgefundenen Origi­

nals"; zelfs gaat hij later zoo ver, van zich er triom­

fantelijk op te beroemen, t. a. p. in het kort bewezen 

te hebben, dat het gevoelen van Mgr. van Vree ten 

eenemale verwerpelijk is, „eam [sententiam F. J. v. 

Vree] prorsus improbandam esse postea paucis com-

monstravi." Zóó toch lezen we, niet zonder verbazing, 

in zijn voorwoord van het door hem in 1862 uitge­

geven, hierachter ook door ons mede te deelen Tradatulus 

devofus Magistri Florentii Badewijns, welk werk hij nog 

al aan de vrome gedachtenis van den toen reeds over­

leden Bisschop toewijdt „piae recordation! Reveren-

dissimi in Christo Patris Francisci Jacobi Harlemensis 

Episcopi." 

Doch keeren we tot het geleerde werk van den 

H.Eerw. Spitzen terug. Deed het ons goed, Z.H.Eerw. 

den Hoogw. Bisschop tegen dergelijke verkeerde op­

vattingen en voorstellingen, als die van Dr. Nolte te 

zien verdedigen, minder kunnen wij instemmen met 

hetgeen hij op bladz. 210 van zijn werk zegt, bij de 



5 

belian(icling der vraag: of en in hoeverre de Navolging 

als een oorspronkelijk werk van Thomas a Kempis moet 

worden beschouwd. Daar toch geeft hij o. i. den indruk 

alsof Mgr. van Vree de „Navolging" geheel of althans 

IioofdzalcelijJc als eene groote compilatie, een mozaïek­

werk van citaten uit Deventer- of Windesheimer schrij­

vers beschouwde. Immers, na die zienswijze bestreden 

te hebben, zegt hij: „Niets bewijst derhalve, dat de 

eerste hoofden der Broeders van het gemeene leven 

de grondstoffen der Irnilatie hebben geleverd" (woorden 

van Mgr. van Vree aangehaald uit zijn meergemeld 

opstel in de Kallwlieh) „derwijze, dat deze eene com­

pilatie of een inlegwerk van citaten zijn zou." Wat 

de schrijver hier in de laatste woorden zijdelings als 

het denkbeeld van Mgr. van Vree schijnt aan te geven, 

zal zoo aanstonds, uit een onwraakbaar getuigen van 

diens wezenlijk gevoelen blijken niet volkomen juist 

te zijn. Ook komt het ons voor, dat de H.Bervv. Spitzen 

het vermoeden, waartoe Mgr. van Vree overhelde, alsof 

er een vroegere tekst zou bestaan hebben, „dien de 

schrijver der Imitatie in zijn boek gedeeltelijk opge­

nomen en hier en daar door tusschenvoegselen en aan­

hangselen uitgebreid had" — in veel te algemeenen 

zin opneemt, en van het geheele werk de Navolging wil 

verstaan hebben. Uit den zamenhang echter en uit 

hetgeen er onmiddelijk op volgt, blijkt onzes inziens 

duidelijk, dat de Bisschop enkel en alleen het oog 

had op den door hem medegedeelden Nederduitsehen 

tekst der twee meergemelde kapittels. Dat nu Thomas 

die twee hoofdstukken met eenige wijziging uit een 

ander werk zou hebben overgenomen, zooals Mgr. van 

Vree, te regt of te onregt, wel eenigzins schijnt ver­

moed te hebben, zoude toch inderdaad niet zoo volstrekt 



6 

ondenkbaar zijn, noch zijne verdiensten als auteur ver­

minderen. Geeft de H.Eervv. Heer Spitzen zelf niet 

op bladz. 72—81 vele plaatsen aan in de Navolging, 

die geheel uit de werken van Ruysbroek, Mande, 

Schoonboven cn anderen „geleend" zijn ? 

Eu wat nu overigens het werkelijk gevoelen van 

Mgr. vau Vree betreft over de Navolging en den auteur 

vau dat werk, dienaangaande zijn wij zoo gelukkig 

eene afdoende inlichting ontvangen te hebben van een 

allezins bevoegd getuige, die met Mgr. van Vree zeiven 

de zaak besproken, en uit diens eigen mond zijn ge­

voelen vernomen heeft. Die getuige is de Z.Eerw. 

Hooggel. Heer J. W. L. Smit, Professor aan het Semi­

narie te Warmond, die de goedheid gehad heeft ons 

de volgende verklaring te geven, welke wij, met zijne 

hoogst verpligtende vergunning, Lier laten volgen. — 

Ziehier dan hoe Z.Hooggel. het gevoelen van Mgr* 

formuleert: 

„De schrijver der Imitaüo is Thomas a Kempis. 

Toch is dit werk gedeeltelijk als eene compilatie te 

beschouwen. Gerard Groote, Eloris Radewijns en andere 

uitmuntende oversten of leden der Broederschap van 

het gemeene leven, hadden hunne ascetische gezegden 

of spreuken, die ze van zichzelven bedacht of wel aan 

andere auteurs en meesters van bet ascetische leven 

ontleend hadden. Die gezegden of spreuken bleven 

deels onthouden, deels aangeteekend, onder en door 

hunne leerlingen voortleven, en werden als 't ware een 

gemeenschappelijk goed, een soort van traditioneel 

geestelijk erfdeel in de huizen der Broeders van het 

gemeene leven, en zoo ook in de twee onmiddelijk 

daaruit ontstane kloosters van Windesheim en vau 

St. Agnietenberg. Thomas was een leerling van Rade-



7 

wijns, die, zooals uit zijn leven blijkt, zelfs bijzonder 

belang in Thomas stelde en op diens overgang tot de 

Windeslieimer-Congregatie bepaald invloed gebad heeft; 

het Iaat zich denken, dat Thomas, behalve nog door 

zijn eigen aard en aanleg, wederkeerig bijzondere ach­

ting voor Radewijns hebbende, ook met veel oplettend­

heid diens spreuken en gezegden betreffende het geestelijk 

leven heeft opgevangen, onthouden, aangeteekend en 

wederom aan anderen voorgehouden, vooral loen hij 

in het klooster van St. Agnietenberg supprior geweest 

is. De overeenkomst der Imitatio met de dicta notalnlia 

en het Traciatidus devolus „[ascetische verhandelingen 

die we aanstonds gaan mededeelen]" is hier en daar 

dan ook vrij duidelijk. Zeer veel, welligt het aller­

meeste zal aan Thomas zeiven bebooren. In alle geval 

heeft hem de zamen-ordening, zamenvalting, aanvul­

ling en afwerking van hetgeen hij èf gevonden óf 

zelf bedacht had, tot het nu bestaande geheel, regt 

op de qualificatie van den schrijver-auteur der Imitatio 

gegeven." 

JSia aldus bet gevoelen van Mgr. van Vree geformu­

leerd te hebben, verklaart de Hooggel. Professor uit­

drukkelijk, dat het bovenstaande zakelijk het gevoelen 

was van Mgr. van Vree z.g., zóó namelijk als Z.D.H. 

het hem persoonlijk en mondeling mededeelde in of 

omtrent het jaar 1858. De Professer durft niet juist 

zeggen, dat Z.D.Iï. het als eene vaste overtuiging 

uitsprak, maar toch voor het minst als eene bij Z.D.H,. 

meer en meer veldwinnende onderstelling die vooral 

dienstig zou kunnen zijn tot verklaring der omstandig­

heid, dat sommige gezegden en gedeelten der Imitatio 

reeds bij andere schrijvers of elders wonende tijdgenooten 

worden aangewezen, zonder dat daardoor het regt van 



8 

Thomas op bet auteurschap behoeft te vervallen. Ten 

slotte verklaart Z.Hooggel. een en ander naar zijn 

beste weten en volgens zijne nog zeer levendige her­

innering van het bedoelde gesprek met den Bisschop, 

te getuigen. 

Deze beschouwing van Mgr. van Vree geeft o. i. 

aan zijne woorden uit zijn opstel in de Katholiek aan­

gehaald, juist dien „anderen zin" welken de H.Eerw. 

Spitzen op bladz, 210 beaamt; en uit hetgeen hij daar 

ter plaatse en vroeger bladz. 72—81 aanhaalt, zien 

wij gemelde onderstelling van Mgr. van Vree volkomen 

bevestigd. 

Aan de dierbare nagedachtenis van dien onvergete-

lijken Bisschop rekenden wij het ons vei-pligt diens 

gevoelen over Thomas a Kempis als auteur van de 

Imitatie tegen alle misduiding en min juiste opvatting 

te verdedigen, en wij zijn den geleerden Professor er 

ten hoogste dankbaar voor, dat bij ons door zijne 

afdoende verklaring daartoe in staat heeft gesteld. 

Het doel door Mgr. van Vree beoogd bij het af­

schrijven en bewerken der ascetische tractaten, die hier 

volgen, is ook grootendeels het onze, bij het in het 

licht geven zijner copiën en aanmerkingen. Immers, 

ofschoon wij in de Navolging wel geen woordelijke aan­

halingen uit die verhandelingen aantreffen, zooals de 

H.Eerw. Heer Spitzen er velen in gevonden heeft uit 

tractaten van Euysbroek en anderen, zien we toch 

klaarblijkelijk in die tractaten denzelfden geest, dezelfde 

ascetische rigting als in de Navolging, waarmede, naar 

ons inzien, een bewijs te meer geleverd wordt, dat de 

auteur tot de ascetische school heeft moeten behooren 

van de Broeders van het gemeene leven en der Windes-

heimer Congregatie. 



9 

Na ons deze uitweiding veroorloofd te hebben, gaan 

we tot beter verstand der meergemelde stukken eenige 

toelichting-geven: 1° over de beide Codices, waaruit 

ze genomen zijn en 2° over elk van de stukken zeiven, 

waarvan we de meergemelde afschriften mededeelen. 

I. 

De beide Codices behooren tot de Bibliotheek van 

de Parochiekerk te Deventer. Zij waren in der tijd 

door den toenmaligen Pastoor wijlen den WelEerw. 

Heer J. M. Beltman welwillend aan Mgr. van Vree 

ten gebruike afgestaan. De eene is ïïollandsch, de 

andere Latijn. 

Van den eersten geeft Mgr. van Vree in zijn meer­

gemeld opstel de volgende beschrijving: „Het hand­

schrift bevat gebeden, onderrigtingen en opwekkingen, 

bestemd voor godgewijde zusters. liet is geheel op 

papier, met eene nette hand, duidelijke en eenvoudige 

letter geschreven, de verkortingen zijn zeer regelmatig 

en blijven van het begin tot het einde zich zelve 

gelijk. Blijkbaar had de schrijfkunst nog geen merk­

baren achteruitgang geleden, toen het handschrift ver­

vaardigd werd. De opschriften der gebeden enz. en 

de initialen zijn in blinkende, roode letters. 

„Het Handschrift bestaat uit 126 van weerszijde be­

schrevene blaadjes, in zeer klein formaat, ingenaaid 

in perkament. Op een der vóór ingenaaide perkamenten 

blaadjes, die er bij wijze van schutbladen ingevoegd 

schijnen, leest men: „Bit hoede hoert toe den Susteren 

in ... . huus van diese te Deventer." Hier lezen we de 

volgende noot ter nadere opheldering van dien titel: 

„Zoo lieten we afdrukken, omdat de naam van hei 



10 

Deventerscbe hmts door afschuring van liet perkament 

onleesbaar geworden is. Het is uit de nog vrij zigt-

bare L en hetgeen verder van de letters' is overge­

bleven, ecbter zeker genoeg, dat geschreven stond: 

Lammenhnus vam diese; welke benaming ontleend is 

aan de stichteres Lamme (Lamberta) van Diese of van 

Byese. Dit klooster hetwelk de H. Oaecilia tot patrones 

bad, werd door genoemde vrouwe gesticht ten jare 

1388, voor de gemepte devoten Susteren, welke, als 

bekend is, den regel van den H. Augustinus volgden 

en onder de leiding stonden van de Broeders van bet 

(jemeene leven. Zie Dumbar's Jcerlelijk en wereldlijk 

Deventer 1° D. 4° B. 27 Hoofdst." 

Onder de verschillende onderrigtingen en opwek­

kingen voor de geestelijke zusters, welke de Codex, 

behalve de twee vermelde Hoofdstukken uit het 4e Boek 

der Navolging bevat, bevinden zich ook de ascetische 

stukken, welke we hier achter bij afschriften van Mgr. 

van Vree, gaan mededeelen. Het Latijnsche Handschrift 

is, evenals het voorgaande, een klein boekje in 12° 

(evenwel iets grooter) met perkamenten omslag, waarop 

vóóraan te lezen staat: „Liber domus Dni Florentii 

in Daventria," en achterin: „Iste liber pertinetDaven-

trie in domo Dni Florentii," waaruit alzoo blijkt dat 

het aan de Broeders van het gemeene leven behoorde 

en van den tijd dagteekende, toen Florentius Radewijns 

Prior was van het Fraterhuis te Deventer, alzoo onge­

veer tusschen 1396 en 1400, Dit Handschrift bevat 

de verschillende ascetische tractaten, door Mgr. van 

Vree gecopieerd en behandeld. 

Nu nog een paar woorden over de stukken, waar­

van wij hier de copiën met aanmerkingen van Mgr. 

van Vree mededeelen. 



li 

II. 

Het eerste afsclirift is geuomen uit den Hollaud-

schen Codex en bevat vermaningen tot liet geestelijk 

leven in 19 kapittels, die blijkbaar door de Broeders 

van het gmeene leven gerigt zijn tot de zusters van 

het Lammenhuis, welke onder hunne leiding stonden. 

De opmerkingen, die Mgr. van Yree er aan toegevoegd 

heeft, wijzen op de gelijkheid, welke er merkbaar be­

staat tusschen deze verhandeling en de Navolging, waar­

van hij telkens in den loop van het stuk, paralelplaatsen 

aangeeft. 

Het was ons eene verrassing, toen we diezelfde ver­

handeling, ofschoon met eenige onbeduidende varianten, 

terugvonden in een anderen onden Codex in het Bis­

schoppelijk Museum van Haarlem berustende, eigendom 

van de Parochiekerk van Poeldijk. De Gids in het 

Bisschoppelijk Museum voor Jcerkelijlte oudheid, humt en ge­

schiedenis te Haarlem beschrijft dien Codex als een „Hand­

schrift op papier, 12°, waarin verschillende tractaten 

van devotie, met geen andere versieringen dan roode 

initialen en rubrieken. Op het schutblad staat: „Suster 

anna jansdochter tot nazareth binnen" (Eijswijk?)" . . . ; 

Meer is er voor het oogenblik niet van bekend. 

Wat evenwel opmerkelijk is — de bedoelde ver­

handeling volgt, in laatstgemelden Codex, op de twee 

eerste boeken van de Navolging, en is van het slot 

des tweeden hoeks slechts met eenige ruimte wit ge­

scheiden; terwijl men uit den vooraanstaanden Index, 

wanneer men het niet beter wist, zou meenen, dat 

die verhandeling een derde boek was van de Navolging. 

Het eigenlijke derde en vierde boek worden in dezen 

Codex niet gevonden. 



12 

Ten aanzien van het eerste boek der Navolging 

willen wij, als in het voorbijgaan, de bijzonderheid 

aanstippen, dat het laatste of 25® Hoofdstuk daar niet 

verder gaat dan tot n0. 2: „Gum quidam anxius" etc., 

waar in den Codes een nieuw Hoofdstuk begint, ten 

titel voerende: van der oetmoedicheitzoodat het boek 

daar 26 Hoofdstukken bevat. 

Nog zij opgemerkt, dat van de 19 Hoofdstukken 

welke de verhandeling in den Deventerschen Codex heeft, 

die van Poeldijk slechts 14 bevat, terwijl deze van 

het 14° niet meer dan de helft heeft, waar de geheele 

verhandeling eindigt met „Amen" — welk slotwoord 

ook in den Deventerschen Codex, nagenoeg op de helft 

van het 14® Hoofdstuk, gevonden wordt. Hieruit zou 

men mogen besluiten dat daar werkelijk de verhande­

ling eindigde, en al wat er verder op volgt, een ander 

stuk is, dat, zooals wel eens meer gebeurde, door 

den schrijver van den Deventerschen Codex onmiddelijk 

achter de eerste verhandeling geschreven is. 

Bij een aandachtig lezen van hetgeen na het woerd 

Amen volgt, wordt men in dat besluit bevestigd. In 

al het verdere toch is veel minder eenheid, veel minder 

geregelde volgorde en gedachtengang: het zijn meestal 

losse gedachten en aanhalingen van gezegden van kerk­

vaders en geestelijke schrijvers, telkens met een „Item" 

beginnende, zooals Mgr. van Vree zelf bij den titel 

van het 19® kapittel aanmerkt: „Bij dit opschrift [van 

vermaninghe der ghehrelce'] mag wel een paar malen enz. 

gedacht worden: het kapittel bevat inderdaad een devoot 

allerlei." Wij mogen hot er alzoo voor houden, dat 

we van de laatste helft van kap. 14 af tot het einde 

met een ander werk te doen hebben. 

De overige stukken die in den Hollandschen Codex, 



13 

door Mgr. van Vree afgeschreven, te vinden zijn, name­

lijk: Hier beghint een devoet epistel — Jhesus Maria — 

Hier beghint een geestelic cellekyn — de 11. Communie — 

zijn op ziclizelve staande godvruchtige en stichtende 

vermaningen en opwekkingen, die op elkander in den 

Codex van Deventer volgen, en teregt om hunne een­

voudige en soliede ascesis vol unctie, door den Hoogw. 

Bisschop der moeite van het afschrijven overwaardig 

zijn geoordeeld. 

De Latijnsche Codex van Deventer is geheel door 

Mgr. van Vree afgeschreven, en bevat verschillende 

stukken welke wij ieder met een enkel woord vooraf 

willen bespreken. 

Het eerste getiteld: „Licipit tractatulus devotm de 

exiirpacione viciorum et passiomm et acqiiisicioue verarum 

virtuium et maxime caritatis Lei el proximi et vere unionis 

cum Deo et proximobevat in een aantal Hoofdstukken 

eene geregelde verhandeling over de oefeningen van 

het geestelijk leven, en wel eerst in de via purgativa, 

waarin veel schoons over de meditatie van de uitersten 

des menschen, — de middelen tegen de zonden en de 

booze begeerlijkheden enz., en vervolgens in de via 

illuminativa met eene handleiding tot dagelijksche over­

weging van het lijden des Heeren. Blijkens het onder­

schrift is die verhandeling van Florentius Radewijns, 

die met Gerard Groote zijn boezemvriend de stichter 

kan genoemd worden van de Broederschap van het 

gemeene leven, en na diens overlijden aan haar hoofd stond. 

Hij wordt hier de eerste vader en oprigter der Deven-

tersche Congregratie genoemd „primi patris' zoo leest 

men aan het slot der verhandeling „nee non inslitutoris 

Congregationis in Daventria." 

Wat onze Thomas a Kerapis aan de leiding van dien 



14 

vromen en heiligen man te danken had, en hoe innig 

hij hem als zijn vader vereerde en liefhad, kan men 

zien in de uitvoerige beschrijving van Radewijns leven, 

te vinden in de werken van Thomas a Kompis, door 

Sommalius S. J. bijeenverzameld en uitgegeven. 

Ook hier heeft Mgr. van Vree op zijn afschrift ver­

schillende plaatsen van de Navolging aan den kant 

aangehaald, waar hij gelijksoortige gedachten, beschou­

wingen, vermaningen of ascetische beginselen ontwaarde; 

maar bovendien heeft de Hoogw. afschrijver hier en 

daar gewezen op de echt katholieke beginselen en leer­

stellingen, later door het Concilie van Trente geleerd 

en uitgesproken, waaruit, zegt Z.D.H., blijkt, hoe 

lasterlijk en geheel ten onregte door sommige Pro­

testanten de vrome Broeders van het gmeene leven 

beschouwd worden als voorloopers van de zoogenaamde 

Hervormers. Wij moeten hier nog bijvoegen, dat deze 

verhandeling of „tractatulus" reeds door den hierboven 

genoemden Dr. Nolte ten jare 1862 te Freiburg bij 

Herder in het licht gegeven is naar denzelfden Codex, 

hem door Mgr. van Vree, zooals hij in zijn voorberigt 

meldt, ter afschrijving gegeven. Enkele noten door 

hem daaraan toegevoegd, zullen wij op de betrekke­

lijke plaatsen vermelden of bespreken. 

Hierop volgen bladz. 59 van den Codex eenige losse 

spreuken, gezegden, vermaningen, meestal beginnende 

met; „item dixit," van beide de stichters der Broeder­

schap Gerard Groote en Florentius Radewijns, getiteld: 

„Incipiunt aliqiia veria notahilia Dni Florentii et majistri 

Gherardi magni" Deze gaan door tot bladz. 120, doch 

op bladz. 104 is een halve bladzijde van eene andere 

hand tusschen ingeschreven, met afzonderlijken titel: 

„Consilium Domini Florentii quod dedit cuidam scriptori." 



It) 

In de Appendix van liet bovenaangehaald werk van 

Mgr. Malou vinden we een handschrift, door liem in 

de Bourgondische Bibliotheek te Brussel gevonden, be­

vattende, naar luid van den titel, eenige vermaningen 

van Florentius, Prior van het Huis te Deventer: 

„ fncipiunt quaedam admonitiones valde utiles divi Florentii 

quondam prions domus clericormn ') iu Daventria." 

Naast dat handschrift geeft Mgr. Malou de plaatsen 

aan uit de Navolging, die dezelfde vermaningen, soms 

in nagenoeg gelijkluidende woorden bevatten. In de 

eerste bladzijden van onzen Codex vinden we sommige 

spreuken terug van den Codex der Bourgondische 

Bibliotheek, zooals die door Mgr. Malou is medege­

deeld, doch met eenige wijziging en in eene geheel andere 

orde. Ter vergelijking geven we die aan den kant van 

ons afschrift. Dat in laatstgemelden Codex meerdere 

spreuken of dicta notahilia voorkomen, die in ons Hand­

schrift niet te vinden zijn, zal men daaraan moeten 

toeschrijven, dat de spreuken, gezegden, vermaningen 

door verschillende leerlingen van Kadewijns en Groote 

zijn opgeteekend, en de een deze, de andere gene, naar 

gelang ze hun schooner of belangrijker voorkwamen, 

heeft opgeschreven. De HoogEerw. Heer Spitzen in 

zijn hierboven besproken werk bladz. 210, maakt ook 

gewag van een aanteekenboek of rapiarium, ook wel 

excerptum genoemd, waarin, zooals Dr. Acquoy schrijft, 

allerlei teksten, spreuken en schoone gezegden waren 

bijeengebragt. Ieder broeder, zegt die geleerde, had 

') Hiermede werden de leerlingen bedoeld, die in het huis 
van Florentius te Deventer op kosten der Broederschap werden 
opgekweekt en onderwijs genoten. Enkele priesters stonden aan 
het hoofd. 



16 

zijne eigene verzameling- van die soort. Zulk eene 

verzameling of rapiarium hebben we vermoedelijk voor 

ons in ons Handschrift, onder den titel van aliqua verba 

nolab'dia Dni Florentii et magistri Gherardi rnagni; zulk 

een rapiarium zal ook de Codex, door Mgr. Malou 

in het licht gegeven, geweest zijn. Uit den aard der 

zaak waren het losse gezegden zonder het minste ver­

band, ofschoon in onzen Codex hier en daar onder 

een zekeren titel of hoofd gerangschikt; meestal tot 

een of ander persoon, soms tot meerdere in de zooge­

naamde collatiën gerigt, als blijkt uit het telkens her­

haalde item dixit uni of alleen item dixit, of enkele 

malen item dixit in collationibus enz. Ook zijn niet 

alle even belangrijk, sommige vrij onbeduidend of 

op bijzondere omstandigheden, gebruiken der broeders 

enz. betrekking hebbende, en daarom ook voor ons wel 

eens minder duidelijk, alligt hier en daar niet goed 

verstaan, begrepen of opgeteekend, zooals natuurlijk 

in eene dergelijke verzameling,- die ieder voor zich 

tot eigen stichting maakte, te verwachten is. Eoewel 

nu veel daarin voorkomt, wat vreemd, minder belang­

rijk, soms duister en schier onverstaanbaar, vaak blijk­

baar door een onbedreven hand opgeteekend is, en dit 

gedeelte alzoo van den Codex bij lange na niet halen 

kan in schoonheid en belangrijkheid bij het daaraan 

voorafgaand geregeld Tractatulus devotus van Florentius 

Radewijns, hebben wij niettemin gemeend het afschrift 

daarvan, door Mgr. van Vree vervaardigd, hier insge­

lijks te moeten mededeelen, wijl ook daarin de ware 

soliede ascetische geest van de Broeders van het gemeene 

leven ons tegenademt. Overal en onder allerlei vormen 

en in allerlei bijzonderheden wordt ons daar de deugd 

van versterving der zinnen en der eigenliefde, zelf-



17 

verlooclaening en vooral de grond van alle deugden 

de ootmoed gepredikt, in een woord dezelfde geest 

die het geheele werk van de Navolging bezielt en dien 

we als een gemeenschappelijk goed, een soort van 

traditioneel geestelijk erfdeel van de Broeders van het 

gemeene leven mogen beschouwen; zoodat we ook daarin 

nader zien bevestigd, dat het onwaardeerbaar werk cle 

Navolging uit die ascetische school is voortgekomen. 

Wij moeten hier ucg opmerken , dat in den Codex aan 

het einde der verha 7101 abt Ha eenige bladzijden oninge­

vuld zijn gebleven, waaruit we opmaken dat de schrijver 

nog meerdere gezegden had willen opteekenen, maar 

om de eene of andere reden zulks niet gedaan heeft. 

Op bladz. 129 van den Codex begint een nieuw 

ascetisch werk met den titel: „Incijnt exercicium cujus-

dam devoti fervidi et himilis preshyteri videlicet lulherii 

ten Busche." De vrome priester, wiens geestelijke oefe­

ningen en vermaningen wij daar bezitten, was Lubbertus 

Berneri a Busco of in 't Hollandsch genaamd ten Busche 

of van den Bosch, een geleerd en zeer godvruchtig 

priester, die bijzonder ijverde voor de Broederschap 

van het gemeene leven en veel met Florentius Radewijns 

arbeidde, aan wien hij, tot diens groote smart, door 

de pestziekte, die in 1398 woedde, ontrukt werd. Zijn 

leven vinden wij in de meergemelde verzameling van 

Sommalius, onder de levens der voornaamsten van ge­

melde Broederschap, door Thomas a Kempis beschreven. 

Aan het slot van dat leven vinden wij daar eenige 

stukken of gedeelten van datzelfde exercicium onder 

den titel van: „Collecta quaedam ex devotis exercitiis 

domini Luberti." Alles wat wij daar lezen heeft ook, 

met eenige varianten, onze Codex, maar deze heeft 

hier en daar er nog iets tusschen, zoodat hetgeen 



Sommalius heeft, een soort van bloemlezing schijnt, 

zooals ook de titel aanduidt: CoUecta quae dam. In onzen 

Codex zullen we dan zeker het werk volledig hebben. 

Ook dit is echter geen geregeld tractaat, maar bestaat 

veelal uit losse, weinig zamenhangende gezegden , wen­

ken, opmerkingen, vermaningen, soms wel wat duister, 

hier en daar bijna onverstaanbaar, waarschijnlijk door 

de schuld van den schrijver, maar alles toch alweder 

denzelfden geest ademend van de soliede ascetische school 

der Broeders van het gemeene leven, waarom wij ook 

daarvan de afschriften van Mgr. van Vree met zijne 

aanmerkingen gaan mededeelen. 

Van het godvruchtig overlijden van dien Lubbertus 

hebben wij verder in den Codex een uitvoerig en 

stichtend verhaal van Aemilius Burensis, den tweeden 

opvolger van Florentius Radewijns in het bestuur van 

het Deventersche Fraterhuis. Ook daarvan heeft Mgr. 

van Vree een afschrift gemaakt. Aangezien echter 

datzelfde stuk in zijn geheel en op enkele onbedui­

dende varianten na, letterlijk bij Sommalius Opera 

omnia Tlomae a Kempis gevonden wordt en de Hoogw. 

afschrijver er geene bijzondere opmerkingen of noten 

bijgevoegd heeft, meenen we dit .afschrift achterwege 

te kunnen laten. 

Hetzelfde zij ons geoorloofd ten aanzien van het 

afschrift van een klein ascetisch stukje, getiteld: De 

laude bone Congr eg adonis, dat geheel en genoegzaam 

letterlijk te vinden is in Sermo II ad Novitios, in 

de verzameling van Sommalius, waarvan gemeld stukje 

het eerste gedeelte uitmaakt. 

In den bedoelden Codex vinden we bovendien nog 

negen brieven, door Florentius Radewijns, Gerard van 

Zutphen en andere hoofden of voorname leden der 



.\ 86- / CJ) 

Broederschap in liet jaar 1398 uit verschillende plaatsen, 

meestal echter uit Amersfoort, geschreven aan de Broe­

ders in het Fraterhuis te Deventer. In dat jaar toch 

woedde een vreeselijke pest door gansch Overijssel. Te 

Zwol alleen stierven dagelijks meer dan vijftig menschen. 

De steden waren leeg en verlaten, daar de inwoners 

in het open veld verademing en schuilplaats zochten. 

Ook de pas opgerigte Broederschap moest het verlies 

van menig lid betreuren. In het Fraterhuis te De­

venter, dat in 1391 was opgerigt, stierven tien broe­

ders. Ook- de bovengenoemde Lubbertus, van wiens 

stichtend sterven een uitvoerig verhaal — hiervoren 

reeds besproken — in den Codex te vinden is, werd 

er het slagtoffer van. 

Op voortdurend aandringen der Broeders en om de 

jonge Broederschap voor het gevaar van een volslagen 

ondergang te behoeden, week de Prior Florentius Rade-

wijas met Gerard van Zutpben, Wilhelmus Schoon­

hoven, Jacobus Vianen en anderen, wier leven Thomas 

a Kempis, althans van de meesten hunner, beschreven 

heeft (zie de meer aangehaalde uitgave van Sommalius) 

naar Amersfoort, waar een aantal scholieren zich bij 

hen aansloten, en zij alzoo hun werk voortzetten en 

zelfs over andere plaatsen uitbreidden. Dit gebeurde 

in Junij of Julij van genoemd jaar 1398 en zij bleven 

als in een soort van ballingschap rondzwerven tot 

November daaraanvolgende, als wanneer, na het 

ophouden van de pest, op den 13en dier maand de 

Deventersche broederschool weder plegtig geopend werd. 

Ofschoon van de broeders te Deventer verwijderd, 

bleef Florentius c. s. in voortdurende briefwisseling 

met de achtergeblevenen en negen van hunne brieven 

worden in den Codes gevonden, die ook door Mgr. van 



•20 

Vree zijn afgeschreven. Daar ze echter vollediger te vin­

den zijn ia de Analecten van Gr. Dumbar en, hoe schoon 

en stichtend ook, toch voor het doel, waarom Z.D.H. 

hoofdzakelijk den Codex heeft afgeschreven (de kwestie 

namelijk van 't auteurschap van Thomas van Kempen 

nader toe te lichten) van geen helang zijn, — hebben 

wij gemeend die afschriften hier niet te moeten mede-

deelen. Daarentegen geven we wel bet afschrift dat 

meergenoemde Bisschop vervaardigd heeft van een los 

blaadje, hetgeen eigenlijk niet tot den Codex behoort, 

maar los daarbij inlag, getiteld; liumilitcitis speculum, 

eenige korte punten en spreuken over de deugd der 

nederigheid bevattende, waarbij de Hoogw. afschrijver 

hier en daar zijne aanteekeningen heeft gemaakt, met 

verwijzing naar paralelplaatsen in bet werk der Navol­

ging. Dat stukje hebben we nog niet in druk gevonden. 

Nog rest ons op te merken, dat wij de meerbedoelde 

afschriften zóó geven, als we die gevonden hebben, 

met de daarop aan den kant geschreven aanteekeningen. 

Waar we echter bij naauwkeurige vergelijking van het 

oorspronkelijk handschrift, onder de zeer verpligtende 

medehulp van een scherper en in het ontcijferen van 

oude handschriften veel meer geoefend oog dan het 

onZe — eene blijkbare misvatting of schrijffout, of 

hier en daar gaping vonden, wijl de afschrijver, zooals 

hij dan zelf te kennen gaf, den text niet kon lezen; — 

hebben wij ons veroorloofd een en ander te verbeteren 

of aan te vullen, voor zooveel wij van den tekst 

genoegzaam zeker waren. Wij haasten ons echter er 

bij te voegen, dat dit betrekkelijk slechts zelden noodig 

is geweest. Over het algemeen kunnen wij ons niet ge­

noeg verwonderen over de scherpzinnigheid en uiterste 

naauwkeurigheid, waarmede de Codex, die wegens de 



21 

veelvuldige en aanmerkelijke verkortingen en coutrac-

tiën der woorden allermoeijelijksl te lezen is, door 

Z.D.H. Mgr. van Vree is afgeschreven en bewerkt. 

Na dit een en ander ter nadere toelichting voorop 

gesteld te hebben, gaan wij nu de afschriften naede-

deelen van de volgende vijf stukken: 

I. Uit den Hollandschen Codex: „Sommige ver-

maninge tot eenen doechliken leven" met de 

daarbij behoorende kleinere ascetische stukjes. 

II. Het „Tractatulus devotus de extirpacione viciorum 

et passionum etc." van Florentius Eadewijns. 

III. De „aliqua verba notabilia Dni Florentii et magistri 

Gherardi magni." 

IV. Het „exercicium cujusdam devoti fervidi et humilis 

presbyter! scilicet Lubberti ten Buschen." 

V. Het „Humilitatis speculum." 



I. 

Hier staen in bescreven sommige vermaninge 

die11 behoort C0hdeefttot eeneu doechliken leven. ') 
aan de Susteren van 

DieS^o8Deventer." lste kapittel. Van den waldaden ons heren. 
Deze titel is, gelijk 

ook al de opschriften _ . i . 
der Hoofdstukken, Aldus spreket die heilifflie prophete David in 
in rood geschreven; 1 o x x 

kaputeMs he^num-^611 sa^er: sal ic den here wedergheven 

ka^itte"uitgedrukt^ voer dat hi my heft ghcgevRii. Merkel dese 

woerde, want sie seer begheerliken luden. Soe 

wie een dienre godes is ende overdencket wat 

hem die lieve here gedaen hevet; hoe dicke dat 

hi hem ghespaert hevet in sinen oelden leven; 

hoe ghenadeliken ghetoghen tot bekenuisse ende 

minne eens gueden levens; hoe liefliken ons *') 

vermaeut van buten ende van binnen mit woerden 

ende mit exempelen tot enen salighen gheeste-

liken leven , die mach van herte wel verwonderen, 

ende mitten prophete ynnichliken spreken: wat 

sal ic den here wedergheven voer al dat hi mi 

hevet ghegheven? Hierop antwoerdet hi voert 

aldus: Den kellic des heylghevers sal ic ont-

*) Hier heeft de Hoogw. afschrijver zich eene kleine 
afwijking van het Handschrift veroorloofd, zooals hij zelf 
opmerkt: daar toch heet het «hoe liefliken vermaant hi 
ons; welke woordvoeging met den ganschen volzin in 
tegenspraak is, en waarschijnlijk in het Handschrift abu­
sievelijk aldus geschreven. In den Codex uit Poeldijk, 
hierboven bladz. 331 besproken, wordt gelezen: «hoemin-
lick vermaent van buten ende van bynnen,» hetgeen den 

volzin goed doet doorgaan. 



fanghen ende den name des lieren sel ic aen-

roepen. In desen kellic verstaet men die passie 

cnde dat liden ons lieven heren Jhesu Ohristi 

den hi om onse salicheit ghedronken hevet, als 

dat ewangelium verclaert, den oec die knecht 

godes van minne ontfaen sal ende drincken , dat 

is, willichlikeu bier inder tijt te liden, want hi 

i) «CaiicemDomini niet meerre en is dan sijn here ') Ende den name 
affectanter bibe, si . j i i 
amicus ejus esse, des heren sal ic aenroepen, om my te nelpen 
et partem cum eo 
habere desideras.» eR(je te stereken inden liden; want ic uut my 
De Imit. 1. 2. c. 12. ^ 

poSL'pergrattom selven das niet verdragben en mach. 
quod mini impossi-

türam.'iraSJ.cag3» 2de kapittel. Van gheerne te liden om onsen 
Imit. I. 2. c. 12. T I  
imit. i. 3. c. 12. lieven here. 

«Multa in hac vita 
accidunt contraria.» 

«An putas quod gettet u dan als een trouwe naevolffher Chrisli 
homines seculihuj us 0 

SSurV?elNccUhocYn-tot liden. Want des liden is alsoe vele op eert-
vTbfdU'i. i. c. 22, rike, dattes elc mensche ghenoech te draghen 
«Nemo est in mun- 1 
do sine aiiqua tribu-nevet. JNiemant die daar levet op der eerden 
lalione, quamvis rex . 1 , . ,, , , 
sit vol papa.» en is soiider liden. i)ie der werelt ende den 

vleysche dienen en syn niet sonder liden. Die-

ghene die gode dienen en syn oec niet sonder 

liden. Alsoe langhe als wi leven, moeten wi 

hebben verdriet ende liden, ende wi en moghens 

niet vlien; mer wi moetent ommer liden. 1st 

«Quisestriuimelius nochtant dat wvt ffheerne omme ffodes willen liden 
habet? Uüque qui J 0 

pro peo aiiquid pati encie salicheit onser sielen, het sal ons lichter valet.» (Ibid.) 
quanVimïibePpa™' werden. Ende wi moeghen daermede groeteliken 

passum",0poferlfsine verdienen ende mitter hulpen ons lieven heren 
merito transire.)> ij.i 

imit. i. 3. c. 19. comen uut desen menichvoidighen ende bitter-
«Quomodo potest t 1 

amari vita tantas ha-liten liden totten ewiffhen verbhden. Wat macn 
bens amaritudines, 0 

tot subjeeta calami- ons levenslusten die altoes vervullet werden 
tatibus et miserus.» 
Ib3«Dispi^nè et ordina mit liden ende onruste? Setten wi ons anders 
omnia secundum . j A  X  T J  • n • i. 2 

tuumveiieetvidere, waertoe dan tot liden, wie en sollen met anders 



24 

et non invenics nisi viuden dan vaste te liden. Als dat ene liden verbi 
semper aliquid pati , i i • t -n i j i i 
debere.imit.i.2.c.i2. is, so sel dat andere comen. J^nde ten sel gneen 

«Nam una tribu-
lationeseutentatione eynde nemen eer wi scheyden van desen leven. 
recedente, aha sue- ^ ^ 
cedit.» ibid, i.3. c. 20. Qch ofte wi daernae mochten comen bi Jhesum 

. in dat ewighe leven ! Amen. 

te°potL^impedire J  ̂ de kapittel. Van afsceiden van allen hinder ons 

'pi'ivatus c 'amo? l 'ad voertganges in doechden. 
sum.mo bono ma­
xime reta r d a t .  t - t -  •  •  x J i T .  i  p i ' j i  

«Quamdiu aüqua Jiet is noet dat hem een menscne aischeide 

possum libere kd te van aire werliker ende lichtverdigher bliscap ende 
volare.))Imit.l.3.c.31. ^ 
De negicctu omnis yer(vancliker ffenuchte, wil hi mit o-ode wanderen 
ereaturae ut creator o o ' o 
poi|S1M!Sïen is de in enicheit ') sijns herten; wil hi hebben gheeste-

nicheit.eZine: m' liken troest, hi moet versmaden uutwendighen 
«O qui numquam , • T I  T I . I  

transitoriam laeti- solaes; wil In nebben mwendighen vrede, ni moet 
tiam quaereret.... p . _ __ _, 
qnam bonam con- afsniden alle die geneuchten des vleysches. Mer 
scientiam sen-aret... 0 ^ 

raeiTsti coSatinne Eöetdurfte is hem gheoerloft mit bescheydenheit. 

exercuerifln'sanctk hi toenemen in doechden, hi moet naerustich 
compunctione.» Ibid. •. . J I J TTT J 1 •, -I. 
1.1. c. 20. sijn en verwinnen ondeuchden. Want dit is die 

«Pretiosa est gra- , , , , i . . n t , 
tia mea, nonpatitur sake, dat maclischien menighen gueden menscben 
se misceri extraneis 
rebus nee consoia- hindert, omdat hi cliene vliiticheit hevet sine 
tiombus terrems. Ab- J 

omnfa tafpedimenta ghebrek® te verwinnen; ende alaoe begheerlic niet 
SMusionemptsuseciU-s en is om die duechden te vercrighen als menich 

ab ieomni temporaii sotte mensche om een luttich tijtlikes guedes. 
solatio mentem te- _, TI 

nereprivatam. 'ibid. Hiervan claghet fcte Jheronimus ende seit aldus; 
c» 53. 

Toe male vuerich isser vele in eertschen dinghen *), 

grote neersticheit heeft men in nederen ende in 

onduerighen dinghen, ende laeuwe ende slappe 

begheerten tot gheesteliken ende godliken duechden. 

Daerom sijt aernstich f) ende noch vele begheriger 

*) In den Codex van Poeldijk, meermalen hierboven 
vermeld, staat dit duidelijker aldus: «Menich isser die 
vuerich sijn tot aertschen dinghen.» 

-j-) Naarstig. 



u gheheliken te beteren, dan een hongherich 

mensche totter spijsen. Ende weset vele cloeker 

die rechte volcomen dnechden te vercrighen dan 

enich ghierich mensche tot scatte van golde of 

van silvere te vergaderen ende daghelics te ver-

hoepen. Sonder arbeid en can men die duechden 

niet vercrighen, ende sonder oetmoedicheit en 

can men se niet beholden, ende sonder minne en 

connen sie niet wassen. 

De imit. 1.1. c. ia 4de kapittel. Van enen vuri^en opset te beteren. 
«Omni die reno-

vare debemus pro-
positum nostrum et Dicke settet op *), dat ffi u noch vliteliken 
ad fervorem nos ex- r / ' o 

"'fsempertamenau ^eteren wilt. Ende nemet sommighe punten voer 

[jum et*3contra v'an uwen daghelicschen gebreken daer ghi u in 

ampUuseCnoseimpe! beteren wilt. Ende als ghi weder tot u selven 

«si'non "continue cornet, overdencket of ffhi dat ffhedaen hebbet 
te vales colligere, 
saitem interdum; et dat ffhi opffhesat hadden. Biddet in uwen opsette 
ad minus semel in 0 r 

füos TioSeonsen ^even heren, dat hi hem gheweerdighen 
fuüAdjuva11 me Dne wil 1:1 te helpen ende sine gracie in u harte storte. 

posUitó.>m(ibidL) pro'Want sonder sine ghenade l) en vermoechdi niet 
«Justorum propo- ,. 

situm in gratia Dei cliene noch ^rote. Aenroepet mede die reine 
polius quam in pro-
pria^pientiapendet. maghet Maria, die moeder ons lieven heren, 

enlhmadfhtoTisomme beteringhe uwer ghebreken, ende toene-

kene^gebruiktwor- minghe in duechden. Ende gruetet sie mitter 

wljis beneden?" ' engelscher grueten, ende spreket begheerliken 

ende mit aire weerdicheit: Ave Maria. Voert 

soe biddet oec ander heilighen desghelikes. Want 

te bidden hulpe van gode dat is die alrebeste 

raet in aire noet. Wildi vuerich ende neernstich 

wesen, ghi selt wel grote beteringhe vernemen, 

Ende inder waerheit ghi selt u een ander mensche 

*) Neem u dikwijls voor. 



altehant *) vinden. Mer gaedi bene slappelic en 

coldelic, soe salt u te handes *) verdrieten en'de 

die ghebreken sellen u verheren, ende ghi seltet 

qualike kunnen keren. Mer doet ghi als hier 

voer staet, god sal u helpen, ende sine gracie 

geven, ende ghenen arbeit en sel n verdrieten; 

want duechden ende guet leven sal uwen inwen-

diglien troest wesen. 

iniit. 1.1 c. h  5de kapittel. Van anmerken eygene gebreke. 

Leert u ghebreke wel kennen, ende merket 

nut wat wortelen sie comen, ende sueket raet 

daertoe. Laet u duncken, dat sie groet sijn ende 

swaer, ende aensiet sie alse wonden uwer zielen. 

Bedroevet u van herten sere, dat ghi sie also 

qualiken noch verwonnen hebt van den tijt dat 

ghi u beteren wolden, ende latet u leet wesen, 

ende settet nog weder op van nyes u te beteren, 

ende dencket of ghi huden eerst gecomen sijt. 

Ende als een beghinnende mensche maket u bereit 

tot allen gueden punten gheestelikes levens. Ende 

slaetet al voer niet dat gheleden is van uwen 

leven. Werpet uut den olden menschen ende 

aentrecket enen nyen menschen, ende leert leven 

nae rechter formen gheesteliker ende ghestorvenre 

menschen, ende die hen selven aider werelt doett) 

rekenen opdat sie in gode nu ende ewelik^n 

moeghen leven. 

*) Altehant, te handes = spoedig, weldra. 

-J-) Doet = dood. 



«. z9 

n"C3l']1™ilc1"i3C'53'®lie ^api^el. Van den wortelen onser ghebreken. 

Dat begliin ende die wortel onser ghebreken is 

ghemeenlike hoverdie. Ende daeromme wie sine 

ghebreke wil ghelielike verwinnen, die pine hem 

sine hoverdie neder te werpen *) ende beghine 

inder oetmoedicheit te timmeren f), of het sal al te 

Qnarc lam parva handes vallen wat hi guedes beghiut. Waeromme 
adcortranseunt, nisi # 

quia adhuc carnaiis Wort die mensche also licbtelic verstuert of beswaert 
es, et hommes magis 

di??1 Nam^quia^es- of beanxstet omme een cliene dine, dan daerom want 

hèndi'praëxcessibus hi noch hoverdicli is van herten, ende bemselven 
non vis... Sed in- . . , • • i n 
spice te melius et met versmaden en can ende voer met rekenen i 
agnosces quia vivit 
adhuc in te mundus, Als dan een cliene woerdeken comet of een luttel 
et vanus amor pla-

De tmu0™'?'1'"s«tc" on^e^^es ons j of wat snodes of ver­

worpens ons gheboden wert, alte handes soe woert 

die hoverdie gheruert in ons ende ontsteken tot 

onlijdsaemheit. Ende groet weert **) conde doch 

die mensche swighen ende niet wedersegghen, 

ende wolde men wat van noode spreken, dat men 

dosh oetmoedelike ende guedertierlic leerde spreken. 

Leider wi vergheten dicke alte sere onses states 

ende onsen gheesteliken voertganc in duechden 

Het solde ons van rechte alle daghe lichter ende 

sueter werden ende begheerliker smaken alle dat 

wi daden, conden wi ons van binnen te rechte ver­

nederen ende om godes willen alle uutwendighen 

troest des lichaems ende behaghelbeit der menschen 

*) Die pine hem sine hoverdie neder te werpen = die 
beijverc zich zijn hovaardigheid ten onder te brengen. 

f) De meergemelde Codex van Poeldijk heeft hier iets 
duidelijker: «ende op dat fondement der oetmoedicheit 
te tymeren = bouwen. 

**) Weert d. i. ware het, zoude het zijn. 



28 

van ons werpen. Die mensche die allene goJe 

beglieert te behaglien, die en achtet niet seer 

wat die menschen van hem segghen ende voelen. 

Ende desa can oec wel liden, dat men hem 

scheldet of berispet te rechte of tonrechte; of dat 

«Tunecnim melius men hem niet seer en achtet ofte voertsettet. 

J j c n m  quaerimus, Want hi hevet alle sine troest in gode te thuge 
quando forisvilipen- . n t j  
ciimur.u gbeset, ende is bereit tot ailen liden. 

asi vis aiïquid pro- 7de kapittel. Van heiligen anxt *) des heren. 
ficere, consorva te 
in tinioie Dei. ibid, deil anxste des heren, ende 

ontsiet die heimelike oerdele godes. Want die anxste 

godes wederslaet -f) die hoverdie des menschen 

ende leert hem seer snoede van hemselven voelen, 

ende maket den wille dicke vuerich ende vlytich 

tot beteringhe, omdat wi niet en weten dach 

noch ure onses levens, noch oec niet bekennen 

en moegben hoe dat god onse werken oerdelen 

wil; want anders syn die oerdele godes dan die 

«Non supeibias de oerdele der menschen. Daeromme hebbet anxte 

°meibUs™T^dTia ende buedet u voer alle snnden; ende bekennet 

iniit!1".'?! c.0"!'"".™! n-hi u scbuldie; in enighen gbebreken, laet u dat 
Nota. Alita- sunt 0 0 0 , j . i • i i 

voor aiia, volgens geei. rouwen, ende piint u te handes te biechten 
hot Dietsch; anders > l j 
zijn enz. ende te beteren; want ghi en weet niet hoe langhe 

dat n god noch sparen wil in desen leven. 

8ste kapittel. Van gedencknisse der doet. 

meditatione0 mórüs. Ende opdat ghi te meerren anxste crigben, soe 

moCrtLUSsuac semp™ dencket op den verveerliken doet, en voersettet 
ante oculos habet.» 

Anxt des heren — vrees des Heeren. 
j) Wederslaet zal moeten zijn nederslaet 

zooals de Codex van Poeldijk heelt. 

= vernedert, 



29 

in u herte die leste ure, wanneer gbi ymmer 

verscheiden moet. Dan sal voer u comen al dat 

ghi gedaen hebt guet of quaet; ende pijnlike 

sericheit des lichames sal u quellen, ende in-

wendighe vrese des toecomenden oerdeels voer 

dat aensichte godes ende alle sine heilighen sal 

u ververen. Mer hebdi ene goede eonsciencie, 

so sal u anxte getroestet werden mit hopen der 

guedertierenheit Cristi ende die verdiensten sijnre 

heilighen. Want men leset van vele heilighe 

menschen dat si herde sere beanxstet waren inder 

uren hoers dodes. Mer onse lieve here en lietse 

niet bliven in al suiker verveernisse; mer hi 

troestede si overmiddes *) hem selven, of sinen 

heilighen enghelen, eer dat si sturven. 

Ende als Ste Grregorius seit, so is die pine 

ende anxt des dodes guede menschen dicke ene 

reyninghe ende vergiffenisse hoerre sunden, daer 

si omme ghepiniget mochten werden in den veghe-

vuer. Ende ist sake, dat also grote heilighe 

menschen verveert sijn gheweest voer den doet, 

hoe vele meer mach ons arme menschen dan 

gruwelen, als die bitter doet comet. 

imit. ibid. c. 24. 9de kapittel. Van geheuchnisse des scerpen oerdels. 

Settet oec dat scerpe oerdel godes voer u oghen 

ende laet u duncken ofte men over u de sen-

tencie gheven solde der verdoemder menschen. 

Dencket hoe den te moede wesen mach die in 

*) Overmiddes hem selven of sinen heilighen enghelen — 
door zicli zeiven of floor zijne heilige Engelen. 



\t. JO 

enen kerker sLt ghevanghen op sijii lijf*), ende 

alle daglie diichtet dat men hem te liaodes uut-

leiden sal ende doden yammerlike ende scande-

like voer also vele menschen. Wat blijschap of 

wat gheneuchten mach alsulken mecsche hebben 

op eertrike ? ende merket f) dat men hem vele 

schone seghet ofte gennechten lovet, dattet al 

droch is ende niet vele te achten. Mer hi duchtet 

al den dach, dat die richter comen sal ende hem 

verwisen. Vele mer sellen wi duchten ende over-

dencken als die richter comen sal ende elliken 

na sine werken sonder wedersegghen gheven sal. 

«o miserrime et 1st dat wi der menschen oerdele, als onser oversten, 
insipiens peccator, .. . , . 

(luid respondebis somwilen ontsieii, die nochtan soe claerliken met 
Doo, omnia mala lua 
scienti,«iuiinterdum en bekennen die meniclivoldicheit onser scholt: 
formidas vultinn ho-
minisirati?»rmit.i.c. j10e veje meei. geilen wi den oversten prelaet 

hemelrikes ende eertrikes mit groter vresen ende 

swarheit ons herten altoes ontsien, den ghien dinc 

verborghen en is, ende voer wien wi ons niet 

verberghen noch vensen **) en connen, want hi 

alle dinc siet? 

Overweghet dickwile in uwer herten den ver-

veerliken doet, dat harde ende strenghe ordel 

godes ende oec die pine der hellen ende des 

scarpen veghevuers, opdat ghi inwendighen rouwe 

ende droef heit crighen conden teghen alle uwe 

*) Op sijn lijf, zooveel als: die ter dood veroordeeld 

is, die op den dood zit. 
-[-) Ende merket enz.; dit staat duidelijker in don Codex 

van Poeldijk aldus: „Hij siet ende merket wat men hem 
veel scoens seit of ghenoechte belovet, dattet al droch 

[bedrog| is. 
«) Yensen — veinsen, huichelen. 



•ft. -4*- 3/ 

ghebreken ende gheneuchten des vleyseheri, ende 

becoringhe des viandes. Soe wie te rechte over-

penset sija utersten, hem en sal gheen tijtlic 

dine ghenuechlic wesen; want alle tytelic solaes 

gaet te niete, ende dat ons nae desen leven 

volghet dat sal bliven. Daerom verkieset nu liever 

een weinich te bedroeven; ende leert sterven eer 

die doet comet; ende veroerdeit u eer dat oerdel 

cornet; ende castyet ende pinighet uwe quade 

begheerten; opdat ghi dan weertich sijt mit Christo 

te verbliden in den rijken sijns hemelschen vaders. 

«Quivero thnoiem Dat weer seer nutte, dat sommiKbe ffheestelike 
Dei post ponit, dm 0 D 

sèdiediaboii kqüeos personen wat meer anxstes godes hadde van binnen, 
citms mcurret. i. c. wan^ sj solden dan vele neernstigher ende be­

hoeder in alle hoeren woerden ende werken ende 

ghedachten wesen. Mer leider slap ende(colt ende 

onghevoelic versnmende *) ende onghestadich siju 

wi van buten ende van binnen. Al swighet onse 

•) mit om luien lieve here ende lidet vele mit ons nu in deser ') 
is hier: van ons ver- ' 
dmijen. en sai nochtan altoes niet swighen; noch 

hi en sals niet vergheten als die tijt coiuet, dat 

hi alle geslechten oerdelen sal. 

imit. i i.c.21. uu xode kapittel. Van nutticheit des inwendighen 
compunctione cordis r 0 

rouwes. 

Vele goedes comet van inwendighen rouwe ende 

suchtinghe. Want als ghi van binnen gheruert 

sijt mitten anxte godes, soe ontsiet hem f) alle 

*) Versumende — nalatig. 
-J-) Soe ontsiet hem enü. In den Codex van Poeldijk 

staat: «soe ontsien hem,» zal moeten beteekenen: dan 
wijken (ontzien zich) alle begeerten. 



32 

liclitverdighe ende onbedwongliene begheerte uwer 

natueren. Mer als glii sonder desen anxste wan-

dert, soe ontmoeten u vele laghen der ghebreken. 

Die prophete Ysaias seit: Here van dinen anxte 

hebben wi ontfanghen ende salicheit voertge-

braclit. *) Ende een ander prophete spreket: 

Salich is die man die den here ontfruchtet f); 

hi sal in sinen gheboden seer begherich sijn. 

Menich dinc vint men berispelic ende quaet te 

wesen, als ghi u van binnen spieghelt mitter 

lanteernen des gherechten oerdels, dat ghi te 

voeren machschien niet en achten, noch en wisten, 

noch en rekenden also hinderlic ende also groet 

ende verdoemelic quaet. Voerwaer hi voelt al 

anders die daer sterven sal dan die daer hopet 

noch langlier te leven. Want hi raket den lichte 

der consciencie die dan ghenen dinc versw:'ghet 

van binnen, ende verdonckert hem in wankel 

hope ende crancken troest des langhen levens, 

soe dat hi niet aensien en can die heimelicheit 

sijnre consciencien. Die in rouwe is ende in 
v 

«Nihil magnum, gheesteliker droeviclieit, hem en mach gheen dinc 
nihil altum etc. nisi i t i i i . 
pure Deus aut de lusten noch troesteü noch verlichten dan dat van 
Deo sit.» 

gode is ende dat daertoe leidet. Al ist, int eerste 

wat bitter ende swaer dat hem die mensche afkeere 

van uutwendighen solaes, ende onttrecke hem 

van vele geselscap der menschen ende toeneighe-

*) Die tekst staat niet in den Codex van Poeldijk. Misschien 
is bedoeld Isaias c. 2G v. -IVendS; «Sicutquaeconcepit... 
sic facti sumus a facie tua Domine, concepimns el qua­
si parturiviraus et peperimus spiritum. 

Ontfruchtet. In den Codex van Poeldijk onlsiet. 



33 

licheit der natueren; het sol ten ]este in bem 

lichte ende suete werden; ende also vele te 

meerre als hi vlitich is hem af te trecken. 

ïmii. 1.1. e 20. De llae Kapittel. Van minnen tot enicheit. 
amore solitudinis et A 

silentii. 

Ende opdat ghi te bet moeghet in rypheiden 

ende in rouwe des herten n holden ende bewaren, 

soe ist noet dat ghi sere minnet enicheit. Ver-

soeket sie waer dat ghi moeghet, also veer alst 

in u is. Mer alst u niet bueren en mach van 

buten *) soe holdet si nae uwen Termoeghen in 

uwen herten, ende slutet van u al dat u niet 

bevolen en is, ende dat men u beveelt dat heb-

bet als van den monde godes. Ende als ghi aen-

dencket om wien ghi arbeidet, soe moechdi oec 

vinden van binnen ruste ende enicheit mit gode, 

den ghi inder herten draghen selt waer dat ghi-

sijt. Als dan god gevet, dat ghi vinden die be-

gheerlike scat der enicheit, soe keert u geheeliken 

inwert t) tot gode ende opluket hem alle ver-

borghentheit uwes herten, ende beliet **) hem 

alle zaken van uwen last. Want hi is dieghene 

die u allene helpen ende verlichten , troesten ende 

sterken mach. Ende sine ghenade is die alle 

dinc ontholdet. Coude ghi oec tranen storten 

van groter begheerten voer dat minlike aensichte 

*) In den Codex van Poeldijk staat; «alse u niet glie-
bueren en mach van buten» de zin is; indien gij de uit­
wendige eenzaamheid niet hebben kunt. 

f) inwert zoo veel als te inwaart — naar binnen 
in uw binnenste. 

**) heiiet — belijdt, openbaart hem. 



34 

godes, ghi solden overvloedighe troestinghe ont-

fanghen weder van hem. Vindi int eerste niet 

dat ghi begheert, wachtet den here lancmoede-

liken, ende hi sal u begheerte verhoeren. Dencket 

dat hi dicke vele met n gheleden hevet *) ende 

guedertierliken verbeidet, opdat ghi u noch beteren 

soldet ende tot u selven keren solden. Ende 

daerom selt ghi oec weder verwachten sijnre ghe-

naden, dier wi niet weerdich syn. Mer sijne 

guetheit ende ghenade is meerre dan ons quaet-

heit, ende dat is ons noet, want wi wonderlike 

cranc sijn ende ghebreclicke. Ende dicke eer wijt 

weten, legghen wij der neder, ende kunnen ons­

selven niet wel helpen. Hierom soe keert u 

herte totten heren, ende begheert alleen syne 

ghenade, en vermettet van nselven niettemale. 

Soe moechdi vaststaen ende voertgaen in uwen 

opsatte. 

Cfr. idem caput ia00 Capittel. Van godliken troest in der 
Imit. et Lib 3 c. 37. , , .. 

enicneit. 

Soe wie ruste der enicheit minnet ende ver-

sueket, den sal god vertoenen sine verborghene 

sueticheit. Ende alsoe vele als hi afleghet van 

uutwendighen ende tytliken dinghen, alsoe vele 

sal hem god toewerpen van bekennen ende sma­

ken des inwendighen rykes dat hi sinen uutver-

coren belovet hevet, als hi oec selve spreket: 

Ende wi sellen tot hem comen, ende ene woninghe 

*) dat hi cliche vele met u gheleden hevet _ dat hij 

dikwijls geduld met u gehad heeft. 



35 

bi hem maken. Daerom vliet alle die zaken die 

u verhinderen of verleiden moeghen van inwen-

dighen vrede of nutwendiglier eersaemheit, *) 

die ghi mit gode begheert allene te gliebruken. 

Want het is den devoeten herten dicke een zwaer-

heit dat hem enich mensche voer cornet, ende 

dat hem oec creatueren troesten sellen die allene 

den maker aire dinghen begheert te scouwen. 

Ende hierom soe is hem oec alle tyt te cort die 

hi met gode hevet in synre stilheit, ende lane en 

ongheneuchelic al dat hi van desen tegenwoerdi-

ghen leven hoert. Och hoe wel is den om sijn 

herte die altoes becommert is mit hemelschen 

begheerten! Hoe lichtelic versmaet hi alle dinc 

opdat hi vercrighe dat overste guet dat gheen 

eynde en hevet! Hoe weynich sel hi oec achten 

tytlic ghebrec ende aldat hem lastelic is, opdat 

bi vinde ewighe ruste sijnre zielen. 

13de Capittel. Van voersienicheit in untwendigen Imit. L 4. c. 4. 
De providentia in T  

ageadis. Sed titulus WerkGn. 
ille non satis con-
venit argumento. 

Wildi dan vorderen in den toekere uwes sel­

ves, f) soe moeti nauwe toesien ende soervoldich 

ende voersichtich wesen in den uutkere totten 

menschen. "Want dat is noet alsoe langhe als 

wi op eertrike dwalen, dat wi malclic **) den 

anderen helpen den last draghen. 

*) eersaemheit zal moeten zijn: eéwsaemheit. De Codex 
van Poeldijk heeft hier enicheit. 

i) De Codex van Poeldijk voegt hierbij: tot gode. 
**) malclic. De Codex van Poeldijk heeft: malcandcren. 



36 

Mer dat wetet, hoe glü bet uselven mit gode 

in rusten kunnet voeghen ende in enicheit holden 

nadat ghi stonde hebt, alsoe vele stichteliker sal 

uwe wanderingh wesen onder den inenschen. 

«Bonus etticvoius ^jen moetet in rusten mit p-ode *) leren, hoe 
homo opera suaprius ^ 7 

aeere" dèbet'r imu dat men sal onlede li an tieren: ende wie niet voer-
1.1. c. 3. n". 3. sienicij en is eer hi uutgaet, hi sal nauwe ont-

, gaen sonder sunde eer hi wedercomet. Beter is 

Toersienicheit ende wijsheit dan grote slercheit: 

ende meer sal hi vorderen die alle sine weghe voer-

siet mitter ewen -j-) des heren dan die seer lopet 

sonder inkeren. Als men vele van buten hevet 

vollenbracht ende dat herte is sonder gbeestelike 

vrucht, wat hevet men dan anders dan arbeid 

sonder loen, en slaghe ghehaelt sonder crone ? 

Ende als gbi oec daernae wederkeert tot rusten, 

ende overdenct in bitterheit uwes herten, soe 

vindi vele persen ende drucke ende bitterheit 

ende smerten van eenre quader consciencien die 

u wroegbet van der gheledenre **) misdaet ende 

onbehoetheit van uwer wanderinghen. Siet dan 

aen hoe nutte dat is, dat die mensche sine sinne 

vergadere, ende overpense dicke waertoe bi is 

gheroepen. 

14de 'Oapittel. Tot ff) andacht tot gode ende 

bewaringhe sijns selves. 

im. h. i. c. i ü . Ende opdat u die arbeit van buten niet te 

*) Hier staat in den Codex van PoeMijk met gode 

leven ende leren. 

-[-) ewen — wet. 
**) (jhelcdenre = verledene.. 
-I*-}-) De Codex van Poeldijk heeft in plaats van tot, van. 



37 

lastich eu wercle, soe oprichtet u berte dicke tot 

onsen lieven heren die die trouwe ziele spijset 

ende sterket mit inwendighen troestinghen der 

hiliglier scriftueren. Ende die suldi gheerne lesen 

ende hoeren ende overdencken mit meerre be-

gberten dan lichaemlike spise. Want al en moechdi 

niet hebben die celle van buten die een hnlpe is 

onser crancheit, gbi selt nocbtant gheerne nae-

volgben ende neernstelic pinen te holden datzwij-

ghen in uwe werken, ende alremeest begheerlic 

ghebet ende aendacht tot gode. Gbi selt oec wel 

bequame tyt ramen ende stede vinden tot u selven 

«si tu seis hommes te comen sonder iemens hinder, ist dat gbi scuwet 
dirrfittere, ipsi bene ,, i . t -i i i > 
te dimittcnttu.ifacta onnutte becommeringne ende woerae die gheen noet 
facere. Non attrahas 
tibi res aiiorum, nee en siin, #) ende sonderlinö'he lichtverdicheit ende 
te imphces eausis J / " 
majoram.» Lib. i. cm-iosic^eit der ogben. Want dese punten ver­

leiden dick den menschen van sinen herten, ende 

verderven sijn guede opsat ende verstroeyen alle 

sine binnenste begheerten tot gode ende tot bemel-

scben dinghen; ende oec verblinden sie den men­

schen te bandes ende brengben hem tot meerre 

scade ende swaerren val, ende maken hem colt 

ende traech ende onvlitich tot hem selven weder 

te keeren. Daerom levet in voerboedicheit ende in 

anxste, ende en vergbeet t) u selven niet. Ende 

spreket mitten prophete: Mine ziele is altoes in 

minen handen, ende dijn ewe en hebbe ic niet ver-

glieten, dat is, in allen dat ic doe, pense ic omme 

oerber ende salicheit mynre zielen. Ten is niet 

*) die gheen noet en sijn = die niet noodig zijn. 

f) De Codex van Poeldijk heeft in plaats van vergheet, 

hejfet. 



38 

allene voer u dat ghi u wel ende doechdelic heb-

bet; mer we *) dat bi u is ofte we *) van u hoert, 

die sal des verbetert werden ende gode loven die 

ons te gader brengen moet hier boven. Amen. f) 

Item. Dat wederstaen der qnader begbeerten 

ende lydsaembeit des arbeides is dat cruce Obristi 

gbeestelike te dragben Gbelycmoedelike onrechte 
.r'-x-r. 

ende teghenheit te verdraghen, dat is ene gbees­

telike crusinghe Ohristi. Te vlien des waerliken 

solases ende des eerdesschen troestes om die minne 

godes, dat is danckberheit der eldigher ghelaten-

heit Ohristi. Te laten vrienden ende maghen 

omme den name Jhesu, is ene ghelikenisse 

Johannes des discipels Ohristi staende onder den 

cruce. Berovinghe uwes eyghens willen is cle-

dinghe der naectheit Ohristi. Een willighe, 

vredesamighe, sachtmoedighe ende oetmoedighe 

draghinghe crancheit anderre menschen, mit gro­

ter suetigheit des herten, dat is te hebben een 

beelde der doet Ohristi ende sijns levens. Die 

ghenen vremenden troest en sneket, als hem die 

inwendighe troest afgbenomen is, ende lydsaeme-

like verwachtet ende sijn toevlucht hevet totten 

hemelschen vader ende hem selven verseket, **) 

ende werpet alle sine ghedachten in gode; hoe vele 

meer dan die uutwendighe mensche ghelaten is 

ende vereent mitten wille godes: soe vele meer 

*) In plaats van we lezen we in den Codex van Poel-
lijk wie. 

•{-) Hier eindigt, zoo als wij reeds gezegd hebben, de 
Codex van Poeldijk. Zie hierboven blz.-308./•&'• 

**) verseket — verzaakt. 



39 

is die mensche gheliker den ghecruusten Christo 

ende ontfanclik sine hemelschen vader. 

Item. Du die biste uutghegaen gode te dienen, 

stae in anxste ende bereide dijn herte, niet tot 

rusten, niet tot sekerbeit, noch tot ghennecliten, 

mer tot becoringhe ende tot drucke. Want over-

mids menicbvoldigbe droefbeit is ons noet in 

te gane in dat rike der hemelen. *) 1st dan dat 

dl gbenneghet ende lustet groetbeit des loves f) 

soe en laet di niet ververen den strijt des arbei-

des; want tot grote love en comet men niet dan 

mit groten arbeide. 

Item. Dien ic in desen leven glieve dat pijn-

licste leven, dien wil ic in der ewicbeit gbeven 

te eten die sueticbeit des mergbes mijnre god-

liker natueren. 

Item. Hoe du diselven meer leveste, hoe du 

min lovens van mi ontfanghen salste. 

Item. Jhesus wert also vele te sueter gbevon-

den, als du sueticheit der creatueren ende gbe-

nuechten lateste om hem. 

Tegen airehanden cleinmoedicheit die ons dic-

wijl anvechtet, recht oft niet en bulpe wat wi 

opsetten, dat soe niet en is; mer als wi ons 

meer pinen **) ten doechden of guet opset te 

maken, soe merke wi bet onse onvolcomenheit. 

*) Want overmids menichvoldighe droefheit is ons noet 
in te gane in dat rike der hemelen = want door vele 

droefheid moeten wij ingaan in het rijk der hemelen. 
Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei 

Actor c. 14. v. 21. 
-{•) loves zal waarschijnlijk moeten zijn lones ~ van het loon. 
**) pinen — beijveren, ons best doen. 



40 

Item. Alsoe vake als \vi ons pinen te sterven 

om onses lieven heren willen, alsoe dicke wer­

den wi hem gelijck. 

'i5de Capittel. Van gehoersaemheit. 

obedientfa^ et ^sub- Ste Augustinus seit: eer verhoert god dat 

M^HacTia 2c'2 g'iebet der ghehoerzamigher menschen dan tien-

dusent ongheboersamigher. Echter Augustinus: 

o here, dijn alrebeste dienre is die gheware ghe-

hoersamighe mensche, diet gbebot niet en ver­

wacht , mer toehant *) als hi weet den wille syns 

oversten, hem gheerne pynt te volbrenghen, 

naden exempel ons heren Jhesu Christi. Die 

ghewarighe ghehoersamige mensche en oerde-

niert f) niet van sinen werken, want hi noch 

wille, noch onwille en hevet, mer hi beveelt 

hem sekerlike gode ende sinen eversten. 

Item. Climacns. Een recht ghehoersaem mensche 

gaet al slumerende ende slapende totten ewighen 

leven. Die heilighe vader Ste Franciscus plach 

re segghen. Mijn aire lieveste brueders, vervul­

let dat ghebot mitten yersten woerden, ende en 

verwachtet niet, dat ment u anderwerf mit woer­

den segghen moet. Ende en wilt niet segghen noch 

claghen datter yet onmoeghelics in den gheboden 

is; want al weert dat ic u yet boven uwer cracht 

ghebode, der heiligher ghehoersaemheit en sel 

gheene cracht ontbreken. 

*) toehant — terstond, zoodra. 

f) oerdineert niet van sine werken, zoo veel als: be­
schikt niet over zijne werken of daden, hij heeft als 
'tware geen eigen wil. 



4L 

Item. Ste. Bernert seit: Niet en is den engheleu 

liever, niet en is gode ontfancliker, niet en is den 

mensche nutter, dan inder aenghenomenre liei-

ligher vergaderinghe te wesen ende die rechte 

, der ghehoersaembeit te holden. 

Item. Augustinus in enen sermoen : die is sacht-

moedich die alle onrechte ende laster die hem 

angedaen werden, gelijcmoedelic verdraghet; ende 

die is oetmoedich die verkiest verworpen te wesen 

in den huse godes, ende vlitich is alien menschen 

boven hem te setten, ende hem altoes dencket 

ghestubbe *) ende asscbe te wesen, ende in alle 

dingben die hi doet, hem veronweert f) ende 

versmaet, niet alleen in den woerden, mer oec 

in den werken ende inder ghedacbten. 

De imit. passim. 16de Capittel. Van der oetmoedicbeit. 

Ste. Beernert seit: Also als-ene versche wonde 

bereit is hoer bloet uut te stoerten, also is onze 

lieve here bereit den oetmoedighen menschen 

sine gracie te gheven. 

Item. Een oltvader seide, dat oetmoedicbeit 

breket alle macht der viande ende maect si te 

niete; see als ie sie hebbe hoeren spreken: ist 

dat wi die brueders verstoeren ende onvrede 

maken; wanneer boerre een **) hem dan veroet-

*) ghestubbe = stof. 

-]-) hem veronweert — zich zeiven niets waardig acht, 
veracht. 

**) hoerre een — een van hen. In deze zinsnede 
schijnt de codex geen goede lezing te geven. 



42 

inoedigliet ende glienade bid, soe is al onse 

crachte te niete ghemaket ende vergaen. 

Item. Alsoe dicke als wi oetmoedeliken ant-

woerden, alsoe dicke slaen wi den duvel. 

im. L . 3 c. ia I B I D  17de Capittel. verduldicheit te holden. 
c. 35. r 

Die duecht der verduldicheit wert ghepriset 

boven dooden te verwecken ende ander mirakelen. 

Sic gbevet die glorie der martelaren. Sie ghevet 

die palme der verwinninghe. Als een carbonkel 

in guldenen spannen, alsoe schynt gheduldicheit 

in tegenheden. Als een duerbaer steen lichtende, 

als een suete roeke wel rukende, ende als honich 

overal drupende, also is een gheestelic mensehe 

die verduldelike onder sine bruedere wandert en 

satelike sijnre brueder ghebreke verdraghet. Sine 

stemme maket in den hemel enen sunderlinghen 

sueten sanc, dien sie niet singhen en connen die in 

teghönheiden deses levens mit verduldighen moede 

niet verdient en hebben desen sanc te singhen. 

Verduldicheit is een enghe wech, mer die seker 

wech die sender vertrecken leydet totten ewighen 

leven. 

Item. Sonder lydsaemheit en mach men die 

sueticheit des gheesteliken levens en vergaderinghe 

niet holden noch hebben, want het en mach niet 

wesen in vergaderinghe daer en come dicwyle 

dinghen die der brueder eendrachticheit ende 

minne verstoeren solde, weert dat die ene over­

luids ghehoersaemheit des anders ghebrec niet 

liden en wolde. 

Gregorius: Die lydet lidsaemlic dat men hem 

doet, die denct dat hi lichte noch wat hevet 



43 

daer men hem in lyden moet. Niet en is bet dan 

mit gueden moede te lyden dat men niet beteren 

en mach. 

cfr. Tract, devot. 18de Capittel van den arbeide. 
Florentii ubi inter 
wRemedia Viciorum" 
de labore manuum. 

w Lm3 c'si"'18 et Opdattu niet vermoeyt en werdeste ovevmiddes 

swaerheit ende menichvoldicheit des arbeides, soe 

moeghestu diselven dicwijle vermanen ende toe­

spreken ende seggben: o mijn ezelken, alspe 

lanche als wi te gader sijn, soe laet ons vuerich-

laken *) arbeiden ende innichliken onsen lieven 

heren Jhesum Christum dienen. Laet ons lopen 

van arbeide tot arbeide, van der eenre pijnlicheit 

totter ander. Nacht en dach laet ons omhelsen 

die voetstappen ons heren Jesu Christi; want 

waerlic dat juc Christi is suete ende sine bordene 

sijn licht. Ende opdattu nymmermeer en on-

bliveste f) inden weghe dijnre ellendigher pel-

grimaedsen, soe salstu dicwile overdencken dat 

grote loene dijns dienen arbeides. 

Item. Ste Bernaerdus: wie mach in arbeide of 

in becoringhe of enich ander dinc te swaer wesen , 

die altoes in sijn herten draghet dat oetmoedighe 

leven, die uuterlicste armoede ende dat bitter 

liden Jhesu Christi? 

Item. Laet ons niet merken in den gheboden 

onzer prelaten, dat oec die ghebode godes sijn, 

die groetheit des arbeides, mergroetheit des loens. 

*) Vuerichlaken zal vuerichliken moeten zijn. 

f) Opdattu nymmermeer en onbliveste =• opdat gij nim­

mermeer achter blijvet. 



44 

Wunt die ons oersake glievet vele te arbeiden, 

die ghevet ons oec oersake vele te verdienen. 

Item. Hoe een yeghelic meer arbeit in den 

dienste godes in deser tijt, hoe sijn loen over-

vloedigber sal wesen in den toecomenden leven. 

Gregorius: Niement en vertraghe hem in den 

weghe deses levens opdat bi in sinen hemelschen 

vaderlande sine stede niet en verliese. 

Item. Ste. Beernaert seit; dat is een salich 

mensche die mit sijnre snelheit den traghen ver­

wint, die is noch saligher die mit sijnre verdul-

dicheit eens anders toeren lesschet, *) die is 

noch alresalichste die mit sijnre minne eens 

anders herte opluket, ende eens anders hoverdie 

mit sijnre oetmoedicheit vernedert. 

Item. Die in den ewighen leven die meeste 

wil wesen, die sij nu die minste. Ende soe wie 

hiernae den anderen voer wil gaen in gloriën, 

pine hem nu voer te lopen in den oetmoedicbsten 

arbeit, ende den anderen te dienen. 

i) uij dit opschrift 19do Oapittel. Van vermaninghe der ghebroke. ') 
mag wel een paar­
malen enz. gedacht 
wonien: het capittci Hebbet ffheeriie dat men u vermane. Verblydet 
bevat inderdaad een 0 

gfnVnende"emet het u a^3 S^i berispet werdet. Ende ontsiet niet die 

het^pscSifMsaan- scerpe woerden, mer der smeykers. 2) Want het 
gC2)mvtojv»-s en vul is vele lichter hier wat scarpheiden te lyden ende 
aan: woorden. ,  . . . .  I  I I *  I  •  .  L  

„Da prudenter de- ffhecom^iert te werden, dan hierna ewelic te bernen. 
clinare blandientem _ _ _ii 

et patienter ferre Item. ist dat die bruut Christi niet en wil tur-
adversantem". Imit. 
L- 3 c-27- biert werden, noch niement turbieren, soe stae 

si op hoer hoede ende si sparich in spreken. 

*) eens anders toeren lesschet = eens anderen toorn 

of gramschap tot bedaren brengt. 



45 

Item. Soe wie begheert, dat bi godes suete 

sprake gbeerne boert, die zal gbeerne swigben 

van onnutten woerden ende van vele redenen. 

Alsoe als die base vliet van der tegbenwoerdic-

beit des bondes, alsoe vliet dat godlike in spre­

ken van dengbenen die vele ledigber woerden bevet. 

Item. Ste Augustinus scrivet tot sine brue-

deren ende seit: o myne bruedere, u en verdriete 

niet te begbinnen grole dingben; nocb u en ver­

driete niet te bolden die dingbe die gbi begonnen 

bebbet. Want volstandicbeit maket die verdienste: 

Si croent dien die lopen, si leydet totten loen die-

gbene die vecbten. Obristus blinct inder zielen 

die sine dnecbden besit, alse oetmoedicbeit, 

sacbtmoedicbeit, verduldicbeit, geboersaembeit, 

godlijke minne. Ende al badde Obristus alle 

duecbden volmaectliker dan si enich creatuer 

ummermeer hebben mach, nocbtant badde hi 

sonderlingbe vercoeren die oetmoedicbeit, waerbi 

dat si gbebeiten is die duegbet Christi, als Ste 

Paulus wel secbt: Gheerne wil ic mi verbliden 

in mynre crancbeit, opdat die duegbet Christi in 

mi blive, welker deugbet is oetmoedicbeit als 

Obristus selven spreket: leert van mi dat ic bin 

sacbtmoedicb ende oetmoedicb van berten. 

Item. Ste. Bernardus secbt: Gbien dine en 

verdrijft die sunde eer uutten menscben dan die 

memorie der passien ons lieven beren. Also 

vake als yemant die passie ons lieven heren Jhesu 

Ohristi mit ynnicheit ende dancberbeit overdenct, 

also dicke ontfaet bi dat bilge sacrament geestelic. 

Pijnt u selven uut te gaan 

Ende in uwer wijsbeit niet te staen: 



46 

So werdi van gode gheleert 

Eade van den mensclien niet onteert. 

Wilstu gode edelike leven, 

Soe salstu hem di selven overgheven, 

Sette dyn herte daert toe wesen sal, 

Soe hebstu vrede overal. 

Leerdi in alien dinghen verwynnen. 

Soe moechstu vrede hebben van bynnen. 

Settet dat zwaarste yerste voer, 

Soe comestu mitten lichsten doer. 

Dat ic sal dat wil ic: 

Soe heb ic dat hemelrijc, 

Mit lyden ende zwighen 

Sal ic den meesten vrede vercrighen. 

Het is een wijs man 

Die hem wat lyden kan. 

Sterven is my noet 

Boven alle dine ende guet: *) 

Sal ic my ende alle dine verwynnen, 

Soe moeticket an een sterven begliinnen. 

Settet lief ende leet uutter herten, 

Soe en saldi ghien dine smerten. 

Ay hoe mach dat sijn, 

Dat wi ymmers iet willen sijn: 

Nochtant en sijn ommers niet, 

Al duncket ons wesen yet. 

Het wil hier al comen op een lyden; 

Ic kans my dicke qualic verbliden. 

*) In verband met hetgeen onmiddelijk volgt zal de 
zin deze zijn; vóór alles is het mij noodzakelijk te ster­
ven ̂  _ zoo als de Imitate Lib. 2 c. 12 zegt: «in moriendo 

totura jacet.» 



47 

O P M E R K I N G E N .  

1. De titel van het voorgaande opstel heeft, 

eene aanmerkelijke overeenkomst met den titel 

welken het werk (althans het eerste boek van 

dit werk) nu algemeen als de navolging van 

Christus hekend, in de eerste tijden zijner be­

kendwording op vele codices draagt, namelijk: 

Ammoniliones ad spiritualem vitavi utiles. 

2. De inhoud van beide heeft (voor zooverre 

het Nederduitsche opstel zijne stof heeft behan­

deld) bijna zooveel overeenkomst als beider titel; 

maar de geest in beide heerschende, de rigting 

waarin beide zich bewegen, de zienswijze betrek­

kelijk de behandelde onderwerpen, is volkomen 

één, en wel zoo dat de hoofdgedachten dikwijls 

in de uitdrukkingen overeenkomen, terwijl andere, 

veel minder principale, maar kernachtige gedach­

ten, in wending en uitdrukking volkomen op 

elkander gelijkende, eveneens in beide voorkomen. 

3. Het eene is evenwel geene vertaling van 

het andere, zooals bij de vergelijking der beide 

teksten aanstonds blijkt, en het Nederduitsche op­

stel is, naar mijn oordeel, geen vertaald, maar 

een oorspronkelijk werk: de woordvoeging en de 

losheid of liever gemakkelijkheid van den stijl 

i) Bij de meeste zijn de voorname gronden van dit oordeel. lj En 
overeenkomst van 
gedachte en uitdruk- niet te min is de overeenkomst van beide ge-
king is altijd zooveel D 

nhnmerhkanzegden' schriften zoo groot, dat, wie beide genoegzaam 
er is vertaling. ^ on(jer iezen -yaQ eene zich vaak ver­

beeldt iets uit het andere te lezen. 

4. Beide hebben met vele opstellen in de 



48 

werken van Thomas van Kempen zoo groote 

overeenkomst, als zij onderling hebben. 

5. Ofschoon het Nederduitsch opstel, en de 

werken van Thomas zooveel overeenkomst met 

de Imitatio hebben, wordt deze evenwel nimmer 

genoemd, gelijk in de Imitatio ook niet genoemd 

worden eenige der werken van Thomas of dit 

Nederduitsch opstel. 

G. Waar de uitdrukkingen dor voorbedoelde 

werken zoo zeer overeenkomen, daar zijn die uit­

drukkingen vaak idiotismen of der Dietsche taal, 

of der Ascetische school van Nederland in de tijden 

van den bloei der Deventersche Frater-gemeente 

onder Florencius. 

7. De geest, de richting, de oordeelen en 

meeningen ten aanzien van het geestelijke leven, 

die gang hadden in het asceterium van Floren­

cius, worden in de voornoemde geschriften op 

iedere bladzijde gevonden. 

F .  J .  v. V R E E .  

1) Uit den codex (in roode letters.) Hier beghint een devoet epistel. ') 
waar voorin: «Dit 
hoert toe den sus-
teren in Lammen- . , . & 
huus van diese te On sen I16V6D lieren steclelike te oneren een 
Deventer (in 'thuis 
van Lamme Dieseo» reyne ende vredesam herte, ende also te leven 

2) Dit is aan te zien ^ 

hlofd%ln dentels! al die tijt onser ellendicbeit, dat wi vrilike hen 

dieT eeuw e(i4de0nen ghemoeten mogen, als hi ons ghebiedet van hier 

ik^achter"'rfoTis'een te varen, dat is: warachtighe gheestlicheit. 2) 
colon, zijnde de twee . . , , n j- i 
laatste woorden eene Lieve Suster. Want wi in dezen leven eilendicu 
korte zamenvatting 

wensch"uitvocrigen ende peelgren sin ende veer verworpen van 
3) Peignms. onzen vaderlande, ende wi alle gheerne tot onsen 

vader waren; daeromme wille wi daer comen, so 



49 

molen wi ons mit groter neersticheit oefenen in 

gueden werken, ghedachten ende begheerten, ende 

daglielix vergaderen inwendiglie sierlieit ende 

rijcheit, dat is reynicheit des herten, begheerte 

ringef" waardeloos^ totter armoeden ende tot sneden dinglien ') oet-

ïïLetfsch"iatyn!an modicheit, ghelioerzamlieit, vertiyughe 2) eyghens 

opgevIn.r lochenm°' guetdunckeus in allen dinglien, ende diergbelike, 

opdat wi niet ydel van bynnen, mer vol ende 

gbesiert van dusdanigben doeebden gbevonden 

mogben werden, ende onse lampen bernen. Hier-

omme begbeer ic ende bidde u, dat gbi u vlite-

like gbevet in doeebden voert te gane, ende en 

laet u des arbeydes niet verdrieten die daertoe 

boert, want die doecht moetmen mit arbeyde 

vercrigben, ende mit arbeyde moetmen sie be-

boelden. Ende ist sake dat wi ons niet stedelike 

en pinen voert te gane in doeebden, in corter 

tijt maebmen verliesen dat in menigben jaren 

3) arfewora, b.v. vergadert is. Ende dien die dingbe van buten :1) 
de zorg voor de mond-
behoeften, de kiee-^eyoien gin ais0 veie te meer beboef bi beboet-
ding enz. ' 

heit van buten ende van binnen. Want liehtelike 

gaet een mensebe aehterwert ende comet tot eenre-

bande dorricheit des herten, ist dat bi niet nauwe 

4) oniedigiieid, be-toe en siet in uutwendigher onlede 4) ende crigbet 

ten lesten verdriet tot gheesteliken oefeningben. 

Hoedet u ummer daer voer, ende pijnt u trou-

welike te verwaren dat men u bevelt; mer en 

vergbetet ummer niet daert al omme te done is, 

also dat gbi altoes des uwes gbedencket. Ende 

pijnt u in uutwendigher onleden ende overlope 

imit. Lib. 3 c. 38. vredesam ende rostieh van binnen te bliven, aen-

siende alle verganclike ende tijtlike dingbe mit 

enen simpelen oghe alse vreemde dingbe die n 



50 

niet an en gaen noch to en horen. Sonderlinghe 

1| afrectus. hoedet u dat uwe begheerlike neygelicheit ') niet 
2) diiectio, amor. gheliecllt en werde mit mynnen 2) tot enighen 

vergancliken dinghen, het si groet of cleyne. 

N.B. DIU parvus N.B. Want hi sal langhe van binnen cleyne bliven, 
erit, et infra jacebit, * * ti j i . • i 
qui aiiquid magnum pnich dinc dat niet ewelike aurachucn en is, 
aestimat, nisi solum 

LTeraumTo™' in synre begheerte groet achtet. Hieromme so 

sulle wi nae mate ons er cleynheit alle dinc voer 

also groet hebben ende holden, alset god die here 

heeft ende holdet. 
In allen dinghen dier ghi gebruket ende be-

sittet, laet u behaghen die heilighe armoede. 

Want sie is een edel schat die alstoes dnerbaer 

heeft gheweest ende noch is voer gode ende sinen 

heilighen. Ende daeromme also vele alset in u 

is, so verkieset altoes die lagheste stede, die 

3) gereedschap, snodeste cleder ende die verworpenste riesschap } 

naden exempel Ihesu christi. 

Voert alst tyt is te lesen of te beden, soe pijnt 

u uwe uutwendighe onlede uter herten te setten, 

4) «pone, ut melius als ghi best moecht. ') 
"03tlceX57.0r(le'>Imit' Die dinghe die u bevolen sin, die pijnt u also 

te bewaren dattet u gheen noet en sy verwer-

ringhe inder herten daer van te hebben waer ghi 

sie aldus dan also ghedaen hebbet: ende dat 

moechdi hoeden, ist dat ghi gheen dinc uut u 

selven en doen. 
Alse ghi uutgaet, soe hebbet u ripelike ende 

zwaerlike in zeden, ende scuwet nyplichheit ••) 

5) bewegingen, in al uwen gelate, alse of al uwe beroringhe ) 

*) nyplicheit = dartelheid^ 



51 

zeden en werken riepen en segheden mit Ohristo : 

Mijn rike en is van deser vrerlt niet Mer alse 

ghi weder in comet, so hebt u mynlike ende 

tosprekelic tot al dien daer ghi mede omme gaet, 

in woerden, in ghesichte, in ghelate, ende in 

alle dinc dat ghi doet. 

Sonderlinghe pijnt u vrede te hebben mit uwen 

susteren ende dien en moechdie niet bet hebben 

dan ghi u seer veroetmoedighet onder hen allen. 

Ende dit moechdi vercrighen, ist dat ghi u wen­

net u susteren ende alle menschen te eeren, ende 

an te siene alse enen throen der glorie ende der 

heiligher Drivoldicheit, ende alse een tempel daer 

god inue woent. Ende hieromme nyghget mitter 

herten enen yegheliken alse die in der tocomender 

selicheit des ewigen levens sonder mate boven 

u verhoghet sal wesen. Wattan [?] en sulle ghi 

u niet weerdich ordelen den alrelaechsten daer 

te wesen, noch alsodanighes yetswat van u te 

vermeten ende te vermoden. 

Wennet u oec niet seer an te merken die uut-

wendighe anhanghinghe of tovalle des menschen, 

cfr. imit.L.3.c.3i alse sinen staet, groet of oerde, *) sine schoenheit 
in fine. < ^ 

of lelicheit, sijn habijt of sierheit, sine groetheit 

of cleynheit sijns lichames, gesontheit of siecheit 

ende dierghelike. Want deze dinghe en siet god 

die here niet properlike ende sonderlinghe an, 

die oec voer niet grotes te hebben en sin. Mer 

wennet u enen yegheliken menschen an te siene 

alse hi na dien inwendighen menschen van gode 

*) oerde zal hier afkomst, geboorte moeten beteekenen. 



52 

gescapen is, ende mit syns eengheboren socns 

duerbaren bloede Yerloset is. 
Ende alse gbi dogbeden ende voertganc ziet in 

uwen susteren of in anderen menscben, die gbi niet 

en bebt, mynnet die van berten in den anderen, 

ende soe ist al uwe. Ende bier is buten gbe-

sloten alle nydicbeit ende mismogben. Ende ist 

dat gbi mismogben gbevoelt op yemant van uwen 

susteren, pynt u dier meerre mynne ende boecb-

sambeid*) te tonen in uwen gbelate. 

Pijnt u seer sacbtmodelike te liden mit uwen 

1) wei. susteren in allen punten die niet wal 1) ende n yn 

volkomelike gbescbien van buten of van binnen. 

Want enen yegbeliken is moeite gbenoecb sine 

eygbene ongbevalcbeit ende onvoleomenheit die 

bi lidet. Ooc soe wennet u eens yegbelics won-

2) Der Fransehen derlicbeit neersticbeit 2) ende onmanierlicbeit mit 
emvressenient. Bij _ i, ia 
de broeders van t pneil oetmodifflien ende onderworpen nerie ie 
gem. leven imporfu- D j 4-
nitas. ontscbuldigben ende te wiken, ende aaert die 

sake eyscbet mit saticheit t) uwer zeden te sacbten. 

In al uwen wanderingben pijnt u levendicb 

ende wacker te wesen, als des morgbens op te 

3) Lees; pijnt u stane of te beden of te arbeiden. Pijnt alle u ) 

imit. lijk cd'37.'™' dingben te done sonder eygenesokelicbeit; daer 

inne suldi groten vrede vinden. Nemet uwes selves 

waer, waer gbi sijt. Want die beiligbe engbelen 

sijn stedelike **) bi ons: inden bedde, inder 

») Boechsamhei, waarschijnlijk van hoegen _ huigen, 

neigen] alzoo: toegenegenheid. 
*) NeersieUck komt meer -voor in den zin van dnftig. 
f; Saticheit = rust, kalmte, bedaardheid, zachtaardigheid. 

»*) Stedelike = steeds, gestadig. 



ö3 

kerken, op den mercten, eude in alle sleden, en 

merken mit begheerten ho reyne ende ghelieel 

wi onse herte onsen lieven heren offeren ende 

i) verheugen. bewaren. Ende sie vervronwen ') ben, ist dat 

al onse dinghe eersamlike ghescbien, al en siet 

ons gbeen mensche. Laet ons docli pijnen meni-

glier manire hoerre pnerbeit ende mynne ons te 

gheliken. 

sum'roUii'ipsó^iam Dicwile biddet voer alrebande zaken, nu voer 

«bi'sintlSai-iet™'™'11 suster die becoert wort, nu voer die in do-
omnibus his exoran- i i , , i t i i 
dus csi, ut onmesgneden voertgaet; nu voer u levendiglie vrende, 
ipsum eognoscant et t i , 
diiigant.» unit. Lib. nu voer die ft'hestorven sin, ende dierjrelike 
2. c. 8. 0 . 0 

Draget oec stedelike in uuver herten mynne ende 

guetwillicheit tot allen menschen. Ende in breet-

heit dier mynne begheert allen menschen meeren 

voertgane ende dat ewighe leven. Ende hebt 

also gheerne dat n snster ende alle menschen 

tonemen in dogheden ende gheestelikes troestes 

ende roste des herten ghebruken als ghi selven. 
O 

rut 

«oiiectus tuus Maect Ihesus ene beqname stede in uwer herten: 
solus vult coi* tuum 1 

5eax in%op.-io™i™no 80 sal hi gheerne mit u wonen. 

bene^ab^oinnl'creïv Wat men doet, of watter geschiet, proeft u 
tura evacuare, Jesus -i i i i i i • i 
deberet übenter te-vorclol, encle hebt vrede 111 u selven. 
cum habitare.» Imit. _ L 

i. 2. c. 7. Oec en settet u op glieen dinc dat u ontvallen 

mach. Want ste. Gregorius secht: die leent of ros-

2) die leunt of rust. tet 2) op een dinc dat hem ontvallet, het is noet 

dat hi medevalle mitten dinghe daer hi op rostede. 

Dencket dicwile ho ghi u also mocht hebben, 

dat niement van u verarghert en worde in qnaden 

exempel in uwer wanderinghe, sonderlinghe die 

na u comen. 

Hoedet u dat ghi nummer tot sekerheit ende 

quade vrijheit en comet; want dat hevet menighen 



54 

li Verkleining 
kleinering. 

nedergeslaglien. Mer hebt si alle daer ghi mede 

ommegaet van herten in weerdicheit als een tempel 

en een heelde godes. Bnde uut desen punte dat 

ghi alsoe hoechlike van hen voelt, so en moechdi 

niet lichtelik quaet vermoden of onwerdicheit op 

hen hebben, noch swaerlike nemen dat si n ver­

manen. 
In drucke ende in tribulacien en weset niet al 

te zeer verworpen in der herten; mer denct dattet 

te handes beter sal werden: ende alse langhe 

alse wy hier in deser ellendicheit sin, so moten 

wi van beyden besoken. Onse lieve here Ihesus 

en haeste niet in te gane in sine glorie, hi en 

hadde ierst ghesmaect alle tribulacien ende alle 

bitterheden ende achterlatenissen bina van allen 

menschen die in der werlt waren. Want hi ver­

beide lanemodelike ende verduldelike drie ende 

dertich iaer lanc, in welken bi niet zuetes, niet 

vrolics, niet zaftes, niet datter maclicheit des 

vleysches toe behoort en oefent, Mer doe bi alse 

die alrelaechste van allen menschen gedient hadde, 

alse vele alst in hem was allen menschen, doe 

ontfene hi voer sine mynne weder van den men­

schen schande, laster, vermynringhe l) verwer-

pinghe, ende ten lesten den alreschandelikesten 

ende bittersten doet. Siet dese punten ende deser 

ghelijc hevet hi ons getoent, levende ende doet» 

ende hevet ons gheleert na sinen exempel desen te 

ghemote gane. Ende tot desen hebben hen alle 

heilighen besettet. Want overmids vele tribukcien 

is ons noet in te gaen int rike der hemelen. Ende 

na ons heren woerde; in onser verduldicheit sullen 

wi besitten onse zielen. Dat meeste druc ende liden 



55 

dat die mensche lievet, dat is hi selven. Want hevet 

sa'Tic'a on^medio1 hom selven Tan binnen ende sine passien ver­

wonnen, so verwint M lichtelike dat hem van buten 

moyen mach. JNummermeer en wilt vergeten, dat 

ghi hier in pilgrimmaedse, in ellende, in stedighen 

scLiln"Ce Atóuï' B';e^e ') ghesats) sijt, ende dat ghi niet en syt daer 

kOTnthetnwaarechön-&^ wesen soldet, ende daeromme helptes alte lichte 

moest staan:^stride waer of ende waer ende in wat maniren dat ghi 

afgezet,geplaatst, onthelden ende ghevodet werdet in deser cleynre 
gezeten. 

tijt uwer . ellendighe wanderinghe. Mogte een 

mensche daerto comen, dat hi mit sinen heren 

gode van binnen verenicht ware also dat hi in 

sinen moede niet onderworpen en ware sinen 

passien, mer ghebruken mochte vele vredes mit 

sinen here in inwendigher roste sijns herten, wat 

mochte die mensche vorder begheren? Ende en 

is hem niet wal van binnen mit sinen here, wat 

mach hem van anderen uutwendighen tovallen 

verleent werden, oec ho groet ende heilich dat 

sie schinen ende gherekent werden, dat hem 

imit. 1,1.c, 13.«sae-baten mach ? Ten leste begheer ic sonderlinffhe 
pms acci pc consilium 0 0 

m tentatione. van n) clat gjji 0pen gjjt in uwen drucken passien 

ende becoringhen, ende en laet den duvel gheen 

3) verheimelijkt, nest in u crighen indien dat glnjt verhudet 3) 

mer segghet u hinder enen die ghi meent dattet 

4) nuttigst, nut is nuttest 4) si, wanneer ghi wat sonderlinghes hebt 
bijvoegelijk naam­
woord. inder herten. 

g cfr. tait. Lib. 2 o. Oec in allen dinghen die u beweghen ende ont-

vreden, ondersoeket stedelike u selven, ende aensiet 

dat eynde alsof ghi nu oppen staende vote van 

den heren solt gheropen werden, ho ghi dan in 

«Per' soia'm fu'gani der zake die u beweghet staen ende voelen woldet. 
non possumus vin-
cere- Ende dicwile overdenct, dat niet denghenen die 



56 

sine passien encle ghebreke vliet eucle hen ge-

breclike verwint ende wederstoet ende onghemac 

sterclike verdraghet van den heren ghegeven sal 

werden verhorghen hemelsch broet ende een nye 

name, wellic niement bekant en hevet dan diet 

•i) f/moien, biikontfaet, ende wellic niement ghenolen ') en mach 

gis, ''voor (jhevoicn. ryigs wanderino'he uutwendich is ende dier di 
2) wiens. 7 D 

dinghe die sinen nntwendichen mensche beye-

ghenen van nederwert ende niet van opwart ansiet. 

Mer enen wisen mensche smaken alle dinghe alse 

3) zooais zo zijn.se sin 3) ende alse se god ghemaect hevet, ende 

daeromme en wort hi niet ghewaggelt noch ver­

wandelt na den oversten dele sijns moedes na der 

4) der zaken. verwaiulelinghe ende onghestadicheit 4) die hem. 

beyeghen, met hi doersiet sie alle rostelike mit 

enen scarpen inwendighen ghesichte want en ghe-

voelt hi te male ghene bevolike begheerlicheit 

of ynnicheit tot gode. Sonder twivel die tijt sal 

comen, dat die brudegom, dat is bevolike be-

5) voelbare gods- gheerlicheit 5) van ons ghenomen sal warden, 
vuu-ht, vertioostin jneQgche dien die here dan also 

behaghelic ende also smakelic blivet inder ghela-

6) verlatenheid, tenheit 6) als hi te voren was inder begheerlicheit. 

7) Caeterum. Ver- Toert 7) meer van dien, ho zeer onze lieve here, 

onse brudegom, van ons te mynnen is, ho znver 

ende onbesmettet van enighen anderen dinghen 

die hier inder tijt sin, onse mynne tot hem wesen 

sal, in aire tijt, in allen steden, zaken en werken, 

ende van andere gheesteliken oefeninghen, moechdi 

ghenoech horen ende lesen inder heiligher schrift; 

mer nerghent en moechdi sie bet bekennen ende 

ghevolen dan in enen reynen herte, ist dat ghi 

u daerto gheven wilt. Mer dese dinghe en mach 



57 

men niet vercriglien mit traeclieit ende van ghe-

woenten gaen to beden, te kerken, en te arbeide; 

mer men moet daar groet vlijt toe doen, ende ten 

ierste moet men verwinnen grove dinghe ende 

also dagbelix voerre ') comen. 

Dese dingbe scrive ic u recht of ghi er niet 

en wistet, mer ic hope dattet u gheen groet noet 

en is bindi 2) anders selven vnricb. Mer boet is *) 

laet ons te samen toesien die wile wi tijt bebben, 

ende mit gbebeler herten onsen heren pinen te 

behagben, ende ene corte tijt arbeide in drucke 

mviceze. enc|e ia tribulacien ende in anxte staen 4); want 

te handes sal hi comen ende doppen, ende mach-

schien eer wi vermoden, opdat wi dan van allen 

drucke mit hem ende mit allen enghelen ende 

heilighen ons moghen verbliden. 

Ey. Amen. (in roode letters) Ibesns. maria. 

In al uwen inwendighen ende uutwendighen be-

drucnissen ende bangbicbeiden pijnt u enen stede-

liken ende sekeren toloep te hebben tot uwen 

milden vader, uwen here ende uwen brudegom, 

ende biddet hem oetmoedelike, dat bi u niet 

achter en late inder quader tijt alse der dorricheit 

des herten, ende der inwendigber duusternissen. 

Ende werpet sterclike al uwen hope ende sorge 

in hem, ende en wilt niet seer sorchvoldich wesen 

voer tocomende dinghe die u beyegbenen moghen 

opdat ghi mit alsulker onnutter sorglie niet ghe-

bindert en werdet in uwen tegenwoerdighen ghees-

teliken voertgangbe. Want u milde hemelscbe 

vader sal u wal besorghen, ende sal u verwerven 

alle dingbe die u noetdruftich sin inweudelike 

1) verder. 

2) hint (zijt) gij. 
3) hoe het is. 



58 

ende uutwendelike. Ende lii sal u op sien tijt 

verwerven bedrucnisse ende strijt waervan dattet 

oec si alse van enen seer cleynen dinghe, ende 

wanneert hem orbaerlic dunct wesen so sal hi u 

gheven inwendighen troest, des ghi niet vermodet 

en haddet. Ende diergelijc sal hi n besorghen 

van allen. Want hem is sorghe van sinen kinderen. 

Onse lieve here die ons van ewicheit also seer 

ghemynnet hevet, ende also groote teykene der 

i) Merk op heeft mynnen ons ghetoent heeft ') ende hierenboven 
voor hevet cn wat _ _ t i ^.\ i x j 
irjoger diergelijc hem selven alinglie *) ons gnevet, ende ons 
voor diergelike. t , , 

stedelicke behoedet ende ons nummer en latet, 

y hij iiet mer ons helpet tot noch toe, ho solde hijt 2) laten 

moghen hi en waer voertan sorchvoldich voer ons? 

Ende ho solde hi verhenghen yets yet op ons te 

V dede het. comen, hi en dedet 3) om onsen gheesteliken voert-

gaen ende om sijnre mynnen wille? ïïierom 

pijnt n altoes pnerlike onsen heren te soeken, 

ende niet u gemac of uwen troest. Mer so wat 

dat die meeste eere gods is, dat pijnt u altoes 

te soeken, hetsy vermids gemac of ongetnac, 

hetsy vermids troestinghe of ontroestinghe, hetsy 

van binnen of van buten, ende mit desen sijt te 

male ghenoechsam ende te vreden. Ende inder 

tijt der bedrucnisse ende der ontroestinghe segghet 

uut puren volen uwes herten: Here, du believst 

mijn herte wal, du wetes dat ic also gheerne 

wil wesen in bedruckenisse, in ontroestinghe, 

in inwendighe duusternisse ende in dorricheit des 

herten, alse in groter troestinghe, also vere alset 

*) alinglie — geheel cn al. 



59 

majorem "oeTlio- ^^011 meeste 61,0 is- ^ Ende sie, here, ic die die 

exercUiJtïn^enH6 alremynneste bin in dinen huse, ic offer di ene 
Ignatius en het prin- i i i i i • t. • i i 
cipium et fund a - cleyne gave, alse al dat ic bm ende vermacn 
lyientiiïïi sis ook het 
tractatuius devotus niet miselven suekende. Hierom bid ic di uut 
de extripatione etc. 

denwyns Deiudi^?- mijlire begbeerten, dattu mi niet achter en lates 

Lea'c.' 25^deImit' in mijnre bedracnisse inder tijt daer ic inne ghe-

sien sal werden, bina van allen menschen ghe-

laten, mer vollenbrenghe minen ganghe in dinen 

toe paden, opdat dieghene die my bedrucken, 

verstaen moghen, dattu my niet alinghe achter 

ghelaten en hebste, mer dattu my ter tijt toe 

gheprovet hebste opdat ic ghetrouwe ghevonden 

worde. Ende in deser maniren sulle ghi u dicke 

overgheven uwen lieven heren, ende wat u dan 

beyeghent dat nemet voert beste ende nutteste 

dat u gheschien mach, ende oefent u daer inne. 

2) uit denzeifden Hier begint een s'heestelic cellekiin. 2) 
codex p. -147. CnlV. o o j / 
de Imit. 1. 1 c. 20 
circa medium etc. 

tium''tuumPeet'voca ^ mijn gemynde siele, du salste di enich holden 

tuumJeM™èdcuinUTO ^inen Ihesu, ende geerne allene wesen. Want 

die celle is een raethuus godes, ene hulpe der 

devocien, ende ene medeweetster des belasten herten. 

0 myn geminde, du salste die celle dijns herten 

setten tusscheu den berch van oliveten ende den 

berch van Syon, dat is, tussclien elendige ge-

3) verlatenheid, latenheit ') -van binnen, ende die troest der in-
zooals boven. Hier 
is weer de leer van wendiffer ffracien. 
de indifferentia. D D 

Dat fundament dijnre cellen sal swigen wesen; 

die floer sal wesen inwendige vernogen, die balken, 

gehoersaembeit; die sperren, oetmoedicheit; die 

venstere, d'ogen; die dore, scamelheit in den 

dienste godes. Die slaepstede \zal wezeii\ ynnige 



60 

divocie; dijn tafel, rouwe dijnrc sunde, dine spise 

i) iwjke, hofje, ende dranc, die vrese godes; dat hoefkijn ') 

dijnre cellen, die minne godes [ew] aire men-

schen; dyn stoel, begeerte altoes vernedert te 

werden, dijn sitcussen; versmaetheit van den 

menschen. 

O o-emimle siele, en wilt dese celle ghien tijt O ' 

vergeten, noch om ghien lichtveerdicheit daar 

uut gaen. 

Uit denzell'den co- II, GommXinie. 
des blz. 40. 

Een guet gebet datmen sal lesen eer men 

dat hiliglie sacrament ontfanct. 

God gruet u #) alrehilichste licliaem ons heren 

ontholden in desen hiligen sacramente. Mit myneu 

lippen belie ic u, mit al mynen binensten begeer 

ic u. Ic bidde, geweerdicht alsoe gnedertierlicke 

luiden te vanden f) myne crancke siele die ic n 

salige offerliande ende fonteyne aire gracien begeer 

te ontfaen, dat ic mit bliscappen vinden moete 

van uwer tegenwoerdicheit medecine inden live, 

ende inder zielen, O here en siet niet aen myne 

menichvoldige quaetheit ende versnmenisse; mer 

siet aen u oneyndelike ontfermenisse. Want ghi 

sijt bi wien al die werlt ghemaect is, bi wien alle 

crude ende alle crachtige dinghe haerre cracht 

*) God cjmct ic, ecne gewone uitdrukking voor ons zijt 

cjecjroct, zooals do Italianen nog het Wees gegroet beginnen 

te bidden met: Dio ti salvi Maria etc. 
-{•) huden Ie vanden — heden te bezoeken. 



61 

ghebruken. Ghi sijt dat onbevlecte lain die linden 

1) uwen? enen ewigen vader gheoffert wert om verlosse-

nisse alder werlt. O alresuetste manna, o alre-

geneuchlicste suete dranc, glievet mynen monde 

een lioniclivloyende smaec uwer saliger jegen-

woerdiclieit. Ontsteec in my uwe caritate. Doet 

nut myne boesheit. Instortet die deuclide oeket 

die gracien, ghevet salicbeit der zielen ende des 

lichaems. Ic bidde, here, neiget uwe bemelen 

en coemt neder tot my, opdat ic vergadert ende 

2) ge-eenigd. geeniget 2) mil u, een glieest mit u moet werden. 

«ut unus tccum 0 weerdige sacrament, ic bidde dat overmids u 
efficiar spiritus.» 
imit. i. 4 c. ic. aiie myne viandeu moeten verdreven werden, 

myne sunden moeten vergeven worden ende alle 

quade overmids uwe tegenwoerdicheit gesloeten 

werden. Ghevet een opsat, corrigiert die seden, 

3) zet. ende alle myne werken satet 3) in uwen wille. 

O alresuetste Ibesu, mit desen nyen lichte moet 

myne verstandenisse overmids u verlicht werden, 

myne begeerte bernende werden, myne hope ge-

sterct werden; opdat myn leven also gebetert 

werde, dattet altoes toeneme in beteringe, ende 

my ten lesten een salich uutganc moet gegheven 

werden. Amen. 

Een ander gebet eer men dat sacrament ontfanct. 

«superbonitateiua Heere ic en bin niet weerdich, dat ghi gaet 
et magna misericor-
diatua,Dominecon-onder myn dac, mer op dat betrouwen dijnre ce­
nsus, accedo aeger ^ A 

r^nsal ef"sSens^ad na^c^e^' eilc'e uwer groeter guedertierenheit, 

aïregemtacoeu®eser- 80 come ic tot u als een sieke tot der medicinen 

creatum acT'creato- des levens, dorstich tot der fonteynen der ont-

raeum pium conso-farherticheit, arm totten here hemelrikes ende 
latorem.» De Imit. 
'• 4 c- 2- eertrikes, scaep totten hierde, creature tot mynnen 



62 

schepper, ongetroest tot mynen genadigen troester 

ende verloeser. Ic bidde di doer dine mynne 

die di aent cruce bant, binde my mytten bande 

dynre mynne. Drue in my die waere peniten-

cie in dinen wonden, dat die bitterheit dijnre 

i; smart, zeer doen. (jogt ei l (]e die sericlieit 1) dijnre wonden si in mijn 

herte gedrucket, dat dine snete stemme my altoes 

tegenwoerdich si: boer op dijn cruce ende volghe 

my; dat ic mitten cruce de penytencien ende mitten 

werken der duecbden di volgbe, waer u si, van 

duecbden tot duecbden. Make my stare tot striden, 

ende te verwinnen die traecbeit mijns vleesches, 

ende den boesen raet des duvels ende des aenvech-

ters, deser werlt, ende alle gebreclicker dingbe. 

Mijn vleiscbelic berte nym uut my, ende gif my een 

gbeestelic herte dat altoes bereit si te vervollen 

dinen liefsten willen. Ic bidde di, here, dattu my 

wiliest gheven die seven gaven des hiligen gheestes, 

dat ic mit den rade ende leringe des hiligen 

gheestes godlic can wanderen in dinen weghe. 

Alle mijn leven si behagelic in dinen oghen; 

alle myne werken moeten wesen ontfanclic in 

dinen handen als een waer offer. Here alse moete 

ic di ontfaen, dat dijn wille ende mijn wille alsoe 

verenicht werde, dat ic weder 2) dinen wille niet 

2) tegen. en moet willen noch begheren. Amen. 

De vorenstaande Epistel komt zoodanig overeen 

met de „Vermaningen tot eenen doechtliken leven" 

dat de opmerkingen achter deze door mij geschre­

ven, de eerste slechts uitgenomen, hier geheel 

toepasselijk zijn. 



03 

Het komt mij voor dat er in spelling, woord­

voeging en stijl van dezen epistel verschil is van 

de Vermaningen. 

II, 

Incipit tractatulus devotus de extirpacione vici-

orum et passionum et acquisicione verarum vir-

i) infra pro acqui- tutum ') et maxime caritatis dei et proximi et 
rere dicit inserere 
?nrm*es.{Deiectione vere *) 1 iiionis cum deo et proximo. 
et sex considerandis) 7 A 

Cnfr. Imitatio 1.1. 

adhiberent diligen- Multum valet ad perfectionem sanctitatis scire 
tiam a d  e x t i r p a n d a  . . .  , .  .  
vitia et virtutes in-mtencionem dirjgere ad eam querendam, et stn-
serendas, etc. 0 

be?u ' rvw^'infra]1' (^um suum ad hoc ordinare; in tantum ut aliquis 

proUvSiisrto'fe0xtir- faciliori labore quoad corporale exercicium maiores 

tibus' acquirendis.» mentales virtutes obtiiieatj qui scit prudenter 

disponere gressus suos, quam alius difficiliori labore. 

Exemplum de quolibet perito artifice, qui melius 

et cicius et levius operatur opus quodcumque 

quam alter imperitus cum labore multo. 

cnfr. imii. i. 3. c. Qnod veraciier volens proficere debet omnia dirinere 
33. De intentio- 1 J ^ 
ne fmaii. etc. I.2.C.4. aii civo lamqiiam ad fines. 

Ut ergo modus aliquis brevis habeatur quem 

homo continue in moribus et ante oculos habeat, 

ac secundum quem in vita spiritual] gressus suos 

dirigat, est sciendum quod veraciter volens pro-

fierce, in vita scilicet spirituali, omnem intencio-

nem suam et conatum et omnem laborem, 

*) Eens voor altijd zij hier opgemerkt, dat de codex in 
plaats van de ae de enkele e heeft, alzoo uere voor «erae. 



04 

ieiuiiia, vigilias, lectionem et meditacionem sacra-

rum scripturarum, et alia exercicia debet dirigere 

ad duo, et facere propter duo tamquam fines: ut 

videlicet per ilia exercicia possit purg-are cor suum 

a vicijs et passionibus noxijs, et ut vicijs extirpatis 

possit acquirere veras virtutes et maxime caritatem 

dei et proximi, et veram unionem cum deo et 

proximo. Hec duo, id est, puritas cordis et ca­

ritas dei sunt duo fines in bumana bac vita quibus 

quantum bomo appropinquat, tantum appropin-

quat veraciter sue perfectioni. Caritas autem vera 

non est nisi in corde puro a vicijs, et ipsa in 

se omnem comprebendit virtutem. Caritas enim 

non emulatur, non infiatur, non est ambiciosa, 

non querit que sua sunt, ut scribit apostolus in 

prima ad cho). xiij0. Ad bee igitur duo bomo in 

omni actione et exercicio oculum intencionis tam­

quam ad metam vel destinacionem babcat; recte 

i) even ais, net ais, sicut ' ) sagittarii in sagittando oculum semper 
recht als. in het ne- / o j o r 
derduitsch van dien babent ad sig'iïum constitutum et penes boe signum 

cognoscunt utrum artificialiter bene vel male 

sagittant. 

c.Cm'Denoperib«s De wra via ad cariiutem. 
ex caritate factis; — 
1. 2. c. 4. de pura 

Intentionf; i.TSl Porro quantum bomo plus purgaverit cor suum 
ubi inter alia: «ex ... , . .•• • t . i 
puro corde procedit a vicijs et concupiscentijs inordiiiatis, tanto am-
fructus bonae vitae.» ,. . , . ., 

plms impletur virtutibus seu caritate. Unde 

agustinus in 2° *') lihro de docirina Christiana: 

*) De hier aangehaalde plaats is te vinden in hel derde 
boek cap. 10 g -17 en in den codex zeiven leest men vrij 
duidelijk 3°. 



65 

Quanto raagis regnum cupiditatis destruitur tanto 

caritatis augetur. 

Quod autem propter hec duo omnia alia agere 

debemus, aperte et pulclire declarat alias moyses 

prima collacione patrum,, ubi inter cetera dicit: 

Incassum molitur hec exercicia quisquis hijs velud 

summo bono contentus intencionem cordis hucus-

que defixerit, et non ad capiendum finera propter 

quern hec appetenda sunt, omne studium virtutis 

extenderit. Finem autem dicit puritatem cordis. 

Item de hoe dicit: augustinus 2°. *) lihr. de doc-

irina chndiana. Omnia, inquit, in sacra scriptura 

valent ad caritatem nutriendam et corroborandam 

et cupiditatem vincendam et extinguendam. Et 

vocat caritatem, sicut ibi ante dicit, motum auimi 

ad fruendum deo propter ipsum , et se et proximo 

propter deum: cupiditatem autem motum animi 

ad fruendum se et proximo et quolibet corpore 

non propter deum. Finis enim precepti et sci'i-

pture est caritas de corde puro etc. Et hec est 

excellentissima et verissima via ad deum. Qui 

autem hijs duobus pretermissis ad aliud intenci­

onem suam dirigit, quamvis magnum et altum 

li «vere magnus videatur, videat ne cadat vel erret. ') 
est qui magnam lia-
bet caritatem» imit. Hec est via sanctorum. 
1. 1. c. 

ccr. imit. i. 3. c.:ti Quid sit cor purificare: et quid sil virtutes acnvirere. UO 61 C. «>J. ' 

Ut autem in generali sciatur quid sit cor puri­

ficare, et quid virtutes acquirere, est sciendum 

*) Moei liirr nnk zijn 3" lihrn, Cf olijk in don codex 
zalven staat. 

5 



GO 

quod primo homini potencie et vires vel affectio-

nes anime date erant et ordinale instigantes ad 

bonum. Nam erant, sibi primo dati intellectus 

et affectus, memoria et alie affectiones, sicut amor, 

timer, odium, spes, gaudium et meror etc. ut 

videlicet deum per intellectum cognosceret, per 

affectum Tel voluntatem amaret, et per memoriam 

in eo quiesceret; timor ut timeret deum offendere 

et ab eo separari; spes ut homo confideret de dei 

bonitate; amor vel dilectio ut deum diligeret 

super omnia, et se et proximum propter deum, 

et creaturarum delectacionem referret ad deum; 

gaudium ut in deo sumrae delectabili iocundare-

tur. Sed in casu primi liominis sicud bumanura 

genus incurrit culpam originalem, sic eciam harum 

virium et affectionum naturalium incurrit desti-

tucionem et deformacionem ut sint jam proclive 

i) Ergo non perie- et inclinate ad malum ') 
runt, nee substan- . . ... 
tiaiiter maiae factae JNam racio ceca tacta per peccatum sepius recipit 
sunt per peccatum. ,. . T . 
Haec aiiaque, tum in falsum pro vero; voluntas curva ehffit detenus 
hoc canite tum nas- r " hoe capite tum pas­
sim per totum opus-
culum, dicta Floren-
sim per totum opus-pro |J0110 • memoria instabilis facta et vaga occupat 

coeioaLun^erietcal- se illis quibus inquietatur, quia unum et summum 

manifeste ostendunt. bonum deseruit, in quo omnia poterat habere, 

non'rninus"cathoiici gje eciam modo solum timet adversa temporalia, 
quam ipsi Tridentini 
Patres, a quibusdam C0RP0rjg incommoda, et honoris detrimentum. 
protestantibusdicun- r ' 

sMcuifxv'maecu?-Sic eciam spes deformata est, quia aut homo 

g?4v1Isfma7aUm^ieod-minus sperat quam debet, aut plus quamjustum 
rum quam Ecclesiae . 
cathoiicae injuria hoc est, quia quidam tantum conndunt ue dei bonitate 
asseritur. , . j. • /r 

ut eos eciam salvet in peccatis, et ceteris aliec-

2) Hoe est: et sic tiOnibuS SUO modo. 2) 
ceterarum etiam af- f /*. . o i • • 
fectionum deformatie In hijs vin bus et anectioiubiis cor homiuis con-
explicanda est. — ^ 
Nonne ea quae de sjstj+ et in harum pur^acione el reformacione 
i l l i s ,  q u i  p l u s  j u s t o  " 9  r  &  

?ui% qua'siprophetlcë consistit piirgacio vel pnritas cordis, ünde dicit 



67 

adyersus docirmam hernardus in (piodam sermone de ascensione domini: 
neiormatorum dicta ^ 

conVTridtusLC Vri Duo ' inquit, iQ nobis purganda sunt, intellectus 
de juatii. can i2, 20. ^ affectus: intellectus ut noverit, affectus ut 

velit. Et sicut in eodem sermone tangit: In 

hoc solum consistit perfecta religio vel religiosa 

perfectio. 

Cnfr. imit. L. 3. c. 55 /n ouo consistit vera virtus. 
et L. I. c. 11. a 

Et in harum reformaqione consistit vera virtns. 

Nam virtus nichil aliud est quam secundum veri-

tatis indicium mentis affectus. Vel sicut dicit 

basilius: Virtus est bene uti motibus a deo natura-

liter nobis insitis; verbi gratia, cum predicte affec­

tion es , amor, timor etc. sunt ordinate ad id quod 

debent et secundum quod debenl iuxta racionis 

et veritatis iudicium, tunc est virtus. Et tunc 

est homo virtuosus cum hijs affectionibus bene 

utitur, cum scilicet sola timen da timet, et magis 

timenda, id est magis mala, plus timet et dolenda 

dolet etc. Et secundum istud virtus nichil aliud 

est quam viciorum carentia. Et quanto quis ab 

omni vicio purior fuerit, tanto et virtuosior et 

perfectior est. Et est recte simile in proposito de 

instrumento musico, cuius corde sunt indisposite, 

licet non destructe, quod non potest reddere bonam 

melodiam. Sic eciam vires et affectiones anime 

deordinate sen deformate sunt, licet non destructe. 

Has autem reformare, sicut iam dictum est, est 

cor puriiicare. Et in hoc eciam consistit vera 

conversio et spiritualis, ut scilicet amor conver-

tatur seu reformetur, ut nichil diligat nisi deum 

vel propter deum; ut eciam timor convertatnr ad 



68 

ipsum, quia pervevsus est timor omnis quo metuis 

aliquid preter eum at non propter eum. Sic eciam 

et gaudium et tristicia eque convertantur ad ipsum. 

Et in hijs quatuor affectiouibus totum cor hominis 

consistit. Et de hijs intelligitur quod dicitur per 

propheiam: Convertimini ad me in toto corde 

.IOHI IT. V. 12. vestro, ') ut dicit hernardus in quodain sermonc 

ile ieiunio. In harum reformacione eciam consistit 

iTim. ivvefs. pietas, que secundum apostolum ad omnia valet, 2) 

liabens promissionem eius vite que nunc est et 

future; quam pietatem qui non hahet, in vanum 

Ps, xxiu v. 4. accepit animam suam s), ut dicit hernardus ad 

fraires de monte der. In huiusmodi eciam virium 

restauracione et purgacione affectionum consistit 

vera penitentia, ut videlicet affectus viciorum de 

corde nostro ex dud um us et extirpemus, ut declarat 

ahhas pinufius collacione XX. In hijs consistit vera 

spiritualitas et in hijs homo vere consolatur et 

recipit consolationes a deo. Nam alie consola-

ciones, sicut necessarie non sunt, sic sepe suspecte 

sunt. In bijs vera perfectio. Ad hoc tendere est 

spiritualiter terre promissionis propinquare. 

Ue iriplici modo [«e] exercendi in via purgativa, 

scilicet: legendo, meditando et or undo. 

Jam vero in speciali descendendo: sciendum 

quod homo in hac via purgativa viciorum potest 

se tripliciter exercere secundum bonaventuram in 

pnrvo bono*), scilicet: legendo, meditando etorando. 

») Van dit, werk, ook genaamd Incendiwn amoris, is 

in dil tructatuluèi voel g(>bruik gemaakt. 



69 

De lectione el de sex considerandis circa leclionem, 

Cfr. Imit. 1. 1. c. 3. Qui autem lee'endo in hac via voluerit proficere. 
et 5. - L. 3. C. 43. 0 * ' 
i. i. c. 20. debet ante omnia primo et principaliter omne 

studium et lectionem ad hoe dirigere, ut possit 

vicia estirpare et yirtutes inserere, et ea que 

legit opere adimplere, vel accendi ad devocionem, 

ieiunium, penitentiam, laborem manuum et con-

aimilia que sunt adminicula ad virtutes. Et non 

debet simpliciter studere propter scire, vel propter 

scienciam; alioquin sicud dicit avgnstinus in lihro 

de vera religione; Talis est sine opere intelligencia, 

qualis sine timore sapiencia, cum scriptum sit; 

i) p». ex. v. lo. Inicium sapiencie timor domini ') Itemibi: Non 

est vera sciencia nisi ad hoe comprehendatur, ut 

agatur. Et sic patet quod debet omne studium 

et lectionem divine scripture referre ad caritatem 

et virtutes predicto modo. ünde augustinus in primo 

lihro de doctrina christiana: Quapropter finem 

precepti esse caritatem de corde puro, consciencia 

bona et fide non ficta, omnem intellectum divi-

ct'aUquotS verboram nai 'un:L scripturarum ad ista tria, fidem, spem et 

ex1 Augustino a^iega- caritatem relaturus, ad tractacionem librorum divi-
tam confundunt. Sic j • j. ox m j. • i i i . 
legendum est: «qua- norTim SöCUrUS 3iCC6Cllt. "y Üit SIC nomo TlOIl QGOGt 
propter, cum quisque , 
cognoverit, finem querere alta, curiosa aut questiones m senpturis, 
praecepti esse chari- L 

tatem, decoydepuro saltem propter sei quia tota sacra senptura est 
et conscientia bona 11 1 * 

omnem iXiiectum Pr0Pter virtutes; et si homo haberet virtutes et 

ruTI^Sa^riareia- inconcusse servaret, non indigeret scriptura quan-
turus, ad tractatio- , j , . . 
nemillorum librorum tum ad SB, Ut QlCUIlt aUgUStlTlUS et Crysostomus, 
securus accedat.» S. . _ , T i 
Aug. de Duct. ckr. quia multi sine codicibus sancte vixerunt in 
1. I. cap. 40. 

3) Numquidqui sic SolitudinibuS '') 
docuit, viam refor-
matoribus praepara- 2". Eciam non sit lectio fortuita vel raptim, 
vitYimo potius jprae- 1 ' 
dusit- ne ex casu studeatur; sed debet homo studere 



70 

integrum librum, non hie unum folium, et ibi 

aluid. 

3°. Eciam debet studere certis temporibus ad 

hoe deputatis, sicut docet Bernardus ad fraires 

de monte del. 

</«( et legi- 4n. Unum eciam punctum, qui l) sibi pro suo 
mus distincle scripta , i i i 
in cod. pro qaod. proposito magis coiiveniat, homo debet excipere, 

quem ^ postea ruminet, et memoriam per ilium 

occnpet. Unde augustinus in libro de vera innocen-

cia: *) Auditor verbi similis debet esse animalium, 

que ob hoc quod ruminant, munda esse dicuntur; 

ut non pigeat cogitare de hijs que in alveo cordis 

accepit, ut cum audit sit similis terenti, cum vero 

audita in memoriam revocat, sit similis ruminaati. 

5^. Eciam debet homo ad hoc niti secundum 

Bernardmn, aliquando de lectione facere affectum, 

de affectu oracionem, ut oret infra lectionem et 

studium. Quia autem, ut dictum est, homo debet 

simpliciter studere propter puritatem cordis; ergo 

si tempore studii occurrit vei iubetur aliquid fa­

ciendum quod est magis vicinum virtuti, non debet 

merito contristari, sed debet eciam, si potest, 

studendo se exercere opere ad caritatem vel vir-

tutem, ut propter communem utilitatem libnun 

quem studet corrigere, vel aliquid consimile. 

*) Dr. Nolto, die, zoo als we hierboven biz. 334 gezegd 
hebben, rlit tractatulus in 1862 heeft uitgegeven, maakt 
hier de volgende opmerking: «Florentius sequitur h. I. 
antiquum modum, secundum quem libri appellautur a 
verbis, quae ah initio leguntur. Nam librum, quem bic 
et infra affert, constat esse Prosperi Aquitani sententies 
ex Augustino collectas incipientes a verbis: quae est vera 
innocentia etc. 



71 

Cafr.imiu.i.c.20. Q", Debet eciam niü principaliter studei'e libros 
«Tales perlege ma- 1 

punctionem6 m°"is ' I"! magis doceut hominem venire ad puri-

uupaUouemj)'31" oc" tatem cordis et caritutem, siout libros morales et 

devotos. Bt si quando causa relevacionis alios 

perlegere voluerit, semper redeat ad huiusmodi 

libros devocionis, Juxta illud senece: 1'robatos itaque 

libros semper lege: et si quando ad alios diverti 

ii Epist. 2a. iibuerit, ad priores redi. ') 

JJe oracione. 

Cnir.adbaec piae- De oracione sciendum eciam quod sicut dicit 
cepta plures oratio-
nes in tribus priori- hemardus in nmdcm senmne: Quamvis nobis eciam 
bus de Imitatione v 

libns^öccnrrentes^ut öi(- orandum pro necessitatibns temporalibus, 

il"^'.55'inüne• 'itüc! verumptamen pro necessitatibns anime orandum 
27 in line. ibid. c. 3. . 1 • r • . i • -&\ • i 

est nobis trequencius et ardencius, id est, pro 

obtinenda gracia dei animeque virtutibus. Sic 

patet quod homo oraciouem suam amplius et 

ardencius debet emittere pro expurgacione vici-

orum et pro virtutibus. Et maxime debet con­

tinue , in oracionibus precipue privatis et peculia-

ribus, cum desideris et gemitibus extinctiouem 

vicij quo magis infestatur, vel contra quod ipse 

2) Post verbum plus pugnat, 2) sicut dicitur in quinta collacione 
pugnat supplendum . -nv i j j i i 
gs\. petere \e\ fiagi-Debet autem aomo ante oraciones, 
tar?, aut hujusmodi , 
verbum. maxime longas, sicut boras cauomcas, cor suum 

preparare scopendo spiritum aliqua devota cogi-

tando, sicut de peccatis proprijs vel beueficijs 

dei, vel de morté, vel de iudicio, sicut postea 

patebit. 

*) Dit woord ardenlius is in den codex met eene andere 
hond er boven geschreven. Bij den H. Bernardus lezen 
we t. a. |>. frequentius. 



Et maxime nobis agendum est in oraciotie, 

secundum Bernardum, quod dicit apostolus: Psallam 

ii i cor. xiv. is, gpiritu, psallam et mente. ') 

Breves autem oraciones debet homo continue 

emittere, ubicumque fuerit, in labore, in agro 

etc. ad deum pro expurgacione viciorum, libera-

cione penarum et temptacionum. TJnde dicit eas-

sianus, quod sancti patres oraciones breves quidem, 

sed crebenimas utilius fieri censuerunt. Ne autem 

homo has breves oraciunculas in labore, vel in 

alijs occupacionibus negligat, potest sibi ipsi homo 

tempora constituere, vel aliqua signa, vel incita-

menta, quibus incitetur ad oracionem, sicut in 

pulsu campane vel signo horologij, vel cum exierit 

domum, seu cameram, vel cum temptatur vel 

increpatur de aliquo vicio, seu quando debet ire 

comestum, vel per similia. 

De coticliana exercilacione mi ipsius in meclilacione. 

Meditaciones eciam nostras semper debemus diri-

gere ad expurgacionem viciorum et concupiscen-

ciarum et acquisicionem virtutum, sicut superius 

est positum, — ex collacione abhatis moysi. Unde 

dicit eciam augustinus in lihro de vera innoceneia: 

Inutiliter meditatur legem dei, qui laborat ut 

memoria teneat quod actione non implet. 

De Lriplici stimulo consciencie quibus homo circa 

meditaciones debet se exercere. 

cnir.hniiL.i.c.19. Potest autem homo secundum bonaventuram in 

hac via meditando tripliciter se exercere, ut sci­

licet primo stimulum consciencie exasperet, secundo 

exacuet, tercio dingat. 



73 

Do stimulo exatsperalo. 

Primo ergo debet stimulum eonsciencie exa-

i) in deu codex sperare in recordacione peccatorum; et hoc potest t) 
schijnt hier veeleer L A 1 

atsStook ^2^'Noite examinacione defectuum in quibus Iiomo cotidie 
gelezen heeit. excedit, et discussione conscieucie. Et sic debet 

homo cotidie 8e examinare de negligencia sua; 

si fuerit negligens cordis custodiendi in devotis 

meditacionibus et oracionibus; temporis expendendi, 

/urflufa 'cDUuootjets utrum scilicet ne ociose se habnerit,2) vel diligens 
Va3i Ook weren ietl :<) in labore manuum et consimilibus; et utrum 

}uitevoovefiwrie0dex fuerit neligens finis intendendi, et referendi omnia 

sua ad deum. Examinet se de oracione, lectione 

4) Hahuit zou dan et operis implecione, utrum in illis se habuit, 4) 
hier ook moeien we- 7 

zenhabuerit. sicut est prius scriptum. Et tunc debet homo, 

ut dicit iernarclus, a seipso exigere preterite diei 

exactionem, et future sibi ipsi statuere caucionem, 

et, iterum proponere. Et in quibus tunc homo se 

invenit deliquisse, proponat confiteri tempore suo; 

et in quibus sepius excedit et plus impugnatur, 

debet sepius consulere cum alijs spiritualibus et 

conqueri, et aperire suis temporibus, et querere 

remedia, et fortiter proponere quod velit contra 

ista pugnare; et signare talia ad cedulam, vel 

in tabulam ut eo minus negligat et ut sepius 

memorie ocourrant, et de illis sepius ad minus 

bis vel ter in die cogitet, et proponat pugnam. 

Cnfr. imit. 1.1. c. examinadone in generali toeius status. 
19 n. 4 et seqq. et 
ib. c. 25. 

Debet eciam se homo aliquando examinare de 

toto proposito et escercicio suo, et de operibus 

et officijs sibi commissis, utrum scilicet sic faciat 



74 

sicut debet pro communi utilitate et sui; utrum ne 

possunt aliqua meliorari, addi vel dimitti cum consilio 

alicuius spiritualis. Et pro qiialibet istarum [quolibet 

istorum ?] examinacione tempus sibi determinet, ut omnia 

fiant ordinate. Nam sicut dicit augnsiinus in libro de 

opere'monachorum: Optima est gubernacio, ut omnia suis 

temporibus distributa gerantur ex. ordine, ne animum 

humanum turbulentis implieacionibus involuta pertur-

bent. Et bernardus: Deus qui omnia fecit in pon­

dera numero et mensura, nichil acceptat inordinatum. 

Secundum liec ergo habeat, tam pro studio quam 

oracione vel opere manuum tempora deputata. Ut 

verbi gracia, proponat semper de mane quando audivit 

missam, veile studere per horam, et postea laborare 

manibus. Et in labore manuum semper in hora semel 

vel bis orare breviter. Et de vicijs contra que pro-

posuit pugnare, semper in die bis vel ter cogitare 

et remedia opponere. Et post completorium vel de 

vespere quando sibi convenit, se examinare; quia sicut 

dicit Bernardus-, Fidelis servus ibesu christi post 

completorium singulis diebus capitulum sibi teneat etc. 

Item semel in septimana quando sibi convenit, de 

omnibus generalibus exercicijs suis vel operibus sibi 

commissis vel officijs feria sexta vel secunda diligen-

ter cogitare. ünde de ista examinacione et iudicio 

loquitur bernardus in quodam serinone de adventu domini: 

Nichil deus quod in se est a nobis exigit; tantum 

dicamus iniquitates nostras et iustificabit nes gratis, 

ut gracia commendetur. Diligit enim animam, que 

in conspectu eins et sine intermissione considerat et 

sine dissitnulacione diiudicat seipsam; quia si nos-

metipsos iudicaverimus, non utique iudicabimur a 

domino. 



Quali/er homo medilando debet stimulum cua-

sciensie exacuere. 

Secundo debet liomo meditando stimulum con-

sciencie exacuere in circumspectione sui. Debet 

cnfr. imit. i. i. c. autem homo tria circa se consnicere, id est. diom 
23 et 24 1. 2. c. 11 1 

et 12. i. 3. c. 14 in mortis imminentem, sanguinem christi recentem , 
quo omnino praesen- D 

coïsiierat'5 fai:'em e'; faciem iudicis presentem, vel horum consimilia, 

sicut tormenta dampnatorum et gloriam beatorum. 

Qmd homo transiens dormitum prim debet legere 

aliquid de morie, iudicio etc. 

Ex quo videtur expedire, ut homo in aliqua 

hora diei, et maxime de nocte antequam vadat 

dormitum, quia ista hora est ad hoe couvenien-

cior, meditetur vel legat aliquod punctum de 

• morte, vel passione christi, vel inferno etc. et in 

talibus se exerceat, ut talibus se occupans puriora 

habeat sompnia: surgenti eciam vel expergiscenti 

idem de quo de vespere cogitavit, occurrat, ut 

alienas et vagas cogitaciones, que corhominis tune 

magis infestant, facilius abjiciat. 

Quibns homo debet se de mane preparate ad 

matutinum. 

Haec prosecutus Et cum tali meditacione preparet se ad ora-

ontó. puereiae super cionem, et faciat sibi inde affectiouem. Et in 
asperitate cordis 1.1 
c. 13. talibus cofritacionibus. quando utiliora non oecur-

Contno spiritus ib. 0 A 

CMortishorrorib.c.23.runt' occuPet cor 311,1 m per diem in labore, et 

gehennae^metus8». de isto sepius loqnatur cum alijSj et ruminet, ut 

"peregrinationis per tales meditacioiies accendatur contra vicia et 
miseriae ib. c. 22. . 

vitaehumanaepe-timeat peccare. Uncle Salomon: Memorare novis-
ricula ib. c. 20. tra-
gimas propria;-in sirna tua et in eternum non peccabis. 
supenonbus et 1. 3. r 

c. 20 et c. 33. Quantum autem huiusmodi cogitaciones valent 



7C) 

contra concupisceueias vicioram et motus, ostendit 

Bernardus in sermone quodam de fesio omnium sanctorum 

super ista verba: Beati viites etc. diceus: Sed iam for-

tasse ad banc domini vocem desiderio mansuetudinis 

estnas, et conquereris super asperitate cordis tui, et 

beluinis quibusdam motibus atque indomita feritate. 

Attende ergo qiiod sequitur: Beati qui lugent etc, 

Equum indomitum flagella domant, animam immitem 

contricio spiritus et assidnitas lacrimarum. Ergo in 

omnibus operibus memorare novissima tua, mortis lior-

rorem, iudicii tremendum discrimen valde. Ardentis 

gehennae metum ab oculis tuis elongari nullatenus 

paciaris. Cogita peregrinacionis tue miseriam. Recogita 

unnos tuos in amaritudine anime tue, et cogita vite 

humane pericula. Cogita fragilitatem propriam; et in 

huiusmodi cogitacionibus si perseveraveris, dico tibi: 

parum senties quidquid foris esse videtur molestum, 

dum toto corde circa interiorem molestiam occuparis. 

Generalis modus meditandi de morle. 

Ut autem homo meditaciones tales ubicutnque fuerit, 

iu promptu habeat, nee semper indigeat subsidio libro-

rum, possunt aliqui generales modi talium medita-

cionum poni, secundum quos homo leviter *) possit 

formare. Et jirimo de morte. 

Quomodo mors improvise sicut fur quasi subito veniet, 

quando homo minime putavit et minime disposuit. 

Quantus terror et horror nature. Et de magna infir-

*) Leviter is hier (jcmakkelijk ligtelijk, zoo als hel in 't middei-

euuwsch Latijn pleegt voor te komen. 



77 

mitate que tanta est, ut omnes alie infirmitates non 

sunt [sint?] nisi nuncij eius. 

Quantus erit remorsus conaciencie de malis com-

missis et bonis omissis, quum tunc omnia heo ad 

raemoriam venient. Et quantum econtra gaudium erit 

bonis de puritate consciencie. 

Quomodo videns tempus negligenter transactum , desi-

derabit moriens indueias ut valeat peniteri:*) Econtra 

instus optat ire, quia purgatus est et peuituit prins. 

Quam breve videbitur sibi tune omne tempus vite 

transactum, quasi momentum. Et tota vita apparebit 

quasi iter unius brevissimi passus. 

Quantum dolebit considerans sempiterna gaudia que 

amisit propter parvam delectacionem. Econtra letatur 

iustus quia ilia possidebit. 

Quam gravis erit malls separacio a dilectis, id est, 

amicis carnalibus, bonis temporalibus, bonoribus ctc. 

Et quomodo veniet in regionem ignotam. Econtra 

dulcis illi qui nicbil bic vioiose dilexit. 

De dispositione bominis morientis. Oculi contabescunt, 

pectus palpitat etc. 

Quomodo sepelitur et traditur eterne oblivioni. Sed 

in memoria eterna erunt iusti. 

De adventu demoniorum per cboros, quia demon 

superbie inquiret si quid in nobis invenerit de quo 

accusare nos poterit. Similiter spiritus fornicacionis 

inquiret, et sic de demenijs aliorum viciorum. Sed 

iusto occnrrent angeli vel sancti, qui defendent, nee 

timebit demones viciorum qui purgatus est a vicijs. 

Postea accusatur a iudice et dicitur sentencia irre-

vocabilis. 

peniteri blijkbaar een srli rij Mout voor ponitei-e. 



78 

Be penis inferni, modi meditandi. 

De penarum duracione et eternitate, quia in 

eternum et ultra manebit sine fine. 

De penarum acerbitate, que patet ex fletu, 

stridore dencium, planctu, manducacione liugua-

rum, blasphemia del etc. 

De penarum multitudine, quia ibi erit frigus 

intollerabile, ignis in extinguibilis, vermes immor-

tales, fetor intollerabilis, tenebre palpabiles, fla-

gella cedentium, 7isio demoniorum. 

Quam horribiliter torquent demones, quia sine 

misericordia crudeles; quomodo insultabunt. 

Quomodo babebunt ibi signa sue dampnacionis 

peccata, sicut fur portat furtum in collo suo. 

Quomodo vicia et passiones anime in eis remane-

bunt; unde erunt maxime iracundi, superbi, severi; 

Forte, mismi-et inde mirabiliter ') punientur. 

De interiori remorsu consciencie, quia hoc po­

tuissent evadere. 

Quomodo recordabuntur priorum delectacionum 

sap. v. v. 3. ad penam; unde dicunt; Quid nobis profuit su 

perbia etc. 

De car cere. 

Quomodo per que quis peccabit, per bee et 

punietur. 

Generales modi cogitandi de extreme iudicio. 

De intollerabili ira iudicis supervenientis contra 

omnea qui eum offenderunt. 

Quomodo accusabit nos dyabolus, ostendens 

omnia mala commissa et bona dimissa, tempus 

et locum etc. et proprium scelus et totus mundus 

dabit contra nos testimonium. 



79 

Quomodo contra nos insignia dominice passionis 

ostendentur, et quomodo per ista esprobrabit 

christus, quia sprevimus et contempsimus ea. 

Quomodo tune iusti levabunt capita et stabunt 

in magna constaucia. Et mali dicent: hij sunt quos 

sap. cv. v. a aliquando etc. 

De illo horribili tonitruo et irrevocabili sen-

Mt. xxv. v. 4-1. tencia contra malos: Ite maledicti in ignemeternum. 

Item de exprobraeione malorum quia opera mise-

ricordie non exercnerunt. 

Quam dulciter cliristus loquitur iustis, quia 

opera misericordie fecerunt. 

Item quomodo post hoe erunt duo loca procnl 

a se invicem separata per chaos interpositum, in 

eternum non coniungenda. 

imit. 1.3. c. 47.48.49. Generales modi cogitandi de gaudijs snperorum 

celestihus. *) 

De visione sanctissime et dulcissime trinitatis 

et humanitatis christi. 

De jocunda, conoordi et dulcissima societate 

sanctorum, beate virginis, apostolorum, marty-

rum, confessorum et virginum. 

De securitate: non eicientur, non infestabit 

temptacio, non pugnabunt contra vicia. 

De loei amenitate: ex auro purissimo et margaritis. 

Quomodo corpus erit immortale, impassibile, 

agile, pulchrum multum. 

Quod anima nostra erit plena omni sciencia, 

iusticia et leticia, et habebimus quidquid volutnus, 

et quidquid nolumus, non habebimus. 

*) In don eodox schijnt oigenlijk stann: supercelcstibiis. 



80 

Hij sunt generalis modi, quibus homo ducitur 

in meditaciones de morte, de penis inferni et de 

extremo iudicio. Et secundum hos modos potest 

homo multipliciter alios modos meditando invenire 

quibus homo utiliter occupatur et ad amorem dei 

in ducitur. 

Jje drmulo consciencie directo et Cjualiter Tectificatui, 

Tercio autem meditando debet homo in hac 

via purgativa stimnlnm consciencie dirigere. sive 

rectificare. Rectificatur autem stimulus consciencie 

in consideracione boni. 

De. tribus bonis in quibus rectificatur stimulus con­

sciencie, Ue stvenuitfite coutra uegligeucium. 

Et sunt tria bona, in quorum acquisicione 

rectificatur stimulus consciencie. 

Primum est strenuitas contra negligenciam. 

Est autem strenuitas quidam rigor animi excu-

ciens omnem negligenciam, et disponens animam 

ad faciendum bona opera vigilanter, confidenter 

et eleganter. Valet autem contra negligenciam, 

quod homo omnibus agendis certa tempora con-

stituat, et utrum agenda, quando et sicut debet, 

faciat, sepius diligenter examinet. 

De secundo bono in quo rectificatur stimulus con­

sciencie , id est, severitate contra concupiscentiam. 

Secundum in quo rectificatur stimulus con­

sciencie , est severitas contra concupiscenciam. Est 

11 hahUitans autem severitas quidam vigor animi abilitans ') 
umissa aspiratione. animam ac ferveutem reddens eam ad amorem 



81 

asperitatis, paupertatis, et vilitatis. Maxime est 

autem homini necessarium, ut continue pugnet 

et armetur contra concupiscencias, quia concu-

piscencie sunt radices tocius mali. Et si Lomo 

aliquando cadat, iterum surgat et iterum proponat. 

pugnam. TJnde augustinus in libro de vera inno-

cencia: Actio, inquit, in hac vita pia est deum 

colere, et eius gracia contra vicia interna pu-

gnare, eisque usque ad illicita instigantibus cogi-

tacionibus *) non cedere; et ubi ceditur, indulgen-

ciam, atque ut non cedatur adiutorium dei affectu 

religiose pietatis exposcere. In paradise si nemo 

peccasset, non esset actio pietatis expugnare vicia, 

quia felicitatis esset mansio -i") vicia non habere. 

imit. i. i. c. 19. Remedia concupiscenciarum. 
«Numquam sis ex 
toto ociosus» etc. 

JJe pugna autem in generali contra concupi­

scencias est sciendum, quod summe necessarium 

est contra concupiscencias quod homo sit in con­

tinuo labore et numquam ociosus; quia in desi-

derio et concupiscencijs est omnia ociosus. Non 

enim novit ociosus nisi de hijs, que sunt ventris 

cogitare, ut dicit Cassianus. 

De lahora maiiunm. 

imit. i. i. c. is. Et quia homo fragilis non potest iiiffiter sanctis 
«O quam sanctara 0 

Ier staat eigenlijk: meditacionibus vel oracionibus inberere, necesse 
o quam stnetam ct ' 

ssdpatrès'indesertoest liomo cotidie laboret manibus in aliquo 
duxerunt etc 
Per diem laborabant, — 
quamquam labo-

mentali minime'ceï *) In Augustinus lezen wij hier, in plaats van in-
cessarent etc.» stiganübus cogitationibus — instigantibus cogentibusve, dat 

beter zin geeft. 

-}-) voor mansio lezen wij bij S. Augustinus t. a. p. per-
mansio. 

Archikf X. 26 



82 

opere vel aliqua actione, sicut patres nostri ia 

egipto, qui quanta studio die et nocte manibus 

laboraverunt, vix potest scribi vel exprimi. Et 

specialiter, sicut her nar dus dicit, debet homo opus 

facere quod cum spiritualibus maiorem habeat 

similitudinem, sicut ad edificaciouem spiritualem 

i) Nota mud me- meditari quod scribatur, vel scribere quod legatur.') 

('t<j"et Icribere([uod Sicut igitur hoino suo tempore debet studere et 
legatur. Utrumque 0 . , 
Thomas a Kempis oraciones facere; ita eciam debet deputatis tempo-
qaam diligentissime 
pirestitlum I'ibus manibus laborare. In quo labore pnmo 

TmuS^chrisH, videat, ut laboret fideliter quantum poterit. Male-

ÖtatuTestuTscri- dictus eniin qui facit opus domini negligenter. 2) 

etiam seiJiusquePvi- Secundo, eciam caveat, no importune laborans spi-
dstui- descripsisse ut _ _ i . j. j • j. 
icgeretur. ex ritum extino-nat. Unde debet moderate et aiscrete 
illo Florencii dicto ö 

laborare, ut ita possit in labore perseverare. Et 

hunc externum laborem sepe *) debet ad cordis 

puritatem et caritatem dei referre. 

Nec tamen debet homo infra opus cessare ab 

oracionibus vel sanctis meditacionibus; sed infra 

tempus sepe breviter et ferventer debet orare, et 

ae negligat, per tempora vel signa distinguere, 

per que recordetur. Unde Bernardus: Oessante 

manu ab opere, spiritus laboret vel orando vel 

meditando, quamvis in ipso labore idipsum facere 

teneatur. Nec eciam labor manuum impedit sanctas 

meditaciones, ymmo ad eas habendas multum 

iuvat, sicut patet cuilibet experto, et multi sancti 

communiter dicunt, et maxime babetur in collci-

cionibus, in institutis et vitis patrum. Unde eciam 

sic dicit beatus augustinus in libra de opere monacho-

rum: Cantica vero divina cantare eciam manibus 

In iJen cod ox schijnt hier veeleer te staan: sciwpev. 



83 

operantes facile possunt, et ipsum laborem tam-

i) x.skupacantus quam divino celeumate 1) levante *) consolari. An 
nautarum et remi-
gum quo se mutuo ignoramus opifiees, quibus vanitatibus et plerum-
ad laborandum ex- 0 A A * 

yoxnséqufnf(e"ante l1"3 ") turpitudinibus tbeatricarum fabularum do-

ediüsr|™nAhabItm'. nent corda et linguas suas, cum manus ab opere 

ex"editisflL ct'am' non recedent ? ') Quid ergo impedit servum dei 
3) Lege cum editis: . 

recedant. mam bus operantem in le^e dei meditari, et psallere 
4) Supple: ad. ^ 0 r 

nomini domini altissimi; ita sane ut '') ea discenda 

que memoriter recolat, habeat seposita tempora? 

De fidelitate in officio commisso tam,quam membrim 

ordimrium f) pro suo officio. 

Et quamvis homo in omni labore suo iideliter 

debet agere, tarnen specialiter debet sollicitari 

pro specialiter sibi commisso vel suo officio tam-

quam nembrum pro isto opere vel officio ordi-

natum, et maxime niti, si vivit in congregacione, 

pro communi utilitate, ut sit plus **) universo 

expediens et utilis. Sed quantum in ipso est, 

nitatur ad officia et opera magis despecta et viliora, 

sicut docet beatus Jeronimus in regula sua ad 

eustochium et ad alias sacras virgines. Nullum 

tamen opus sibi iniunctum vel commissum per-

tinaciter recuset. 

ejCHfctaiu-i-e-io liemedium generale concupiscencie loquacitatis, 

In labore autem valde expedit, ne homo im-

*) dat woord levante staat niet in den codex. 
f) Met bet oog op hetgeen drie regels verder duidelijk 

in den codex staat; merabrum nrdinatum, zouden we hier 
ook uit het woord van den codex ordiam liever, in plaats 
van ordinarium. lezen ordinatum. 

**) plus. In den codex staat slechts ps. (met een streepje 
van onderen door de p.) Dr. Nolte leest daaruit pars 
'l geen wij hier ook liever zouden lezen dan plus. 



84 

pediatur ab internis meditacionibus et exercicijs, 

quod ponat ori suo custodiam, et teneat silencium. 

iiThess.m.v.12. TJnde dicit paulm; Oum silencio operantes. l) Et 

non solum debet homo tenere silencium in labore, 

sed semper quantum potest rationabiliter, quia 

in silencio loquitur deus anime interius. Et maxime 

de vespere antequam transit dormitum, quia tunc 

magis debet esse sine tumultu et in silencio, et 

ut eo melius se ad ista poterit dare, de quibus 

est prius scriptum. 

Remedi'im generale concupiscencie voluntatis. 

Secundo de istis concupiscencijs in general! est 

sciendum quod , sicut dicitur in collacionibus patrum., 

in concupiscencijs voluptatia, sive vicijs carnalibus , 

plurimum confert ut homo carnalium passionum 

materias penitus sibi subtrahat, quibus potest 

occasio vel recordacio eorum egrotanti adhuc 

anime generari. 

Remedium generale concupiscencie curiosiiatis vel 

vanitatis. 

In concupiscencijs vel vicijs vero alijs, id est, 

curiositatis vel vanitatis, Humana consorcia nichil 

obsunt, quum #) eciam plurimum confertur hijs qui 

carere eis in veritate desiderant; quia frequencia 

liominum magis arguuntur, et dum lacessita cre-

brius manifestantur, celeri medicina perveniunt 

ad salutem. 

*) De Co()ex bat hier ook toe quin etiam, flat ons beter 

voorkomt. 



85 

De Iriplici concujiiscencia. 

De concupiscencia voluplalis. 

öed iam in speciali dicendum est de singulis 

concupiscencijs. 

Sciendum quod triplex est concupiscencia, id 

\) compediti sunt est, voluptatis , curiositatis et vanitatis. ') 
omnes cupidi, ^ , . • i i 
curiosi, gyrovagi, (joncupiscencia voluptatis est appetitus dujcium 
querentes semper 

moUia- vel saporosorum ciborum, vel appetitus mollium 

vestimentorum, vel appetitus oblectamentorum 

luxuriosorum. Et ex hac concupiscencia volu­

ptatis procedunt vicia carnalia, id est, gula et 

luxuria. 

De gula. 

Primo ergo est nobis gule conculcanda concu­

piscencia, et eo usque extenuanda non solum 

ieiunijs, verum eciam vigilijs, lectione quoque 

21 Sensus peitm-et cre^ra compuuctione cordis, quibus se forsitan 

cusltaresütutpossê illusam vel victam reminiscitur, ingemiscit; nunc 

lectione et mèdita- horrore viciorum, nunc desiderio perfecüonis et 
doneJ mens se for si- . .. .. 1 . 
tan iiiusam vei vi- mtegntatis accensa, et clonec humsmodi cuns ac 
ctam fuisse remini-
scatur, ingemiscens meditacionibus mens occupata pariter et possessa, 
mme ho7%rore vteio- 11 r 

^rfcctimiTfiïnte- ipsius scilicet cibi refectionem non tam iocundi-

donec\^usnwdi tate concessam quam onere vite sibi impositam 
etc sod totus locus 
exaiiquo veterum wc recognoscat, magisque eam necessariam corpori 
insertus mihi vide- j • j i -i 
tur, quare ante haec quam desiderabuem anime senciat esse attri-
verba quibus se etc. 
aii^eidis™ butam. 'i) Non autem potest omnibus modus 

*) Veel van hetgeen in deze kapittels gezegd wordt 
is — dikwijls letterlijk genomen uit het boven reeds 
aangehaald werk van den II. Bonaventura incendium amoris. 
Deze plaats echter die Mgr. van Vree en o. i. ook nietten 
onregte, als niet juist overgenomen beschouwde, hebben 
we tot ons leedwezen in dat werk niet kunnen vinden. 



8G 

vel inendiira poni uniformis; sed in omnibus 

potest iste esse continencie finis, ne quis iuxta 

mensuram capacitatis sue, saturitatis oneretur 

ingluvie. 

Gradus sobrietatis. Possunt eciam distingui gradus sobrietatis. 

Primus potest esse, posse pacienter et sine tri-

sticia carere cibo delectabili, dum abest vel non 

potest haberi. Secundus est, veile carere eciam 

hijs, que possunt baberi, amore panpertatis. Ter-

cius, posse sine difficultate abstinere ab habitis 

delectabilibus. 

De luxuria. 

Secundum vicium quod procedit de concupi-

scencia voluptatis, est luxuria. 

Rcmcdium gene- Primum autem remedium contra hoe vicium 
rale. , , 

est, equale moderatumque semper tenere lemmum. 

Deinde contricio spiritus et oracio et continua 

meditacio scripturarum. Tercium, opusmanuum, 

et ante omnia humilitas vera, sine qua nullius 

vicij poterit umquam triumphus acquiri Et tam 

diu necesse est hominem hoe vicio impugnari, 

donec se bellum gerere supra vires agnoscat. 

Item custodire exteriores sensus, visum, audi-

tum etc. Item paciencia: quanto enim longius 

iracundie propulerit passionem, tanto castitatem 

tenacius obtinebit. 

Gradus ccistitaLis. Primus gradus castitatis, ne quis vigilans im-

pugnacione carnali elidatur; 2US ne mens volu-

ptarijs cogitacionibus immoretur; 3US ne femineo 

nee tenuiter ad concupiscencias moveatur aspectu; 

4US ne vigilans simplicem carnis perferat motum; 

5US ne ex causa de tali materia conferens moveatur 



87 

ad hoc, sed loquatur quiete , icul de • lateribus 

vel alijs rebus; 6US ne dormiens illecebrosis 

fantasmatibus elidatur. 

Confr. imit. i. -j. c. De secnnda specie concupiscencie que est curiositas, 
1 1  i n  p r i o r e  e t  p o s -  >  . . .  .  .  
terioie pai'tc. i. e. appetitus sciendi occulta, videndi pulchra., 

halendi cara. 

Concupiscencia autem curiositatis est, quando 

homo appetit scire occulta, videre pulchra, habere 

cara. Scire occulta; sicut quidam qui ex curiosi-

tate nimis inordinate appetunt interesse consilijs 

et tractatibus aliornm, et tristantur et murmu-

rant, si non yocantur. Contra hoe homo maxime 

debet niti, ut sit contentus, nee curet de rebus 

aliornm sibi non commissis: et maxime ubi sunt 

alij qui melius ipso intelligunt. Nam melioribus 

et sapiencioribus Telle consulere, magna superbia 

est, ut dicit jregori.us in moralibus. Non ergo 

contristetur de hoe, sed tantum nitatur fideliter 

adimplere opus sibi commissum; ymmo quantum 

in seipso est, appetat semper magis in secreto 

sibi vacare quam esse in tumultuositate causarum 

et consiliomm. ünde bernardus in sermone de 

assumpcione beate virginis: Felix semper ilia domus, 

in qua de maria martha cocqueritur. etc. 

Si tamen aliquando racio exigit, ut intersit 

tractatibus sive consilijs vel collocucionibus, humi-

liter, benigne et breviter bono modo det consilium, 

et dicat suum videre, et secundum doctrinam 

bernardi ad interrogata paucis respondeat verbis. 

Secundo eciam videat quod *) id quod sibi visum 

*) Voor quod ware hier duidelijker geweest i<l. 



88 

fuerit, quamvis multas scripturas pro se habuerit, 

non tarnen defendat pertinaciter contra alios vel mul-

tos; sed humiliter nitatur acquiescere et finaliter alijs 

consentire. De quo sic dicit cassianus collacione xv, 

Memini, inquit, nobis huiusmodi intelligenciam vel in 

moralibus disciplinis, vel in scripturis sacris insertam, 

nt nichil ea verius nichilqne racionabilius crederemus; 

sed cum in unum convenientes sentencias nostras pro-

mere cepissemus, quidam [quaedam] communi examina-

cione discussa, primum ab altero falsa ac noxia nota-

bantur, mox deinde ut perniciosa communitati pro-

nunciata iudicio dampnabantur. Quare, ut ihi dicit, 

legali quadam sanxione a sanctis patribus prescriptmn 

est, ut nullus plus sue iudicio quam fratris credat, si 

numquam velit dyaboli calliditate seduci. Quia in 

nullo dyabolus cicius decipit hominem quam cum in 

suo videre steterit; ut pulchre declarat abbas w.oyses 

collacione 2a. Non ergo homo defendat suum videre 

arguendo aut disputando; sed humiliter moveat et pro-

ponat raciones suas, et nitatur semper cum alijs fina­

liter concordare et consentire. Unde bernardus in 

sermone de septem lepris: Que maior superbia quam ut 

unus homo suum videre toti congregacioni prcponat 

quasi ipse solus habeat spiritum dei. Item tercio humi­

liter et diligenter attendat alios quam vis minimos, 

nullum abiciendo aut vilipendendo corum consilia, quia 

mnlta abscondit deus sapientibus et revelat ea parvulis. 

Item quod ilia de quibus tractatur *) cum alijs, sive 

sit de vicijs vel peccatis vel alijs rebus, nulli revelet, 

nisi sciat ipsis, quos talia tangunt, placere; quia quod 

*) In den Codex lezen wij tractat, dat hier ook beter is. 



89 

liomo revelat temptaeiones aliorum, vel vicia, ex hoe 

oritur quod alij temptaeiones aperire verentur, ut in 

collacione 2a dieitur. Et alia mala veniunt ex: hoe. 

linde dicit quidam philosophus *): Non eommittas ei con­

silium tuum, qui seeretum proprium non eelavit. Item 

non loquatur secundum passionem vel inclinaeionem, 

id est, quia est sibi aliquid contrarium, vel quia ipse 

est ad aliquid inclinatus; sed in omnibus consulat 

racionem, gloriam et honorem dei. Unde Chrysodomm 

super mattheum: Nescit zelus sapere, et ira nescit indi­

cium. Et quidam philosophus'. Amancium, inquit, ceca 

sunt indicia. Item quod magna et ardua non leviter 

ac cito determinet, sed eum moderamine ac delibera-

cione. Unde seneca: Diu deliberate, cito facito. ünde 

alius: Duo sunt, inquit, contraria consilio: ira et festi-

nancia. 

De philargiria vel avaricia. 

Curiositas eciam, sicut dictum est, appetit habere 

cara, et sic ab eo [ea] procedit philargiria vel avaricia. 

Et hoc vicium, quanto facilius caveri potest ac respui, 

tanf.o neglectum et intromissum semel cordi tit per-

niciosius cunctis, difficiliusque propellitur. Hoc est 

autem eius perfecta victoria, ut parvissime cuiusque 

stipis f) in corde nostro residere non permittamus igni-

culum. Quam virtutem non alias **) valebimus obti-

nere, nisi in congregacioae aliqua existentes, secundum 

*) Senoca. 

-[-) Hoe Dr. JMolte hier stipitis heeft kunnen lezen of het 
duidelijke stipis heeft gemeend f.e verbeteren met stipitis, dat 
geen zin geeft, begrijpen we niet; misschien is 'teen drukfout. 

**) Wel wat te sterk gezegd; we hadden hier liever gelezen: 
non facile b. v. 



90 

aposlolum: liabentes victum el vesütum, hijscon-

lenti simus et nichil omnino proprij possideamus. 

De lercia specie concupiscencie que est vanitas, 

que sub se habet vanain gloriam et superbiam. 

Est adhuc alia concupiscencia, id est, vanitatis, 

scilicet appetitus favoris, laudis et honoris; sub 

qua comprehenduntur vana gloria et superbia. 

De vana gloria. Itemedia contra earn. 

Vanain autem gloriam possumus taliter eva-

dere vel vincere. ut cogitantes illud daviticum,: 

Dominus dissipat pssa eorum qui placent homi-

Ps. L. u. v. (i. nibus. ') Primitus nichil proposito vanitatis et 

inanis glorie captande gracia nosmetipsos facere 

permittamus. Deinde que bono inicio fecerimus , 

observacione simili custodire nitamur. Item vitare 

omnem singularitatem. Item contra Tanam glo­

riam valet custodia oris. Item ut cum nos lau-

dare incipiunt seductores. celeriter memoremus 

multitudinem iniquitatum nostrarum. 

Be duplici superbia, id est, spirituali et carnali. 

Superbia est duplex, id est, spiritualis et car-

nalis. De spirituali sic dicit Cassianus: nullum 

est aliud vicium, quod ita omnes Tirtutes ex-

hauriat, cunctaque justicia et sanctitate expoliet 

atque denudet, ut superbie malum. Itaque hunc 

nequissimi spiritus laqueum taliter poterimus eva-

dere, si in singulis, qui bus senserimus nos vir-

tutibus profecisse, illud apostolicum dixerimus: 

Non ego, sed gracia dei mecum, et; Gracia dei 

ii xcor.xv.v.io. sum W quod sum 1) et consimilia. Item: Quid 

2) ibid. iv. v. 7. habes quod non accepisti? 2) Item attendere quod 

De Superbia. 
spiritual}. 

Remedium. 



91 

bona mentis nostre non sunt nostra, sed sunt 

dona dei, et racionem inde reddituri sumus; ut 

sciencia, ingenium, virtutes. Mala nostra pure 

mala sunt et ex pluribus circumstancijs gravia, 

et gravibus supplicijs digna. Bona nostra non 

pure bona sunt, sed multipliciter imperfecta: 

pigricia, desidia, vana gloria, ypocrisis, lepidi-

tas et vane cogitaciones, et imperseverancia et 

cetera vicia sepe viciant bona que facimus. Item 

sicut Climacus dicit: Exnuirere nosmetipsos sem-
1) Textus conn-

ptus, et cui aiiquid per et examinare et diiudicare ad patres et lumi-
decst. ex ipso fonte 1 

'^Pracceptum'adim- naria que fuerunt ante nos, non cessemus, et 

e^nota de^mtribus tunc nosmetipsos omnino neque diligenter calcasse 
et luminaribus» ea ... in • i • • j . j • 
praedican, quae in vestigium, sed adnuc in seculan in constitucione 
hoc Florentii libello 
praecipiuntur. seu consistencie commorantes. ') 

^ De ecmwit super-- Carnalis autem superbia hijs indicijs cognoscitur. 

Inest primitus in loquela eius clamor, in taci-

turnitate amaritudo; excelsus et effusus in leticia, 

risus irracionabilis, in reprehensione rancor. Fa-

cilitas in sermone, verba passim sine ulla gravi­

tate cordis erumpencia. Expers paciencie. Cari-

tatis aliena. Audax ad contumelias irrogandas. 

Ad tolerandas pusillanimis. Ad obediendum diffi 

cilis, etc. ut dicit Cassianus in xxij0 libra de 

Remedia. institutis patrum. Possumus autem eam sic vincere, 

ut primo fratribus nostris bumilitatem veram ex 

*) Dr. Nolle, in zijne meergemelde uitgave geeft hier, 
naar de woorden van den H. Joannes Climacus zclven, 
dezen zin aldus aan: «in sa^culat-i constitutione vel insti-
tutione seu consistentia zaTaoraoct commorantes deprehen-
demus.» Dit laatste woord, dat in den tekst- ontbreekt, 
waarvan Dr. Nolte aanteekent «addendum ex Climaco» 
maakt den zin duidelijk. 



92 

intimo cordis affectu exhibeamus, in nullo acquie-

scentes eos contristari vel Iedere qaod non fit sine 

nuditate omnium rerum. 

Deinde si obediencie iugum et subiectio sim-

plici corde ac sine ulla simulacione fuerit susce-

ptum, ita ut preter abbatis mandatum nulla penitus 

vivat voluntas in nobis. Item ut cogitemus nos 

in brevi de hoe seculo migraturos. Item sicut 

Climacus dicit, coram deo nos vituperare et in-

culpare. Item consideracio proprie vilitatis tam 

in covpore quam in anima. Item exercere se in 

operibus vilibus et despectis et rusticanis laboribus, 

humili habitu incedere, humiles mores et verba 

habere, et consimilia. Nam hec et hijs similia, 

cum in consuetudinem versa fuerunt, mentem ad 

humilitatem inclinant. Item superiores se attendere. 

Hec generalia remedia viciorum vel hijs similia, 

que homo per se in sanctis libris potest invenire, 

debet prompte *) scire, et in hijs continue se ex­

ercere, et ex continua frequentacione mores et 

affectus transformare. 

Graditshumüüatis. Primus humilitatis gradus est, ut homo se 

cognoscat quid est, scilicet: vilem, inopem etc.; 

2US ut pacienter accipiat ab alijs vilis putari; 

3US ut homo in magnis virtutibus et bonoribus 

-i) Auctor imitati- notl extollatur, sed totum deo asscribat. 1) 
onis, praecept.um 

magistri seculus, in . . i-s j i- 7 • • 
his continue se exer- De terczo bono quo rectijicatur siwïiuius consciencie, 
eet, ita ut in singulis 
pene capituiis opu- id est, de hemqnitate contra nequiciam, 
sculi sui plura aut J-
pauciora ex his po-
nat. Non raio tamen Tercium autem in quo rectificatur stimulus con-
aliqua ex his mtegro * 

plte meditanS0pra- sciencie est beiiignitas contra nequiciam. Beni-
sequitur, atque tune 
humilitatis in tres 
gradus distinctionem 
meditantis mentiob- i)0 Codex heeft in prompto, zal moeten zijn in promptu. 



93 

versari non difficile D*nitas autem est quidam dulcor animi, excludens 
est videre. 0 

3 VetTa c 8c'2' omnem nequiciam, et abilitans animam ad bene-

i. 12 c' '2' ~ volënciam, tolleranciam, et internam leticiam. 

io3—c'Nequicia autem dicitur hic iracundia, invidia, 
Cnfr. praeterea 1.3. . ,, 

c. 52. accidia. *) 

/Je wnione et cantate mutua, 

Volens igitur in hac via proficere, scire debet 

quod sicut nichil preponenduin est caritati, sicut 

est in principio dictum, quia propter caritatem, 

pacem et unionem omnia alia sunt agenda; ita 

dissencioni, iracundie vel furori nichil est econ-

trario postponendum. Omnia namque, quamvis 

utilia et necessaria esse videantur, spernenda sunt 

tamen, ut ire perturbacio devitetur, ut dicit Abbas 

Joseph collacione xxja. ünde supplicat paulus 

philippensibus: Si qua consolacio in vobis, si quod 

solacium caritatis, si qua societas spiritus, si qua 

viscera miseracionum, implete gaudium meum, 

ut idem dicatis omnes, eamdem caritatem babentes, 

unanimes idipsum sencientes, uil per contencio-

nem, neque per inanem gloriam, sed in humi-

litate superiores sibi invicem arbitrantes, non qne 

li Phiiipp. ii v. sua sunt singuli considerantes, sed que aliorum. ') 
1 — 4. 

Pax autem et unio, sicut dicit Bernardus, maxime 

servatur in congregacione, si quis se et omnia 

sua interiora et exteriora nititur subjicere et 

conformare voluniati alterius. Unitatem autem 

*) Accidia zal hier en in het vervolg, waar dit woord 
meer voorkomt, moeten wezen acedia, zooals ook te lezen 
is in het meergemeld werk van S. Bonaventnra incendium 

amoris. 



92 

intimo cordis affectu exhibeamus, in nullo acquie-

scentes eos contristari vel Iedere quod non fit sine 

nuditate omnium rerum. 

Deinde si obediencie iugum et subiectio sim-

plici corde ac sine ulla simulacione fuerit susce-

ptum, ita ut preter abbatis mandatum nulla penitus 

vivat voluntas in nobis. Item ut cogitemus nos 

in brevi de hoe seculo migraturos. Item sicut 

Climacus dicit, coram deo nos vituperare et in-

culpare. Item consideracio proprie vilitatis tam 

in corpore quam in anima. Item exercere se in 

operibus vilibus et despectis et rusticanis laboribus, 

humili habitu incedere, bumiles mores et verba 

habere, et consimilia. Nam hec et hijs similia, 

cum in consuetudinem versa fuerunt, mentem ad 

bumilitatem inclinant. Item superiores se attend ere. 

Hec generalia remedia viciorum vel hijs similia, 

que homo per se in sanctis libris potest invenire, 

debet prompte *) scire, et in hijs continue se ex­

ercere, et ex continua frequentacione mores et 

affectus transformare. 

Gradm humüüatis. Primus humilitatis gradus est, ut homo se 

cognoseat quid est, scilicet: vilem, inopem etc.; 

2US ut pacienter accipiat ab alijs vilis putari; 

3US ut homo in magnis virtntibus et honoribus 

Auctor Jmitnti- "on extollatur, sed totum deo asscribat. 1) 
onis, praeceptum 

magistri secutus, in . . j'j: j j • • 
his continue se exer- JJe tercio bono xn quo recUJicatur stimulus consciencie, 
eet, ita ut in singulis 
pene capituiis opu- id est f de heniqnitobte contra nequiciam, 
sculi sui plura aut ^ M 

pauciora ex his po-
nat. Non raio tamen Tercium autem in quo rectificatur stimulus con-
aliqua ex his mtegro 

plte 'meditaniS^pro- sciencie est benignitas contra nequiciam. Beni-
sequitur, atque tune 
humilitatis in tres 
gradus distinctionem 
meditantis mentiob- J3e Codex heeft in prompto, zal moeten zijn in promptu. 



93 

versari non difficile omitas autem est quidam dulcor animi, excludens 
est videre. 0 

s 7U'etg]'a^ c 8c'2'omnein ne(luiciain> et abilitans animam ad bene-

i. 3UScer4id' Cé " " volêneiam, tolleranciam , et internam leticiam. 

io3u- c' Nequicia autem dicitur bic iracundia, invidia, 
Cnfr. praeterea 1.3. . ,. 

c. 52. accidia. *) 

De unione et caritate mutua. 

Volens igitur in bac via proficere, scire debet 

quod sicut nichil preponendum est caritati, sicut 

est in principio dictum, quia propter caritatem, 

pacem et unionem omnia alia sunt agenda; ita 

dissencioni, iracundie vel furori nichil est econ-

trario postponendum. Omnia namque, quamvis 

utilia et necessaria esse videantur, spernenda sunt 

tarnen, ut ire perturbacio devitetur, ut dicit Ahbas 

Joseph, collacione xxja. Unde supplicat pardus 

philippensibus: Si qua consolacio in vobis, si quod 

solacium caritatis, si qua societas spiritus, si qua 

viscera miseracionum, implete gaudium meum, 

ut idem dicatis omnes, eamdem caritatem babentes, 

unanimes idipsum sencientes, uil per contencio-

nem, neque per inanem gloriam, sed in bumi-

litate superiores sibi invicem arbitrantes, non que 

li piiiiipp. a v. sua sunt singuli considerantes, sed que aliorum. ') 
1 — 4. 

Pax autem et unie, sicut dicit Rernardm, maxime 

servatur in congregacione, si quis se et omnia 

sua interiora et exteriora nititur subjicere et 

conformare voluntati alterius. Unitatem autem 

*) Accidia zal hier en in het vervolg, waar dit woord 
meer voorkomt, moeten wezen acedia, zooals ook te lezen 
is in het meergemeld werk van S. Bonavenhira incendium 
amoris. 



94 

et pacem maxime exignnt a nobis angeli pacis. 

Et hoc est mandatum novum christi quod dedit 

nobis. Mandatum, inquit, novum do vobis, ut 

diligatis invicem sicut dilexi vos etc. 

Be ira. 

Vide talis medita- Contra iram autem valet provida meditacio 
tionis exemplum. . 

imit.i.3.c.i9etc.3G. illorum que possunt occuiTere tam verborum quam 

factorum contrariorum, ut ante pugnam se homo 

ad pacienciam preparet, et hostem quasi in insi-

dijs paratus expectet. Item, os comprimere tacendo, 

et accensam flammam ire in corde suffocare. Item, 

convertere se ad alia negocia quibus occupetur, 

loquendo vel alia tractando, ut obliviscatur com-

mocionis sue. 

Item assuescere se, statim cum sentitur com-

mocio, admittere consilia prudencie, perpendendo 

quam nociva sit iracundia que ledit conscienciam, 

famam confundit, alios scandalisat, puritatem 

mentis perturbat, spiritum sanctum effugat, preces 

ad deum etfundere prohibet. Sic ergo ista beni-

gnitas debet animam abilitare ad benivolenciam 

contra iram et rancorem, debet eciam abilitare 

ad benivolenciam contra invidiam. 

Be invidia. 

Valet autem contra invidiam, ut homo cogitet, 

quod si alius non haberet unde ei invidet, tamen 

ipse non haberet. Unde ergo cupit illud alterius 

quod sine suo dampno habet? Item timere vin-

dictam dei, qui non remittit homini peccata sua, 

quamdiu tenet odium contra proximum suum. 

Item ut studeat illi, qui sibi magis contrarius 



95 

est, obsequiosior et affabilior esse. Debet eciam 

ista benignitas hominem abilitare ad tolleranciam 

et internam leticiam, contra accidiam et tristiciam. 

Be tristicia. 

De tristitia secun- Tristicia autem est duplex; una que est secun-
dum Deumvidelmit. A L 

1.1. c. 2i. de com-dum Jeuni; sed ilia est obediens, affabilis, man-
punctione cordis. " 7 7 

sueta, suavis etc. Alia est secundum seculum, 

Remedium. que est asperrima, plena rancore etc. Possumus 

autem tristiciam, quacumque de causa venerit, sic 

vincere ut eternarum rerum ac futurarum intuitu 

semper leti ac immobiles perdurantes, nec casibus 

deiecti presentibus, nec prosperis fuerimus elati, 

utraque velat caduca ac mox transeuncia contem-

plantes. Item contra tristiciam valet frequens 

memoria beneficiorum dei. Item quod sit libenter 

cum bona societate, maxime qui de deo loquuntur 

Jacob, v. v. 13. sepe devote. Item illud Jacoii: Tristatur aliquis 

in voois, oret, equo animo est psallat. Occu-

pacio eciam prodest tristibus. 

Be acciclia. *) 

De tristicia autem nascitur accidia, que cum 

mentem obsederit, horrorem loci, celle fastidium, 

et fratrum cum eo commorancium gignit con-

temptum. Experimento probatum est accidie im-

pugnacionern non declinando fugiendam, sed resi-

stendo superandam. 

Pigris eciam utilis est laboris exercitacio co-

gente strenuo magisterio, ut non possit remissius 

agere pre tedio laboris, nisi debilitas sit in causa. 

Accidia i. e. acedia. 



96 

Item contra tedium cordis valet varietas actionis. 

Efficacius autem remedium contra accidiam est, 

cogere se ad ea spiritualia que maxime fastidit homo. 

Be benignitate inter alios exterius exhihenda. 

Debet eciam ista benignitas exterius in moribus 

redundare, et tamquam oleo dulcedinis et pietatis 

perfusos ostendere, ut scilicet homo inter proximos 

et fratres suos exhibeat se affectuosum, gratum, 

humilem etc. Unde sic dicit beatus bernardus 

super cantica: Tu si donum quod desuper acce-

pisti, contubemalibus tuis libenter impertiris, si 

te exhibes inter fratres officiosum, gratum, humi­

lem , tractabilem etc. si talia operaris, bonum 

odorem conspergis inter fratres, et manns tue 

distillaverunt tocius suavitatis liquorem. Deus 

enim memor erit omnis sacrifieij tui et holocau-

stum tuum pingue fiet. Et quamvis bona et 

moderata tristicia est valde laudabilis sno tempore, 

DForteiegendum:tamen in conventu aliorum expedit earn simulari ') 
dissimulari quam- , j , , . 
vissimMtorepotuerit ut homo ostendat se bemgnum, et anabilem, 
accipere pro occul- . . , • r-r i 
tare,quiasimuiantes, quia hoc magis auget cantatem et umonem. Unde 
id quod verum est, _ 
occuitant, ut aiiud Bernardus in specula sao: Tristiciam animi et 
ostendant ^ 

2) pro dissimuiare maxime in conventu simulare 2) te decet, quam-

dam hilaritatem in facie permittens. Sit facies 

communis cum ceteris, intua vero dissimilis, hoc 

est non nimia gravitate contracta, nec allocucione 

dissoluta. #) 

*) De hier aangehaalde plaats uit S. Bernardus wordt 
in zijne Formula honestae vitae aldus gelezen: uTristiciam 
autem (maxime in conventu) dissimuiare te decet, quam-
dam in facie hilaritatem praetendens» en in zijn Specu-



97 

Be pietate in admonendo proximum. 

Maxime autem debet homo esse benigaus et 

compaciens intrinsecus super proximos et fratres, 

quos videt laqueis peceatorum irretitos, et debet 

niti verbis et factis secundum suam mensuram, 

si forte possit aliquos trahere ad ovile christi et 

eripere de presenti seculo. Et de hoc debet sepius 

cogitare et maxime hijs diebus quibus homines 

magis vacant, id est, festis, admomendo, collo-

quendo. Et debet cogitare quod si converti fecerit 

aliquem a sua mala conversacione, quod caritas 

operit multitudinem peccatorum. Nam nichil sic 

placet deo, nec sic placat deum, quomodo zelus 

animarum, ut dicit Richardus. Et idem: JSfescio, 

inquit, si potest homo a deo maius aliquid acci-

pere quam ut eius ministerio perversi homines 

in melius mutentur. Et per hoc multum delet 

homo de purgatorio, ut dicitur in quadam colla-

cione patrum. Hec est optima conversacio, ut 

homo se a vicijs castiget; insuper eciam alios ad 

dominum trahat, ut dicit Beda. 

Quod unumquemque secundum suum statnm admoneat. 

Ut autem homo sit fructuosus saluti proximorum, 

secundum statum et condicionem cuiuslibet unum-

quemque studeat admonere. Et nondum conver-

i) Textus antepro- sis studeat timorem incutere ') proponendo distri-
ponendo habet et , j. • • j • • • i 
conjunctionem, sed ctum examen extremi mdicn, penas malorum 
male. 

lum Monachorum: «Sit facies communis cum caeteris, 
intus vero dissimilis, hoc est, non nimia gravitate con-
tracta nec nimia locutione dissoluta.» 

ARCHIBF X. 7 



96 

Item contra tedium cordis valet varietas actionis. 

Efficacius autem remedium contra accidiam est, 

cogere se ad ea spiritualia que maxime fastidit homo. 

Be benignitate inter alios exterius exhibenda. 

Debet eciam ista benignitas exterius in moribus 

redundare, et tamquam oleo dulcedinis et pietatis 

perfusos ostendere, ut scilicet homo inter proxim-os 

et fratres suos exhibeat se affectuosum, gratum, 

humilem etc Unde sic dicit beatus bernardus 

super cantica; Tu si donum quod desuper acce-

pisti, contubernalibus tuis libenter impertiris, si 

te exhibes inter fratres officiosum, gratum, humi­

lem , tractabilem etc. si talia operaris, bonum 

odorem conspergis inter fratres, et manus tue 

distillaverunt tocius suavitatis liquorem. Deus 

enim memor erit omnis sacrificij tui et holocau-

stum tuum pingue fiet. Et quamvis bona et 

moderata tristicia est valde laudabilis suo tempore, 

1) Forte legendum: tamen in conventu aliorum expedit eam simulari ') 
dissimulari quam- , I J J  I * irvi-i 
vissimMtorepotuerit ut homo ostendat se bemgimm, et anabilem, 
accipere pro occul- . , . 
tare,quiasimuiantes, quia hoc magis auget cantatem et unionem. Unde 
id quod verum est, 0 0 

occuitent ut aiiud Bernardus in speculo sao: Tristiciam animi et 
ostendant J 

2) pro dissimuiare maxime in conventu simulare 2) te decet, quam-

dam hilaritatem in facie permittens. Sit fades 

communis cum ceteris, intus vero dissimilis, hoc 

est non nimia gravitate contracta, nec allocuclone 

dissoluta. *) 

*) De hier aangehaalde plaats uit S. Bernardus wordt 
in zijne Formula honestae vitai: aldus gelezen: «Tristiciam 
autem (maxime in conventu) dissimulare te decet, quam-
dam in facie hilaritatem praetendens» en in zijn Specu-



97 

De pietate in admonenclo proximum. 

Maxime autem debet homo esse benignus et 

compaciens intrinsecus super proximos et fratres, 

quos videt laqueis peccatorum irretitos, et debet 

uiti verbis et factis secundum suam mensuram, 

si forte possit aliquos trabere ad ovile cbristi et 

eripere de presenti seculo. Et de boe debet sepius 

cogitare et maxime hijs diebus quibus homines 

magis vacant, id est, festis, admomendo, collo-

quendo. Et debet cogitare quod si converti fecerit 

aliquem a sua mala conversacione, quod caritas 

operit multitudinem peccatorum. Nam nicbil sic 

placet deo, nee sic placat deum, quomodo zelus 

animarum, ut dicit Richardus. Et idem; Nescio, 

inquit, si potest homo a deo maius aliquid acci-

pere quam ut eius ministerio peryersi homines 

in melius mutentur. Et per boe multum delet 

homo de purgatorio, ut dicitur in quadam colla-

cione patrum. Hec est optima conversacio, ut 

homo se a vieijs castiget; insuper eeiam alios ad 

dominum trahat, ut dicit Beda. 

Quod unumquemque secundum suum datum admoneat. 

Ut autem homo sit fructuosus saluti proximorum, 

secundum statum et condieionem cuiuslibet unum­

quemque studeat admonere. Et nondum conver-

i)Textus antepro-sis studeat timorem incutere ') proponendo distri-
ponenilo habet ct . ....... n 
conjunctionem, sed ctum examen extremi ludieu, penas malorum 
male. 

lum Monachorwn: «Sit facies communis cum caeteris, 
intus vero dissimilis, hoe est, non nimia gravitate ccn-
tracta nee nimia locutione dissoluta.^ 

ARCHIBF X. 7 



98 

et gloriam bonorum, brevitatem vite et mortem immi-

nentem etc. IHis vero qui bonam iam habent volun-

tatem prenuneiet *) de temptacionibus futuris, et ad-

moneat ut non stent in proprio yidere, sed aliorum 

consilijs acquiescant, et quod sepius temptaciones et 

cogitaciones suas alijs revelent, et sic de alijs buiusmodi 

unumquemque secundum suum statum admonere, atque 

in suis dirigere exercicijs et informare. 

De modo correpcionis. 

Sciendum tamen quod sicut prius dictum est, quod 

bomo sibi ipsi debet esse severus et suis proprijs 

concupiscencijs, sic eciam sine dubio debet esse severus 

vicijs et concupiscencijs proximorum et non ita diligere 

proximum, quin eius vicia odiat nee palliat. Sed debet 

eum admonere et corripere pro defectibus, quando-

cumque videtur sibi opportunum et sperat emendare. 

Videat tamen quod ipse corripiat ex benignitate et 

compassione, et non ex passione vel rancore, seuleviter 

quasi ridendo vel quasi docendo, sed bumiliter et 

benigne attendens seipsum ne et ipse temptetur. Et 

ista est vera benignitas et caritas, eciam in quibus-

cumque minimis fratrem corripere, ut dicit Jeronimus. 

Pocius esset severitas, si fratrem permitteremus tacendo 

perire, ut dicit augustinus in Megula. Quantum autem 

iste zelus valet, patet ex dicto Richardi prius, f) quod 

de isto zelo eciam loquitur. Caveat tamen ne supe­

riores suos et meliores ex presumtione iudicet Tel repre-

bendat, ne cum Oza percuciatur, qui voluit arebam 

*) In den Codex lezen wij hier premuniat. 
f) Bij dat prius zal men moeten denken allegata — vroeger 

reeds aangehaald. 



99 

domini erigere, id est, superiores emendare, ut 

dicit Gregorius in moralibus. 

Sciendum eciam quod ista via purgativa incipit 

a stimulo consciencie, et exercetur in dolore, 

pudore et timore, sed terminatur in leticia et 

spe. Et hoc est maxime quando venerit ad hanc 

benignitatem, quia iste est terminus purgacionis, 

sed via meditacionis, ut dicit Bonaventura. *) 

De perseverancia in isto proposito. 

Sed sciendum quod voiens proficere, debet in 

istis et consimilibus et sancta vita, sicut semel 

proposuit, perseverare, et non omni vento doc­

trine circumferri, nee velit quodcumque audiverit 

laudari, ymitari. Medicina enim sepius mutata 

non adiuvat, sed turbat, sicud de hoe dicit Ber-

nardus ad fratres de monte dei, et de isto notabi-

liter loquitur ahhas nestorius in collacionibus patrum, 

sic dicens: Unicuique utile est, ut secundum pro-

positum quod elegit, summo studio ac diligencia 

ad operis incepti perfectionem perseverare festinet, 

et nequaquam a sua quam semel elegit, perfe-

ctione discedat. Impossibile namque est unum 

eumdemque hominem simul universis fulciri vir-

tutibus, quas si voluerit quis simul attemptare, 

ti Deestincod.in, [in] ') id eum incidere necesse est, ut dum 
sed baud dubio a 
scriptore omissum. omuem insequitur, nullam 2) consequatur. 

21 Vocabulum in- 1 7 *• 
tegre, ad marginem 
ab alia manu et mi- J)e perseverancia in uno loco. 
noribus litens ad- ' 
scriptum, non vide- . . . i • • i • 

batur in textum Valde eciam impedit spintuale exememm loei 
transferendum. 

mutacio. ünde Bernardus; Impossibile est eum 

*) In S. Bonaventura cap. 1 Incendium amoris lezen we: 
«et hic est terminus purgationis secundum viam meditationis.» 



100 

figere animum suum in uno, si non alicui loco 

perseveranter affixerit corpus suum. Et primum 

indicium animi compositi est, posse in codem 

i) Ep. 2. loco consistere, ut dicit seneca. ') Caveat ergo 

ne hec et hijs similia incipiat agere cum tedio et 

nausea, nee cogitet sub aliquo pallio quod posset 

altiora agere et alibi utilius se regere, et hec, 

quia parva et puerilia, sunt deo minus accepta. 

Has enim cogitaciones solet subsequi accidia, fera 

pessima, quam dum quis percipit, scilicet si sentit 

tedium in huiusmodi exercicijs vel nauseam super 

fratres suos, principijs obstet, et maxime consilio 

aliorum. #) 

De discussione exerciciorum cum aliquo experto. 

Valde eciam expedit unicuique et maxime in-

experto et iuniori, ut totam vitam suam, exer-

cicia, meditaciones et quecumque alia exponat 

alicui viro spirituali, qui non ignoret versucias 

sathane, cum quo eciam sepius postea, bis vel 

ter in anno, loquatur de profectu et defectu suo, 

de temptacionibus, et modum suum vivendi os-

tendat ei in scriptis, et eius tunc consilijs in 

omnibus acquiescat, nee maneat pertinaciter in 

suo proposito, si non velit dyaboli calliditate 

seduci. Et de boe pulchre et prolixe loquitur 

abbas moyses collacione 2«. Et ad istud nos docen-

dum misit dominus samuelem ad hely, ut eius 

doctrina instrueretur, qui tamen deum offendit. 

Hinc misit paulum ad ananiam, Hinc paulus 

*) Hior zal bij moeten gedacht worden: acquiescat of 
iets dergelijks. 



101 

postea asoendit iherosolimam, ut conferret evaa-

gelium cum petro et iohanne, ut scribit ad ga-

i) Gai. ii. v. 2. lathas. [) Omnia ergo agat cum consilio, et post 

factum non penitebit. 

De via illuminativa, scilicet de memoria heuefici-

orum dei, in qua se homo debet exercere ad 

radium intelligencie, 

Secundo loco post viam purgativam sequitur 

via illuminativa, in qua se debet homo exercere 

ad radium intelligentie hoc modo: 

nam { primo protendendus est ad mala dimissa. 

radius | 2°. dilatandus est ad bona *) commissa. 

iste: [ 3°. reflectendus ad premia promissa. 

Protenditur autem radius intelligencie, dum 

considerantur mala sollicite que dominus indulsit, 

que fecimus vel que facere potuimus. Et tunc 

meditacio debet esse coniuncta gratitudini. 

2°. Videndum est qualiter iste radius dilatetur 

in consideracione beneficiorum concessorum. 

Cnfr. imit. i.3.c.22. Que quidetn sunt in ( ad complementum nature, 

triplici genere. Que- ad adiutorium gracie, 

dam sunt vel spectant ( ad donnm superexcellencie.f) 

Ad complementum ( membrorum integritatem, 

nature dedit deus ex • sexus nobilitatem, 

parte corporis, ( complexionis sanitatem. 

*) In het meer aangehaald werk van den H. Bonaven-
lura incendium amoris, waaruit deze opnoemingen letter­
lijk zijn overgenomen, lezen wij hier, in plaats van bona, 
beneficia. 

-{-) Voor superexcellentiae lezen we in S. Bonaventura 
superabundantiae. 



102 

visum perspicuum, 

Ex parte sensuum dedit ! auditum acutum, 

sermon em disertum. *) 

ingenium clarum, 

Ex parte anime dedit j iudicium rectum, 

animum bonum. 

Ad adiutorium , [ deletur culpa, 
, Baptismalem 

pracie spectat quod \ / < restitmtur mnocencia, 
. I id est, qua j r , . ... 

dedit graciam ) ( defertur t) lusticia. 

Et per hoc dignum fecit vita eterna. 

Secundo quod dedit ( animi voluntatem, 

graciam penitencialem, j temporis oportunitatem, 

quantum ad I religionis snblimitatem. 

Tercio quod dedit gra- ' 
, , \ doctrine, 

nam sacerdotalem per 1 . , , 
\ indulgencie, 

qnam fecit nos dispensa- j 

tores \ 

In quibus omnibus secundum plus vel minus 

dispensavit **) verba vite. 

Ad donvm superex- I inferiora ad obsequium, 

cellencie f-f) spectat quod ] paria ad meritum 

dedit totum mundum scil. f superiora ad patrocinium. 

*) Voor disertum, lezen wij in S. Bonaventura discrctum. 

-j-) Item voor defertur, confertur. 
**) Item voor dispensavit, dispensantur. 
•J-]-) Item voor superexellentiae, superabundantiae. 



103 

^ i in fratrem et amicum — pm in incarnacione. 
Quod dedit l 

in precium nostrum — 2m in passione, 
mm. suum, 1 r 

[ et cotidie in cibum — öm in altaris conaecracione. 

3°. Qmd dedit in signaculum acceptaeionis, 

spiritwm san- in privilegium amoris, *) 

ctum, et hoc in anulum desponsacionis. 

Fecit enim j [ amicam, 

animam | suam | filiam, et 

humanam ) ( sponsam. 

Hec enim omnia mira sunt, et ineffabilia; et 

in eorum meditacione debet anima deo esse grata. 

De meditacione passionis dominice. 

Sed sicut dicit augustinus in meditacionibus suis: 

Unum est quod plus omnibus accendit, viget et 

movet, et promovet ad diligendum deum; id est, 

passio christi; quum consideracio passionis cbristi 

excitat ad amorem. Super omnia, inquit, ama-

bilem te mibi reddit, bone ihesu, ignominiosis-

sima et amara mors, quando t) sustinuisti opus 

nostre redemptionis etc. Ergo expedit, ut homo 

cotidie aliqua hora recordetur de hoe beneficio 

redemptionis sue. Sequuntur ergo generales ma­

terie de passione christi secundum evangelia, 

Feria 2a de mane: de memoria passionis dominice. 

Ymno dicto exiit ihesus colloquendo et predi-

cando: omnes in me scandalizabimi. Petrum pre-

*) Item voor amoris, adoptionis. 
•j-) Voor quando kunnen wij in den Codex niets anders 

lezen dan quam. 



104 

dixit se negaturum, Postea relictis alijs discipulis, 

assumpto petro etc. ait: iristis est anima mea, De 

trina oracione eius et de reditu ad discipulos, et 

quid eis dixit. De sudore eius sanguineo. De 

angelo confortante. Postea capitur a ministris 

sacerdotum. Quomodo propter verba christi: ego 

sum ceciderunt retrorsum. Quomodo iude oscu-

lanti se dixit: Amice ad quid venisti. De fuga 

omnium discipulorum. 

Et hie considera quare christus passus est? 

quia pro humano corde excitando, et pro eodem 

abluendo, et pro ipso mollificando. Considera 

eciam quis est qui patitur, et ei subdere per 

i) subdere Deo racionis assensum ') ut credas firmissime ipsum 
et humilia sensum 
tuum ndei. imit. i.4. esse veraciter dei filium, omnium principium, 

salvatorem omnium, retributorem omnium. 

Feria 38 memoria passionis dominice. 

Deinde ducitur primo ad annam, ubi percutitur 

a servo pontificis. Et deinde ad domum cayphe, 

ubi scribe et pbarisei collecti erant. Ibi falsum 

testimonium contra eum querunt. 

Postea adiuratus a pontifice confitetur se filium 

dei. Et tunc quasi blasphemus conspuitur, co-

lapbizatur, ceditur et irridetur: prophetisa, inquunt, 

quis est qui te percussit? A petro ter negatur; 

Sed cum christus respexit, recordatus petrus flevit 

amare. Mane autem vinctus ducitur ad pila-

tum. Judas se suspendit. Precio ager emitur. 

Accusatur multipliciter coram pilato; sed stat 

humiliter agnus innocens. Mittitur ad herodem 

et illuditur ab eo quasi fatuus, indutus veste alba. 

Hie 2° considera, qualis est qui patitur, et ei 



105 

configurare, ut compacieris innocentissimo, mitissimo, 

amantissimo, nobilissimo. 

F er ia 4a de passione. 

Postea propter peticiones iudeorum dimittitur bar-

rabas latro. Et pilatus lavans maaus, sentencialiter 

tradit cbristum crucifigendum. Tunc a militibus in-

dutus cblamide coccinea irridetur. 

Quasi regi corona spinea capiti imponitur. Adoratus 

et consputus; caput eins arundine fortiter percutitur. 

Vadens crucifigi portat patibulum suum. Eespiciens 

dicit mulicribus: nolite fiere. In monte calvarie cru-

cifigitur in medio latronum. 

Hic 3° considera, quantus est qui patitur, et ad 

ipsum egredere per admiracionis aspectum, quia im-

mensus est potestate, speciositate, felicitate, eternitate. 

Admirare igitur maiestatem annicbilari, speciositatem 

decolorari, felicitatem tormenstari eternitatem mori. 

F er ia 5a memoria passionis Domini. 

Pendens in cruce bibit vinum felle mix turn. Or at 

pro crucifixoribus: Pater, ignosce illis etc. Blaspbe-

matur et irridetur a pretereuntibus, a principibus 

et a latronibus. Titulus indelebilis scribitur, Yidit 

matrem sub cruce. Fiunt tenebre. Destitutus quodam-

modo a patre clamat: hely, hely etc. Oum accepisset 

acetum, ait: consunmatum est; et tradidit spiritum. 

Hic quarto considera, qua de causa patitur, et tei-

psum obliviscere per devocionis excessum, quia pro tua 

redempcione, illuminacione, sanctificLcione et glorifii-

cacione. 

Item quinto considera, quali forma patitur, et ipsum 



106 

intuere *) assimilacionis amictu. Passus est enim sicut 

verus agnus, liberalissime repectu proximi, severis-

sime respectu sui, obedientissime respectu patris, pru-

dentissime respectu adversarii. Stude igitur ad haben­

dum habitum secundum effigiem imitacionis cbristi i. e. 

benignitatis, severitatis, humilitatis, perspicuitatis. t) 

Feria 6a memoria passionis Dominice, 

Deinde frauguntur latronum crura, sed os christi 

non minuitur. Latus eius aperitur. Velum templi 

scinditur. Sepulchra aperiuntur. Centurio timet et 

confitetur: vere filius dei etc, Turba cum planctu redit. 

Hie sexto considers quanta patitur, et crucem am-

plectere per passionis desiderium, ut sicud ipse passus 

est iniuriam, convicia, ludibria, supplicia, sic et tu 

passionem christi imitando, amplectere pro eo omnem 

passionem plenam iniurijs, convicijs, ludibrijs, supplicijs. 

Sabbato de passione. 

Deinde sepelitur. Ponuntur custodes. Magdalena 

preparat aromata. 

!

Deus admirabilis, 

1 Spiritus intelligibilis, 

I Mundus sensibilis, 

i* / Paradisus desiderabilis, 

\ Infernus horribilis, 

f Virtus laudabilis, 

•• Eeatus culpabilis. 

*) Het intuere van den Codex zal moeten zijn induere, zooal.' 
wi] in het meeraangehaald werk van den H. Bonaventura, waar­
uit al die consideraties genomen zijn, lezen; 't geen ook beter 

zin geeft. 
f) Voor perspicuitatis lezen we in Bonaventura perspicacitatis. 



107 

i) Quae sequuntur Explicit ') tractatulus de spiritualibus exerciciis 
rubns Uteris scripta x A J 

SUIlt' magistri ac domini Florencij primi patris, nec 

non et institutoris congregacionis in Daventria. 

Orate pro scriptore. 

III. 

Text van het HS. Inoijoiunt aiiqua verla notahilia domini Florentij 
van Mgr. Malou. Zie • , • m t 
ons voorwoord bi.335. et magistri (jherardi magni. 

Fuge mulieres. 

Tardus, obtusus responde ad quesita humiliter. 

Ante omnia co- Ante omnia, si possis, cognosce vicia tua et 
gnosce vitia et pas- , ... . . 
siones tuas. Semper passiones tuas, ffrossiciem anime et corporis tui. 
sis vigilans circa ten- x 0 

tationes et motus Semper sis viffilans circa temptaciones et motus 
passionum tuarum. r o r 
bisentiseasetstatim T-.QqQinTiPQ t'linci 
rejicis, damnum non passiones IUaS. 

NiTnocetsensus^ubi Si sentis motus superbie, vane glorie, vel alias 
non est consensus. . , , 
si moraris m eis, passiones que procedunt ex natura tua iniecta et 
malum est: et pec-
cas veniaiiter tan- temptacione dyaboli, si viffilas circa eas et sentis 
tum. Si vero moraris r ^ o 
in eisi et detectaris, eag yei rejicis eas statim vel moraris in eis 
pejus est et pecca- ' J 

i " ™ I m i t '  c o g i t a n d o .  S i  m o r a r i s ,  m a l u m  e s t ,  s i  r e j i c i s  e a s ,  

non nocent quantumcumque male. Si delectaris 

et moraris in eis peius est. 

In confessione die culpam tuam singulariter: 

sic feci, hoc feci quia sic magis verecundaris. 

Et nota bene in quo stat culpa tua. Et hoc ex-

pone simplicibus verbis. 

Non debes malum Non debes malum alicuius dicere nisi ex pro-
alicujus dicere nec . i ti • . -i . .... 
reveiare, nisi possit posito et deliberato ammo, ubi possit istl cm 
sibi vel alten pro-
desse-nCymtt. 1. 3. dieia proficere; vel alteri de quo dicis. 

Fuge mulieres et Non debes mulierem aliquam inspicere nisi ex 
earum cave inspi- .. x j T-I j. • r« •. I 
cere vuitus. cf.imit. proposito et deliberato ammo, ubi possit tibi vel 

ei multum proficere. Melius est semper faciem 

mulieris cavere. 



108 

confltere peccata tua Die peccatum tuum cum verecundia et tristi-
coram Deo et pres- r 

bytero cum yerecun- cia) et magno proposito dimittendi, coram deo dis. et tristitia, et 
St0en

prpcfSnita et presbytero tuo. 
L 3. c. 6. n° 4. Accusa alium cum compassione, sicut cura 

infirmo fratre tuo. 

Malum exempium Valde malum exemplum est secularibus quod 
est saecularibus ocu-
los non custodire. non custodis oculoa tuOS. 

Quando consciencia urget et recta ratio dictat 

sic esse faciendum vel non, secundum hoc fac 

opus tuum; contra rectam racionem noli sequi 

conscientiam erroneam. 

Tunc conscientia Tunc consciencia est bona et racio tua recta 
bona est et ratio tua 
recta, quando nihil qUan(Jo nicbil facis nisi secundum sacram scri-
agis nisi secundum * 

exemplar'm'moSe' pturam, et intelligis eam sicut sancti exposuerunt 
id est in Christo, tibi • i • •«• 
monstratum. eam > et non cr6Qas proprio capiti. 

In omni opere, in quibus timemus offendere deum, 

vel racio praecedit delectacionem vel econverso. 

Si delectacio precedit racionem, tune illud opus 

facimus ex delectacione et rare ex raeione, quamvis 

concurrit, et cum mala consciencia. Si racio pre­

cedit delectacionem, tune ut frequenter fit, ex 

raeione et ex bona consciencia. 

Frequenter din esse in ecclesia raro est utile, 

quia si diu eras et tedium tibi generatur, effieeris 

sompnolentus, vel vertis aures et oeulos ad vana 

et si diu oras et attediaris, invite reverteris ad 

oracionem, et ergo melius est breviter et viva-

i) m het HS. door citer orare, et ad alia opera spiritualia se vertere 
Mgr. Malou medege- . 0 . . 
deeid, alsook in som-et irequenter sic orare, 
mallus staat alleen 
maLar.quasi omnium Bonum esset homini spirituali quod temporalia 
oblitus wat duide-
lij2)r nier zal het 8ua tractaret in aliquo tempore deputato, et postea 

^nTusschengevoe^ rediret ad spiritualia, quasi oblitus nichil fecisset. ^ 

HS. 'van Mgr. Malou! Estimo 2) motus et cogitaciones que incidunt in 



109 

corde nostro, non sunt in nostra potestate, sed 

tarnen nostrum est aliquid boni in corde nostro 

plantare legendo, orando, ruminando, donec alij 

motus ab hijs victi succumbant et per graciam 

dei cessant. [sic.] 

Aliqui sunt in ecclesia dei qui sunt tante su-

gen het woordje quod perbie, vel ) oportet eos regere alios, vel omnino 
volgens het HS. van , « . , , ... 
Mgr. Maiou. dencere et ad mundum reverti, quia nee scuint 

Daar lezen wij deze 
spreuk en de twee se equare aliis nee subesse. 
vorige aldus: A ^ 

spHtuXquïcUecêr- Siout homo trahitur ad res ad extra, ad viden-

quote"jfe°obelteriaori dum, loquendiim, comedendum, bibendum, sic 
sibi deputato exer- . i x -l-j. • • «r-Tj. j • • «i «t 
ceat, et post, quasi eciam nomo trahitur mvisibiliter ad mvisibilia, 
omnium oblltus, ad ^ . i !• t . . 
spirituaiia iterum ut ad iram, ad odium, ad amorem sunpsms, 

cum gaudio redeat. # 

et ^imit. l 3. c. 12. et sicut per illa exteriora concupiscendo ea tra-

tuf^f'coeiteUone's0! timur quasi inviti, (si tales motus inciperemus 

nosto^nmsunt^ coguoscere et sentire resistendo eis) sic per exte-
potestate nostra; sed . . . .. ... i,. 
.amen nostrum est noia deveniemus m notiam interiomm latencmm 
aliquid boni in corde , . 

nostro plantare, m HODIS IQOtlllim. 
legendo, orando vel 
aliquid de sacra Sit comestio tua semper sicca et macra cum 

Scnptura ruminan- 1 

u£ciü0naebauLmvictSi inod"ico Potu et modica pinguedine, et sit secun-

graüam'üei 'e 'cordi- dum posse tuum semper equalis in quantitate. 
bus nostris ejician-t -. . .... 
tur. cf. imit i. 3. J^t quem cibum magis appetis et in quo magis 

sunt aliqui tantae delectaris, ab illo abstine eciam si est vilis: dico 
superbiae, quod vel 7 

oportet eos aUos appetitu et desiderio carnali. 
regere, vel omnino ** 

vanitatesredLe^quia Fuge mulieres ubicumque potes, nisi magna 
nee sociis se volunt .. .. . A T H  I  . . . 
aequare, nee prae- necessitas coegerit te. JNullo modo sis specialis 
latis subesse. Cf. ., . 
imit. i. 3. c. 23. no. 3. alicui muiieri. 

Aliquando omnia membra hominis moventur 

secundum passionem suam, et secundum motus 

membrorum possunt passiones cognosci. 

totumrarpufsic™- Lingua, caput et totum corpus unius moven-

reu^aptasta0nh™m1nle tur secundum passionem que regnat in homine, 

sfderante. n con'scilicet vane glorie, invidie, avaricie, tarditatis. 



110 

gule, luxurie, ipso tarnen qui habet ignorante 

et non considerante. 

Si accusaris de aliquo peccato, tu statim con-

firma, et deprime te in corde, et sic bis percuteris. 

Magister per medium annum nee bene potuit 

dormire, nee comedere, et non potuit causam 

invenire. Sed postmodnm invenit causam, que 

fuit tristicia; ita latent passiones in nobis. 

Si contendas cum aliquo in aliquo facto, noli 

in verbis dicere: sic potest esse, bonum est, 

quasi sibi consentires et ex hoe humilis appareres 

tibi, et in corde tno tne perverse racioni adheres. 

Ex tarditate et obtusitate fugis omnem diificul-

tatem in verbis, factis et cogitacionibus et studijs. 

Cuilibet attribuentur sue proprie passiones 

raaiores. 
Homo multum debet condescendere parentibus 

in operibus que non sunt contra legem dei. 

Tu tardus et obtusus fugis omnem difficultatem. 

Multa fingis tibi ex humilitate dimittere que 3x 

ipsis difficultatibus proveniunt. 

Facies mulierum manent in corde hominum 

aliquando multis annis. Eemedium est quod non 

videas earum facies et virorum aliquando. 

Aliquando loquendo cum mulieribus homo quasi 

cogitur inspicere, hoc est ut frequenter, quia habet 

faciem eins in mente et prius vidit eam. 
Debiles non judi- ^ 

cabunt facta supe- Debiles non iudicabunt facta supenorum, quia 
riorum, quia saepe 1 

iaiuc!ua n°Cfi.Imit' sepe falluntnr. 
tumhin coSscienSt Nil tene secrete, vel in rebus vel in consciencia 
quod non reveles 
confessori. quod non reveles. 

Rare loquere cum ^ , . . „ , 
saecuiari, quin con- Raro lociuere cum seculan quin contortes eum 
fortes eum secundum ^ 

ifonum1 suum ad secundum statum suum. 



Il l  

Fuge saecuiares Fuffe seculares omnes, specialiter presbyteros, 
magnates (in plaats 0 A j. j 7 

^aLua^pertinaces" maxime muliereB omnes in omnibus convivijs et 
cf. imit. 1.1. c. s. n0. i. jgjjyg secularibus. 

Tunc passio ire vel vane glorie vel gule domi-

natur in te quando ad extra in verbo vel signo 

vel facto secundum eamdem passiouem operaris. 

Vide in omnibus factis tuis quare facis illud, 

quid movet te ad hoc. 

Faction! *) cui appendit honor vel de qua potes 

vane gloriari, semper fuge si posset per aliquem 

alium eque bene fieri. 

Quod in alio loco et per alium potuit bene fieri, 

dilige et exalta plus quam si per te fuisset factum. 

Noli hoc invidere quod alius sanctior sit et 

magis proficit vel maiorem famam ha bet, vel 

bonum de eo dicitur, et non de te; valde peri-

culosum est hoc in religiosis. 

Dilige omnes converses equaliter in deo, absen-

tes sicut qui tecum sunt, quos tu informasti vel 

docuisti. 

Aliquando aliquid facimus ex racione, quod tamen 

postea continuamus ex passione, quando racio ces-

sat; ita quod aliquando mere contra caritatem 

facimus hoc idem, ut si aliquando predicaremus, 

vel ex infirmitate delicate comederemus; postea 

quando non indigemus, vel quando non oportet, 

volumus idem facere ex dominio superbie nostre, 

vel vane glorie vel castimargie. t) 

*) Legendum videtur: actioni. 

f) Zal moeten zijn castrimargiae, volgens het Glossarium 
mediae et infimae Latinitatis van Ducange 1842 Tom II 
in voce «Castrimargia = Gulae concupiscentia a graeco 
yaarpifiapyta: Ingluvies, helluatio.» 



112 

Quando aliquod dampnum vel periculum vel 

gravem laborem evasimus, tune quasi liberati 

et securi letamur: et tune esset magis dolendum, 

quia dyabolus videns non nos preeavere et ineau-

tos, magis insidiatur. 

si facis opushumiie Si facis opus humile et vile in presentia homi-
et vile in conspectu . , 
hominum.noiindere; num noli ridere; si ndes, superbis quasi hoe 
si rides superbis, et 7 

0SsÖse 
quSndt0am opus ad te non pertineat. 

congraaf"di'gnitati" Altus eantus conturbat eaput et sensum et 
er. i. . c. 4b. extinguit. 

Disee intelligere quod oras, et sic expellentur 

vage cogitaciones. 

Non es verus confessor 1) nisi doleas eum 

dolentibus et gaudeas eum gaudentibus. Quem 

non noscis vel de quo dubitas vix tercio ictu 

absolve. 2) Sanctus bernardus solebat magnos 

remittere ad euratum proprium. 

Nihü sic extinguit Nisi de conversis loquar vel apparentibus eon-
vitia carnalia sicut 
fervensScripturarum verSlS. ) 
studium, continua . , , , r 

soiitudo et frequens NU ita extinguit carnalia vicia, sieut rervens 
silentium Cf. Irait. 0 , . T , 
1.1. c. 20. n». 7. studium. Ita patres in egipto multis diebus 

simul studuerunt, quod non comederent. 

Si in aliquo opere tuo bono interrumpit cogi-

tacio vane glorie in medio vel in fine, attende 

diligenter et expelle si potes. Si in principio 

venit, periculosior est alijs, quia forte propter 

eum incipit opus suum; sic non potest esse in alijs. 

Assuesce et coge Assuesce et coge te in camera manere et in 
teipsum in cella ma­
nere; nunc legere, 
nunc orare, nunc in 

te^exercere, 'donec ') Confessarius. 
e?' facèat̂ soïitudo' 2) ®cce rigoris nimü aliquod indicium. 
ct. 'imite.al. 1. c.^2o! s) Hoc videtur alibi inserendum. Est in margine signum; 
n . 5-L. 3. c. 5. n . 1. „j^j inserendum? NB. Deze drie en alle volgende 

Latijnsche nootjes zijn van Mgr. van Vree z. g. 



113 

libro, donee sit tibi dulce, et grave cameram 

exire, et cum desiderio et gaudio intrare. 1) 

Quicquid speras ab alio posse fieri, non te 

intromittas, ubi aliquid honoris vel vane laudis, 

vel utilitatis vel carnalis amoris appendet. Sed in 

opere dei et fratris, ubi contumelia, opprobrium 

et nullum commodum tuum speras, attende securus. 

Noli confricari carnaliter 2) cum juvenibus, sed 

seriose loquere et utiliter, ubi necesse est. 

Organa, clamor, sonitus iuvant sepe in oraci-

onibus, expellunt fantasmata, elevant cor bominis 

ad deum et in gaudium spiritus qui bene scit 

applicare. 

Bxcommunicaciones synodales muite non sunt 

nimis advertende, quia earum finis pure est pecu­

nia, et specialiter ubi taxus absolucionis est appo-

situs, cuius finis deberet esse caritas et salvacio 

animarum. Eciam non sunt omnino respuende. 

Fuge ergo ad cei- Fuge ad cellam quasi ad amicam tuam. Coge 
lam sicut ad amicam, . 
quia ibi a turbine et violenta te in earn. Securus es in ea. 
negotiorum saecula-

etuma emSuitisCUvrmis In oracionibus suis debet homo semper deside-

e.'Tn". i.f'Imit '•3 rare graciam et misericordiam domini nostri potius 

quam magna premia. 

In festo beate virginis dixit semel: Maria cum 

audivit ab angelo quod esset mater dei, non 

curavit, nec quod elisabeth ad eam dixit; unde 

mihi hoc etc., sed repente ivit ad montana et 

servivit ei. 

') Imit. 1. 1. c. 20. «Si vis corde tenus etc. 
2) I. e. sensualiier jocari. Cogitandum est de scolis 

Daventriensibus. Imit. 1. i. c. 8; «cum juvenibus et ex-
traneis, rarus esto.» 

AECHIBF X. 8 



114 

item. Si homo haberet loqui cum magno rege, 

procuraret sibi specialiores regis: sic de maria 

que maxime specialis est deo. 

Maria reputabat se indignam salutacione angelica, 

omnia adversa Omnia fierent bomini dulcia qui bene ee exer-
homini fierent dulcia, 

inpassione DomirficEu Ceret in Passione dominica. ») 
n°.' e".'Vc.Vn»2! Al dichte solde wi onse herte opslaen toe den 

ewighen leven ende totter hyligher scrijft, ende 

Tersuchten ons vake om onser vleyschlicheyt. 

EX nimiatestinan- Ex quacumque festinancia sive in scribendo, sive 
cia perditurdevotio; 
tatemeret oumia™" a^j3 operibus, perditur devocio. Igitur deberet 

rat^netenetCnondex i01110 valde cavere, ut omnia faceret cum devo-

cione et non cum consuetudine. 

Quando aiiquid Item homo deberet cogitare quando aliquid 
grave aut contrarium _ _ 
corpori ant sensui iniunfferetur sibi contrarium corpon suo, quod 
tuo tibi injungitur, 0 

cogita quod corpus corpUS suum non esset sui, sed illius in cuius 
non est tuum, ne Jr 7 

ti>1c?propriu"s, tsed obediencia se dedisset, sicut in rei veritate est. 2) 

dientiamtetradicSsH" Item homo deberet statuere unum tempus in die 
Cf.Imit.l.3.c.35.n0.3. . , . .... ... 

in quo provideret de vicijs et passionibus suis, 

quomodo gracia dei se vellet habere contra illas; 

et illas passiones statuere contra semetipsum quasi 

inimicos suos, assumendo arma sacre scripture 

et exemplum ihesu christi; et exercere se in una 

septimana in uno vicio vel in una virtute. 

Item homo deberet aliquando ymaginare, quasi 

fetidns et quasi niger, quasi putridus staret coram 

iudicio cum vicijs et concupiscencijs suis, que 

sunt vestimenta dyaboli. *) 

') Imit. 1. 1. c. 25. «Religiosus qui se» etc. L. 3. c. i3. 
2) Hoc non longe abesse videtur ab eo: perinde ac 

cadaver. Imit. 1. i. c. 49. 
') Cfr. Exercit. Spir. S. Igna'ii. 



115 

Quanto homo omnia Item quauto homo omnia bona sua sive cor-
bona sua, sive cor- * 

fecerit commuSia tn Por^s sive anime fecerit communia, tanto omnia 

aUorramtabona0Tibai bona erunt sibi communia. 
erunt communia in T. , . • i 
coeiis. item valde magnum esset, si homo semper 

abstraheret oculum suum a defectibus aliorum, 

et excusaret illos, et in comparacione peccatorum 

suorum bumiliaret se. ') 

Item dixit quod semel babuit suspicionem de 

Bij dit u)io suiirto uno sancto. '') 
twijfelt Mgr. van Vree 

soeicfda'nweisancto Item bomo deberet sepe cogitare antiquam vitam 

dlnet MaaiZenhetVOi's suam, et futura; et ad boc deberet sibi unurn 
zeker dat er staat i • J • J i 
sancto. De vrome tGIHpilS 111 ulG dGput^rO. 

schijniijk66 meT^die Item dixit, quod bomo brevibus et simplicibus 
woorden of wel zich 
zeiven willen be: verbis deberet revelare intentum suum et non 
schuldigen, dat hij 

iemoTdêns^zoo^l? inultuin simul loqui, sed sepe pausare et videre 

feffta°e kemen wu-si esset utile, et si conveniret audienti. 
len geven hoe ieder- T, n j p x •!. i «n. 
een zelfs een heilige item pro nulJo aeiectu ciborum, vel pro mis 
tot vermoedens aan- . _, 
leiding kan geven, que minus bene essent ordinata in mensa, deberet 

murmurare, sed signare in tabula sua et alijs 

[alios?] in collacione bumiliter monere. 3) 

Item bomo deberet ad mensam accedere tam-

quam unus pauperrimus, quasi non esset dignns 

ad tam bonam mensam accedere, non cogitando 

quod aliquid sibi teneatur, sed contentari in illis 

que sibi apponuntur. 

Item bomo deberet esse prompcior ad com­

mune bonum, et ad opus fratris sui quam ad 

proprium. 

') Inrit. 1. 1. c. 16. 1. 2. c. 3. 1. 1. c. 2 in fine. 
2) In Manuscripto Codice sco, quare incertum est an 

sancto legendum sit an socio. 
;i) Hoc pertinet ad regulas congregacionis fratrum. 



116 

Admonicio ad unum scolarem. 

Oportet vos valde videre ne afficiamini circa doctrinas 

acolasticas, quia scieacia secularis est valde allectiva; 

sed per illas quasi per medium ire ad dominum: sicut 

qui vellet ire trajectum pro magno frusto auri aut 

argeuti, transit per silvas, per nemora, et quasi non 

cogitat de via, nee quiescit donee ibi venerit. Videatis 

igitur, ne maneatis in medio. *) 

Item quantumcumque homo loqueretur cum homi-

nibus, deberet niti ut imprimeret eis humilia. 

Item dixit quod non expediret sibi dicere in com-

muni de superbia sua, vel gula sua; vel de tepiditate 

sua, sed diceret in singular!, tunc crederetur sibi. 

Item dixit quod homo deberet semper, quando iret 

ad confessionem, portare secum passiones suas in cedula, 

et excogitare aliqua contra illa, et tune petere utrum 

liceret sibi sic vel sic facere contra illas. 

Item interrogavit semel quomodo homo deberet cogi-

tare in labore: responsis alijs dixit, quod illi qui 

laborant pro denario diurno aliquando tantum cogi-

tant de premio quod obliviscuntur omne onus laboris; 

et quanto premium est maius tanto labor est eis 

facilior. 

Item dixit quod homo sepe deberet ae resignare in 

die deo, 2) et audivit a magistro gherardo quod unus 

erat sibi conquestus quod nisi bis deo resignasset se 

et opera sua. 

Item dixit uni quod deberet passionem suam ponere 

') Imit. 1. 1. c. 2. «Quiesce a nimio» etc. ibid. 1. 3. c. 43. 
Imit. !. 3. c. 25 post medium. 



117 

inter iudicium dei et animam suain et sic accusare 

semetipsum coram deo. 

Item si homo recte attenderet, numquam sine magno 

affectu et desiderio deberet legere sacram scripturam, 

ut posset eam implere. Et in principio lectionis bonum 

esset cogitare quod essent missule summi regis ad 

nos misse, qui non requirit a nobis aliquod servicium, 

sed intimat nobis eternam salutem nostram. 

Item homo posset infra scripturam 1) cogitare de 

causa laboris sui vel illud quod scriberet, et sepe 

orare, et sepe suspirare, et maxime ad pietatem se 

exercere in iugi memoria dei: et quanto hoc melius 

fecerit tanto acceptabilius est deo opus suum, et eo 

fidelius operatur. 

Item sepe dixit ad socios suos quam bene vobis est 

et quam secure staiis quod potestis sic vivere sub 

obediencia: et si antea scivisset, pro nulla re mundi 

incepisset alios regere, nisi ipse prius fuisset sub 

obedientia; et nisi infirmitas corporis impediret, adhuc 

mallet esse sub magistro egidio vel consimili. 

Item si esset sub obediencia, numquam vellet esse 

perplexus, et dixit quod quis deberet ponere onus 

super dorsum alterius in quo dubitaret. 2) 

Item homo merito deberet se sub omnibus conversis 

humiliare, quantumcunque eciam novis, quia quid potest 

homo scire, cum deus venit in cor eius, quantam graciam 

sibi tunc dederit, vel quam magna castella ibi edifi-

') Laborem scribendi. 
2) Uti pleraque horum notabiiium, sic haec de obedientia, dicta 

sunt Florentii; nam huic soli conveniunt quae instruens dicit 
de se. Hie porro videmus a quo auctor Imit. didicerit ea quae 
leguntur 1. 1. c. 9. ibid. c. 20. «Nemo secure praeest» etc. 



118 

caverit, vel quotiens cum ipso convivia habuit, 

vel qualiter sit in fide, spe et cliaritate, quamvis 

ab extra appareat dissolutus. 

Item dixit quod sepe impedivit eum in platea 

quod cogitaret se multum respici vel considerari 

ab hominibus, quasi aliquis esset. Sed contra tales 

cogitaciones deberet homo sepe sibi formare unum 

conceptum sicut forte rei Veritas est, quod habe-

rent nauseam de eo, et forte in corde cogitarent: 

»> Mgr. van vree Wanne 1) hoe caet die onffbevallifflie lollert. 2) 
twnfelt (zie noot hier- 00/ 

°anne kanhistaan^ Item dixit quod numquam posset venire ad 

veram Immilitatem, nisi contempneretur ab alijs 

dd-' en'oud^Nederi" et in nullo curaretur. Et unus dixit ad eum 
woordenboek van „ , . , . , , 

A. c. oudemans, een quam magnum anectuiii haberet ad eum et mul-
uitroep van verwon- . . • i 
deinn datzelfde werk 1̂1111 eum > cui respondit i ita, scio bene 

'woord"1 mihi eSSet Utile- O 
^ofdemTbarrnhar- Item bomo non deberet veile quod non baberet 
f t V / f e e i d , »  z o o  d o o r  h e t  n . n  .  . . .  .  ,  
volk genoemd van pediculos, quia statim ent cibus vermium, et 
wege hun neuriën 
en zingen of lollen.» sic posset se magis bumiliare. 
Uithetbovenstaande 0 

in" "a^gemLen1 dde Item quando boni homines desiderarent ora-

niTmtebijroehet vólk ciones alicuius, possit cogitare et desiderare quod 

hefschêidwoordwei- deus propter suam magnam misericordiam et 
ligt zijn oorsprong , „ ,. 
kunnen hebben van propter eorum aüectum exaudiret eos, non pro-
de Lollarden, aan-

doOTWaite^LoUarf P^er ipsum 7 quod ipse aliquid esset. 

eeuw geftfchter 14e Item unus exaltabatur in aliquibus ab alio fratre, 

et confessus sibi quia consenciebat ei, respondit: 

melius esset vobis quod conculcaremini eum pedi-

bus et merito possetis dolere. 

') Men kan ook lezen: vanne. *) 
-) Lollarden. Zouden ze lollerts genoemd zijn van hun 

zang = lollenl *) 
3) Vide unde auctor Imit. didicerit illud: «ama nescire 

et pro nihilo reputari,» similiaque. Cnfr. 1. 3. c. 8. 



119 

Item homo sepe deberet seipsum inspicere, et descri-

bere quid esset, ablata gracia dei, quia nisi vas ter-

renum, et non plus sciret facere quam lapis vellignum, 

et sic excludendo de se omne bonum quod tantummodo 

a deo est, videret se omnibus creaturis ') viliorem 

quod numquam sic deum offenderunt. 

Item cum aliquis fratrum petit consilium, debet ei 

humiliter dicere illud quod de illo legit in sacra scriptura, 

vel videre suum, potius quam ficte se humiliare. 

Item semper est melius sequi videre aliorum quam 

proprium, nisi homo sciret aliquid melius et hoc deberet 

humiliter dicere, tamquam divinitus sibi revelatum 

propter humilitatem illius qui ah eo interrogaverit. 

Item homo in respiciendo fratres suos, non solum 

deberet videre ad externos mores, sed pocius si talem 

obedienciam, vel talem humilitatem et sic de alijs 

virtutibus consideratis in eis possit imitari, et videre 

de modo quomodo posset hoc complere. 2) 

Item homo deberet habere contra ilia vicia a quibus 

magis temptatur, aliqua notabilia ex sacra scriptura 

ad obviandum eis, quando venirent, sicut dominus 

noster fecit: Non in solo pane etc. scriptum est: non 

tentabis etc. 3) 

Item in illis virtutibus in quibus homo tenderet 

proficere, deberet sibi signare gradus illarum virtutum, 

et examinare se semel in die, quantum in illis proficeret 

et in qualibet virtute ponere finem et metam ad quem 

tenderet pervenire. 

Item si homo sentiret se de mane frigidum vel 

') Imit. 1. 3. c. 55. 
2) Imit. I. 3. c. 31. 
3) L. 1. c. 19. 



120 

tepidum quando surgeret, tune posset genuflectere et 

ingemiscere sepe; et si hoe non prodesset sibi, deberet 

se postea caucius custodire ne multum loqueretur. 

Item si homo haberet multas fantasias, tune deberet 

notabiliter orare, quia alie [illae?] valde ledunt caput. 

Item per unum diem, antequam homo iret ad sacra-

mentum, deberet se exercere ad fervorem per aliqua 

bona de Sacramento infra laborem et in alijs factis 

suis: ') et de vespere intime, cordialiter et humiliter 

iudicare se coram domino, ut sic effugeret iram et 

indicium dei. 

Item in colloquijs semper nova sunt ponderanda, 

ut non faciliter moveantur, quia in illis est semper 

timor de periculo. 

Item cum homo deo vel alicui inclinaret cum cor-

pore, deberet ab intra eciam inclinare corde et volun-

tate; quia alias esset magis fictio quam humilitas. 

Item si homo circa aliquod afficeretur in mensa, debe­

ret quandoque contrarium facere et niti ad vincendum. 

Ad hoc omnia exercicia et studia debet homo diri-

gere, ut passiones suas et defectus superet, quia alias 

parum proficiet sibi quidquid fecerit. 2) 

Item in communi labore, salva obediencia et fraterna 

charitate, homo deberet cogitare de studio suo, et stare 

in continua custodia suiipsius, cavendo quantum possit 

multa verba. 

Et deberet se abjicere quantum posset et indignum 

se reputare et niti facere cum devocione. 

Item dixit. Si homo non quereret nisi propriam 

pacem, merito possit subjicere voluntatem suam volun-

') Videtur deesse verbum meditanda vel simile. Imit. 1. 4. c. 7. 
s) Imit. 1. 3. c. 32. 



12] 

tat,i fratris sui. O quam certum, quam tutum, quam 

securum est hoe facere! ') 

Item non est morbus tam gravis a quo verus obe-

diens non curatur. 

Item si homo pure resignasset se, non deberet plus 

sibi confidere vel desperare quam superior diceret. 

Item homo deberet se sepe resignare in die deo et 

superiori suo et genua cordis pro licencia flectere et 

intellectualiter obedire; quod non sciret sibi 2) placi-

tum, non faceret. 

Item dixit: miror quod qui sub obediencia esset, 

haberet dubia et non staret contentus. 

Discite a me quia mitis sum et bumilis corde et in-

venietis requiem animabus vestris. 

O vos omnes qui transitis per viam, attendite et 

videte si est dolor sicut dolor meus. 

Veris monacbis non est festivitas super terram. 

Nicbil ardebit in inferno nisi propria voluntas. 3) 

Ad matutinas. 

Proponere de humilitate et affectione ad aliquid 

inordinate afficeris, et de mundicia cordis, et de pre-

sencia dei, et cogitare quantum in illis proficis vel 

deficis, et alios defectus a quibus cotidie magis in-

festaris. 

Item modicum ante missam, si babetur tempus, 

vel post, de morte et vilitate corporis. 

') Imit. 1. 2. c. 4. 
2) Deo vel superiori. 
3) Haec cum duobus textibus sacrae scripturae a loquente 

allegata aliunde. 

Imit. 1.1. c. 24. «Quid aliud ignis ille devorabit nisi peccata tua.» 



122 

In qualibet hora cogitare aut dicere: Estate igitur 

parati, aut vigilate ergo, quasi stares coram iudicio 

dei redditurus racionem de operibus tuis, et cum hoc 

legere unum Ave Maria, ut beata Tirgo intercedat 

pro te ad dominum. Et infra quamlibet horam orare: 

Ne derelinquas me, domine deus mens, ne discesseris a 

me. Intende in adiutorivm, vel Provideham dominum in 

conspectu meo semper etc. quasi presens esset, sicut est, 

et videret opera tua. 

Be bono. 

Item dixit. Bonus homo precipue cavere debet, ne 

aliquid boni propter consuetudinem faciat vel dimittat, 

siye sit oracio, sive ieiunium, sive aqua benedicta. 

Quod bonum fiat pure propter deum. 

Item dixit. Bonus homo quum aliquid boni facit, 

caute debet respicere ut utique illud bonum fiat pure 

propter deum, et non concupiscat aliud nisi honorem 

dei et edificacionem proximi. Quia quociens aliquid 

inordinate concupiscimus, tociens a deo fornicamur. ^ 

De correptione. 

Item dixit. Quandocumque aliquis viderit aliquid 

minus boni ab alio 2) humiliter debet ipsum increpare 

et dicere: karissime frater, hoc non apparet esse bonum; 

si velletis propter deum dimittere de cetero; et ego 

rogo vos propter deum quod quando videritis de me 

aliquid, quod michi velletis eciam dicere. Et ille est 

bonus et humilis modus. 

') Cfr. Imit. 1. 2. c. 4. Lib. 3. c. 25. 
2) Supple: fieri. 



123 

De communi bono querendo in omnibus, dixit uni. 

Augustinus: quanto In omnibus potes querere commune bonum. 
amphus rem com- A i 

pri^e™ pro" quandö transis dormitum, vel quando alij 

queansua "sJmT^sic dormiunt, potes cogitare: utinam domine, si pos-
intelligitur, i. e. non i . . . j n 
propria communibus sem me habere tam quiete quod nullus per me 
sed communia pro- . -i. . •, , , n. 
prüs anteponit. impediretur vei mquietaretur. Sic eciam potes 

NB. Dezekanttee-
kemngen staan ZÓÓ in surffendo, si alii forte adhuc dormierint. Sic 
in den codex zeiven. o 7 j 

eciam quando transis, vel quando es inter fratres, 

cogitare potes: Ach si possem me habere, quod 

nullus per me scandalizaretur. Sic eciam potes 

querere commune bonum in vestibus cogitando: 

intime vellem quod diu posset ista tunica durare, 

ut frater meus interim posset illam habere qua 

forte ego bene ') indiguissem, si ista fuisset 

consumpta. Sic eciam potes in mensa cogitare: 

utinam si ille frater meus haberet unum bonum 

pullum bene coctum, et meglinum vini 2) quia 

utique bene indigeret, quia debilior est et delicate 

nutritus est quam ego. Utique si esset in pote-

state mea procurarem sibi caritative etc. Sic sepe 

eciam cogitare potes: Ach domine quid noceret 

quod ego miser non reputarer, vel expellerer ab 

istis bonis hominibus, et quod ego penuriam 

sepe paterer ut alij exaltarentur, reciperentur et 

satis haberent? utique domine nichil. Et sic potes 

in omni tempore, in omni opere, sive cogitacione, 

sive verbo semper querere communia proximi. 

Item dixit. Semper debes niti querere com-

') Bene, sine ulla emphasi. — Aequivalet nostro: 
misschien, wel. 

') Mengelen, mingelen, mensura fluid. 



124 

munia, quia si querere incipis te in minimis quan-

tumlibet, oito prolaberis ad maiora. 

Item dixit. Specialiter studcas esse promtus et di-

ligens in illo quod est commune bonum. 

D custodia hominis boni. ') 

Item dixit. Quidquid est pro communi bono, tam 

caute et sollicite debemus custodire sicut sacra vasa 

altaris. Sic dixit quod boni libri sacre scripture tam 

sollicite custodiendi sunt tamquam verissimus thesaurus 

ecclesie, 

Be communi hono querendo in scriplura. 

Item dixit. In scriptura non solum debemus querere 

nos, id est, quod bene scriberemus, sed eciam utilita-

tem communis boni, id est, quod libri essent correct! 

et bene punctati etc., quia nos non libenter studemus 

ex malis libris et incorrectis, sic eciam alij. 

Be triplici utilitate communis vite. 

Item dixit. Communiter vivere ad tria utile est 

specialiter. Prima utilitas est quod tantam curam et 

tantam sollicitudinem deberet habere unus pro seipso, 

sicut iam unus vel duo superiores habent pro magna 

multitudine. 2a Utilitas quod homo solus et per se 

existens non potest tam bene providere sibi in neces-

sarijs quibus indiget, et quantum sicut bene alter con-

siderat. Eciam homo solus per se nullo mode potest 

tam bene videre vicia sua, sicut bene alii faciunt in 

congregacione. 3a Utilitas est, quod homo existens 

in congregacione melius acquirit pacienciam et ceteras 

') Videtur legendum: communis boni. 



125 

virtutes quam per se solus sicut patet, quia quis 

deberet sic et tantum facere solus sicut bene cogitur 

in congregacione, sive sit in surgendo, sive in stu-

dendo etc. 

Item dixit. Ve homini illi qui in communitate 

existens querit quod suum est, vel dicit aliqnid esse 

suum vel estimat. Similiter ve homini illi qui in 

communitate existens murmurat in aliquo et dissentit 

communitati vel perturbat earn qualicumque modo. 

De concordia morum et velle et unilate animarum. 

Item dixit. Quid prodest unitas corporum simul 

cobabitantium, si ibi non sit unitas morum et volun­

tatis? Sed tunc vere in unum babitamus, si unum 

volumus, unum sapimus et unius moris sumus. 

Item dixit. Ad hoc precipue nitatur, ut in omni 

opere suo, motibus et moribus suis, studeat sc confor-

mare bonus homo communitati, sivi sit in legen do, 

id est, quod non tractius vel velocius legat, sive sit 

in comedendo, id est, quod non singulariter sedeat, vel 

tractius vel avidius comedat, quam alij et sic de alijs. 

De consilio bonorum querendo. 

Item dixit. Nichil tam pacificum reddit hominem 

quam quod nichil ex se presumat facere, sed totum 

cum consilio et videre bonorum. 1) 

Be assensu consilii bonorum. 

Item dixit. Nichil tam securum et quietum reddit 

hominem quam acquiescere consilijs bonorum et semper 

credere salubrius sibi esse quod consulunt. 

') Cnfr. Imit. 1. 1. c. 4. 
Cnfr. ibid. c. 9 post medium. 



126 

De cella. 

Item dixit. Bonus novicius quantmncumque potest, 

debet custodire et amare cellam suam, et si contigerit 

eum impediri, semper debet corde esse in cella sua, 

vel anbelare et festinare ad earn. 

De culpis conquerendis. 

Item dixit. Tu debes bumiliter conqueri culpas tuas, 

et specialiter et non generaliter dicendo: ego sum su­

perbus vel gulosus etc, sed specialiter in quibus superbus 

es vel quomodo, ea intentione ut alij sciant qualis es, 

et ut orent pro te et te non reputent. Et si per boe 

optas eis placere, quod tu dicis culpas tuas, die tune; 

ecce istud facio propter hoc ut placeam vobis et reputer 

humilis, — et cessabit superbia. 

De contentione laudabili. 

Item dixit. Nos debemus invicem contendere, ut 

unus alium precedere possit in virtutibus. 

Frater unus dixit. 

Nota quod in conquerendis culpis debes cavere con­

queri desperative vel deiective: maxime, si facis, cave 

ne alij considerent. 

De devotione. 

Item dixit. Quantum potes, stude dovotioni, atiende 

orando et attendendo orationi etc. 

De mala discretione fugienda. 

Item dixit. Noli discernere quidquam de illo quod 

tibi precipitur, vel quod vides vel audis; sed stude 



127 

humiliter implere quod tibi iubelur; quia si vis 

discernere, vix umquam verus obediens eris. 

De dilectione proximi. 1) 

In omnibus que agimus semper debemus atten-

dere dilectionem proximi, quia nisi ilia creverit 

in nobis, parum prodest quidquid facimus. 

Exhortatio ad dilectionem. 

Item. Dominus ibesus: Si ego lavi vestros 

pedes dominus et magister, et vos debetis alter 

alterius lavare pedes. 

Item. Mandatum novum do vobis, ut diligatis 

invicem, sicut dilexi vos. 

Item. In hoc agnoscent omnes quod discipuli 

mei estis, si dilectionem habueritis ad invicem. 

Item. Hoc est preceptum meum ut diligatis 

invicem sicut delexi vos. 

Item. Hoc mando vobis ut diligatis invicem. 

Item in legenda sancti iobannis ewangeliste 

•) wy zouden eer habetur, quod quotienscunque #) ducebatur inter 
lezen: quandocun-
que- discipulos suos ad ecclesiam, nichil eis dixit quam 

istud creberrime repetendo: filioli, diligite alter 

alteram, quia hoc est preceptum a domino, quod 

si feceritis, satis est vobis. 

Item io: [s. Joannes.] Deus cbaritas est et qui 

manet in caritate in deo manet et deus in eo manet. 

Item sanctus petrus in canonica sua prima capita 

quarto. Estote prudentes et vigilate in oracionibus. 

Hier staat in den Ante omnia autem mutuam in vobismetipsis 
codex aan den kant: 
Anteomniastudepro caritatem continuam habentes, quia caritas operit 
fratema dilectione. 7 * r 

multitudinem peccatorum. 

') Imit. 1. i. c. 15. 



128 

Cum invides virtuti fratris per pende. 

Item Augustinus: Si enim sic nos amare volu-

erimus, quomodo se amant invicem membra cor­

poris nostri, perfecta in nobis caritas poterit 

custodiri etc. — Quere in libro augastini de 

verbis domini sermone: qualiter vera et perfecta 

dilectio custodiri debet. 

Suspicio venenum caritatis — Ex profectibus 

religiosorum. 

Bt ideo nullum potest vere diligere, qui a nullo 

vere se diligi suspicetur. Timor enim suspiciosus 

non est in vera dilectione. 

In eodem. De dilectione proximi et benignitate. 

Servum bonum intus amorem ad proximum decet 

habere, exterius plenam benignitatem. 

Item dissolutio est devotioni, sicut aqua igni. 

Contra deiectionem. 

Item dixit. Ex eo quod pauper es in virtutibus 

et debilis, non debes te dejicere, sed magis bumi-

liare, et debes cogitare: quia non magna habeo, 

*) ons komt het Tolo ülud primum *) deo offerre quod habeo, 
voor, dat hier in den • i j  t  j  i j  j . l 
codex staatparvum, sicut mana obtulit par turturum et non agnum etc. 
dat ook beter te pas 

Contra duriciam cordis. 

Item dixit. Mirum est si non transit nobis ad 

cor: „arescentibus hominibus pre timore" etc. 

Och quantum desiderabant Prophete adventum 

domini, *) et quomodo nos tam tepidi etc. 

Item dixit uni. De mane debes notare ad tabulam 

duo vel tria vicia de frequencioribus vicijs tuis, et 

') In margine: De exercicio interior! contra vicia. 



129 

accipere spirituale certs,men et exercicium contra illa 

vincenda, et percogitare debes si umquam contra illud 

vel illud vicium audivisti aliquod remedium vel legisti, 

et hoc assume tibi pro adiutorio vincendi. Et te con-

solando ad fortitudinem resistendi excita cogitando. 

Nonne ego sum homo sicut ille vel ille, et deus erit 

mihi tam propicius adjutor sicut sibi. 8i ergo ipse 

vicit sic passiones suas, quid mihi deerit magis quam 

illi etc. 

De exercicio cogitacionum. 

Item dixit. In istis duobus cotidie te exerce, id 

est, quod memoria semper sit occupata sacra scriptura, 

et mens erecta et intenta amori dei et proximi. ') 

Item dixit. Exerce te quantum potes in bonis cogi-

tationibus ut per graciam dei facias tibi consuetudinem 

cogitandi bona sicut es facilis cogitare inutilia et vana, 

quia sicu{i amor amore vincitur, sic consuetudo con-

suetudine superatur. 2) 

Item dixit in communi collatione. Omni exercicio 

bonus homo debet niti se exercere in bonis cogitatio-

nibus, quia ex illis omnes virtutes derivantur sicut 

caritas 3) devocio, compunctio, oracio etc. 

De exercicio passionis christi. 

Item dixit. Bonus homo debet niti ubique se exer­

cere in passione domini, proponendo sibi vitam et 

'j Imit. I. 3. c. 6. 

-) Imit. ]. i. c. 21. Ubi: «consuetudo consuetudine vincitur.» 
L. 3. c. 12. «Obsistet inolita consuetudo, sed meliori consuetu­
dine devincetur. 

s) Charitas infunditur a Deo; sed infusa, bonis i. e. secundum 
fidem cogitationibus excitatur, nam justus ex fide vivit. 

ARC HI HE X. 9 



130 

mores eius ubique tamquam speculum in quo specu-

letur se quantum conveniant cum ipso vel discordant 

mores eius et passiones sue etc. ') 

Be exemplo sive malo sive bono. 

Item dixit. Quicumque aliquem suo exemplo vel 

dicto vel verbo retrahit vel laxat a servicio dei, magis 

peccat contra dominum quam si ipsum corporaliter 

crucifixisset. Hoc patet, quia cariorem reputavit ani-

mam Immanam corpore et sanguine suo que dedit pro 

anima, quia quicumque aliquid emit, carius habet 

quod emit quam quod ipse dat. Et econverso patet 

similiter quam carum sit deo exemplo vel verbo vel 

facto trahere aliquem ad deum et confortare ut amplius 

proficiat etc. 

Be fraterna caritate. 8) 

Item dixit. Quando aliquis vocatur ad colloquium 

ab alio infra oracionem, debet statim sine scupulo 

et murmuracione dimitterc, quia in hoc parte maior 

est fraterna caritas; quia [ideo] ego sepe incepi bis vel 

ter completorium et quia semper dimisi propter hoc. 

Item dixit. Quando aliquis vocatur ad colloquium, 

non debet se querere sicut aliqui solent, quia quando 

interrogantur, vel student, vel vident ad librum etc, 

sed debet tantum advertere ad hoc quod ab eo inter-

rogatur, et dicere breviter quid sibi videtur. 

Item dixit. Ille vere est frater et amicus alterius, 

qui odit vicia sua et iuvat ipsum ea vincere. 

') Vide hoc applicatum, Imit. 1. 2. c. 1. «Apud altissimura» seqq. 
2) Imit. 1. i. c. 15 in primo versu est regulae applicatio, in 

altero ejusdem ratio. 



131 

Contra fantasias. ') 

Item dixit uni. Semper debes niti te occupare alijs 

bonis, et omnino non attendere fantasias, et esse sicut 

homo qui multum impeditus est: si ilium alius allo­

quitur, non audit, quid sibi dicit, vel statim negligit. 

Sic et tu fac. 

Quanto periculosum est multum sepe loqui et con-

versari cum hominibus secularibus potestatem haben-

tibus sive dignitatem: ut puta sunt presbyteri, scabini, 

canouici et alii divites. ^ Eacio est quod natura timens 

illos multum, sepe bomo applaudit eis et assentit verbis 

eorum, quod est valde cavendum. Remedium vero 

illius est quod homo non inspiciat illos sine necessitate: 

eciam quod homo intra se cogitet dicens: ecce quid 

iste, nisi cibus vermium vilissimus, saccus stercoris, 

quem ergo timeres? Nonne homo sicut tu? Et sic de 

similibus, prout melius competent alicui. 

Item homo debet studere semper querere communia, 

sive eciam sit in scribendo, loquendo, sedendo, et sic 

in omnibus alijs rebus. 3) 

Item. Quando quis corripitur, maxime cavere debet 

ne ilium a quo vel propter quem corripitur, econ-

verso corripiat; sed si sciverit quidquam dignum cor-

reptione, expectet ad aliud tempus conveniencius sibi, 

ne alter vel ipsemet inflammetur iracundia vel alia 

passione. 

Item. Quando quis corripitur, astans et audiens hoc 

non debet cogitare quod ita sit, sed quod propter aliam 

') Imit. 1. 3. c. G., 1. 4. c. 10. 
2) Cnfr. supra fol. 3. «Fuge seculares omnes etc. 

Cnfr. supra fol. 13. NB. Hier zijn de bladzijden van den 
codex aangehaald. 



13' 

causam , id est, humilitatis, corripitur. Et debet intra 

se cogitare quod multo magis esset dignus correptione 

etc. qiiam ille. 

Item bonus homo multum debet sibi cavere de mul-

tiloquio; quamvis ubique necessarium sit, tarnen maxime 

apud seculares, quia raro loquitur homo quin peniteat 

postea. *) 

Item. Quivis apud seculares debet se abstinere 

cum omni diligentia a risu et cacbinnatione, quia 

qualem ipsi viderint hominem ab extra, talem ipsum 

indicant ab intra, quamvis tamen aliquando talis non 

est ab intra, ut fragilitate propria aliquando apparet 

ab extra. 

liem. Quivis bonus iuvenis debet niti secundum 

ea que studet, vitam suam componere cum omni dili-

gencia, quia aliter parum sibi prodest multum studere 

et scire, quum dyaboli multa sciunt de sacra scriptura, 

quamvis tamen nichil eis prodest etc. 

Item. Si quis de mane tardus et piger fuerit, non 

debet desperare, quum deus potest sibi dare graciam 

devotionis quando sibi placuerit. Et est imaginandum 

simili modo, sicut de carbone, quasi totaliter extinctus, 

tamen si perflatur cito exardescit totus. 

Item. Quidquid jubetur alicui a bonis et sanctis 

hominibus, tenendum est ita firmiter ac si deusmet 

juberet illi. Exemplum habemus de sancto anthonio, 

sicut patet in vita sua, et de multis aliis sanctis patribus. 

Item. Quidquid homo facit, cum discretione et 

modo debet facere, et consilio bonorum hominum 

precipue. 

Item. Quando aliquis transit ad laborem, debet 

') Tmit, 1. c. 20. 



133 

prevenire laborem brevi oraciuncula, et infra laborem 

cogitare de studio suo bono sive de alio bono quod-

cumque fuerit. 

Item. Qui studet bona, debet notare notabiliora 

super sedulam aliquam, et de illis cogitare et loqui, et 

vitam suam secundum ilia ordinare ut prius dictum est. 

Item. Quivis bonus homo debet niti sic esse et se 

habere ab intra sicut apparet ab extra, sive vestibus, 

sive verbis aut quibuscumque alijs modis, ne de eo 

verificetur quod de ypocritis scriptum est, id est, quod 

apparaat ab extra quasi sepulchrum dealbatum, intus 

autem plenus omni immundicia et ypocrisi etc. 

Item. Quicunque nititur vicia sua vincere, caducam 

huius mundi pompam spernere, et pro chrieto pati 

iniurias. ') 

Pre omni meditatione sepe ruminet vitam domini 

nostri ihesu christi, id est, quam humiliter se habuit 

omnibus diebus vite sue, quam multa paciebatur cotidie 

obprobria et subsannationes; et quod existens creator 

et dominus omnium, erat subditus et obediens crea-

turis, et tandem inexprimibilem et amarissimam mortem 

pro redemptione suorum inimicorum perpessus est. 

Item. Bonus novicius quocienscumque viderit, vel 

audierit aliquid sinistri a proximo suo, quantum potest, 

debet excusare in corde suo, quia revera quanto plus 

aliquid suspicatur de reliquo, tanto immundiorem se 

noscat et culpabiliorem. 

Item. Semper conandum omnia opera facere secun­

dum communitatem sive sit in legendo sive sit in 

comedendo vel bibendo sive in vigilando sive in sedendo, 

') Supple: debet. 

Imit. 1. 2. c. 1. 



134 

sive in stando sive in loquendo id est, quod non 

tractius legat unus quam comnnitas vel velocius vel 

tractius comedat, vel velocius quam alius sedeat in 

mensa cum manibus quam comunitas omnium fratrum 

et [sic de] ceteris omnibus actibus. 

Item. Semper niti debet servus christi breviter 

loqui et submissa voce, et cavere ibi loqui ubi non 

debet, videlicet in coqviina, in cella, in transitu stando; 

sed si coegerit necessitas eum, loquatur quanto cicius 

et brevius poterit; sed si multum est, eat ad locum 

secretiorem licenciatum ad loquendum. 

Item. Quando loquitur quis bonus discipulus, pau-

sare potest infra loquelam, et videre caute utrum expe-

diat quod loquitur etc, prout sibi melius convenit. 

Item multum debet niti servus christi quod semper 

loquela sua edificet audientes, et attrahat magis ad 

servicium christi cum sermone suo, quia nichil placa-

bilius facere possumus deo quam laborare pro conver-

tendis animabus, quia hoc fait totum opus suum per 

totam vitam suam, quia anima preciosior est omni re 

que umquam fuit preter deum, quum pro nulla re 

tam cara deus voluit animam suam dare, quam dedit 

pro anima nostra. Et ergo econverso nichil iniuriosius 

possumus deo facere quam aliquem nostro malo quo-

cunque exemplo scandalizare vel a servicio dei laxare, 

quia in veritate hoc peius est quam ipsum carnaliter 

cum iudeis crucifixisse ut patet. 

Item pre omnibus actibus bonis servus christi debet 

niti pro puritate cordis et semper bonas cogitationes 

et meditationes sibi acquirere, quum ex illis omnes 

alie virtutes habent fundamentale principium, quia 

exinde surgit caritas, oratio, devotio etc. Et ideo 

semper stare studeat in firma custodia suorum operum, 



135 

verborum et cogitationum, et sancta precipue occu-

patione, sic quod spiritual!ter numquam sit ociosus. ') 

Item. In oratione duo sunt attendenda et premedi-

tanda, id est, magna pietas et misericordia domini 

nostri, et nostra infirmitas et miseria. 

Item. Semper orandum est hylari vultu et corde, 

et si aliquis turbulentus fuerit in corde, debet niti 

habere hylarem vultum, et turbulencia cessabit in corde. 

Item. In oratione nichil homo debet querere. nisi 

graciam et mesericordiam dei. 

Item. Appetitus per studium acquisitns et suspiriurn 

ad deum est verissima oracio. 

Item. Ante horas, precipue ante Deus in adiutorium 

me-um, bonus homo debet perpendere maiores defectus 

suos, quibus pro illo tempore affligitur, et sic cum 

suspirio invocare domini adiutorium et incipere I)eus 

in adj. etc. 

Item. Sic bonus homo orare debet cum oraverit, 

quasi sit presentatus ante sedem majestatis in excelso 

throno, ubi milia milium angelorum ministrant deo et 

decies centena milia assistunt ei. 

De studio, qualiter sit studendum. 

Item bonus homo in studio vel lectione non debet 

querere scientiam, sed saporem et devotionem, quia 

melius est modicum spiritus quam multa litera vel 

scientia. 

Item. Inicium omnis studij debet esse timor sive 

amor dei. 

Item. Certo tempore studere debet servus dei et 

certa immoratione, non curiose et fortuite percurrendo. 

') Cnfr. supra f. 17. De imit. 1. 1. c. 19 in medio. 



13(5 

Item. Servus dei debet niti lectionem interrnmpere 

oraciuncula, sic scilicet, quod hauriat affectum ex lectione 

et ex illo affectu formet oracionem. 

Item. Servus dei nimium debet niti, ut ordinet 

vitam suam secundum lectionem sanctam, non quod 

tantum babeat verba lectionis sacre; quia pulcbrorum 

verborum et cogitatuum valde levis est emptio, sed 

operum bonorum valde difficilis. 

Quomodo servus dei habeat se in opere et quid atiendat. 

Item. In omni opere servus dei debet tria atten-

dere, id est, quid sit illud opus quod facit, et quare 

facit, et quomodo facit. 

Item. Quidquid homo fecerit, si non senserit se 

inde humiliorem, nicbil sciat se omnino esse lucratum. 

Item. Quidquid boni homo facit, semper caute re-

spiciat, ne illud propter consuetudinem faciat, quale-

cumque bonum eciam fuerit. 1) 

Item. Caute inspicere debet, ut quando aliquid boni 

facit, ut illud simpliciter et pure ad honorem et glo-

riam dei et propter deum fiat, et non seipsum querat 

qualicumque modo. Et buius mali verum signum est 

quod quis peius et remissius agit in abscondito quam 

in aperto loco 

Item. Pre omnibus bonis meditationibus et exer-

cijs servus dei debet niti bonas cogitaciones continue 

in corde ruminare, quia ex illis omnes virtutes proce-

dunt tamquam ex originali principio. 

Item. Studium dilatandum est semper ad se, ad 

') Imit. 1. 3. c. 9. 
2) Imit. 1. c. 19. 



137 

pimimum et ad damn. Et sic omnis bona cogitatio 

dilatanda est, sive quodlibet opus bonum. 

Item. Semper servus dei debet niti ut habeat se 

in cauta eustodia, id est, ut videat quantum proficiat 

vel deficiat cotidie. Et specialiter debet habere custo-

diam oris ne loquatur quod non deceat, nee edificet 

audientem; quia ex illa improvidencia veniunt pertur-

bationes, scandala et oblocutiones. 

Item. Servus dei cotidie debet considerare vicia 

quibus illo die magis affligitur, et illa de mane notare 

ad tabulam vel ad sedulam ubi notat cotidianas culpas, 

et tune sero quando notat culpas suas, videre quantum 

profecerit illo die in virtutibus, et quot vicia vicerit, 

et sic omni die facere studeat. 

Item. Servus christi in omni opere suo debet secum 

ante inicium operis pactum facere, quod taliter vel 

taliter vult se habere in illo opere, et niti ut utique 

non leviter hoe frangat. Sic etiam debet facere quando 

transit comestum, quia debet precogitare intra se: 

iam taliter vis te habere, et sic de alijs omnibus 

operibus. 

Item bonus discipulus quantumcumque potest, diligat 

et custodiat cameram suam, et si contigerit aliquando 

ipsum abesse, tamen cor suum sit continue in ea, et 

festinet quantum valet ad earn. 

Item. Quando duo vel plures colloquuntur, qui vis 

respiciat quod non ad inutilia sermo procedat, et si 

sic contigerit, inteliigens hoc, absque omni verecondia 

debet alteri dicere caritative et humiliter: bone frater, 

discedamus, quia non expedit nos plus loqui, sed eamus 

ad cameram, et faciamus ad melius. 

Item. Servus Dei quantuncumque potest, niti debet 

quod cor suum avertat a creaturis et a concupiscen-



138 

tijs terrenis; et quanto in illo plus profecerit, tanto 

crescit appetitus ad amorem dei. ') 

Item. Quivis desiderans proficere, studeat sibi vim 

facere, hoc est, nitatur vicia sua vincere, sic quod 

desideria vincat desiderijs, affectus affectibus, ut qui 

prius desideravit sublimia, iam desideret humilia etc. 

Item. Bonus obediens numquam debet parvipen-

dere mandatum, quantumcumque leve videatur, quia 

magnus timor est de illis qui de mandatis levibus non 

curant et parvipendunt. 

Item. Tunc dyabolus in veritate fugit a nobis, 

quando perspexerit nos humiles et unicordes; quia ipse 

est pater superbie et discordie. 

Item. Nos non debemus attenderc proximum nostrum 

prout pulchrum vel divitem vel huinsmodi, sed prout 

sanguine ehristi redemptum et respersum; quia dominus 

sanguinem suum preciosissimum non fudit pro vili 

corpore, sed specialiter pro nobili anima. 

Item. Servus dei multum debet niti pro pace et 

concordia habenda eum fratribus suis, et semper eis 

assentire, dummodo non fuerit contra deum, quia 

nichil angeli plus dilignnt et libencius vident in nobis 

quam quod simus invieem paeifici et coneordes. -) 

Item. Servus ehristi quidquid boni facit, numquam 

sit securus, sed semper timeat de seipso ne forte 

reprobus inveniatur coram domino nostro ihesu christo. 

Item. Pre omnibus servus dei debet niti, ut omnes 

homines in corde suo reputet sanctiores et meliores se. 

Item. Devotio non est nisi desiderium anime ad deum. 

') Imit. 1. 2. c. 1. 1. 3. c. 31. 
2) Imit. 1. i. c. 9. 



139 

Consilium doviini Jiorencij quod dedit cuidmn scriptori.') 

Disce bene scribere ut habeas delectacionem et sic 

vineas tedium, et non passim nnmerare: nunc tantum 

scripsi, adhuc tantum restat; sed scribe medio modo 

quando bene succedit; quando male, tunc tractim, vel 

quiescens era ne turberis, quia hoc est deo magis 

acceptum, et corpori et anime magis quietum. 

Item debes pennam ante bene parare et probare 

antequam incipias scribere, et sine importunitate incipe 

scribere, sed cum suspirio et recordacione quomodo 

te habeas in scriptura, et infra sepe suspirare, et 

modicum fige animum ad intuitum, et quum notabile 

diucius, ut posses carnales motus vincere. Non suffi-

ceret quod unus scriberet totum quando omnes scribunt 

cum turbacione et murmure. 

Item dixit. Nichil tam pacificum reddit hominem 

quam quod nichil ex se presumat facere, sed totum 

cum consilio et videre bonorum, et semper acquiescere 

consilijs bonorum, et quidquid consulunt sibi salubriu« 

esse videri. 

Item dixit uni. Ex eo quod pauper es in virtutibus, 

et debilis non debes te dejicere, sed magis humiliare. 

Et debes cogitare quia magnum non habeo, volo illud 

parvum si quid habeo deo offerre; sic maria optulit 

par turturum. 

Item dixit uni. Semper debes niti esse letus ab 

intra et spiritualiter et cogitare: Tristicia vestra ver-

tetur in gaudium, et huic similia. Et propter ista 

duo debes gaudere: primum quia vocatus es a domino 

') Haec et que sequuntur alia manus scripsit. 



140 

de mundo, 2m quia habes bonum locum ad serviendum 

deo et bonos fratres. 

Item dixit uni. Pro nulla re mundi sis nimium 

sollicitus, sed sis in pace, quasi iam haberes, vel cito 

esses habiturus. 

Item dixit. Sola causa turbacionis est quod non 

resistis cogitacionibus primis que turbacionem inducunt, 

et tantum ') eas curas et cum illis litigas: et illa 

eciam te dejiciunt. 

Item dixit. Sola causa nos turbari non est in potes-

tate dyaboli sed nostra. 

Item. Si quis fuerit turbulentus in corde, debet 

niti habere cor mundum, Mlarem vultum, et turbu-

lencia tunc magis cessabit. 

Item. Magister Gferardus] G0. 2) Pro nulla re mundi, 

deberet homo turbari. 

Contra pusillanimitatem. 

Item dixit uni. Ad vincendam pusillanimitatem nul­

lum melius remedium quam non curare, nec sollicitum 

esse, sed aliud cogitare et omnino non litigare. 

Item dixit eidem. Forte numquam liberaberis a pas-

sione pulsillanimitatis: sis ergo in pace. Sic dixit uni 

habenti malum caput; si non potes deo servire bono 

capite, fac quod potes malo capite, et sufficit, sis in pace. 

Item dixit uni. Non debes sollicitus esse, nec curare 

scrupulos levium peccatorum et cogitacionum initulium 

et superfluorum, sed sic cura illos quasi inevitabiles, 

sicut sanctus bernardus dicit in uno sermone: et cogita 

quod tibi dimittuntur per aquam benedictam et ora-

cionem dominicam a domino. 

') Hoc est; tarn multiim. 
'-) Groot? Grote? 



141 

Item dixit uni pusilalnimi. Ista duo atlendes in 

omnibus: primo quod stricte teneas quidquid tibi preci-

pitur a superiori tuo, non parvipendas, nec negligas 

quamlibet parvum: hoc est obstinatorum et perversorum. 

2°. Quod si transgressus fueris preceptum, summe 

tibi caveas ne propter hoc dejiciaris, nec turberis; sed 

sta omnino contentus et in pace cordis; sic tamen quod 

displiceat tibi forefecisse *) et humiliter et ex corde emen-

dare, et de cetero tibi cavere proponas et hoc sufficit. 

Item. Magister G. Quando homo aliquod malum 

inveniret in se, id est, malum habitum, deberet videre 

quo duceretur et traheretur per illam ranem, se inter-

rogando: quid velles si hoc eveniret secundum mali-

ciam tuam ? ut posset pervenire ad radicem illius male 

consuetudinis et habitus. 

Item. Qui facit id quod scit, mul turn meretur scire: 

et qui non facit id quod scit, multum meretur cecitatis. 

Item dixit. Ad nichil debes afficere vel nichil dili-

gere nisi 2) et pure propter deum, quia propter quam-

cumque aliam causam affici totum est fornicari a Deo. 

Item. In omnibus que agimus, semper debemus 

attendere dilectionem proximi, quia nisi ilia creverit 

in nobis, parum prodest quidquid facimus. 3) 

Item habetur in scriptis. Caritas patiens est etc. 

Item dixit. Servus christi sepe in die debet se in 

corde abnegare, et totnm se commend are deo et supe­

riori suo, id est, quod velit sibi in omnibus obedire. 

Et in huius signum solemus exterius inclinare; quod 

ad nichilum valet, nisi nos ab intra abnegaverimus. 

') Forfairo. 
2) Videtur legendum simpliciter. 
3) Hoc loco leguntur aliqua jam antea in alio loco scripta. 



142 

Item dixit. Parum prodest obedire in illis que ho-

mini placent facere et delectant; sed hoc est magnum 

obedire in illis que sunt contraria homini et gravia, 

et hec est vera obediencia. 

Item dixit. Qüantumcumque parvum consuetudinis 

nostre fuerit, si qnis tamen humiliter studuerit facere, 

totum imputabitur ei pro obediencia: quod si neglexcrit 

et non curaverit, timeo ne punietur graviter tamquam 

inobediens. Bona que habentur hoc sunt electa ultra 

modum communem et humanum. 

Item dixit uni. Semper debes querere communia 

in omnibus; quia si queris te in minimis, cito perla-

beris ad maiora. Et specialiter studeas esse promptus 

in opere, quod est pro communi bono, quodcumque 

fuerit. 

Item. Magister Gr. dixit. Bonus homo semper debet 

niti ut habeat officium aliquod. dirigens ipsum ad 

communitatem. 

Item. Quando homo vile aliquod opus facit, puta 

lavare scutellas, mundare domum etc. homo potius 

debet admittere vanam gloriam quam semper hoc di-

mittere quia ipse nimis magnus esset. ') 

Item Magister GK Bonus homo non debet esse nimis 

manifestus in secretis et enormibus peccatis 2) ne illius 

bono quod in eo videtur, scandalizetur; sed est mul-

tum honum quod revelet secreta et enormia amico 

suo speciali secreto. 

') Sic literaliter scriptum est in cod. sed aptum sensum non 
facit. Sentencia comparanda est cum superiore, ubi exhibetur 
quis vanam gloriam e vili opere captans Forte pro quia legen-
dum est quasi et admittere vanam gloriam ponitur pro per-

mittere se vanae gloriae cupidine lentari. 
2) Revelandis. 



143 

Item. Si quando quis loqueretur de vicijs et pas-

sionibus, debet primo et principaliter se notare et 

magis respicere et retorquere ad passiones et ad mala 

sua quam aliorum. 

Magnnm signum superbie est, quando homo noluerit 

nosci in suis defectibus. Homo aon debet ire ita 

ignotus alijs in defectibus. 

Item dixit. Pre omnibus virtutibus et in omnibus 

stude te humiliare specialiter, in corde et eciam extra 

coram fratribus. 

Item dixit. Quidquid homo fecerit, si non senserit 

se inde humiliorem, nichil estimet se esse lucratum. 

Item dixit uni. Cum es in labore cum alijs, semper 

cogita et senti eos melius operari quam te; et ideo 

caute inspice qualiter ipsi operantur, quia non est 

aliquis tam iuvenis et tam parvus; quin ab eo multa 

posses addiscere, si attenderes humiliter. 

Item dixit uni. Sic stude humilitati sicut sancti 

docent, id est, alios maiores te reputando et in veri-

tate sentiendo etc. et non secundum tuas melancolias 

sic quod inde dejiciaris et magis timidus et pusilla-

nimis efficiaris. 

Item dixit. Semper debemus nos niti humiliare sub 

deo et sub proximo; sub deo, quanta bona nobis miseris 

peccatoribus et sibi continue iniuriantibus cotidie facit 

et fecit et quam parum regratiamur sibi etc. Et sub 

proximo: eius virtutes et nostros defectus consimi-

lando, semper ipsum meliorem et sanctiorem nobis 

reputando etc. 

Item dixit. Servus christi opians proficere in humili-

tate sepe debet sibi ipsi dura proponere et despecta, 

et semetipsum arguere, iudicare, condempnare, tacitis 

cogitacionibus suam vilitatem considerando, ut cum 



144 

venerit quod humiliaretur quod tunc sciret hnmiliter 

et patienter pati propter priores meditaciones. 

Item dixit. Quando sentis te passionatum invidia, 

suspicione, inani gloria etc. responde tibi ab intra et 

die: fi fi quod tu tarn miser et adhuc tam debilis es 

quod ex aliorum profectu deficis et deterior efficeris, 

et te ab intra humilia et confunde. 

Item Magister Gr. Summa scienciarum est scire se 

nescire. 

Item dixit. Scientia scientiarum est scire se nichi] scire. 

Quanto plus homo scit se distare a perfectione, tanto 

prope est perfectioni. 

Item dixit. Inicium vane glorie est sibi ipsi placere. 

Item scripsit in una cedula. In presentia aliorum. 

supprime te; disce ex corde querere et mittere ad 

alios: compara sensus et corpus et animam et vires 

eius et virtutes et vicia tua ad alios et nulla com-

paratio: non es dignus respicere faciem immundissimis 

oculis, respice pedes et terram, ubique vide templum 

dei, ymaginem trinitatis, precium sanguinus ihesu cbristi. 

Quid me persequeris; quid me persequeris? quid me 

crucifigis? quidquid uni ex minimis etc. 

Magister Gr. In nullo melius cognoscitur homo quam 

in hoc quod laudatur. 

Item dixit. Semper debes niti aliquid boni cogitare, 

notare et de alio, et semper virtutes et numquam vicia. 

Item dixit. Quandocumque aliquis viderit aliquid 

mali de proximo suo, nitatur quando ') potest in corde 

excusare et semper ad melius interpretari: et quanto 

quis plus suspicatur super alio, tanto in veritate im-

mundiorem et culpabiliorem se sciat. 

') Legendnm videfur quanto. 



145 

Item dixit Vigiles debemus esse in oratione et non 

leviter desistere, nee cogitare quod deus non vult me 

exaudlre; sed qnotiens repellimur, numquam despe-

remus. 

Item dixit uni. In omni oratione tria debes atten-

dere, id est, vilitatem tuam unde humilierls, beneficia 

dei vel alia unde ad fervorem exciteris, et presenciam 

dei unde ad reTerenciam accendaris: et sepe attendas 

infra oracionem si t) ista cogitas, et si non, reitera 

sepe donee acquiras usum bonum. 

Its:', dixit. Numquam debemus orare perfunctorie, 

id est, tantum propter consuetudinem et preceptum 

sed semper ex devocione. 

Item dixit, Bonus homo cavere debet ne quid boni 

propter consuetudinem faciat vel dimittat, sive sit 

oracio, sive ieiunium sive aqua benedicta etc. 

Item dixit. Servus christi quando aliquid boni facit, 

caute debet respicere, ut utique illud bonum fiat pure 

propter deum, et non affectet aliquid nisi bonorem 

dei et edificacionem proximi, quia quotiens aliquid 

inordinate extra deum concupiscimus, tociens a deo 

fornicamur. 

Item M. G. forte. Primo bomo devotus sentit quam-

dam perplexitatem nervorum, qui sunt in ore stomacbi, 

proprie een teboepcrupingbe nervorum, deinde sentit 

vel babet calorem cordis, post hoc unionem, post hoc 

ardorem. Pusillanimes orare deberent tamquam ad pium 

patrem. Et legentes de eo ewangelio: Si filius petit 

patrem, pro pane non dat ei lapidem etc. Ecce quam 

magnam fiduciam presfat nobis dominus ad orandum. 

Item solet respondere dyabolo, quod velit interro-

10 



146 

gare sooios quando aliquid sibi suggerit; tune stat 

confusus. 

Item M. G. Maxima temptatio hominis est non 

temptari. Quamdin homo invenit in se aliquid ad 

amputandum, tune stat bene; sed quando niehil inve-

nerit, tune respieiat, tune eustodiat se. 

Item. In omni re mundi est temptatio, quanms 

homo non sentiat. 

Item dixit. Debemus invieem eontendere, ut unus 

alium preeedat in virtutibus et numquam faeiamus 

nobis videri quod satis faeimus aut habemus, sed semper 

extendamus ad anteriora, obliviseentes quod habemus. 

Item dixit. Mirum est si non transit nobis ad eor: 

Areseentibus hominibus pre timore; sed inferior totum 

faeit. Oeb quantum prophete desiderabant adventum 

ehristi et quomodo nos tam tepidi sumus? 

Item. Infirma membra ehristi ') exhortari, consoiari, 

subvenire, eondolere, sed fortia honorare, exaltare 

verbo, eorde et opere, et ad hoe laborare, alijs reeom-

mendare et eongaudere. 

Item. Studendum est nobis ut virtutum poeius appe-

titu et desiderio regni eelorum, quam noxijs vieiorum 

reeogitaeionibus, nosmetipsos ad eompunetionem lauda-

bilem proToeemus. 

Item. Saneti patres habuerunt breves oraciones infra 

laborem, ne impediretur labor, quia magnum et sanctum, 

ymmo et neeessarium est laborare manibus. 

Item dixit uni. Quando debes ire et laborare exterius, 

tune debes primo tecum eautionem et pactum facere, 

quod lalia et talia vis eogitare infra laborem, et hoe 

') Supple: dehevnm. 



147 

debes sigiiare ad tabulam, et sepe inspicere earn, at,rum 

sic facis et non eris dissolutus. 

Item debes eciam proponere tempus et quando ') 

modicum vis orare, id est Ave Maria infra laborem 

et hoe sepe. 

Item dixit. Non sufficit quod interiua laboremus 

sed eciam necesse est exterius laborare, quod utique 

sancti docuerunt uos et eciam sanctus paulus, ut 

testatur de se. 

Item habuit in scriptis. Ocium est sentina omnium 

viciorum. In desiderijs est omnis ociosus. 

Item dixit. Homo pro hijs tantum debet lugere et 

tristari, id est, pro peccatis suis et fratrum suorum, 

pro eo quod non proficit multum et pro eterne requiei 

dilacione. Et argumentum huius tristitie est, quod homo 

sic tristis paciens est, benignus est, humilis et affa-

bilis etc: et omnis alia de causa tristicia mortem ope­

rator et est mala et vitanda. 

Item dixit. Nemo potest lugere animas qui diligit 

aliquid carnale et temporale: et solum anima est lugenda 

et non corpus. 

Item dixit uni. Semper magis sperabis de eterna 

gloria, quam timebis de geheuna. 

Item dixit. Quivis caveat, id est, ne scaudalizet 

alios moribus suis; sed studeat mores suos corrigere 

et boneste se ubique habere et maxime apud seculares 

ut magis edificentur etc. 

Item dixit. Quicumque aliquem suo exemplo etc.; 

ut supra. '2) Et econverso patet quam carum sit deo 

') Forte: quam. 

•2) Hier wordt verwezen na:ir een vroeger gezegde over liet 
kwade voorbeeld. 



148 

exemplo bono, verbo vel facto trahere aliquem ad deum , 

vel confortare ut amplius proficiat: nichil malus hoe 

sacrificio. 

Item dixit. Ad nicbil eciam valet cogitare passionem 

domini, vel alia quecumque, nisi in eis meditari et 

proficere in virtutibus acquirendis, in passionibus vin-

cendis quis studeat. 

Item dixit nni. Quando magnum appetitum habes 

in cibis infra refectionem, cogita quod multi sedent 

tecum in mensa qui fastidium et nauseam babent 

comedendi, et magis desiderant studere vel orare quam 

comedere. ]) 

Item dixit. Quivis nitatur custodire oculos suos et 

specialiter in mensa, quia numquam aperiuntur oculi 

nisi cor disposuerit, quia fenestre cordis sunt. 

Magno labore oportet nos contra carnalia pugnare, 

si volumus ea superare. 2) 

Item dixit. Multum gaudere deberemus quod pau-

peres essemus, quoniam ipsorum est regnum celorum: 

et quum dixit: Beati pauperes spiritu, non solum 

notavit apostolos, sed etiam nos, quoniam in omnem 

terram exivit son us eorum. 

Item dixit. Pacienter ymo debemus tolerare infir-

mitates fratrum nostrorum. 

Item. Quid prodest quod homo ab extra fingat se 

pacientem et ab intra murmurat et impaciens est? 

Item dix.it. Quando alicui aliquid contingit quod 

est sibi contrarium, cogitabit quod de manu dei hoe 

venit, et sit omnino ab intra paciens et quietus, sive 

iubeatur longius scribere, sire tardius ad prandium etc. 

') Imit. I. d. c. 22. Nam comedere, bibere etc. magna miseria. 
2) Imit. 1. c. Nisi tihi vim . . . etc. et scpius alibi. 



149 

Item dixit. Quando increparis pro aliquo det'ectu, 

noli nimis attendere, vel moduin quomodo deliquisti, 

ne amplius dejiciaris, sed tantum attendere debes mo-

dum emendacionis tue quum facies contrarium defectui 

illi etc. 

Item dixit. Servus christi multum nitatnr pro pace 

et tranquillitate cordis et specialiter tempore commu-

nicacionis ') quia tunc dyabolus specialiter solet et 

nititur hominem occupando turbare cum scrupulis 

levium peccatorum; sed omnino homo non debet curare 

quodcumque adduxerit memorie, sed niti se occupare 

alija bonis cogitacionibus, quibus ilia negligat, et omnino 

caveat litigare cum eis, quia quanto magis litigat, 

tanto magis se implicat; et est simile quomodo si quis 

aliquem iecerit luto et ille econverso iaceret: quanto 

plus iaceret, tanto immundior fieret. Ergo securior fuga. 

Item dixit M. Gr. Qualibus cogitacionibus vadit homo 

dormitum, cum talibus surgit. Et ergo beatus benedictas 

noluit quod fratres sui de vespere quando debebant ire 

dormitum, legerent aliquid de quinque libris moysi; 

sed legebant tres psalmos, vel sex, vel novem, vel 

xij ad maius. 

Item dixit Primum signum est de veris filijs dei 

quod ipsi relinquunt successive plus et plus temporalia, 

et dilatantur in amore fraternali. 

Item dixit. Miserere anime tue placens deo, hoc 

est: homo debet primo operam auime proprie facere, 

antequam alijs subveniat. 

Item idem. Raro vel numqumu comedimus, quin 

') Sic ad literam scriptum, sed procul dubio legenduui est: 
communionis. Cnfr. Imit. 1. 4. c. 10 



150 

dyabolus cooperetur nobis, quia mirabiliter hobitat in 

membris nostris. 

Item. Mentem mundam facit memoria mortis, pro­

funda custodia sensuum, frequentea, breves et iterate 

oraciones, meditatio scripture et eternorum. 

Item. Diffidencia generat sollicitudinem: bona opera 

et iusta tollunt diffldenciam, timorem, sollicitudinem, 

dant spem et cor. 

In collacionibus. Noyimus tunc pro preteritis pec-

catis satisfecisse, cum ipsi motus atque affectus per 

quos penitenda commisimus, fuerint de nostris cordibus 

amputati. 

Item Joseph. Omnia uamque ') quamvis utilia ac 

necessaria videantur, spernenda sunt, tantum ut ire 

perturbatio devincatur, pacisque tranquillitas illibata 

servetur. Quia nec ira nec tristicia perniciosius quid-

quam, nec caritate utilius est credendum. 

Item dixit uni. Quare ita tumidus es? quod si p.la-

cere hominibus appetis, nescis quod qui hominibus 

placent, confusi sunt. Et displicere times, cogita quod 

modica confusio bic perpessa delet eternam confusionem 

coram omnibus sanctis et omni creatura in iudicio 

paciendam. 

Item dixit. Stude cor tuum avertere a creaturis, 

et sepe cum magna vi avertere. Erige cor ad deum 

cogitando quod ipse te cognoscit, et omnes cogitaciones 

et opera tua sibi aperta sunt. Illi soli placere et hunc 

timere studeas. Et posito quod omnibus placeres et 

deo displiceres, quid esset? '2) 

') Sic videtur scriptum. Forte senteniia ex aliis distracta. 
2) Irait. 1. 1. c. 7. 



151 

Item dixit. Si times quando can tas vel legis, fac 

totum sine providentia et advertentia tui et vocis, 

sed tantum attende sensum et verba etc. 

Item dixit. Oontraria contrarijs curantur. Sic servus 

christi semper debet niti ut vicium virtute superet, 

ut quandocumque aliquid superbie vel elacionis in cogi-

tacionem venerit, cogitet remedium huie: Discite a 

me quia mitis sum et humilis corde. Et sic quando 

appetit placere alijs, cogitet id fatuarum virginum: 

Date nobis de oleo vestro, vel buic similia; et sic 

faciat contra omnia alia vicia. 

Item dixit. Dum vanam gloriam sentiremus, cogi-

tare deberemus illud, ewangelicum: Amen, Amen dico 

vobis, receperunt merceden suam. Item illud; Amen 

dico vobis, nescio vos. 

Item alter dixit, ut cogitaremus quod non solum bona 

opera perdimus, sed eciam debitores eterne pene efficimur. 

Item hec in scriptis ex vitis patrum: Fructus nam-

que spiritus est caritas, gaudium [sequitur totus textus 

S. Pauli ad Gal. V. v. 22, 23 et 24J. Qui irascitur 

fratri sue reus est iudicio; qui autem dicit fatue, reus 

factus est gehenne ignis. Hec habuit in scriptis. 1) 

Hie morbus radicitus est eruendus quia iusta causa 

nec iniusta licet irasci, et nequaquam nos cum ea 

templum spiritus sancti effici possumus. 

Sicut aqua extinguit ignem, ita luctus iram. 

Ex epistola M\agistn\ G\erardi] ad fratrem injlrmma 

in capita. 

Conveniens materia dyabolice activitatis est capitis 

debilitas et discrasis. Convenientia instrumenta sunt 

') Puto haec connexa fuisse cum ilia superiori sententia (juatn 

pronunciavit ille Joseph. 



152 

phaatasmata turbata melancolica et terrena, que lacil-

lime meringis et conservatms viribus ordinantibus non 

resistentibus, transponit, componit et dividit si per-

mittatur, prout vult temptator. 

Item idem in eodem libro. Ante omnia videtur 

mnltum congruum ut sitis letus [laeti?] spiritualiter. 

Nam tristicia et pusillanimitas et solitudo si ad mul-

tum Tenirent, melancolicum faciunt, ut ait hypocras 

[Hypocrates] in aphorismos etc. ') 

') Deze laatste dicta notabilia heeft Mgr. van Vree in zijn 
afschrift achterwege gelaten, misschien om het bijna onverstaan­
bare, althans van de «erste spreuk. Toch hebben wij gemeend 
ze hier uit den codex te moeten overnemen, om het oorspron­
kelijke in zijn geheel mede te deelen. Gaarne willen we beken­
nen, dat de eerste spreuk «conveniens» enz. ons onverstaanbaar 
voorkwam, vooral om het vreemde woord Meringis; en daarom 
raadpleegden we een hooggeleerd vriend, wiens scherpzinnig­
heid in het ontcijferen en verklaren van oude codices wij 
meermalen en vooral bij dezen codex — mogten ondervinden, 
en deze gaf ons, onder anderen, de volgende uitlegging als de 
aannemelijkste, die wij ons veroorloven, onder openlijke be­
tuiging onzer erkentelijkheid, hier bij te voegen, namelijk: 
Memngis is eene schrijffout voor memngis. Dit woord Mening is 
(Genetivus: Meningitis) is Nominativus singularis, een nog (ook 
in het Fransch Meningé) gebruikelijke geneeskundige term voor 
ontsteking van hersenvlies, uit het Grieksch pmyf (hersenvlies) 
ontleend. En dan wordt de constructie: «convenientia instru-
menta sunt phantasmata turbata, melancolica et terrena, quae 
facillime meningis [Nominativus subjecti] transponit, componit 
et dividit, si permittatur prout vult temptator = Het zieke hersen­
gestel transponeert, componeert en verdeelt die phantasmata, 
als het toegelaten wordt, zooals de bekoorder het wil. Als 
bijoorzaak wordt dan, bij wijze van tusschenzin, aan die hersen-
ongesieldheid toegevoegd «et conservativis viribus ordinantibus 
non resistentibus.» 



153 

IV. 

Incipit ') exercicium cujusdam devoti fervidi el humilu 

presbyteri, scilicet Luhberli ten busche. 

Ante celebrationem 2) cogita sperando quomodo domi-

nus induet te Testimentis virtutum, presentia ange-

lorum milia milium inter quos stabis ministrans 3) 
diversimode. 

Aliquando tamquam filius cuius dominua ihesus 

christua ostendit patri vulnera interpellando pro te. 

Item assume tibi personam rei et deprebensi in 

delicto sicut muiier adultera, dicens cum tremore 

astanti iudici; .Noli me condempnare. 

Item tamquam obsessns, undique vallatus ab hostibns 

temptationum non valens per te effugere. 

Item tamquam pauper mendicus prostratus coram 

divite patrefamilias, inopiam et miseriam suam osten­

dens ei, petens panem gratie amplioris quo confortetur, 

consoletur et sustentetur ad resistendum malis. 

Item induendo cogita ilia esse antiqua vestimenta, 

') De hoc devoto vide in eodem codice scriptum domini Amilii 
de obitu domini Lubberti, in quo epistola a Lubberto jamjam 
murituro dictata refertur. Hoe exereicium ille sibi seripsit, et 
modi, quo ad spiritualem perfectionem fratres illi eontendebant, 
clarum speeimen exhibet. Ut melius intelligatur eorum tenta-
rninum fructus, scriptum Amilii cum Lubberti exercicio eonferri 
expedit. — Dat scriptum Amüii is te vinden ia. Sommalius. 
Daarom hebben we gemeend het afschrift van dat stuk, door 
Mgr. van Vree gemaakt, hier achterwege te kunnen laten. Zie 
hierover alsook over dit nieuw ascetisch werk van ten Busche 
ons voorwoord. 

-) Supra vocem celebrationem scripta est vox communica-
tionem, quae nihil aliud bic signifieare potest quam actum 
communieandi, i. e. aeeipiendi SS. Saeramentum. 

:i) In marline affectatus. Ad communicantera referendum.' 



154 

peccata scilicet et passiones que ex te ipso contraxisti, 

que cotidie peccando reinduimus. 

Item quando te induis 1): Milia milium ministrabant 

etc. — Item illud; quanta luce credis etc. 

Item ante casulam 2) vel ante confiteor. 3) Amice 

quomodo hue intrasti non habens vestem nuptialem. 

In accipiendo corpus christi aliqua amatoria: Sic 

deus dilexit mundum. Osculetur me osculo oris sui, 

id est, tangat me dulcedine presencie unigeniti filij, 

redemptoris mei. 

Circa memoriam vivorum cogita magnum periculum 

eorum, cecitatem, periculosum ducatum seu ductnm 

prelatorum suorum et alia quam plurima. 

Item pro vivis potes cogitare de vinculis domini, ut 

per ea et propter ea liberet eos a vinculis mundi, 

dyaboli et malarum consuetudinum et periculis buius 

mundi. — Item quod illum vel ilium confortaret, ab illa 

passione, vel ab illo malo liberaret. 

Circa memoriam mortuorum cogita maximam penam 

eorum qui sunt in purgatorio, et disiderium eorum 

maximum ad sanctos et ad nos ut intercedamus pro 

eis ut liberentur, et qualiter clamant: Miseremini 

mei, miseremini mei, cum maxima admiratione quod 

tam parum advertimus maximam eorum penam si 

nichil timemus. 4) 

Contra impetuositatem [presumptionem /"] tuavi. 

Tuum erit latorare pro vicijs tuis extirpendis et pro 

') In margine: tu procedis, quod iteruni ad comniunicaturum 
referendum. 

2) Supra scriptum; antequam exuis togam. Videtur toga fuisse 
superior vestis qua coramunicaturus se exuebat. 

. •1) Scriptum est supra: processum. 
Si valet hic; dum vei quando. 



155 

virtutibus acquirendis. i) Sed nisi pure ex corde deo 

teipsum resignaveris et sibi ulterius commiseris, ge-

nerat tibi magis presumptionem et facit te durum et 

perplexum et anxium et pusillanimem. Non est igitur 

volentis neque currentis, sed solius miserentis dei. 

Labora cum verecundia et quiete et timore, sed resigna 

et committe deo ut faciat sicud voluerit, et noli tristari 

vel dejici, si nescis propositum tuum exequi. Forte 

sic est voluntas dei, ut non confidas proprie virtuti. 

Et interim quod es in opere, nullo modo innitaris 

importune proposito tuo, quasi utique sic pro primo 

velles facere, sed pocius ex fragilitate excede, et 

humilia te quam presumptuose et importune utique 

habere voluntatem tuam. 

Contra impetuositatem tuam. 

Debes usitare ut scribendo, loquendo, agendo, non 

festines, quia in illis non potest gloria domini queri 

cum ita impetu homo fertur in rem quod omnes vires 

in eam extenduntur. 

In omni presenti actione et precipue in oracione sic 

te debes habere quasi post hoe opus vel post hanc 

oracionem nichil esses aliud facturus. 

In oracione nichil intende nisi deo et psalmodie 

quasi in conspectu dei, et committe voluntati sue 

libere ex toto, et abjice leviori modo quo poteris 

superfiuas et vanas cogitationes, et ad hoe tende quasi 

tu solus coram deo et beata virgine et omnibus sanctis 

stares, et ostende necessitatem et vulnera anime tue 

et committe sibi [animae sc.] oblivisci aliorum. 

Sive in laudando virtutes vel reprobando vicia, sive 

'1 Nota titulum Traclahdi etc. et Cnfr. de Imit. 1. 1. c 3. 



156 

in loquendo de quibusdam devotis, sen etiarn de alijs, 

cave semper de extremitatibus loqui cum duricia vel 

presmnptione, quasi non possit aliter esse; quia ex hoc 

tibi nascitur mentis elatio, cordis duricia et tristis 

consciencia, et qui audiunt, possunt accendi ad iram, 

et suspicari te presumptuosum et superbum, et non 

eos tantum edificat sicud si bumiliter quasi obsecrando 

dubitative diceres, et non est modus christi neque 

alicuius sanctorum. 

Non est possibile secundum impetuositatem tuam, 

ut in memento vel cum impetu abjicias passiones, quasi 

numquam redituras, et si venerint iterum, desperare, 

et sic continue turbari super illo, quod est contra 

naturam et fragilitatem. Nescis quia, velis nolis, cana-

neus et yebuzeus habitabunt intra fines tuos? Incede 

igitur per caritatem dei et proximi, et in hoc vera-

citer proficis, si continue te quasi viciosum et infirmum 

in via dei ab inimicis custodis. — Glosa — id est, a co-

gitacionibus superbie, vane glorie et ceterorum viciorum 

resistendo eis et cotidie superfluas et carnales cogita-

tiones et corporeas abradere, id semper attendendo quod 

qui modica negligit, paulatim decidet. 

Et sic continue aliquid invenires amputandum. Oculi 

igitur tui semper sint ad dominum, quoniam ipse de 

laqueo evellet pedes tuos; et in te totaliter deficere, 

adiutorium suum invocare et voluntatem suam exequi, 

hie est profectus tuus. 

Parva, corporales et superfluas cogitationes non nimis 

stricte observare, sed eciam eas non negligere in toto, 

quia sepe sub bona specie alias periculosiores inducunt. 

Et omnes ad unguem abradere non videtur forte vir-

tutis humane, sed eas attendere et leviori modo quo 

poteris abradere quia pili sunt, et caro semper super-



157 

tiua generat. Et si frequens potatio vel comesiio tepe-

facit et nauseare facit stomachum et frangit ealorem 

digestionis, sic frequens perseverantia inutilis tepefacit 

animam etc. 

Ut hoc melius agas omnino expedit tibi sensus 

custodire, quia proprium humane et infirme auime est 

ut earum rerum qualitate, quas respicit, varietur, et 

sepe eius iudicium cum ipsa presentis rei specie ducitur, 

et iuxta hoc quod aspicit, intentio illius et sensus 

variatur. Et nitere non attendere fratres in oracione. 

in colloquio, vel ubicumqae, nee etiam quoscumque, 

quia valde alienaris a teipso et dissolvit virtutem 

mentis, facit te suspiciosum et amarum, obscurat 

intellectum, generat dei oblivionem et applausum ho-

minum, obnubilat veritatem , turbat conscienciam. Hoe 

ergo erit quod totiens tibi visum est, ex gratia dei cor 

pacificum et ah fantasmatibus rerum et a peccatis 

habere aversum, et ad deum habere conversum etfaciem 

communem cum ceteris sine nimia austeritate aut 

serenitatis ostentatione, et apud teipsum intus semper 

manere. Ad hoe multum expedit moderata abstinencia 

precipue a potu, quod valde lucidat cerebrum potus 

moderatus. Et in quocumque opere aversus fueris ab 

ista forma, nitere reformare te et sic semper tranquillo 

animo perficies voluntatem dei et custodies te a vicijs 

et semper hylaris perseverabis. 

Secundum ancelmum ') quandocumque dices alicni 

defectus, cogita virtntes alterius et vicium tuum. 

Numquam debes alicui aliquid dure dicere vel ob-

probriose increpare aut deridere increpando: obsecra 

vel mone ut caritas poscit, et precipue. 

') Sic scriptum nt videlur; forte legendum: Anselmvm. 



158 

Cave semper omni modo in omnibus vehemenciam. 

Et omnia deliberate animo facito absque ostentatione. 

Precipue quia multum importunus es, cave omnino 

a subita et non precogitata correptione eciam cuius-

cumque: hoc tibi multo tucins et humilius, et alteri 

magis utile. 

Cave eciam ut non leviter eciam precogitatus dicas 

alicui illo instanti quo deliquerit, quia postea dulcius 

capiet de quo in culpa positus amariter turbaretur. 

Oogita de beneficijs dei, de gaudijs; in brevi de 

boe seculo te migraturum. 

Assuesce cum gratia dei quantum potes ut quan-

documque turbidi animi es, pacienter et quiete sufferre 

ilia que sunt tibi contraria et passioni tue; et pro 

tunc nicbil movere contra boe vel de illo ad quod 

importune agitaris; pocius expecta donee gratia dei et 

serenitas mentis redierit. Fuge interim ad cameram et 

ad oracionem tamquam infirmus et obsessus, et cogita: 

In paciencia vestra possidebitis animas vestras. Et 

tunc cave de scandalo: Quid me persequeris; de levibus 

aut duris verbis. ') Bilge ad tempus solitudinem el 

laborarc manibus et pacienter orare, et facere sine 

importunitate; ab omnibus oculos avertere, intus ma-

nere, semper aliquid de deo aut sacra scriptura rumi-

nare quod ad amorem vel timorem dei aut ad borrorem 

viciorum te inflammat. 

Conclusio. In omni actione temporali non nimis 

stricte attendere, id est, exteriora et ornatum, sed 

intendere voluntati dei solum quomodo facias, id est, 

') Sensus esse videlur: cave de scandalo quod levibus aut 
duris verbis, ut bis: quid me etc. dare posses. 



159 

in oracione, in colloqviijs. in domuncula cor et oculos 

avertere ab liominibus. Et in conspectu dei facere et 

loqui in omnibus factis tuis sicut sibi placet et sibi totum 

committere, et carnales et inutilea cogitationes continue 

leviori modo quo poteris abradere, ab intra semper 

manere, exteriora oblivisci, ad celestia oracione, suspi-

rijs, lectione, compunctione tendere et mentem ad 

predicta spe et timore frequenter exacuere, ostentati-

onem et presumptionem fugere, exteriora et occupationes 

cum deliberatione agere, non importune ex toto te 

sicud soles effundere; tamen ex hoc opera caritatis, 

ubi necessitas et pietas requirit, quasi in toto non 

abjicere aut cum tristicia Tel turbatione mentis ea 

trepide agere, eciam in eis resolvi importune ex toto et 

ach clamare ad alia, sed tranquillo pocius animo ad 

horam in talibus cum custodia moderata interiorum 

tuorum mediocriter suspendere, secundum voluntatem 

dei perficere, et non nimis stricte te custodire cogi-

tando: Caritas operit multitudinem peccatorum. 

In omnibus operibus tuis hoc solum attende ut placeat 

deo. Et ideo libere et humiliter omnia facias quando 

scis sibi placere, et noli timere si hominibus displi-

ceat. Et nitere abjicere ymagines hominum de corde; 

in hoc omnis virtus, omnis profectus, exequi volun­

tatem dei et sibi [== ei, sc. Deo] placere, hoc est vir-

tuosum esse et promereri. Ideo semper ad hoc tende 

ut intencio tua sit ad deum et opus secundum deum, 

et abjice passiones anime quam he inficiunt, et averte 

ab omnibus cor et oculos et respice teipsum. 

Hoc babe pro regula infallibili: Quidquid placet 

domino florencio et fratribus, hoc vult deus ut facias, 

quia ipsi inhabitantur a deo, et ipsi nichil querunt 

nisi eius voluntatem, ideo numquam discerne. 



160 

Quandocunique dominus florencius praesens est,, omnia 

fac cum consilio suo et quum abest, eodem modo 

per omnia quasi ex deo fac cum concilio d. Gh. 

quia Jonge sapiencior, humilior, caucior et spiritualior 

et abstractior te est, et sciunt sanctam voluntatem 

dei magis quam tu. Post eum Labe eodem modo 

Wilhelmum. ') 

Disce in omnibus que non potes quiete exequi pro 

gratia dei vel pro salute tua submittere semper sub 

voluntate dei, cogitando: sicud fuerit voluntas dei 

sic fiat. 

Disce sepe a domino florencio tamquam a deo, et 

ab alijs voluntatem dei querere, non ad oculum impor­

tune sine affectu voluntatem tuam aut presumptionem 

tuam perficere, vel oor ad hoe inducere. 

Nescis quam importunus, gulosus, iracundus, super­

bus, vanus, incompositus es ab intra in anima, quod 

numquam recta via incessisti et adhuc nescis incedere; 

scd vel timore dejiceris leviter, aut presumptione nimia 

presumis non presumenda. Non seis virtuose movere, 

quia non seis tenere medium in quo virtus consistit; 

et sepe queris te, vel viciose afficeris ad multa ad que 

alij non afficiuntur propter que non potes clare videre 

quid deo est magis acceptum, sicud alij. Confiteor 

deo quod numquam virtuose movi vel feci aliquid sed 

corrupta intentione aut indirecta via, id est, ex ap-

plausu etc. 

Item ex isto sequitur quod oportet te semper humi-

') Met dezen Wilhelmus zal bedoeld zijn Wilhelmus Hermansz. 
Klinkert, een der medearbeiders van Florentius en met dien 
D. Gh. — even te voren: Gerardus van Ziitpben den vertronwe-
ling van Florentius Radewijns en vriend van Lnbertns. 



161 

liter movere et scribere et raciones tuas tacere nisi 

extorsus ab aliis, et pocius semper alios audire. 

Item semper sub dubio tuum videre move et num-

quam presumere debes videre tuum; quia alij magis 

exonerati sunt a vicijs, ideo clarius vident voluntatem 

dei. Et licet tibi deus daret modicum videre, tamen 

in respectu aliorum uichil est. Et si adhuc plus pro-

ficeres aliter tibi deberet videri; recte sicut de prope 

videns candelam, qaanto magis appropinquas tanto 

clarius vides. 

Item nova et singularia numquam subito sed cum 

deliberatione movere et in illis magis timere. 

Multociens cogita de peccatis cotidianis, ex qua radice 

procedunt. 

Item cavenda est multum occasio viciorum. Et ex 

hoc mirabiliter potes humiliari, si ex gratia dei in 

multis non delinqueres, si occasio esset, quia per hoc 

melius cognosceres quid esses. Et sepe in quiete 

videris tibi aliquid esse, sed effusus in exterioribus 

rebus apparet quid in te latuit. Et non babes virtutes 

anime nec naturales in corpore, sed totus austerus amarus 

es, sed ex gratia dei tamen posses huinsmodi refrenare. 

Item declinare ad divicias, ad delicias, ad houe-

statem et applausum hominum, ad curiositatem, ad 

delectationes terrenorum, ad propriam voluntatem et 

proprium videre, et fugere et non curare humilia 

opera, et ad huinsmodi declinare est regredi ad vicia 

et averti ab exemplo et maxime a regula patris spiri-

tualis, quia hec est verissima via ad omnes virtutes. 

Longa locutio hominem calefacit et siccat linguam, 

sitim excitat, hominem a se rapit, deducit in igaoran-

ciam, premeditationem aufert, inordinata profert et ea 

in fine fesso et incitato spiritu a quo incipere non deberet. 

AUCHIEP X. I 1 



162 

Nesessarium est homini multa dicere volenti frequens 

premeditatio, et interpolatio sive pausatio, id est, si 1) 

secundum beneplacitum dei loqueris vel non, vel si 

declinas ad iactanciaui et applausum, ad vanam gloriam. 

Necessitatem, pietatem et utilitatem attende ia verbis 

tuis, sicut in omnibus operibus sanctis et maxime 

voluntatem dei. 

Nullo modo loqui burdosa 2) vel alios verbis ad hoe 

incitare expedit tibi. 

Numqnam debes improvise ex capite tuo derisorie 

alicui coram alijs dicere aliquem defectum, quia facit 

te superbum et tristem et est signum presumptionis 

et superbie, et malum exemplum alijs. Sufficiat tibi 

tamen 3) regula quam dominus tibi dedit, id est: 

Si peccaverit etc. 

Coram multis eciam quibuscumque semper cum pre-

meditatione et precogitare dicenda et nichil omnino 

nisi precogitate. 

Disce cum gratia dei ubique cum premeditatiane 

loqui, id eat, ne ofFendas deum nee noceas proximo. 

Disce parum et paucis verbis loqui et scribere alijs. 

Expectatio alterius in verbis et semper time audire 

unde ledaris. Discutere illa verba eciam cuiuscumque, 

an sint vera et 4) detractoria, et sic consencias vel 

rejicias. 

') An. 
8) Boertig? — Het woord burdosa, naar welks beteekenis Mgr. 

van Vree hier gist, wordt ons opgehelderd in het hierboven 
reeds aangehaald Glossarium van Ducange, waar wij op het woord, 
Burdare lezon: «Jocari, ludere, nugari, quemadmodum facere 
solent, qui ludendo mendacia confingunt» — Gloss. Latin. Gallic. 
«Garrirc — jongler, hourder.» 

3) Forte legendum tantum. 
•f) Lege vel. 



163 

Firiniter propone per gratiam dei de malo nullius 

hominis dicere, nec libenter audire nisi cum proposito 

et pia utilitate, et tarnen maxime cave tibi ne seducaris. 

Ad banc tende consuetudinem cum gratia dei, basse 

sub paucis verbis loqui necessaria et utilia, id est, 

diebus festivis admonendo alios, et de passionibus tuis 

et inter fratres; alias tacere quantum bono modo potes. 

Assuesce in oracione cor ab astantibus et ab inu-

tilibus cogitationibus avertere sine magno conatu; et 

solum liber [sic] habere ad oculos dei et ad psalmodiam 

suspensum et recurvatum ad vicia aliqualiter sine 

anxietate et nimio rigore, et sic mediocri voce verba 

pronunciare sine omni attentione vocis tue vel aliorum 

vel que circa te sunt, nec effundere affectum in 

vocem duriorem sed corde, et affectum quantum potes 

tendere in beneplacito dei et in verbis psalmodie, 

et ad hoc mediocrem vocem accommodare, et verba 

mediocriter basse et simpliciter proferre, et vulnera 

anime tue sepe deo ostendere et quam imparatus es 

et pauper in virtutibus et cito morieris, et quantum 

tibi adbuc deficit et quod solus ') potest et babet 

omnia dare. 

Memoria dei et sacre scripture cum aliqno affectu 

inducente ad hoc quod agis, cum custodia sensuum et 

cordis mediocri, sine austeritate et ostentatione externa 

in facie, ab intra absconsus manere, semper orare: deus 

in adiutorium meum intende etc. aut quasi deficiens 

inter vicia cito racionem redditurus, ad beatam virgi-

nem: ave maria. 

Item assuesce ad nullam rem mundi, neque temporale 

neque spirituale, cor importune effundere, sed semper 

') Supple: Deus. 



164 

cum tirnore vicioruin tuorum medioeriter abstrahere 

cum discretione et pededemptim incedere, ad horam 

te mutuare et numquam in toto a te recedere, sed 

in verbo dei aliqualiter semper, quantum medio modo 

potes, cor tenere suspensum et reflexum contra vicia 

in communi tamen tua l) specialiter magis contra hoc, 

quod tunc magis times, et sic per graciam dei cum 

bono moderamine, et matura deliberatione coram oculis 

dei loqui et facere quidquid putas sibi placere. 

Nullo modo credas importunitati et vane glorie tue 

excitantibus te ad ostentationem et suadentibus tibi 

sic homines non edificare verba tua vel facta vel 

minus sic compungi aut minus attente, sompnolenter, 

non curare quod dicis. :i) Et si sic esset, quid prodesset 

tibi si univerum mundum lucreris? Quid prodest tibi 

alijs propinare vitam et tibi mortem, alios ad viam 

reducere et te in via errare; nec est via caritatis ") 

que incipit a se ipsa semper prius. Et ergo numquam 

sine turbatione recedis, quia viam caritatis non tenes. 

Et quomodo ita insanis quod putas virtutes alijs cum 

importunitate et vicijs imprimere? Inveterata superbia 

tua est; sed est magis voluntas dei ut cum ratione 

et humilitate et cum bono moderamine dicas et facias 

cum suavitate absque presumptione, ut dictum est, 

non totaliter te effundendo sine fictione, hoc mirabi-

liter eiificat homines et compungit corda eorum 

') Text as corruptus ut saepe; Si pro tamen legitur r/NiV/cn et 
post tua inseritur sed, sensus aptus erui potest. 

'2) Neinpe si cum tanta moderatione dicis et cantas. 
3) Loquitur sibi de se verba ad alios facturo aut certe coram 

rdiis oraturo auf cantaturo in domo Dei. 
•') !lla nempe quam vitandara dixi, nam via caritatis esl qun^ 

incipit a seipsa prius. 



165 

quando tibi sic loqueris. Et tune deus loquitur per 

te l) quia per humilitatem etc. que deus est 2) et ipse 

invisibiliter illuminat sine te corda hominum, et tra-

huntur et alliciuntur sic magis, et est angelis et sanctis 

sic magis acceptum et maxime securum pro consciencia 

tua et proximo bonum exemplum, Sed quia predicta 

via non incedis, incurris oblivionem et contemptum 

dei, perdis eius familaritatem et caritatem, 3) tedium 

ad sanctos et ad celestia, insensibilem et turbatam 

conscienciam, duriciam cordis et voluntatis, proprium 

videre, amorem ad vicia et amarum et turbidum ad 

omne bonum, anxietates et perplexitates innumeras, 

turbatum intellectum, excacatam rationem, importunam 

audaciam, fatuam sapienciam, et abjicis omnem verc-

condiam, et incurris scandalum proximorum et deri-

sionem demonum et maxime incautam locutionem. 

In comestione mea non volo butirum et pisces simnl 

comedere nisi valde modicum, quia gule escitatio est 

michi, et inebriat caput meum, et cavere quantum 

possum a butiro, a pingui lardo, a pinguibus carni-

bus, quia ad predicta ex gula sum inclinatus, licet 

non turbarent caput meum. Et licet ex occasione 

oportet me aliquando de predictis comedere, comedam 

pocius minus et cavebo me de predictis cum grandi. '') 

') Corruptus textus; legendum piilo: Et quando sic loqueris, 
tune deus etc. 

2) His nullum sensum aptum erucre possum, nee restitutionera 
lextus vel conjiciendo possum assequi. — Aldus Mgr. van Vree. 
Welligt is het zóó uit te leggen, dat liet gezegde met die etc. 
verwijst naar een bekenden tekbt, die zal hebben aangevangen 
met de woorden per humilitatem , en zich bij het eiude aansloot 
aan de woorden deus est. 

s) Deest verbum eontrahis vel simile. 
Deest vox, pula; svllieitudine. 



166 

Item uumquam siccum piscem [comedam] nisi cum 

butiro modico cum uno ovo, sed numquam pro tota 

comestione. 

In comestione semper cave aviditatem et subitam 

comestionem, sed retrahe pocius, ut ceca et turbata 

concupiscentia illuminetur compunctione et aviditate 

lectionis, et cum quiete mastica aliquid de lectione. 

Cave omnino repletionem, maxime panis, et cum 

modico pane comede potagium; duo ova feria quarta 

et sabbato snfficiunt tibi cum modico butiro caseo. 

De butiro non magis de vespere vel de mane nisi 

sicud priora duo membra pollicis, numquam salsos 

pisces, id est, witine ^ vel schelvisch 2); pocius duo 

ova et non plus de pane comede quam necessarius est 

tibi ad cibum, quia multum indigestibilis est et gravat 

te. Cave omnino allium, et modicum de caseo sicud 

primum membrum pollicis. 3) Vitare leverworste ende 

vette worste. 4) 

Quandocumque ex comestione turbatus es in capite 

vel gravatus, tunc fuge ad cameram, vel loquens cum 

hominibus magis caute conare ad custodiam, sed tucius 

est tibi fugere et orare. 

Item de lardo non plus capere quam in quantitate 

unius ovi, et de carnibus duo frusta ad quantitatem 

duorum ovorum. 

Quasi expulsus a delicijs paradisi, tamquam servus 

prodigus comede de siliquis cum labore et dolore rami-

M Vox patria quae nunc wijting scribi solet [een soort van 

Kabeljaauw.J 
2) Item vox patria. 
3) Supple: comede. 

•') Voces patriae. 



167 

nando de lectione aut de illa particula: Homo r|uidam 

fecit cenam magnam. 

Item de piscibus quibuscumque mimquam plus quam 

in quantitate duorum ovorum. 

Ad humiliandum te in vicijs exteriorihus omnibus nolis. 

Ad humiliandum te cotidie sufficit tibi miseria tua, 

et vicia tua, quia simplex es in naturalibus et anima 

tua gravata est cum valde grosso corpore et infirmo 

et intemperate, et cotidie minatur ruinam, et quod 

peius est, hoe non sentis nee attendis, et cum hoc 

es mul turn importunus, quod maxime aufert omnem 

sapienciam et discretionem, et es multum gulosus et 

vane gloriosus, superbus, austerus, iracundus, ex na-

tura tristis, accidiosus multum pre alijs et ex infirmi-

tate naturali inclinatus ad carnalia, avarus, immori-

geratus. Sed quia ista non attendis, et non times 

ista, cumulas vicium vicio, quia in predictis non habes 

te suspectum. Et quia ad multa viciose afficeris pre 

alijs, propter que omnia ratio confunditur et intellectus 

obscuratur, consciencia perturbatur, et turbatus animus 

non sinit videre quid bonum est, propterea efficeris 

indiscretus, importunus, et quia non regis vicia tua, 

nee habes ea suspecta, ipsa regunt te et ducunt te 

quo voluut, et scandalizas fratres, deum contempnis, 

propriam conscienciam conturbas, et manes viciosus et 

in miseria et in anxia et turbata consciencia. Quid 

ergo mirum si alij despiciunt te, vel magis reputan-

tur, et plus intelligunt, qui excellunt te natura, gratia 

et virtutibus? 

Hec omnia cederent tibi in bonum, si tantum reco-

gnoscere velles, et continue, quando occasio se preberet. 



1 («8 

habere te in predictis suspectum et separari velles 

tunc ab eis, et adherere voluntati dei, et caute eircum-

spicere velles; ne ab aliquo predictorum trabereris a 

deo; sed quia multum cathenatus es eis, et quia in 

massam viciorum redactus, restat semper alijs magis 

credere et in teipso trepidare. Et quia in vicijs pre­

dictis, precipue in importunitate et gula et superbia 

es quasi inveteratus et quasi totus profusus, sicut olla 

que diu stetit cum urina raro vel numquam fit apta 

ad imponenda preciosa cibaria, restat semper cum 

timore agere- et continue cogitare: beatus bomo qui 

semper est pavidus, et veraciter scire, quando declinas 

a timore ad securitatem, declinas a deo et capieris 

a demonibus et a passionibus tuis. Tarnen sic debes 

timere ut eo magis de deo confidas, et quantum yideris 

tibi infirmior tanto te faciet fortiorem. 

Ad humilianclum te ah intra ex vicijs interioribus deo 

et angelo et tibi notis. 

Quasi nicbil videtur ab intra; sed utinam deus ape-

riret mibi oculos! et tantum modicum vides in respectu 

quod es et quod alij fratres te vident et merito ab-

bominarentur nisi bumiliarent se. Multum curiosus 

ab intra et ab extra occupas te inutiliter vanis cogi-

tationibus et externis rebus, et semper te effundis 

multum corruptus in affectionibus, multum vanus et 

inconstans in cogitationibus. Evagatio anime per diversa 

est cibus tuus, multum debilis in resistendo concu-

piscentijs tuis, multum incompositns in anima in veris 

virtutibus. Sed deberes bene importune tendere leviter 

ad aliqua extrema, id est, ad nimiam severitatem vel 

ad nimiam dissolutionem, ad nimiam presumptionem 



vel ad nimiam tristieiam mentis, ad nimiam abstinen-

tiam vel ad nimiam gulam. ') 

Quare ergo superbis de virtute qui nullam virtulem 

in veritate liabes? Multum habes de proin-ia voluntate 

et de proprio concilio ex fatuitate et ex nimia superbia 

tua. In carnalibus tuis semper es veliemens et in-

quietus ex nimia concupiscentia interiori. Sepe superbia 

tua interior effunditur in facie sive in nimia presum-

ptione aut nimia severitate aut seriositate. 

Semper deberet facies esse similis cum ceteris, sed 

intus dissimilis. Inter fratres babes te nimis spiritua-

liter ad extra, et dicis nimis pre alijs de passionibus, 

et suspiras, et sepe signa ostentationis exbibes, et 

doces eos sicut superbi solent, presumptuose loqueris 

et postea et in illo instanti ex hoc turbaris. Propter 

deum disce ab alijs virtutes et mores, et time vanam 

gloriam tuam. Cristus tibi timuit, tibi didicit, tibi 

tacuit. In colloquijs et in omnibus que agis es impor-

tunus sine timore et leviter effusus. Disce ab intra 

manere et inter fratres et alios homines comiter et 

socialiter te habere et extolle eos.; compara corpus et 

animam ad eos et cogita virtutes eorum et vicia tua. 

Semper de aliquo, cum quo es, virtutem aliquam 

cogita, qua intentio tua dirigatur ad enm et affectus, 

et vicium aliquod tuum. 

Item timor immoderatus vel nimia presumptie cotidie 

te impediunt. 

In ecclesia numquam reclinare cum capite basse vel 

cum brachijs super scainpnum propter predicta, nisi 

') Textus videlur corruptus. Sensum sic exponi posse puto: 
Talis cum sis et insuper valde importunus, debes quidera 
[iiecesse est te] leviter in opposita eaque cxtrema ferri. 



170 

aliquando sed rarissime propter fessitudinem modicum 

elevando caput. 

Assuesce ubicumque fueris, non reclinare cum brachijs 

aut cum dorso, quia accidiosus es et magis nutrit acci-

diam et generat tibi melancoliam et tepefacit spiritum. 

Pro compunctione contra accidium [acediam~\ et exacuen-

dum corporis mentis quando indiges. 1) 

Santi viri quia brevitatem vite indesinenter aspiciunt, 

quasi cotidie morientes vivunt, et tan to solidius se 

mansuris preparant, quanto et nulla esse transitoria 

semper ex fine pensant. Immensum est quod sine 

termino sequitur, et parum est quidquid finitur. 

Pariter eciam cogitantes in brevi nos de boe seculo 

migraturos. 

Cogita quam nulli sint dies tui qui preterierunt, 

et sic erunt futuri, et cogita quasi iam, sint 'l) et 

stares coram iudice rationem redditurus. Vide indesi­

nenter per que ofienditur et pro quibus ab eo dampneris. 

Item preterita peccata maiora. 

Eztenuatus a viciosis et inutilibus cogitationibus 

accede ad studium sicud ad cibum capiendum anime, 

ut lectione refecta discat in illis anima occupari que 

legit et oblivisci temporalia et refrenari a vicijs. Si 

fueris prioribus 3) prius saturatus non prodest libi stu­

dium, nee sapit tibi quod legis, quemadmodum si pleno 

stomacho ceperis cibum corporis vel sine necessitate 

') Texfus valde corruptns, qui forte sic restitui potest- Pro 
compunctione mentis contra accidiam ct ad cxacuendum corpus 

quando indiges. Cnfr. Imit. 1. 1. c. 23. 
2) Preteriti hi futuri dies. 
3) Pulo delendutn prioribus. 



171 

sustentationis, sed propter solam delectationem carnis; 

non solum non nutrit corpus nee sapit palato stomachi, 

sed eructuans nauseando a se rejicit hoc quod ex super-

fluitate repletus accepit. 

Item ex isto sequitur quod numquam multum simul 

est tibi utile studere sine masticatione et oracione; 

sed parum, et masticare cum oracione et desiderio, et 

mittere in ventrem anime et in mores et in virtutes, 

ut anima hijs quasi nutrimento sustentetur; sicud cor­

pus cibo, sic anima virtutibus reficitur. Item ex isto 

sequitur quod numquam debes aliqua studere que non 

reficiunt animam, quia fructus studij est fortitudo anime 

et propter virtutes acquirendas. 

Item sequitur quod studere propter scrire aut propter 

alios docere aut propter quidcumque aliud quam dictum 

est, non nutrit animam sed facit eam insanam sicut 

superflui humores corporis, et generat vanam gloriam, 

elatum cor, incompositos mores, vanas cogitationea, 

instabilitatem mentis, dei oblivionem et contemptum, 

applausum hominum, turbatam conscientiam, tene-

brosum intellectum etc., et magis exinaniat [sic] et 

debilitat animam quam reficit. Item sequitur quod 

moderate studere et bene masticare et non nimietate 

studij animam gravare magis reficit animam quam 

inconsiderate multa absque masticatione. Item sequitur 

quod anima mortua est, que verba dei indesinenter non 

digerit in mores et in virtutes, vel consumit seipsam et fit 

putrida diversarum concupiscentiarum malarum, et con-

sumitur a demonibus sicud corpus mortuum a vermibus. 

In pulsu horologij, in medio inimicorum versans, 

in te desinens clama ad deum: Ne derelinquas me 

domine deus etc.; aliquando ad beatam virginem Ave 

maria. Cogita te a deo respici, et opera tua ab angelis 



172 

sibi presentari: Quid boni fecisti? Quantum [jrofecisü ? 

Quid mali commisisti? 

Cum audis campanam: Surgite mortui, venite ad 

indicium. 

Be hunnlitate ad rectorem. 

Quando interrogas eos ^ cogita quod dominus in eis 

habitans loquitur per eos et dicit snam voluntatem; 

et qnam periculosum est tibi sue dispositioni per eos 'l) 

resistere, tibi inquam indiscreto, importuno, vano, 

pusillanimo et duro. 

Semper dominicis diebus post matutinas vel post 

quartam horam require 3) uni fratri passiones tuas. 

Contra turhationem. 

Quia simplex es, dyabolus leviter turbat te sub 

speci boni. Verbi gratia: cum audis legere ad mensam 

bumiliter et distincte, vel cum audis orare alios bumi-

liter, vel quando respicis mores diversorum fratrum 

aut aliorum ab extra, vel cum consiliare bona ab extra 

vides, tunc immediate absque consideracione eciam vis 

sic facere, et non est sic possibile, quia alij per longum 

exercicium acquisierunt talia que non potes importune 

statim imitari. Eciam aliquando est quod propter vicia 

tua non potes sic statim facere, et aliquando propter 

naturalia tua que non sunt ita apta sicud aliorum. Et 

licet scires modum eorum, tamen propter naturalia 

') Qui praesunt, regunt. 
-) Subaudi: tibi manifeslatae. 
3) Puto legendura: conquerere, ut supra saepius in simili re-

Fieri tarnen potest, ut require uni scriplum sit pro quaere ex 
unu. Vraag aan een broeder. 



lua non posses sic facere. Et huiusmotli mores aliorum 

magis veniunt de radice virtutum interiorum, et de 

eorde, quam ex aliqua composita fictione externa. 

Ex isto sequitur ut in omoi opere quod facis, con-

sideratis naturalibus tuis, vicijs anime tue, et gracia 

domini nostri, facias absque attentione alicuius hominis 

melius quod potes et committe deo et noli turbari si 

non potes alios sequi, vel si non potes semper eodem 

modo facere; sed prout res sunt disposite tecum, ita 

nitaris facere melius quod potes et committe deo. 

Ultra posse viri etc. 

Pro affabilüate. 

Cogita fratres tuos et omnes homines et te esse 

unius domini, sed et redemptos eodem sanguine. 

Ad unam patriam perventuri. 

Quomodo ibi iam virtutes eorum in conspectu domini 

et sanctorum lucent. 

Quantum in futuro supra te lucebunt. 

Quam multi sunt dissoluti ab extra et devoti ab 

intra et econverso. 

Cogita plura esse bona alijs quam ab extra vides. 

Et si ab extra apparent dissoluti, cogita quantum ab 

intra dolent et quod bona voluntas eorum totum extin 

guit, et virtutes eorum, que ') non vides, deum semper 

facere amicum et quod xij sunt hore dici. 

Fro humilitate. 

Semper niti sequi voluntatem aliorum in illis que 

non sunt peccata vel contra deum, et tuam voluntatem 

et concilium semper abjicere. 

') Lege: quas. Sententia vidftur sic exponeiula: Cogita virtutes 

eorum, quas non vides, deum semper facere illis amicum. 



174 

Pro paciencia. 

Omnia contraria et tibi dura cum labore et dolore 

capere et nulli ab extra importune cum impaciencia 

respondere. 

Augustinus. Si consideramus misericordiam dei in 

nobis, habemus formam alijs miserendi. 

Quia durus es ex superbia, semper elige magis 

misereri et in hoc pocius excedere quam in duricia. 

Qua mensura mensi fueritis etc. Euge serve nequam; 

nonne omne [debitum] etc. 

Homo deberet semper timere et se fortiter emen-

dare ') quando inveniret se circa aliquid pertinacem, 

nisi haberet totam sacram scripturam pro se, consilium 

sanctorum et consilium fratrum. 

V 

Humilitatis speculum.. 

Humilis timore dei correptus et amore, penitenciam 

libenter amplectitur; preterita plangit mala, futura 

precavet, presencia mala sustinet. 

Humilis libenter alijs servit, et omnibus se subiectum 

facit. Honorem, reverenciam, famam, laudem, nomen 

magnum habere non vult, sed despicit. 

Humilis seipsum semper deflet, solum se iudicat, 

seipsum contempnit et contemptus ab alijs gaudet. 2) 

') Et se fortiter emendare. Haec infra sententiam scripta 
videntur in hunc locum trahenda. Porro haec sententia alia 
manu adsoripta, non videtur esse Lubberti,sed 'mier verba nota-

hilia referenda esse. 
2) Imit. 1. 3. c. 13. aOportet omnino verum te assumere tui 

ipsius contenitum .... pepereit tibi oculus meus .... ut . . . . 
patienter proprium contemtum ferres.» 



175 

Humilis in dolore et compunctione et gemitu cordis 

semper est. 

Humilis aliorum infirma equanimiter portat, 

Humilis in omni labore et angustia et gravitate 

cordis et fatigatione corporis et afflictione exteriori et 

interiori intus pacienciam servat et deum laudat. 

Humilis non curat de mundanis et exterioribus 

favoribus hominum. 

Humilis ad vilia, ad dura, aspera, gravia, contem-

ptibilia, abiecta, bassa et infima queque paratus et 

obediens sine murmuratione semper est. 

Humilis terrenas res amare et commoda corporis et 

quecumque sua et propriam voluntatem nescit nee vult; 

sed se semper seryum et infimum et toto corde et inu-

tilem ad omnia credit et sentit et scit. *) 

Humilis res pulcbras, subtiles, altas et preciosas 

non curat. 

Humilis cibis parcis et grossis et humilibus vestibus 

contentus est. 

Humilis semper sibi displieet, sibi non blanditur, 

alios non iudicat, alios excusat, veneratur, exaltat et 

sicut sanctos super se videt. 

Humilis semper vilis, non humilis vult putari. 

Humilis omni dono dei sive fortune sive gracie vel 

nature veraciter se indignum cognoscit, eciam 2) quod 

plus est, non putat se creature nomine appellari. 3) 

Humilis omni pena reputat se dignum tam temporali 

') Sententia turbata, sic videtur legenda: .... sed toto corde 
se semper servum et infimum et inutilem ad omnia etc. 

•2) Sic scribo, sed forte alia vox in codice scripta est. 
3) Fateor me hoc non capere; nam quidquid Deus non est, 

creatum est ac proin creatura. Sed forte auctori vox creatura 



176 

quam etema, temporalern pro peccatis scilicet libentev 

sustinens, eternam optaus evadere. 

Humilis numquam se excusat intus vel extra. 

Humilis omnia ad versa et mala ex suo peccato seu 

negligencia venire existimat. 

Humilis homo semper stabilis est in se. 

Humilis sensus et omnia membra custodit. 

Humilis malos motus cito abjicit. 

Humilis libenter solus est, libenter tacet, quietus 

est, alios audit libenter. 

Humilis cito et firmiter credit; superioribus et alijs 

fratribus suis non contradicit. 

Humilis sacram scripturam devote et timorate legit 

et firmiter credit. 

Humilis que non intelligit, deo committit. 

Humilis non discutit indicia dei, nee vult plus scire 

occulta quam oportet et deus dat. 

Humilis non curat scienciam, sed saporem, non 

pulchra verba, sed virtutis fructum. ') 

Humilis libenter vult pati temptaciones et tribulaci-

ones quas sentit sibi graves esse et dicit: domine fac 

mecum sicut scis et sicut vis. 2) 

Humilis semper sibiipsi intendit, quomodo de die 

in diem proficiat, quomodo sibi vilescat mundus et que 

in ea "O et quomodo resistere oporteat dyabolo et 

aliquam nobilitatem habere vidcbatur. Als hij van een schepsel 
hoort, acht hij zich niet gemeend; want hij ziet zich aan als 

een wanschepsel. 
') «Tune plus valebunt sancta opera quam multa pulchra 

verba B Irait. I. '1. i-. 24. 
-) «Domine, tu scis qualiter nu lius est; fiat hoe vel illud sicut 

volueris.» Imit. I. 3. c. 15. ihid. «Fac mecum sicut scis, et 
sicut tibi niagis placnerit .... Pone me ubi vis.» Cnfr. ih. r. I7. 

•'') Lege: eo. 



177 

STiggestionibus eins, et quomodo caro dometur ut non 

repugnet spiritui; et scit quod quamdiu in carne est, 

oportet eum litigare: ideo sollicitus est contra istos 

inimicos semper ad deum orans die et nocte, ne do-

minenter sibi inimici. ') 

Humilis multum orat: orare sibi proprium bonum 

est, eciam sanctos in celo et specialiter ihesum christum 

et mariam et alios sanctos speciales intentissima devo-

cione et humüi veneratione et pia recordacione invocat 

sepe; et quando assuescit in tali devocione et humili 

servicio sanctorum se iugiter exercere, magis et magis 

in hoe dulcescit sibi eorum memoria. 2) 

Humilis homo non curat de multis verbis et diversis 

sciencijs. 

Humilis de omnibus plus confidit deo quam sibi. 

Humilis solum graciam dei optat habere secum. 3) 

Humilis nititur cavere ne perdat graciam. 

Humilis contentatur in beneplacito dei et non in 

sua voluntate. 

Qui vult esse humilis, fiat sibi vilis, stultus et 

fatuus, reputet se mortuum et sepultum cum deo. 

Oretur pro scriptore unum ave mar ia. 

Hier eindigen de Afschriften, door Mgr. van Vree 

vervaardigd. Wij achten ons gelukkig door de open­

') Quamdiu in muudo vivimus, sine tribulafione et tentatione 
esse non possumus .... Ideo unusquisque sollicitus esse deberot 
circa tentationes suas, ot vigilare in orationibus, ne diabolus 
locum inveniret dccipiendi qui numquara dormitat. Im. 1.4. c. 43. 

2) Fac nunc tibi amicos, venerando dei sanctos et eorum actus 
imitando. Im. 1. 1. c. 23. 

3) Sulficit mihi gratia tua, caeteris non oblentis quae desiderat 
natura. Imit 1. 3. c. 55. 



178 

baarmaking van dien arbeid, iets, naar we althans 

vertrouwen, te hebben bijgedragen tot bereiking van 

het doel, waarvoor Mgr. van Vree zich de moeite en 

het niet zeer aanlokkelijk werk van zooveel eigenhandig 

afschrijvens heeft getroost. Moge de mededeeling van 

zijn belangrijk werk tevens strekken tot eene blijvende 

dankbare herinnering aan den onvergetelijken Bisschop, 

die in zijne onvermoeide werkzaamheid, bij ai de over­

stelpende bezigheden, zorg en kommer aan de organi­

satie van een Bisdom als dat van Haarlem, verbonden, 

nog tijd wist te vinden en lust gevoelde, om oude 

Handschriften te ontcijferen, eigenhandig af te schrijven 

en te bewerken; — schoone, heerlijke arbeid voorwaar, 

die deze nog verborgen schatten van soliede ascesis 

der roemrijke Broederschap van het gemeene leven voor 

ons bewaard en genietbaar gemaakt heeft. 

Haarlem, April 1882. J. F. VREGT. 



• .. • r V • i . ' ( -







f • . , km v 

", 0 .: 

$M •"! • 

; '/HS® f • • ••••"-" v-
•••'•. • • 1 •,.• • ' •• - •' • ' ..-n •'• • ••:••• .'. ! ,:•••' . ' , v i 

t" • - y -•' >• \ I Sr\ 

• . . . ,, •• • _:•; _ 

- " ; * \  '  • ' [  
,  ' : ' i ' ; , 

V , 
•' 'Si#;' ; 

•; , •• V' \ " v 
"-i -.v fe' iö 

• ,- vr':. ' ' • ' • J 

\ •- ••-. •" - 7,-: ... •.. • • : I 
r ., :: •: • •:. -3 
I , ;• ;• • ^ 1 1 -••• - >-• - ••.»• • . -... • • , . J .. . • • i 

' V 1 

1 • ' 1• ^ ^ " .y 

A 

. \ : ' *V ", ^ ' 11 ' " "-I ' • .-x-


