
NIEUWE BIJDRAGEN 
OP HET GEBIED VAN 

GODGELEERDHEID en WIJSBEGEEETE 
DOOR 

Dr. J. CRAMER en Dr. G. H. LAMERS. 
HOOGLEER A, REN' TE GRONINGEN. 

DERDE DEEL, EERSTE STU^ 

DE BRIEF VAN PAÜLUS AAN DE FIL1PPENZEN. 

E E N E  H I S T O R I S G H - K E I T I S C H E  S T U D I E .  

DOOR 

J .  C E A M E R .  

AMSTERDAM, 

W. H. KIRBERGER. 

1879. 



jH^NNIN^Jtïi 

MSMJMM 
ibi  etAmi^isI 

üKmm 
MTTEVUWIYI 

|ÜgRIT£5AN5F£Z3Ri 

GUNNING 
8 

U10 



- • ' I 
WÊ 

MWÊÊI 

SÊImÊ 



J 



Trrr 

DE BEIEP VAN PAüLüS AAN DE FILIPPENZEN. 

EEJTE HISTORISCH-KRITISCÜE STUDIE 

VAN 

J .  C R A M E B .  

„Warura sollte der Brief an die Philipper auch nicht 

acht seiu ?" Zoo vraagt HILGENFELD met het oog op de 

kritiek van BAÜR en zijne school Er spreekt eenige 

wrevel uit die vraag. Het is of de beroemde criticus de con­

cessies aan Tubingen gedaan reeds meer dan voldoende vindt. 

De pastoraal-brieven, de brieven aan de Kolossenzen en de 

Efeziërs, den tweeden brief aan de Thessalonicenzen heeft 

hij reeds aan Paulus moeten ontzeggen — moet hij nu nog 

verder gaan? Mag hij nu ook in Paulus den schrijver van 

den Pilippeuzer-brief niet meer zien? Daar kan hij niet 

toe komen. Evenmin als tot de erkenning van de onecht­

heid van den brief aan Philemon en den eersten brief aan 

de Thessalonicenzen. Deze drie moet de wetenschap als brie­

ven van Paulus laten staan. Opmerkelijke verklaring! Of zij 

overeen te brengen is met de kritische beginselen, die 

Htslorisch-krtlische Einleituny in das AJeue Testament, iS75. 

SI8LIOTH£R.K O.:R 

RUKSUHIVERiiTEiT 
U T R E C H T .  



HILGENFELD iu zijue „Eiuleitung" volgt, of hij niet over 

uiBnig ander geschrift vau het JNT. ï. eeu ander oordeel had 

moeten uitbrengen, indien hij aan de methode, ten opzichte 

van den Filippeuzer-brief gevolgd, altijd getrouw gebleven 

ware, onderzoek ik thans niet. Belangwekkend blijft altijd 

het verschijnsel, dat een man als HILGENFELD, ZÓÓ scherp­

zinnig en geleerd, en daarbij zóó onder den betooverenden 

invloed van de Tubingsche theorie, nog altijd, zelfs na de 

aanvallen die hij had te doorstaan, in den Pilippenzer-brief 

een werk van Paulus ziet '). 

Dat die aanvallen weinig te beleekenen hadden, zal nie­

mand die er kennis van genomen heeft, beweren. In eene 

(wat den vorm betreft) meesterlijke kritiek legde de Heer 

HOESTEN van Heidelberg de redenen bloot, waarom hij 

eeu ander dan Paulus voor den schrijver van den Brief aan 

de Pilippenzen meende te moeten houden. In eene met de 

grootste zorg bewerkte eu tot in de kleinste en fijnste détails 

tredende verhandeling van c 200 bladzijden 2) zoekt hij, 

vooral langs exegetischen weg, te bewijzen, dat een Paulinist, 

niet lang na Paulus dood, den Brief aan de gemeente vau 

Pilippi heeft geschreven, om eene vereeniging tusscheu de 

twee welbekende partijen, de Judaïstische en de Heiden-

Christelijke tot stand te brengen; dat hij daartoe met veel 

talent het hoofd-dogme der Paulinische Theologie ; de leer 

der rechtvaardiging uit het geloof, meer aannemelijk voor 

den Judaïst heeft gemaakt, zorgvuldig alles heeft vermeden 

wat dezen zou kunnen kwetsen, en alle moeite heeft gedaan 

om Paulus in een gunstig licht te doen verschijnen; dat 

hij, om te beter zijn doel te bereiken, daarvoor Paulus naam 

') Zeitschr, für wissensch. Theoloyie 1875 en 1877. 
2) Dtr Brief an die. PhHipper. Eine exegetisch-kritische Studie, iu 

Jahrb. für Protestantische Theologie 1875, 1876. 



heeft gebruikt, eu in uitdrukkingen, taal en stijl zoo nauw mo­

gelijk aan de vier echte brieven van Paulus zich heeft aangeslo­

ten, maar toch door onpaulinische voorstellingen, ca ta) van 

oupaulinische spreekwijzen duidelijk genoeg zich verraadt. Bij­

zonder veel zorg wordt door HOLSTEN besteed aan de 

stilistische eu linguistische eigenaardigheden van den Brief. 

Door hem te vergelijken met den Brief aau de Galatiërs 

komt hij tot de slotsom, dat, bij alle overeenkomst, het 

verschil met de echte brieven van Paulus in taal en stijl 

tocli zóó groot is, dat zij vau dezelfde hand niet kunnen zijn. 

Tegelijkertijd deed onder ons de Heer HOEKSTRA eene 

poging om den niet-paulinischeu oorsprong van den Brief 

iu het licht te stellen '). De klacht vau HILGENFJSLD : 

waarom de Brief aan de Miippenzen ook al niet echt mag 

zijn, vindt hij ongepast. Alleen de wetenschap moet beslissen. 

Eu voor hem heeft zij reeds beslist. Lang zal het, naar hij 

meent, niet meer duren, of bij den onbevooroordeelden 

criticus staat de onechtheid van den Brief vast. Het is slechts 

eene quaestie van tijd. Dat het ons telkens is, of wij Paulus 

in den Brief hooren spreken, is waar; maar een nauwkeurig 

onderzoek doet zien, dat wij aan nabootsing te denken 

hebben. Ook is in de wijze, waarop de Schrijver over Paulus 

gevangenschap, over de toekomstige heerlijkheid, over zijne 

tegenstanders, over de rechtvaardiging uit het geloof, over 

Christus, en over zich zeiven spreekt, zóóveel wat aan den 

echten Paulus vreemd is, dat men onmogelijk Paulus hand 

er in zien kan. 

Zoover mij bekend is, is er alleen van HILGENFELD een 

antwoord op de kritiek dezer beide geleerden verschenen. 

Naar mijne bescheiden meening is het echter niet grondig 

genoeg om eene afdoende wederlegging te heeten. Ook kan 

Theologisch Tijdschrift, 1875 



ik mij met zijne exegetische resultaten niet altijd vereetii-

geu. Hierbij komt, dat hij op de bedenkingen, die aan 

taal en stijl zijn ontleend, niet is ingegaan, daar hem, 

volgens zijne eigene verklaring, de tijd daarvoor ontbrak. 

Veel beteekenis schijnt hij er dus niet aan te hebben toege­

kend. Toch geloof ik, dat men wel zal doen met daaraan, 

meer dan tot dusverre geschied is, zijne aandacht te wij­

den. Als het waar is, dat men iemand aan zijn stijl kent, 

moet ook de vraag naar den stijl van den schrijver van den 

Eilippenzer-brief veel gewicht in de schaal leggen. Meer en 

meer word ik overtuigd, dat, hoe dieper men doordringt in 

het taaleigen van Paulus — waarop ons reeds llr. B. A. 

LASONDER in zijne belangrijke Specimina wees ') — des te 

meer licht ons zal opgaan over den oorsprong der nieuw­

testamentische Schriften, en daardoor ook des te meer de 

onhoudbaarheid der ïubingsche hypothese zal blijken. 

Maar ik wil niet vooruitloopen. Achtereenvolgens wil ik 

de voornaamste bezwaren, tegen de echtheid van den Pilip-

penzer-brief ingebracht, nauwgezet overwegen. Ik zeg: r/e 

voornaamste. Want ondoenlijk is het, de beide critici op den 

voet te volgen. Miju opstel zou een veel te grooten omvang 

verkrijgen, en daarbij zoo vermoeiend en vervelend worden, 

dat niemand den moed had om het te lezen. Er wordt 

helaas! toch al zoo weinig belang gesteld in exegetisch-

kritische quaesties, dat men niet dan in de uiterste nood­

zakelijkheid naar volledigheid moet streven. En die nood­

zakelijkheid bestaat hier niet. De Heeren HOLSTER en 

HOEKSTRA zeiven zullen erkennen, dat zeer velen van hunne 

bedenkingen wegvallen, indien hunne hoofdbezwaren kunnen 

uit den weg geruimd worden. 

Zooveel mogelijk wil ik thetisch te werk gaan, en den 

Brief van zich zelvcn laten getuigen. 

'} L)e linguae PauUnae idiomate, Ti'ajecti au Uhcnum, 1866» 



Allereerst vestig ik hierop de aandacht: 

DE BEISF WIL VOOE EEN BRIEF VAN FAULUS FOOilGAAN. 

Paulus wordt genoemd aan het begin van den Brief (1: 1). 

Met zijn naam wordt die van zijn geliefden vriend Tiraotheus 

verbonden (1:1; vg. 2 Cor. 1:1, 19; 1 Cor. 16 : 10). De 

zegenbede (1 : 2) is letterlijk dezelfde als in al de Brieven 

van Paulus. Van de banden des apostels om des Evangelies 

wil wordt meer dan eens gewag gemaakt (1:7, IS, 16; 

2 : 17; 4: 22). Niet minder van de betrekking, die hij op 

de gemeente van Pilippi gevoelt (1:4, 8, 24, 25; 4:1). 

Hij heeft er het Evangelie verkondigd (4:15 vg. 3:18). 

Toen hij te Thessalonika was, en ook later, hebben de broe­

ders hem met hunne gaven ondersteund (4 : 15, 16). Door 

Epafroditus, dien de gemeente met liefdegaven naar Paulus 

gezonden heeft (4 :18), heeft hij het een en ander van 

haar gehoord dat hem verblijdde; en zoo spoedig hij kan 

zendt hij hein (waarschijnlijk met den Brief) terug, opdat 

de Filippcnzen, die gehoord hadden dat hij gevaarlijk 

ziek geworden was (wat ook werkelijk het geval was) 

door zijne tegenwoordigheid uit hunne ongerustheid zou­

den verlost worden (2 : 25—30). Later zal Timotheus tot 

hen komen; of misschien wel de Apostel zelf, daar hij 

in het vertrouwen leeft van spoedig te worden losgelaten 

(2 : 19-24). 

Deze bijzonderheden zou de Schrijver wel niet vermeld 

hebben, als hij niet voor Paulus wilde gehouden ziju. Maar 

allerminst zou hij zijn leven vóór zijne bekeering aldus 

geteekend hebben: Besneden ten achtsten dage, uit het 

geslacht van Israël, van den stam van Benjamin, eeu 

Hebreër uit de Hebreën, naar de wet een farizeër, naar den 

ijver een vervolger der gemeente, naar de rechtvaardigheid 



die in de wet is, zijnde onberispelijk. (3:5, fi; vg. 2 Cor. 

11 : 22 ; Rom. 11 : 1). 

Waarlijk, als wij Paulas zeiven niet voor den Schrijver 

mogen houden, moeten wij den Onbekende toch die eere 

geven, dat hij zijne rol uitstekend heeft gespeeld. In een 

kort bestek heeft iiij al het mogelijke saamgebracht, wat 

zijne lezers aan Paulus kon doen denken. 

Waarschijnlijk hebben zij den Brief dan ook als een brief 

van Paulus aangenomen. En niet alleen zij. Maar (zoover 

ons bekend is) al de gemeenten, die later van den Brief 

kennis namen. Immers 

DB GETUIGEIJISSEET rEK OUDE KEEK 

zijn eenparig voor den paulinischen oorsprong van den Brief. 

In den Brief van Polykarpus aan de ïilippenzen wordt van 

Paulus gezegd : og xccl dnwv vfiïv tyoaipti' smaioXciq. In 

den Brief van de gemeente van Vienne en Lyon wordt 

Pil. 2 : 6 letterlijk aangehaald. Irenaeus, Clemens van Alex-

aiulrïe, Tertullianus voeren plaatsen uit den Brief als woor­

den van Paulus aan. Marciou telt hem onder de paulinische 

Brieven. liet fragment van Muralori evenzeer. 

Van twijfel vinden wij niet het minste spoor. 

Mogelijk is het echter, dat de Oude Kerk is misleid. Wij 

mogen ons dus niet ontslaan van een onderzoek naar 

HET PAULINISCHE KARAKTER VAN DEN BHIEï'. 

Misschien zijn de voorstellingen en beschouwingen van 

den Schrijver, misschien ook zijne zinwendingen, zijne 

spreekwijzen, zijne eigenaardigheden in stijl en taal zoo on-

paulinisch, dat wij dc getuigenis der oudheid moeten weer­

spreken. Met nadruk wordt dit door HOLSTEN eu HOEXSTRA 

beweerd. Dat hunne bewering ongegrond is, zal blijken, 

als wij letten op 



1. DE DOGMATISCHE VOOHSTELLINGEN VAN DEN SCHEIJVEE, 
ü. ZIJNS CHHISTOLOGIE. 

De hoofdplaats, die hier in aanmerking komt, is H. 2 : 

6—11. Met de vele verklaringen, die er van gegeven zijn, 

laat ik mij niet meer dan noodig is in. De beste verkla­

ring is dunkt mij deze : 

Om zijne vermaning tot nederigheid en zelfverloochening 

(2: 3, 4) aan te dringen, wijst de Schrijver op het voor­

beeld van Christus Jezus, oc si> [ivoyij Oeov v.TcéoyMv <jvy_ 

tlorcay tióv rf/rjcrciio vó tivcci ïace Ósoi, u/./.u tavróv sxt'vwatv 

FIOOQ^v óovXov /.ujjuif, êv 6uutoiiiaii CIVOQWIIWV ysvófitvoc 

xal ayjjjj.uri svQtdtlg cog avOgioTiog, sctcntivooatv savióv x. r. 

Dat hier sprake is vau Christus in zijn voorbestaan, wordt 

door Hor,STEN en HOEKSTRA beiden terecht beweerd. Eene 

xt'ywffig, waardoor de lioQcpi] Oiov heeft plaats gemaakt voor 

de óoittoi', is in Jezus aardsche leven niet aan te 

wijzen. Ook blijkt uit het yirsaOcei fv óaoicóixaTi dvdowTcwv, 

hetwelk met Jezus geboorte een aanvang nam, dat het 

daaraan voorafgaande og èv lioocf ï- Ötov x. r. /. op een 

vóór-menschelijken toestand van Christus betrekking heeft. 

Dat er niet van den Logos, of van den Zone Gods, maar van 

Christus Jezus sprake is (vs. 5) is geen bezwaar. De Schrij­

ver gaat van den historischen Christus uit; maar daar hij 

in heoi denzelfden persoon ziet die vroeger iv ixoMf.f] 6fov 

leefde, ziet hij er geen bezwaar in om hem toe te schrijven, 

wat strikt genomen hem slechts toekwam voordal hij den naam 

van Christus Jezus droeg. (vg. 2 Cor. 8:9; 1 Cor. 8 : 6.) 

Toen hij èv [lOQCpfj dtov, in de Grodsgcstalte was, deel 

had aan de Goddelijke majesteit en heerlijkheid, heeft hij 

het niet een uo.rayuóg geacht, ro sivm ïaci 0sw. Hoe men 

er toch toe gekomen is, om iu het donaynóg het denkbeeld 

van roof te leggen, begrijp ik niet. Er is dan geen be­

hoorlijke zin aan de woorden te geven. Zij kunnen toch 



ui et beteekenen, dat Christus het ïacc tlvcit OSM bezat 

als iets dat hij uiet wederrechtelijk zich had toegeëigend, 

maar dat hem wettig toekwam. Waut er staat niet, dat het 

geen roof was, maar dat Christus het geen roof achtte. ISTu 

kan iets een roof zijn, al houdt de roover zelf het niet 

voor een roof. 

De traditioneele verklaring: hij behoefde het geen roof te 

achten, daar hij hel van zich zeiven bezat, is niet minder on­

juist. Hyrjacno kan nooit beteekenen: hij behoefde te achten. 

HOLSTEN slaat eeue uieuwe verklaring voor, die van zijne 

scherpzinnigheid getuigt, maar toch niet voldoet. In ver­

band met zijne meening, dat het doel van den Schrijver is 

om de Judaïstische en de Heiden-Christelijke partij te Klippi 

met elkander te verzoenen, leest hij in vs. 1—4 de ver­

maning aan de beide partijen om toch niet uitsluitend op 

de belangen der eigen partij, maar ook op die der tegen­

partij te letten. Als voorbeeld wordt Christus genoemd. Deze 

heeft ook niet gemeend dat het door God hem verleende 

IGU flvat 6F(ö hierin bestond dat hij een ander iets ont­

roofde. Liever dan daarvoor zijne gaven te gebruikeu, heeft 

hij zich vernederd, enz. Zóó moesten ook de Joden- en de 

Heiden-Christenen handelen. Elke van die twee partijen 

had hare gaven. Maar nu moest geene van beiden meenen, 

dat de haar van God verleende gave bestond in een een 

ander iets onirooven. De Jood moest de gave van den Heiden 

eerbiedigen, en erkennen dat ook hij deel gekregen had 

aan het Godsrijk. En de Heiden moest de gave van den 

Jood eerbiedigen, en erkennen, dat hij het eerst geroepen 

was. De goede olijfboom (Isiaël) moest niet vergeten, dat er 

takken van den wilden olijfboom op hem geënt waren. En 

de wilde olijfboom (de Heidenwereld) moest niet vergeten, 

dat hij niet den wortel droeg, maar door den wortel ge­
dragen werd. (Kom 11.) 



—  9  —  

Tegen deze verklaring heb ik deze bezwaren; 

1. De Schrijver zegt niet, dat Christus er niet aan ge­

dacht heeft om op grond van het „Gode gelijk ziju" iemand 

iets te ontrooven ; maar dat hij het „Gode gelijk zijn" zelf 

niet voor een dortayjjjig hoeft gehouden. 

2. Het onizegyen van het kindschap Gods aan den Heiden 

door den Jood was geen roof, aan den Heiden gepleegd. 

3. Evenmin werd een roof aan den Jood gepleegd, wan­

neer de Heiden vergat, dat de Jood oorspronkelijk tot het 

volk Gods behoorde. 

4. Uit het verband is volstrekt niet op te maken, dat 

de Schrijver aan de twee genoemde partijen heeft gedacht ') 

Later kom ik hierop terug. 

5. Hoe kan ooit de mogelijkheid den Schrijver in de ge­

dachte komen, dat Christus op grond, of door middel van 

zijne gaven een roof zou kunnen plegen? Dit laatste be­

zwaar geldt tegen elke verklaring, die bij uQuay/xóc aan 

het denkbeeld van roof wil vasthouden. Wieu had Chris­

tus kunnen herooven? God? De Engelen? De menschen? 

Het eeue is even ongerijmd als het andere. 

Eene andere en betere verklaring ligt voor de hand, wanneer 

wij gezien hebben, in welke beteekeais het woord uorta^HV 

in het N. ï., ook bij Paulus, voorkomt. Soms beteekent 

het rooven, met geweld wegrukken; soms ook alleen wegruk­

ken, plotseling, onverwacht, zonder dat men er iemand op 

voorbereidt wegnemen, terwijl de gedachte aan iets geweld­

dadigs of iets wederrechtelijks verre blijft. ]n de laatste be-

') Het eenige, dat met eenigcn schijn van recht zoa kunnen aange­

voerd morden, is bet herhaalde, en wel in plurali, ïxaaioi. Waar de 

herhaling geschiedt alleen om den nadruk. En het meervond is bij da 

clnssiei niet vreemd. Er wordt a'leen door uitgedrukt, dat er van versehei-

iienc pertonen sprake is, niet dat i r op twee partijen gezinspeeld wordt. 

"Exaaioc beteekent niet hetze'fde als f/aieijoc. 



—  1 0  —  

teekeuis komt het o. a. voor 1 Th. 4:17, waar het plot­

seling opgenomeii worden in de wolken bij de wederkomst 

van Christus een uQTicé^sadai genoemd wordt; en 2 Cor. 

12:2, 4 waar van een DOTTA'QKSÜAI da TÓV OVQUVÓV, tig TÓV 

naqdótiaov gesproken wordt, omdat de ziel plotseling, niet 

door hare eigene geesteswerkzaamheid, maar door eer.e 

„unvermittelte" daad Gods in den hemel, in het paradijs 

werd verplaatst. 

Waarom nu aan cloTcuyndg cene andere beteekenis ge­

geven, dau die het dojru^aiv altijd bij Paulus heeft? Chris­

tus heeft het ïcrcc n'rca dsy niet beschouwd als eene 

daad van plotseling wegnemen, d. i. hij heeft in het Gode 

gelijk zijn niet iets gezien, dat hij plotseling mocht weg­

nemen om het zich toe te eigenen.') 

Wat hiermede bedoeld wordt, is duidelijk, wanneer wij 

met ERNESTI en anderen deuken aan hetgeen in Gen. 3 van 

den eersten mensch wordt verhaald. Gelijk in Ron;. 5 en 1 

Cor. 15 Adam en Christus tegenover elkander worden ge­

steld, alzoo ook hier. Wat de slang tot den mensch zeide: 

„gij zuil als God zijn, kennende het goed en het kwaad,'' 

dat zou het deel van den mensch geworden zijn, als hij 

den weg der gehoorzaamheid had willen bewandelen. Maar 

daarvoor was hij te trotsch. Hij verkoos het plotseling weg­

nemen, het dqnd'Qeiv van dat Gode gelijk zijn. 

Zoo heeft de tweede Adam, Christus niet gedaan. Ook 

voor zijnen geest plaatste zich het ïacc tivai dsy, toen 

hij dacht aan eene verschijning in het vleesch. Als één die 

sv HOQ(f'fj 6eov was, kon hij op Goddelijke wijze (Tffa, niet 

iffov), in Goddelijke heerlijkheid en majesteit zijn leven 

openbaren, en zich door alle schepselen laten aanbidden. 

') Dat het sivai ïaa dsü een toestand, en de uQïiayfiót; eene 

daad uitdrukt, is geen bezwaar tegen de gegevene verklaring. Vg. 1 Tim. 

6 ; 5. voiAiiiviuyv noQKTfióv eivat r^v eiicre^eiav. 



— 11 — 

Maar flat heeft hij niet gewild. Hij heeft dat Gode gelijk 

ziju niet gelioudeu voor eene zaak, die hij zoo maar voor 

het grijpen had, die hij zonder meer zich kon toeëigenen. 

Neen, hij heeft een anderen weg ingeslagen, den weg dien 

de eerste msnsch tot zijn verderf had versmaad, den weg 

der gehoorzaamheid (ysvÓLisvog vnrjxoog vs. 8). Om dien weg 

te kunnen bewandelen, heeft hij zich ontledigd {sxsvoofff 

vs. 7) van de jiooyij 6tov, en in hare plaats de fiogcjirj 

öovXov aangenomen, door den mensch, die een óovlog van 

God is, gelijk te worden (sv óixoioifuai dvdoca'rcav), inner­

lijk en uiterlijk ((ryj-uuii tvQsOelg cog avdoomog). In plaats 

van te heerschen, is Christus dus gehoorzaam geweest; in 

plaats van zich te verheffen, heeft hij zich vernederd 

{sTcmeit'wffs vs. 8) tot in den dood des krnises. En daar­

om ook heeft God hem gegeven, wat hij niet had willen 

aQTicc^tiv. Hij heeft hem den naam gegeven, die boven allen 

naam is, den naam in welken alle knie zich buigt, en alle 

tong belijdt dat Jezus Christus de lieer is. Dat is m. a. w. 

het XGU iivca Otrfi. 

Op dat voorbeeld van Christus worden de Klippenzen 

gewezen, opdat ook zij, in plaats van hoog van zich zei ven 

te denken en zich op hunne gaven en hunne waardigheid 

iets te laten voorstaan, liever den weg der vernedering en 

der gehoorzaamheid zouden bewandelen. 

Ik geloof, dat met deze verklaring alle moeielijkheden 

ziju opgelost. Eene andere vraag is het echter, of de hier 

ontwikkelde gedachten paulinisch ziju. Het gevoelen van 

EAÜK, dal de schrijver ons in den tijd van het Gnosticisme 

verplaatst, vond vroeger veel toejuiching, en heeft ook nog 

voor HOEKSTRA wel iets aantrekkelijks '), maar wordt door 

de meusten, ook door IIOLSTEN, als verouderd beschouwd. 

•) Theo/. Tijdsclir. 1875, bl. 462, 



— 12 — 

Terecht. Slechts de twee vjoorden fioQy] en èxs'vcoffsv her­

inneren ons aan het Gnosticisme. Maar het tweede gebruikt 

Paulus ook elders. En al gebruikt hij het eerste niet, hij 

kent toch de jxóotf oexng Rom. 2 ; 20, bet iioQCfovaOtu Gal. 

4:19, cu het (jv^iiiogcfov tlvat Rom. 8:29. De Gnostiek 

der tweede eeuw iieeft ons rins de beteekenis van die 

woorden niet te leeren. Ook zou men bij de vermelding 

van het xt'rco/ia het TclrQwua moeilijk kunnen missen; 

terwijl het zwijgen over de ctlmvfc vooral in dit verband 

onverklaarbaar zou moeten heeten. 

Maar zoo niet gnostisch, is dan toch de Christologie van 

Filipp. 2 niet onpauliuisch? Leert Paulus elders wel een 

voorbestaan var. Christus? Gaat het toekennen van ee ie 

Goddelijke heerlijkheid aan Christus, welke alle schepsel 

in hemel en op aarde aanbiddend erkent, niet boven de 

voorstelling, die in de vier paulinische leerbrieven van Christus 

gegeven wordt? Is het niet in strijd met Paulus leerwijze, 

dat het doel van de menschwording van Christus buiten betrek­

king tot ons heil gedacht wordt? Kent Paulus eigenlijk 

wel eene menscJiwording van Christus ? Is Christus niet voor 

hem de hemelsche mensch, die toen hij op aarde kwam 

onze adq^ heeft aangenomen, om de zonde èv auQxi te 

veroordeelen ? 

Tot antwoord op die vrageu wijs ik op Rom 8 : 3 d Osac 

tóv ia vtov vtov Tttiitpag; op Rom. 8 : 32 og ys rov iótov 

vtov ovx icfsiaaTo; op 1 Cor. 8:6 xal dg xvQiog 'Irjaovg 

Xoicrióg. ói ov ra ndvxa xui fjnsTg di aihov {rd ndvza heeft 

om hetgeen er voorafgaat en om betgeen er onmiddellijk op 

volgt niet op de geestelijke, maar op de natuurlijke schep­

ping betrekking); op 2 Cor. 8:9, waar van den Heer Jezus 

Christus gezegd wordt, dat hij êi viidg smcóyevffsv n'/.ovatog 

wv (niet in het nrw/evsiv, dat arm zijn beteekent, maar in 

de tegenstelling van arm en rijk zijn, en in het volgende 



— 13 — 

Ivce, dal aan eene voorafgauiuls daad doet deuken, ligt de 

voorstulliiig vau Christus praeëxisteutie)j op 2 Cor. 4: 4 

tov Xoiffiov. og êanv sixwv tov Osov; op Gal. 4 : 4 

è^aTcéclTsiXsv u dtóg xóv v'ióv ccviov ysvófisvov ex yvvceixóg; 

op Rom. 14 : 9, waar Christus gezegd wordt gestorven en 

opgestaan te zijn tvcc xal VSXQIZV xal goóvrcov xvfjisvffrj; op 

Eom. 10 : 12 en 1 Cor. 1 : 2, waar gesproken wordt van 

een tmxaAiïaOat van den naam des Ileeren. 

Zegt nu HOI-STEN", het recht van dat beroep erkenueude, 

dat in den J)1ilippenzer-brief toch duidelijk eene „Steigeruug" 

is op te merken, daar o. a. wat iu Hom. 14:11 vau God 

gezegd wordt, in Fil. 2 : 10, 11 van Christus wordt gezegd, 

dan stem ik dat dadelijk toe. Maar waarom mag de Chris­

tologie van Paulus wel door een ander, maar niet door 

hem zelveu ontwikkeld ziju? Waarom mag Paulus iu den 

eenen brief niet sterker uitdrukkingen vau eene zaak bezigen, 

dan in deu anderen brief? Zoo wordt ook vau Christus'jp-

zegd in Pil. 3 ; 21, dat hij „ons vernederd lichaam veranderen 

zal" bij zijne wederkomst, terwijl Paulus die daad altijd aan 

God toekent (o. a. 2 Cor. 5 ; 1). Maar wanneer men deu 

Apostel hoort zeggen, dat de geestelijke verandering der ge-

loovigeu van den verheerlijkten Heer uitgaat (2 Cor. 3 : 18), 

dat God onze sterfelijke lichamen levend maakt door den 

Geest van Christus die in ons woout (Rom. 8 : 11), en ons 

zal opwekken door de kraclit vau Christus (1 Cor. 6 : 14), 

kan dan Pil. 3:21 voor onpaulinisch gehouden worden? 

Evenmin zou ik het met HOEKSTUA beslist onpaulinisch 

noemen, dat „de menschwording van Christus en zijn lijden 

en sterven losgemaakt wordt vau de beteekenis daarvan voor 

de menscheuwereld, en voorgesteld wordt als eeu noodza­

kelijk momeut van zijne zelfontwikkeling." Moet dau de 

menschwording van Christus door Paulus altijd uit hetzelfde 

oogpunt beschouwd worden? Kan Christus uiet tot eea 



u -

voorbeeld van nederigheid gesteld worden (gelijk Eom. 15 ; 3), 

al ziet men in zijne vernedering den weg, waarlangs onze 

verlossing is volbracht ? 

Voor HOLSÏEN bestaat dan ook dit bezwaar niet. Maar 

op zijne beurt heeft hij een ander bezwaar, waaraan hij zóó­

veel gewicht toekent, dat hij daarom alleen Pil. 2 : 5—8 

als onpauliniscli verwerpt. Overal — zegt hij — stelt Paulus 

Christus in zijn voorbestaan voor als den hemelschen mensch, 

als een wezen bekleed met een cw/ta snovouviov of nvsv-

[ICCTIXÓV, dat bij zijne verschijning op aarde onze ffaoj heeft 

aangenomen. In den Eilippenzer-brief daarentegen is iu 

plaats van den hemelschen mensch een heinelsch licht-wezen 

gekomen, dat eerst na zijne verschijning op aarde mensch 

werd (èv ó^ioiwaaTi dvdquirwv ysvófuvog). Onwaarschijnlijk 

moet het nu genoemd worden, dat Paulus zelf die verande­

ring in zijne Christologische beschouwing zal gebracht hebben. 

Ook mij komt dit onwaarschijnlijk voor. Maar waar is het 

bewijs, dat Paulus zich eens Christus als den hemelschen mensch 

heeft gedacht? HOLSTEN zelf durft, sedert verscheidene geleer­

den hunne bedenkingen hebben doen hooren, zoo stout niet 

meer beweren, dat 1 Cor. 15 : 47 d êsvrsooc, avdgconog ovqa-

vuv tot die opvatting ons dwingt. Ik kan dan ook niet inzien, 

waarom bij die woorden aan den praeixislenten Christus als 

den hemelschen mensch moet gedacht worden. Blijkens het 

verband is de tweede mensch de verheerlijlcle Christus, wiens 

beeld wij eenmaal dragen zullen, gelijk wij het beeld van 

den aardscben mensch gedragen hebben. Daar hij thans iu 

den hemel is, wordt hij ej OVQKVOV door de zijnen verwachi. 

Van eene hemelsche menschheid van Christus vóór zijne 

komst op aarde is dus geen sprake '). Zelfs niet, al laten 

') Zoo ook HOEKSTRA, bl. 463. Vg. over dit onderwerp vooral de 

verhandeling van J. G. D. MARTENS over )>het leerstuk van Jen hemelsciien 

mensch", in de iSludïen" le deel, 2e stuk. 



— 15 — 

wij de woorden ovournv op de praeëxistentie van Christus 

slaan; want dan is toch altijd de tweede menscli de Ais-

tonsche Christus, van wien wel gezegd wordt dat hij van 

hemelschen oorsprong is, maar niet dat hij dat is ah mensch. 

Ook is de door velen gemaakte opmerking niet /onder betee-

kenis, dat de Apostel niet kon schrijven: het geestelijke is 

niet eerst, maar het natuurlijke, daarna het geestelijke (vs. 46), 

wanneer aan den natuurlijken of aardschen mensch Christus 

de geestelijke of hemelsche mensch Christus is voorafgegaan. 

Hoe HOLSTKN zich op Eom. 8 : 3 en 2 Cor. 5 : 21 kan 

beroepen om de leer van deu hemelschen mensch als pau­

linisch te staven, is mij onverklaarbaar. Waarom veronder­

stelt de (jüq'S, cèiiaotiag, waarin God zijn Zoon heeft ge­

zonden, dat Christus vroeger in eeu a MIX a nvtvixaxixóv bij 

den Vader leefde? —«oj staat niet tegenover awjicc, maar 

tegenover nvevficc. En dat er d/xaoiiug wordt bijgevoegd, 

is om aan te duiden, dat Christus in die GUQ!-, in dien 

zinnelijk-menschelijkeu verschijningsvorm gekomen is, die 

onder deu invloed van de in de wereld heerschende zonde 

vatbaar is geworden voor lijden en verzoeking. In het wezen 

der zaak wordt hetzelfde uitgedrukt in Gal. 4 : 4, waar God 

zijn Zoon heet uitgezonden te hebben yevdiid'ov tx ywaixog. 

Zonderling is de meening, dat in 2 Cor. 5 : 21 de woorden 

ui] yvo'vra uixuvxiuv betrekking hebben op den hemelschen 

Christus, en het noisïv uixaou'av op het doen aannemen van 

eene craoj" dixaon'ag, even als Eom. 9 : 3. Tot zonde worden 

kan toch nooit hetzelfde zijn als het vleesch der zonde aan­

nemen. Veel waarschijnlijker is, dat Paulus een dergelijk denk­

beeld voor den geest heeft gezweefd, als toen hij Gal. 3 : 13 

Christus een vnto rjfxóov xuzuou noemde. Als een vloekwaar­

dige heeft God den Christus behandeld (in den kruisdood). 

Als een zondaar heeft God den zondelooze behandeld, door 

hem den dood eens zondaars voor ons te doen sterven. 



Zoolang er geen degelijker bewijzen worden aangevoerd 

voor de stelling: Paulus heeft ia Christus vóór zijne ver­

schijning op aarde den hemelschen meusch gezien, kan zij 

tegen het paulinisch karakter van Pil. 2 : 6—8 niet worden 

aangevoerd. 

h. DE SOTEEIOLOaiE VAN DEN SCHBIJVEK. 

De leer der rechtvaardiging nit het geloof, die in de 

Brieven van Paulns zoo groote plaats bekleedt, wordt ook 

in den Filippenzer-brief niet gemist. Uitvoerig wordt zij 

H. 3 : 7—11 behandeld, en wel op eene wijze, die terstond 

aan Paulus doet denken. 

Dit wordt door verscheiden en, o. a. door HOLSTEN en 

HOEKSTRA ontkend. De eerste vooral heeft al zijne scherp­

zinnigheid aangewend om te bewijzen dat, hoe paulinisch de 

uitdrukkingen ook klinJcen mogen, de echt-paulinische recht­

vaardigingsleer er te vergeefs in gezocht wordt. Hij stelt zich 

de zaak aldus voor: Meer dan iets anders gaf de recht­

vaardigingsleer van Paulus aan de Joden-Christenen aanstoot. 

Dat wegcijferen van de rechtvaardigheid uit de wet, dat 

nadruk leggen op het objectieve feit der door Christus aan­

gebrachte verlossing, dat telkens sprekeu van het kruis, van 

het bloed van Christus, dat verwaarloozen van den subjec-

tieven faktor der vroomheid en heiligmaking, die zekerheid 

waarmede over de toekomstige zaligheid gesproken werd — 

dat alles ergerde den judaïstischen Christen op het hoogst. 

Zou er dus verzoening komen tusschen bem en den pauli-

nischen Christen, dan moest de laatste de scherpe punten 

van zijne rechtvaardigings-leer wat afstompen. Dit begreep 

ook de Schrijver van den Brief aan de Filippenzen. Om 

de twee partijen ia Pilippi nader tot elkander te brengen, 

wijzigde hij de paulinische leer der rechtvaardiging zóó. 



dat ook de Joden-Christenen er voor gewonnen konden 

worden. Die niet gemakkelijke taak heeft hij meesterlijk 

volbraeht. Zooveel mogelijk bezigt hij paulinische woorden, 

maar in een andereu zin. Terwijl Paulus op de objectieve 

zijde van de rechtvaardiging den nadruk legt, is het objec­

tieve voor hem eenvoudig een middel om tot het subjec­

tieve te komen. Terwijl bij Paulus de rechtvaardiging eens 

en voor altijd geschiedt, kent hij een toenemen in de recht­

vaardiging. Terwijl Paulus in den dood en de opstanding 

van Christus den grond ziet van het gestorven zijn der 

geloovigen aan de zonde en hun opgestaan zijn tot een 

nieuw leven, spreekt hij van een „geestelijk en ideëel ver­

wezenlijken van Christus doodslijden en eene zedelijke er­

varing van de kracht van Christus opstanding." Terwijl 

Paulus altijd eerst het kruis, daarna de opstanding van 

Christus vermeldt, laat hij aan het lijden van Christus 

zijne opstanding voorafgaan, en zwijgt hij van het kruis, 

om den .Joden-Christenen genoegen te doen. Terwijl Paulus 

gewoon is te roemen in de hoop der heerlijkheid, is het 

voor hem onzeker, of hij deel zal hebben aan de op­

standing der doodeu, daar hij niet weet of hij wel ver 

genoeg gevorderd is op den weg der heiligmaking, om zulk 

eene heerlijke toekomst te durven verwachten. 

Ziedaar de akte van beschuldiging. Als zij gegrond is 

zal wel niemand aarzelen om H. 3 : 9—11 voor onpauli 

nisch te houden. Heeft HOLSTEX goed geëxegetiseerd, dan 

heeft Paulus die woorden niet geschreven. 

Opmerking verdient, dat HOEKSTRA, ofschoon tot het 

zelfde resultaat komende, eene andere exegese geeft. Ook 

hij meent dat de Schrijver in plaats van de paulinische 

rechtvaardiging uit het geloof op grond van de verlossing 

die in Christus is, gesteld heeft; de zedelijke of godsdien­

stige rechtvaardiging, gegrond op het geloof. Maar dat hij 
2 



— 18 — 

zich aarzelend zal hebben uitgelaten over zijne opstanding, 

neemt hij niet aan. In vs. 10 een werkelijk lijden met 

Christus en een sterven van den marteldood voor Christus 

ziende, vindt hij in het sïrrux; van vs. 11 de hoop door 

den Schrijver uitgedrukt, dat hem het voorrecht mocht be­

schoren zijn van deel te hebben aan de eerste opstanding, 

de opstanding der martelaars. Hieraan ontleent hij dan 

weder een nieuw bewijs voor het onpaulinische van deze 

perikoop. 

Men ziet, er is nog al eenig verschil tusschen de beide 

geleerden. Eedeu te meer, om naar den juisten zin van 

3 . 9—ii een ernstig onderzoek in te stellen. 

Nadat de Schrijver tegenover het judaïstische roemen in 

uiterlijke voorrechten in het licht gesteld heeft, dat ook 

hij, zoo hij wilde, veel meer stof had tot vleeschelijk roe­

men dan eenig ander '), zegt hij, dat dit alles door hem 

als schadelijk is prijsgegeven, ja als iets verachtelijks door 

hem is weggeworpen. Hierop gaat hij aldus voort: xal 

SVQSOÜ iv avTo), fit] i'xon' ifirjv óixaiodvvrjv Trjv ix vóuov, 

d)J.d vtjr did TcCdTsoag Xotaroü, rijv sx Osov êixaioavvrjv, 

snl rrj TCidrsi. HOLSTEN merkt op, dat de Schrijver van 

eene óixaioGvvrj ix dsov spreekt, terwijl Paulus altijd 

s c h r i j f t  ó i x c c w f f v v r j  d s o v  ( R o m .  1 : 1 7 ;  3 : 2 1 ,  2 2 ;  1 0  ;  3 ;  

2 Cor. 5:21.) Echter geeft hij toe, dat beide uitdrukkingen 

op hetzelfde neerkomen. Waarschijnlijk — zegt hij — heeft 

een paulinist de gewone uitdrukking willen ophelderen. 

Waarschijnlijk — zeg ik op mijne beurt — heeft Paulus 

zelf die opheldering gegeven, waartoe het voorafgaande ix 

vófiov hem lichtelijk aanleiding kou geven.2) 

Door de gerechtigheid uit God niet, gelijk Rom. 10 : 3, 

') Over vs. 2—6 spreek ik later. 
!) Ook 1 Cor. 2:12 vinden wij den geest der wereld en den geest 

die uit God is tegenos'er elkander gesteld. 



— 19 — 

tegenover de eigene gerechtigheid, maar tegenover de ge­

rech t ighe id  u i t  de  we t  t e  s t e l l en ,  hee f t  de  Sch r i j ve r ,  volgens  
HOLSTEN, iets wat den Joden aanstoot gaf uit de recht­

vaardigingsleer weggenomen. Maar laat de Schrijver dan niet 

voorafgaan «ry s'%iov s/iijv óixaioavvrjv ? En was dan eene 

prediking, die de rechtvaardigheid uii de wet als axvpcdu 

bestreedj niet aanstootelijk voor de Joden ? 

N^et minder bevreemdend vindt HOLSTEN het ènl zij 

marsi, daar reeds did TIIÖTSWG XCIXSTOV was voorafgegaan, 

en daarenboven Paulus nooit bij m'ang het voorzetsel srri 

gebruikt. Maar is de herhaling van het woord, waarop de 

nadruk valt, niet paulinisch? Lezen wij o. a. niet Eom. 

3 : 22, dat de rechtvaardigheid Gods door het geloof van 

Jezus Christus komt over allen Aie, gelooven ? En dat Paulus 

van afwisseling van voorzetsels houdt, blijkt uit het gebruik 

van Sta en tx bij niatu; (Rom. 3 : 30; Gal. 2 : 16) en van 

è x ,  S i d  e n  è v  b i j  v ó i i o g  ( E o m .  1 0 : 5 ;  G a l .  3 : 2 1 ;  2 : 2 1 ;  

3:11; 5:4), Waarom kon hij dan niet, om den grond, 

waarop de ware gerechtigheid rust, aan te duiden, op het 

did'jiCavsoog Xoiazov het STCI rij TCIGTSI laten volgen? 

Dat de eigenaardig-paulinische woorden óixmwaig, öixcaovv, 

ówQsdv (bij ó'ixaiovadui), koyt'CeGOcu in onzen Erief ont­

breken, vindt HOLSTEN bedenkelijk. Maar vindt hij ook be­

denkelijk, dat die woorden in den tweeden Brief aan de 

Corinthiërs niet voorkomen? En dat de beide laatsten ook 

in 1 Cor. worden gemist? 

Gewichtiger schijnt het bezwaar, vooral door HOEKSTRA 

geopperd, dat in vs. 9 een streven naar steeds meerdere 

rechtvaardigheid ligt, waarvan Paulus, voor wien de geloo-

vige in Christus gerechtvaardigd is, niets weet. Van dat 

streven lees ik echter niets. De Schrijver zegt alleen dat hij 

alle dingen schade heeft geacht {s'Cr^uaiOrjV) en nog voor 

Gxv^ccla houd (ryyoü/UKt), opdat hij Christus zou gewinnen, 



— 20 -

en in hem zou gevonden worden, niet hebbende zijne eigene 

rechtvaardigheid, enz., d. i. opdat hij in plaats van hetgeen 

hij verloor (dien schijn-rijkdom, dien hij vs. 4—6 had ge­

noemd), Christus zou ontvangen, met al zijne gaven, met 

deze gave bovenal, dat hij als een gerechtvaardigde stond 

voor God. Hij spreekt hier niet als iemand die nog gerecht­

vaardigd moet worden; nog minder als iemand die naar 

meerdere rechtvaardigheid streeft; maar als iemand die dit 

het hoogste acht, dat hij Christus bezit, en in hem als een 

rechtvaardige door God gevonden wordt, {xtoótjóoi en svQeOaj 

zijn beiden aoristi.) Ik begrijp waarlijk niet, waarom Paulus 

dat niet heeft kunnen schrijven. Zegt hij niet in Gal. 2 : 17 

El ót ^TjTovvTsg óixcacodïjvai êv Xo/ctoi svQs'drjfisv xccl avrol 

dfiaoTuiAoi, aou Xoiaróg uiiuon'ag ó'iaxorog-, /Arj ytroiro, ge­

heel hetzelfde? Ook daar is het niet dixuiovddcci, maar 

dixaicoOijVcn, omdat de christen door het geloof gerechtvaar­

digd is. Toch gaat het ^rjTsïr vooraf, niet om daardoor aan 

te duiden dat de rechtvaardiging nog niet heeft plaats ge­

had, maar om daarmede de richting van hart en leven aan 

te geven, die zich niet naar de rechtvaardigheid die uit de 

wet is uitstrekt, maar naar de rechtvaardigheid die in 

Christus is. 

In het rov yvm'ai CCVTÓV van vers 10 neemt de Schrijver 

van den rilippenzer-brief het in vs. 8 gezegde: óul zo 

vrcsQt'xov trfi yvoiaswg Xoidiov 'Irjffov weder op. Het ken­

nen van Christus, waarvan hij reeds door de vermelding 

van de rechtvaardigheid des geloofs zooveel heerlijks heeft 

gezegd, is hem zoo groot, dat hij er nog niet van zwijgen 

kan. Iets is er, waarbij hij vooral nog moet stilstaan. De 

verdrukking, die hij om Christus wil lijdt, brengt het hem 

van zelf in de gedachte. Hoe meer hij zijn lijden, zijn strijd, 

zijne zwakheid gevoelt, des te grooter voorrecht is het hem, 

Christus te kennen in dc kracht zijner opstanding (rov 



— 21 — 

yrmvca avzov xcd TTJV óvvat.uv rrjg ccvaöTciöscoc avrov.) 

Die kracht Gods, die in de opstanding van Christus open­

baar is geworden (vg. 1 Cor. 6 : 14) hoopt hij, dat eenmaal 

ook aan hem zich openbaren zal, eu hem uit al zijne ver­

drukkingen verlossen zal. Toch is het hem eene streelende 

gedachte, om Christus wil te lijden. Wat hij den Filip-

penzen had toegeroepen ; OTI syccoiaQri xi) vnio Xoiarov, 

ov fióvov to HQ avzov mOTeveiv clXXd xcd to vit to avrov 

ncéa%siv (1 : 29), dat past hij nu op zich zeiven toe. Wetende 

dat aan het verlieerlijkt worden met Christus een lijden 

met Christus moet voorafgaan (Kom. 8 : 17) wenscht hij 

ook te kennen de xoivaivia Ttadr^iarcov avrov, rrvijiwrxft--

'Qóixsvoc rep öavaro) avrov. Zijn lijden moet zijn, en meer 

en meer worden eene gemeenschap aan het lijden van 

Christus, eeu lijden om Christus wil, om des Evangelies 

wil, een lijden voor den naam cn in den Geest van Chris­

tus (2 Cor. 1 : 5 tTCSQiGGsvti rd rradr^iara rov XQIGXOV 

fig )jf.iag"). Ja, al moest de marteldood het einde zijn, wat 

nood, als dat sterven maar mocht zijn een SVfifiOQyifëeGdai 

ri[i darcérfo avrov, als het maar dezelfde itooytj mocht 

hebben als de dood van Christus, als het maar een sterven 

mocht zijn om Christus wil en in den Geest van Christus 

(vg. 2 Cor. 4:10, 11)! 

Christus alzoo te kennen, was zijne begeerte geweest, 

einwg — hiermede eindigt hij zijn roemen in de kennis 

van Christus — xaravrr'JGW tig ri:V s^avdffracriv rrjv ex 

VfxQwv. ^an de verklaring van deze woorden, vooral van 

slkcog, hangt ontzaglijk veel af voor het recht verstaan der 

gansche perikoop, en voor de beslissing der vraag, of wij 

hier Paulus hooren, of een ander. Dat wij onder de s'Savdffrcc-

Gig )j sx vexgm' aan niets anders hebben te denkeu dan 

aan hetgeen gewoonlijk in de Brieven van Paulus de op-

standiny der dooden genoemd wordt, kan, dunkt mij, niet 



— 22 -

worden ontkend. Ret eeuwige leven er onder te verstaan, 

gaat niet aan. Maar evenmin heeft HOEKSTRA recht om er 

de eerste opstanding, de opstanding der martelaars (waar­

van hij iu de Openbaring van Johannes gesproken vindt) 

in te zien. Dan moest er (gelijk Openb. 20 ; 5) rijv uQwrrv 

bij staan. Wie kon ooit, terwijl er eenvoudig van eene 

sSccvdaratfic rj êx rfxoMv gesproken werd, op de gedachte 

komen, dat de Schrijver een bijzonder voorrecht bedoelde, 

dat den martelaars te beurt viel i 

Wordt de gewone opstanding der dooden bedoeld, die 

bij de parousie van Christus zal plaats hebben, dan rijst 

de vraag op, wat de Schrijver bedoelt met het xatavtav 

HQ. Dat hij hoopt die parousie nog te zullen beleven, nog 

zóólang te zullen leven tot dat Christus wederkomt om de 

dooden op te wekken? Onmogelijk. De parousie van Chris­

tus wordt nooit, ook niet in onzen Brief, de opstanding uit 

de dooden genoemd. In het leven te blijven tot de parousie 

van Christus is juist het tegenovergestelde van het sterven 

van den marteldood voor Christus, vs. 10 1). Kaxcivrav sig 

kan nooit beteekenen; in het leven blijven tot; maar alleen; 

geraken tot, zoodai men er zelf deel aan heeft (Hand. 36 : 7; 

1 Cor. 10:11; 14:36; Ef. 4:13). 

De Schrijver heeft dus zijne eigene opstanding op het oog. 

Had hij daarvan reeds gesproken in vs. 10, xov yv&vca 

avcóv xul xï]v ó'vraixiv trjff dvaGTKüsoog avtov, nu, na de 

vermelding van zijn marteldood, gevoelt hij er behoefte aan, 

nog eens die heerlijke toekomst zich in herinnering te 

brengen, als het Godsrijk zal zijn voltooid, de dood voor 

allen die van Christus zijn voor eeuwig zal zijn te niet ge­

daan, en zij bekleed zullen worden met een nieuw lichaam, 

gelijkvormig aan het verheerlijkte lichaam van Christus, (vg. 

') Vg. ook HOEKSTRA, bl. 446. 



~ 23 — 

vs, 20, 31). Den marteldood vreest liij niet, als hij maar 

ceel mag hebben aan die heerlijke opstanding. 

Blijkt echter niet uit de wijze, waarop hij over dat deel 

hebben aan de opstanding der dooden spreekt, dat wij hier 

niet met Panlus, maar met een ander te doen hebben? 

Paulus spreekt altijd met volkomen zekerheid over het 

eeuwige leven, dat God hem in Christus beloofd bad. En 

hier zegt de Schrijver «moe, dat toch, evenals Hand. 27 ; 12; 

Eom. 1:10; Rom. 11:14 niets anders beteekeueu kan 

dan: of ik soms. Er ligt dus in dat woord niet alleen een 

sterk verlangen, maar ook eene onzekerheid, of men wel 

het verlangde zal deelachtig worden. 

Het is vooral Hoi,STEN die, op het voetspoor van BAUII. 

hieraan één van de voornaamste bezwaren ontleent tegen 

de echtheid van onzen Brief. De Schrijver heeft — zoo be­

weert hij — voor de paulinische zekerheid, die den Joden 

zoo ergerlijk was, de onzekerheid van den waren Christen, 

die zich van zijne onvolkomenheid altijd bewust blijft, in 

de plaats gesteld, Eu dat moest hij wel doen, na op zulk 

eene handige manier in vs. 9, 16 de objectieve rechtvaar­

diging van Paulus door de subjectieve rechtvaardiging te 

hebben vervangen. Heeft men eenmaal, gelijk de Schrijver 

van onzen Brief, de hoop der zaligheid afhankelijk gemaakt 

van de hoogte waarop men staat in het geestelijke leven, 

van de vorderingen die men in het sterven van den ouden 

mensch en het opstaan van den nieuwen mensch gemaakt 

heeft, dan moet men zich, wat de zalige toekomst betreft, 

met een misschien, met een dhwg tevreden stellen. Dat is 

de eisch van den christelijken ootmoed. 

"Wat men al niet van de eenvoudigste en duidelijkste 

woorden maken kan! Hoe is het mogelijk om in vs. 10 

iets anders te vinden dan een lijden en sterven voor 

Christus in den eigenlijken zin van het woord! Om tot 



— 24 — 

het resultaat van HOLSTEN te komeu, moet men in de 

êvvccfxig Ttjg dvaaTccascoc avzov de kracht zien, die de ge-

loovigen „in ein neues ethisches Leben versetzt;" in de 

xoivmia nadrjudtwv avzov de gemeenschap met Christas 

doodslijden, waarin sden Gliiubigen das Meisch mit seinen 

leidenschaftlichen ïrieben und Begierden und damit das 

Princip der Sünde gekrenzigt wirdin het <jv;xiio()(fi^Kj(ka 

roi 0avuro) ra'iov een »ethisch sich gleichgestalten dem 

Tode Christi," waardoor men „stetig den alten Menschen, 

den Leib des Meisches und der Sünde, sich abtötet."') 

Dit is exegetische willekeur. Ik wil voor een oogenblik aan­

nemen, dat de Schrijver Rom. 6 : i—6 voor oogen heeft 

gehad, en zich iu zijne terminologie daaraan heeft aange­

sloten. Maar hoe slecht heeft hij dan Paulus begrepen! Of, 

zoo hij hem wel begrepen, maar met opzet zijne voorstel­

ling gewijzigd heeft, hoe onhandig heeft hij het dan aange­

legd ! In Rom. 6 wordt het ethische leven van den Christen 

gegrond op eene mystische vereeniging met Christus, waar­

door men met hem gestorven, begraven en opgewekt is. 

Hier daarentegen zal niet een gestorven zijn met Christus 

bedoeld zijn, maar een telkens meer sterven met Christus — 

eene gedachte die het gansche N. Testament ten eenenmale 

vreemd is. Ook vat ik niet, hoe iemand, die te kennen wil 

geven dat hij het zondige vleesch doodt, zeggen kan, dat 

zijn sterven dezelfde heeft als het sterven van Christus. 

Nog minder te verdedigen is de verklaring, van xoivoovia 

TtudrjfichMV avzov gegeven. "Wie kon daar ooit in lezen een 

kruisigen van het vleesch met zijne hegeerlijkJieden ? Er is 

geen sprake van het kruis maar van het lijden van Christus. 

Koncon'a kan nooit iets anders beteekenen dan gemeenschap, 

deelgenootschap. Is er dus eene xoivmna van het lijden van 

') Jb. f. Prol. Th. 1S75, S. 474. 



— 25 •— 

Christus, dan lijdt men hetzelfde lijden, dat Christus leed. 

Heeft uu ook, naar de voorstelling van den Schrijver 

Christus dat lijden gekend, dat hij liet vleesch kruisigde 

met zijne begeerlijkheden? 

En waarom gaat, wanneer wij in vs. 10 aan een ethisch 

proces hebben te denken, de opstanding aan het lijden en 

den dood vooraf? "Waarom wordt de volgorde van Rom. 6 

omgekeerd? Aan het opstaan met Christus moet toch het 

sterven met Christus voorafgaan! Dit zal zijn, volgens HOL-

STEN, omdat de Joden-Christenen liever van Christus op­

standing, dan van Christus sterven hoorden. En daarom 

zal ook voor het aanstootelijke Jcruis het minder aanstoote-

lijke lijden iu de plaats zijn gekomen! Alsof niet de Schrijver 

tot tweemalen toe gewag maakt van het hrun van Christus, 

2:8 en 3:18, terwijl het in den Brief aan de Eomeinen en 

in den tweede aan de Corinthiers slechts eenmaal voor­

komt (Eom. 6 : 6 ; 2 Cor. 13 : 4)! En alsof het zooveel minder 

aanstootelijk was om alles waarin do Joden roemden Gxvflrckcc 

te noemen, dan eerst van het kruis, en daarna van de op­

standing te spreken! 

Ik blijf dus bij de gewone, ook door HOEKSTRA gevolgde 

verklaring, en deuk bij vs. 10 aan het lijden eu sterven 

voor Christus in physischen zin. 

En is dan het eTnoog van vs. li zoo moeilijk te verstaan? 

Dat de Schrijver met opzet dit woord zou gekozen hebben 

om tegenover de geloofszekerheid van den paulinist de on­

zekerheid van den ootmoedigen Christen te stellen, is vol­

strekt niet aannemelijk. Dit kan niet van iemand veronder­

steld worden, die zijne verwachting uitspreekt, dat Christus 

bij zijne wederkomst zijn vernederd lichaam veranderen zal, 

eu aan zijn verheerlijkt lichaam gelijkvormig zal maken 

(3 : 21), die juicht: het leven is mij Christus, en het ster­

ven is mij gewin! (1 : 21). 



— 26 -

"Wat HOLSTEN daavtegcu aanvoert, is niets dan eene uit­

vlucht. In 1 : 31 — zegt hij — spreekt de Schrijver voor 

zijn persoon; maar in 3 : 11 als „de vertegenwoordiger en 

drager van het christelijk bewustzijn in het algemeen." 

Alsof dit verschil dan niet op de ee'ue of andere wijze, 

b. v. door in 3 : 11 den pluralis te bezigen, moest zijn aan­

geduid ! En dan, wat onmiddellijk voorafgaat: „indien iemand 

anders meent te betrouwen in het vleesch, ik nog meer: 

besneden ten achtsten dage enz. (vs. 4—7), is dat minder 

persoonlijk dan 1 ; 21 ? 

Onmogelijk kan het dus des Schrijvers toeleg geweest ziju 

om de paulinische certitudo salutis te verzwakken. Ook het 

fiTtwc geeft ons geen aanleiding om dat te veronderstellen. 

Men zegt: in dat woord ligt verlangen, en onzekerheid tevens. 

Dit is waar, als men daarmede maar niet uitsluit het ver-

trouwen, dat het verlangen zal bevredigd worden. Dit ver­

trouwen ligt o. a. in Eom. 1 : 10, waar Paulus zegt, God 

onophoudelijk en vurig te bidden, UTIOK rjó'rj uort evoóco-

OrjOofica sv rw OeXrjmzi xov deov sAtlav nqog v/jicég (vg. 

ook H. 15 : 34, 38, 29). En vooral in Hom. 11 : 14, waar 

Paulus in zijne bediening roemt, sTtcojq nccQa^ijloóau) fiov 

rrjv Guoxcc xccl awaco nvcèg ti avtav. Wanneer men Pau­

lus gevraagd had, of het geheel onzeJcer voor hem was, of 

hij ook eenigen uit Israël door zijne prediking behouden 

zou, had hij zonder twijfel geantwoord (op grond van veel­

vuldige ervaring): neen, ik vertrouw wel, dat ik eenigen 

behouden zal; maar de mogelijkheid, hoe klein ook, bestaat, 

dat er niemand door mij behouden wordt; want ik heb de 

harten niet in mijne hand; absolute zekerheid heb ik dus 

niet. 

"Welnu die absolute zekerheid, maar ook niets anders, 

wordt door het tmwg van Pil. 3:11 uitgesloten. Mogelijk 

acht de Schrijver het, gelijk ieder oprecht Christen het 



— 21 ~ 

mogelijk acht, die zich vau zijne zwakheid bewust is, dat 

hem de prijs ontgaat. Hij gevoelt, dat er nog veel aan zijn 

lijden met Christus ontbreekt, en dat «r nog veel in hem 

anders moet worden, zal hij waardig geacht worden de 

heerlijkheid van Christus in te gaan. Wel blijft zijn ver­

trouwen op God gevestigd, die hem in alle verzoeking, in 

allen strijd bewaren zal. Maar zijne geloofskracht is dik­

wijls zoo klein, en daartegenover het heil, waarop hem uit­

zicht is gegeven, zoo overstelpend groot, dat hier, in plaats 

van het onoig, het si'nutg uit de pen komt. 

Hieraan herkennen wij weder Paulus, den man die 1 Cor. 

0 : 24—27 geschreven heeft. Hoe is het mogelijk dat men, 

met die woorden voor oogen, Fil. 3 : 11 voor onpaulinisch 

heeft kunnen houden! Zij geven geheel dezelfde gemoeds­

stemming weer. Dezelfde man die in 1 Cor. 15 zulk een 

stouten toon aanslaat, zegt om des Evangelies wille alles 

voor allen te zijn Tva avyxoivoovóg ccvtov yivwixai (vs. 23); 

wekt niet alleen de Corinthiërs op om zoo in de loopbaan 

te loopen dat zij den prijs ontvingen (vs. 24), maar zegt 

ook van zich zeiven dat hij alle krachten inspant om de 

lusten des vleesches te bedwingen, ixrjnoog céV.oig xt^ov'ïag 

ccvTÓg dóóxifiog yéviojxca (vs. 27). Xu men deze woorden in 

den eersten brief aan de Corinthiërs leest, zegt men niet: 

hoe kan eeu man als Paulus die gewoon is te roemen iu 

de hoop der heerlijkheid, één oogenblik de mogelijkheid 

veronderstelleu dat hij verwerpelijk bevonden werd!3) Eu 

wanneer men het sïnwg xatavTtjcoi eïg tfjv êSctvdaiccffiv tt'jv 

ex vtxQwv iu den Brief aan de Eilippenzen leest, een brief 

die zooveel later geschreven is, toen de Schrijver zooveel 

') Hoe ver ilc apostel van de meening was, (iat de Christen die in 

Christus had leeren roemen, geen ernstige zelfbeproeving meer noodig 

had, blijkt ook treffend uit 2 Cor. 13 ; 5, 6. 



— 28 — 

ondervond wat zijne geestkracht kon breken en zijn geloofs­

moed kou doen verflauwen, dan zal men terstond het von­

nis gereed hebben: beslist onpaulinisch! Dat is een meten 

met twee maten. 

iVog even moet ik stilstaan bij de volgende verzen (12— 

16). daar zoowel HOEKSTRA als HOLSTEN daarin eene be­

vestiging vinden van hunne uitlegging van vs. 8—11. Ik 

meen het tegenovergestelde te kunnen bewijzen. 

Tegen de meening van Hor,STEN, dat in vs. 9—11 het 

streven naar steeds meerdere gerechtigheid duidelijk is uit­

gesproken, pleiten reeds de eerste woorden ovx ou. Overal 

waar die zegswijze voorkomt, gaat iets vooraf, waaruit men 

liclitelijk het tegenovergestelde zou kunnen afleiden van 

tg een er op volgt. Men kan haar dan ook het best 

op deze wijze omschrijven: „meen niet dat", of „hieruit 

moet gij niet afleiden dat." Zoo zou men licht uit H. 

4:10 kunnen afleiden, dat de Schrijver daarom zoo blijde 

was met de gaven der Pilippenzen, omdat hij zooveel gebrek 

geleden had. Daarom luidt het vs. 11 ovy on xad' vGtéqrfiiv 

Xéyu). Zoo zou men ook op grond van 4 : 15 en 16 kunnen 

beweren, dat het iemand, die telkens ondersteuning van 

Filippi aannam, om de gaven zeiven te doen was. Daarom 

begint vs. 17 met ovy on «nfjjtxo to óójia. 

Zoo is het overal, waar (n'x on voorkomt. Op eene andere 

wijze is die spreekwijze ook niet te verklaren. Zal dus H. 

3 : 12 een behoorlijken zin geven, dan moetin de voorgaande 

verzen iets liggen, waaruit de lezers aanleiding konden 

nemen om te meenen, dat de Schrijver het wèl gegrepen 

had, dat hij wèl TSTskiiwvm. Maar hoe kan dan de hoofd­

gedachte van vs. 9—11 wezen, dat de Schrijver streefde 

naar steeds meerdere rechtvaardigheid, of het hem ook ge­

lukken mocht om het heil der opstanding te verwerven? 

Dan zou de zin der woorden hierop neerkomen: „ik be-



— 29 — 

ijver mij om steeds rechtvaardiger voor God te worden ; 

maar leid nu hieruit uiet af, dat ik het reeds gegrepen 

heb!" Ik zou zeggen, dat niemand, die met eeu gezond 

verstand begaafd was, iets dergelijks er uit alleideu kon. 

"Wie zegt, dat hij naar rechtvaardigheid voor God streeft, 

maakt den indruk niet van te meenen, dat hij die reclit-

vaardigheid reeds hezit. 

Deukt men daarentegen aan den weg des lijdens, dieu 

de iSchrijver om Christus wil bewandelde, en dien hij ten 

einde toe hoopte te zullen bewandelen, dau wordt het oj)/ 

oti duidelijk. Het was hem te doen geweest, toen hij alles 

waarin hij vroeger roemde als iets schadelijks, als iets 

verachtelijks wegwierp (en nog steeds was het hem te doen) 

om Christus te kennen in zijne heerlijkheid, bovenal in de 

heerlijkheid zijner opstanding. Daarom had hij het lijden 

met Christus niet geschuwd, en deinsde hij ook voor het 

sterven om Christus wil niet terug. Dit had hij meer dan 

eens getoond. Dit toonde hij ook op het oogenblik dat hij 

den brief schreef, daar hij om des Evangelies wil gevangen 

zat. Hoe licht kou men nu meenen, dat hij reeds was waar 

hij wezen moest, dat hij het doel, waarmede hij deu lijdeus-

weg gekozen had, reeds bereikt had, dat er reeds eene 

volkomene xoivoovicc rcccdijixctzaiv avrov, reeds een volkomen 

(jVfiiioQyi'Qtadm TM OUVCCZM avrov bij hem was! Hij zelf 

wist wel beter; van daar het si'/icog. Maar zijue lezers konden 

het licht uit vs. 10, in verband met zijne leveuservariug, 

opmaken. 

Daarom werpt hij vs. 12—14 de gedachte verre van zich, 

van het ideaal, dat hij zich van het volgen van Christus 

in zijn lijden en sterven gemaakt had, reeds bereikt te 

hebben. 

Zoo komt ook het T£Tskfi(Of.icci tot zijn recht. HOLSÏEN 

zegt „das itTtkeiuiixai kaun daher nach dem Zusamraen-



— 30 — 

hange uur vou dieser VollenJuug der subjcctivcn Gerech-

tigkeit im Gliiubigeu verstauden werdeu" 1). Maar dau be­

grijp ik deu Schrijver uiet. Iemand, die zijne lezers plechtig 

komt verzekeren, dat hij nog uiet volmaakt is in „subjec­

tieve gerechtigheid", kau ik mij uiet voorstellen. Maar wel 

kan ik mij iemand denken (vooral een Apostel die zooveel 

voor de zaak van Christus geleden heeft, 2 Cor. 11 : 23— 

29, en tot wien zijne vrienden met zooveel eerbied opzagen) 

die erkennen moet, en ook erkeuueu wil, dat hij nog niet 

tot het rakoc gekomen is (want dat beteekent het woord 

Tskeiovv eigenlijk), dat hij het ideaal van een goeden krijgs­

knecht, van een goeden wedlooper nog niet bereikt heeft. 

Herhaalt hij die betuiging in vs. 13 ddsX(poi, iyco ificcvróv 

OVTTO) ?.oyi£oiiui xcasih/ffivui, dan ligt de veronderstelling 

voor de hand, dat er in de gemeente van Filippi waren, 

die dese verzekering van den Apostel bijzonder noodig had­

den. De toon, waarin de Brief geschreven is, de wijze waarop 

over het lijden om Christus wil gesproken wordt, over 

de noodzakelijkheid van dat lijden, over de'vruchten die 

het draagt voor deu lijder zelveu en voor de gemeente — dit 

alles doet mij vermoeden, dat er te Filippi gevonden werden, 

die, al te zeer ingenomen met de hoogte van geestelijk 

leven waarop zij stonden, en al te hooge gedachten hebbende 

van de plaats die de Christen in de wereld innam, zich over 

de verdrukkingen die den Christen bereid waren niet konden 

heenzetten, en daartegen morden alsof hun eenig onrecht 

geschiedde. 

Tegenover dezen doet Paulus met nadruk uitkomen, daï 

hij er nog niet was, dat hem, ofschoon hij in hetgeen hij 

voor Christus had over gehad kon roemen, nochtans die 

lijdenskracht en die stervensmoed maar al te zeer ont-

Jh. f. Frot. Theol. 1876. S. 47G. 



- 31 -

braken, die den waren volgeling van Jezus kenmerkten. 

Ook wat wij in vs. 15 en 16 lezen wordt dan duidelijk 

O (701 OVV Ta'/.SIOI, TOVZO (fQOVCÖflSV, xcd sl' Tl iliOOK (fQOVHXS, 

xcd TOVTO ó deó: vfuv ccrcoxuXvipsi- TrXtjv sl; o e(fHuact[isv, 

rep ccvTcïi ffToi'/siv. Paulus wil dat allen, die tot de ikksioi 

beliooren, die, in onderscheiding van de vrjmoi, zich mogen 

rangschikken ouder de volwassenen, de meer ontwikkelden 

en met een dieper inzicht in het Evangelie begaafden, dit­

zelfde bedenken zullen als hij, namelijk, gevoelende wat hun 

nog ontbreekt, het lijden niet afbidden, maar naar de ge­

moedsstemming van den waren, christelijken lijder en strij­

der staan zullen. En indien zij er anders over dachten, 

ook dat zou God hun openbaren. Had God reeds veel 

hun geopenbaard, ook dat inzicht iu de noodzakelijkheid 

en de beteekenis van het lijden zou Hij luin op zijn tijd 

schenken. Alleen, naar het inzicht waartoe men reeds ge­

komen was, en waarin alle réXsioi samenstemden — daar­

naar moest men wandelen. De wandal mocht niet staan 

beneden de hoogte van ontwikkeling, waartoe men reeds 

gekomen was. 

C. DE ESCHATOLOGIE VAN DEN SCHKIJVEK. 

Over de vraag, in hoeverre de eschatologische voorstellingen 

van onzen Schrijver overeenstemmen met die van Paulus, 

kan ik kort zijn. Moeielijk is het zeker, zich een klaar 

denkbeeld te vormen van de wijze, waarop de Apostel zich 

de toekomst van den in Christus ontslapene heeft gedacht. 

Hoe stelde hij zich de opstanding der dooden voor? Welk 

verband nam hij aan tusschen het hemelsche leven van den 

geloovige terstond na den dood, en zijn leven in het ver­

heerlijkt lichaam der opstanding? Hoe laat hij zich in zijne 

verschillende brieven uit over de vraag, of hij de parousie 



des Heeren nog beleven zal? Is er hieromtrent, en in het 

algemeen omtrent de dingen der toekomst, ook ontwikke­

ling in zijne denkbeelden te bespeuren? Deze vragen zijn 

niet zoo gemakkelijk te beantwoorden. Wij hebben er ons 

echter hier niet rechtstreeks mede in te laten. Wij hebben 

alleen te onderzoeken, of de escliatologie van den Pilip-

penzer-brief al of niet in strijd is met die van de andere 

brieven. HOEKSTRA beweert dit, maar m. i. op zwakke 

gronden.1) Ook HOLSTEN vindt die gronden gezocht. ̂  Om­

dat de Schrijver zegt 4 : 19, met het oog op de XQsicc van 

vs. 16, dat God eens al de yiQd'a der geloovigen in heer­

lijkheid vervullen zal, heeft hij „de heerlijkheid van het 

toekomstige Godsrijk veel meer zinnelijk gedacht dan Paulus, 

namelijk als een toestand, waarin God ook al onze lichame­

lijke nooden bevredigen zal!" Als de Schrijver zegt 3 : 21, 

dat het lichaam der vernedering bij de opstanding ver­

anderd worden zal in een lichaam der heerlijkheid, aau 

dat van Christus gelijkvormig, zal hij in strijd zijn met 

Paulus, die verzekert „dat het aardsche lichaam te niet 

gedaan wordt, eu dat wij, in plaats daarvan, een liemthch 

lichaam ontvangen, dat alzoo niet ons lichaam veranderd 

wordt, maar „dat wij zeiven veranderd worden!" Als de 

Schrijver „onze opwekking voorstelt als eene daad van den 

met almacht toegerusten Christus zeiven" 3 : 20, 21, zal 

hij in tegenspraak komen met Paulus, die alleen weet van 

eene opwekking door God in, of door Christus! Wanneer 

dergelijke punten van verschil het oupauliuische karakter van 

den Brief moeten bewijzen, vrees ik dat weldra niet meer 

dan één brief aau Paulus zal kunnen toegeschreven worden. 

Gewichtiger is de bedenking, dat onze Schrijver, door 

te spreken vau een zijn met Christus terstond na den 

') Theol. Tijdschr. bl. 442—449. 

') Jh. f. Prol. Th. 1870. S. SOS, 



— 33 — 

dood 1 : 21—23, iets anders leert dan Paulus, die een 

dergelijk prerogatief der martelaren niet kent, en alleen 

weet van een toekomend leven nadat bij de parousie van 

Christus de dooden zijn opgewekt en de levenden zijn ver­

anderd. Echter schijnt mij ook deze bedenking toe onge­

grond te wezen. Eeeds heb ik gewezen op het ongemoti­

veerde der bewering, dat in 3:11 eene andere opstanding 

dan die gewoonlijk zoo genoemd wordt zou bedoeld zijn. 

Daarenboven blijkt uit 3 : 21, dat de Schrijver voor zich 

zeiven als martelaar op geen andere opstanding of veran­

dering hoopt, dan voor de andere geloovigen. Welke voor­

stelling hij gehad heeft van de betrekking, waarin het op-

standings-leven staat tot het voortleven bij Christus terstond 

na den dood, weet ik niet. Maar evenmin weet ik het van 

Paulus, die in den tweeden Brief aan de Corinthiërs het­

zelfde leert. Ook daar spreekt hij, in het gevoel dat de 

dood in hem werkt 4 : 12, liet vertrouwen uit, dat God, 

die den Heer Jezus heeft opgewekt, ook hem eens door 

Jezus zal opwekten (gelijk Pil. 3 : 11). Maar ook daar 

spreekt hij van een inwonen bij den Heer als onmiddellijk 

volgende op het uitwonen uit het lichaam, en daarom 

boven het inwonen in het lichaam te verkiezen 5 : 8 (vg. 

Pil. 1 : 21—23). Tegen deze opvatting pleit niet wat 

HOEKSTRA zegt, dat Paulus blijkens 5 : 10 het oog heeft 

op een toestand na de parousie. Want die vermel­

ding van den rechterstoel van Christus geschiedt alleen om 

duidelijk te maken, waarom Paulus in ieder geval, hetzij 

inwonende, hetzij uitwonende, begeert den Heer uoelbehagelijh 

te zijn, vs. 9. De ontzaglijke ernst van het oordcel van 

Christus dringt hem om zich geheel aan Christus te wijden 

(vg. ook vs. 11). 

Wij vinden hier dus de schoonste overeenstemming. En 

als wij nu over den dag van Christus 1:6, 10; 2 : 16, en 

3 



— 34 — 

over den Heer als nahij 4 : 5 geheel op dezelfde wijze ge­

sproken vinden als bij Paulus, hebben wij, dunkt mij, het 

volste recht om ook de eschatologie paulinisch te noemen. 

D3S SCHRIJVERS BESCHOUWING- VAN JODENDOM 
EN JODEN-CHRISTENDOM. 

Algemeen bekend is het standpunt, dat Paulus tegenover 

het Jodendom en het Joden-Christendom inneemt. In ieder 

der vier leerbrieven komt het zóó helder uit, dat men zich 

niet vergissen kan. Is dit nu ook in den ïilippenzer-brief 

het geval? Onbehoorlijk zou het zijn, hem te verdenken 

omdat er geen rechtstreeksehe polemiek in gevonden wordt 

tegen die mannen, die Paulus het leven zoo verbitteren 

konden. Want dan zou men eerst moeten bewijzen, dat 

dezulken ook te Filippi gevonden werden, toen Paulus zijnen 

Brief schreef. Maar dit mag zeker geëischt worden dat, vis 

er over hen gesproken wordt, dit niet geschiedt op een 

toon, en op een wijze, die aan de paulinische Brieven ge­

heel vreemd is. 

En toch, zoo is het werkelijk — zeggen HOLSTEN ea 

HOEKSTRA en vele anderen BAÜE en zijne school na. Tegen 

de Joden wordt uitgevaren op den bittersten toon. Terwijl 

Paulus een hart vol liefde had voor zijn volk en gaarne 

iets in hen prees, noemt onze Schrijver ze honden, kwade 

arbeiders, ja acht ze zelfs den naam van besnedenen niet 

waardig, daar alleen de Christenen de ware besnijdenis zijn 

(3 : 2, 3). En daartegenover worden de Joden-Christenen 

op de zachtmoedigste wijze beoordeeld. In plaats van ze 

als Paulus met woorden van toorn en spot te overladen, 

worden ze door onzen Schrijver beschouwd als mannen die 

dwalen ja, maar die niettemin den waren Christus ver­

kondigen (I : 14—19). En als hij ze, sprekende van vijand­

schap tegen het kruis van Christus, schijnt te bedoelen 



— 35 — 

kiest hij zijne uitdrukkingen zóó, dat meer aan een aards-

gezind en lichtzinnig leven dan aan tegenspraak tegen het 

paulinisch evangelie moet worden gedacht (3 : 18, 19). 

Waarom dat alles? Omdat de Schrijver vrede wilde stich­

ten tusschen de judaïstische eu de heiden-christelijke par­

tijen te Filippi. Daarom moesten de partij-namen zooveel 

mogelijk verzwegen worden. Daarom moest het Joden-Chris­

tendom van de gunstigste zijde worden voorgesteld. Daarom 

moest het Jodendom, de gemeenschappelijke tegenpartij van 

alle Christenen, welker bittere vijandschap tegen het Evan­

gelie telkens meer bleek, het misgelden. 

Eerbied voor zulk een verdichter! "Welk eene fijne be­

rekening! "Welk een kunstig plan! "Welk eene weergalooze 

slimheid! Niet te verwonderen, dat de Christelijke Kerk 

18 eeuwen lang is misleid. Eerst aan het scherpziend Tu­

bingen kon het gelukken het vroom bedrog aan het licht 

te brengen! 
Toch ben ik zoo vrij, om de rechtvaardigheid van het 

vonnis in twijfel te trekken. Met hoeveel talent de genoemde 

critici, vooral HOLSTEN, de Tubingsche hypothese op den 

Eilippenzer-brief hebben trachten toe te passen, zij hebben 

mij niet overtuigd. 

Gaarne wil ik erkennen dat, als eenmaal de aangegeven 

strekking van den Brief vast stond, zij in H. 1 : 14—19 

een grooten steun zou vinden. Licht zou men er dan toe 

komen om in het oordeel, dat de Schrijver over zijne tegen­

standers te Eome velde, eene vermaning te zien aan het 

adres van de beide partijen te Eilippi, om toch ter wille 

van bijzaken de hoofdzaak niet voorbij te zien. Wanneer 

een man als Paulus zich in de Christus-verkondiging ver­

heugde, al ging zij van zijne vijanden uit, hoeveel te meer 

moesten dan de Eilippenzen alle veeten laten varen en 

elkander de broederhand reiken! 



- 36 — 

Ik vraag echter: waarom kan Paulus H. 1 : 14—19 niet 

gesclirfiven hebben ? Dat hij hier een ander oordeel velt 

over zijne tegenstanders, dan zoo dikwijls hij in zijne 

Brieven het gedrag der judaïstische ij veraars beoordeelt, 

springt in het oog. Maar 1° al zijn het hoogst waarschijn­

lijk Judaïsten geweest die vijandig tegenover Paulus op­

traden, daaruit volgt niet, dat hunne prediking geheel 

dezelfde was als die van hen, welke Paulas elders te be­

strijden had, "Wij zijn te weinig met den toestand te Rome, 

waarop de Schrijver het oog had, bekend, om in dezen te 

beslissen. 2° Moest Paulus niet anders oordeelen over hen 

die de door hem gestichte gemeenten kwamen verwoesten, 

dan over hen die, al was het niet met zuivere bedoelingen, 

al was het met bitterheid tegen Paulus in het hart, toch 

onder de niet-christenen het Christendom zochten uit te 

breiden? Zal iemand in onze dagen, die eene meer vrije 

opvatting van het Evangelie is toegedaan, hetzelfde oor­

deel vellen over den bekrompen ijveraar die als zendeling 

of als Evangelist uitgaat, als over den enghartigen partij­

man, die aan de vrijgemaakten huune vrijheid in Christus 

tracht te outrooven? 

Daarenboven, waarom heeft de verdichter zich niet dui­

delijker uitgedrukt? Als hij een vredelieveuden Paulus aan 

de beide kerkelijke partijen tot voorbeeld heeft willen stel­

len, waarom zwijgt hij dan van elk verschil van opvatting 

der Christelijke waarheid, om alleen de persoonlijke vijand­

schap tegen Paulus te doen uitkomen? Zóó kon hij zijn 

doel niet bereiken. T\raut de eéne zoowel als de andere 

partij te Pilippi moest terstond bij de ontvangst van zijn 

brief zeggen (vooral omdat de late ontvangst toch al licht 

de verdenking van onechtheid opwekte): de toestand te 

Eome was geheel verschillend van den onzen. Baar was 

het de Christus, die zoowel door Paulus als door zijne 



7 — 

tegenstanders verkondigd werd; daar was, bij verschil in 

bijzaken, overeenstemming in de hoofdzaak; daar was het 

een persoonlijke veete tegen Paulus die tot zoo treurige 

scheuring aanleiding gaf. Maar by ons is het anders. Bij 

ons geldt het een beginsel. Bij ons is het do vraag: Wet 

of Evangelie? Mozes of Christus? 

Onverklaarbaar blijft het, dat de Schrijver niet alle aan­

leiding tot misverstand heeft weggenomen. HOLSTEX, die dat 

bezwaar heeft gevoeld, zegt dat er reeds een begin van ver­

zoening was bij de beide partijen te Pilippi, en dat daarom 

de Schrijver liever geen pas geslotene wonde wilde open­

rijten, door de dingen al te zeer bij hun naam te noemen. 

Maar mij dunkt, het is toch wat vreemd om een ganschen 

brief te verdichten tot het bereiken van een zeker doel, en 

dat doel nergens te noemen! Welk gevaar kou er gelegen 

zijn iu het vermijden van alle dubbelzinnigheid, in het 

duidelijk uitspreken van hetgeen men wilde? Men moest 

dan ten miaste den naam van Paulus maar buiten spel 

laten; want de gansche Christelijke wereld wist, dat hij 

allerminst bevreesd was om ronduit zijn gevoelen te zeggen. 

Eu als nu nog maar overal in den Brief zoo politiek, zoo 

hoogst voorzichtig over de tegenstanders van h 't Bvaugalie 

g e s p r o k e n  w e r d !  M a a r  d a u  3 : 2  e n  3 : 1 8 ,  l ö ?  

Vooral bij de eerste dezer beide plaatsen, en het verband 

waarin zij staat moeten wij wat langer stilstaan, omdat zij, 

juist verklaard, de gansche hypothese van HOLSTEN en 

HOEKSTRA den bodem inslaat. 

Bltntxi zovg xvvag, ftXhTiers zovg xcexovg èoyuzceg, 

pXtjmE rfjv xcaaTolurjv. Men zou zoo zeggen: hieraan her­

kennen wij weder den Paulus van Gal. en 2 Cor., den 

hartstochtelijkun Apostel, die in de meest krasse bewoordin­

gen zijne vrienden tegen de judaïstische ijveraars en valsche 

apostelen waarschuwt. Toch zou men zich hierin zeer ver­



— 38 — 

gissen — wordt er gezegd. Zooals Paitlus gewoon was de 

Joden-Christenen te noemen, zoo noemt onze Schrijver de 

Joden. Voorgevende hetzelfde te sclirijveu (vs. 1) als Paulus, 

schrijft hij eigenlijk iets anders. Zooveel mogelijk wil hij de 

Joden-Christenen sparen, eu ze dichter brengen tot het 

paulinische Christendom. Daartoe maakt hij gebruik van 

den afkeer, dien het Jodendom, dat sinds den moord op 

Jakobus en de verwoesting van Jeruzalem steeds meer zijn 

anti-christelijk karakter toonde, beiden den Joden- en den 

Heiden-Christenen inboezemde. De vernederende, verachte­

lijke epitheta, die Paulus den Joden-Christenen gaf, worden 

nu door den Schrijver aan de Joden gegeven. Deze zijn de 

xvvtg, deze de xccxol eoyazcei, deze de xaraTOfirj. De Chris­

tenen daarentegen (uit de Heidenen zoowel als uit de 

Joden) zijn de ware TcsqirojMj, omdat zij op eene gees­

telijke wijze God vereereu, en in plaats van te vertrouwen 

op vleeschélijke voorrechten, in Christus Jezus roemen (vs. 3). 

Is dit door-en door onpaulinisch, daar Paulus nooit zoo 

hard over de Joden oordeelt, hun altijd den naam van 

besnedenen blijft geven, en nooit de Heiden-Christenen met 

dien naam bestempelt — niet minder onpaulinisch is de 

wijze, waarop de Schrijver, naar het voorbeeld van 2 Cor. 

11, over zijne uiterlijke voorrechten uitweidt. Kennelijk 

heeft hij die plaats niet begrepen. "Want zoo natuurlijk 

als het is dat Paulus tegenover de Joden-Christenen roemt: 

„Zijn zij Hebreen? ik ook. Zijn zij Israëlieten? ik ook. Ziju 

zij het zaad van Abraham? ik ook. Zijn zij dienaars vau 

Christus? (ik spreek onwijs zijnde) ik beu boven heu" (2 Ccr. 

11 : 22, 23). zoo onnatuurlijk is het dat hij zich tegen­

over hen hierin beroemt, dat hij een vervolger van de ge-

meenie geweest is (Pil. 3 : 6). Daarenboven kan hij onmo­

gelijk van eene door hem bezetene onLerispelijkheid naar de 

wets-gerechtigheid gesproken hebben (xacd óixaioffvvrjv t/jV 



— 39 — 

sv vóixoi ysvó/isvog a/ifiimog vs. 6). Volgens den echtea 

Paulus is er geene rechtvaardigheid naar de wet denkbaar. 

Immers is de wet bij hem niet de ceremonieele wet, maai­

de zedewet, die geestelijk is, van God gegeven en eeuwig 

geldend, en alleen daarom den mensch niet kan rechtvaar­

digen voor God, omdat de mensch door de inwonende 

zonde haar niet volbrengen kan. Van eeue onberispelijkheid 

naar de wet, dat is van eeue gerechtigheid in ceremonieelen 

zin, kan dus bij hem geen sprake zijn. 

Hiertegen breng ik het volgende in: 

1. Zou de Schrijver werkelijk één oogenblik hebben 

kunnen meenen, dat zulk een uitvaren tegen de Joden 

(vs. 2) geschikt was, om de Joden-Christenen met de Hei­

den-Christenen te verzoeneu? Was het niet juist een dwee-

pen met de voorrechten, die Israël bezat als het uitverkoren 

volk van God, dat de Joden-Christenen kenmerkte? En nu 

kan ik begrijpen, dat de toenemende vijandschap van Israël 

en het steeds klaarder bewijs dat het door God verworpen 

was, h n van lieverlede meer van hunne volksgenooten 

vervreemdde en hen meer sympathie voor het Evangelie 

van Paulus deed krijgen. Maar dat zij daarom zonder te 

toornen Israël honden, kwade arheiders, versnijding konden 

hooren noemen, ja daardoor nader tot het paulinisch chris­

tendom moesten worden gebracht — dat wil er bij mij niet 

in. Als de Brief was verdicht met een irenisch doel, zou 

H. 3:2 er geen plaats in gevonden hebben. Daarvoor 

toonde de verdichter te veel takt. 

2. De uitdrukking y.axol soychai verbiedt ons, aan de 

Joden te denken. Ik zie niet in, met welk recht HOLSTEN') 

zegt, dat deze xccxol sQycaai geheel anderen zijn dan de 

sQydzcu dóhoi, zooals Paulus in 2 Cor. 11 ; 13 de judaïs-

I) Jahrb. f. Prot. Theol. 1876. S. 90. 



— 40 — 

tische leugenapostelen noemt. Omdat ol xccxol sqyarui „de 

Joden aanduidt in zooverre zij ÏQyu xuxcc, toy cc ffaoxóg 

doen, in tegenstelling met de Christenen, die egya dyaGcc, 

soya TOV rcvivucaog doen"? Maar hoe is liet mogelijk, dat 

een exeireet als HOLSTEN tot zulk eene vertalin» van xaxoi 
^ O 

ioyurai is kunnen komen! Hoe kan ooit xccxoi omgezet 

worden in rcoi' xaxow? Het xccxol Jcan niet anders dan eene 

eigenschap der igydrcei aangeven, evenals óóXioi in 2 Cor. 

11 : 13. En èoycuai zonder geuitivus kan niet anders dan 

arbeiders beteekenen. Zoo is het ook op de eeuige plaats, die 

HOLSTEN ten gunste van zijne vertaling aanvoert, Clem. Rom. I. 

ad Cor. cap. 34. „'O dyccdóg soydxrfi imd TTCCOÓT^(TUCC Xccfifidvu 

tov doiov TOV toyov ccvzov, Ó rojtloóg xcd nccosiiitvog ovx 

dvTO(f0aX[xsï i'o icryonuQixzij avrov. Hier is d dyccdóc 

fQydzrfi niet de goede werker, iemand die goede werken 

doet, maar de goede arbeider (nam. in den wijngaard des 

Heeren). Dit blijkt zonneklaar uit het „ontvangen van het 

brood zijns werks" [XccuSdvsi TOV CCQTOV TOV toyov avrov), 

uit de tegenstelling van den luiaard (o VCÜOQOQ XCCI rrccoti-

fiévoq) en uit het „niet durven aanzien van dengene die 

hem het werk verschaft heeft" (tm sQyonaQs'xrrj). 

Moet dus ot xccxol toydrai 'vertaald worden door dc kvjade 

arbeiders, dan worden dezelfde personen bedoeld als de 

tQydcai ÓÓX.IOL van 2 Cor. 11 : 13, namelijk de judaïstische 

ijveraars, die zich voor goede, ware arbeiders in des Heeren 

wijngaard uitgaven, maar het niet waren. Daar de Joden 

geen arbeiders in de gemeente konden genoemd worden, 

valt de mogelijkheid weg, dat onze Schrijver de Joden op 

het oog heeft gehad, en blijkt dus de hypothese van HOE­

STEN en HOEKSTRA ongegrond te zijn. 

3. Hiermede vervalt ook het bezwaar, dat de Joden 

nergens door Puulns Z] XCCTUIO^I] genoemd worden. Het 

zijn niet dc Joden, maar de Judaïsten, die hij met dien 



41 — 

veraclatelijkeu naam bestempelt, geheel iu overeenstemming 

met de wijze, waarop hij in den Galater brief en elders over 

lien spreekt. 

Dat liij de Christenen als de ware ntoiroi-irj stelt tegeu-

over de valsche nsoitojii], die eigenlijk niet meer dan 

xccTKTOnrj is, kan niemand bevreemden, die Eom. 2 : 28, 

29 heeft gelezen „ov yclo ó sv T(jj (fccvsqy 'lovóaiog saziv, 

Ol>UÈ SV TM (fUVSOO) SV (TaQxl TlSQlTOfJtïj' CCIX' O SV 'CM 

XQVTCCM 'lovóccïog, xal moixoat] xaoóiag sv nvsvfxccTi, ov 

yQui.iiiaci, ov 6 trcaivog ovx s^ uvOomrcow dlX sx cov 

6sov." Het is waar, hier wordt de ware Jood tegenover 

den schijn-Jood geplaatst, terwijl in KI. 3 : 3 de Christenen 

bedoeld worden. Maar geeft dat zooveel verschil? Als het 

de TtsQiTo/xij xaqóiug sv nvsvficcri is, welke den waren Jood 

maakt, is dan ook niet de Christen, die dezelfde nsQiTOfif] 

deelachtig is, een ware Jood, ook al is hij een Christen 

uit de Heidenen? Paulus had ook kunnen schrijven: wij 

zijn het ware Israël, gelijk hij de gemeente het Israël Gods 

noemt in Gal. 6 : 16 (siQtjvrj sn aviovg xal slsog, xal 

srcl róv 'IffQar^ tav dsov), in onderscheiding van het 

'I(yqay]l xaxd dcioxa 1 Cor. 10 : 18. Dat hier toch van de 

xaivri xiiaig in het algemeen, van alle geloovigen sprake 

is, en dus xal explicative te nemen is, wordt door de 

meeste uitleggers terecht aangenomen. Duidelijk blijkt dit 

uit het verband (vs. 15 „ovvs ydo ntonofi^ n èaclv oi'zs 

ccxoojjvcm'a, d?.ld xaivr] xxiaig.") Ook zou het moeielijk 

aan te geven zijn, wie in onderscheiding vau het vleesche-

lijke Israël en de xaivij xciaic, door Paulus tot het Israël 

Gods konden gebracht worden1). Dat nu in Pil. 3 : 3 de 

Christenen niet ó 'laqccïjX dsov, maar rcsoizo^r] genoemd 

!) Vg. ook Gal. 4; 26, waar het JeruzaLm dat boveu is de verwach­

ting van alle Chriitcnen heet. 



— 42 — 

worden, vindt hierin zijn grond, dat in het vorige vers 

77 xccTccroinq voorafgaat. 

4. Men zegt dat het tegenover de Joden-Christenen geen 

oorzaak van roem voor Pauius kon wezen, dat hij de ge­

meente had vervolgd (vs. 6), daar deze zich op zulke eene 

vervolging niet beroemden. Volkomen waar. Maar als hij 

nu eenmaal, tegenover het vleeschelijk roemen der judaïs-

tische ijveraars, aan het optellen gaat van hetgeen hij eens 

als eene rijke stof tot roemen had beschouwd; als hij (uu 

eens goed wil doen gevoelen, welk een echte Jood hij 

vroeger geweest is, voordat hij een anderen roem in Chris­

tus had leeren kennen — is het dan zoo vreemd dat hij 

ook zijn grooten ijver voor de wet vermeldt, die hem tot 

een vervolger van de gemeente maakte? 

5. Zonderling is de bewering, dat Pauius, omdat hij elders 

eene Sixaioavvrj uit de wet voor onmogelijk houdt, hier 

niet kon schrijven: XAZU óixaioffi'vrjv TI]V iv V<J/J.(O yivó/ifvog 

afxsfiTiToc, vs. 6. Uitdrukkelijk zegt hij, welke onberispelijk­

heid hij bedoelt; niet eene onberispelijkheid voor het aan­

gezicht Gods, naar het oordeel Gods, maar eene onberispe­

lijkheid naar den maatstaf van de wets-gerechtigheid, dat 

is van die gerechtigheid die op wettisch standpunt kon 

verkregen worden, die niets beteekent als het er op aan­

komt om voor God gerechtvaardigd te worden, maar ge­

noeg beteekent voor iemand die eene oorzaak van roem in 

zich zeiven wil zoeken. Pauius denkt hier aan hetzelfde, 

als toen hij Gal. 1 : 14schreef: Tcooixomov èv tm'lovdaïafi^i 

vnèQ no/.lovg GvvrjXixiohag èv zip ys'vsi [iov, moiaaoTsooig 

^rjXwrrjg VTicéoyjov TOOV nuxmxwv /xov naoaëóatm'. Het is 

de vervulling der ceremouieele wet, die hij op het oog heeft. 

Daarin was hij, als een echte Parizeër (vs. 5), onberispelijk 

geweest. Waarom kon hij nu die (uitwendige) wetsvervulling 

niet eene dixceioavvrj rj èv t'o/iw, of zooals in vs. 9, eene 



sfirj óixaioGvvrj rj dx vófiov noemen? Mij dunkt, met even­

veel* recht, als waarmede hij Kom. 10 : 3 van de Joden 

zeide, dat zij hunne idicc óixuiodvvrj trachtten te Gxrficu. 

Dit laatste woord kan niets anders beleekenen dan vast 

doen staan, wat denzelfden zin heeft als het Gxrfiai van 

Hand. 7 : 60, namelijk doen gelden, in rekening brengen. 

"Wat ik nu doe gelden en in rekening breng, heb ik. Hebben 

dus de Joden hunne eigene gerechtigheid doen gelden, dan 

hebben zij die ook bezeten. Paulus kent dm eene óixaioaivrj 

uit de wet, als vervulling van de ceremonieele wet. En hier­

mede valt het bezwaar van HOLSTEN tegen Fil. 3 : 6 ge­

heel weg. 

Of de Schrijver in H. 3 ; 18, 19 dezelfde menschen op 

het oog heeft, als vs. 2, is moeielijk te zeggen. Onwaar­

schijnlijk is het niet, dat althans hunne geestverwanten be­

doeld worden. HOLSTEX meent, dat ook hier weder de hand 

van den verdichter zich verraadt. „De uitdrukking toi)? SXOQOVS 

TOV GrcevQov TOV XQKTTOV is wel paulinisch, maar de nadere 

bepaling van die kan niet van Paulus afkomstig zijn. 

Zij is van den verdichter die, om de Joden-Christenen niet 

te ergeren, datgene, wat Paulus gewoon is aan het Judaïsme 

te verwijten, zeer behendig op allen toepast die onzedelijk 

handelen (wv ro télog dnrnksiK, (Sv ó Osóg rj xoilicc xcd 

ry óó^cc sv zfj cciff/vvrj avrmv, oi zu sm'ysia (foovovvng). 

Niet zoozeer de Judaïsten zijn de vijanden van het kruis 

van Christus, als wel die menschen, die slechts leven voor 

de bevrediging van de lusten des vleesches." 

Ik zou willen vragen, of het eéne het andere uitsluit. 

Kunnen de menschen, die door den Schrijver vijanden van 

het kruis van Christus genoemd worden, niet de welbe­

kende judaïstische onruststokers zijn, al wordt bepaald op 

hun onzedelijken wandel de aandacht gevestigd? Dat toch 

vs. 19 eene omschrijving zou wezen van het kenmerk der 



vijauden van Christus kruis, is daarom ouwaarschijulijk, 

omdat het begint met de woorden: wv TO rslog ccnoihsicc, 

en eerst daarna volgt: wv 6 dsdg n] xoilia. Iemand die 

er op uit was om voor de vijandschap der Joden-Christenen 

de vijandschap van de vrienden der zonde in de plaats te 

stellen, zou het anders hebben aangelegd. Trouwens, dat 

de vijandschap der Judaïsten, in Paulus brieven vermeld, 

ook met een onzedelijk leven in verband stond, blijkt o. a. 

uit Gal. 6 : 12, 13; 2 Cor. 11 ; 20, en vooral uit Eom. 

16 : 18, waar van degenen die tweedracht en ergernissen 

aanrichten tegen de leer gezegd wordt, dat zij „onzen Heer 

Jezus Christus niet dienen, maar hunnen buik, en door 

schoon spreken en prijzen de harten der eeuvoudigen ver­

leiden." Uit alles is op te maken, dat de door Paulus met 

zooveel felheid bestredene Judaïsten ook door zeer onedele 

beweegredenen gedreven werden. 

DB EETBEKKHranWAARIK- DE SCHRIJVER TCT DE 
GEMEENTE STAAT. 

Men deuke zich Paulus als den schrijver van den Brief! 

Hoe goed verstaan wij dan den vertrouwelijken toon, waarin 

de Brief geschreven is, de teedere liefde, die de Schrijver der 

gemeente toedraagt, de innige betrekking, die hij op haar 

gevoült! Die hartelijke begeerte om de geloovigen te Pilippi 

te zien en te spreken 1 : 8, 25, 26; die roerende wijze 

waarop hij ze tot eensgezindheid vermaant: „indien er dan 

eenige vertroosting is in Christus, indien er eenige troost 

is der liefde, indien er eenige gemeenschap is des Geestes, 

indien er eenige innerlijke bewegingen en ontfermingen 

ziju, zoo vervult mijne blijdschap" 2:1, 2; die telkens 

terugkeerende betuiging, dat, gelijk ziju welzijn der gemeente 

het hoogste belang inboezemt, alzoo ook haar geluk zijne 

b l i j d s c h a p  i s ,  1 : 4 ,  7 ,  1 2 ,  2 4 ,  3 0 ;  2  ;  1 6 — 1 9 ;  2  :  2 8 ,  3 0 ;  



— 45 — 

die lof, dien hij aan de Filippenzen geeft, als zijne geliefde 

en zeer gewenschte broeders 2 ; 12; 4 : 1; die dankbare 

blijdschap, waarmede hij gewaagt van de ondersteuning 

hem uit Pilippi geschonken, 4 : 10—19 1) — is dat alles 

Inlet beter te verklaren in een Paulus, die zich aan de 

door hem gestichte en vaak door hem bezochte gemeente 

zoo nauw verbonden gevoelde, dan in een verdichter, die 

den naam van Paulus gebruikt om twee kerkelijke partijen 
• 
in eeue gemeente, die hij misschien niet eenmaal kent, tot 

elkander te brengen? Gaat het zoo gemakkelijk, om een 

hartelijken toon na te bootsen? 

DB Q-TÜTUI&SKIS VAN" DETT BCHEIJV3R AANG-AASTDE 
ZICH ZELVEN. 

De wijze, waarop de Schrijver over zich zeiven spreekt, 

komt geheel overeen met de wijze, waarop Paulus over zich 

zeiven spreekt. 

Hij noemt zich een dienstJcnecht van Jezus Christus 1 : 1. 

„"Waarom niet: een apostel van Jezus Christus", vraagt 

HOLSTEN. „Is het ook omdat de verdichter het voor het 

irenisch doel, dat hij beoogde, beter vond om Paulus apos­

telschap maar te verzwijgen?" Maar was het dan in de ge­

meente van Pilippi zóóver gekomen, dat men Paulus zelfs 

niet meer een apostel durfde noemen, uit vrees van de 

zoo vurig begeerde verzoening tegen te houden? Zegt 

HOLSTEN zelf niet, dat de twee partijen reeds eenige toe­

nadering tot elkander getoond hadden? Kon de partij der 

Paulinisten vrede hebben met zulk eeue opzettelijke wegla­

ting van Paulus apostelnaam ? Blijkt niet uit Efez. 1 : 1 

(ook van dezen Brief neemt HOLSTEN de echtheid niet 

') Over de bedenking, door HOLSTEN tegen deze perikoop gemaakt, 

spreek ik later. 



— 46 — 

aan), dat het noemen van Paulus als apostel geen hinder­

paal was voor een irenisch Schrijver? Noemt Paulus zich 

ook Eom. 1 : 1 niet een dienstknecht van Jezus Christus? 

Doet het weglaten van den apostelnaam in 1 Thess. 1 : 1, 

terwijl de Schrijver zich toch tl. 3:6 van denzelfden Brief 

een apostel van Christus noemt, niet duidelijk zien, dat 

daaraan zooveel beteekenis niet is te hechten ? 

Dat de Schrijver, al noemt hij zich geen apostel, toch 

spreekt in het gevoel van zijne apostolische waardigheid, 

is niet in twijfel te trekken. Dat hij daarin verder gaat, 

dan Paulus gewoon was, wordt door HOLSTEN en HOEKSTRA 

beweerd. Door geen anderen Schrijver des Nieuwen Testa­

ments (tenzij alleen door den „Paulus" van Thess.) zal de 

„Paulus" vau Filipp. in zelfcerheerlijking geëvenaard worden! 

„Wat den wandel betreft, moesten de Filippenzen hem na­

volgen, en wat de leer aangaat, zich houden aan hetgeen 

hij hun geleerd heeft 3 : 12; 3 : 17; 4 : 9. Zonder dat 

er aanleiding voor bestaat, weet de „Paulus" van Filip-

penzen bijzonder veel goeds van zich zei ven te zeggen; 

hij laat het gaarne recht levendig gevoelen, hoe hoog hij 

zelf staat, en hoe zeer hij zelf in alles een toonbeeld is, 

bijna het absolute voorbeeld van christelijke volkomenheid, 

zoowel in levenswandel als in leer 3 : 17; 4:9. Het lijden 

der Pilippenzen om des geloofs wil noemt hij een deelachtig 

zijn aan zijne genade, 1:7. Al wat hem wedervaart komt 

het Godsrijk ten goede 1:13, 14, 17, 24—26. Hij is vol­

komen boven de tegenstelling van overvloed en gebrek ver­

heven, en zich zeiven genoeg (avTccQxrjg) 4 : 11—13. Hij is 

een toonbeeld van christelijke blijdschap) onder alle denk­

bare levenservaringen (de woorden '/uqu, yaitJtiv^ Cvyyutonv 

komen 15 maal in den Brief voor). De gave, die de Pilip-

penzen hem toezenden, moeten zij beschouwen als eene 

„aangename offerande," die zij aan God brengen, eu waarin 



— 4:7 — 

God een welgevallen heeft 4 : 18. Is er in deze opvatting 

niet reeds een begin van clericalisme te bespeuren ? "Wat 

men den priester geeft, geeft men aan God, en is een 

wissel die in den hemel gehonoreerd wordt." 

Ziedaar de voornaamste gronden, waarop HOEKSTRA (en 

voor een gedeelte ook HOLSTEX) meent dat de Brief niet 

door Paulus geschreven is, maar door een Paulinist van 

lateren tijd, die den grooten Heiden-apostel heeft willen ver­

heerlijken. 

Maar ook 1 Cor. 4:16; 11:1 vermaant Paulus de ge-

loovigen om zijne navolgers te wezen. Wel noemt hij zich 

nergens, zooals Pil. 3:17, een tvTiog; maar uit Rora, 6 :17; 

1 Cor. 10 : 6; 1 Th. 1: 7 ; 1 Tim. 4 ; 12 is af te leiden, dat 

hij dat had hmneti doen. Als HOEKSTRA op die plaatsen 

gelet had, zou hij zeker niet geschreven hebben, dat de 

Paulus van den Filippenzer-Brief zich „bijna het absolute 

voorbeeld van christelijke volkomenheid noemde." Hij heeft 

zich door ons „type" laten verleiden. 

En dat de „Paulus" van Pilipp. zich zoo op den voor­

grond stelt, van de gemeente gehoorzaamheid eischt, en 

zijn leven en werken van zoo groote beteekenis acht voor 

de geloovigen, kan ons niet vreemd voorkomen, als wij o. a. 

den Paulus van 2 Cor. hooren zeggen: „Hetzij wij verdrukt 

worden, het is tot uwe vertroosting en zaligheid — hetzij 

wij vertroost worden, het is tot uwe vertroosting en zalig­

heid" 1:6; of „Alzoo gijlieden ook mede arbeidt voor 

ons door het gebed, opdat over de gave, door vele perso­

nen aan ons teweeggebracht, voor ons dankzegging door 

velen gedaan worde" 1: 11; of „Onze roem is deze, de 

getuigenis van ons geweten, dat wij in eenvoudigheid en 

oprechtheid Gods, niet in vleesehelijke wijsheid, maar in de 

genade Gods, in de wereld verkeerd hebben, en allermeest 

bij ulieden" 1 : 12; of „Wij zijn uw roem, gelijk gij de onze'' 



1  ; 1 4 ;  o f  „ I k  w i l d e  t o t  u  k o m e n ,  o p d a t  g i j  e e n e  t w e e d e  

genade zoudt hebben" 1 : 15j of „Mijne blijdschap is uw 

a l l e r  b l i j d s c h a p "  2 :  3 .  V g .  o o k  2 : 9 ,  1 4 — 1 6 ,  1 7 ;  4 : 2 ,  5 ;  

4:15; 5:12; 6:3—10; 11:5, 6; 11 : 22—29 enz Waar­

lijk, als de „Paulus" van Pilipp. om zijne „zelfverheer­

lijking" voor de rechtbank der kritiek niet bestaan kan, 

dan nog veel minder de Paulus van 2 Cor. 

De vraag, door HOEKSTRA, gedaan, of H. 4:18 niet te 

veel naar clericalisme riekt, om paulinisch te wezen, is ge­

makkelijk te beantwoorden. Heeft de Schrijver de gave der 

Tilippenzen daarom alleen eene o'ct/irj fi'coói'ceg, eene 6valei 

ósxzrj svaotaiog (lm genoemd, omdat zij aan hem ge­

geven werd, dan is zijne uitdrukking onpaulinisch. Heeft 

hij echter die gave zoo genoemd, omdat zij met een ge-

loovig en liefdevol hart gegeven was, dan zeg ik: dezelfde 

man die wilde.dat de Eomeinsche Christenen hunne licha­

men zouden wijden 6 va tav 'Qmaav dyi'av zói Ihm svccosdrov, 

kan ook Fil. 4: 18 geschreven hebben. Voor de eerste ver­

onderstelling is niet de minste grond. 

Dit leidt mij tot het bespreken van eene andere beden­

king, door HOLSTEN tegen het paulinisch karakter der 

gansche perikoop 4 :10—19 aangevoerd. Hij vindt er een 

vreemden, onnatuurlijk en toon in, dien Paulus onmogelijk 

kou hebben aangeslagen. De Schrijver betuigt zijne blijdschap 

dat de gemeente aan hem gedacht heeft (vs. 10); maar, in 

plaats van haar te danken, zegt hij, dat hij de gave eigen­

lijk niet noodig had, daar hij geleerd had in alle omstan­

digheden tevreden te zijn (vs. 11, 12). Moet hij dan toch 

erkennen, dat de gemeente wèl gedaan heeft met voor hen 

te zorgen, terstond laat hij er op volgen, dat de gemeente 

het eigenlijk verplicht was (vs. 15), en dat het hem ock 

niet om de gave, maar om de vrucht, in het belang der 

gemeente zelve, te doen was (vs. 17). Met geen enkel 



— 49 — 

woord dankt hij de Filippenzen. Maar in plaats daarvan 

wijst hij ze op de toekomstige heerlijkheid, die God hua 

bereid heeft (vs. 19). 

Zóó onhartelijk, zoo onnatuurlijk — meent HOLSTKN — 

kon Paulus niet schrijven. Zóó kon alleen een vreemde 

schrijven, die een bepaald doel had met die uitweiding over 

de h'efdegaven van Pilippi. Hij wilde het karakter van 

Paulus zuiveren van den blaam, die in vele gemeenten 

(blijkens de brieven aan de Corinthiërs) op hem geworpen 

was, dat hij namelijk zoo aandrong op milde gaven voor 

de arme heiligen te Jeruzalem niet alleen in hun belang, 

maar ook in zijn eigen belang, om er zelf voordeel van te 

trekken. Tot het wegnemen van die smet werkt de Schrij­

ver mede, door Paulus te schetsen in zijne belangeloosheid 

en hooghartigheid tegenover de ondersteuning der Filippenzen. 

Maar waarom — vraa^ ik — laat de Schrijver dan 

Paulus de gaven der Pilippenzen niet afwijzen, gelijk 111 

Corinthe? (3 Cor. 11 : 11, 12). Hij laat hem vs. 10 zijne 

blijdschap betuigen over de ondersteuning, hem geschonken 

(waarin toch wel de dank opgesloten ligt); hij laat hem de 

Pilippenzcn prijzen om hetgeen zij gedaan hebben vs. 14, 

en vroeger, meer dan eens, hem hadden toegezonden vs. 

15, 16; hij noemt de gave een welriekenden reuk, eene 

aangename offerande, ii ode welbehagelijk vs. 18. Van terug 

zenden is geen sprake. Hoe konden nu de Pilippenzen een 

indruk krijgen van Paulus onbaatzuchtigheid! Of men al 

zegt, dat men het niet noodig heeft, dat men het er niet 

om doet, enz. — wat geeft dit, als men het ten laatste 

toch aanneemt, en toont er erg blijde meê te zijn ! 

Daarenboven konden nu de Filippenzea niet alleen zeg­

gen; Paulus is toch zoo belangeloos niet als hij wel zegt, 

want hij neemt ten slotte onze gaven toch aan! Maar ook 

konden zij licht zeggen: wat is Paulus toch hooghartig en 
III. 4 



trotsch; hij neemt onze gaven wel aan, maar zonder ons 

er voor te bedanken, en daarentegen niet zonder ons diep 

te doen gevoelen dat hij ons eigenlijk niet noodig heeft! 

Slim heeft de verdichter het zeker niet aangelegd, met 

zijn Panlus in zoo wonderlijke rol te laten optreden. Ook 

HOLSTEN heeft dit gevoeld, als hij zegt, dat „de anders zoo 

(ij ii en teer gevoelende Schrijver hier een oogenblik ge­

dwaald heeft." Juist. En daarom hebben wij nu de keus 

tnsschen een pseudo-Paulus die in verdichting zijne weerga 

niet vindt maar hier zijn held eene dwaze figuur laat 

maken, en den waren Paulus, die niet vraagt, welken indruk 

hij met zijne dankbetuiging zal teweeg brengen, maar een­

voudig zijn bewegelijk, voor zooveel indrukken vatbaar 

hart voor de gemeente uitstort naar aanleiding van de ge-

notene ondersteuning. Men denke zich een man, bij wien 

de eene gedachte de andere verdringt; een man die ge­

woon is terstond de gedachten, die bij hem opkomen, op 

te schrijven (vg. o. a. 2 Cor. 7 : 3, 3, 8, 9; 13 : 5, 6); 

een man die levendig gevoelt welke liefde hem bewezen 

is, maar niet minder levendig, ja nu, terwijl alles hem naar 

den hemel wijst (1 : 21—23) levendiger dan ooit, welk een 

rijkdom aan geestelijke gaven hem in Christus geschonken 

is; een man die den laster der wereld kent, en weet dat 

hij elke gelegenheid moet aangrijpen om zich daartegen te 

wapenen — en het komt mij voor, dat men zal ophouden 

H. 4 : 10 — 19 onnatuurlijk te vinden. 

DE WIJZE, WAAKOP DE SCHEIJVEH ZICH OVEH ZIJNE 
GEVANGENSCHAP UITLAAT. 

Ondubbelzinnig spreekt de Schrijver zijue verwachting 

uit, dat hij uit de gevangenschap zal worden bevrijd. Of­

schoon hij het ontbonden worden en met Christus zijn 

verre hel beste acht, gelooft hij toch dat God het noodiger 



— 51 — 

vindt met liet oog op de gemeente, dat hij in het vleesch 

blijft, eu is hij er daarom zoo goed als zeker van dat hij 

blijven zal, en wederom bij zijne vrienden te i'ilippi zal 

komen (1 : 24—26). Spoedig hoopt hij ïimotheus vooruit 

te zenden, zoodra hij zal hebben afgezien (wc av difióoa) 

hoe het met zijne zaak (zijn rechtsgeding) loopt (2 : 19, 23), 

maar hij vertrouwt, dat hij ook zelf haast tot de gemeente 

komen zal (1 : 34). 

Naast deze verwachting meent HOEKSTRA, dat eene andere 

ia den Brief te vinden is, deze namelijk, dat de martel­

dood aanstaande is. Immers zegt de Schrijver dat hij den 

dood van Christus, dat is hier den marteldood, gelijkvormig 

wordt 3 : 10, en dat hij als een dankoffer geofferd wordt 

2 : 17, d. i. zijn bloed zal vergieten voor de zaak van 

Christus. Daar deze tweederlei verwachting niet door 

Panlus kan zijn uitgesproken, is de Brief later, na Paulus 

dood, geschreven door iemand, die aan het vertelsel van 

Paulus tweede gevangenschap geloofde, en daarom zijn 

Paulus de verwachting laat uitspreken, zoowel dat hij zal 

losgelaten worden, als dat hij (in zijne tweede gevangen­

schap) den marteldood sterven zal. 

Terecht wordt dit gevoelen door HOLSTEN verworpen. 

Evenmin als de werkelijke Paulus iu denzelfdeu Brief 

niet zekerheid kan zeggen dat hij zal worden losgelaten, 

en dat hij gedood zal worden, evenmin kan een verdich-

ter zijn Paulus zoo laten spreken. Van zulk een han-

digen, scherpzinnigeu auteur als den Schrijver van deu 

Filippenzer-brief is niet te verwachten, dat hij iets schreef, 

wat terstoud zijne lezers op het denkbeeld van verdich­

ting kon brengen. Ook moet men vragen, met welk doel 

hij Paulus alzoo in tegenspraak met zich zelveu zou hebben 

gebracht. 

De door HOEKSTRA aangevoerde plaatsen zijn dan ook 



— 52 — 

op eene andere wijze zeer goed te verklaren. In 3; 10 

spreekt Paulus de zekere verwachting van den marteldood 

niet uit, maar alleen zijn streven {(jviiiiooffi 'QófxtvoQ praes.) 

om, als hij tot een sterven voor Christus geroepen werd, 

zoo te sterven, dat het werkelijk eene gemeenschap met 

Christus lijden en sterven kon heeten. Al verwacht hij de 

loslating uit de gevangenschap, waarin hij zich op dat 

oogenblik bevond, zoo blijft hij toch in het lijden en sterven 

met Christus iets begeerlijks vinden (1 : 39), en stelt hij 

zich ook, wat hem zeiven betreft, niets anders voor (vg. 

vooral 2 Cor. 4 : 10—14). 

Wat H. 2 : 17 betreft, geef ik HOEKSTRA tegenover Hor,-

STEN, MEYER en anderen gelijk, als hij zegt dat si xal met 

den indicativus CTtévóopMi niet hypothetisch kan worden 

opgevat, zoodat de Schrijver zich ook de mogelijkheid zou 

hebben gedacht dat het niet gebeurde '). Maar ook verbiedt 

het volgende praesens yaiom aan iets toekomstigs te denken. 

Er wordt iets bedoeld wat op dat oogenblik plaats had, op 

dat oogenblik eene stof van vreugde was. Ei xcd moet dan 

ook niet vertaald worden door: indien ik ook geplengd werd, 

maar door: al word ik ook geplengd, zooals op bijna alle 

plaatsen waar het voorkomt (vg. o. a. 2 Cor. 4:16; 7:8,12; 

12:11), Paulus werd op het oogenblik dat hij schreef ge­

plengd, en daarin verblijdde hij zich. Het bloedvergieten bij 

den marteldood kan dus niet bedoeld zijn. Ook in 2 Tim. 

4:6 — de eenige plaats waar het anévdsaQca nog voor­

komt — wordt dit niet bedoeld. Als de Schrijver daar zegt: 

tyw ycco Ijórj (T7Tévóo[xm, xal 6 xatoug ri~c dvaXvGecóc fJ.ov 

±(ptGiijxtv, spreekt hij van het ansvósadcei. als van iets lat 

reeds (rjdirj), op het oogenblik dat hij schreef geschiedde, 

') Vg. over het oaderschcid lusschen ei *«! en xal ei Winer, Gram' 

matik, 0C Aufl. S. 394. 



— 53 — 

en van zijn sterven (dvdlvaig) als iets dal aanstaande 

was. Ook hier is dus geen sprake van een bloedigen dood. 

Toch noodzaakt ons het verband om het anevdeadcti met 

den dood in nauwe betrekking te brengen. Op welke wijze, 

leert ons 2 Cor 4: 10—17. Toen Paulus dezen Brief 

schreef, was hij niet in doodsgevaar, want hij hoopte spoedig 

de Corinthiërs te bezoeken (2: 1; 13 : 1, 2, 10). Niettemin 

zegt hij vs. 10, dat hij altijd de vtxooiaig van Jezus in zijn 

lichaam omdroeg; vs. 11, dat hij altijd om Jezus wil in den 

dood werd overgegeven; vs. 12, dat de dood in hem werkte; 

vs. 14), dat hij met Jezus zou opgewekt worden; vs. 15, dat 

dit alles zou wezen ter wille van de Corinthiërs (dl v/xac)-

vs. 16, dat hij daarom den moed niet verloor, maar dit be­

dacht; si xcd ó s'èo) i^mv üvtiouiTioc óiacfdsiQsrm, cDJ.' ó 

k'doo vjimv chaxcuvovrcu xcd rj^isoct. 
Deze plaats uit den tweeden Corinther-brief is de beste 

commentaar niet alleen op til. 3: 10, 11, maar ook op 

Jfil. 2 : 17. Het anévdeadut is niets anders dan het „om­

dragen van de dooding van den Heer Jezus in het lichaam", 

het „overgegeven worden in deu dood," het „werken van 

den dood" van 2 Cor. 4. Eu gelijk daar niet van een mar­

teldood die in het verschiet is sprake is, maar van een 

]ijdensloestaiul, die naar alle waarschijnlijkheid, vroeg of laat, 

op den marteldood zou uitloopen, zoo wordt ook in Til. 

2 :17 uiets anders dan een lijdenstoestaud aangeduid, diei 

omdat hij ter wille van de Mlippenzen geleden wordt, voor 

Paulus eene oorzaak vau blijdschap is. Gelijk zijn leven 

eeti xccO' •qf.isQccv ccnodvrjffxeii' was (1 Cor. 15 : 31), was ook 

zijn leven een xccti' rixtoccf anévdaffdui. 

Dat nu in 2 Tim. 4>: (i van een ïjó'^ anivdtaQui gesproken 

wordt, pleit tegen de gegevene verklaring niet. Even als 

iemand kan zeggen: de dood werkt, in mij, als hij denkt aan 

de doodsgevaren die hem eiken dag omringen; en later, als 



— 54 — 

hij den dnnrl werkelijk ziet naderen: reeds werkt de dood in 

mij, fl. i. reeds hen ik stervende — alzoo kan iemand, met 

hel oog op zijne verdrukkingen om Christus wille tot heil 

van de gemeente, zeggen : « xcil GTiévdofica, yatoM; en later, 

met het oog op de naderende ontbinding: rjói] GTisvóoficci '). 

Ik meen het er dus voor te mogen houden, dat de „Paulus" 

van den Klippenzer-brief maar van eene gevangenschap weet, 

en op voor hem goede gronden eene spoedige bevrijding 

verwacht. Wie nu niet aan de traditie van eene tweede ge­

vangenschap van Paulus gelooft, en toch den Brief voor 

onecht houdt, zooals HOEKSTRA en HOLSTEN, is verplicht om 

de vraag te beantwoorden: hoe komt een verdichter er toe 

om, verscheidene jaren na Paulus dood, dezen de stellige 

verwachting te laten uitspreken, dat hij weldra zal worden 

losgelaten en te Filippi zal terugkeeren, terwijl de geheele 

christelijke wereld, en natuurlijk ook de Filippenzen wisten 

dat die loslating niet had plaats gehad, maar dat Paulus 

in die gevangenschap gestorven was? Waarom niet in het 

algemeen gevoelen berust? War.rom zonder noodzakelijkheid 

de verdenking van onechtheid opgewekt ? Het eenige, dat 

men als reden zou kunnen aanvoeren, is, dat de Schrijver 

aan de Klippenzen heeft willen laten gevoelen, hoe lief Paulus 

hen had, en hoe hij ook in zijne gevangenschap naar hunne 

tegenwoordigheid bleef verlangen. Was dat verlangen niet ver­

vuld, welnu, dat was de schuld van Paulus niet. Daar zijn rechts­

geding onverwachts eene ongunstige wending had genomen 

was hij door den dood verhinderd om de gemeente te bezoeken. 

Dit liet zich hooren, wanneer de „Paulus" van Fil. alleen 

') Zoover ik weet, is STRAATMAN de conige, die <j,-iÉt>öofiat, in Fil. 

2 ; 17 met den lijdenstoestand van Panlus in betrekking brengt. Hij zagt 

(De gemeente van Rome, bl. 203j: //Fil. 2 : 17 ziet niet op den dood, maar 

op de verterende werking, die het moeitevol leven van Paulus op zijn 

persoon uitoefende." 



— 55 — 

de koop had uitgedrukt, of liever het vcrlanrjtu om de Filip­

penzen weer te zien. Maar waarom het tovro nmoiMc oirïa 

van 1:35? Waarom dit 3:24 herhaald ? Waarom van een 

teruglceeren naar Tilippi gesproken 1 : 2G, 27 V 

HOLSTEN meent juist, dat het o?óa van 1 : 25 (effen dc 

echtheid van den Brief getuigt1). Paulus — zegt hij — 

kon zóó niet schrijven. Uit Roni. 1:10; 1 Cor. 4: 19; 

16 : 7; 2 Cor. 1: 8 —10 zien wij, hoezeer hij zich altijd 

afhankelijk gevoelde van (iods beschikking. Hoeveel te meer 

moest dit nu het geval ziju, toen hij zich in gevangenschap 

bevond! Al meende hij het er voor te mogen houden dat 

hij zou worden losgelaten, hoe licht kon hij worden teleur­

gesteld ! 

Dit bezwaar blijft ook bij de erkenning van de onechtheid 

van den Brief. Een verdichter zou zich wel gewacht hebben 

om Panlus iets te laten zeggen dat hem compromitteerde. 

Maar is het wel een bezwaar ? Het oiêa klinkt sterk. Maar 

er gaat vooraf TOVTO MNOIHOK. Dit beteekent geheel iets 

anders dan het oiócc xcd rcs'nsiaixcet van Eom. 14 : 14. Het 

TOVTO behoort bij rrfnotOok en slaat terug op het vorige 

vers: in het vleesch te blijven is noodiger om uwentwil." 

Paulus geeft dus als (jrond voor zijn weten op het cer-

iroHwcn dat zijn blijven naar Gods raad beter voor de ge­

meente zal wezen, niet de zekerheid dat zijn rechtsgeding 

goed zal atloopen. Dat oidcc niet altijd eene stellige, op 

onwraakbare feiten rustende verwachting te kennen geeft, 

blijkt o. a. uit Hom. 15 : 29, waar de Apostel zegt dat hij 

weet {oió'cc) tot de Romeinen met vollen zegen des Evangelies 

te zullen komen 2). 

') Ja/irb. 1876, S. 352. 
2) Vg. vooral den Commentarius perpetuus in Ep. Pauli ad Philip pens (s 

van W. A. VAN HENGEL, bl. 103—105. 



DB INRICHTHSTG DER GEMEENTE. 

Ouder al de .Brieven, die op uaam van Paulus staan, zijn 

hei alleen de Pastoraal-brieven en de Brief aan de Pilippenzen, 

in welke van ènidxonoi melding wordt gemaakt. Dit be­

wijst — zegt men — de onechtheid dier Brieven. De pauli­

nische gemeenten kenden alleen eene diaxovia. en dan nog 

niet als een bepaald ambt, maar alleen als eene betrekking 

tot de gemeente, waarin men zich in de eene of andere 

zaak aan de geloovigen ten dienste stelde (Rom. 12: 7; 

15:31; 16:1; 1 Cor. 16 : 15, 16). Het ambt van sniaxonog 

of TroKSjSikenog daarentegen is in de Joodscli-Christelijkc 

gemeenten ontstaan in navolging van de inrichting der 

Synagoge. Eerst later, na Paulus dood, hebben, mede door 

deu invloed van irenische mannen, de paulinische gemeenten 

de eniaxonoi van hare zuster-gemeenten overgenomen. Ook 

de Schrijver van Pil. heeft in het belang van den vrede die 

beide woorden êmtfxonoi en óiaxovoi in het begin van zijn 

Brief zóó verbonden, dat beide partijen in Pilippi bevredigd 

werden. Lang scheen die nieuwe inrichting nog niet bestaan 

te hebben; want, daar het artikel ontbreekt, worden nog 

geen bepaalde personen bedoeld. Echter blijkt uit 4: 21, 

dat de opzieners en diakenen reeds min of meer de gemeente 

vertegenwoordigden ; want terwijl Paulus gewoonlijk zegt: 

„groet elkander met een heiligen kus" (1 Cor. 16 : 20; 

2 Cor. 13 : 12), is het in Pil.: „groet alle heiligen in Christus 

Jezus." Hier zijn het dus de opzieners en diakenen die 

den Brief in ontvangst nemen, en zijn inhoud aan de andere 

geloovigen mededeelen 1). 

Bijzonder gewichtig komt mij deze bedenking uiet voor. 

1°. HOLSTER laat den Brief omstreeks 15 jaren na Paulus 

') HOLSTEN."./a/fri. 1876,^S. 142. 



— 57 -

dood geschreveu zijn. Toen waren er rins volgens hem ie 

Eilippi reeds opzieners on diakenen, wel niet sinds langen, 

maar toch sinds oenigen tijd. Derhalve, eene inrichting, die 

in het laatst van Paulus leven ontnoyelijk te Eilippi kon 

wezen, kan daar zonder eenig lezwaar een tiental jaren later 

wel aanwezig zijn! Hebben wij dan eenig bericht uit dien 

tijd, waaruit op te maken is, dat juist tnsschen 64 en 80 

de inrichting der verschillende gemeenten zoo belangrijk ge­

wijzigd is? Plaatst men met HOEKSTRA en anderen den Brief 

veel later, dan rijst een- ander bezwaar op. Terwijl eerst lang 

na Paulus dood de smaxonoi in de paulinische gemeenten 

gekomen zijn, zal de paulinische gemeente te Eilippi terstond 

oen brief van Paulus voor echt hebben erkend, die aan 

fjtiaxonot gericht v/as ? Wat moeten wij ons hier weder den 

verdichter als een onnoozel man voorstellen! 

•2°. Ook ik maak nit het ontbreken van het artikel op, 

dat geen bepaalde personen bedoeld zijn. Maar ik ga verder, 

en vraag, of hier wel bepaalde, scherp van elkander onder­

scheiden ambten in de gemeente bedoeld zijn. Kunnen de 

smoxonoi XKI óiaxovot hier niet eenvoudig zijn degenen die 

omzicht helhen over de gemeente en zich haar ten dienste hel-

ben gesteld in de ééne of andere hetrehhimj ? Paulus kent de 

gave der óiaxovt'a, de gave der iStóudxcóJa, de gave der 

naqcéxhjGic, de gave van het nouiavdvcu Rom. 12; 7, 8. 

Hij onderscheidt onder hen, die God aan de gemeente ge­

geven heeft, ook de êiódaxa/.oi, de ccinihjixipsic, de xvjisQi'rjtffiQ 

1 Cor. 13: 28. Hij spreekt van de leden van het huisgezin 

van STEFANAS als van meuschen die, „zich zeiven den 

heiligen ten dienste hebben geschikt," en eischt van de 

Corinthiërs, dat zij „zich aan de zoodaniyeu onderwerpen, en 

aan een iegelijk die medewerkt en arbeidt," 1 Cur. 16 : 15,16. 

(Vg. ook Gal. 6:6; Rom. 16: 1, 2). Hoe kan dan het woord 

êm'Gxonog zooveel bevreemding wekken ? Was het niet een 



— 58 — 

bekend woord, dat. zich zoowel bij Heiden- als bij Jodeu-

Christeyen, uict minder dau hel nnoiazdiuvoc, uitstekend 

ieeiule voor het uitdrukken van het opzicht, het hedunr over 

de gemeente? ') 

Wat de groetenis betreft 4 : 21, wijst MEYER terecht hierop, 

dat Paulns lichtelijk aanleiding kon genomen hebben uit 

het verzamelen der gelden ten zijnen behoeve door de voor­

standers der gemeente, om zijn brief allereerst aan hen te 

richten. In elk geval is het zoo vreemd niet, dat de groeten 

aan de gemeente door middel van hen die den Brief natuurlijk 

het eerst moesten ontvangen, werden overgebracht. Aan eene 

soort van hierarchic behoeven wij niet te denken. In 

1 Th. 5 : 26 vinden wij hetzelfde, ofschoon in dien Brief 

van geen opzieners en diakenen gewag wordt gemaakt. 

DE GELDELIJKE ONDERSTEUNING. 

Dat de Schrijver de liefdegaven der gemeente, waarvan 

4: 10—17 sprake is, niet heeft dienstbaar gemaakt aan zijn 

streven om het karakter van Paulns tegenover zijne laste­

raars te redden, heb ik reeds aangetoond. Een paar be­

denkingen blijven nog ter beantwoording over. De eerste 

betreft het èv rcQxfj rov evayyfkiov van vs. 15. Hoe kon 

Paulns — vraagt HOLSTEN -) — zijne eerste prediking in 

Filippi liet begin des Evangelies noemen? Had hij dan niet 

reeds vroeger, voordat bij in Macedonië kwam, in Klein-

Azië en elders, het Evangelie verkondigd? Moeten wij hier 

niet denken aan een verdichter, voor wien de prediking van 

Paulus in Macedonië eerst waarlijk het begin van zijn Evan-

') Vg. HILOENFELD I,Der PhilipperbrieJ'u)id Holsten" Zeitschr. f, wisi. 

Theol. 1877 en G. HEINIIICI «Dte Christengemeinde Korinths, Zeitschr' 

f. wiss. Theol. 187C. 

=) Jb. 1876. S. 156. 



— 59 — 

fjelic was, daar loc.ji kort geledcu had plaats gegrepen wat 

in Gal. 2 wordt verhaald, en van dat oogenblik af eerst 

waarlijk het paulinisch Evangelie verkondigd was? 

Wonderlijke veronderstelling! Wat de gansche Christelijke 

wereld wist van Pfinlus' prediking in Kleiu-Azië voordat Inj 

naar Macedonië overstak, dat zal door den verdichter een­

voudig weggeredeneerd zijn als iets dat nooit had plaats ge­

vonden! Eu waarom? Om er de Pilippenzen diep van te door­

dringen, dat eerst het Evangelie, na Gal. 2 hun verkondigd, 

den naam van Evangelie mocht dragen? Maar een door-eu-

door-irenisch man (zooals HOLSTEN den Schrijver noemt) zal 

toch wel begrepen hebben, dat hij de Joden-Christenen niet 

winnen kon. met hen te herinneren aau hetgeen in Gal. 2. 

wordt bericht, en hun den indruk te geven, dat hm Evangelie 

eigenlijk geen Evangelie was! 

Waarom niet het èv ao/Jj tov evayysXi'ov verklaard, zoo­

als liet re'r' ctn'/rc van 2 Th. 2: 13? Daar dankt de Schrijver 

God, dat Hij de gemeente van Thessalonika reeds dn cloy^c, 

zoodra het Evangelie voor hel eerst in Macedonië gehoord iverd-

had verkozen {fïluco), om deel te hebben aan de zaligheid. 

Ditzelfde heeft de Schrijver vau Pil. op het oog, als hij de 

gemeente herinnert aan hetgeen zij voor hem gedaan heeft 

in het begin des Evangelies, toen het Evangelie voor het eerst 

in die streken verkondigd werd. 

Verder vindt HOLSTEN de verzekering van den Schrijver, 

dat alleen Filippi hem heeft ondersteund, toen hij uit Mace-

douië vertrok, in strijd met 2 Cor. 11 : 8, 9, waar Paulus 

zegt dat hij andere gemeenten (in het meervoud) beroofd had, 

bezolding van haar nemende, om Corinthe te bedienen; 

terwijl hij ook de mededeeling, dat Pilippi aan Paulus 

een- en andermaal te Thessalonika ondersteuning heeft 

doen toekomen, (4 : 16) niet kan overeenbrengen met het­

geen in de beide Erieveu aan de Thessalonicenzen gezegd 



— 60 — 

wordt, van Pan lus werkzaamheid aldaar voor zijn dageiijksch 

brood (hij werkte er „nacht en dag, opdat hij niemand zou 

lastig zijn") '). 

"Wat het laatste betreft, komt het mij voor, dat Paulus 

even goed als hij te Corinthe geldelijk ondersteund werd 

(2 Cor. 11 :8, 9), ofschoon hij door handenarbeid in zijn 

levensonderhoud trachtte te voorzien, ook te Thessalonika 

nacht en dag kou werken, en toch dankbaar de bijdrage 

kon genieten, die hem uit Klippi gezonden werd. 

En wat het eerste betreft, de „Paulus" van Pil. zegt niet 

dat hij alleen door de Pilippenzen ondersteund is toen hij 

te Corinthe was, maar toen hij Macadonie verliet (ors f.'SrjUov 

dnó Mccxeóovcac). Alleen Eilippi had hem, bij zijn heengaan 

uit Macedonië, misschien ook wel te Athene (Hand. 17) en 

gedurende de eerste dagen van zijn verblijf te Corinthe, 

liefdegaven doen toekomen. Maar dit neemt niet weg, dat 

Paulus later te Corinthe (waar hij 1 V, jaar bleef) ook van 

andere Macedonische gemeenten iets ontvangen kon. 

MET NAME VERMELDE LEDEN VAN DE GEMEENTE 
TE FILIPPI. 

Van de geloovigen te Filippi worden er vier met name 

vermeld in 4:3, 3. liuodia cn Syntyche worden vermaand 

om eensgezind te zijn in den Heer. Syzygus wordt gebeden 

om de beide vrouwen voort te helpen op den weg des 

vredes. En Clemens wordt genoemd als degene, met wien zij 

in het Evangelie gestreden hebben. 

Hoi.STEN is van oordeel, dat wij bij Euodia en Syntyche 

niet aan twee vrouwen kunnen denken, daar de vrouwen 

in de paulinische gemeenten niet mochten spreken, eu de 

gemeente te Klippi reeds door het bestuur van ouderlingen 

') Jh. 1876. S. laü. 



- 61 -

en diakenen te goed was ingericht, dau dat twee vrouwen 

zoo hevige onlusten en twisten konden teweeg brengen. Hij 

denkt dus aan eene allegorische voorstelling, zooals er zoo­

vele in het N. Testament gevonden worden (b. v. Hagar en 

Sara Gal. 4 ; Rachel Mt. 2; Jezabel Openb. 2). En dan kan 

Evoóia in den moid van een pauliner slechts betrekking 

hebben op het heiden-christelijke deel der gemeente, dat van 

den aanvang af den goeden weg bewandeld had {sv en od'oc), 

en SvvTvxij op het joodscli-christelijkc deel, dat er later bij­

gekomen was {awTvyxcivsiv). Dit komt overeen met hetgeen 

wij weten vau den oorsprong der gemeente te ïïlippi. Eerst 

bestond zij alleen uit heiden-christenen. 

Om die beide deelen der gemeente tot één te brengen 

was het den Schrijver in zijn ganschen Brief, en ook hier, 

te doen. Ook een zekere Syuzygus of Syzygns moest daartoe 

medewerken. Waarschijnlijk was hij een uitstekend lid dei-

gemeente, van wiens invloed de Schrijver zich veel beloofde voor 

den ouderlingen vrede. Zinspelende op zijn naam, spreekt 

hij hem aldus aan: val toüno) xcd at, yvtjais 2vv£vyt (echte 

Synzygus, gij die dien naam ten volle waardig zijt, avv-^vyoc 

van iavyvvjM) avv'/.ccii^uvov uvzcug (wees haar, nam. die vrou­

wen behulpzaam in het vredestichten). Alle moeite moest 

hij doen om de twee partijen, die reeds begonnen waren om 

elkander de hand der verzoening te reiken, in eenheid des 

geestes te doen wandelen '). 

In de verklaring van het yvrjais ~vvCvyt ga ik gaarne 

met HOLSTEN mede. Ik zie niet in, hoe er een betere kan 

gegeven worden. Vooral de bijvoeging van yvijais, dat toch 

niets anders beteekenen kan dan echt, iemand die zijn naam 

eer aandoet, noodzaakt ons om aan eenen te Eilippi bekenden 

persoon met den naam van Synzygus te deuken. Eeue 

') Jb. 1876. S. 70—72. 



— 63 — 

dergelijke woordspeling vindeu wij o. a. ook iu den Brief 

aan Klemou, waar de uitdrukkingen in vs. 11 „TÓV TCOTS GOV 

(xXQrjarov, vvvl ót xal col y.cd sixoi sv'xQtjGTOv" en vs. 20 

„va(, ccóthpt, syoi GOV n vuia^v èv xvoitp" met het oog op 

den naam Onesimus gekozen zijn. 

Hieruit volgt echter niet, dat wij in Euodia en Syntyche 

niet twee vrouwen, maar twee partijen hebben te zien. 

Veeleer het tegenovergestelde. Want is Synzygus een lid 

van de gemeente te Klippi, waarom dan ook niet Euodia 

1 en Syntyche? Evenmin als de eerste naam door den 

Schrijver verzonnen is, evenmin de beide anderen. Daaren­

boven, wat HOLSTEN zegt van Hagar, Sara, Kachel, .Tezabel, 

bewijst alleen dat beleende namen gebruikt werden om 

een soort van meuschen aan te duiden, maar niet, dat 

met dat doel namen verdicht werden. Ik begrijp dan 

ook waarlijk niet, waarom de Schrijver zicli zoo geheim­

zinnig zal hebben uitgedrukt. Terwijl de scherpzinnige 

kritiek van onzen tijd het nog zóó weinig eens is in de 

allegorische verklaring der beide namen, dat SCHWEGLER en 

VOLKMAE Euodia voor de orthodoxe, joodsch-christelijke en 

Syntyche voor de heiden-christelijke partij houden, en HITZIG 

er twee heiden-christelijke partijen in ziet, die in twist met 

elkander leefden '), zal de gemeente vau Kilippi terstond 

verstaan hebben wat de Apostel bedoelde, en nog wel zon­

der dat de J3rief de minste aanleiding gaf tot het vermoeden, 

dat tot twee kerkelijke partijen het woord werd gericht? 

Hier komt nog bij, dat het weinig moest overeenkomen met 

het irenisch streven van den Schrijver, om de eene partij 

Evoóia te noemen. Dit was waarlijk geen compliment voor 

de andere partij. 

Wat HOLSTEN in het midden brengt tegeu de gewone 
1 

') Vg. HILGENFELD, Einltilung in das N. T. S. 345, 

H 
" i 

ï 

i 



— fi.3 — 

meening dat 4: 2 twee vrouwen bedoeld ziju, heeft weinig 

te beduiden. Dat zij, tegen het gebod van Paulus iu, iu de 

gemeente gesproken hebben, wordt met geen enkel woord 

gezegd. Dat er twisten in de gemeente kunuen ziju, al ziju 

er opzieners en diakenen werkzaam, wie kan dit ontkeunen ? 

Waarschijnlijk hebben wij te denken aan twee hooggeplaatste, 

invloedrijke vrouwen, die zich op haren liefde-arbeid voor 

de gemeente (vg. Rom. 16 : 1, 6, 12) te veel lieten voorstaan, 

in plaats van elkander uituemeuder te achten dau zich zei­

ven elkander benijdden, en daardoor twisten iu de gemeente 

deden ontstaan (Ml. 2 : 2—4). 

Van die beide vrouwen wordt verder gezegd, dat zij met 

den Schrijver gestreden hebben iu het Evangelie, vs. 3. (Vg. 

1 Th. 2 : 2). Ook dit begunstigt het vermoeden niet dat zij 

twee kerkelijke partijen voorstelleu. Nog minder echter de 

vermelding van Clemens en de overige mede-arbeiders, met 

wie zij dien strijd gedeeld hebben. Is die CLEMENS een 

historische persoou, waarom dan ook niet Euodia en Syntyche? 

Het gevoelen van BAUR, dat hij de beroemde CLEMENS van 

Eome is, die later zoo groote rol heeft gespeeld in de ge­

schiedenis der Christelijke Kerk, wordt terecht door HOLSTEN-

verworpen. CLEMENT woont volgens vs. 3 niet iu 'Rome, 

maar in Filippi. Ook zouden wij, indien een verdichter uit 

de dagen van CLEMENS gemeend had diens naam te moeten 

vermelden in het belang vau deu vrede tusscheu de beide 

partijeu, nog wel iets meer van hem verwachten dau alleen 

de vermelding van zijn naam. 

EPAFKODITUS. 

Er is wel niet aau te twijfelen, of EPAFRODITÜS, die de 

liefdegaven der Eilippenzen aau Paulus heeft gebracht, is ook 

de overbrenger van onzen Brief (2 : 25—30; 4 : 18). 



Stel iiu, dat eeu verdichter korter of langer na Paulus 

dood, den Brief heeft geschreven. Nemen wij b. v. met HOEKSTRA 

aan, dat hij geschreven is ongeveer tegen het einde van het 

eerste of in het begin van het tweede kwartaal der tweede 

eeuw, dus e. 125 '). Dau zijn natuurlijk alle geschiedkundige 

bijzonderheden, die in den Brief voorkomen, ook wat van 

Epafroditus gezegd wordt, verdicht. Van zijne komst bij 

Paulus met de liefdegaven der Jb'ilippenzen; van de krank­

heid die hem aan den oever des doods bracht; van den 

angst der gemeente voor hem; van de zending van Timotheus 

naar Filippi; van de twisten aldaar naar aanleiding van den 

naijver tusschen de beide vrouwen Euodia eu Syntyche; van 

den terugkeer van Epafroditus naar Eilippi met een brief 

van Paulus, waarin de gemeente bedankt wordt voor hare 

gaven — van dat alles is geen woord waar. De Schrijver 

heeft dat alles verzonnen. Zoo goed mogelijk heeft hij zich 

(met behulp van Paulus brieven) verplaatst in den toestand 

der Kerk zooals die vóór GO jaar • as, en Paulus laten 

schrijven, zooals hij vermoedelijk in zijne gevangenschap zou 

geschreven hebben. 

Nu wil ik aannemen, dat er omstreeks liet jaar 125 iemand 

was die de gave van verdichten zoo uitnemend verstond, 

dat het eerst aan BAUR en zijne school is gelukt om het 

bedrog aan het licht te brengen. 

Ik wil aannemen, dat iemand zonder eenig partij-belang 

in het oog te hebben, zonder iets te willen schrijven, wat 

niet reeds in de door de Kerk als apostolisch erkende 

Schriften te vinden was, alleen dus uit liefhebberij, zich de 

moeite der verdichting getroost. 

Maar aan te nemen, dat zulk eeu Brief door de gemeente 

van Eilippi 60 jaren na Paulus dood als een brief van 

') Theol. Tijdschr. 1873, bl. 479. 



— 65 — 

Paulus is ontvangen, en door de gansche Kerk als zoodanig 

is erkend — dat gaat mij te ver. Zie, daar komt de 

Brief ter kennis van de gemeente te i'ilippi. Niemand heeft 

hem natuurlijk overgebracht; want dan zou hij dadelijk als een 

verdichte brief openbaar zijn geworden. Als een brief vau 

Paulus, voor 60 jaar geschreven, moest hij worden aangenomeu. 

Op eene slinksche wijze zal dus de een of ander hem in de 

gemeente gebracht hebben. Er zijn er die hem vinden, en 

hem ter kennis van anderen brengen. Groote beweging in 

de gemeente! Een brief van den Apostel Paulus ! Welk eene 

vondst! Men gaat aan 't lezen. En nu ontmoet men niets, wat 

twijfel omtrent den oorsprong van den Brief kan opwekken ? 

Men leest van Euodia en Syntyche, als van twee vrouwen, 

die groote beroering in de gemeente hebben aangericht. 

Niemand weet daar iels van. Evenwel, het is reeds zestig 

jaren geledeu dat de Brief geschreven is; en in dien tus-

schentijd kunnen de namen van twee vrouwen wel vergeten 

zijn. Men hield er toen zeker geen lidmaten-boek op na. 

Maar men leest ook van Epafroditus, een bij de gemeente 

zeer geliefden medearbeider van Paulus; van eene collecte 

door hem aan Paulus overgebracht; van zijne terugzending 

met den Brief naar Filippi; van de belofte dat ïimotheus 

spoedig volgen zal! \ reemd, dat niemand van dat alles ooit 

iets gehoord heeft! Is die ondersteuning vau den geliefden 

Apostel geheel in het vergeetboek geraakt? Is Timotheus 

verhinderd om te komen? Heeft Epafroditus op reis eeu 

ongeluk gekregen? Hoe is de Brief, dien hij bij zich had, 

behouden gebleven? In wiens handen is hij gekomen? 

Waarom is hij niet terstond aan zijn adres bezorgd? Hoe 

komt hij nu eerst, na 60 jaren te hebben rondgezworven, te 

Pilippi ? 

Mij dunkt, om zulke vragen te doen, behoeft men niet ver­

trouwd te zijn met de kritische fijnheden der negentiende eeuw, 



maar alleen eeu gezond verstand te hebben, en gewoon te zijn 

om na te deuken. Zegt iemand, best te kunnen gelooveu 

dat de gemeente van Filippi, en met haar de gausche Kerk, 

ondanks al zulke onbeantwoorde vragen, den Brief als pau­

linisch aannam eu bleef erkennen, dan moet ik zwijgen. 

Zulk een geloof is mij te hoog. 

Het verblijdt mij, in dezeu HOLSTEN aan mijne zijde, te 

zien, in menig opzicht althans. Om verschillende redenen 

plaatst hij den Brief tusscheu 70 en 9(1 n. Chr., en wel 

dichter bij 70 dan bij 90. Eune van deze is, dat de gevan­

genschap eu dood van Paulus nog verondersteld wordt de 

gemoederen van de geloovigen te Filippi sterk in beweging 

te brengen. Maar ook vindt hij in den Brief zeiven sporen 

vau zulk een vroegen oorsprong. De onderstelling acht hij 

niet gewaagd, dat de Schrijver den tijd van Paulus mede 

heeft doorleefd, ten minste nog menschen heeft gekend, die 

dien tijd met Paulus doorleefd hadden. Wat toch van de 

liefdegaven der Filippemen, van den terugkeer van Epafro-

ditus naar Filippi, misschien ook van het doel van Fauhis 

ont Timotheus daarheen te zenden eu van de cjemoedsstemviing 

van Fauluti in zijne gevangenschap gezegd wordt, is niet ver­

dicht, maar als werkelijk geschied door den Schrijver te boek 

gesteld 1). 

Merkwaardige getuigenis! Kennelijk is HOLSTEN onder den 

indruk vau het historisch karakter der bijzonderheden, aan 

welke de Filippenzer-brief zoo rijk is. Zoo dicht mogelijk 

plaatst hij daarom den Brief bij Paulus tijd. 

Evenwel, al wordt daardoor menig bezwaar weggenomeu, 

dat het gevoeleu van HOEKSTRA drukt, er zijn andere be­

zwaren die blijven. 

') Jb. 1870, S, 327. 



— 67 — 

JEpafroditus is dan werkelijk door den gevangen Faulus naar 

Filipjji teruggezonden. 

Met eeu brief? üf zonder een brief? Hoogstwaarschijnlijk 

met een brief. Want 1. Paulus was gewoon tot het ver­

zenden van zijne brieven gebrnik te maken van eene der­

gelijke gelegenheid. 2. Het ontvangen van de liefdegaven, 

door middel van Epafroditus hem toegezonden, moest hem 

dringen om door middel van denzelfden Epafroditus de ge­

meente schriftelijk te bedanken. 3, Onze Filippenzer-brief 

wil de brief zijn, die aan Epafroditus is meegegeven. 

Met dien iïrief is natuurlijk Epafroditus te b'ilippi niet 

aangekomen. Want verbeeld u, dat hij wèl met den Brief 

is aangekomen, en dat de gemeente 15 jaar later onzen 

Brief heeft ontvangen, dan moest de laatste van zelf ter­

stond als onecht zijn verworpen. Bat zal ook onze Schrijver 

wel begrepen hebben. Onmogelijk kon hij den Brief schrijven, 

als hij niet zeker wist dat de echte Brief van Paulus niet 

met Epafroditus was aangekomen. 

Is Epafroditus dan alleen teruggekomen ? Heeft hij den 

Brief onderweg verloren? Zeer onwaarschijnlijk. Zulke brieven 

verliest men zoo licht niet. Waarschijnlijker is dan, dat hij 

zelf een ongeluk gekregen heeft en spoorloos met zijn Brief 

verdwenen is. In ieder geval moet hij reeds dood geweest 

zijn, toen onze Brief te Pilippi kwam. Want anders kon hij 

terstond, daar hij toch wel met den inhoud van Paulus 

Brief bekend zal geweest zijn, de onechtheid van den nieuwen 

Brief constateeren. 

Eindelijk, na 15 jaren, komt dan de Brief aan, die aan 

Epafroditus was meegegeven, maar verloren was geraakt. 

Men neemt hem als den verloren gegauen Brief aan, zonder 

te onderzoeken, wie hem brengt! ') Men vraagt niet, waar 

') Lezenswaardig blijft hierover de verhandeling van J. I. Dokdes over 

«Zte opschriften der algemeene Zendbrieven van Paulus en de personen, 



hij zoo lang gebleven is, wie hem heeft teruggevouclen! Men 

vindt het niet vreemd, dat men niets van Timotheus ge­

hoord heeft, van wien toch in den Brief staat dat hij spoedig 

na Epafroditus door Paulus naar Filippi zou worden ge­

zonden! Is dat alles waarschijnlijk? 

Het ware te wenschen, dat door hen, wien zoo spoedig 

het woord verdichting uit de pen vloeit, over dergelijke vragen 

niet zoo los werd heen geloopeu. 

TAAL EN STIJL VAN" DEN BEIEF 

Zooals ik in het begin van mijn Opstel reeds zeide, heb­

ben HOLSTEN en HOEKSTRA ook op de stilistische en linguis-

tische eigenaardigheden van den Brief, als op een krachtig 

bewijs voor zijue onechtheid, opmerkzaam gemaakt. Ik heb 

hen met nauwgezetheid eu ernst gevolgd in hun betoog, en 

ben tot de overtuiging gekomen, niet (gelijk gewoonlijk het 

oordeel luidt) dat er vóór en tegen met evenveel recht kan 

gepleit worden, maar dat de schaal beslist naar de zijde der 

echtheid overslaat. Bij alle bewondering van het kunststuk, 

dat vooral HOLSTEN in dat opzicht geleverd heeft, heb ik 

mij dikwijls moeten verbazen over de lichtvaardigheid, waar­

mede bij de aanwijzing van de overeenkomst eu het verschil 

tusschen den Filippenzer-brief en de andere Brieven van 

Paulus wordt te werk gegaan. Terwijl het kleinste verschil 

zoo breed mogelijk wordt uitgemeten, wordt de meest ver­

rassende overeenkomst eenvoudig uit nabootsing verklaard, 

alsof het nabootsen van iemands stijl zoo maar de een­

voudigste zaak der wereld was. Zoo geeft b. v. HOEKSTRA 

eerst eene lange, hoewel verre van volledige lijst van woorden 

dit als overbrengers dier brieven daarin genoemd u-orden, als getniyen 

hunuer echtheid besc/iouwd" in Jaarbb. voor iretenscha/ii'elijl.e Theologie, 

Dl. 2. 



— 69 — 

en uitdrukkingen, waaruit blijken moet. hoe afhankelijk de 

Schrijver geweest is van de vier hoofdbrieven van Paulus, 

hoe goed hij vooral 2 Cor, 8, 9, 11 en 13 zich heeft eigen 

gemaakt. Daarna tracht hij te bewijzen, dat wij evenwel 

,,niet te denken hebben aan eene overeenkomst als die fan 

twee schriften van denzelfden Schrijver, daar de Brief eene 

ongewoon groote menigte eigenaardigheden in gebruik van 

woorden en gezegden heeft, die in de vier Brieven niet ge­

vonden worden, hoewel hij geen enkel onderwerp behandelt, 

dat niet meermalen ook in deze Brieven behandeld is." Van 

de voorbeelden door hem aangevoerd (op welke ik straks 

nog met een enkel woord terugkom) zegt hij echter zelf, 

dat ieder op zich zelf niet veel bewijst, maar dat hunne 

bewijskracht het meest ligt in het zeer groote aantal. Daarna 

staat hij meer bijzonder stil bij de emphase, die de Schrijver 

door herhaling van hetzelfde woord zoekt te geven, bij de 

bijeenvoeging van synonieme of niet zeer veel van elkander 

verschillende uitdrukkingen, en bij de gewoonte om in den­

zelfden volzin eene reeks van gelijksoortige begrippen als 

aan elkander te rijgen. Eindelijk noemt hij nog een zevental 

uitdrukkingen die niet bij Paulus voorkomen, enkele pauli­

nische eigenaardigheden (vooral het gebruik van artikels 

betreffende) die wij in Fil. missen, of daar overvloediger, of 

ook wel minder overvloedig aantreffen '). 

Veel meer zorg heeft HOT.STEN aan dit onderwerp besteed. 

Hij begint met te zeggen dat de machtige geest van Paulus 

zeker grooteu invloed moet hebben uitgeoefend niet alleen 

op de denkbeelden zijner volgelingen, maar ook op den 

vorm, waarin zij hunne denkbeelden uitdrukten. Veel van 

hetgeen HOEKSTRA ouder de punten van verschil heeft ge­

noemd, vindt hij overdreven, maar met dezen neemt hij aan 

') Theol. T. 1875, bl. -132—435. 



— 70 — 

rlat de Schrijver zijnen stijl naar de vier paulinische Brieven 

heeft gevormd. Hoe weinig het den Schrijver echter gelukt 

is, zijne individualiteit te verbergen, tracht hij uitvoerig te 
bewijzen. Zorgvuldig telt hij al de zelfstandige naamwoorden, 

bijvoegelijke naamwoorden, bijwoorden, voornaamwoorden, 

telwoorden, voorzetsels, enz. op, die óf niet-paulinisch óf 

onpaulinisch óf tegen-paulinisch moeten genoemd worden. 

Groot is het aantal, dat hij op die wijze verkrijgt. En om nu de 

bedenking af te snijden, dat hetzelfde verschijnsel zich zal voor­

doen, als wij de beslist-paulinische brieven met elkander 

vergelijken, legt hij den Galater-brief naast den l'ilippenzer-

brief. en komt dan na nauwkeurig onderzoek tot de slotsom, 

dat het taaleigen van Gal. veel minder verschilt van dat der 

andere paulinische Brieven, dan dat van KL, ofschoon zij 

toch nagenoeg gelijke onderwerpen behandelen. Van de 120 

Formwörier heeft de Galater-brief 6, dus 1/20 eigendommelijk; 

de rilippenzer-brief daarentegen van de 103 woorden 9, dus 

1/11 eigendommelijk. 

Wat de Begriffswörter betreft, heeft de Galater-brief van 

382 woorden (.)0, dus 5 minder dan 1/4 eigendommelijk; 

de Filippenzer-briof daarentegen van 325 woorden 139, dus 

21 boven 1/3 eigendommelijk. 

Daarna wordt gewezen op de wijze, waarop de woorden 

met elkander in verbinding worden gebracht. De gansche 

Brief wordt doorloopen : en telkens wordt het „einzigartige," 

het „unpaulinische," het „nicht-paulinische," het „wider-

paulinische" van de wijze van uitdrukken en voorstellea in 

het licht gesteld. 

Met een enkel woord wordt dan de bijzonderheid be­

sproken, dat er in den Brief geen enkel citaat uit het O. T. 

voorkomt. 

Eindelijk wordt de aandacht van den lezer kortelijk ge­

vestigd op het verschil van stijl. De dialektische vorm van 



— 71 ~ 

Paulus schrijven, kenbaar o. a. aau het. herhaalde gebruik 

van de woorden rj, jirj, dou, dort ovv, jxt] yivoiio, ti ovv 
wordt in den Pilippenzer-brief zoo goed als geheel gemist •)• 

Zoo het noodig ware, den geleerden Schrijver op den voet 

te volgen, zou ik mij die moeite getroosten. Maar waartoe 

zou het dienen? Eerlijk moet ik bekennen, dat het resultaat 

der vergelijking van Pil. met Gal. mij nog al meégevallen 

is. Dat Gal. meer woorden met de andere Brieven gemeen 

heeft dan Pil., liet zich verwachten. De vier leerbrieven be-

hooren bij elkander. Zij zijn kort na elkander geschreven. 

En de Schrijver bewoog zi h kennelijk in denzelfden kring 

van gedachten. Anders was het echter, toen de Brief aan de 

Pilippenzen geschreven werd. Hoeveel tijd was er toen ver-

loopen! In hoe geheel andere omstandigheden verkeerde 

Paulus toen! 

Maar ook. dit daargelaten, wat geeft de vergelijking met 

den Galater-brief, zoolang niet bewezen is dat de verhouding, 

waarin Gal. tot de andere Brieven staat, normaal is voor 

de kennis van het taaleigen der paulinische Brieven! Als 

men andere Brieven, of liever gedeelten van Brieven met 

Fil. vergelijkt, krijgt men misschien een voor Pil. veel gun­

stiger resultaat. Zoo heeft het mij b. v. getroffen bij het 

doorloopen van 2 Cor. 4—8 (waarvan de uitgebreidheid en 

de inhoud niet vee! verschillen van die van Fil.) hoeveel 

eigenaardigheden daarin voorkomen. O. a. vond ik er 58 

woorden (subsL, adj., adv. en verba) die noch elders in 2 Cor., 

noch in 1 Cor., Hom. of Gal. voorkomen. Wie weet, wat 

men nog meer vinden zou, als die hoofdstukken aan dezelfde 

scherpe kritiek onderworpen werden, als Pil.! Men moet 

voorzichtig zijn met dergelijke vergelijkingen, vooral wanneer 

het een man als Paulus geldt, die zoo verschillende tonen 

•) Jb. 1876. S. 282—3:31. 



kou aanslaan, en in zoo verschillenden trant kou schrijven, 

naar mate het onderwerp waarover hij schreef, de gemoeds­

stemming waarin hij verkeerde, en de gemeente tot welke hij 

zich richtte, verschilden. Zoo heeft men gezegd, dat de 

redeneertrant, het logische, syllogistische, dialektische dat 

Paulus kenmerkt niet in KI. gevonden wordt, zoodat dan 

ook de woorden rj, /.uj (bij vragen), ccocc ov'v, don, %i ovv 

ontbrekeu. Dit is waar, al overdrijft meu wat. Zoo ontbreekt 

fioa ovv ook in 1 en 2 Cor., xi ovv in 2 Cor., firj (bij 

vragen) en fiij ysvoiro in 2 Cor. Daarentegeu vinden wij 

Fil. 1:18 het met ri ovv verwante n' ydq. Echter is het 

waar dat, gelijk HOLSTEN zich uitdrukt, „das einfach 

behauptende Denken" de plaats van het „eutwickelude 

Denken" in Ml. over het algemeen vervangt. Maar als 

Paulus nu uiet te strijden heeft, moet hij dan toch den 

polemischeu toon aanslaan? Als hij niet te redeneeren heeft, 

moet hij zich dan toch van den redeneertrant bedienen'? 

Welk een verschil vau stijl is in de andere Brieven op te 

merkeu! Men legge Rom. 1 eens naast Hom. 8; Rom. 5 

naast Eom. 12; 1 Cor. 9 naast 1 Cor. 13; 1 Cor. 11 naast 

1 Cor. 15; 2 Cor. 5 naast 2 Cor. 8, 9. "Welk een verschil! 

Het meest komt Fil. nog met 2 Cor. overeen, gelijk dan 

ook HOEKSTRA meent dat de Schrijver van Fil. vooral 

2 Cor. 8, 9, 11 en 13 zich heeft eigen gemaakt. Maar dit 

is gemakkelijk te verklaren. Er zijn geen brieven, waarin 

meer het hart van Paulus spreekt, geen brieven, waarvan 

do toon vertrouwelijker en teederder is, dan 2 Cor. en Fil. 

Echter is het waar, dat er van een paulinischen stijl, van 

een paulinisch taaleigen kan gesproken worden. AI is de 

schrijfwijze van Paulus niet altijd dezelfde, van hem, den 

oorspronkelijken denker en zclfstaudigeu apostel, is het te 

verwachten dat ook zijn stijl en taal eigenaardigheden heeft, 

aan welke hij terstond gekend wordt. Terecht hebben dan ook 



— 73 — 

HO:,STEN cn HOEKSTRA die eigen aardigheden in hunne kritiek 

opgenomen. Eene andere vraag is het echter, of hetgeen zy 

tot die eigenaardigheden rekenen wel die groote beteekenis 

heeft, die zij er aan toekennen; en omgekeerd, of zij niet 

datgene met stilzwijgen zijn voorbijgegaan, wat allereerst in 

aanmerking moest komen. 

Dit is, geloof ik, werkelijk het geval. Aan zeer veel van 

hetgeen onder de rubriek niet-paulinisch, onpaulinisch voor­

komt, kan ik weinig of geen waarde hechten. Men ga de 

opgegevene lijsten der niet-paulinischo en onpaulinische 

woorden maar eens nauwkeurig na. Hoeveel moet dan toch 

eigenlijk wegvallen, als er naar het taaleigen gevraagd wordt! 

Wat bewijst het, dat verscheidene woordvormen bij Panlus 

niet voorkomen, als toch hetzelfde woord in een anderen 

v o r m  h e m  b e k e n d  i s ?  P a u l u s  h e e f t  b .  v .  n i e t  j j s f i a f o j c r i g  1 : 7  —  

maar wel, viermaal, (SsfScaovv; niet eïhxQivffi 1: 10 —maar 

wel, driemaal (hij alleen), fihxQivsicc-, niet TTQOXOTTÏ] 1 : 25 — 

maar wel TTOOXOTCTSIV Gal 1 : 14; niet IMYOO^yui 1 : 19 — 

maar wel, dikwijls, sm'/oorjyeTv; uiet xtQÓoc 1 : 21 — maar 

wel xsodaiveiv; uiet naoutivdiov 2 : 1 maar wel Ttaoauvöia; 

niet xsvodo'Sia 2:3 — maar wel (hij alleen) xfvóóotog; niet 

TccTieivo(pQO(Jvvrj 2:3 — maar wel Taneivdc en runsivovv enz. 

Hoeveel spreekwijzen ook, die wel uiet letterlijk bij Paulus 

voorkomen, maar daarom toch niet onpaulinisch ziju! "Waarom 

h a d  P a u l u s  n i e t  k u n n e n  z e g g e n  t i j V  ó s ' r j ö i v  n o i s T a d m  1 : 4 ;  

terwijl hij wel kau zeggen j.iveucv vi.ion' noiovaut Kom. 1: 9, 

of TTjC caoxóc 7iaói-oiar iu] noisïaQt Eom 13 : 14? Waarom 

uiet fjiisQcc Xqio'TOV of Xoiaiov 'l^aov zonder het gewone 

KVQIOV er bij 1 : 6, 10 ; 2 : 16; terwijl het met Kvoioc slechts 

driemaal, eu dan nog uiet eens gelijkluidend, voorkomt 

(l Cor. 1:8; 5:5; 2 Cor. 1 : 14), eu daarenboven het 

woord KVQIOC zoowel in Fil. wordt aangetroffen als in de 

4 leerbrieveu dikwijls gemist? Waarom niet sv (TrtJ.dyxvoic 



Xniffzov 'Iraov 1 : 8, terwijl hij het overdrachtelijk gebruik 

van arrkciyxva kent (2 Cor. 6:12; 7 ; 15), en vau een zijn 

van Christus in hem meer dan eens spreekt? Waarom niet 

tov XotaTÓv xcaayyt'/./.aiv 1 : 17 ; terwijl hij het xiqqvaativ 

Xoiazov en het xuruyyéXXsiv kent ? Waarom niet het szb bij 

een comparativns 1:9; terwijl hij bij het xc.fi vTtsQfioXrjv 

1 Cor. 12: 31 è'n wèl gebruikt? enz. 

Niet alles is van dien aard, wat door HOLSTEN en HOEKSTRA 

is bijgebracht. Er zijn werkelijk woorden, uitdrukkingen, 

constructies in den Brief, die aan den Paulus der 4 leer-

brieven geheel vreemd zijn. Maar zij zijn weinig in getal. 

En in weikeu Brief vindt men ze niet? 

Meestal echter bestaat het „onpaulinische" der aangevoerde 

voorbeelden hierin, dat Paulus het in zijne Brieven wel eens 

op eene andere wijze zegt. En nu geef ik wel toe, dat dit 

voor de quaestie die ons nu bezig houdt zeer in aanmerking 

zou komen, als dezelfde vreemde uitdrukking of constructie 

dikwijls voorkwam; maar niet wanneer zij (gelijk hier het 

geval is) slechts eens of een paar keeren voorkomt. 

Zoo beteekent het ook weinig, wat HOEKSTRA opmerkt 

van paulinische woorden en constructies, die niet in Eil., 

of niet zoo overvloedig als in Eil., of ook wel overvloediger 

dan in Eil., worden aangetroifen. Een paar voorbeelden zijn 

voldoende om dat op te helderen. 

In Eil. vinden wij niet ènl met den genitivus. Opmerkelijk ! 

Maar in al de vier leerbrieven vinden wij het slechts elf­

maal. — Ook niet xuru met den genitivus. Maar bij Paulus 

slechts twaalfmaal. — Ook niet mq en xadctnsg. Maar 

evenmin in Gal. Kunnen wij hier dan spreken van eene 

paulinische eigenaardigheid, die in Eil. gemist wordt? 

Overvloediger dan bij Paulus zal in Eil. voorkomen fiov 

vóór het subst. (3:3; 4: 14<). Maar bij Paulus komt het 

vijfmaal voor (Hom, 11 : 14; 1 Cor. 9:2,27; 11:24; 



- 75 — 

Gal. 1; 14). — Overvloediger het AM ... xcti (FiL 4), Maar 

dau 1 Cor. 4<: li (xcd Ttsivw/.uv xcd óiipwf.iêv xccl yv/xv)--

tfvofxtv xcd xoXct(f(£ó[isdcc xcd diïicczovixn' xcd xomwfisv); 

1 Cor. 2 : 3, 4; 4:9; 10 : 32 ; Rom. 11 : 33 ; 14 : 9 V — 

Overvloediger (zevemnaal) fiszcc met den genit. En het komt in 

Rom. zevenmaal, in 1 Cor. achtmaal, in 2 Cor. zevenmaal voori 

Neen, langs dien weg bereikt men zijn doel niet. Op 

andere dingen moet men letten. Om dit aan te toonen, 

wil ik den Brief doorloopen, er nu en dan stilstaan bij 

uitdrukkingen en zegswijzen, die mij voorkomen getuigenis 

af te leggen van zijn paulinisch karakter '). 

H.l: 1 Hierover sprak ik reeds vroeger. 

2 Letterlijk komt deze zegenbede in al de Brieven 

van Paulns voor. 

5 Eir/uoicno). Dezelfde aanhef in Hom. en 1 Cor. 

4 ót'rjGiv Troioitfifvoc. Vg. Eom. 1:9; 13 : 14; 15 : 2fi, 

nclarj — TCCCVTOXS — ndtirj — nccvroav. Paulus ge­

bruikt 7TC'<; zeer dikwijls, vooral bij substantiva, en 

houdt er veel van om het kort achtereen te her­

halen. Vg. o. a. Rom. 1 : 7, 8, 9, 10; 1 Cor. 1 : 2—5 ; 

vooral 2 Cor. 9 : 8 (nciaav — Ttavxï nccvxott 

naGav — nccv). 

6 CCVTÓ TOVTO. Behalve 2 Petr. 1 : 5 komt deze uit­

drukking alleen, en wel dikwijls, bij Paulus voor. 

7 óicè zó s'xsir  {<'- êv rrj xceoów vficcg. Uit doet 

denken aan 2 Cor. 7 3. „Gij zijtin onze harten." 

Vg. ook 2 Cor. 3 ; 3. 

8 iiciQivc /tov ó tink. Dikwijls roept Paulus God tot 

getuige aan Rom. 1 : 9; 2 Cor. 1 : 23; Gal. 1 : 20: 

') Dankbaar maak ik gebruik van enkele opmerkingen, door Dr. P. C. 

VAN WIJK gemaakt in zijne Dissertatie over hel onderzoek naar de 

echtheid van den Brief van Paulus aan de gemeente te Filippi. 1864. 



2 Cor. 11 : 31. (1 Th. 2: 5, 10). Ook bij zaken 

die niet zoo bijzonder gewichtig zijn (Kom. 1: 9). 

imnoda. De woorden ênmodeiv — OtjGig — Orjióg — 

dia komen, behalve bij Paulus, zelden voor. 

anïciy/yoK. Vg. 2 Cor. 6: 12; 7 = 15. (Philem. 

7, 13, 20). 

10 ó'oxtiiKLfiv. elfmaal door Paulus gebruikt. 

êoxificc&iv TCC óiayisQOVTcc. Dezelfde uitdrukking 

ook Eom. 2 : 18. 

fikixQivfïc xcd ccTTQÓfTxoTTot. Dergelijke Synoniemen 

vindt men dikwijls in den Erief, meer dan in 

andere Brieven. Hieruit mag echter HOEKSTEA niets 

vóór de onechtheid afleiden. Want er zijn gedeelten 

in Paulus Brieven, waarin de Synoniemen in grooten 

getale kort op elkander volgen. Vg. 1 Cor. 1, 13,15; 

2 Cor. 1, 7; vooral Eom. 1; 18—32 (18 das^sia 

xcd clxiu, 21 èóó^ctGav rj rpyaoiazifiav, 25 

xcd fXcccotvam'. 29 ccdixice, TtovrjQi'cc, 

xuxici). 

12 yivbiöxsiv vficcg jjovs.oixcu. Echt paulinisch. Vg. het 

öe'Ao) vf.iag ccyvosïv Eom. 1: 13; 11: 25; 1 Cor. 

10 ; 1; 12 : 1; 2 Cor. 1:8 en het 6éXco v^iag 

d S é v c t i  v a n  1  C o r .  1 1 : 3 .  

15 7,01' XQKSTOV XI]QV(TFFO[XIV. Bij Paulus geliefkoosde 

uitdrukking 1 Cor. 1:23; 15:12; 2 Cor. 1 : 19; 

4 : 5 ;  1 1  :  4 .  

18 "/.cdom d/.Xd xcd yccorfioiuu. Dit gebruiken van 

een werkwoord in verschillende tijden, dat wij 

ook vinden 3 : 12, 13 (xcncekdfim-xarsh'jiJMpdtjv — 

xarsdrtfevcci) en 4: 10 ((jqoviTv-!-(foovnii) is echt-

paulinisch. Vg. 1 Cor. 13 : 12 imyvwöoncu — 

sTteyvmGdrjy) 2 Cor. 1 : 10 (êqov Garo-Qvdtica — 

nvatcat) 2 Cor. 1: 13, 14 {imyivoicxsts — èm-



yvwafads — èrce'yvms) 2 Cor. 7 : 8 {(istttfiflofjim — 

jutsush'ixrjv) 2 Cor. 11 : 9 (hrjor^a -- Tt^i'trot) 

2 Cor. 11 : 12 (noiü — noirfiu)). 

20 wc ndvTots xcd vvv. Vg. Gal. 4: 29. 

sirs óicc sns (hd duvdzov. Bij Paulus gelief­

koosde tegenstelling van leven en doofl. Vg. o. ti. 

Kom. 14 : 7, 8; 2 Cor. 5 : 8, 9. 

21 tó £rjv XQiaróc. Vg. Gal. 2 : 19, 20 (£ij dè êv if.ioi 

XqkjiÓC). 

23 Tcokhn YUQ naXkor xosiaaov. He uitdrukking TTO/./.W 

/.icclXov is zeer paulinisch. Mu/j.ov met den com-

parat. 2 Cor. 7 : 13. Dat Paulus van sterke uit­

d r u k k i n g e n  h o u d t ,  b l i j k t ,  o .  a .  u i t  2  C o r .  1 : 8 ;  

7:4, en vooral 4:17 (xcdf vnsQ^oh]v sk imto-

(ioh]v cdüh iov jiuoog). 

25 fisvoj xctl nccQccfisvdi. Zeldeu gebruikt Paulus een 

nieuw woord, wanneer hij, door aan het gebruikte 

woord iets te veranderen of toe te voegen, knn 

uitdrukken wat hij wenscht. Zoo ook 2 : 2, 19, 20 

[avi'ipvyot — svxpvxu) — ïaóxpvyov) 2 ; 17 {^aiqwxcd 

avyxtdoo}) 2 : 27, 28 [Xvrcr] — aXimórsQOc). Vg. 1 Cor. 

13 : 12 (yivoaaxoo — èmyvwaofim), 3 Cor. 1 : lf> 

(dvayivaiaxsTS — èniyivoiaxsts), 2 Cor. 4 : 8 (dnoQov-

fievoi — êï-anooovfisvoi), 2 Cor. 10 : J 2 (t'yxotvat — 

avyxoTvccb), 2 Cor. 6 : 8 (óvaqi^n'cc; — svyyfiiccg), 

1 Cor. 7 : 35, 36 {tvayj^iov — dayjjxavHi', vg. 

1 Cor. 12 : 23), 2 Cor. 5 : 4 (sxdvaccadm — ènsv-

dvaaGdcu), 2 Cor. 5 : 8 (sxd'rjfirjdai — svóijfirjccei) 

enz. 

26 xavxrjfxa. Paulus gebruikt dit woord achtmaal. 

Elders komt het alleen voor Hebr. 3 : 6. 

Tcuoovatcc ndhv. Eigenaardige spreekwijze die doet 

denkeu aan het dvuatqocf ïjv non van Gal. 1 : IS' 



— 78 — 

TTQÓg vficig. Paulus gebruikt nooc c. accus. bij nao-

fïrai ook Gal. 4: 18, 20; 2 Cor. 11 : S. 

27 fióvov. In deze eigenaardige beteekenis ook 1 Cor. 

7 : 39; Gal. 1 : 23; 5 : 13. 

Hts èXOwv xcd ióoov j)««c sVts ancóv. Bekende 

tegeustelling van tegeuwoordigheid on afwezigheid. 

H. 2 : 13. Vg. 1 Cor. 5:3; 3 Cor. 10 : 1, 11; 

13 : 2, 10. 

28 avzoïg — vam'. Dit doet denken aan '2 Cor. 2:15,16. 

11 : 1 Ei' tig — si' TL — sï ttc — si' Tig. Eene soort­

gelijke herhaling van hetzelfde woord vinden wij 

ook 2 : 4 (tweemaal sxccOTOi) 2 : 9, 10 (driemaal 

ovoua) 2 : 16 (tweemaal sig xsvdv) 2 : 17, 18 

(tweemaal XMQSIV eu avyyuiosiv) 3 : 2 (driemaal 

fiXsnsxs) 3 : 3, 4 (driemaal TISTIOIQSVM èv accqxï) 

3 : 7, 8 (tweemaal ijf-TaOca 4 : 2 (twee­

maal naoccs.u/.öi) 4 : 4 (tweemaal yaÏQSTs) 4 : 8 (zes­

maal iïaa, tweemaal tï tig) 4 : 12 (tweemaal oióa 

xcd) 4:17 (tweemaal êm'Qrjcü). 

Dat dit eene eigenaardigheid van des Schrijvers 

stijl is, springt iu het oog. Maar evenzeer, dat dit 

één der sterkste gronden is, waarop wij aan zijn 

stijl een paulinisch karakter toekennen. 

Het verwondert mij zeer, dat HOEKSTRA bedenking 

maakt tegeu het „overdreven dikwijls voorkomen'" 

van deze herhalingen. Wanneer men ziet dat iu 

1 Cor. 13 dyuni: negenmaal, xcd sdv driemaal, 

ndvta viermaal, SITS driemaal èx ixtoovg driemaal, 

vijTtiog vijfmaal; dat in 1 Cor. 1 é'/oi ët driemaal, 

[iaTiti'QsLV zesmaal, nov driemaal, ffo(ftcc en ffocpdg 

tienmaal, ov nokloi driemaal; dat in 2 Cor. 1 TCCCOU-

XCCXSIV en nuouxhjffig tienmaal. Oh'Wig en dlifisffdat 

viermaal, nsQiaasvsi tweemaal, sits tweemaal; dat in 



2 Cor. 7 ovóéva driemaal, nuoaxcü.tlv en rcuouy.hfiiz 

vijfmaal, 'kvrcziv en Ivni^ achtmaal, ul'/.u zesmaal, 

evsxsv driemaal voorkomt (vg. ook vooral 1 Cor. 15) 

dan kan men toch niet zeggen, dat die herhalingen 

in Ml. zoo overdreven dikwijls voorkomen. 

Opmerking verdient het, dat wij ze zoo weinig-

vinden in Gal. Een nieuw bewijs, dat wij uit het 

niet-aanwezig zijn van eene paulinische eigenaardig­

heid niet te veel moeten atieiden. 

2 co ccvtó (foovihs (ook 4 : 2 t Paulinisch. Vg. Jiom. 

12: 1G; 15 : 5; 2 Cor. 13: 11. 

3 xsvo'§Cav. Een ItTtu'S Isyófisvov. Maar xevóóogog 

komt alleen Gal. 5 : 26 voor. 

7 sxt'vwas. Alleen aan Paulus bekend (Rom. 4: 14; 

1 Cor. 1 ; 17; 9 : 15; 2 Cor. 9 : 3). 

12 w'öTf komt in deze beteeken is meer dan twintigmaal 

bij Paulus, slechts enkele raaien elders voor. 

13 t'vtoymy. Altijd zegt Paulus svsoysTv als hij van 

een persoon, en évtoytlaVai als hij van eene zaak 

s p r e e k t .  ( 1  C o r .  1 2 ;  6 ,  1 1 ;  G a l .  2 : 8 ;  3 : 5  —  

Rom. 7 : 5; 2 Cor. 1:6; 4 : 12; Gal. 5 ; G). 

16 «ff xsvóv alleen bij Paulus («ff xtfór è'ufxov 

Gal. 2:2; sixrj xsxOTiiaxcc Gal. 4 : 11; vg. .ook 

1 Cor. 15 : 58). 

18 tó ó't avvö. Gewoonte van Paulus om zijne ge­

moedsstemming tot voorbeeld te stellen. Vg. 2 Cor. 

6 : 13 ó'è ccmfjV ccvtifiKTdiav —TtlccxvvQtjtt xcd 

vfiets; Gal. 4: 12 yivsads wc iyto, on xctyui eog 

vfistg. 

22 wc Ttaiql isxvov. Geliefkoosd beeld bij Paulus. 

Vg. 1 Cor. 4 : 14, 15, 17; 2 Cor. 6 : 13; 12 : 14; 

Gal. 4:19 (Eilem. 10). 

25 clvayxccïov i]yijGdixrtv. Alleen nog 2 Cor. 9:5. 



— 80 — 

27 IvTtrjV ml hvnrp. Hetzelfde subst. herhaald met 

tusscheuvoeging van ecu voorzetsel Horn. 4. 18 

(nuo èXmócc èn tlrnh), Rom. 1:17 nCaismc dg 

mativ), 2 Cor. 3:18 («tto óó^g dg Sd'iav), 1 Cor. 

13 : 12 (jTQÓcf(07T0v rrooc noodcanov). 

39 tovg Toiovrovg. Zeer gewoon bij Paulus. Vg. 1 Cor. 

7 ; 28; 16 : 16, 18; 2 Cor. 11: 13; Gal. 5 : 23. 

30 Tra dvanhjOWG]] TO vj-iwr v(jitQi;;u<. Vg. 1 Cor. 

16 ; 17 (TO viisztoov vdttoijia ovroi dvenhfjquxsccv), 

2 Cor. 9:13 [nQoaavanlr^ovGa rcc vfftsQr/iictTcc 

TWV dyCoav), 11 = 9 (TO ydo VCTTSQ^ucI nor rrooaavt-

NHR'IQUTGCXV). Zie ook Eilem- 13, 19. 

Ill: 1 TO loinóv. Tg. 1 Cor. 1:16; 4:2; 7: 29; 2 Cor. 

13 : 11. 
3 SV XQIGTM 'h]Gov. De wijze waarop van Christus Jezus, 

of Christus, of Jezus Christus, of Jezus gesproken 

wordt, is geheel dezelfde als in de vier leerbrieven. 

4 10 Over het paulinische karakter van deze perikoop 

heb ik vroeger reeds uitvoerig gehandeld. Nog 

enkele taalkundige opmerkingen blijven over. Bij 

Paulus alleen vinden wij het jievovvye van vs. 8 

(Rom. 9 : 20; 10 : 18). Het xuzccXupw, è<p w xcei 

xaiMjxyOrjv van vs. 12 brengt ons terstond het 

tmyvoiaouca xaüok xcd tmyvwaörjv van 1 Cor. 13:12 

in herinnering. De formule £<f ' 'i> van vs. 12 
(vg. 4 : 10) wordt alleen bij Paulus gevonden 

Rom. 5:12; 2 Cor. 5:4. Het beeld van een 

wedloop (vs. 12-14) is bij Paulus geliefd (vg. 

o. a. 1 Cor. 9 : 24) Jioóxsiv metaph. (vs. 12) is 

zeer paulinisch. Boa^Tov (vs. 14) kent alleen 

Paulus 1 Cor. 9:24. Het rtfeof van vs. 15, waar­

door de verder gevorderde Christenen van anderen 

onderscheiden worden, vinden wij ook 1 Cor. 2 : 6. 



- 81 — 

Het TM avzoj (noiynv doet ons denken aan Gal. 0:16 

(rijj xccvóvi roihoi Groiyj^aovaiv). 

ly Mi' to tt/.oc unwAeia. Eeue dergelijke verwijzing 

naar liet eiudo der goddeloozen vinden wij 2 Cor. 

11: 15 (cóv zo tè'/oc èavcei xcacl cd toy cc avzwv), Kom. 

0:21 (tó yuo zt/.og èxsCvutv Ouvcaoc). 

21 io auijiu xrjg zansivüiamc V. Zulk eene nadere be­

paling van aüfiu allean bij Paulus, Hom. 6 :6 ; 7 :24. 

(Tvf(/iÓQ(f,oi\ Alleen nog Rom. 8 : 29. 

I V :  1  a r r j x s T s  ( v g .  1  :  2 7 )  M e t a p h .  a l l e e n  b i j  P a u l u s .  

5 zó èmsixèg v/.ió5v (vg. 3 : 8). Bekend is het veel­

vuldig gebruik van het adj. neutr, in plaats van 

het subst. bij Paulus, Rom. 2:4; S;3; 9: 22; 

1 Cor. 1 : 35; 2 Cor. 4 : 17. 

9 a Oióg rrjg tiQtjVijg ïaiat /(if/ vfiüv. Vg. 2 Cor. 

13 : 11; Eom. 15 : 5, 13, 33; 16 ; 20. 

10 tjórj 7zoTi (eindelijk eens). Alleen nog Rem. 1; 10. 

13 TVCCVTCC I(J%vu) sv '[(o ii'óvvaiiovvzi in. Dezelfde ge­

d a c h t e  m e t  a n d e r e  w o o r d e n  2  C o r .  1 3 : 9 .  

23 Paulinisch slot, het meest overeenkomende met 

Gal. 0 : 18 (vg. Filern. 25). 

Ik vlei mij, te hebben aangetoond, hoe paulinisch het 

linguïstisch en stilistisch karakter van den Brief aan de 

Pilippenzen moet worden genoemd. Op volledigheid maakt 

natuurlijk de lijst der door mij opgemerkte woorden en 

uitdrukkingen geen aanspraak. Ik wilde alleen den indruk 

teruggeven, dien de lezing en herlezing van den Brief op 

mij heeft gemaakt. 

Voordat ik echter van dit onderwerp afstap, moet ik nog 

eene bedenking beantwoorden, die door de voorstanders van 

de onechtheid telkens gemaakt wordt, zoodra zij zich ver­

plicht zien om het paulinisch karakter van den Brief te 
Hl. 6 



erkennen. Kan — zoo vragen zij — die overeenstemming 

met Panlus cchtc brieven niet uit nabootsing verklaard 

worden? De Schrijver van Fil. was zeker een paulinist, 

vertrouwd met Paulas denkbeelden, en dus ook min of 

meer met zijne terminologie. Daarbij heeft hij do echte 

Brieven van Paulus gekend en geraadpleegd, om zich de 

schrijfwijze van Paulus eigen te maken, en daardoor aau 

zijne lezers den indruk te geven, dat de Brief van Paulus 

kwam. Een voorbeeld hiervan haalt HOLSTEN aan'). De 

Schrijver zegt 2; 16; ovx sic xt-rói t'êoajiov ovö «c xsvov 

êxorciccaa. Dit heeft hij ontleend aan Gal. 2:2 en 1 Cor. 

15; 10. „Als een echte nabootser kan hij het niet over 

zijn hart krijgen om eene plaats op te offeren. Daarom nam 

hij ze beiden, en vervormde 1 Cor. naar Gal. ' 

Het is zeer verklaarbaar, dat sinds BAXIR allen die de 

onechtheid van t'il. aannemen tot dit gevoelen de toevlucht 

nemen. Denkbeelden, taal en stijl van den Brief zijn y.66 

paulinisch, dat men wel aan nabootsing moet gelooven, als 

men Paulus zeiven niet voor den Schrijver houdt. Laat ons 

echter over die hypothese even nadenken. Voorop stel ik, 

dat een verdichter, die met Paulus Brieven niet goed bekend 

was, onmogelijk zoo schrijven kon. Al is men iemands vriend 

en geestverwant, daarom neemt men nog zijne linguistische 

en stilistische eigenaardigheden niet over. Maar ook was het 

niet genoeg, dat de Schrijver de Brieven van Paulus wel 

eens gelezen had. Hij moet ze herlezen en bestudeerd heb­

ben. Meer nog: hij moet ze vóór zich gehad hebben, en er 

telkens ingezien hebben om zijn stijl daarnaar te vormen. 

Zoo stelt dan ook HOEKSTRA zich de zaak voor. Anders 

had hij onmogelijk zooveel bladzijden kunnen besteden om 

de „afhankelijkheidsbetrekking" aau te wijzen, waarin onze 

«) Jb. 1876. S. 314 



— S3 — 

Brief tot de andere Schriften des N. T. staat1); omuogelijk 

o. a. kunnen schrijven dat liet lotrcóv, dóskcpui, XCAQSTS 

EU. 3: 1 uit 2 Cor. 13 : 11 is overgenomen; dat het xd 

cand yodffsiv enz. aldaar eene variatie is op de, door onzen 

Schrijver misverstane plaats 2 Cor. 1 : 13; dat onze Schrijver 

het meest gebruik heeft gemaald van den 2den Brief aan de 

Corinthiërs, in het bijzonder van Hoofdst. 8, 9, IJ. en 13. 

HOLSTEN* drukt zich voorzichtiger uit. Hij zegt o. a. van 

de genoemde plaatsen Gal. 2:2 en 1 Cor. 15 : 10, dat zij 

den Schrijver van 1'il. 2 : 1G in de herinnering kwamen. 

Laat hij er echter op volgen, dat hij de éene plaats naai­

de andere heeft vervormd, dan inocten wij óf aannemen dat 

hij ze heiden vóór zich heeft gehad, óf dat hij ze letterlijk 

van buiten kende. Tot hetzelfde resultaat komen wij, als 

wij zien, hoe HOLSTEN andere plaatsen in onzen Brief van 

paulinische plaatsen afhankelijk maakt. Ook haalt hij wat 

BAUR en HOEKSTRA daaromtrent gezegd hebben met lof aan. 

Zoo moeten wij ons dan een Schrijver denken, die zich op 

de eene of andere wijze eene verzameling der 4 paulinische 

Brieven heeft aangeschaft, deze óf geheel van buiten heeft 

geleerd, of (wat op hetzelfde neerkomt) ze vóór zich op tafel 

heeft gelegd om ze telkens bij de hand te hebben; nu eens 

uit den éénen dan uit den anderen Brief iets overneemt, 

soms wat weglaat en soms wat bijvoegt; paulinische woorden 

en spreekwijzen gebruikt, maar met eene andere beteckenis 

en in een ander verband, om niet te laten bemerken dat 

J hij eigenlijk geheel iets anders zegt dan Paulus zou gezegd 

hebben! Welk een zielverheffende arbeid! 

Eu waarvoor ? Om aan de gemeente te vertellen dat hij 

ze zoo innig liefheeft (Misschien heeft hij de gemeente nooit 

gekend!). Om de gemeente te verzoenen met de gedachte aan 

ij Theol. Tijdschr., bi. 419—431. 

[ 



— 84 — 

Paulus dood (Daarvoor bclioefde hij deu naam van Paulus 

niet te gebruiken; dat kon hij in zijn eigen naam even goed 

doen!). Om christologische eu soteriologische denkbeelden 

te ontwikkelen, die men in de andere Brieven even goed 

vinden kon (Over de rechtvaardiging zeker tienmaal beter eu 

duidelijker in Roui. en Gal!). Om eenige geschiedkundige 

bijzonderheden mede te deelen over Paulus verblijf te Kome, 

over ïimotheus, over Epaphroditus, over de outvangene 

liefdegaven (Wat de moeite der verdichting wel uiet loonde!). 

Om de geloovigen op te wekken tot heiligmaking, en 

vooral tot een leven van liefde en eensgezindheid (Alsof men 

dat alleen van een Paulus wilde hoeren!). 

Dat dit eene dwaze ouderstelling is, heeft Holster wel 

gevoeld; en daarom al zijn best gedaan om te bewijzen dat 

de gemeente van Pilippi eene yemenyde gemeente was, waarin 

Joden- en Heiden-Christenen uog niet iu de gewenschte 

harmonie met elkander leefden; dat het hoofddoel van den 

Schrijver was om in naam van Paulus de partijen tot een­

heid te vermaneu; en dat alwat iu den Brief staat van de 

d'ixaioavvrj, van de ware Christelijke levensbeschouwing, 

van Christus persoon en werk, van de inrichting der ge­

meente, vau Paulus verhouding tot Jodendom en Joden-

Christendom, van de ambtelijke betrekking van Paulus tot 

de gemeente, van de liefdegaven der Pilippenzeu — dat dit 

alles eerst uit dit irenisch streven van den Schrijver zijn 

licht ontvangt. 

Daar wij nu gezien hebben, dat dit alles steunt op eene 

onjuiste exegese, blijft het verdichten van den Brief ten 

eeneumale ongemotiveerd. 

Daarenboven mag door hen, die zoo spoedig van een 

nabootsen van Paulus stijl spreken, wel eens iets gezegd 

worden tot verklaring van het verschijnsel, dat niet alleen 

de Schrijver van den tweeden Brief van Petrus, die de Brieven 



—  8 5  —  

van zijn geliefden broeder Paulus toont te kennen, maar 

ook de Schrijver van den eersten Brief, van wien beweerd 

wordt dat iiij in de Brieven van Paulus zoo ijverig gestudeerd 

heeft, en ook de Schrijver van den Brief aan de Hebreen, 

kennelijk een geestverwant van Paulus, zoo weinig van 

Paulus stijl ons te zien geven! 

Het bezwaar eindelijk, door HOLSTEN ontleend aan het 

ontbrektn van aanhalingen uit het O. T. in den Filippenzer-

brief, heeft weinig te beduiden. In een Brief, die aan 

Heiden-Christenen gericht is, en waarin zoo weinig leer­

stelligs gevonden wordt, was er voor zulke aanhalingen geen 

bepaalde aanleiding. Ook in den tweeden Brief aan de 

Corinthiërs komen zij maar zelden voor. 

is de brief sene latere omwerking vak 
eek" door paulus beg-onimek maar niet 

voltooiden eriep aan de 
filippenzen? 

Met deze vraag heb ik het oog op hetgeen onlangs door 

den Heer STRAATMAN over den Brief aan den Pilippenzen 

in liet midden is gebracht. Hadden reeds vroeger sommige 

godgeleerden, onder weinig toejuiching echter, de eenheid 

van onzen Brief in twijfel getrokken thans is het STRAATMAN, 

die in zijn laatste geschrift over de tjemeente van Home de 

omwerkings-theorie verdedigt •). Hij erkent, dat er „onder 

de betwiste paulinische geschriften geen is, dat zich meer 

dan dit aan den bekenden denk- en redeneertrant des apostels 

aansluit." In weerwil van de door hem met een enkel woord 

vermelde bedenkingen en bezwaren, waarvan hij het gewicht 

') Vg. de Einlcituny in das Nem Testament van l'ü. BLEEK , 1875, S. 504. 

z) Dc gemeente van Home tijdens en onmidddijk na hel leven der ajiostelen, 

Anist. 1878, bl. 201—208. 



uiet kan loochenen, komt het hem toch voor, „dat de 

kritiek teu aanzieu van dezeu pseudo-pauliuischen brief niet 

zoo gelukkig in hare bestrijding der echtheid is geslaagd, 

als bij de overige aan deu apostel toegedichte geschriften." 

Veel vindt hij er iu, wat Paulus zeer goed kon geschreven 

hebben; maar ook veel, wat uit zijne pcu uiet kou gevloeid 

zijn. Tot het laatste brengt hij het rechtzinnige oordeel dat 

geveld wordt over Paulus tegenstanders te li ome, en de 

vermelding van CLEMENS (4; 3) en de leden vau het keizerlijk 

huis (4; 22). „Bedrieg ik mij niet — zegt hij — dan is 

dit geschrift het eenige in den nieuw-testamentischen kanon, 

dat gedeeltelijk van Paulus afkomstig, gedeeltelijk het werk 

is van een vreemde, die in de dagen van CLEMENS (den wel­

bekenden CLEMENS van Eome) den briefin zijn tegenwoordigen 

vorm heeft gebracht. Wellicht had de apostel hem onder 

handen, toen plotseling de samenspanning losbrak, die hem 

eerst van zijne vrijheid eu daarna van het leven beroofde. 

De brief bleef ten gevolge van die ramp onvoltooid. Doch 

toen later door de bemoeiing van CLEMENS het vergelijk werd 

gesloten, kwam hij weder voor den dag eu werd door eene 

tweede hand aan de bevrediging der partijen dienstbaar ge­

maakt. De bewerker liet den apostel optreden als voorstander 

der verzoening, die thaus aau de orde was. Hij nam uit het 

oorspronkelijke weg, en verzachtte al wrat te rond eu sterk 

aan de oude tweespalt herinnerde. Zooveel mogelijk dekte 

hij het historisch beloop der droevige gebeurtenissen toe, 

zonder dat hij het spoor geheel uitwischte." 

De droevige gebeurtenissen, waarop STRAATMAN hier doelt, 

zijn deze: „Bij het laatste verblijf van Paulus te Jeruzalem 

was het twistvuur tusschen Paulus en do andere apostelen 

in laaien gloed uitgebarsten. Van het oogenblik aan, dat 

over de ware strekking van het paulinisch evangelie hei; 

licht was opgegaan, was ook aan de apostelen eu hoofden 



~ 87 — 

der judaïstische partij de weg van roeping en plicht voor­

geschreven." Men mocht Paulus niet meer ongelüiidurd zijn 

weg laten gaan. Men moest „overal waar hij gemeenten had 

gesticht eene nieuwe zending in judaïstischen geest onder­

nemen, en daar waar hij persoonlijk arbeidde, met kracht 

en nadruk tegen hem optreden." Te Eome kon dat niemand 

minder doen dan oen apostel. Die apostel was Petrus. „Kerst 

bezocht hij de voornaamste gemeenten door Paulus in het 

Westen gesticht, met name Korinthe, en spoedde zich van 

daar naar Rome." Daar was Paulus sinds eenigen tijd ge­

komen, niet, zooals in het boek der Handd. verkeerdelijk 

wordt bericht als gevangene, maar als vrij man. In het begin 

had hij zich tot de .Tudaïsten gewend. Maar, daar deze niets 

van zijn Evangelie wilden weten, was hij zelfstandig ouder 

de Heidenen opgetreden. Maar zie daar komt Petrus om 

den valschen apostel tegen te werken. Spoedig wordt hij 

de ziel van het Joden-Christendom te Rome. Heftig wordt 

Paulus, die aan het hoofd van de heideu-christelijke gemeente 

staat, bestreden. Maar te vergeefs. Het Evangelie van Paulus, 

veel minder aanstootelijk voor de Romeinen dan het Evan­

gelie van Petrus, wint meer en meer veld. Dit verbittert 

de Judaïsten. Zij besluiten om den geliaten man uit den 

weg te ruimen, klagen hem aan bij de Romeinsche overheid; 

en „na vier jaren te Rome met den besten uitslag te hebben 

gearbeid, werd Paulus plotseling in hechtenis genomcn." 

Groote verslagenheid bij de bekeerde Heidenen, die meenden 

dat hun leermeester van de ééue of andere misdaad werd 

beticht. Weldra echter werd de ware oorzaak zijner gevangen­

neming openbaar. Eu nu grepen zij moed, en verkondigden 

met groote vrijmoedigheid het Evangelie van Paulus (Fil. 

1 : 13—17). Een oogenblik mocht Paulus zich vleien met 

loslating (Pil. 1:25; 2:24). Maar weldra bleek dat de 

vijandschap niet rustte. „De alloop der rechtzaak was geheel 



— 88 -

naar den zin der Judaïsteu. Paulus werd door de romeinsche 

overheid verhoord, veroordeeld en ter dood gebracht. „Het 

hoofd vau den grooten en edelen kruisgezant viel ouder de 

bijl." Later, onder de neronische vervolging, stierf ook Petrus 

den marteldood. Vier jaren laug was nu de gemeente vau 

Eotne zonder leiding. Toen kreeg zij LINUS tot hoofd, daarna 

ANENCLETÜS, vervolgens CLEMENS. Deze CLEMENS, dezelfde 

als FT.AVIÜS CLEMENS, van wien de ongewijde geschiedenis 

verhaalt dat hij tot het regeerend keizerlijk geslacht behoorde 

(Pil. 4 : 3, 22) en ouder DOMITIANUS werd ter dood gebracht, 

is de man, aan wien de Christelijke Kerk de grootste ver­

plichting heeft. Hem bovenal is het te danken, dat de vrede 

tusschen de beide verbitterde partijen is hersteld. Hoor hem 

is het vergelijk, waarvau Hand. 15 melding maakt, tot stand 

gebracht. Verscheidene Brieven heeft hij geschreven, aan 

verschillende gemeenten, om tot verzoening aan te sporen. 

Zijne vrienden deden hetzelfde. Eu één van die Brieven nu 

is onze Pilippenzer-brief, tot welken men den begonnen, 

maar niet voltooiden Brief van Paulus, toevallig ergens ge­

vonden, heeft vervormd en omgewerkt '). 

Ziedaar het gevoelen van STRAATMAN over den oorsprong 

van het katholieke Christendom en de beteekeuis daarvan 

voor de samenstelling van onzen Klippeuzer-brief. Boeiend 

is de wijze, waarop hij ons dat achterna-reizen van Paulus 

door Petrus schetst; niet minder interessant zijne schildering 

van den vinnigen strijd, die er te Rome losbrak tusschen 

de gemeente van Paulus en de gemeente van Petrus, en 

van het tragisch uiteinde van den grooten apostel, die als 

het offer van den haat zijner Christelijke broeders moest 

vallen. Interessanter zou het nog geweest zijn, wanneer niet 

alleen de gemeente van Petrus, maar Petrus zelf meer 

') jDc gemeente van Home, bl. 51—1C3. 



— 89 — 

rechtstreeks ia dieu strijd gemoeid was geworden, en wij 

hem b. v. als aanklager tegen Paulus bij de reelitbank 

hadden zien optreden, of getuigen waren gemaakt van een 

openbaar dispuut tusscheu de beide Apostelen in tegen­

woordigheid van het rechterlijk College. Dit zou aan het 

romantisch verhaal, dat toch reeds zoo levendig gekleurd is, 

nog meer levendigheid hebben bijgezet. 

"Wij mogeu echter niet te veel eischen. Ook willen wij 

het genot der lezing niet door allerlei kritische vragen ver­

gallen. Eén ding zou ik echter den scherpzinnigon Schrijver 

wel willen verzoeken, dat hij namelijk voortaan den Brief 

aan de Eilippenzen er buiten late. Tk begrijp dat hij zegt, 

dat „een later komend geslacht een dichten sluier over die 

sombere dagen heeft verspreid eu schier het onmogelijke 

heeft beproefd om die bladzijde uit het geschiedboek der 

Kerk onleesbaar te maken ') want de geschiedenis weet 

werkelijk van geen andere min vriendelijke ontmoeting tus-

schen Petrus en Paulus, dan die in Gal. 2 wordt verhaald. 

Maar als hij nu met den Brief van do Eilippenzen ecne 

uitzondering maakt, eu meent dat ten minste de auteur van 

dit geschrift een tipje van dien dichten sluier oplicht, dan 

moet ik daartegen opkomen. Met geen enkel woord wordt 

van twisten tusscheu de gemeente van Petrus en de ge­

meente van Paulus gesproken ; ook niet van eeue aanklacht, 

door Joden-Christenen tegen Paulus bij de liomeinsche 

overheid ingediend. Er wordt alleen gezegd, dat er te Rome 

waren die ja het Evangelie van Christus verkondigden, maar 

met judaïstische bestanddecien, gedreven door persoonlijke 

vijandschap tegen Paulus, en meenendc aan zijne banden 

verdrukking te verwekken, d, i. met de bedoeling om hem, den 

') BI. 123. 



— 90 — 

seborulene (hij was rlus reeds gevangen!) verdriet aan te 

doen, eu daardoor zijne banden zwaarder te maken. 

Maar die voorstelling is van eene latere hand — zegt. 

STRAATMAN. De niet voltooide brief van Paulus is door 

een vriend van CLEMENS in het belang van deu vrede 

omgewerkt! 

Opmerkelijk, dat zelfs STRAATMAN door het paulinische in 

den Brief aan de Eilippenzen is gctroti'en, eu dat alle be­

denkingen, tegen de echtheid ingebracht, op twee na, door 

hem voor weinig beteekeneud gehouden worden. Echter zijn 

die twee voor hem beslissend, en hebbeu zij hem tot dc 

omwerUngs-hi/pothese gebracht, waarin hij tot dus verre alleen 

staat, eu, naar ik meen, wel altijd zal blijven staan. Mislukt 

toch moet ik zijne poging noemen, om laugs dezen weg het 

ontstaan van onzen Brief te verklaren; om de volgende 

redenen; 

1. Als met CLEMENS (Eil. 4 : 3, 22) de aan het keizerlijke 

huis verwante CLEMENS vau Rome bedoeld wordt, waarom 

komt liij dan als eeu burger van Eilippi voor? Eu waarom 

wordt dan de vermelding van zijn naam zoo ver gescheiden 

vau het overbrengen van de groeten der heiligen die van 

het huis des keizers zijnV 

2. Hoe laag moet men de gemeente van Eilippi wel 

stelleu in verstandelijke ontwikkeling, dat zij een brief van 

Paulas als echt erkent, waarin Paulus (a0 04) den beroemden 

CLEMENS vau Rome (die volgens Eusebius a° 93 bisschop 

werd) met lof vermeldt? 

3. Be Brief zal in zijue tegenwoordige redactie verzouden 

zijn om het vergelijk tusschen dc Joden- eu de Heiden-

Christenen, door CLEMENS ontworpen (vg. Hand. 15) aan de 

gemeente van Eilippi aau te bevelen! .lammer dat die aan­

beveling geheel vergeten schijnt te zijn. Er komt geeu letter 

van in. Eu er wordt met geen enkel woord op gezinspeeld. Ook 



__ 91. — 

denken wij bij het fiXénsts tovc xvvag x. T. I. niet bijzonder 

aan eene poging tot verzoening. 

4. Dat de gansche Brief liet paulinische taaleigen, gelijk 

ik heb aaugetoond, zoo duidelijk vertoont, is voor de orawer-

kings-hypothese niet gunstig. 

5. Hoe zal die vóór 64 gesclireven onvoltooide brief van 

Paulus den na 93 levenden redactor toch wel in handen 

gekomen zijn? 

6. Heeft een vriend van CLEMENS van Home den gevonden 

brief van Paulus omgewerkt en afgewerkt, dan heeft hij 

dit op zoo dwaze manier gedaan, dat wij aan zijn gezond 

verstand moeten twijfelen. 

Paulus zal den Brief geschreven hebben toen hij ja vele 

moeielijkheden had te doorworstelen met de judaïstische 

aanhangers van Petrus, maar toch nog vrij was, nog niet 

in de gevangenis geworpen. Hij kan dus geschreven hebben 

1 ; 2—6 (maar niet vs. 7) 1:8—1] (maar niet 13—SB') 

1  :  2 7  —  2  :  1 6  ( m a a r  n i e t  v s .  1 7 )  3  ;  1 8 — 3  :  2 1 ;  4 : 1  ( n i e t  

vs. 2); 4 : 3—13 (uiet vs. 14) 4 :15—21 (niet vs. 22) 4 ; 23.— 

Het is natuurlijk niet te veronderstellen, dat de verzen, die 

ik in parenthese geplaatst heb, door den lateren redactor er 

tusschen in gevoegd zijn; waut dan moet die brief van 

Paulus er wel wonderlijk hebben uitgezien. Meer ligt het 

voor de hand, om aan eene omtcerlcmg te denken. De redactor 

heeft Paulus den Brief in zijne gevangenschap laten schrijven, 

om daardoor gelegenheid te hebben, Paulus een zacht oordeel 

over zijne tegenstanders te Eome te laten vellen! 

Maar hoe nu ? De liefdegaven der Pilippenzen aan Paulus 

toegezonden veronderstellen volgens STRAATMAN, dat Paulus 

vrij is — en toch laat dc redactor ze door den gevangen 

Paulus ontvangen! — Paulus kon onmogelijk volgens 

STRAATMAN 2: 28 schrijven, wanneer hij zich op dat oogen­

blik in den kerker bevond, niet wetende hoe het met hem 



— 92 — 

zou gaan; en toch Iaat de redactor dat staan! — Aan eene 

vrije werkzaamheid doet ons deuken het verlangen van 

Paulus om spoedig zelf naar ïilippi te komen; eu de 

redactor laat hem dat schrijven in de gevangenis, met den 

dood voor oogen! — De gansche perikoop over de 

twisten te Rome werkt de redactor om, ten einde Paulus 

een zacht oordeel over zijne tegenstanders te laten uit­

spreken, maar met groot gevaar aau de andere zijde van 

daardoor de Joden-Christenen tegen zich in te nemen! — 

Bij de omwerking is de redactor zóó handig, dat hij 1 ; 7 

er invoegt, zonder dat het verband er eeuigszins door ver­

broken wordt; en in H. 4 gaat hij weder zoo onhandig te 

werk, dat hij aau Clemens (vs. 3) zulk eene zonderlinge 

plaats geeft, tusscheu het paulinische H. 3 en het paulinische 

H .  4  :  4  — 2 0  i n !  

Voegt men nu hierbij, wat ik vroeger reeds tegen de 

hypothese der verdichting in hel algemeen heb opgemerkt, 

dan zal men dunkt mij wel tot de conclusie moeten komen, 

dat de meening van Straatman niet veel meer is dan één 

van die invallen, waarvan al zijne kritische studiën over­

vloeien. 

beteekenis van ons onderzoek voor de kennis 
van het oorspronkelijk christendom. 

De Heer Straatman behoort tot die weinigen, voor wie, 

nadat zij met het Christendom gebroken hebben'), de Theologie 

altijd nog iets aantrekkelijks houdt. Niet alleen in tijd­

schriften, zooals het Theologisch Tijdschrift, welke zich de 

oplouwing der theologische wetenschap ten doel stelleu, 

maar ook in tijdschriften, die zich meer op neutraal gebied 

bewegen, en in andere geschriften, gaat hij voort godgeleerde 

') Vg. de Vragen des tijds, 1877. 



onderwerpen te behaiuleleü, bij voorkeur van historiscli-

kritischen aard. Dat hij liit-nu alleeu do belangen der 

wetenschap diende, dat het hem volstrekt niet te doen was 

om ons vau het gehate Christendom te verlossen, dat hij 

zich bij zijne kritische onderzoekingen in het minst niet 

door vooringenumenheid liet besturen, dat mocht niet in 

twijfel getrokken worden. Hoe zou eeu radikaal op theologisch 

gebied zich ooit schuldig kunnen maken aan hetgeen alleen 

t'huis behoort op het gebied der conservatieve kritiek! De 

conservatieven zijn van nature partijdig, vooringenomen. Zij 

missen den helderen blik, die voor kritische studiën onmis­

baar is. Hun oog is beneveld, want hun hart hangt te veel 

aan het voorwerp van hun onderzoek. Zij willen al te gaarne 

behouden wat zij hebben. Met hand en tand houden zij 

vast, wat reeds lang door de wetenschap is opgegeven, omdat 

anders hun geloof er onder lijden zou. Zii kunnen niet 

gelooven, dat het katholieke Christendom ontstaan is uit 

een compromis tusschen twee partijen, omdat zij nog eeiu: 

verouderde voorstelling vau Christus cu Christendom hebben. 

Zij kunnen de echtheid van het Johauues-Evangelie niet 

prijs geven, omdat zij nog eene supranaturalistische wereld­

beschouwing omhelzen. Zij kunnen niet aannemen, dat alle 

boeken van het ]NT. 'i'. op vier of vijf na, onecht zijn, omdat 

zij in de macht zijn van dogmatische vooroordeeleu ! 1 Maar 

geheel anders is dat bij de radikalen ! Aan alle vooroordeel 

hebben zij voor goed vaarwel gezegd. Sinds het voorwerp 

van huu onderzoek hun hart niet meer heeft, zijn zij strikt 

onpartijdig. Zij zouden b. v. aan eene overeenstemming tus­

schen Paulus en de andere apostelen kunnen gelooven, 

zonder dat zij iets in hunne dogmatiek hadden te veranderen! 

Zij zouden gemakkelijk de echtheid van het vierde Evangelie 

kunnen aannemen, en toch de Godheid en de zondeloosheid 

van Jezus kunnen outkenneu! Zij zouden de meest conser­



— 94 — 

vatieve theorie omtrent het ontstaan tier synoptische Evan­

geliën kunnen omhelzen, zonder in botsing te komen met 

hunne theorie van het wonder! Wat zij ook gelooven of 

niet gelooven, het heeft volstrekt geen invloed op hunne 

kritiek. Zij zijn radikaal, alleen omdat zij wetenschappelijk 

zijn. Leerde de wetenschap iets anders, zij zouden terstond 

conservatief worden! ! 

Dit alles wordt zoo dikwijls en zoo stout beweerd, dat 

men het bijna zou gaan gelooven. Ah men maar gelooven 

kon, dat het ongeloof geen invloed op den gang van het 

kritisch onderzoek uitoefende! Ah men maar kon aan nemen 

dat iemand ophield een zeker resultaat te weuschen, omdat 

hij heeft opgehouden het tegenovergestelde resultaat te weu­

schen! Als het maar niet zonneklaar bleek, dat er eene 

nauwe verwantschap is tusschen do geestesrichting die men 

is toegedaan, en de kritische methode die men volgt! Ah 

er maar niet nu eu dan een onvoorzichtige was, die doet 

zien, hoe weinig er op die hooggeroemde onpartijdigheid te 

vertrouwen is! 

Tot die onvoorzichtige — of (laat mij liever zeggen) tot 

die openhartige mannen die gewoon zijn om hardop te denken, 

behoort ook STRAATMAN. Hij is zoo blijde met de uitkomsten 

van zijne kritiek, dat hij het niet in kan houden. „Met de 

heerlijkheid — zegt hij — van het apostolisch tijdvak komt 

natuurlijk ook de goddelijke oorsprong van het Christendom 

in gevaar, en wordt met name het gevoelen, dat in het 

evangelie het beginsel der edelste humaniteit begroet, 

tamelijk wankel. Maar die bedeukingeu mogeu ons niet 

weerhouden ons onderzoek voort te zetten en de uitkomsten 

er van uit te spreken. Want al vinden deze nu nog weinig 

weerklank eu meer verzet dan goedkeuring, vroeger of latei-

komt toch de tijd, waarop den ouderzoeker recht zal ge­

schieden eu hij geprezen zal worden onder hen, die de 



wereld van eene levens- en wereldbeschouwing hebben hel­

pen verlossen, welke, hoe voortreffelijk voor haar tijd en hoe 

uitnemend voor een vroeger stadium der menschelijke ont­

wikkeling berekend, toch even als alle andere menschelijke 

gevoelens, meeningen, beschouwingen en inrichtingen, geëin­

digd is met onhoudbaar en een drukkende last, een knellend 

juk te worden 

In die woorden spreekt STRAATMAN uit wat hij wenscht. 

Hij hoopt dat het nageslacht hem eenmaal prijzen zal als 

één der onderzoekers, DIE DE WERELD VAN DE CHUISTEIJJKE 

LEVENS- EN WERELDBESCHOUWING HEBBEN HELPEN VERLOSSEN, 

ALS VAN EEN DRUKKENDEN LAST EN EEN KNELLEND JOK. Hier­

mede wil hij natuurlijk niet zeggen, dat zijne kritiek partijdig 

was. Verre van daar. „De onpartijdige geschiedenis — zoo 

laat hij voorafgaan — laat zich door den schijn niet mis­

leiden. Zij zoekt, zonder zich om kerkelijke of andere be­

langen te bekommeren, naar waarheid. Al moge zij door 

hare uitspraken geliefkoosde vooroordeelen verbreken, en 

door ouderdom geijkte begrippen als fabelen verwerpen, zij 

aarzelt niet, maar doet haar plicht, wetende, dat het menschdom 

op den duur alleen door waarheid wordt gebaat. Zoo ver­

jaagt zij ook hier den stralenkrans, waarmede het apostolisch 

tijdvak is getooid. Onbarmhartig verscheurt zij het pracht­

gewaad van vroomheid, reinheid en liefde, waarmede de 

oudste Christenen in de schatting van millioenen geloovigen 

zijn bekleed, en stelt o. a. den apostel, die nog heden als 

de apostelvorst en zichtbare stedehouder van Christus wordt 

gehuldigd en gevierd, in al zijne zwakheid en karakterloos­

heid op de kaak, tooneude hoe weinig ware vereering hij 

verdient, die, zoo hij al niet de hand leende tot den martel­

dood van den grooten mededinger, in wiens schaduw hij 

') De gemeente van Rome, bl. 131, 133. Vg. ook bl. 294—29ö, 



niet staau kon, toch den moed cn de kracht niet bezat, om 

het schandelijk opzet zijner aanhangers te verhinderen." 

Vast is dus STRAATMAN overtuigd, dat hij bij zijne onder­

zoekingen niets dau de waarheid voor oogen had. Hieraan 

twijfel ik geen oogenblik. Toch blijft het opmerkelijk, dat 

de wensch om de wereld van het Christendom te helpen ver­

lossen, zoo uitnemeud met het gewonnen resultaat overeenkomt. 

Zou er ook verband zijn tusschen het eéue en het andere, 

zonder dat STRAATMAN er zich van bewust is? Ik geloof het 

vast. Even vast als ik geloof van mij zelven, dat mijne be­

schouwing van het Christendom, eu mijn innige wensch om 

de menschheid meer en meer in den zegen des Christendoms 

te doen deelen, invloed heeft gehad op mijne kritische be­

schouwing. Toch beu ik mij, evenmin als de Hoer STRAATMAN, 

bewust, iets anders voor oogen te hebben gehad dan de 

waarheid. 

Du vraag blijft altijd, niet alleen tusschen den Heer 

STRAATMAN cn mij, maar tusschea allen die de kritische 

wetenschap beoefenen, wie de van beide kanten erkende 

feiten en verschijnselen het best verklaren kau. Ten opzichte 

van den Brief aan de Pilippenzen meen ik te hebben aan­

gewezen, dat, zoo onverklaarbaar hij wordt als zijne onecht­

heid wordt aangenomen, zoo uitstekend r.lles verklaard wordt 

als hij tot de Brieven van Paulus wordt gerekend. 

Intusschen heb ik mij den weg gebaand tot het bespreken 

van het hooy belancj van ons onderzoek voor de kennis van 

hel oorspronkelijk Chrislendom. Gaarne erken ik, dat het 

resultaat van miju onderzoek mij heeft verblijd. Menige 

kritische quaestie moge van hooger gewicht zijn dan de 

vraag naar de echtheid van den ïilippenzer-brief, toch is 

ook deze van veel belang. Zij staat in nauw verband met 

de Tabingsche hypothese, waarvan STRAATMAN de uiterste 

consequentie heeft uitgesproken. Is er werkelijk zulk een 



diep ingrijpend verschil geweest tusscheu Paulus en de 

twaalve? Hebben zij een ander Evangelie, een anderen Christus 

verkondigd ? Was het Christendom der twaalve (en dus ook 

liet Christendom van Jezus) niets meer dan een veredeld 

Jodendom ? Was de Christus, dien de twaalve predikten 

(eu dus ook de historische Jezus) slechts een wijze en vrome 

llabbi van Nazareth? Is het dus eigenlijk Paulus, die het 

Christendom als een nieuwen godsdienst heeft gesticht; Paulus, 

die het Christelijke Jogmc heeft geschapen, eu de Christe­

lijke Kerk heeft gegrondvest? Zulke vragen zijn van de 

hoogste beteekenis voor ons oordeel over het wezen eu 

karakter des Christendoms. 

Nu meen ik, dat de Brief aan de Pilippeuzeu ons eeue 

onschatbare bijdrage daarvoor levert. Over den persoon vau 

L'aulus, zijn karakter, zijne betrekking tot Christus en tot 

de gemeente, zijne verhouding tot het Joden-christendom; 

over den toestand der eerste gemeenten, de geloofsovertuiging 

die haar deel was, liet geestelijke leven dat in haar ge­

vonden werd; over de vier door TUBINGEN aau Paulus ge-

latene Brieven, eu vooral over de andere Brieven, die naar 

het oordeel der moderne kritiek verkeerdelijk op Paulus 

naam zijn gesteld — over dat alles doet de Brief aan de 

Filippeuzen een niet te versmaden licht opgaan. Bit iu 

bijzonderheden aan te tooueii; ligt thans niet op mijnen 

weg. Mijn hoofddoel was, den paulinischen oorsprong van 

den Brief in het licht te stellen. Don weg, dien ik daartoe 

bewandelde, gaf HOLSTEN zelf mij aan de hand, toen hij 

aan het slot zijner Verhandeling schreef: „Vor allem Eines 

glaube ich getan zu haben: ich habe die Kritik wieder aul' 

den Boden der Exegese gestellt, von welchem losgerisseu 

diesclbc bei den kritischen Angreifern uiul Verteidigern 

unsicher hiu- und her schwankte. Und wenu den Gründen für 

die Unachtheit des Briefes, welche ich geltend gemacht 



(o 3. \/ 

— 98 — 

habe, die Beweiskraft fehlen sollte. so glaube ich wenigstens 

deii Verteidigern der Acchtheit den Weg gezeigt zu habeu, 

den sie besclireiten müssen, weun es ihnen gelüigeu soil, 

diese Aechtheit posiliv zu beweisen." Met hem was ik van 

meeuing dat vooral de exegese beslissen moest. Welke 

exegese nu liet meest aan den .Brief recht doet wedervaren, 

die der tegenstanders van de echtheid, of de mijne — beslisse 

de lezer. 









)• 

/ 


