


****• 

Al.  ̂  A ^ C tf^' 

CXJOtc^--*" t 

- ^ :  ,  •  -

— — 



-• 

1 

a - ; '  

- !  



-

4 

'—" 

' 

f  

p 

•>-

• ' 

I 

; ; — 

isM 



V-VT fv 

O V E R W E G I N G  

OVER DE 

Goddelijke Liefde, 
DERZELVER 

GROOTHEID. GOEDHEID en VOLMAAKTHEID, 

BENEVENS 

GRONDEN, WAAROM MEN GOD BEMINNEN MOET. , 

tfoaunes JBaptista Pagani, 

Algemeen Overste van de Orde der Christelijke Liefde. 

Kit jjft Stnlinonsrl) ucrlnalb, boor cm priester. \ 
- • 

m •*/Sf 

S-HERTOGENBOSQH. — MARKT , A 14. 

U .  K f O S M A K S ,  

l ' %) 



— 



Goedkeuring 

VAN HET AARTSBISDOM VAN MECHEI.EN. 

IMPRIMATUR. 

Mechliuiï ,  6 Aprilis 1870. 

J.  B. LACWERS, Vic. Geu. 



Goedkeuring voor de frausche vertaling. 

Mei belangstelling heb ik lie( werk gelozon getiteld: 

De Godminnende Ziel, uit hel llaliaansch vertaald, van 

P. Pagani, Algemeen-Overste van de Orde der Christelijke 

Liefde. Ik bon er den vertaler dankbaar voor dal hij er 

7.00 wel in geslaagd is om het scboone en lijne der Ua-

liaansche taal in de onze overle brengen; maar dankbaar­

der nog ben ik hem voor hel nut dat de godsvrucht uit 

zijn arbeid trekken zal. Inderdaad, de christen zielen 

zuilen, dank aan zijne zorgen, eene nieuwe bron van 

stichting en goede gevoelens bezitten; zij zullen er in 'i 

bijzonder, als in de school van den li. Francisciis van 

Sales, de onthecliling aan het tegenwoordige leven, een 

heiligen ijver voor de onzichtbare goedeïcn en de schat­

ten der goddelijke liefde in leeren. 

Kouaan, 16 April 1837. 

F LOUIS, AARTSBISSCHOP VA!) KOUAAN. 



Aan het allerzuiverste Hart 

VAX 

MARIA, MOEDER DER SCHOONT. LIEFDE, 

WORDT DEZE GERINGE ARBEID OPGEDRAGEN," 

EN TOEGEWIJD 

HOOF. DEN 

S C H R I J V E R  

•  WAAKBIJ ZICH NEDERIG AANSLUIT 

U<0tRBRü£ü£ 

WEERT. 

^?ettaier.  , 





... Flcclo genua mea ad Palrem Domini nostri Jesu 

Chrisii,... ul (let vobis secundum divilias gloria; sua;, 

virtuie corroborari per Spii ilum ejusiu inleriorem homi-

nein, Christu/n habilarc per lidcmin cordibus veslris: iu 

Charilale radioati ei lundail, ut possitis comprehendere 

fum omnibus sanciis, qu;i! sit lalitudo, el longitude, el 

subliinilas, el protundum ; scire etiam supercininentem 

scientiae cliaritatein Clinsti... 

« ... Ik buig mijne knieën voor den Vader van onzen 

Heer Jesus Christus..., opdat bij, volgens den rijkdom 

zijner heerlijkheid, U geve met kracht gesterkt te worden 

door zijnen Geest naar den inwendigen mensch; dat 

Christus door het geloof in uwe harten wone; opdat gij, 

in de liefde geworteld en gegrondvest, met al de heiligen 

vermoogt te beseffen, welke de breedte en lengte en 

hoogte en diepte zij, en te kennen de liefde van Christus, 

die de kennis te boven gaat,... n Ephes. lil. 14-19, 



JSi 



DE GODMINNENDE ZIEL. 

Hoofdstuk I. 

GESCHIEDKUNDIGE SCHETS DER GODDELIJKE LIEFDE. 

EERSTE AFDEELING. 

Slaat der goddelijke liefde van Adam af lol aan 

Jesus Ciirislus. 

Het grootste aller kostbare goederen, waarmede 
de Heer zich verwaardigde den eersten mensch in 
den oogenblik zijner schepping te verrijken, was 
buiten twijfel  l iet  uitstorten der genade in zijne ziel ,  
bet ontvonken van ' t  vuur der goddelijke l iefde in 
zijn hart .  Ik geloof niet  dat de long van een mensch 
ooit  zal vermogen uit  te drukken, noch een verstand 
te begrijpen, tot  welk een graad van grootheid 
Adam door een zoo uitstekend geschenk verbeven 
werd. — Genoeg is het te zeggen dat de mensch, 
nauwlijks uit  de handen des Scheppers gekomen, 
zicli  geplaatst  zag boven al  de geschapene dingen, 
in ' t  bezit  van een oneindig goed, terwijl  hij  deel nam 
aan de volmaaktheid,aan de heiligheid,  aan denatuur 
zelve van God. Ach !  hoe gelukkig zou Adam geweest 



— 6 — 

zijn,indien hij ,  geli jk hij  moest,zijn verheven stand 
waardeerende, zich beijverd had om die heilige vlam, 
welke in zijn hart  brandde, te bewaren, te voeden 
en steeds te doen toenemen !  Dan zou hij  op den 
weg der volmaaktheid gestadig zijn vooruitgegaan, 
en—na eenige jaren van beproeving hier in de dienst 
van God, in ' t  genot der reinste en zuiverste genoe­
gens gesleten te hebben, zonder het slachtoffer des 
doods te worden, zonder zelfs hel geringste leed te 
l i jden, — zou hij  gelukzalig het bezit  der eeuwige 
heerli jkheid,  in het Rijk der volmaakte liefde zijn in­
getreden, en aldaar voortdurend ontvlamd en ver­
teerd wordende van het vuur der l iefde in een on­
afgebroken staat van verrukking geweestzijn door de 
zoete geneuchten van Gods huis.  

Dan helaas! onze eerste vader bleef niet  vaststaan 
in de waarheid (i);  hij  hield zich niet  vastgeklemd 
aan den Heer,  die hem met zoovele weldaden had 
overladen. De vleiende aanlokkelijkheden van het 
schepsel namen in zijn hart  de plaats in boven de be­
velen en bedreigingen van den Schepper,  Hij  gaf loe 
aan de verleiding zijner gezellin,  verleende aan de 
hoovaardij  den toegang in zijne ziel ,  en werd we-
derspannig aan zijn Opperheer;  hij  schroomde zelfs 
niet  aan God de schatting van l iuldeen gehoorzaam­
heid te weigeren. Hem op zoovele t i tels verschuldigd 
en op strafte des doods van hem gevorderd. 

Welk was nu het lol  van Adam sedert  dien nood-

(1) lu veiitatc non stetit. Joan. VIII. 44. 



lott igen stond, waarop hij  zijn l iart  afscheidde van 
God en hel naar de schepselen keerde ? Welk een 
treurig,  welk een beweenensvvaardig schouwspel 
doet zich hier op aan onze oogen ? De mensch met 
alle goed verrijkt ,  tot  een trap verheven, die hem 
schier gelijk maakte aan de Engelen des hemels,  
wordt de prooi van alle kwaad. Met schande bela­
den, » heelt  hij  zich den redeloozen dieren, die geen 
verstand hebben, gelijk gemaakt (i) .» Zijn hart  is  
niet  meer die tempel,  waarin de Allerhoogste zijn ver­
blijf  had gevestigd; het is  veranderd in eene schuil­
plaats der laagste driften, alwaar de vorst  der duis­
ternissen zijn troon heeft  opgeslagen en er als een 
dwingelandde vreeselrkste verwoestingen aanricht.  
De Heer aanschouwt in hem niet meer het volmaakte 
werk zijner handen, het zegeteeken zijner goedheid, 
het voorwerp zijns welbehagen ;  Hi j z iet  in hem een 
slaaf vanSalan, een monsier van ondankbaarheid,  
een voorwerp van afgekeerdheid,  van verachting, van 
vijandschap. Ineen woord, doorGod uitzijn hart  te 
verbannen, heefi  de mensch den onwaardeerbaren 
schal zijner l iefde verloren, en is door dit  verlies 
in een afgrijseli jken afgrond van jammer en leed 

gevallen. 
Wee aan Adam, Wee aan zijn nageslacht,  zoo 

God in den oogenblik zijner gramschap niet  zijner 
barmhartigheid ware indachtig geweest en geen 
medelijden gehad had met den beweenlijken staat,  
waartoe de mensch door te zondigen zich zeiven 

( i )  Ps .  XVII .  2 .  



gedoemd had !  Ten prooi aan zijn bedorven zin; 
aan de ongeregelde neigingen zijns harlen overge­
laten, zou hij ,  te middei) van tailooze rampen, het 
kommervolste leven hebben moeten leiden, zonder 
ooit  een druppel van die zoetheid te ontvangen, 
welke voortvloeit  uit  den schoot van God. En na dit  
leven van kommeren smarten, zou hij  in den helschen 
afgrond zijn nedergestort ,  om daar met Lucifer en 
zijne medeplichtigen eeuwig gepijnigd te worden. 
Dit  ongeluk trof niet  Adam aileen, het zou evenzeer 
geheel zijn nageslacht getroffen hebben, dat langs 
den weg der voortteling uit  hem, dien geschonden 
en bedorven stam, zijn oorsprong.— eene ongere­
gelde en bedorven natuur—ontvangende, voor alt i jd 
zou beroofd geweest zijn van de goddelijke genade, 
en uilgesloten van de gelukzalige aanschouwing 
Gods. 

Maar geloofd ten allen t i jde zij  de God van barra-
hartigheid,  die,  welverre van den mensch, gelijk hij  
verdiend had, te straffen, zijne goedheid jegens het 
werk zijner handen op nieuw wilde doen uitschij­
nen en hetzijue genadeen liefde wedergeven.Met dit  
doel besloot hij  een zóó wonderbaar en verrassend 
werk te wrochten, dat alleen de gedachte hieraan 
zelfs de Serafienen moest verbazen.De Allerhoogste,  
— ziende dat om Adam uit  den staat der zonde, 
waarin hij  ellendiglijk gevallen was, op te beuren er 
eene oneindige herstell ing, die geen schepsel aanbie­
den kon, gevorderd werd,— belooft ,  dat zijn eenige 
Zoon zelf,  het voorwerp van zijn eeuwig vvelbel.a-
gen, zich met het vleesch van den mensch beklee-



— 9 -

den, en in wezenlijkheid de menschelijke natuur 
aannemen zal,  in welke hij  der beleedigde Godheid 
eene harer waardige voldoening aanbieden, den 
menscheu de vergiffenis verdienen en Gods vriend­
schap wedergeven zal.  

Dit barmhartige besluit ,  in de eeuwige raads­
besluiten genomen, werd aan onze. eerste ouders 
veropenbaarden zij  geloofden met een levendig ge­
loof aan de goddelijke woorden en deelden,rfoorrfi ' f  
geloof, \n de verdiensten van den toekomstigen Verlos­
ser.  O I wat matelooze vreugd, wat onuitsprekelijke 
troost moest Adam niet gevoelen, wanneer hij  zich 
met God weder vereenigd en in ' t  bezit  van deszelfs 
l iefde zag !  Wie kan de vervoeringen zijns harten 
melden, als hij  zijne blikken naar de toekomende 
eeuwen wendende, in de verte Dengene aanschouwde, 
door wiens overgroote l iefde zijn herstel  en dat der 
geheele menschheid moest uitgewerkt worden. Ge­
trouw aan het ontvangen bevel,  brachthij  de irooste-
li jke belofte van een goddelijken Verlosser aan zijne 
nakomelingen over, en het was wederom door 't ge­
loof &an dit geheim, gepaard aan hunne medewerking 
dooryoede M^r/.-e/ï .dat zij  verdienden in degenadeGuds 
en zijne liefde tedeelen. Wij kennen de doorluchtige 
namen van Abel,  Enoch, Noé, Abraham, Isaac,  Jacob, 
. losel,Mc"ses (Elias en van veleandererechtvaardigen 
der Oude Wet,  die door hunne vurige zuchten naar 
den beloofden Messias zich waardig maakten het 
bezit  van het erfdeel des hemels in te gaan. 

Staan wij bij  dezegedacliten sti l .  Laat ons ernstig 
acht geven op de onuilsprekelijkegoedheid des Hee-



- 10 -

ren, die op zoo wonderbare wijze ons weder op het 
pad der gerechtigheid gesteld en ons wederde genade 
van hem te kunnen beminnen geschonken heeft .  
Ach !  konden wij beseffen welk een kwaad de be-
rooving der l iefde Gods in zich bevat,  wij  zouden 
dermate van erkenteli jkheid,  dezen kostbaren schat 
terug bekomen te hebben, doordrongen wezen, dat 
wij  niet  zouden ophouden den Gever dier uitne­
mende gave te danken, te prijzen, te verheerli jken. 
Kan er inderdaad een grooter kwaad wezen dan ge­
scheiden te zijn van de bron van alle goed ? en 
welk geluk kan vergeleken worden met de genie­

ting van alle goed ? 
O mijn God en mijn geluk! hoe verregaand groot 

is  uwe barmhartigheid jegens uwe arme schepse­
len !  Gelukkige oogenblik,  waarop gij ,  uit  medelijden 
met den mensch en zijn ongeluk, u gewaardigd hebt 
zijne tranen af te droogen, zijne droefheid te kal-
men en tebelooven,dat gij  hem door de opoffering uws 
goddelijken Zoons, weder zult  laten wandelen op 
den weg des levens.  Heer vol goedheid, laat  niet  toe 
dat mijn hart ,  hetwelk voor u alléén is gemaakt,  ooit  
brande van een ander vuur dan het vuur uwer l iefde! 
Ja,  ik wil  u,  mijn eenig goed, beminnen! Mijn hart  
en mijne ziel  wijd ik u alleen,hetzij  ik leve of ster-
ve. Gij .—Gij zult  mijn geheele schat en mijn eeu­
wig erfdeel wezen! Maria! Moeder der schoone lief­
de,  verkrijg voor mij van uwen goddelijken Zoon dr.t  
ik hem moge beminnen met al  mijne krachten. 



- 11 -

TWEEDE AFDEELING. 

De goddelijke liefde is het wezen van het 

Nieuw Verbond. 

Hoewel in het Oude Verbond de menskien kon­
den deelachtig zijn aan de verdiensten van den toe-
komstigen Verlosser en den weg der goddelijke l ief­
de bewandelen,is het nogtans zeker,  dat dit  slechts 
plaats had als voorbereiding tothetNieuwe Verbond, 
dat door Gods wijsheid en Goedheid bestemd was 
om in het bijzonder,  l iet  Verbond van liefde te we­
zen.Vandaar dat het verbond der Nieuwe Wet,  het­
welk God met alle menschen, door de Menschwor-
ding van zijn Woord, heeft  gesloten, in de H. Schrift  
bij  uitnemendheid genoemd wordt Geest van Liefde, 
omdat de liefde wezenlijk het verheven hoofdbestand­
deel is  dat hetzelve gevormd heeft ,  dat hetzelve ver­
levendigt en algeheel doordringt;  terwijl  het Oude 
Verbond, dat God met de kinderen Israëls aanging, 
genoemd wordt:  een Geest van slavernij  en vrees.  
Wij moeten, dus het ware ri jk en de zegepraal der 
goddelijke l iefde niet  zoeken in de schaduwen der 
Oude Wet,  maar in het heldere l icht des Evangelies.  
Die doorluchte personen zelfs die,  vóór Jesus Chris­
tus,  deelgenoot aan de goddelijke liefde waren, kon­
den daartoe krachtens hel Testament waaronder zij  
leefden niet  komen; deze gunst werd huii  niet  ge­
schonken dan door de verdiensten van Jesus Chris­
tus,  den stichter van dat Nieuwe Verbond, dat God 
door den profeet Jeremias in deze woorden had laten 



- 12 — 

aankondigen :  « Zie,  de dagen zullen komen, zegt 
« de Heer,  en Ik zal een nieuw verbond met l iet  huis 
« van Israël en met l iet  huis van Juda sluiten. Dit  
« zal niet  zijn a ' .s  het verbond dat ik met uwe vade-
« ren gesloten heb, toen ik hen bij  de hand nam om 
« hen uit  het land van Egypte te leiden, welk ver-
« bond zij  verbraken, weshalve ik hen mijne macht 
« l iet  gevoelen.. .  Dit  zal het verbond zijn dat ik na 
« die dagen met het huis van Israël sluiten zal,  zegt 
« de Heer:  Ik zal mijne wet in hun binnenste leg-
« gen, en ze schrijven in hun hart;  en ik wil  hun 
« God zijn,  en zij  zullen mijn volk wezen. » — Dus­
danig is dan het onderscheid dat tusschen het Oude 
en het nieuwe Testament bestaat:  in het Nieuwe al­
léén ontvangt men den geest van liefde,  die kinde­
ren Gods voortbrengt,  die de wet doet l iefhebben 
en volbrengen; daar geldt het:  de wet in hel bin-
ne?iste en in het hart  geschreven dragen door dien 
Geesl,  welkeer in uitgestort  l igt ,  en welke, volgens 
de woorden van den heiligen Paulus,  met zijne god­
delijke kracht in ons woont: Charitas Dei diffusa 
est in cordihus nosêrisper Spiritum sanctum, qui da-
lus est  nobis (i) ,  « De liefde Gods is in onze harten 
uitgestort  door den Heiligen Geest,  die ons gegeven 
is.  » In denzelfden brief aan de Romeinen voegt er 
de Apostel  bij  ;  « Al diegenen die door den Geesl 
« Gods gedreven worden, die zijn kinderen Gods.Gij  
« ontvingt immers niet  een geest van slavernij  om 

()) Jeremioe XXXI. öl-öü. 
(2) I\om. V. o. 



« wederom te vreezen; maar gij  ontvingt een geest 
« van zoonschap, in welken wij roepen; Abba (Va­
der) (i)  !  » 

Ach! indien de Christenen prijs stelden op liet  
groote voorrecht dat zij  bezitten van tot het Evan­
gelie geroepen te zijn,  van te behooren tot  de Kerk 
van Jesns Christus en te leven onder eeue wet van 
liefde, die geen ander doel heeft  dan hen met God 
te vereenigen en eeuwig gelukkig te maken, -  wie 
hunner zou dwaas genoeg wezen om te weigeren 
zich aan een zoo zoet juk te onderwerpen? Dan he­
laas! het meerendeel deoU slechts aan de bedrieg­
li jke goederen der aarde. Verblind door hun va'l-
schen glans,  beminnen zij  deze goederen mei 
ongetoomde drift  en sparen geene moeite om ze te 
\erkrijgen, terwijl  hun hart  koud blijft  voor de he-
melsche en geesteli jke goederen, voor den onver-
ge li j  kei i j  ken schat der goddelijke l iefde,  waarvoor 
zij  geen ijver,  geen vuur bezitten, en het geringste 
offer om ze te verkrijgen hun te moeili jk schijnt.  
« O! Kinderen der raenschen, hoelang nog zult  gij  
« de ijdelheid l iefhebben en de leugen naloo-
pen (2)? Beween 1 i jke blindheid! Uit 'verlangen 
naar eenige voorbijgaande en bedrieglijke goederen, 
verzaken aan het bezit  van een oneindig goed! 
Eenen schat van onwaardeerli jke waarde bekomen 
kunnen, en echter rusteloos streven naar een wei­
nig leem en stof! Aan een vuil ,  een onrein sli jk de 

(1) Rom. VIII. 15. 
(i) Psalm. IV, ö. 



— u — 

voorkeur jjeven boven de bron van het levende wa­
ter springende ten eeuwigen leven !  — Keeren wij  
in ons zeiven en peilen wij  zorgvuldig de plooien 
van ons hart ,  om te zien of God er heerscht met 
zijne l iefde of de wereld met hare ijdell ieid.  Mochten 
wij  in waarheid kunnen zeggen, dat ons voornaam­
ste streven zij  ons dagelijks meer aan God te ver­
eenigen en niet  anders te willen dan aan Hem te 
behagen 1 Mochten wij  met reden kunnen hopen tot 
het getal  dier gelukkige zielen te behooren, welke 
niets begeeren, niets achten, niets zoeken te ver­
krijgen, dan den grooten en kostbare schat dei 
goddelijke l iefdel En, indien wij  dat hart ,  eenig en 
alleen gemaakt om den Schepper te beminnen, in 
het voorledene ongelukkiglijk aan de ongeregelde 
liefde der schepselen overgegeven hebben zoo laten 
wij  ons diep in zijne tegenwoordigheid vernederen. 
Bevveenen wij  onze blindheid en dwaasheid in de 
bitterheid onzer ziel ,  en beloven wij  aan God, in de 
gevoelens van hel levendigste berouw, dat wij  
voortaan ons zullen bevlij t igen om Hem alléén lief 
te hebben, — Hem, de Oneindige Goedheid, die 
waardig is boven alles bemind le worden !  « He­
iaas 1 zeide de H. Franciscus van Sales,  wij  heb­
ben niet  zooveel l iefde als wij  moesten hebben ;  ik 
bedoel dat wij ,  om God te beminnen gelijk het be­
taamt, eene oneindige liefde zouden behoeven en 
echter,  ellendigen als we zijn,  wij  verwerpen, ver­
kwisten dezelve aan nietige en ijdele dingen, alsof 
we te veel l iefde hadden. » Die goede heilige kon in 
zijn hart  niet  de minste genegenheid dulden die 



— 15 — 

niel ondergeschikt was aan de liefde Gods, en gaf 
hieromtrent eens dit  antwoord; « Zeker,  als ik in 
mijne ziel  een enkel vezeltje van genegenheid ken­
de, die niet  van God of voor God was, ik zou ter­
stond het uitrukken, en mij l iever vernietigd zien, 
dan niel  geheel en zonder uilneming aan God te he-
hooren. » — De heilige Philippus Nerius,  van de­
zelfde l ieldevlammen brandend, herhaalde dikwijls 
deze woorden; « Hoe is het mogelijk in God te ge-
looven en iels anders dan Hem ie beminnen? » Een 
ander maal op zekere w.ijze aan God over zich zei-
ven klagende, riep hij  uit :  » Waarom, Heer! daar 
Gij zoo beminnelijk zij t ,  en mij gebiedtüliefteheb-
ben, hebt gij  mij  maar één hart  gegeven, en dan 
nog een hart  zoo klein ? » 

Ten einde zich aan te sporen om al zijne l iefde in 
God te vereenigen, wekte de heilige Augustinus zijne 
ziel  op deze wijze op :  « Wat is er in deze wereld 
hetgeen u behagen en uwe genegenheid verdienen 
kan? Werwaarts gij  u keert ,gij  ziet  niets dan den hemel 
en de aarde: indien gij  in het eene of andere iets lof-en 
l iefdewaardigs vindt,  hoeveel lof en l iefde verdient 
Hij  dan niet ,dio deze dingen gemaakt heeft  welke gij  
looit  en bemint? O mijnezieUlaiigzijtgij  tot  hiertoe,  
le midden van velerlei  verlangens bezig geweest en in 
alle richting bewogen geworden;gij  zij t  in u zalven 
verdeeld geweest door eene menigte genegenheden, 
die u met wonden overdekt,  angstig en zonder rust  
gelaten hebben: treed eens in uw binnensteen vraag 
aan die voorwerpen welke u behagen, wie hun maker 
is .  Bewondert  gij  het werk, heb dan den maker lief.  



-  1G -

verdiep u niet  zoodanig in het schepsel dat gij  er  
den Schepper van vergeet.  Gewis,  ja,  mijn God! Gij 
verdient vereerd en hoven al  de dingen der aarde en 
des hemels zeiven bemind te worden, en niets wat 
voorbijgaat verdient bemind te worden dan om uwe 
oneindige goedheid !  » 

Laten wij om de goddelijke liefde in onze zielen 
te verlevendigen, dikwijls aan deze groote waar­
heid denken, dat,  aangezien wij  tot  een verbond en 
eene wet van l iefde behooren, ons hoofdwerk en 
onze roem bestaan moet in gestadig de liefde Gods 
in ons te voeden en te doen toenemen, en alles aan 
haar ondergeschikt te doen zijn.  Dusdanig moet 
het doel onzer gedachten, onzer begeerten, onzer 
werken wezen ;  daarheen moeten al  onze pogingen, 
al  onze werken strekken, en eigenlijk gesproken, 
niets heelt  in de orde van het eeuwige leven wezen­
li jke waarde, indien het daarheen niet  leidt.  

O mijn allerzoetste Meester !  Ik wil in het vervolg 
mij uwe goedheid ten nutte maken, en diep in mijn 
hart  de wet uwer liefde drukken. Wee mij,  indien ik 
ondankbaar genoeg was om zoovele inspraken, zoo­
vele hulpmiddelen te misbruiken, welke gij  mij  zoo 
overvloedig geschonken hebt om mij tot  deze wel­
daad te brengen !  Dat ik mij in den geheelen loop 
mijns levens niet  verwijdere van U, mijn eenige 
schat! « Geef mij  met uwe genade slechts uwe lief­
de,  en ik ben ri jk genoeg en vraag U niets meer 
(H. Ignatius van Loyola.)».  — O Maria,  Gij  die Ko-
ninginne in het ri jk der liefde zij t ,  verkrijg van 
uwen goddelijken Zoon voor mij de genade om ge­



trouw zijne wet te volbrengen, niet  hem door mij­
ne werken en naar waarheid te beminnen. 

DERDE AFDEELING. 

Slaat der goddelijke liefde, van Jesus Christus af tot 

op dezen tijd. 

Het plan van den Zoon Gods, zich tot  het aan­
nemen van onze natuur vernederende, was :  de 
menschen af te koopen van de slavernij  der hel,  en 
met hen een liefdeverdrag te sluiten. Met dit  doel 
onderwierp hij  zich aan allerlei  kommeren li jden, en 
ging zooverre,  dat Hij  zijn eigen leren in eene zee 
van bit terheden, van versmadingen en pijnen ton 
offer bracht.  Na aldus aan de goddelijke gerechtig­
heid voldaan, den prijs van ons rantsoen betaald en 
bovendien eene oneindige verdienste om onze za­
ligheid te bewerkstell igen verworven te hebben, 
haastte hij  zich om onder de menschen dit  nieuwe 
verbond bekend te maken, waarvan Hij de grond­
legger en tegelijk de levendmaker was.  — Om hem 
in dit  wonderwerk bij  te staan, gebruikte hij  niet  
de grooten der wereld,  de geleerden en wijsgeeren ;  
hij  koos slechts eenige arme, eenvoudige en onwe­
tende visschcrs,  ten einde den menschelijken trois 
te vernederen, te beletten dat het schepsel zich zou 
verhoovaardigen voor zijn aangezicht (t)  en aan de 

( 1 ) 1  C o r .  I .  2 7 .  2 9 .  



— 18 — 

geheele wereld te laten zien de uitgestrektheid zij­
ner raacht en l iefde.  Verlangende dat degenen, die 
hij  aldus gekozen had, de wet van liefde,  welke zij  
gelast  zouden worden aan anderen te leeren, vooraf 
in hen zelveu zouden ondervinden, zoo zond hij  hun 
den Heiligen Geest om hen op eene wonderbare wijze 
met dat goddelijk vuur te vervullen, dat zij  daarna 
in de harten der geloovigen moesten overstorten. — 
Terwijl  zij  te zamen op eene plaats in het gebed ver-
eenigd waren, l iet  zich eensklaps liet  gedruiscli  als 
van een hevigen wind uil  den hemel hooren, dat ge­
heel het huis deed daveren; op dit  gedruiscli  ver­
licht een goddelijk vuur met zijne stralen de plaats 
waar de Apostelen en Leerlingen met de Maagd Ma­
ria verzameld waren ;  verdeelde zich vervolgens in 
eene menigte kleine vlammen,aan vurige tongen ge­
li jk,  welke zich op ' t  hoofd van ieder hunner nederzet­
ten, a en zij  werden allen met den Heiligen Geest 
vervuld: » Repleti sunt omnesSpiritu Sancio (i). — 
Die vlammen waren het zinnebeeld van ' t  geen de 
Heilige Geest,de Wezenlijke l iefde,  in de zielen uit­
werkte.  Met zijn goddelijke kracht,  doordrong Hij 
van zijne l iefde en zijn vuurgloed al de harten der 
geloovigen, die,  onder den indruk van dit  heil ige 
vuur,  zich door den levendigsten, vurigsten, zuiver-
sten ijver voor de eer van God en het heil  der zielen 
verslonden gevoelden, en levens gedrongen om de 
plaats der heilige afzondering te verlaten, ten ein­
de in het openbaar de wonderen des Hoeren te mel-

(i) Act. tl. 4. 



die f 'en en aan de tnenschen de wet zijner l iefde te pre-
zij  diken. 
naf '  Zoodra waren de Apostelen niet  begonnen deze 
un liefde-wet openlijk bekend te raaken, of eene me-
ze nigte raenschen van allerlei  ouderdom, geslacht en 
na stand schaarden zich, door de kracht der genade 
_ verwonnen, onder den standaard van Jesus Chris-
r-  tus,  en onderwierpen zich aan zijn goddelijk juk. 
Is Niet zonder aandoening kan men lezen, hoe te Je-

rusaiem, — het middenpunt van ' t  jodendom, waar 
nog korte dagen te voren de Verlosser gegeeseld,  

s  met versmadingen overladen en ter dood gebracht 
geworden was, — Petrus,  na slechts twee predika-

i  t ien,  reeds acht duizend raenschen voor Christus 
gewonnen en in de Kerk opgenomen had. Die won­
deren hadden niet  alleen te Jerusalem plaats,  maar 
in geheel Judea, en zelfs in geheel de wereld,  ƒ« 
omnem terrain exivil  sonus eorum! (i)  « hun geluid 
heeft  zich verspreid over geheel de aarde. » — «Uw 
geloof,  » schreef de H. apostel  Paulus aan de Ro-

^ meinen, « wordt verkondigd over geheel de we­
reld (2),  » Zoo zien wij  in weinig t i jds het ri jk van 
Jesus Christus gevestigd en eene nieuwe familie van 

aanbidders van den waren God, met den geest zij­
ner l iefde vervuld, door de banden der l iefde nauw 
vereenigd, aangroeien en zich uitbreiden op alle 
plaatsen. Als toen verscheen op de aarde een tot 
dan toe ongehoord wonder,  dat zelfs de ongeloovi-
gen in verbazing zette.  Men zag raenschen, verschil-

(1) Psalm. XVIII. 5. — (2) Rom I. 8. 



lend van zeden, opvoeding en nalie,  zich als broe­
ders vereenigen, en,  na aan alle eigenbelang ver­
zaakt le hebben, wedijveren om elkander te helpen, 
elkander met voorbijzien van hun eigen voordeel bij  
te staan, somwijlen hun leven voor het welzijn dier 
nieuwe broeders offerende. Hoe treffend is niet  de 
beschrijving welke de heilige Lucas,  in de Hande­
lingen der Apostelen, ons van de eerste Christenen 
geeft? De heilige Evangelist  verzekert  ons dat zij  
zoodanig in l iefde vereenigd waren, dal zij  maar 
één hart  en ééne ziel  schenen te hebben (i) .  De 
band hunner liefde was zoo nauw dat zij  al les ge­
meen hadden. De ri jksten verkochten hunne bezit­
t ingen en gaven er don prijs van aan den armen 
volgens eensieders behoeften. Dagelijks gingen zij  
naar den tempel,  aldaar gemeenschappelijk vol­
hardende in het gebed. Nadat het getal  der geloo-
vigen vermenigvuldigd was, kwamen zij ,  dan eens 
in dit ,  dan eens in dat huis te zamen, ter viering 
der heilige geheimen, welke van een liefdemaal ge­
volgd werd. Bij  deze liefdemalen bekleedden lof­
zangen des Heeren, heil ige vrolijkheid,  ware en 
harteli jke l iefde voor God de eerste plaats.  Het 
volk,  dit  zoo zuivere en heilige leven der eerste 
Christenen ziende, werd er door geslicht;  ' t  schonk 
hun zijne genegenheid, en voelde zich aangetrokken 
om deel te maken van hel genootschap der geloo-
vigen, dal aangroeide van dag lol  dag. 

De hel,  verbitterd op hel zien van het goede dat 

(1) Act. vm. 52. 



de wet van liefde uitwerkte,  besloot alle kunstgre­
pen in het werk te stellen om er den voortgang van 
te beletten. Bijzonderli jk bezigde zij  de wreedheid 
der Romeinsche Keizers,  die met weêrgalooze on­
stuimigheid tegen de opkomende Kerk woedden, en 
haar in hare geboorte poogden te smoren. Doch te­
vergeefs;  welverre van het hemelsch vuur,  waarvan 
de leerlingen des Gekruislen gloeiden, uit  te doo-
ven, strekten de pogingen der hel om het sterker 
nog te doen branden, door nieuw voedsel aan zijne 
vlammen te geven. 

De vijanden van Christus werden door ' t  nutte-
looze hunner pogingen niet  ontmoedigd: —aan 
tijgers gelijk,  verdubbelden zij  hunne woede, en 
leverden den geloovigen, van eeuw tot eeuw, een 
hardnekkigeren stri jd.  Maar wie kan tegen de 
kracht der l iefde stri jden? In de macht der keizers 
was het eiken dag wreedaardiger te worden, een 
vreeselijk bloedbad onder de Christenen aan te rich­
ten, — niet hen te overwinnen. Hun bloed, zonder 
eenig mededoogen vergoten, werd zelfs een vrucht­
baar zaad en deed nieuwe leerlingen der l iefde ont­
spruiten. De ijzeren haken, het zwaard, het rad en 
andere folteringwerktuigen door de tirannen aan­
gewend, brachten een geheel ander uitwerksel 
voort  dan z:j  bedoelden, wijl  deze strafoefeningen 
niet  alleen een middel waren om millioenen edel­
moedige zielen, die hun leven voor Jesus Christus 
gaven, op een hoogeren trap van heiligheid en 
roem te plaatsen, maar zij  dienden ook om hel ge­
tal  der geloovenden te vermeerderen. 



- 22 — 

Nam het Rijk der goddelijke l iefde in aanwas toe 
ondanks de vervolgingder geweldenaren, ook bloei­
de het,  en bleef steeds vooruitgaan onder al  de 
stormen, welke de kinderen der dwaling het ver­
wekten. Zij  konden het aanranden, lasteren, — 
zijn glans verduisteren, zijne zegepraal beletten 
konden zij  niet .  Het is  waar,  in het begin der Kerk 
vond men van die zwarte zielen, die,  na liet  ge­
schenk Gods geproefd te hebben, zijn juk vol zoet­
heid afschudden en zich tegen hare Moeder keerden, 
om haar de ingewanden te verscheuren, — doch 
hunne trouweloosheid strekte slechts om den vloek 
des Hemels over die ondankbaren te trekken: zij  
gingen ten gronde, en het werk Gods ging voort 

nieuwe overwinningen te behalen. 
Ook is het waar,  dat de Kerk, in alle eeuwen, vele 

bedorven en doode ledematen geteld heeft ,  die,  in 
stede van haar eer aan te doen, haar een reden van 
schande en droefenis waren; doch het is evenzeer 
zeker dat,  ook in alle eeuwen, een groot aantal  van 
kinderen der l iefde,  op alle plaatsen, in alle staten 
en leefti jden, een voor God, deengelen en mensclien 
bewonderenswaardig schouwspel aanboden. Zou 
het mogelijk zijn het groote getal  dier uitgelezen 
zielen, dier witte duiven te berekenen, welke het 
Rijk van Jesus Christus t en  sieraad geweest zijn,  
zelfs in die t i jden, waarin de misdaad alle schaara-
te scheen verloren te hebben, en met opgeheven 
hoofd de christeli jke streken doorliep en verwoest­
te,  als een vloed die zijn dijken doorgebroken 
heefi? En, in het treurige t i jdperk waarin wij  leven, 



- 25 -

mogen al  sommigen de overtuiging hebben,  dat  de 
losbandigheid en onverschil l igheid in het  gods­
dienst ige tot  eene hoogte zi jn gekomen,dat  er  voor 
de ware minnaren Gods geen plaats  meer over­
bli jf t .  — God weet  het  hoevele trouwe dienaren 
ook in deze ongelukkige t i jden zi jn behouden geble­
ven en niet  den knie vóór Baal  gebogen hebben.  De 
Kerk van Jesus Christus is  steeds zi jn geliefde 
bruid en,  verre van door ouderdom te kwijnen,  
brengt  zi j  op al le  l i jden en op al le  plaatsen,  nog 
steeds kinderen voort ,  die haar waardig zi jn.  

Wie zou ze kunnen tel len de waarl i jk heil ige zie­
len die,  onttrokken aan iaet  oog der wereld,  verbor­
gen in de kloosters  leven,  gelukkig als  zi j  zi jn al leen 
van Hem gekend te wezen,die nieren en harten door­
grondt? Wie zou ze tel len kunnen de edelgesteenten,  
midden in het  s l i jk der  wereld geplaatst ,  zonder 
echter  in haar bederf  tedeelen,  hun hart  ongeschon­
den bewarende voor God? Zijn er  niet  ook duizenden 
eenvoudige zielen die,  in arme hutten wonende.  
God zegenen over hun lot ,  gestadig bezorgd om hem 
in al les te  behagen? En,  in de paleizen der grooten,  
hoe vele ui tgelezen zielen,  boven de dwaasheden 
der wereld verbeven,  dienen daar God in geest ,  en 
in waarheid! Hoe vele christenen eindeli jk,  die om 
hun eenvoud en nederigheid voor de oogen der we­
reld niets  sci i i jnen,  maar voor het  hart  van God een 
voorwerp van welbehagen uitmaken,  en schier  ge­
li jk zi jn aan de engelen des hemels!  —Eenmaal zal  
de dag komen, waarop de sluier ,  over ' t  geheim der 
harten geworpen,  zal  opgeheven worden;  dan zul­



- 24 — 

len wij  het  legioen van uitverkoren zien,  en ons bij  
hen aansluiten om de goddeli jke goedheid te  ver­
heffen,  die ten al len t i jde door zi jne Kerk zoo groote 
vruchten van rechtvaardigheid en heil igheid voort­
gebracht  heeft .  

Een der voornaamste middelen,  waarvan God zich 
bediend heeft  om in zi jne Kerk voortdurend dat  l ief­
devuur ,  waarvan de eerste christenen algemeen 
ontvlamd waren,  werkzaam te houden,  was de 
instel l ing van rel igieuze orden.  Gegrondvest  op de 
beoefening der Evangelische raden,  verri jkte zi j  a l le  
eeuwen met ui tgelezen zielen die,  aan de aardsche 
goederen en zelfs  aan hun eigen wil  verzakende,  bi j­
zonder geschikt  werden om al  hun pogingen ter  
verkri jging en vermeerdering der goddeli jke l iefde 
heên te r ichten.  En,  indien al  in den loop der t i jden 
de geest  van l iefde,  waarvan de eerste geloovigen 
vervuld waren,  in een groot  aantal  christenen ver­
flauwde,  di t  verl ies werd meer dan vergolden door 
het  groot  getal  betrachters  van de geestel i jke vol­
maaktheid,  die,  nauw aan het  kruis  van Jesus 
Christus verbonden,  een leven van gedurige opoffe­
r ing en zuivere l iefde leidden.  De kerkeli jke ge­
schiedenis doet  ons een groot  aantal  dier  l iefdehelden 
kennen,  die in godsdienst ige genootschappen bloei­
den,  en door den glans hunner deugden de Kerk 
hebben opgeluisterd.  Geve de Hemel dat  ook ik zelf '  
hem dieneop eene wijze geëvenredigdaan de hooge 
roeping,  waartoe hi j  zich gewaardigd heeft  mij  te  
verkiezen !  

Ach! ja ,  mij i i  goede Jesussta mij  toe aan al  de 



— 25 — 

dingen der aarde te s terven,  om alléén voor u te  
zi jn!  Wat zou het  mij  baten aan de wereld vaarwel 
gezegd te hebben,  indien ik er  mij  niet  op toelegde 
om volmaakt te  leven en een heil ige te  worden? Laat  
niet  toe dat  ik zoovele genaden misbruike,  waarmede 
gij  mij  verri jkt  hebt .  Maak dat  ik t rouw aan mij­
nen roep beantwoorde,  en de vruchten van recht­
vaardigheid en heil igheid voortbrenge,  welke daar­
aan eigen zi jn.  Wat zi j t  gi j  goed,  o zoetste Jesus!  
wat zi j t  gi j  schoon,  wat zi j t  gi j  beminneli jk!  Ik be­
min u,  o mijne ziel ,  o  mijn leven,  o vreugde mijns 
harten! Gij  zi j t  mijn schat ,  mijne zoetigheid,  mijn 
God,  al  mijn goed! Wanneer zal  het  mij  gegeven 
zi jn mij  zoo nauw met u te  vereenigen,  dat  ik niet  
meer vanu kan gescheiden worden! Wanneer zal  ik 
het  geluk hebben mij  bi j  de gelukzalige burgers des 
hemels te  voegen om u al t i jd te  zegenen en te  loven! 
Versterk mijne ziel ,  opdat  ik mijne ongeregelde nei­
gingen moge onderdrukken,  onderwerpen en over­
winnen.  Ik verlaat  voor al t i jd de valsche pleiziren,  
de vergankeli jke r i jkdommen, de i jdele eer  dezer 
aarde;  ik verlang niets  dan u te bezit ten,  o  onein-
digegoedheid,  eeuwige l iefde,  onuitputtel i jke schat!  

Voor al t i jd verzaak,  ik aan de voorbijgaande 
schaduwen om mij  geheel  aan u te  hechten,  mijn 
eenig goed.  Ik beveel  mij  aan uwe bescherming,  o 
mijne al lerbarmhart igste Moeder,  Maria,  en bid u 
mij  de genade te verwerven van mij  hei l ig te  ma­
ken.  Amen. 



— 26 — 

VIERDE AFDEELLNG. 

Staat der goddelijke liefde in den hemel. 

De engelachtige Leeraar,  de heil ige Thomas,  
leert  dat  de goddeli jke l iefde,  t i jdens di t  leven 
door den Heil igen Geest  in onze harten geslort ,  
eerst  in het  toekomende leven voltooid wordt  en tot  
hare volheid komt !  (i)  « Het  pad des rechtvaardi­
gen,  » zegt  de Wijze Man «is  als  een glanzend 
l icht ,  dat  s teeds voortgaat  en toeneemt tot  het  den 
vollen dagheeftbereikt  (2) .  » Zoolangwij  in deze el­
lendige ball ingschap leven,  waar wij  gedrukt  gaan 
onder ' t  gewicht  van het  vleesch,  en God niet  dan 
als  in een raadsel  en in eenen spiegel  zien,  dat  is ,  
onder den sluier  des geloofs,  kunnen wij  hem 
slechts  met eene aan deze kennis geëvenredigde 
l iefde beminnen; maar nauweli jks zullen debanden,  
welke ons in di t  s terfel i jk l ichaam houden,  verbro­
ken en wij  in het  Rijk der  eeuwige glorie toegela­
ten zi jn,  of  wij  zullen God onbedekt en aanschijn 
aan aanschijn zien.  Bij  di t  zien «zullen wij  ons 
van zulk eene volheid van l iefde overstroomd ge­
voelen dat  wij  ons zeiven zullen vergeten en onze 
eenige gedachte zi jn zal ,  de oneindige goedheid ui t  
a l  onze kracluen te verheffen.  Met al  de kracht  van 
ons hart  zullen wij  tot  haar gedreven worden;  door 
vlammen der heil ige en onuitsprekeli jke l iefde ver­
teerd en verniet igd worden,  volgens hetgeen de H. 
apostel  Paulus aan de geloovigen van Corinthe 

(1) 1. 2 9. 63 Art. S. in corp. — (2) Prov. IV. 18. 



— 27 -

schri jvende,  zeide:  «Wanneerhet  volmaakte zal  ge-
« komen zi jn,  zal  het  gedeeltel i jke worden te  niet  
« gedaan.  Toen ik een kind was,  sprak ik als  een 
« kind,  dacht  als  een kind,  oordeelde als  een 
« kind ;  maar toen ik een man geworden ben,  
« hel)  ik afgelegd w&t eens kinds is  ( i) .  » De hei­
l ige Thomas legt  deze woorden aldus ui t :« De 
* Apostel  vergeli jkt  de l iefde van het  tegenwoordi­
ge leven met de kindschheid,  welke zwak en onvol­
maakt is ;  de l iefde van het  toekomstige leven met 
den manneli jken leeft i jd,  welke tot  volmaaktheid 
gekomen is ,  om ons te  doen begri jpen,  hoe onvol­
maakt hier  onze l iefde is ,  zi jnde nog steeds in een 
staat  van wasdom, en hoe volmaakt die der geluk­
zaligen is ,  welke hare volheid en verste grens be­
reikt  heeft .  » 

De ziel  kan,  het  is  waar,  in di t  leven voortdurend 
op den weg der goddeli jke l iefde voorwaarts  gaan,  
het  vuur der  l iefde in haar steeds doen toenemen ;  
doch het  is  haar niet  gegeven zdó ver als  de bewo­
ners des hemels te komen, dewijl  het  niet  moge­
li jk,  is  dat  de goddeli jke zon,  die wij  s lechts  zien 
door den sluier  des geloofs,  onzen wil  verwarme in 
die mate als  zi j  den wil  der  gelukzaligen door­
gloeit ,  die haar zondereenigen sluier  aanschouwen. 
NV aai  ui t  volgt ,  dat  als  de l iefde dier  heil ige zielen,  
die zich geheel  aan God toewijden,  al  volmaakt kan 
genoemd worden als  men de zwakheid en onvol­
maaktheid van het  tegenwoordige leven in aanaier-

(l)  1 Cor.  XIII .  10.  •M, 



— 28 — 

king neemt;  zoo verl iest  zi j  loch van baren glans 
en moot onvolmaakt worden geheeten,  als  men de­
zelve in heirekking tot  hel  toekomende leven be­
schouwt.  

l iet  volmaakte Rijk der  goddeli jke l iefde bestaat  
alzoo op aarde niet .  Het  bestaat  al leen in den he­
mel,  waar de lot  hare volheid gekomen l iefde de 
gelukzaligen gestadig met hare vlammen door­
dringt, en schier in God zeiven verandert. Similes 
ei crimus, quoniam videhimus eum siculi est (i). 

Maar wat behoort  men te doen om tot  het  bezit  
van di t  hemelsch koninkri jk te  komen? Het ant­
woord is  eenvoudig:  laat  de Christenen God in di t  
leven l iefhebben,  en zi j  kunnen niet  missen tot  de 
vervull ing en volmaking der goddeli jke l iefde in 
het  toekomende leven te  geraken.  De l iefde in het  
tegenwoordige leven is  niet  anders dan een begin­
sel ,  de kiem dier  zelfde l iefde,  welke in het  eeuwige 
leven volkomen zi jn zal .  De l iefde beteekent  volgens 
de H. Schrif t ,  de vereeniging van de ziel  met 
God.  « Die in de l iefde bl i j f t ,  die bli jf t  in God en 
God in hem (2).  » Nu,  volgens den heil igen Tho­
mas,  begint  deze vereeniging hier  door de genade,  
en wordt  in den hemel voltrokken door de glorie:  
Socielas hominis... inchoalurquidem hic, in prcesen-
ti, per graliam, pcrficietur in fuluro per gloriam. 

Elders verklaart  dezelfde heil ige Leeraar ui idruk-
keli jk dat  het  eeuwige leven zi jn begin heeft  in het  
Doopsel ,  waarin de Geest  van l iefde ons wordt  me-

(1) I Joan. UI. "2. — (1) I Joan. IV. 10. 



— 29 — 

degedceld,  en na onzen dood in de goddeli jke glo­
r ie  voltrokken wordt .  Waarom ons dus kwellen 
over onze toekomstige bestemming? Laat  ons God 
oprecli l  l iefhebben,  en niets  zal  ons een binder-
paal  voor onze zal igheid zi jn.  Wat zou ons kunnen 
belet ten in de vreugce des Heeren binnen te t reden,  
wanneer wij  ons best  doen om in ons leven en bi j  
onzen dood te bl i jven in zi jne l iefde? Wat anders is  
de glorie dan de volmaaktheid dier  zelfde l iefde,  
welke wij  ons best  doen te verkri jgen t i jdens wij  op 
aarde zi jn? Laten wij  di t  zóó doen,  dat  we mogen 
sterven met de l iefde Gods in ' t  hart ,  en vree 'zen 
wij  dan niets ,  wij l  het  zal ige zaad,  dat  we in het  
andere leven mededragen,  niet  nalaten kan zi jn vol­
le  ontwikkeling te  bekomen, en eene volmaakte 
l iefde en een volmaakt geluk in ons voort  te  brengen.  

Wat is  het  aangenaam voor de vrienden Gods le  
denken,  dat  de l iefde van di t  tegenwoordige leven 
het  begin der  l iefde is ,  waarvan de heil igen brandem 
in den hemel!  En deze zelfde gedachte zou de god-
deloozen met schrik moeten vervullen,  die aan de 
geschapene voorwerpen hun hart  wegschenken.  
Eenigen hoort  men zeggen ;  God kan onmogeli jk 
zoovele zielen verdoemen, die op den weg der on­
gerechtigheid verdoold geraakt  zi jn.  Maar die on-
gelukkigen begri jpen niet ,  dal  de staat  van verdoe­
menis voornameli jk bestaat  in het  beroofd zi jn van 
de l ielde Gods door de zonde,  en bijgevolg in een 
afkeer van God le hebben,  in hem le haten in plaats  
van hem le beminnen.  Ondervraag een verdoemde 
omtrent  de oorzaak zi jnor hevige smart ,  zi jner  wan 



hopige woede die hem vervoert ,  der  vervloekingen,  
i jsel i jke godslasteringen,  welken hi j  ui tbraakt .  
Vraag hem of ' t  het  vuur is ,  dat  hem dat  vreese-
l i jk gekerm doet  ui tbrengen? Hij  zal  u antwoorden:  
neen.  Ik heb mijn God verloren,  zal  hi j  zeggen,  
mijn God heb ik verloren,  ziedaar mijn ongeluk;  
kon ik in di t  vuur God beminnen,  ik zou gelukkig 
zi jn,  en in de hel  een paradijs  bezit ten.  Maar he­
laas !  ik heb mijn God niet  l ief ,  en buiten zi jne l iefde 
ben ik een rampzalige :  ziedaar mijne hel!  Aldus 
ook de Christenen die,  in s tede van zicb met geheel  
hun hart  aan God te hechten,  de i jdeiheid,  de on­
tucht ,  het  s l i jk beminnen; die aan deze onwaardige 
voorwerpen hun genegenheden opofferen,  zi j  heb­
ben reeds een begin van hel  in hun hart .  Om in den 
afgrond der eeuwige verdoemenis neder te  storten,  
is  het  genoeg dat  zi j  in den jammerli jken staat ,  
waarin zi j  zich bevinden,  tot  bet  andere leven over­
gaan :  want in s tr i jd met God door de zonde,  en op 
beweenenswaardige wijze naar de schepselen ge­
keerd,  dragen zi j  in hun zeiven reeds de kiem hun­
ner ongelukkige eeuwigheid,  welke zich slechts  
behoeft  te  ontwikkelen.Uit  heeft  plaats  na den dood,  
alswanneer de verdoemenis volledig en in haar ge­
heel  voltrokken wordt .  Laten wij  hieruit  beseffen,  
l ioe vreeseli jk de toestand dergenen is  die in zonde 
van God gescheiden en van zi jne heil ige l iefde be­
roofd leven.  

Dat  dan voortaan ons eenig streven zi j  den Heer 
te  beminnen en lederen dag in heil igheid toe te  ne­
men.  Hel is  waar,  dat  wij  ui t  ons zeiven onbekwaam 



— 31 — 

zijn om den geringslen stap op den weg der vol­
maaktheid te  doen;  maar wat aan de natuur onmo­
geli jk is ,  dat  wordt  gemakkeli jk door de genade,  
sedert  onze beminneli jke Verlosser  zi jn bloed ge­
stort  en zi jn leven gegeven beeft  om ons bet  komen 
tot  zi jn Rijk te  verdienen.  Het  is  ook waar dat  nie­
mand tot  Jesus Christus gaan kan,  indien zi jn 
hemelsche Vader hem niet  t rekke door de zoete 
aantrekkeli jkheden zi jner  genade ( i) .  Doch wie deelt  
niet  inde onuitsprekeli jke schatten der genade Gods? 
Zeker,  onze zwakheid en onze bedorvenheid zi jn 
groot;  doch God weel  dat  hi j  ons ui t  s tof  en asch 
gevormd heeft  (•>).  «  Hij  verlangt  den dood des god-
deloozen niet ,  maar dat  hi j  zich bekeere en leve (0)» 
« Hij  wil  dat  al le  menschen tot  kennis der  waar­
heid komen en zal ig worden ( 4 )  ».  « God is  getrouw, » 
zegt  nog de Apostel ,  « en laat  ons niet  beproefd 
worden boven onze krachten »;  terwij l  hi j  van den 
eenen kant  toelaat  dat  wij  beproefd worden,  even-
redigt  i i i j  van den anderen kant  zi jne genade naar 
onze behoeften,  opdat  wij  voordeel  zouden kunnen 
trekken zelfs  ui t  ons str i jden (5).  Volgens de bepa­
l ing van het  Concil ie  van Trente,  gebiedt  God bet  
onmogeli jke niet ,  en wanneer hi j  ons een gebod op­
legt ,  vermaant hi j  ons te doen wat wij  kunnen; en 
te  vragen wat we niet  kunnen,  en hi j  kom: ons te  
hulp opdat  we bet  kunnen.  « Ik ben een vuur op de 
aarde komen brengen,  » zeide Jesus Christus aan 
zi jne leerl ingen,  — het  gewijde vuur mijner l iefde,  

(1) Joan. VJ. H. — (2) Psalm. CU. 13. 14. — (3) Ezech. 
XVlil. 2-2. — (4) i Tim. 11. 4. — (o) 1 Cor. X. 13. 



—- « on wat wil  ik dan dat  het  oatstokeu worde? » 
Onder de Christenen zuilen eenigen met recht  

zich kunnen verontschuldigen dat  zi j ,  bi j  gebrek 
aan gezondheid,  geen groote verstervingen hebben 
kunnen oefenen :  anderen dat  zi j ,  bi j  gebrek aan 
r i jkdommen, geen ruime aalmoezen hebben kun­
nen geven :  anderen eindeli jk dat  zi j ,  om hun be­
roep,  niet  van de wereld verwijderd hebben geleefd.  
Doch wie kan met recht  zich verontschuldigen dat  
hi j  God niet  heeft  bemind ? Wie zal  zich kunnen 
rechtvaardigen wegens zi jn geringen i jver  en het  
weinige vuur om steeds meer toe te  nemen in deze 
heil ige l iefde.  Doep wij  ons derhalve geweld aan 
om telken dage een trap hooger te  st i jgen in deze 
verheven wetenschap,  tot  zoolang wij  door de vol­
making der l iefde op eene volmaakte wijze met 
God in den hemel vereenigd zi jn.  

Ja,  mijn zoetste Meester!  ik wil  U beminnen,  en 
al  mijn best  doen om in uwe l iefde te  vorderen! 
Helaas!  wat al  jaren heb ik in vergetelheid uwer 
goedheden,  O mijn Hoogste Goed,  verloren,  en dat  
om eene schaduw, deijdelheid,  de leugen na te  ja­
gen! Ach !  hoeveel  te  laat  heb ik U gekend,  oude en 
al toos nieuwe Schoonheid! Verga voor eeuwig de 
dag,  in diepe vergetelheid worde de nacht  gedom­
peld waarin ik U niet  beminde? Verhef in mij ,  
Heere,  uwe barmhart igheid:  maak dat  ik in het  
toekomende het  geluk hebbe U zoozeer ui t  al  mijne 
krachten te  beminnen,  als  ik in het  verledene on­
dankbaar en weinig bekommerd geweest  ben U op 
duizend manieren te beleedigen.  Doe,  ja  mijn Jesus,  



- 35 -

de genade overvloeien daar waar de zonde heeft  
overgevloeid.  O,  grooot geluk,  indien het  mij  gege­
ven ware een volmaakt slachtoffer  uwer heil ige 
l iefde te  worden.  

} Mijne barmhart ige Moeder Maria,  ontvang mij  
onder den mantel  uwer bescherming en verkri jg 
\oor mij ,  dat  ik,  onthecht  aan al  de dingen der 
aarde,  eenigli jk en eeuwig ruste in de l iefde uws 
goddeli jkei)  Zoons.  

VIJFDE AFDEELLNG. 

Bijzondere gevolgtrekkir g uit liet in de vorige afdeeling 
verhandelde. 

In de vorige afdeeling hebben wij  gezien dat ,  
welke pogingen wij  in di t  leven ook aanwenden om 
in de deugd vooruil  te  gaan,  wij  hier  toch nimmer 
tot  de volmaakte l iefde kunnen komen en bewerken 
dat  ons hart  voortdurend en geheel  tot  God gedre­
ven wordt .  Dit  is  een voorrecht  aan de gelukzalige 
bewoners des hemels voorbehouden die,  het  godde­
li jke Wezen,  niet  meer iu eenen spiegel ,  maar ge­
li jk Het  is  ziende,  verzadigd worden in de beschou­
wing en in de l iefde der  oneindige schoonheid en 
goedheid.  — Waaruit  volgt  dat  de Christen,  die 
waarl i jk zou verlangen zich op eene volmaakte 
wijze met God te vereenigen,  ca aan zi jn hart  al  
hei  geluk,  waartoe het  bekwaam is ,  te  verschaffen,  
met een welgevall ig oog het  uur zou moeien te  ge-
moet zien,  waarin hi j ,  na al  de banden des vleesch 

5. 



verbroken te  hebben,  vri j  en zonder eenige hinder­
nis  zich zal  kunnen verheffen tol  den schoot van 
God, en een volmaakt slachtoffer  zi jner  heil ige l iefde 
worden.  De natnur,  s idderend bij  de gedachte aan 
dezen overgang,  voelt  zich niet  s terk genoeg om 
zulk een verlangen op te vat ten,  maar de genade 
van Jesus Christus moet over dezelve zegevieren.  
Ligt  niet  al  ons geluk in de l iefde Gods en bereikt  
deze l iefde in den hemel niet  hare volkomenheid? 
Waarom zouden we dan niet  zuchten naar dat  
vaderland,  waar we al léén volmaakt gelukkig kun­
nen wezen? Waarom richten wij  ons niet  met ge­
heel  ons hart  daar heên,  waar onze schat  zich 
bevindt? Waarom weenen wij  niet  bi t ter ,  dat  we 
nog weérhouden worden in den kerker van di t  l i ­
chaam des doods,  en verlangen wij  niet  om wel-
l ;aap t  de el lendige banden verbroken te  zien,  welke 
ons belet ten op te vl iegen in den schoot van onzen 
Welbeminde? Waarom herhalen wij  in de gehecle 
ui ts tort ing onzes harten,  aan God niet  telkens deze 
bede ;  « Laat  ons toekomen uw Rijk.  » 

De Heil igen,  die in waarheid onthecht  aan deze 
aarde waren,  wachten met ongeduld den oogenblik 
af  waarop hunne pelgrimschap zou eindigen,  en 
zi j  met  God zouden vereenigd worden om in eeu­
wigheid zi jnen lof  te  zingen.  « O! hoe beminneli jk,  
God der krachten,  zi jn uwe woontenten,  » r iep de 
l-rofeet  David ui t ,  « mijne ziele kwijnt  en smacht 
naar de voorhoven des I leeren (i)-  » « Wanneer 
zal  ik komen en voor Gods aangezicht  verschij-

(1) Psalm. LXXXItl. 1. 2. 



nen (i)? » « Als het  hert  naar de waterbronnen,  zoo 
hi jgt  mijne ziel  naar ü,  mijn God ( 2 ) !  » Wie zal  
mij  de vleugelen derduive geven,  en ik zal  opvlie­
gen om in den Heer te  rusten (5).  »  « Ik verlang,» 
zelde de H. apostel  Paulus,  « mijne banden tc 
breken en met Christus te  zi jn (4) .  »  « Kon ik s ter­
ven om U te zien! » r iep de heil ige Augustinus:  
Moriar, Domine, ut te v'uleam. 

Een edelman eens ter  jacht  gaande,  hoorde de 
zoetklinkende stem van iemand die zong.  Hij  gaat  
op haar af  en ontdekt  een armen melaatsche,  wiens 
half  bedorven l ichaam stuksgewijze vaneen viel .  
Op ' t  zien van hem ontsteld,  vroeg hem de edel­
man of hi j  ' t  was die zoo zong,  en,  na bevest igend 
bekomen antwoord,  zelde hi j  tot  hem :  « Hoe kunt 
ëU» ongelukkige,  onder zoo vele smarten die u pi j­
nigen nog zingen?» — « Heer,  hernam de melaat­
sche,  tusschen God en mij  bestaat  er  geen schei­
ding dan deze muur van sl i jk.  — mijn l ichaam :  
als  deze inderpaal  zal  zi jn weggenomen, zal  ik mijn 
God gaan genieten :  hoe zou ik dan niet  mijn 
vreugde uiten,  ziende dat  het  met eiken dag nader 
wordt  gesloopt? » 

De heil ige Ignatius,  de martelaar ,  veroordeeld om 
aan de wilde beesten overgeleverd te worden,vernam 
dal  de christenen van Rome, ui t  l iefdeen hoogach­
t ing,  welke zi j  hem toedroegen,  al les in t 'werk wil­
den stel len oai  zi jnen dood te verhinderen.  Hij  was 

(1) Ibid. XU. ö. — (2) Ibiil.XLI ,  1. — (3) Ibid. LIV. 7. 
— (4) Philip. I. 23. 



— 56 — 

hierover bi t ter  bedroefd,  en schreef hun ten einde 
hen te smeeken en te  bezweren van hem toch niet  
van een zoo groot  voorrecht  toberooven.  « Mijne 
dierbare kinderen,  » zeide hi j  hun « weldra zal  ik 
het  genoegen smaken u te  zien en te  spreken,  doch 
ik vrees dat  uwe toegenegenheid jegens mij  een be­
letsel  aan mijn geluk zal  s tel len,  als  ik op het  punt  
zal  zi jn van hetzelve te  bereiken.  Ach! indien mijne 
ziel  u dierbaar is ,  laat  mij  dan mijn leven voor Jesus 
Christus ten offer  brengen :  verl ies ik deze gunstige 
gelegenheid,  well icht  bekom ik die nimmer weêr!  
Welk leed,  meent gi j ,  kunnen mij  de tanden der 
leeuwen,  waarvoor men mij  bestemt,  aandoen? O! 
bidt  den Heer,  dat  ik aldus opgeofferd worde.  Staat  
mij  toe de gunst  te  genieten,  welke de woede der 
wilde dieren mij  bezorgen zal ,  die,  hoop ik,  mij  ras 
zullen vcrsloi iden hebben.  Indien zi j  echter  aarzelen,  
dan zal  ik zelf  ze aanhitsen,  opdat  zi j  mij  verscheu­
ren en zij  zich niet  aan mijne voeten neêrvleicn otn 
ze met eene soort  van eerbied te  l ikken,  geli jk ge­
schied is  met andere martelaren,  diezi j  niet  aanraken 
durfden.  Als ze dan heêngingen,  zou ik ze aanzetten 
en tergen,  ten einde door hen verslonden teworden.  
Laat  het  vuur,  het  kruis ,  de ontwrichting der lede­
maten,  de! verscheuring des vleesch,  het  verbri jze­
len der  beenderen en al  de door dwingelanden uit­
gevonden folteringen op mij  neêrkomen, indien ik 
s lechts  met Jesus Christus vereenigd word.  Kij  die 
Jesus Christus bemint  zal  begri jpen hetgeen ik zeg.  » 

Dil  verlangen om Ie sterven ten einde met Jesus 
Christus te  zi jn,  was cvenzoü levendig in de ziel  des 



heil igen Ignatius van Loijola,  die,  niets  wil lende 
en niets  beminnende dan God, van begeerte kwijnde 
om dit  leven te verlaten en zich voor eeuwig met 
Hem te vereenigen in den hemel.Telken male als  hem 
eene ziekte overviel ,  kwam hem de hoop verbli jden 
dat  deze de laatste zi jn,  en hem inleiden zou in ' t  
bezit  des eenigen waren geluks.  Zijne genezing,  in­
tegendeel ,  was hem eene rede van overgeving en 
van geduld.  Wanneer iemand hem zeide:  « Bin­
nen acht  maanden,  of  het  volgend jaar ,  zal  ik di t  
doen of dat ,  » dan was hij  verwonderd dat  men 
zóó kon spreken,  en antwoordde :  « Gij  gelooft  dus 
nog een jaar  te  kunnen leven,  en gi j  weent  niet? 
Denkt gi j  nog zóó lang te moeten wachten alvorens 
testervenen God te gaan zien? Mij  schijnt  het  toedat  
de onzekerheid van het  leven,  de gedachte nameli jk 
dat  gi j  zelfs  morgen reeds kunt  sterven,  uwe eenige 
vertroost ing en uwe dierbare hoop moet wezen,  en 
gij  houdt als  zeker dat  gi j  nog een gansch jaar  moet 
leven,  d.  i .  nog een jaar  doorbrengen in dien treu-
rigen kerker,  en dat  doet  u geen leed ? » 

Geen wonder dat  de Heil igen door ' t  verlangen 
naar de dood verslonden worden;  want volgens 
den H. apostel  Paulus « zi jn wij  afwezig van den 
Heer, . . .  zoolang wij  in het  l ichaam zijn,  en 
wil len l iever ui t  het  l ichaam vertrekken en bi j  den 
Heer tegenwoordig zi jn ( i) .»—De overgang van di t  
naar het  andere leven moet niet  a ls  een ongeluk,  
maar als  een groot  geluk worden aangezien ;  « wij  

(J) II. Cor. V. 6. 8. 



weten immers,  » zegt  dezelfde Apostel ,  « dat ,  zoo 
deze onze aardsclie wooohut ontbonden wordt ,  wij  
een gebouw van God hebben,  een huis  niet  met 
handen gemaakt,  een eeuwig in den hemel ( i) .» De 
geliefde onzer ziel ,  wiens bruid zi j  reeds is ,  wacht  
ons in den hemel,  om met ons de bruiloft  eener 
eeuwige l iefde te  vieren ;  en —• wij  zouden naar 
den gelukkigen oogenblik niet  verlangen,  waarin 
wij  ons volmaakt met Hem vereenigen kunnen! 

Vooronderstel  dat  eene adell i jke jonge dochter  
verloofd ware aan een edelman van den hoogsten 
rang,  die echter  in een vreemd en ver afgelegen 
land zou wonen,  zoodat  zi j  hem nimmer hadde 
gezien;  vooronderstel  tevens dat  zi j  wonderen van 
hem hadde hooren zeggen door al len die ' t  geluk 
hadden hem te kennen;  dat  niemand ter  wereld 
met hem kan vergeleken worden ;  dat  hi j  eene be­
minneli jkheid zonder voorbeeld bezit ,  eene schoon­
heid welke niets  te  wenschen overlaat ;  dat  zi jn 
omgang al le  harten aan hem verbindt;  dat  zi jne 
gesprekken verrukken en bekoren al len die hem 
aanhooren;  kortom, dat  hi j  in een uitnemenden 
graad al le  andere hoedanigheden bezit .  Wat zou 
deze jong-verloofde zeggen,  wanneer zi j  zou zien,  
hoe al len,  die haren bruidegom kennen,  hun be.5t  
doen om het  zeerst  hunne bewondering voor hem 
uit  te  drukken? 

Wie kan een juist  denkbeeld van haar vurig ver­
langen geven,  om hem zoo spoedig mogeli jk te  

(l) II. Cor. V. I. 



— 39 -

mogen gaan vinden? Wat zou zi j  naar zi jne berichten 
wachten! Met welk ongeduld zou zi j  in haar ge­
moed zich zelve vragen :  wanneer zal  ik ' t  geluk 
eindeli jk hebben hem te zien? 

« O l iefste Jesus!  » dus roept  vol  vuur de eer­
biedwaardige vader P.  Segneri  bi j  deze gedachte 
ui t :  — « Gij  zi j t  in den hemel en gi j  hebt  u ge-
waardigd mijne arme ziel  tot  bruid te  verkiezen,  
die op de aarde woont.  Gij  hebt ,  o mijn Goed! mij  
ten onderpand dezer verloving het  hei l ig Doopsel  
enden rel igieuzen roep geschonken; van welke 
zi jde ik naar u ondervraag,  ik hoor zulke dingen 
zeggen,  dat  men zich die met kan verbeelden,  wan­
neer men dezelve niet  gezien heeft .  3Ien antwoordt  
mij ,  dat .  al  werden honderd zonnen vereenigd,  zi j  
al len te  zamen nimmer de schoonheid en den glans 
van uw aanbiddeli jk aanschijn zouden evenaren.  
Eene I t i resia,  die al leen maar uwe handen zag,  
verhaalt  mij  dat  zi j  daarover verscheidene dagen 
in geestverrukking bleef .  Allen die u hebben hoo-
ren spreken,  zeggen mij  dal  éen woord uws monds 
genoeg is  om alle harten te verrukken.  Zij ,  die een 
grimlach van u zagen,  verzekeren mij  dat  die 
genoeg is  om alle zielen te  t roosten.  Men voegt  er  
mij  bovendien nog bij ,  dat  gi j  een koninkli jk 'ver-
bli j l  bewoont van eene majestei t ,  a ls  nooit  het  oog 
van een sterveling heeft  aanschouwd; dat  men 
daiir  het  goud ais  sl i jk met den voet  vertreedt .  Men 
zegt  mij  dat  gi j  een vader van een zoo verheven 
grootheid hebt ,  dat  hi j  Almachtig is ;  dat  hi j  opeen 
teeken de afgronden doet  s idderen;  dat  gi j  een 



— 40 — 

moeder hebt  dusdanig schoon,  dat  er  niemand is ,  
die,  om haar maar eens te  zien,  zich niet  zou ge­
lukkig achten,  voortaan al t i jd bl ind te  bl i jven;  dat  
gi j  een hof bezit  met ontelbare dienaren,  l i j f­
knechten en edelen,  die ieder afzonderl i jk al  de konin­
gen der wereld te  boven gaan.  O Heer!  ik verneem 
zoovele dingen van uwe schoonheid,  van uwe voor­
treffel i jkheid,  van uwe ongehoorde volmaaktheden,  
dat  het  mij  niet  meer mogeli jk is  mij  verre van u 
te  zien,  zonder daarover van droefheid doordrongen 
te  worden.  Dat het  u dan behage,  bid ik u,  mij  
uw zoet en liefelijk aangezicht te toonen ! Ostende 
f a c i e m  t v a m  m i  h i  ( i )  1  

« Ik begri jp nu,  waarom uwe Catharina 's  van 
Siëna,  uwe Magdalena's  van Pazzi ,  uwe Gertruda's ,  
uwe Teresia 's  en zoovele andere zoo beminneli jke 
maagden op aarde niet  meer leven konden.  Trou­
wens,  zi j  waren uwe bruiden en zi j  kenden uwe 
onvergeli jke schoonheid.  Gevvaardig ü ,  mijn zoetste 
genot ,  ook mij  tot  U te  trekken door de banden 
uwer heil ige l iefde (2) 1» 

Dusdanig moesten onze gevoelens wezen,  indien 
wij  le  goeder trouw ' t  hoogste toppunt der  vol­
maaktheid wenschten te  bereiken,  welke opgesloten 
l igt  in de l iefde Gods.  Met meer ongeduld zouden 
wij  moeten verlangen den kerker van ons l ichaam 
uit  te  gaan,  teneinde toegelaten te  worden om 
voor al t i jd met Jesus Christus te  heerschen,  
dan een gevangene verlangt  zi jne boeien te  breken 

(1) Exod. XXX 13. — (2) P. Scigneri, Lumières revues 
dans l'Oraison. 



—  l i ­

en de gevangenschap uit  te  t reden,  om de vri je  lucht  
te  kunnen inademen en de genoegens des levens te  
smaken.  Doch welkechristenen denken zoo? O God! 
het  grootste gedeelte denkt  er  slechts  aan om hun 
verbli jf  in di t  el lendig tranendal  te  verlengen,  en 
beschouwt het  toekomslige leven met meer afschrik 
dan zi j ,  die geene hoop hebben! Wachten wij  ons 
voor deze noodlott ige verblinding! Vragen wij  aan 
God met dringende bede dat  Hij  ons barmhart igl i jk 
opneme in zi jn Rijk,  en — om de oprechtheid onzer 
verlangens te  bewijzen,  zoo laat  ons aan het  werk 
gaan :  laten wij  ons met deugden sieren,  zooals  ' t  
betaamt,  ten einde bereid te  zi jn om uit  deze 
wereld te  vertrekken,  zoohaast  Hij  ons zi jne boden 
zenden en bevelen zal  om tot  Hem te gaan.  — Na 
zoo groote loftuigingen van haren ver verwijderden 
bruidegom gehoord te hebben,  en vurig verlangend 
als  zi j  was om hem te zien,  moest  die adell i jke 
jonge dochter ,  van wie wij  gesproken hebben,  zon­
der twijfel ,  haren bruidschat ,  haar edelgesteente en 
meubelen geheel  in gereedheid houden om bij  de 
eerste oproeping zich op reis  te  kunnen begeven.  
Bij  voorbaat  moesten hare afscheidsgroeten zi jn 
gedaan,  zoodat  zi j  bi j  de aankomst der  zendboden 
niets  meer te  antwoorden had dan :  « Laat  ons ver­
trekken op den oogenblik!  » Het  is  aldus dat  wij  
bandelen moeten,  indien wij  een waarachtig ver­
langen hebben om onzen eenigen schat  volmaakt te  
bezit ten.  Wij  moeten ons in s taat  stel len om te 
kunnen vertrekken,  dat  is  ons geweten zuiveren,  ons 
van het  aardsche onthechten,  onze genegenheden 
stel len op God al léén.  4 '  



O mijn Jesus!  duld niet ,  wanneer uwe bediena­
ren,  aan het  einde van mijn leven,  mij  zullen 
komen verwit t igen,  dat  l iet  uur daar is  om de reis  
naar de eeuwigheid te ondernemen : egredcre de 

hoe mundo,  anima Chris t iana. . .  « Vertrek,  christene 
ziel ,  ui t  deze wereld. . .» —duld niet ,  Heer!  dat  ik 
dan onvoorbereid,  niet  gereed zi j ;  dat  ik u dan om 
nog eenige oogenblikkcn te  vragen heb. . .  Laat  di t  
niet  toe,  in den naam uwer l iefde voor deze arme 
ziel ,  welke mij  niet  meer,  maar u toebehoort ,  wij l  
Gij  haar tot  uwe bruid genomen hebt .  Maak dat  ik 
van nu af  aan beginne mij  voor te  bereiden,  geli jk 
het  behoort ;  dat  ik den bruidschat  beschikke,  het  
bruidskleed vervaardige om u te gemoet te  gaan;  
dat  ik afscheid neme, van al les mij  schelde en niet  
ééne band meer overhoude.  Mijn troost  zal ,  in deze 
pijnl i jke afwezigheid,  zi jn van mij  iederen dag meer 
en meer te  kunnen bereiden om in uwe tegenwoor­
digheid te  verschijnen,  dewijl  gi j ,  in uwe barmhar­
t igheid,  u verwaardigt  mij  door di t  lange uitstel  
hiertoe den t i jd te  laten.  

Hoofdstuk II. 

EVANGELIE-GEliOD DER GODDELIJKE LIEFDE. 

Jesus Christus,  op aarde nedergedaald om onder 
de menschen l iet  Rijk zi jner  l iefde te  herstel len,  
hield zich niet  tevreden,  met di t  inzicht ,  al lerlei  
soort  van l i jden te  gemoet te  t reden,  en zelfs  zi jn 
leven te midden der wreedste fol ieringen ten offer  
te  brengen;  — om ons de waarde van dezen schat  



beter  te  doen beseffen,  en ons te  verplichten van 
al les in het  werk te stel len om denzelve te  bekomen, 
wilde hij  bovendien ons hiervan een streng gebod 
maken,  in deze woorden vervat  ;  « Gij  zult  den 
Heer uwen God l iefhebben uit  geheel  uw hart ,  met 
geheel  uwe ziel ,  en met geheel  uw verstand :  » 
Diliges Dominum Deum tuum, ex toto corde tuo, 
ei intota anima tua, et in tola mente tua{i). 

Krachtens di t  gebod zi jn wij  verplicht ,  God uit  
geheel  ons hart ,  met geheel  onze ziel ,  met  geheel  
ons verstand te  beminnen.  « Kier  is  niet  een deel  
van den mensch vergeten,» zegt  de II .Augustinus,  
« geheel  en gansch moei hi j  der  goddeli jke l iefde 
toegewijd en onderworpen wezen,  ' t  Hart  is  de zetel  
der  genegenheid;  daar zetel t  de wil ,  waarin,  als  in 
haar eigen brandpunt,  de vonk dier  bovennatuur­
l i jke l iefde ontbrandt ,  welke de christel i jke l iefde 
genoemd wordt .  Heeft  het  vuur der l iefde Gods 
zich eenmaal meester  van den wil  gemaakt,  dan 
verspreidt  het  zich onmiddell i jk naar al le  zi jden 
heen en bemachtigt  de andere krachten;  aldus door 
middel  Jergoddeli jke l iefde,  waarvan hij  doorgloeid 
wordt ,  neemt de mensch op zekere manier  de 
natuur aan van het  vuur,  en straal t  di t  vuur van 
uit  het  middenpunt zi jns wezens,  — het  hart ,  — 
naar zi jne tegenstr i jdige ui tersten ui t ,  welke zi jn 
het  verstandeli jke en het  gevoelige leven.  Het  ver­
stand en gevoel  eenmaal van het  goddeli jke vuur 
doordrongen,  ontvangen er  nieuwe hoedanigheden 
en wetten van.  Men ziet  de tot  dan toe onredeli jke 

( i)  Matth.  XXIt .  57.  



O mijn Jesus!  duld niet ,  wanneer uwe bediena­
ren,  aan het  einde van mijn leven,  mij  zuilen 
komen verwit t igen,  dat  l iet  uur daar is  om de reis  
naar de eeuwigheid te ondernemen ; egredere de 
hocmundo,  anima chrisi iana. . .  «Vertrek,  cl ir is tene 
ziel ,  ui t  deze wereld. . .» — duld niet .  Heer!  dat  ik 
dan onvoorbereid,  niet  gereed zi j ;  dat  ik u dan om 
nog eenige oogenblikkcn te vragen heb. . .  Laat  di t  
niet  toe,  in den naam uwer l iefde voor deze arme 
ziel ,  welke mij niet  meer,  maar u toebehoort ,  wij l  
Gij  haar tot  uwe bruid genomen hebt .  Maak dat  ik 
van nu af  aan beginne mij  voor te  bereiden,  gel i jk 
het  behoort ;  dat  ik den bruidschat  beschikke,  het  
bruidskleed vervaardige om u te gemoet te  gaan;  
dat  ik afscheid neme, van al les mij  scheide en niet  
ééne band meer overhoude.  Wijn troost  zal ,  in deze 
pijnl i jke afwezigheid,  zi jn van mij  lederen dag meer 
en meer te  kunnen bereiden om in uwe tegenwoor­
digheid te  verschijnen,  dewijl  gi j ,  in uwe barmhar­
t igheid,  u verwaardigt  mij  door di t  lange uitstel  
hiertoe den t i jd te  laten.  

Hoofdstuk II. 

EVANGELIE-GEBOD DER GODDELIJKE LIEFDE. 

Jesus Christus,  op aarde nedergedaald om onder 
de menschen het  Rijk zi jner  l iefde te  herstel len,  
hield zich niet  tevreden,  met di t  inzicht ,  al lerlei  
soort  van l i jden te  gemoet te  t reden,  en zelfs  zi jn 
leven te midden der wreedste fol teringen ten oll 'er  
te  brengen;  — om ons de waarde vau dezen schat  



beter  te  doen beseffen,  en ons te  verplichten van 
al les in hel  werk le stel len om denzeive te bekomen, 
wilde hij  bovendien O P S  hiervan een streng gebod 
maken,  in deze woorden vervat  :  « Gij  zult  den 
Heer uwen God l iefhebben uit  geheel  uw hart ,  met 
geheel  uwe ziel ,  en met geheel  uw verstand ;  » 
Diliges Dominum Deura tuum, ex toto corde luo, 

el in tota anima tua, et in tola tncnte tua{i). 
Krachtens dit  gebod zi jn wij  verplicht .  God uil  

geheel  ons hart ,  met geheel  onze ziel ,  met  geheel  
ons versland te beminnen.  « Hier  is  niet  een deel  
van den mensch vergeten,» zegt  de H.Auguslinus,  
« geheel  en gansch moet hi j  der  goddeli jke l iefde 
toegewijd en onderworpen wezen,  ' t  Hart  is  de zetel  
der  genegenheid;  daar zetel l  de wil ,  waarin,  als  in 
haar eigen brandpunt,  de vonk dier  bovennatuur­
l i jke l iefde ontbrandt ,  welke de christel i jke l iefde 
genoemd wordt .  Heeft  het  vuur der  l iefde Gods 
zich eenmaal meester  van den wil  gemaakt,  dan 
verspreidt  hel  zich onmiddell i jk naar al le  zi jden 
heên en bemachtigt  de andere krachten;  aldus door 
middel  Jorgoddeli jke l iefde,  waarvan hij  doorgloeid 
wordt ,  neeml de mensch op zekere manier  de 
i iatuur aan van het  vuur,  en straal t  di t  vuur van 
uit  het  middenpunt zi jns wezens,  — hel  hart ,  — 
naar zi jne tegenstr i jdige ui tersten ui t ,  welke zi jn 
l iet  verstandeli jke eu het  gevoelige leven.  Het  ver­
sland en gevoel  eenmaal van het  goddeli jke vuur 
doordrongen,  ontvangen er  nieuwe hoedanigheden 
en wetten van.  Men ziet  de tot  dan toe onredeli jke 

(1) Mallh.  XXII.  37.  



natuurdrif ten van het  vleesch — de lagere vermo­
gens,  — zich beteugelen,  matigen,  zich aan de wet 
der  l iefde,  zooveel  als  in den legenwoordigen staal  
mogeli jk is ,  onderwerpen;  en de redeli jke neigingen 
van den geest ,  — de verstandeli jke vermogens,— 
zich door deze zachte wet latende geleiden,  verl ie­
zen zich niet  meer in droombeelden,  maar gaan 
rechtstreeks op de zekere verwerving der volle 
waarheid aan,  zooals  de godspraak des Heil igen 
Geestes getuigt  ;  «Gemakkeli jk laat  de Wijsheid van 
de ziel  die haar bemint  zich zien en zi j  die haar 
zoeken vinden dezelve(i) .  » 

Dan,  wij  behooren te  onderzoeken,  \\e\ke bijzon­
dere verplichtingen dit  gebod van Jesus Christus,  
dat  niet  anders dan l iefde en hemelsche zoetigheid 
ademt,  ons oplegt .  

EERSTE AFDEELING. 

Eerste gedeelle van hot Evangelie-gebod in deze 
woorden verval : Gij zuil den Heer uwen God liefhebben 
uil geheel uw hart. 

De eerste zaak welke God ons door deze woorden 
beveelt ,  is  :  Hem te beminnen ;  — niet  mei eene 
schijnbare l iefde en met de l ippen,  maar met eene 
ware l iefde,  die voortkoml uit  het  hart .  God, door 
de Profeten sprekende,  bediende zich van deze ui t­
drukkingen : « Mijn zoon, geef mij uw hart{i). » 
« Stel  mij  als  een zegel  op uw hart(ö) .  » Aldus 
wekte hi j  Israels  kinderen op om aan hem hunne 

(1) Sap. VI. 13. 
(2) Prov.XXllt. 26. —(3) Cant. VIII. 6. 



— 45 — 

genegenheden te schenken; maar daarna tot  ons 
sprekende door Jesus Christus,zi jnen eenigen Zoon,  
hezigt  hi j  eene meer gebiedende taal ,  en maakt ons 
van de l iefde een ui tdrukkeli jk gebod,  door te  zeg­
gen : « Gij zult den lieer uwen God beminnen uit 
geheel  uw hart .  » In deze woorden uit  het  Boek der 
Spreuken ;  « Bewaar uw hart  met al le  zorg,  want 
daaruit  komt al le  leven(i) ,  » zien wij  de reden,  
waarom God dit  groote gebod heelï  laten beginnen 
met het  hart ,  en l iet  geschenk daarvan vóór al le  
andere gave vordert ,  nameli jk :  omdat in hetzelve 
zich de bron des levens bevindt .  Door de opoffering 
van het  hart ,  brengen wij  den Heere niet  al leen 
hetgeen ons toekomt ten offer ,  maar ons zeiven,  
onzen wil ,  — geheel  ons wezen.  Hij  die God zou 
wil len beminnen zonder zi jn hart  te  onthechten aan 
het  geschapene,om het  aan Hem ten offer  te  bren­
gen,  zou in eene groote dwaling vervallen.  Waartoe 
dienen de uiterl i jk godsdienst ige daden,  — de 
l ichaamskasti jdingen,  het  vasten,  de oefeningen 
van godsvrucht ,  de betuigingen van l iefde,  de 
zuchten,  de tranen,  — zoo zi j  niet  de werken zi jn 
van een hart  dat  God l iefheeft ,  voor Hem alleen 
klopt ,  voor Hem slechts  leeft? Wel verre van in 
bloot  ui terl i jke werken behagen te  nemen, verfoeit ,  
verafschuwt,  veracht  God dezelve :  « Dit  volk een 
mij  met de l ippen,  zeide hi j  van Israël ,  maar hun 
hart  is  verre van ra i j  (2) .» 

Wie ooit  was deugdzamer in schijn,  s tort te  meer 

(1) Prov.  IV. 23. —(2) tsai. XXI. 15. 

4. 



gebeden en vast te  s trenger dan de Parizeen? Uoor 
de menigte,  welke slechts  het  ui terl i jke beoordeelt ,  
werden zi j  zelfs  voor toonbeelden van deugd gehou­
den ;  doch onder deze schors van heil igheid zat  
een bedorven hart ,  en de Verlosser  hield niet  op 
hun de vreeseli jksle verwij t ingen te doen.  Waar­
toe,  zeide hi j  hun,  dient  uwe uiterl i jke nauwgezet­
heid? Gij  kunt  hiermede de menschen,  die al leen 
het  ui twendige zien,  wel misleiden,  doch zoo is  het  
niet  mei God,  die de geheimste schuilhoeken der 
harten doorgrondt.  Gij  wil t  dat  men zich de han­
den wassche eer  men aan tafel  gaat;  dat  l i jnwaad,  
kleederen en geheel  het  l ichaam, volgens de wet­
tel i jke voorschrif ten,  gereinigd worden :  — waar­
toe die ui terl i jke nauwgezetheid,  indien het  in­
wendige uwer ziel  vervuld is  van onrei idieden,  
bedrog,  onrechtvaardigheden,  schijnheil igheid,  
roof en duizend andere ongerechlighedeu? Gij  
denkt  God door deze schijnbare reinheid te  eeren,  
en gij  vlei t / -u zei  ven dat  deze genoegzaam zij  om 
vrome en godsdiensi ige menschen te zi jn.  Vretse-
l i jke verblindheid! Gij  zi j l  niel  te  verontschuldigen,  
bl inden en onweiendeu;  want,  indien God door uw 
uiterl i jke vereerd wil  worden,  met hoeveel  meer 
reden wil  hi j  ' t  dan ook door het  inwendige#wezen,  
dal  het  beste en kostbaarste inden menscli  is? Wie 
heeft  u geleerd te  gel  .oven dat  God beleedigd wordt  
daardoor dat  uwe l ianden en uwe bekers niet  ge­
zuiverd zi jn,  en dat  hi j  zonder verontwaardiging 
de onreinheden en de bedorvene neigingen des 
harten ziel? Verblinde en verdorvene Farizeëii!  



waarom niet  begonnen met uw inwendige te  zui­
veren? Door zdó te handelen,  zoudt gi j  zelfs  uw 
uiterl i jke schoon en God aangenaam gemaakt heb­
ben! Wee u,  die uwe godsvrucht  op nietswaardige 
dingen grondt,  en in deze ingebeelde vroomheid 
berustende,  uw geweten in afschuweli jke misslagen,  
onder deze vrome uiterl i jkheden verborgen,  laat  
insluimeren! Waartoe dienen u de gemaakte angst­
vall igheden,  wanneer gi j  de gewichtigste en wezen­
l i jkste punten der wet,  — de rechtvaardigheid,  de 
barmhart igheid,  de oprechtheid,  in één woord,  de 
l iefde jegens God en den naaste,  met voeten treedt? 
Daarop behoordet  gi j  u eerst  voornameli jk toe te  
leggen zonder voorts  de andere wett ige voorschrif­
ten na te  laten.  Blinde leidsl ieden,  onwetende 
meesters!  wat  is  dat  voor eenenieuwe godsdienst  :  
de mug zif ten en den kemel doorzwelgen? Wee u,  
ongelukkigen,  die met di t  noodelooze vernis  van 
godsvrucht  u te  vreden stel t ,  en inwendig bloot  
boosheid zi j l !  o schijnheil igen! gi j  zi j t  gel i jk aan 
gepleisterde grafsteden,  die van buiten wel schoon 
schijnen aan de menschen,  maar van binnen vol  
zi jn van doodsbeenderen en bederf .  Zoo schijnt  gi j  
ui twendig ook deugdzaam en hebt  den roep van 
rechtvaardige menschen,  maar van binnen zi j l  gi j  
vol  huichelari j  en ongerechtigheid !  (i)  

Om God te beminnen,  is  i iet  volstrekt  noodzake­
l i jk met eene geheele zuivere meening le  handelen,  
welke bestaat  in het  verlangen om aan Hem te be-
hagen en aangenaam le zi jn ia  al  onze werken.  — 

(1) Verg. Matlh. XXIII. 



— i8 — 

Evenals hetoog des l icl iaaras,  aan eerie lamp geli jk,  
de voeten verl icht  ora zich te  bewegen,  en de andere 
ledematen om te werken,  zoo is  de raeening l iet  oog 
van den geest ,  die den mensch in al  zi jne bewegin­
gen en werkingen geleidt  en bestuurt .  Deze verge­
l i jking is  van Jesus Christus.  Hij  zeide aan zi jne 
Apostelen ;  « De lamp van uw l ichaam is  uw oog.  
Indien uw oog zuiver is ,  dan zal  geheel  uw l ichaam 
verl icht  zi jn;  maar indien uw oog kwaad is ,  dan zal  
geheel  uw lichaam duister  wezen ( i) .  » Evenzoo is  
het  met het  oog uwer ziel ,  de meening,  gelegen.  — 
Richt  gi j  uwe meerl ing zóó,  dat  zi j  Gods zuivere 
l iefde en zi jne verheerl i jking zoekt ,  — zij  zal  een 
helder,  schit terend l icht  wezen ;  veil ig zal  zi j  uwe 
ziel  in hare verrichtingen leiden,  en deze zullen op­
recht ,  eenvoudig,  vol  van verdiensten zi jn;  doch is  
uwe meening bedorven,  — wendt zi j  zich naar de 
bedriegli jke vreugden en vermaken der aarde,  dan 
zal  zi j  ook,  van l icht  verstoken zi jnde,  uwe ziel  
verblinden in hare verrichtingen,  welke duistere en 
verkeerde werken zi jn zullen.  Deze leer  des Zalig­
makers over de natuur der  meening en haren in­
vloed op al  de werken des levens,  bevat  de hoogste 
zedeleer ,  welke men zich voorstel len kan.  Demenscli  
kan zeer groot  in het  oog der wereld schijnen,  hel .  
voorwerp al  harer  loftui t ingen worden;  en echter ,  
indien het  oog zi jner  meening niet  zuiver is ,  dan 
staat  hi j  laag en is  verachtel i jk in hel  oog van God,  
en zi jne daden zi jn een niet  eu bezoedeling.  Hij  kan,  
integendeel ,  zeur klein voor de wereld schijnen;  is  

( t)  Hist .  vi .  22.  



echter  l iet  oog zi jner  meening zuiver,  dan is  hi j  in 
wezenli jkheid groot ,  en zi jne werken zi jn al leraan­
genaamst aan God. Alzoo,  de nederige en onbekende 
werken,  de dageli jksehe bezigheden van eene arme 
vrouw, van een nederigen dorpeling,  van een onbe­
kenden ambachtsman,  waaraan niemand denkt,  
worden,  in de weegschaal  der  eeuwigheid,  kostbaar 
goud,  gesteenten van onwaardeerbare waarde,  om­
dat  die personen God waarl i jk l iefhebben,  en al­
leen zieh toeleggen om aan hem te behagen,  zonder 
ander doel  dan zi jne eer  en glorie;  terwij l  zekere 
ondernemingen,  edel  in zich zeiven en schit terend 
voor de oogen der menschen,  als  missiën,  moeil i jke 
reizen ter  bekeering der wereld,  predikatiën van 
zeldzame welsprekendheid,  ruime aalmoezen,  de 
strengste boetplegingen,  niet  al leen nutteloos en 
zonder verdiensten kunnen zijn,  maar zelfs  s trafbare 
daden worden,  indien de hoovaardij ,  de eigenliefde,  
de geest  van eerzucht ,  de begeerte om opzien te  
baren,  of  andere dergeli jke drif ten,  daarin hun ve­
nijn mengen.  

O! hoe dierbaar aan God zi jn de zielen,  die in al  
hunne werken niets  zoeken dan aan Hem te behagen 
en zi jn hei l igen wil  te  volbrengen! — Jesus Chris­
tus zeide eens aan de H. Catharina van Siëna :  
« Denk aan mij ,  en ik zal  aan u denken.  » Dat  wil  
zeggen :  denk er  s lechts  aan om mij  te  behagen,  en 
ik zal  zorg dragen voor uwen voortgang inde deugd,  
voor uwe overwinning in de bekoringen,  voor uwe 
volmaaktheid in di t  leven en uwe verheerl i jking in 
den hemel.  Zelfs  gaat  God zoover van te  zeggen,  



dat  eene ziel ,  welke met het  eenige doel  oai  aan 
l iem te behagen handelt ,  zi jne zuster ,  zi jne bruid 
wordt ,  en met een UefdeschidU hem het  harte 
wondt.  « Gij  hebt  mijn hart  gewond,  mijne zuster ,  
mijne bruid,  gi j  hebt  mijn hart  gewond door een 
uwer oogen ( i) .  » Dit  oog beteekent  het  eenige doel ,  
dat  een minnende ziele heeft  om in al les aangenaam 
te zi jn aan haren Welbeminde.  Hierom zeide de 
II .  Beatr ix der  Meoschwording,  « dat  de kleinste 
zaak,  al léén om God verricht ,  onwaardeerbaar is .» 
En zij  had wel recht ,  aangezien al le  daden,  naar di t  
goddeli jk doel  gericht ,  zoovele l iefdedaden zi jn,  
waaraan een eeuwige vergelding toekomt.  

Vóór de menschen nemen de werken in waarde 
toe in evenredigheid hunner ui twendige grootheid ;  
maar vóór God st i jgt  hunne waarde in ver­
houding der grootste zuiverheid van meening,  
met welke men ze doet;  omdat,  volgens de godspraak 
van den Heil igen Geest ,  de mensch slechts  het  
uiterlijke ziet, maar God doorziet het hart : Homo 
videt  ea quee parent ,  Deus autem intuetur cor ( 2 ) .  De 
H. Ignatius was van dezen stelregel  dermate door­
drongen,  dat  hi j  in de wetten en regelen,  welke hi j  
aan zi jne kloosterl ingen heeft  nagelaten,  hun tel­
kens de oprechtheid van meening aanbeveelt ,  hun 
deze woorden herhalende : « Steeds de meerdere eer 
van God beoogende:» Majus Dei obsequium intuendo. 
Aan God behagen was steeds de ziel  zi jner  hande-

(1) Cant. IY. 9. 

1-2) I. Reg. XVi. 7. 



l ingen; daarom heefl  men te racht op zijnn beeldte-
nissen geschreven :  Ad majorem Dei gloriam. Ook 
de H. Catliarina van Genua had in hare gedachten, 
in hare genegenheden, in hare werken geen ander 
inzicht dan aan haren Welbeminde welgevallig te 
zijn.  Vandaar dat zij  zeide :  « Als ik eet,  als ik 
drink, als ik spreek, als ik zwijg,  als ik slaap, als 
ik waak, als ik werk, als ik rust ,  als ik in de kerk 
of tehuis,  gezond of ziek ben, — op alle uur,  op 
eiken oogenblik van mijn leve;),  wil  ik dat in mij  
alles in en voor God zij .  Ik zou zelfs wenschen, niets 
te kunnen denken noch zeggen dan hetgeen volgens 
zijnen wil is ,  en dat het dee van mijn wezen, het­
welk hem zou wederstaan, aanstonds tot  stof wierde 
vermorzeld en door den wind verstrooid.  » 

Er is dus ten hoogste aangelegen met oplettend­
heid over ons hart  te waken, en dit  zóó te doen dat 
het van de goddelijke l iefde brande; het rechtzinnig 
to bewaren en al  zijne aandoeningen te regelen naar 
de voorschriften der zode en van het geloof.  Het is  
niet  zeldzaam, christenen te ontmoeten, die op de 
neigingen van hun hart  hoegenaamd geen acht ge­
ven en er weinig kwaad uit  maken, dat dezelve on­
geregeld zijn;  maar die dwazen loonen.helaas! dat 
zij  niet  willen begrijpen waarin waarli jk het wezen 
van liet  kwaad bestaat.  Ue kwade begeerten van ' t  
hart  een klein kwaad? Maar zij  zijn l iet ,  die al  het 
kwaad daarstellen, (i)  en het begin en de vorm zijn 
van alle zonde ;  zoodanig dat er,  zonder deze wer-

(1) Dar. is : dio oorzaak zijn dat do zonde zoude is. 



- 52 — 

kingen van het hart ,  in den mensch nimmer zonde 
zoude wezen. « Uil  l iet  hart  komen voort booze ge­
dachten, doodslagen, overspelen, hoererijen, dieve­
rijen, valsche getuigenissen, godslasteringen. Deze 
dingen zijn het,  die den mensch besmetten (i) .  » 

Hoe vele gepleisterde grafsteden, vol vuiligheid 
en bederf als de Farizeën, zullen op den grooten 
dag van de ontmaskering der gewetens verschijnen, 
en die thans den naam van brave, eerli jke en recht­
schapen lieden dragen! Alsdan zullen ze gezien 
worden de, in deze wereld onder het schoone uiter­
li jk van braafheid en rechtvaardigheid,  verborgen 
gehouden onreinigheden. Doch wat baat het ons 
zeiven achter een masker te verbergen, van de raen-
schen als goed en braaf aangezien te worden, in­
dien God klaar ziet  wat we zijn in wezenlijkheid? 
« Neen, mijne broeders,  bedriegt u niet .  » zeide de 
H. Franciscus van Assisiê,  « de mensch is niets 
anders dan wat hij  is  in de oogen van God. » Bij­
aldien wij  dus het ongeluk hebbtn ons in een zoo 
droevigen staat te bevinden, werpen we dan ten 
spoedigste het masker af ' ;  dat  is ,  laten wij ,  na ons 
van de inwendige smetten gereinigd te hebben, ons 
er op toeleggen om ons zuiver te maken voor God, 
en Hem met een oprecht hart te beminnen ; eum 
vero corde (2).  Volgen wij  den raad van den 
11.  apostel  Joannes die ons zegt;  « Mijne kinderen, 
laat  ons niet  met de lippen en de tong, maar met 

(1) Matth. XV. 19. 20. 
(i) Hep. X. 22. 



— 53 — 

onze werken en in waarheid beminnen ;  » Filioli 
mei, non diligamus verba, neque lingua, sedopereet 
ventale (t) .  

Wij moeten bovendien in aanmerking nemen, 
dat het gebod der goddelijke l iefde ons verplicht 
God te beminnen, niet  met een gedeelte van ons hart ,  
alsof het ons geoorloofd zijn zoude de genegenheden 
tusschen Hem en de schepselen te verdeelen; maar 
dat G o d  het geheel wil en zonder eenig voorbehoud. 
Uiltges Dominum Deum tuum ex toto corde. Wat 
leert  ons het geloof en de rede over het Wezen van 
Ud? Zij zeggen ons eenstemmig dat God een on­
eindig goed is,  waaruit ,  als uit  hunne bron, alle 
andere goederen voortvloeien, en dat hij  bijgevolg 
uit  zich zeiven eene oneindige hoogachting en liefde 
waardig is.  Zij  zeggen ons nog, dat al  de gescha­
pene zaken waaruit  dit  heelal  is  zamengesteld,  geen 
aanspraak op onze genegenheid hebben, dan om de 
eigenschappen welke zij  van God hebben ontvangen-
weshalve, volgens hetzelfde l icht van het geloof eri  
de gezonde rede, God alléén, eindelijk,  het groote 
voorwerp is,  waartoe zich alle l iefde moet bepalen 
wijl  de eigenlijke rede, waarom wij de schepselen 
beminnen, van Hem uitgaat en tot  Hem weder-
keert .  

Deze gevolgtrekkingen vastgesteld,  laat  zich de 
juistheid van het gebod des Evangelies,  ons beve-
ende God te beminnen uit  geheel ons hart ,  gemak­

kelijk begrijpen. Vermits Hij  een oneindig goed is,  

(I)  I .  Joan. 111. 18.  



kingen van het hart ,  in den mensch nimmer zonde 
zoude wezen. « Uil  het hart  komen voort hooze ge­
dachten, doodslagen, overspelen, hoererijen, dieve­
rijen, valsche getuigenissen, godslasteringen. Deze 
dingen zijn het,  die den mensch besmetten (i) .  » 

Hoe vele gepleisterde grafsteden, vol vuiligheid 
en bederf als de Farizeën, zullen op den grooten 
dag van de ontmaskering der gewetens verschijnen, 
en die thans den naam van brave, eerli jke en recht­
schapen lieden dragen! Alsdan zullen ze gezien 
worden de, in deze wereld onder het schoone uiter­
li jk van braafheid en rechtvaardigheid,  verborgen 
gehouden onreinigheden. Doch wat baal het ons 
zeiven achter een masker te verbergen, van de men-
schen als goed en braaf aangezien te worden, in­
dien God klaar ziet  wat we zijn in wezenlijkheid? 
« Neen, mijne broeders,  bedriegt u niet .  » zeide de 
H. Franciscus van Assisië,  « de mensch is niets 
anders dan wat hij  is  in de oogen van God. » Bij­
aldien wij  dus het ongeluk hebbtn ons in een zoo 
droevigen staat te bevinden, werpen we dan ten 
spoedigste het masker af;  dat is ,  laten wij ,  na ons 
van de inwendige smetten gereinigd te hebben, ons 
er op toeleggen om ons zuiver te maken voor God, 
en Hem met een oprecht hart te beminnen : eum 
vero corde (2).  Volgen wij  den raad van den 
II .  apostel  Joannes die ons zegt:  « Mijne kinderen, 
laat  ons niet  met de lippen en de tong, maar met 

(1) Matth. XV. 19. 20. 
(I) Hep. X. 22. 



- 55 ~ 

onze werken en in waarheid beminnen ;  » Filioli 
mei, non diligamus verbo, ncque lingua, sed opere et 
ver it ate (i). 

Wij moeten bovendien in aanmerking nemen, 
dal hel gebod der goddelijke l iefde ons verplicht 
God te beminnen, n ;el met een gedeelte van ons hart ,  
alsol het ons geoorloofd zijn zoude de genegenheden 
tusschen Hem en de schepselen te vercleelen; maar 
dat God het geheel wil en zonder eenig voorbehoud. 
Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde. Wat 
leerl  ons liet  geloof en de rede over het Wezen van 
God? Zij  zeggen ons eenstemmig dat God een on­
eindig goed is,  waaruit ,  als uit  hunne bron, alle 
andere goederen voortvloeien, en dal hij  bijgevolg 
uil  zich zeiven eene oneindige hoogachting en liefde 
waardig is.  Zij  zeggen ons nog, dat al  de gescha­
pene zaken waaruit  dit  heelal  is  zamengesteld,  geen 
aanspraak op onze genegenheid hebben, dan om de 
eigenschappen welke zij  van God hebben ontvangen; 
weshalve, volgens hetzelfde l icht van hel geloof en 
de gezonde rede. God alléén, eindelijk,  het groote 
voorwerp is,  waartoe zich alle l iefde moet bepalen, 
wijl  de eigenlijke rede, waarom wij de schepselen 
beminnen, van Hem uitgaat en tot Hem weder­
keert .  

Deze gevolgtrekkingen vastgesteld,  laat  zich de 
juistheid van hel gebod des Evangelies,  ons beve­
lende God te beminnen uit  geheel ons hart ,  gemak­
kelijk begrijpen. Vermits Hij  een oneindig goed is,  

(I)  I .  Joan. 111. t8.  



eone oneindige liefde waardig,  zoo is het ontrooven 
van een gedeelte onzer genegenheden, om liet  aan 
andere voorwerpen te schenken, — hoe klein het 
ook zij ,  — alti jd eene beleediging zijne oneindige 
volmaaktheden aangedaan. Hadden wij duizend 
harten en konden wij door deze voortdurend in 
l iefde verteerd worden, toch zouden wij (iod ti ira-
mer zooveel kunnen beminnen als Hij  verdient.  Wat 
zou het dus zijn,  als wij ,  slechts één eenig hart  be­
zit tende, het door de schepselen zoo ver l ieten ver­
leiden, dat zij  het verdeelden tusschen God en hen? 
Heeft  God slechts de helft  van ons hart  geschaj en, 
verlost ,  geheiligd? Wil hij  slechts de hellt  van zijn 
werk verheerli jken ? Waar verklaart  hij  zich mei de 
helft  van dit  hart  tevreden, en verfoeit  en veraf­
schuwt hij  niet  de verdeeling van hetzelve? Neen, 
laten wij  ons niet  vleien het Evangelie met de 
wereld in overeenstemming te kunnen brengen, ons 
hart  te kunnen verdeelen tusschen Jesus Christus 
en Belial!  « Niemand kan twee heeren dienen. » 
üie verlangt zich aan Jesus Ciiristus te geven, en te 
gelijker t i jd l iefde voor de eer,  voorrechten, ri jk­
dommen te koesteren, die bedriegt zich, die is  niet  
met Jesus Christns;  en — die niet  met Hem is,  is  
tegen Hem ;  die met Hem niet verzamelt ,  verstrooit .  
Omdat Christus is : de Weg, de Waarheid en het 
Leven, — «üe christen die zich volmaakt met God 
wil  vereenigen, » zegt de gelukzalige Henricus 
Suso, « moet onderzoeken of er niets in zijne ziel  is  
wal daaraan beletsel  stelt ,  en ot hij  in eenige zaak 
niet  zich zeiven zoekt.  Voelt  hij  zich naar de eigen­



l iefde overgeheld,  dat hij  dan terstond deze ongere­
geldheid verbetere door zijn hart  tot  God te verheffen. 
De volmaaktheid besluit  in zich eene zedelijke ver­
nietiging van gedachten en genegenheden, waardoor 
de rnensch zich geheel in de handen zijns Scheppers 
overgeeft ,  ten einde in alle zaken door Hem geleid 
te worden volgens zijnen wil  en zijn welbehagen,— 
niets anders willende en hegeerende dan God. ' t  Is 
dan dat de ziel  zich in God verliest ,  — niet in na­
tuur,  maar in zoover het den eigendom harer 
krachten of vermogens betreft .  » O! hoe schoon is 
het een christen te zien ontdaan van alleaardsche 
aangekleefdheid,  bereid lot  beoelening van elke 
deugd die zich voordoet,  en geheel der goddelijke 
l iefde toegewijd! Die grootmoedige geloovige kan 
zeker zijn dat hij  die gelukkige vrijheid van geest 
bezit ,  welke bet eigenaardige der heilige zielen is,  
en waarin zij  het eenige ware geluk vinden, dal 
men hier op aarde smaken kan. Dan, hoe weinige 
bereiken dezen graad van lielde! Velen zeggen ;  
« Heer! ikgeef mij geheel aan U;» waar zijn echter 
de edelmoedige zielen welke die heilige overgeving 
volmaakt in toepassing brengen ? Ach! hoe zeldzaam 
is hel personen te ontmoeten godvruchtig genoeg 
om zich van alle zaken te ontdoen! Üen waarli jk 
armen van geest,  wie zal dien vinden? Men zou hem 
aan ' t  uiteinde der aarde moeten gaan zoeken. Wan­
neer de mensch ook alles wat hij  bezit ,  had wegge­
geven, het zou niets zijn;  had hij  strenge boetvaar­
digheid gedaan, het zou nog weinig wezen ;  had hij  
alle weleuscliappeu verworven, nog ver zou hij  ten 



— 5(5 — 

achter zijn ;  bezat hij  groote deugd en een grooten 
godsvruchlijver,  veel en ' t  geen hem boven alles 
noodzakelijk is ,  zou hem nog ontbreken. Dit  wil  
zeggen :  na alles verlaten te hebben, verlate hij  zich 
zeiven ook, en ga geheel van zich zeiven af,  zonder 
iets van zijne eigenliefde te behouden, en — na alles 
gedaan te hebben wat hij  meende te moeten doen, 
zij  hij  overtuigd van niets gedaan te hebben (i) .  » 

O mijn beste Jesus! waarom, zal ik met den 
H. Philippus Nerius zeggen, hebt gij  mij ,  die U, 
het oneindige Goed, beminnen moet,  maar één hart  
gegeven, en dit  nog zoo klein? Ploe zal ik.  God van 
liefde,  aan uwe onuitsprekelijke l iefde beantwoor­
den kunnen? Ach! laat uwen geest over mij afdalen 
en mij door eene heilige liefde ontvlammen! In-
funde amorem cordibus, in firma nostri corporis, 
virtute f irmansperpeti .  Ik belijd dal ik een ellendig 
schepsel,  uwe verachting meer dan uwe liefde waar­
dig ben. Ik belijd bovendien, dat ik om mijne on­
dankbaarheden en hel misbruik dat ik van uwe 
genaden gemaakt heb, zou verdienen uit  uwe te­
genwoordigheid,  o zoetste Jesus! verworpen te 
worden. Doch hoe zou ik verre van u kunnen blij­
ven? Ach! trek uwe hand niet  van mij af,  laat  mij 
niet  aan mij zeiven over,  anders ben ik verloren. 
Wochte ik dag en nacht mijne dwaasheid beweenen 
van u,  o mijn God! zoo dikwijls beleedigd te hebben; 
zonder ophouden zuchten, verlangen en smeeken 
om te branden van'uwe liefde. Heilige Maria om 

(1) L)c Navolging van Christus.  



— 57 -

de liefde welke gij  uwen lieven Jesus toedraagt,  ge-
waardig u vóór den troon zijner barmhartigheid 
voor mij te spreken, en voor mij eene levendige en 
brandende liefde te verkrijgen, opdat ik,  én in het 
leven én in den dood, in dit  goddelijke vuur ver­
leerd en vernietigd worde! 

TWEEDE AFDEEL1NG. 

De iwec laatste gedeelten van het Evaugelie-yebod, 
vervat in deze woorden : Gij zuil den Heer uwen God lief­

hebben mei geheel uwe ziel en mei geheel uw versland. 

Na ons geboden te hebben God te beminnen met 
geheel ons hart,  voegt de goddelijke Verlosser er 
bij  dat wij  hem ook moeien beminnen met geheel 
onze ziel  en met geheel ons versland. Wat beteeke-
nen deze woorden en welke kracht hebben zij? Het 
eerste gedeelte van dit  gebod van Jesus Christus,  
vervat in deze woorden :  « Gij  zult  den Heer uwen 
God liefhebben met geheel uwe ziel ,  » legt ons de 
verplichting op om met den redelijken wil ,  waarin 
de goddelijke Helde zetelt ,  de lagere vermogens, 
welke in den dierli jken wil zetelen, te onderdrukken 
en dezelve hieraan te onderwerpen, ' t  Is  waar,  dat,  
ter oorzake van het bederf,  waaraan onze natuur 
onderhevig is,  wij  in dit  leven, zonder een buiten­
gewoon voorrecht van den Heiligen Geest,  er  niet  
toe kunnen komen om zöó volmaakt meester over 
de zinnelijke neigingen te worden, dat dezelve vol­
komen onderdanig zijn aan den redelijken wil  en 



— 58 — 

door dezen zich zonder eenigen wederstand laten 
geleiden; maar het is  evenzeer waar dal,  als onze 
wil  aan de begeerten van het vleesch geene toe-
stemming geelt ,  er  ook nimmer eene zonde plaats 
hebben kan. Wij Weten dat zelfs de Heiligen, on­
danks de groote l iefde waarvan zij  voor God brand­
den, aan veelvuldige wederspannigheden van het 
zinnelijke gedeelte van den mensch onderhevig 
waren. De H. Paulus,  na door God zeiven een uit­
verkoren vat genoemd, en tot in den derden hemel 
opgevoerd te zijn,  waar hij  zaken gezien en gehoord 
had, die geene menschentong in staat was uil  te 
drukken, klaagt,  dat hij  door dergelijke wederspan-
nigheid overvallen wordt,  en zegt uitdrukkelijk,  dat 
de Heer in hem den lastigen prikkel des vleesch 
toeliet ,  opdat de grootheid zijner veropenbaringen 
voor hem niet  eene oorzaak van verhoovaardiging 
worden zou. Doch, welkdanige wederspannigheid 
de Heiligen ook ondervonden, nimmer hielden zij  
op de zinnelijkheid uit  al  hun vermogen te bedwin­
gen, en dezelve aan de genade te onderwerpen. 
Bovendien, door hun ijver en zorg in het onder­
drukken der zinnelijke neigingen, gelukten z j  er  in 
om voor een groot gedeelte aan de oorzaak van 
den opstand haar voedsel te ontnemen, door goede 
gewoonten dezelve te verzwakken, en deze zinne­
li jke neigingen zelfs dienstbaar te maken aan de 
werken der christeli jke l iefde.  De geschiedenis 
leert  ons,  dat vele Heiligen door hun krachtigen 
wederstand aan de bewegingen der gramschap, 
waartoe zij  vaa naiuurwegesterk gedre\en werden, 



— 59 -

ten laatste toonbeelden van zachtheid en zachtmoe­
digheid werden. Hel is  hier voldoende, onder allen, 
den Apostel  van Chablais,  den H. Franciscus van 
Sales te noemen. 

Wij lezen ook van onderscheidene andere diena­
ren Gods dat,  na al  hunne zorg aangewend te hebben 
om de neigingen van het vleesch te onderdrukken 
en aan de goddelijke liefde te onderwerpen, het hun 
gelukte,  de begeerli jkheid,  zoo al  niet  geheel uil  te 
dooven, ten minste merkbaar te verminderen en 
door de lielïali igheid der hemelsche liefde ten onder 
te brengen. Zij  all in die zich er op toeleggen oin 
God uil  den grond des harten te beminnen, onder­
vinden dezelfde uitwerkselen; in dit  edele streven 
volhardende, kunnen zij  niel  missen, eindelijk de 
bedorven neiging der zinnelijke natuur aanmerkelijk 
verzwakt,  en door de macht der l iefde beheersclu te 
zien. Maar,  dit  is  voor de ware minnaars des Heereu 
niel  genoeg, en hel verlangen dal zij  gevoelen om 
al hunne vermogens aan de goddelijke l iefde te on­
derwerpen, wordt in hen zóó levendig, dat,  na de 
grootste pogingeu aangewend, de hevigste sl i i jden 
doorgestaan ie hebben om du zinnelijkheid geheel 
ten onder te brengen, zij  hel gevoel der inwendige 
wederspannigheid welke hun, hoezeer door den re­
delijken wil  veifoeid,  nog bijbli jf t ,  met afschrik 
aanschouwden, en er eene aanleiding uil  namen lot 
diepe verootmoediging, die hen met den H. Paulus 
deed uitroepen : lufelix eyo homo, quia me liberabit 
de corpora mortis hu jus? « Ik ellendig mensch 1 wie 
zal i i i i j  verlossen van hei l ichaam dezes doods (1)? » 

(1) Rom. v:n. 24. 



- 60 — 

ïhans moeien wij  onderzoeken wat l iet  laatste 
gedeelte van het Evangelie-gebod :  « gij  zult  den 
Heer uwen God liel'liebben met geheel uw verstand, » 
in zich besluit .  

Gelijk de christen, krachtens de woorden, welke 
wij zoo even uitgelegd hebben, met oplettendheid op 
zijne zinnelijke neigingen moet waken, uit  vrees dal 
zij  zijnen wil  lot  het kwaad overhalen, en er naar 
streven moet om dezelve dienstbaar te maken aan 
de goddelijke l iefde; evenzoo verplichten hem deze 
laatste woorden, welke den mensch bevelen God te 
beminnen met geheel zijn verstand, om te waken op 
zijne verstandelijke vermogens en dezelve onderge­
schikt te doen zijn aan dezelfde l iefde,  waar ­
door alles in hem geregeld moet worden. Om 
daartoe te komen, is  hel noodig deze vermogens 
naar hel doel heên te richten, waarnaar zij  van na-
tuurwege streven, en waarvoor wij  ze van den 
Schepper ontvangen hebben, namelijk :  de kennis 
van het ware goed. Indien wij  ze tot  dat doel ge­
bruiken, zullen zij  er  toe bijdragen om in ons de 
vlam der heilige l iefde te doen toenemen, wijl  hel 
eene wel van den menschelijken geest is ,  dal hij  
zooveel te sterker tot  het beminnen van een voor­
werp gedreven wordt,  als het verstand hem dit  
beminnelijker voorstelt .  Op dusdanige wijze zullen 
wij  hel geluk hebben God te beminnen niet  alleen 
met geheel ons hart,  maar ook met geheel ons 
verstand. 

Volgens deze leer is  het zeker,  dat zij ,  die nel 
laatste gedeelte van het gebod des Evangelies aan­



— 61 -

gaande de l iefde Gods volbrengen willen, bijzondere 
zorg moeten dragen van hun verstand niet  op te 
vullen met de grondstell ingen der wereld,  welke 
slechts i jdelheid en leugen zijn,  maar het toe te 
passen op de grondregels van Jesus Christus,  welke 
waarheid zijn en licht.  Om dezelfde reden moeten 
de vrienden Gods boven alles de wet des Heeren 
hoogschatten en haar gestadig overdenken; volgens 
den Profeet David, immers is zij  de lamp welke onze 
schreden verlicht, en het licht van ons leven : Lu-
cerna pedibus meis verbum tuum, et lumen semitis 
meis (i) .  Kortom, de ware minnaar,  verre van zijne 
verstandelijke vermogens te gebruiken tot het be­
komen van die wereldsche wijsheid,  welke bij  God 
dwaasheid is,  moet dezelve naar die henielsche 
wijsheid heênrichten, waarvan geschreven staat,  
« dat zij  verkieseli jk is  boven het goud en de edel­
gesteenten. » — Wie echter gedraagt zich zód? 

Ach! hoe groot is het getal  der dwazen, die de 
ijdelheid en de leugen beminnen! Helaas! te lang 
ben ik zelf van dit  getal  geweest.  Ach! mijn 
Jesus,  hoe heb ik zoo langen ti jd van uwe'l iefde be­
roofd kunnen leven! Vergeef,  Heer! aan uwen die­
naar,  die berouw heeft ,  en besloten heeft  voortaan U 
meer dan alles l ief te hebben. Verteeder mijn hart  
door de kracht uwer genade, wond hel door uwe 
liefde, opdat ik mijn bedrevene fouten bit ter be-
weene, en ze herstelle door u alt i jd te beminnen en 
te dienen! 

(1) Psalm. CXVIII. 303. 



Ik beveel en vertrouw mij aan u,  mijne goeder-
tierene Moeder Maria;  Gij ,  die alles bij  uwen god-
delijken Zoon vermoogt,  verkrijg voor mij dc genade 
van in eeuwigheid door zijne l iefde te branden. 

DERDE AFDEELlNG. 

Hoe noodzakelijk liet krachtens 't gebod des Evangelies 
is om alles ondergeschikt te doen zijn aan de goddelijke 
liefde. 

Volgens bet gebod des Evangelies zijn wij  ver­
plicht God te beminnen uit  geheel ons hart ,  met 
geheel onze ziel  en geheel ons verstand. Uit  dezen 
grondregel volgt dat wij  zooveel in ons is,  alles 
van de goddelijke l iefde moeten afhankelijk maken, 
zoodat wij  niets,  — bedieningen, eerambten, ri jk­
dommen, gezondheid, vrienden, bloedverwanten, 
vaderland, vertroostingen, ziekten, armoede, verne­
deringen, enz.,  — moeten beminnen of verwerpen, 
dan nu' . t  betrekking tot de liefde Gods, dit  is ,  in zoo­
ver deze zaken aan God behagen of mishagen. Dii is  
de Wijsbegeerte van hetEvangelie,  welkede H.Igna­
tius als grondslag zijner Geesteli jke Oefeningen en 
van geheel het geesteli jk leven steil  ( i) .  Zij  brengt 
in den geest der Heiligen die degelijkheid van oor­
deel voort ,  welke hen zoo wijs in hun gedrag, zoo 
onverschrokken in merkwaardige voeivallen, en 

(i) Lib. cxercit fundamentum. 



-  fi3 — 

volkomen overgeven aaa liet  goddelijke welbeha­
gen maakt.  Om deze waarheid wel te vatten, is  het 
dienstig te bedenken dat wij  verplicht zijn aan God 
al de vermogens van ons wezen toe te wijden, dat 
wil  zeggen :  hem te beminnen uit  geheel ons hart ,  
met geheel onze ziel  en met geheel ons verstand ;  
dat dit  het eenige doel is  waarvoor wij  moeten leven 
en werken, en dat daarbuiten alles dwaasheid,  
i jdelheid en begoocheling is.  Derhalve, de bepaalde 
reden waarom wij een voorwerp achten en bemin­
nen, moet niet  zijn de voldoening welke het ons 
verschaft ,  maar de meerdere of mindere gemakke­
li jkheid,  welke het ons verschaft  om te komen tot 
de liefde Gods; evenzoo, de beweegredenen welke 
ons moeten opwekken om eene zaak te verwerpen 
en te verachten zijn niet  de ongemakken, welke de­
zelve ons veroorzaakt,  maar de verwijdering waarin 
zij  ons stelt  ten opzichte van dat eenige Goed. Met 
welk doel laat  een reiziger,  wanneer hij  verschil­
lende wegen aantreft ,  dezen liggen en kiest  hij  gene? 
Is dit  omdat de eene hem eiïener en aangenamer,  
de andere stelleren moeili jker schijnen? Zeker neen; 
maar omdat de eene dient om hem tot het doel 
zijner reis te brengen, terwijl  de andere hem er van 
verwijderen. Aldus zouden wij ten aanzien van 
alle aardsche zaken moeten handelen. Het doel,  
waarheen onze weg geleidt,  is  de volmaakte veree-
niging met God, welke in dit  leven begint,  en in de 
eeuwigheid voltrokken wordt;  onze plicht derhalve 
is :  de dingen dezer wereld niet  te gebruiken, dan 
voor zoover zij  ons nader bij  dit  doel brengen, en ze 



- 6 -4 -

mei verachting te verwerpen wanneer zij  ons hiervan 
verwijderen kunnen. 

Deze waarheid schijnt op verwonderli jke wijze in 
het leven der Heiligen uit ,  die in al  hunne gedach­
ten, in al  hunne genegenheden en verrichtingen 
niets anders bedoelden dan God te beminnen en 
Hem te behagen. Eene menigte personen namen tot 
den H. Franciscus van Sales hunne toevlucht om bij  
hem raad, hulp en troost te vinden. Doch begrij­
pende hoe lastig zoovele verhinderingen, te midden 
zijner veelvuldige bezigheden als bisschop, hem 
vallen moesten, achtten zij  zich verplicht hem om 
vergeving voor hunne vrijpostigheid te vragen. Dit  
waarli jk volmaakte hart  antwoordde hun met dit  
zachte verwijt  :  «. Wees maar zoo teêrharlig niet  
voor mijn persoon. Ik behoor aan mij zeiven niet  
meer;  ik ben aan de dienst mijns Heeren verkocht 
en toegewijd,  en heb besloten mijn leven geheel en 
al  voor Hem op te offeren, op wal manier Hij  ' t  ook 
gebruiken wil .  Doch, wat maakt het mij ,  of dit  dan 
wel dat,  of gij  dan wel anderen mijn werk komt 
vragen; het is  aan een ieder geheel toegewijd,  al  
volgens het welbehagen van God. Handelt  jegens 
mij dus met vertrouwen; en vreest niet  mij lastig 
te vallen; want niets gaat mij meer ter haite dan 
mij geheel en gansch te besteden voor de dienst 
mijns Meesters.  » 

Vernemende dat zijn goede naam door een hate­
li jke lastering bezwalkt geworden was, ontstelde hij  
zich hier geenszins over en verloor niets van zijn 
gewonen vrede. «Ik heb mijn goeden naam,» zeide 



— 65 -

hij ,  « slechts in zoover l ief als hij  mij  dienstig zijn 
kan om mijnen God te doen verheerli jken. Hij  nu 
weet in hoever ik tot  dat doel denzelven noodig heb; 
verder zoek ik dien niet .  Ik laat  aan hem de zorg 
over om mij dien te geven en te bewaren zoover als 
noodig is om hem le dienen gelijk ik wil  en verlang.» 

Üe H. Joannes de Dooper brande zeker van liefde 
voor den Verlosser,  daar hij  van af den moederli jken 
schoot vervuld van de genade was. Nogtansbleet 
hij  gedurende vier en twintig jaren in de woestijn 
zonder hem een enkel maal tezien ;  nahemgedoopt,  
en gezien te hebben dat de hemel zich boven hem 
opende, ging hij  voort  in de woestijn zijn verblijf  te 
houden, zoodat hij  Jesus op de aarde nimmer we­
derzag. Maar,  wat bewoog dan dien minnaar van 
den Verlosser om aan het genot zijner tegenwoor­
digheid te verzaken ? Omdat het God zoo behaagde, 
die hem bestemd had om de stem te wezen roepen­
de in de woestijn.  

Üe H. Perpetua, moeder van een nog zuigend 
kind, werd in eene afgrijseli jke gevangenis gewor­
pen, omdat zij  geweigerd had Jesus Christus te 
verzaken. Men stelde haren moed door de smarte­
li jkste en wreedste pijnigingen op de proef.  Haar 
kind, in hetwelk zij  een zoeten troost vond, werd 
aan haren boezem ontrukt.  « Laten zij  mij  mijn 
zoon ontnemen », zeide zij ,  « ik heb hem slechts 
om Jesus Christus lief.  Christus wil  dat hij  mij  ont­
nomen worde, ik wil  het ook ;  hij  zal  het kindje 
melk bezorgen, en ik zal hem getrouw mijn geloof 
bewaren. » Haar vader reeds oud van jaren, kwam 



- (56 — 

op haar een nieuwen ea gevaarli jkeren aanval wa­
gen. Hij  smeekte haar,  terwijl  hij  haar zijne witte 
haren en de armen toonde, welken haar gedragen had­
den ;  vraagde haar,  of zij  door haar leven ten offer le 
brengen, tevens het leven van haren vader vernieti­
gen wilde; wierp zich aan hare voeten neder,  en 
geknield vóór haar l iggende, bezwoer hij  haar van 
met hem medelijden te hebben. Haar de handen 
omknellende, kustte hij  dezelve, en noemde haar,  
len einde ze te vermurwen en te doen buigen, niet  
meer zijne dochter,  maar vrouwe. Door kinderli jke 
l iefde en teederheid wierd zij  lot  diep in de ziel  ge­
roerd; maar,  haren vader beminde zij  om Jesus 
Christus,  en ziende dat het welbehagen van Jesus 
in stri jd met de ingevingen haars vaders is,  sloot 
zij  zijne liefkozing van haar af,  en betuigt dat,  moest 
haar ook alles ontrukt worden, zij  tocli  nooit  zal  op­
houden trouw aan Jesus Christus te zijn.  Boven 
haar zeiven en de natuur verheven, ging zij  een 
glorievollen dood te geraoet.  

Ziedaar welk werk de Heiligen van een gesclia-
pen voorwerp maken, wat het ook zij ;  ziedaar ook, 
waarom zij  in de pijnli jkste en wreedste omstandig­
heden, de helderheid en den vrede des harten niet  
verliezen, namelijk,  omdal zij  hetgeen hun toebe­
hoort niet  beminnen, en zich zeiven niet  beminnen 
dan om God, en wanneer zij  Hem behouden kan hun 
nimmer iets oii tnomen noch verminderd worden. 
Maar welk zijn de christenen diezeggen :«ik wensch 
niet  meer ri jkdommen, niet  meer eer,  niet  meer ge­
zondheid, niet  meer vertroostingen, dan mij noodig 



— 07 — 

zijn om God te dienen en hem in ' t  gebrnik zijner 
gaven te verheerli jken ? » Helaas 1 Daargelaten die­
genen die dezelve openlijk misbruiken, hoe velen 
maken er alleen gebruik van tot hun eigen voordeel 
en volgens hun eigen welbehagen, zonder eens aan 
Hem te denken van wien zij  ze ontvangen hebben, 
even gelijk de heidenen doen. Vandaar de zielsang­
sten, de vreeselijke wanhoop in de ongelukken, de 
kwellingen van het tegenwoordige leven, het gemis 
aan vertroostingen,wijl  men die zoekt waar ze niet  
zijn.  

Sla,  o Heer,  een barmhartigen blik op dit  on­
waardige schepsel neder,  dat nederig uwe goedheid 
inroept.  Ach !  hoe zeer doet het mij leed, de ge­
schapene dingen bemind te hebben met ter zijde­
stell ing van u,  mijn zoetste en allerliefdevolste 
Schepper.  Nu heb ik besloten mij geheel aan uwe 
dienst te wijden en alles ondergeschikt te doen zijn 
aan uwe liefde. Versterk mijnen wil,  o mijn God, 
en sta mij bij  in het moeili jke werk van mijne dril­
len te bestri jden en te onderwerpen. Om de onuit­
sprekelijke liefde welke u voor mij deed li jden en 
sterven, verleen mij de genade aan alles te sterven 
ojn alleen voor U te leven, mijn schat en eenigste 
goed. Ach! wee aan mij,  indien ik na zoovdle in­
spraken en opwekkingen om u te beminnen, mij op 
nieuw van u scheidde en mij overgaf aan het naja­
gen der aardsche ijdelheden. Om den prijs dien gij  
gewaardigd hebt aan mijne ziel  te hechten, om den 
prijs zeiven van uw kostbaar bloed, hetwelk gij  voor 
mijne zaligheid geheel uitgestort  hebt,  laat  niet  toe 



dat ik in een zoo groot ongeluk storfe.  Straf mij  in 
dit  leven zooveel gij  wilt ,  doch beroof mij van uwe 
liefde niet!  Maria,  Toevlucht der zondaren, bekom 
voor mij deze genade. 

VIERDE AFDEELING. 

Over eenige genegenheden welke, krachtens hel Evan­
gelie-gebod, ondergesehikt moeien zijn aan de goddelijke 
liefde. 

Vermits de goddelijke l iefde,  volgens het gebod 
des Evangelies,  de heerschappij  moet voeren over 
ons hart ,  over onze ziel  en tot  zelfs over onze zin­
nen, is  het duidelijk dat haar gebied zich uitstrekt 
over onze genegenheden, welke, voor zooveel het 
in dit  leven mogelijk is ,  daaraan ondergeschikt en 
onderdanig moeten wezen. Eene dezer,  dikwijls 
zeer sterke, genegenheden, welke de deugd zelfs 
van heilige zielen op de proef stelt ,  is  die welke de 
rijkdommen, de eer en andere dergelijke wereldsche 
ijdelheden tot  voorwerp heeft .  — « Gelukkig de 
mensch, » zegt de Heilige Geest,  « die het goud niet  
nageloopen, en op geld en schatten zijne hoop niet  
gebouwd heeft!  Wie is deze, en wij  zullen hem lo­
ven, want groote dingen heeft  hij  in zijn leven ge­
daan (i)  ».  

Dan, hoe groot de verleiding der eer en der rijk­
dommen ook zij ,  zeker is het dat de goddelijke l ief­
de die verwerpen, overwinnen en er over zegevieren 
moet.  « Üie niet  verzaakt aan alles wat hij  bezit ,  

(1) Eccl. XXXI. 8. 



— 69 — 

die kan mijn leerling niet  zijn zegt Jesus Chris­
tus (i) .  — « Zalig de armen van geest,  want het 
ri jk oer hemelen behoort hun toe ( 2 )  !  » De be­
geerli jkheid is de wortel  van alle kwaad (s).  — 
« Die zich verheft ,  zal  vernederd, diezich vernedert ,  
zal  verheven worden (4).  » Alzoo, de verplichting 
van de goddelijke l iefde de heerschappij  in onze 
ziel  over alle aardsche ijdelheden te geven, is niet  
een eenvoudige raad ;  — maar is een uitdrukkelijk 
gebod, in het Evangelie-gebod der liefde vervat.  Van­
daar dat de apostel  Paulus aan al  de geloovigen 
zonder uitzondering schreef:  « Broeders !  de ti jd 

is  kort;  derhalve, dat ook zij  die vrouwen hebben, 
zijn alsof zij  ze niet  hadden, en die weenen, als 
weenden zij  niet;  en die zich verheugen, als ver­
heugden zij  zich niet  ;  en die koopen, als bezaten 
zij  niet;  en die deze wereld gebruiken, als gebruik­
ten zij  haar niet:  want de gedaante dezer wereld 
vergaat (5) .  » — Door deze woorden toont de 
Apostel  ons klaarblijkend dat de Christen, die vol­
gens zijnen roep leven wil ,  een aan de dingen der 
aarde onthecht hart  hebben, niets als in God en om 
God beminnen, en al  zijne genegenheden aan de 
goddelijke l iefde onderwerpen moet.  

Deze waarheid wordt ons wijders door ' t  voor­
beeld der Heiligen bevestigd, die verre van zich 
door de aanlokkelijkheden en het betooverende 
van de vergankelijke goederen der wereld te laten 
overwinnen, dezelveals vuiligheid en sli jk beschouw-

(1), Luc. XIV, — (2), Matt. V. 5, — (3), I Tim. VI. 10. 
— (4), Matth. XX1I1, 12. —(3), I Cor. VII. 29. 



den. Zoo zij  er  om bill i jke beweegredenen al  niet  
geheel afstand van deden, waren zij  er  toch met 
liet  hart  aan onthecht,  en maakten ze dienstbaar 
aan de beoefening der christeli jke l iefde.  Zie een 
H. Lodewijk,  Koning van Frankrijk.  In den rijk­
dom van prachtige paleizen, in den overvloed van 
inkomsten, in al  den glans der koninklijke weelde, 
was hij  aan de ri jkdommen zoo onthecht,  aishadde 
hij  in een klooster,  geheel van de wereld afgezon­
derd geleefd. Van het l icht des hemels bestraald,  
aanzag hij  zijne goederen, zijne schatten, zijn ko­
ninkrijk als stof.  Zijn ware ri jkdom was :  God en 
zijne heilige l iefde ;  zijn koninkrijk :  onderworpen 
te zijn aan den Koning der koningen ;  en daar de 
raenschen aan zoo groote onthechting van genegen­
heden wellicht niet  zouden hebben kunnen geloo-
ven, gaf God hem de gelegenheid om dezelve te 
doen kennen :  tweemaal stak hij  over zee om de 
ongeloovigen te bestri jden, tweemaal zag hij  zijn 
leger,  zoo door den vijand als door de pestkoortsen, 
waaraan hij  zelf  bezweek, vernield; maar zijn hart ,  
dat niets dan in en om God beminde, behield al  zijne 
opgeruimdheid te midden van zoovele verl  ezen, 
zijn geest bleef vast  en helder,  als hadde hij  niets 
verloren, er>, van een geheel christeli jk vei trouwen 
vervuld, st iert  hij  onder ' t  uitspreken dezer woor­
den : Intruïbo in domum luum, adorabo ad temp him 
sanctum luum, ct confitebor nomini tuo :  « ik zal 
intreden in uw huis,  ik zal u aanbidden in uwen 
heiligen tempel,  eu veilieerüjkea uwen Naam » 

Zoozca ala de iJ.  Lodewijk onthecht aan de 



ri jkdommen was, was hij  ook onthecht aan de eer 
der wereld.  Eens een armen, maar heiligen kloos­
terling van den H. Franciscus,  met name Egidius,  
ontmoetende, deed hun zekere aantrekking van ver­
wantschap welke tusschen de Heiligen bestaat,alsook 
hel l icht van God, zich onderling erkennen, ofschoon 
zij  elkander nimmer hadden gezien: beiden de zoele 
kracht der goddelijke l iefde,  het eenige voorwerp 
hunner eerzucht,  gevoelende, gingde eeneden andere 
tegemoet;  vervolgens nedergeknield,  omhelsden de 
groote Koning en de arme broeder elkander teeder-
li jk en bleven geruimen ti jd,  zonder een woord 
te spreken, in elkanders armen gekneld ;  hunne 
harten wisten elkander toe te spreken en te ver­
staan, vol van hemelsche vreugde als zij  door de 
goddelijke l iefde waren, die aldus hunne zielen 
vereenigde. 

Een ander zeer machtig gevoelen, dat de deugd 
der rechtvaardige zielen dikwerf op de proef stelt  
is  de genegenheid voor zi jne naastbestaanden. Doch, 
hel is  zeker dat ook deze genegenheid onderge­
schikt aan de liefde Gods moet wezen. 

« Wie vader of moeder meer bemint dan mij,  
is  mijner niet  waardig ;  en wie zoon of dochter be­
mint boven mij,  is  mijner niel  waardig (»).  » Dit  
zijn de woorden van Jesus Christus.  Even te voren 
had hij  gezegd ;  « Meent niet  dat ik gekomen ben 
om vrede te brengen op aarde, ik ben niet  gekomen 
om vrede, maar om het zwaard te brengen. Want 
ik beu gekomen om de zoon van zijn vader,  de 

(1) Matih. X. 57. 



docliler van bare moeder,  en de schoondochter van 
hare schoonmoeder te scheiden ;  en eens tnenschen 
huisgenooten zullen zijne vijanden wezen (i) .  » — 
Wat beteekent deze leer van Christus anders,  dan 
dat de liefde Gods in het hart  van den christen de 
overhand moet hebhen boven het vleesch en bloed. 
O! hoe vele omtrent deze waarheid verlichte en 
door de genade van boven versterkte zielen hebben 
zich de bitterste scheidingen getroost,  de heldhaf­
t igste opofTeringen gedaan 1 Open de geschiedenis 
der Kerk, gij  zult  zien ecbtgenooten hunne echtge-
nooten om Jesus Christus verlaten ;  vrouwen zijne 
l iefde boven die harer mannen stellen ;  moeders,  de 
teederste genegenheid ten offer brengende, hare 
kinderen veriaten, dochters zich uit  de armen harer 
moeders losscheuren. Gij  zult  er  lezen van eene 
heilige Fremiot de Chantal,  dat zij  over ' t  l ichaam 
van baren zoon heenstapte,  die haar beletten wilde 
om heên te gaan ;  van eene Euphroslna,  dat zij  
vermomd vertrok en haren vader in voortdurende 
droefheid achterliet  ;  van een Joannes Calabites,  
dat hij  voor alt i jd zijne ouders en hel ouderli jke 
huis verliet  om zich den dienaar te maken van me-
laatschen en zinneloozen ,  van een Alexius,  dat hij  
den eersten nacht van zijn huwelijk ontvluchtte en 
van zijne bruid zich scheidde, tot  welke hij  niet  
wederkwam ;  en zoo van duizend anderen. Gij  zult  
de sterkste banden door de onoverwinbare m:>cht 
dier goddelijke l iefde verbroken zien, welke in de 

(1) Mattii. X. 34-36. 



— 73 — 

zielen voorlbrengt Iietgeen anders de dood verricht.  
Fortis ut  mors dileclio :  « Sterk als de dood is de 
liefde (i) .  » 

Dat jongelingen en jonge dochters;  die door den 
geest Gods zich opgewekt gevoelen, om zich aan de 
gevaren der wereld te onttrekken en zich geheel aan 
Jesus Christus toe te wijden, doch uit  vrees van aan 
hunne ouders te mishagen, nog uitstellenomaan de 
goddelijke roeping te beantwoorden, bijzonderli jk 
acht op deze waarheid geven! Hoe kunnen zij  die 
l iefde bezitten, die sterk als de dood moet wezen, 
zoo zij  den moed niet  hebben eene menschelijke 
genegenheid te overwinnen, welke hen belet  den 
goddelijken wil te volbrengen en tot de volmaakt­
heid te komen? Dat zij  het groote goed, waartoe de 
Heer hen uilnoodigt,  en het belang van getrouwe­
lijk aan zijne stem te gehoorzamen, ia ernst over­
wegen ;  dat zij  voorts besluilen om alle hinderpalen 
te overwinnen, alle menschelijke teerhartigheid aan 
de liefde voor God te onderwerpen, indien zij  zich 
niet  willen aan het gevaar blootstellen van verloren 
te gaan. 

Welk voorstel  scheen redelijker,  dan het aan 
Jesus-Christus gevraagde uitstel  om hem te volgen 
dier twee jongelingen, van welke in het Evangelie 
van den H. Lucas gesproken wordt? « Ik zal u 
volgen, » zegt de eene, « maar Iaat mij eerst  mijn 
vader gaan begraven. »—« Ik kom in uw gevolg, » 
zegt de andere,  « maar geef mij  den li jd om orde 

(1) Cam, YIII.  6.  



aan mijne zaken te stellen, » En wat zegt Christus? 
« Laat de dooden de dooden begraven, en ga gij  
zonder dralen liet  Rijk Gods verkondigen, » ant­
woordt hij  den eerste.  Ten aanzien van den twee­
den spreekt hij  dit  vreeselijke vonnis uil :  « Nie­
mand, die zijne hand aan den ploeg geslagen heeft ,  
en achterwaarts ziet ,  is  voor het Rijk Gods ge­
schikt (i) .  » — O, wat zijn die woorden streng! De 
minste vertraging, van onze zijde,  om aan den 
roep des Heeren te beantwoorden, kan hel geheele 
werk bederven, en dikwijls gaat de roep verloren, 
wanneer hij  niet  spoedig genoeg gevolgd wordt;  
omdat de wereld en de duivel duizend strikken 
vlechten, duizend verhinderingen aan ons god­
vruchtig voornemen in den weg stellen, terwijl  in-
Uisschen onze moed verzwakt,  zijne vorige vastheid 
verliest ,  en ' t  gansche plan in duigen valt .  God weet 
van hoe velen de ongelukkige val en het treurige 
einde aan dien terugwaarlschen blik,  aan dat uitstel  
van gehoorzaamheid aan den wil Gods moet toege­
schreven worden. Deze ontrouwe Christenen worden 
slechte wereldlijken, wijl  God wilde dal zij  religieu­
zen waren. Lauwheid en verzuim deden hen zoo­
danig de beslissing vertragen, dal hun eindelijk de 
genade, tot  straf der geringachting welke zij  voor 
haar hadden, ontnomen werd. ik zeg de genade, 
wijl  de roep lol den religieuzen staat,  dien God aan 
eenigen verleent,  niet  zoozeer is  een van hen gevor­
derde dienst,  als wel een bijzondere hun toegestane 
gunst. 

(1) Luc, XI, 59. 62. 



- 75 — 

De onachlzaambeid welkemen, inliet  beantwoor­
den daaraan begaat;  het koele onthaal dat men 
haar ten deel laat  vallen, is  eene zeer ernstige be-
leediging, welke veelal  tot  noodlottige uitkomsten 
leidt.  Men moet dus met vaardigheid aan de stem 
des Heeren gehoor geven, en denken dat deze bijzon­
dere keus de grootste genade is,  waarmede hij  den 
mensch begunstigen kan. 

Eene andere genegenheid welke zooveel mogelijk 
aan de goddelijke l iefde onderdanig en ondergeschikt 
moet wezen, is  die,  welke wij voor ons l ichaam en 
onze zinnen hebben; « want het vleesch, » zegt de 
H. apostel  Paulus,  i  heeft  verlangens stri jdig met 
die van dengeesl,en de geest heeft  verlangens stri j­
dig met die van het vleesch. » Caro enim concupiscit 
adversus spirilurn,spiritus autem adversus carnem{i).» 

In begeerli jkheid verwekt,  van af den moeder­
schoot een bedorven natuur mei ons dragende, 
steeds overhellend naar zinnelijke genoegens,  zoo 
volgt daaruit  dat wij  in ons eigen l ichaam een hui-
seli jken vijand hebben, die,  door zijne l isten en 
ongeregelde neigingen, welke hij  in ons dierli jk 
gedeelte opwekt,  tracht ons hart  te verleiden en 
onzen redelijken wil tot  de voldoeningen der zinnen 
over te halen. Maar,  is  het nu de plicht der l iefde 
Gods, de l iefde voor aardsche zaken te breidelen en 
ouder hare gehoorzaamheid te brengen, zai zij  dan 
op de zinnelijke neigingen niet  dezelfde macht moe­
ten uioefenen? « Zij ,  die aan Christus toebehoo-
ren, » zegt de Apostel ,  « hebben hun vleesch met 

(1) Gal. V, 17. 



— 70 — 

zijne ondeugden en begeerli jkheden gekruisigd (i) .  » 
— « Indien Christus nu in u is,  dan ii? wel het 
l ichaam dood om de zonde, maar de geest leeft  om 
de rechtvaardigmaking.. .  Zoodan, broeders! wij  
zijn schuldenaren, niet  van het vleesch, om naar 
het vleesch te leven. Want zoo gij  naar den vleesche 
leeft ,  zult  gij  sterven; maar indien gij  door den 
geest de werken des vleesches doodt,  zult  gij  le­
ven (2).  »— Zie,  hoe ' t  geesteli jke leven de ver­
sterving vordert  van hel vleesch. En, indien het 
noodzakelijk is  hetzelve te kasti jden, dan moet men 
liet  niet  sparen, anders zal het den geest beheer-
schen en hem slaaf van zijne verdorven begeerli jk­
heden maken. Toegevenheid jegens het l ichaam, 
wanneer het zich tegen den geest opzet,  gebruiken, 
is  niet  het met l iefde maar met wreedheid behande­
len, omdat,  volgens het woord van den H. Bernar-
dus,  die teederheid voor het l ichaam den dood aan 
de ziel toebrengt, llocnon estpielas, sed crudditas, 
quia corpori sic parcilur, ut anima juguklur. 

Men begrijpt  dus,  waarom de Heiligen 2:00 zorg­
vuldig waren om hun lichaam op allerlei  wijzen te 
versterven. Diep doordrongen van het gevaar des 
inwendigen en hevigen stri jds,  dien de viecschelijke 
neigingen verwekken, verzuimden zij  niets van het­
geen in hunne macht was om ze te onderdrukken, 
uit  vrees dat zij ,  sterker wordende, eindelijk bezit  
van hun hart  zouden nemen. Verplaats u met de 
gedachte in de kloosters en eenzame afzonderingen, 
alwaar zoovele edelmoedige geloovigen zich gingen 

' (1) Gal. V, 24. —(2) Rom, VIII, S. O. s 2, s 3. 



— 77 -

deüjke liefde toe te legden. Hoedanig behandelden 
zij  hun lichaam om het onder bedwang te houden? 
Herinner u,  hoe zij  de nachten doorbrachten in tra­
nen, hunne dagen in gebed en vermoeinissen, de 
weken in vasten;aanschouw hen in het haren boet­
kleed, gehuld, in keienen gekneld, zich ten bloede 
geeselend, hunne leden op duizenderlei  wijzen pij­
nigende, en gij  zult  nog slechts een flauw denkbeeld 
van de verstervingen hebben, door deze helden des 
Christendoms beoefend. Hel is  zeker,  dat dit  tot  de 
hoogste volmaaktheid behoort ;  het is  buitendien 
zeker dat vele rechtvaardigen van allen staat en 
stand, ook met een gewoon leven te leiden, de be­
geerli jkheid overwonnen hebben en zalig geworden 
zijn;  doch evenzeer is het waar,  dat alle vrienden 
Gods, wilk ook de graad hunner heiligheid ware,  
steeds moedig tegen hun wederspannig vleesch ge­
streden, en het geen kasti jdingen gespaard hebben, 
noodzakelijk om te beletten dat zijne ongeregelde 
begeerten hunne ziel  zouden bezoedelen. En, hierin 
volbrachten zij  niet  een bloot aangeraden werk, maar 
gehoorzaamden aan een streng gebod, dat alle chris­
tenen verbindt.  « Ik kasti jd mijn l ichaam, » zeide 
de Apostel ,  « en breng het onder bedwang, opdat 
ik niet  soms, na anderen gepredikt te hebben, zelf  
een verworpeling worde(i) .  » 

Wat zal men nn zeggen moeten van die christe­
nen, stt-eds bezorgd om alles van zich te verwijderen 
wat aan hunne zinnen maar het geringste ongemak 

(1) I Cor. IX. 27. 

t  



— 78 — 

zou veroorzaken, en om zich alles te vcrscbalfen 
wal geschikt is  om hun genot aan te doen? Wat 
zouden zij  meer ten gunste van hun lichaam doen 
kunnen, wanneer zij ,  in plaats van geschapen te 
zijn om God te beminnen, even als de dieren ge­
schapen waren, alleenlijk om de neigingen van de 
natuur te voldoen? 

Maar hoedanig ook het gedrag van een zeker ge­
tal  christenen zij ,  hot zal  toch nooit  Gods woord 
veranderen kunnen :  hemel en aarde zullen voorbij­
gaan, doch dit  goddelijk woord zal tot  de laatste 
letter worden vervuld. 

De liefde voor hel leven, zeker,  is  zeer geoorloofd, 
mits dezelve overeenstemt met de wet Gods. Maar 
wat zou dit  gevoelen worden, wanneer het in stri jd 
met de goddelijke l iefde was? Wat zou men moeten 
doen als zich eene gelegenheid aanbood, in welke 
men uiet  getrouw aan God zou kunnen zijn,  zonder 
Hem het olfer van zijn eigen leven te brengen? Hot 
te nemen besluit  is  duidelijk :  — even gelijk de 
liefde Gods de Melde voor aardsche goederen, de 
liefde voor ouders en naastbestaanden, de liefde 
voor ons eigen lichaam overtreffen moet,  moet zij  
ons ook bereid vinden om aan Hem, wanneer het 
noodig is,  ons leven op te offeren. « Wie zijn leven 
zal willen behouden, » zegt de goddelijke Meesier,  
« die zal het verliezen; doch wie om mij zijn leven 
zal verloren hebben, die zal het behouden (i)  » — 

(I) Luc. IX. 2i. Do zin dezer woorden is : Wie lief lijdelijke 

leven, met verzaking van Jesus, zal gevonden, gewonnen, bc-

huuden hebben, die zal het eeuwig leven verliezen; doch wie, 



— 79 -

« Indien iemand lot  mij  komt,  » voegt  hi j  op eene 
andere plaats  er  bi j ,  « en niet  z i jnen vader  en moe­
der ,  en vrouw en kinderen,  en broeders  en zusters ,  
ja ,  ook nog zi jn  e igen leven haat ,  (dat  is  minder  
l iefheef t  dan mij)  ( i ) ,  h i j  kan mijn leer l ing niet  
z i jn  ( 2 ) .  »— Ziedaar ,  heigeen zoovele  leer l ingen des  
Evangel ies ,  zoovele  helden der  Nieuwe Wet  deed be­
s lui ten,  het  van natuurswege den mensch zoo dier­
bare  en kostbare  leven met  vreugde ten offer  te  
brengen.  Die grootmoedige s t r i jders  l ie ten zich de 
wreedaardigste  fol ter ingen aandoen om een besl is­
send gebod te  volbrengen,  en niet  eene eeuwige 
verdoemenis  in  te  loopen.  Aangezochlom aan Jesus 
Chris tus  te  verzaken,  aarzelden zi j  geen oogenbl ik  
over  hetgeen zi j  ie  doen hadden voor  do goddel i jke 
l iefde,  waaraan zi j  niet  s lechts  één leven,  maar  had­
den zi j  ze  gehad,  duizend levens zouden opgeofferd 
hebben.  

De groote  Apostel  had onoptelbare  werkzaamhe­
den gedragen,  a l le  soort  van s lechte  behandel ingen 
verduurd;  en,  naar  hi j  zelf  beschri j f t  ( 5 ) ,  had hi j  
doorstaan :  gevangenissen,  geesel ingen,  s teeniging,  
schipbreuk,  menigvuldige reizen,  gevaren op r ivie­
ren,  gevaren van roovers ,  gevaren van zi jn  geslacht ,  
gevaren van de Heidenen,  gevaren in  de s tad,  geva­
ren in de  woest i jn ,  gevaren op zee,  gevaren onder  
de valsche broeders ,  arbeid en zwoegen,  menigvul-

0111 Jesus wil het lijdelijke zal verloren hebben, die zal het eeu­
wige leven vinden (Vertaler.). — (I) Vergelijk Matth. X. 37. 
— (2) Luc. XIV. 20. 

(3) II. Cor. XI. 



dig waken,  honger  en dorst ,  menigvuldig vasten» 
koude en naaktheid.— Na hel  opnoemen zoo veler  
voor  Chris tus  geleden kwell ingen,wel  verre  van den 
moed te  ver l iezen,  betuigt  hi j  grootmoedig dat  niet  
ééne zaak,  nederig of  hoog,  aangenaam of  pi jnl i jk ,  
de  dood onder  haar  vreesel i jkst  aangezicht  niet  u i t ­
gezonderd,  ooi t  in  s taat  zal  z i jn  hem van de l iefde 
Gods te  scheiden.  « Wie,  » roept  hi j  ui t ,  «  zal  ons  
van Chris tus '  l iefdescheiden?Verdrukking? ofangst?  
of  honger? of  naaktheid? of  gevaar? of  vervolging? 
of  zwaard? gel i jk  er  geschreven s taat :  om U worden 
wij  den ganschen dag gedood;  a ls  s lachtschapen zi jn  
wij  gerekend.  Maar  in  di t  a l les  zi jn  wij  overwinnaars  
om Hem, die  ons heef t  l iefgehad.  Ik  ben zeker ,  dat  
noch dood,  noch leven,  noch engelen,  noch heer­
schappi jen ,  noch machten,  noch tegenwoordige 
dingen,  noch toekomende,  noch s terkte ,  noch 
hoogte ,  noch diepte ,  noch eenig ander  schepsel  ons 
zal  kunnen scheiden van de l iefde Gods,  welke is  in  
Jesus Chris tus  onzen Heer  ( i ) .  »  

O God! welke boweenl i jke tegenstr i jdigheid tus-
schen deze beginselen en belgedrag van ' t  tneeren-
deel  der  Chris tenen.  Thans woeden tegen ons geen 
bloedige vervolgingen;  die  God l iefheef t ,  wordt  niet  
opgeroepen om voor  dwingelanden te  verschi jnen,  
ziet  z i jn  leven door  geen beulszwaard bedreigd.  
Edoch,  worden wij  niet  aan dusdanige beproevingen 
onderworpen,  — de vleier i jen,  de  geheime vervol­
gingen door  onze dr i f ten,  waartegen de kracht  der  

(I) Rom. VIII. 35—39. 



— 81 — 

goddel i jke l iefde te  kampen heef t ,  en welke zi j  ge­
roepen is  te  overwinnen,ontbreken ons die? 

Ontbreken ons l is t ige ver le iders ,  d ie  door  hunne 
voorbeelden en woorden,  ons ui tnoodigen om Gods 
wet  te  overtreden? Onze vi jand,  de  duivel  houdt  hi j  
z ic l i  s t i l?  «  Loopt  hi j  niet  om als  een br ieschende 
leeuw, zoekende wien hi j  mag versl inden? » Hoe 
weinige Chris tenen wederstaat)  kloekmoedig aan 
dusdanige tegenstrevers;  helaas!  het  groots te  getal  
geef t  z ich lafhar t ig  over  zonder  s t r i jden,  en bi j  
zulke handelwijze,  hoe zich vleien in  den s taat  van 
l iefde en genade te  z i jn? O! de ware l iefde tot  God 
is  s terk als  de dood ;  en hi j  die  haar  de voorkeuren 
gezag niet  geef t  over  a l  z i jne genegenheden,  is  
geen kind der  l iefde maar  der  vervloeking.  

Minnel i jke Jesus!  dooi  boor  mijne ingewanden 
tot  in  het  merg mijner  ziel  met  hel  zwaard uwer 
l iefde!  L)oe mij  l iefdevol  t rachten naar  uw bezi t ,  en 
dal  ik  s teeds \erzuci i le  naar  uwe tabernakelen,  op­
dat  ikU eeuwig geniete  met  Maria ,  uwe Moeder ,  en 
met  uwe Engelen en Hei l igen!  

VIJFDE AFDEELING. 

Gevoelens van eenigc Heiligen wegens hel gebod der 

goddelijke liefde. 

Verre van ons een zwaren la^t  op te  leggen door  
het  voorschrif t  der  l iefde,heef t  God ons eeneonschat-
bare  gunst  bt  wezen rad ons le  verpl ichten a l le  on-

7. 



Mi 
— 82 — 

geregelde gcnegenl ie id  tot  de  wereklsche dingen in 
ons i iar t  u i t  te  dooven,  om ons wezenl i jk  goed te  
zoeken,  en onze ziel  te  belet ten z ich in  eeuo schro­
meli jke el lende te  s tor ten.  

« Mijn God !  » roept  deswege de hei l ige Augus-
t inus ui t ,  in  de hevigheid zi jner  dankbaarheid,  
« g i j  hebt  mij  geboden U boven al les  te  beminnen,  
» en gi j  hebt  mij  mot  de hel  bedreigd indien ik 
« hier in  niet  wilde toestemmen.  Maar  had ikdus-
» danige bedreiging noodig? Was mijne zonde niet  
»  genoeg gestraf t  door  het  ongeluk al leen van U 
» niet  te  beminnen? Flad ik  niet  wezenl i jk  eene hel  
s  in  mijn har t ,  toen ik  U niet  beminde,  maar  de 
» vergif t igde vermaken der  wereld,  in  uwe plaats  
» beminde? Eeuwigl i jk  hadde ik  deze hel  gesmaakt  
» in  het  midden van wanhoop en l i jden,  indien 
y> uwe genade mij  die  zuivere  l iefde van uw godde-
» l i jk  Wezen niet  ver leend had,  die  mij  eenen voor-
»  smaak gaf  van het  Paradi js ,  welk ik  door  eene 
» n ieuwe ontferming van uwe oneindige goedheid 
» hoop te  bekomen.  » 

Met  dezelfde gevoelens bezield,  sprak do hei l ige 
Teresia ,  de  grooteheldin vanKarmelus,  haren Wel­
beminden aan,  met  deze woorden :  « Mijn Heer  en 
» mijn God,  waartoe hadt  gi j  noodig mij  i .e  gebie-
» den U te  beminnen? Zi j t  g i j  niet  boven al les  he-
» minncnswaardig,  om uwe oneindige volmaakthe-
» den,  en hebt  gi j  geen recht  op al  onze l iefde,  om 
» de  oneindige l iefde,  wolkegi j  ons  toedraagt?  Hoe 
« zou het  mogel i jk  zi jn  iemand te  vinden dieüniet  
s  beminde? En indien men hem vond,  het  zou zi jn  



— 83 — 

» omdat  hi j  U niet  kent ,  want  de ziel  d ie  God 
» kent ,  kan niet  nalaten Hom te  beminnen,  naarmate 
»  de kennis ,  welke zi j  van hem heeft .  Bemint  z i j  
»  hem weinig,  l ie t  i s  een bewijs  dat  z i j  hem weinig 
» kent ,  en hoe meer  zi j  in  z i jne kennis  zal  toene-
» men,  hoe meer  zi j  insgel i jks  zal  toenemen in l iefde 
» voor  di t  hoogste  Goed.  »  

De hei l ige Franciscus van Sales  maakt  dergel i jke 
opmerkingen in zijne Verhandeling over de liefde 
Gods.  « O mijn God! » lezen wij  daar ,  « het  is  
» dan uwe goedheid niet  genoeg,  ons de verhevene 
» eer  te  hebben toegestaan van u te  kunnen berain-
» nen!  Waarom wil t  g i j  ons  nog ui tnoodigen,  ver-
» manen,  ja  bevelen om ons te  verpl ichten I I  onze 
j > l iefde te  schenken? Welke reden heef t  ü ,  o  onein-
» nige Goedheid,  bewogen om aldus te  handelen? 
» Gewis ,  d i t  kan niet  anders  zi jn  dan opdat  wij ,  
» uwe grootheid en onze niet igheid beschouwende,  
» den moed niet  zouden ver l iezen,  en di t  niet  ter  
» ontschuldiging onzer  weinige l iefde zouden kun-
>> non voorwenden.  O mijn God! wal  moet  ik  meest  
» in  u  beminnen?Uweoneindigeschoonheid,welke 
» gi j  mij  gebiedt  te  beminnen,  of  uwe oneindige 
»  goedheid,  die  zich gewaardigt  mij  di t  gebod te  
» doen? O oneindige schoonheid !  wat  zi j t  g i j  be-
» minnel i jk ,  wanneer  gi j  mij  door  eene oneindige 
» goedi ie id  wordt  aangeboden!  O oneindige goed-
» heid!  wat  zal  de  verpl icht ing van eene oneindige 
» schoonheid te  beminnen mij  dierbaar  z i jn!  » 

Toen dezelfde hei l ige Franciscus van Sales  nog 
jong schol ier  te  Par i js  was,  l ie t  God toe dat  hi j  eene 



hevige vrees  gevoelde van onder  het  getal  der  ver­
worpel ingen te  z i jn .  Deze vrees ,  door  ' s  duivels  
l is ten,  s teeds meer  en meer  aangroeiende,  vervulde 
zi jnen geest  met  duis ternis ,  bedwelmde zi jne ge­
dachte  en bracht  hem tot  eene droevige wanhoop,  
die  hem zi jne verdoemenis  a ls  zeker  deed beschou­
wen.  Het  ware moei l i jk  de droefheid van dezen god-
vrucht igen jongel ing ui t  te  drukken.  Niets  achtende,  
niets  wenschende dan God,  voelde hi j  z i jn  har t  
breken,  bi j  de  gedachte  van voor  a l t i jd  van Hem te  
moeten beroofd zi jn .  Welhaast  ver loor  hi j  met  den 
vrede,  den s laap,  den eet lust  en zelfs  de  kleuren 
zi jns  aangezichts ;  hi j  vermagerde van dag tot  dag,  
en scheen door  eene doodel i jke ziekte  aangerand.  
Geene ver l icht ing vindende,  noch in  het  gebed,  
noch in de t ranen welke hi j  onophoudel i jk  s tor t te ,  
wendde hi j  z ich zekeren dag tot  God mei  eene bui­
tengewone vervoering,  en zeide :  « Heere,  gi j  weet  
» of  ik  ie ts  andeis  bemin of  zoek dan U! Maar  is  
» het  waar  dat  ik  verworpen zi j ,  en dat  ik  na 
» mijnen dood van uwe oneindige schoonheid moet  
» gescheiden worden,  zonder  ooi t  den schat  uwer 
n l iefde te  kunnen bezi t ten,  geef  mij  dan ten minste  
» de  genade van mij  ui t  a l  de  krachten mijner  ziel  
»  aan U te  hechten,  gedurende den t i jd  dal  gi j  mij  
» op aarde zul t  la ten.  Beroof  mij  hier  beneden niet  
»  van uwe goddel i jke tegenwoordi theid,  laat  mij  
»  nu toe U zooveel  te  beminnen als  het  mij  rnoge-
» l i jk  is .  » 

Verl icht ,  o  Heer ,  mijne arme ziel ,  en geef  dat  ik  
ook kenne en hoogschat te  de groote  gunst  welke gi j  



- 85 -

mij  ver leend hebt  van ü  te  knnnen en mogen be­
minnen.  Aanzie  mij  mei  deooiren uwer barmhart ig­
heid,  en schenk mij  de genade van naar  U al leen te  
wenscben,  o  oneindige l iefde en goedheid!  Dat  ik  
u  wenschende,  u  zoeke;  u  zoekende,  u  vinde;  u  vin­
dende,  u  beminne en u eeuwig bezi t te  ( i ) .  »  Laat  
mij  de vergankel i jke goederen dezer  aarde vergeten 
om U en uw bemelscb njk al leen te  gedenken.  
Maria ,  mijne Moeder ,  verkr i jg  mij  van Jesus de ge­
nade van hem al t i jd  en eeuwigl i jk  met  u te  be­
minnen.  

ZESDE AFDEEL1NG. 

Al de Chrlslenen kunnen de liefde-wet gemakkelijk 

nakomen. 

Onder  de menschen,  vindt  men dikwij ls  s t renge 
en onredel i jke meesters ,  die  hunne dienaren zware 
las ten opleggen zonder  hun de middelen te  verge­
makkel i jken om dezelve te  dragen.  Geheel  anders  
is  het  gedrag des  Hemelscben Vaders  jegens dege­
nen die  hem dienen.  Deze Meester  vol  goedheid en 
l iefde voegt  a l t i jd  de kracht ige kuip van zi jnen arm 
bi j  het  bevel  z i jns  monds.  De hei l ige Schrif t  i s  vol  
\ooib '  e l  icn die  zulks  bewijzen ;  toen God aan Jacob 
beval  naar  zi jn  vaderland weder  te  keeren,  sprak 
hi j  :  Vrees niet ,  ik  zal  uwe schreden vers terken :  

(1) S. Aug. Medit. c. 1. 



hevige vrees  gevoelde van onder  het  getal  der  ver­
worpel ingen te  z i jn .  Deze vrees ,  door  ' s  duivels  
l is ten,  s teeds meer  en meer  aangroeiende,  vervulde 
zi jnen geest  met  duis ternis ,  bedwelmde zi jne ge­
dachte  en bracht  hem tot  eene droevige wanhoop,  
die  hem zi jne verdoemenis  a ls  zeker  deed beschou­
wen.  Het  ware moei l i jk  de droefheid van dezen god-
vrucht igen jongel ing ui t  te  drukken.  Niets  achtende,  
niets  wenschende dan God,  voelde hi j  z i jn  har t  
breken,  bi j  de  gedachte  van voor  a l t i jd  van Hem te  
moeten beroofd zi jn .  Welhaast  ver loor  hi j  met  den 
vrede,  den s laap,  den eet lust  en zelfs  de  kleuren 
zi jns  aangezichts ;  hi j  vermagerde van dag tot  dag,  
en scheen door  eene doodel i jke ziekte  aangerand.  
Geene ver l icht ing vindende,  noch in  het  gebed,  
noch in  de t ranen welke hi j  onophoudel i jk  s tor t te ,  
wendde hi j  z ich zekeren dag tot  God met  eene bui­
tengewone vervoering,  en zeide :  « Heere,  gi j  weet  
» of  ik  ie ts  andeis  bemin of  zoek dan U! Maar  is  
» het  waar  dat  ik  verworpen zi j ,  en dat  ik  na 
» mijnen dood van uwe oneindige schoonheid moet  
» gescheiden worden,  zonder  ooi t  den schat  uwer 
» l iefde te  kunnen bezi t ten,  geef  mij  dan ten minste  
» de genade van mij  ui t  a i  de  krachten mijner  ziel  
»  aan U te  hechten,  gedurende den t i jd  dat  gi j  mij  
»  op aarde zul t  la ten.  Beroof  mij  hier  beneden niet  
»  van uwe goddel i jke tegenwoordifheid,  laai  mij  
»  nu toe U zooveel  le  beminnen als  het  mij  rooge-
» l i jk  is .  »  

Verl icht ,  o  Heer ,  mijne arme ziel ,  en geef  dat  ik  
ook kenne en hoogschat te  de groote  gunst  welke gi j  



- 83 -

mij  ver leend hebt  van ü  te  kunnen en mogen be­
minnen.  Aanzie  mij  niet  deoosren uwer l iarmhart ig-
l ie id ,  en schenk mij  de genade van naar  U al leen te  
wenschen,  o  oneincige l iefde en goedheid!  Dat  ik  
u wenschende, u zoeke; u zoekende, u vinde; u vin­

dende,  u  beminne en u  eeuwig bezi t te  ( i ) .  »  Laat  
mij  de vergankel i jke goederen dozer  aarde vergeten 
om U en uw hemelsch r i jk  a l leen te  gedenken.  
Maria ,  mijne Moeder ,  verkr i jg  mij  van Jesus de ge­
nade van hem al t i jd  en eeuwigl i jk  met  u  te  be­
minnen.  

ZESDE AFDEELING. 

Al de rhristenen kunnen de liefde wet gemakkelijk 

nakomen. 

Onder  de menschen,  vindt  men dikwij ls  s t renge 
en onredel i jke meesters ,  die  hunne dienaren zware 
las ten opleggen zonder  hun de middelen te  verge­
makkel i jken om dezelve te  dragen.  Geheel  anders  
is  het  gedrag des  Hemelschen Vaders  jegens dege­
nen die  hem dienen.  Deze Meester  vol  goedheid en 
l iefde voegt  a l t i jd  de kracht ige hulp van zi jnen arm 
bi j  het  bevel  z i jns  raonds.  De hei l ige Schrif t  is  vol  
voorboel  ien die  zulks  bewijzen ;  toen God aan Jacob 
beval  naar  zi jn  vaderland weder  te  keeren,  sprak 
hi j  :  Vrees  niet ,  ik  zal  uwe schreden vers terken :  

(1) S. Aug. Mcdit. c. 



- 8G -

Ego ero tecum. Toon l i i j  Mnyses zond om l ie t  volk 
van Israël  ui t  de  s laverni j  van Egypte  te  venlossen,  
sprak hi j  :  Vrees  niet ,  ik  zal  uwe woorden kracht  
bi jzet ten ;  Ego ero tecum. Toen hi j  Josuë gelast te  
z i jn  volk in  l ie t  beloofde land te  brengen,  sprak hi j  
nogmaals  :  Vrees  niet  ik  zal  uwen arm ondersteu­
nen ;  Ego ero tecum. Eindel i jk  toen hi j  z i jnen apos­
telen den zeer  gewicht igen en zeer  moei l i jken las t  
toevertrouwde om hel  Evangel ie  door  de gansci ie  
wereld te  verkondigen,  de tempels  der  afgoden 
omver  te  werpen,  derzelver  autaren te  verniet igen 
en het  r i jk  Gods op de puinhoopen der  afgoderi j  te  
vest igen,  sprak hi j  nog al t i jd  :  Vreest  n ie t ;  vreest  
noch de vervolgingen der  t i rannen,  noch de drog­
reden der  wijsgeeren,  noch de wapens der  keizers ,  
noch welke aai ivechl ing het  ook zi j ,  wi j l  ik  al t i jd  
met  u zal  bl i jven en voor  uw behoud zal  waken tot  
het einde der eeuwen : Ego vobiscum sum omnibus 
dicbus, usque ad consummationem sceculi. 

Deze wonderbare handelwijs  van God in dever-
eeniging der  genade met  z i jne bevelen,  schi jnt  
vooral  ui t  b i j  de  hulp,  welke hi j  den Chris tenen 
ver leent  tot  de  volmaakte  onderhouding der  Evan­
gel ische l iefde,  « d ie  de vervul l ing der  wet  is  ( i ) ,  
a l le  deugden als  in  een hei l igen band in z ich be­
vat  (2) ,  »  en wezenl i jk  het  innerl i jk  bestanddeel  des  
Chris tendoms en al ler  volmaaktheid ui tmaakt .  O 
God,  hoe goed zi j t  g i j  jegens ons!  Uwe weldaden 
zi jn  bovenmate groot  en uwe genaden vloeien over-

(1) It om. XIII. 10. 
(2) Coloss. III. U. 



— 87 — 

vloedigl i jk  om de zielen langs al le  z i jden te  over­
al  roomen !  

Zonder  hier  te  spreken van l ie t  l iemelsch l icht ,  
door  hetwelk de Heer  z ich gevvaardigt  ons zoo 
menigmaal  inwendigl i jk  te  onderr ichten,  van de 
knagingen des  gewetens,  van de godvrucht ige ge­
voelens,  van de hei l ige ingevingen,  welke hi j  zoo 
dikwij ls  in  onze har ten doet  onts laan;  wie kan de 
ta l r i jke genaden tel len die  wij  ontvangen door  de 
hei l ige Sacramenten,  die  gelukzal ige bronnen door  
onzen goddel i jken Zal igmaker  in  den schoot  zi jner  
Keik geopend.  Is  het  van daar  niet  dat  onophoude­
l i jk ,  en met  wonderbaren overvloed,  de wateren des  
eeuwigens levens vloeien? Ach!  hoe ongelukkig 
zi jn  de chris tenen,  die  zulke krachtdadige middelen 
ter  hunner  beschikking l iebbende,  om in hunne har­
ten het  vuur  der  goddel i jke l iefde te  onts teken en 
te  doen aangroeien,  weigeren daarvan gebruik te  
maken,  of  hetgeen nog droevjger  is ,  dezelve mis-
biuiken tot  hu nen eeuwige» ondergang.  Indien de 
heidensche wijsgeeren niet  te  verontschuldigen 
zi jn  wij l  z i j  God niet  aanbeden hebben volgens de 
kennis  die  / . i j  van hem hadden ( i ) ,  wat  zal  er  dan 
van de Chris tenen geworden die ,  onderr icht  van de 
verpl icht ing welke zi j  hebben van God te  dienen,  en 
hier toe al le  soorten van hulpmiddelen ter  hunner  
beschikking hebbende,  de s tem huns geweiens 
verdoofd en deze verpl icht ing overtreden zui len 
hebben? Dat  hi j  d ie  vers tandig is  voor  zi jne aange-
legenhedcn zorge;  dat  hi j  die  de aardscl ie  i jdel-

(1) Rom. I. 20, 21. 



— 88 -

herten aangekleefd is  en zich niet  s terk genoeg ge­
voel t  om zi jne bandon te  verbreken,  de wateren der  
fonteinen des Zaligm ikers koine drinken: Haurielis 
aquas ingaudio de font ibus Salvaloris  ( l ) .  a  Dat  hi j  
d ie  dorst  heef t ,  korae en dr inke ( 2 ) ;»  het  water  dat  
ik  geef  vloei t  u i t  het  paradi js ,  en hi j  d ie  ervan 
drinkt ,  zal  zoodanige ver l icht ing gevoelen,  dat  het  
juk mijner  wet  hem aangenaam en deszel tsgewicht  

hem licht zal schijnen (3). 

Laten wij  dan eindel i jk  aan de goddel i jke goed­
heid beantwoorden,  en ons voordeel  doen mei  zoo­
vele  genaden,  welke de Heer  ons ver leent  om hem 
ui l  ganscher  har te ,  ui t  geheel  onze ziel  en ui t  
gansch ons vers land te  beminnen.  Laten wij  Jesus  
aankleven,  in  Hem al  onze wenschen en ver langens 
s te l len.  Waartoe kan ons de wereld dienen zonder  
Jesus? Zonder  Jesus zi jn ,  i s  eene afgr i jsel i jke hel ;  
met Jesus zijn, is een allergenaamst paradijs (4). 

Goederl ierensle  Heer ,  wat  is  de mensch dat  gij 

hem gedenkt ,  en de Zoon des  menscheu dat  gi j  hem 
bezoekt?  Hoe heef t  hi j  ooi t  uwe gunst  kunnen ver­
dienen en lot  uwe l iefde geroepen worden? Heer ,over  
w i e n  anders  kan ik  mij  beklagen,dan over  mij  zelven 
indien ik  u  niet  bemin? Wedersta  niet  langer ,  0  
mijneziel ,  aan de ra inr iCl i jke  uunoodigingvan uwen 
goddel  i j  ken Bruidegom, luis ter  naar  de s tem van 
uwen Welbeminden en bereid hem uw har t ,  opdat  
hi j  z ich gevvaardige :  r  z i jne  woonplaats  in  ie  vest ï -

(!) Isai. XII. 5. (-2) Joaa. VII. 37. (3) Matth. XI. 30, 

(4] Navolg, van Ciuistus, B. 11, C. YUI. 



- S S -

gen;  maak Jesus eene plaats  bereid waar  e!k an­
der  voorwerp zi j  bimengesloten.  Wanneer  gi j  Jesus  
bezi t  z i j l  ge  r i jk  genoeg;  bi j  zal  u  van al les  in  over­
vloed voorzien,  zoodat  gi j  uwe hoop niet  meer  be­
hoeft  te  stel len op de schepselen.  De menschen zi jn  
l ichtzinnig en onbestendig,  z i j  ontbreken ons a l  
spoedig;  maar  Jesus leel t  eeuwig,  en hi j  i s  ten 
e inde toe onveranderl i jk .  O mijn God! onui tspre­
kel i jke zoetheid!  verkeer  voor  mij  in  bi t terheid al len 
wereldschen t roost ,  d ie  mij  van uwe l iefde zou kun­
nen scheiden.  Dat  vleesch en bloed over  mij  niet  
zegepralen;  dat  de wereld en hare  i jdele  en kort­
s tondige vermaken mij  niet  bedriegen ;  dat  de duivel  
met  zi jne l is ten mij  niet  overwinne!  Geef  mij  de 
kracht  om te  wederstaan,  het  geduld om te  l i jden,  
den moed om te  volharden;  geef  mij ,  in  verwisse­
l ing van al le  wereldsche ver t roost ingen,  de  zachte  
zalving van uwen hei l igen Geest  (- i i .  En gi> Hei l ige 
Geest ,  door  uwe Bruid,  Maria ,  geef  dat  mijn 
gebed verhoord worde !  

Hoofdstuk III 

Over de uitmuntendheid der goddelijke liefde. 

De natuurl i jke acht ing welke de menschen ge­
voelen voor  kostbare  voorwerpen en de begeerte  
welke ui t  d i t  gevoel  onts taat ,  z i jn  geenszins  ber is­
pel i jk;  ook moet  de moei te  die  zi j  z ich geven om 
dezelve le  verkr i jgen,niet  mii-pnzen worden;  maar  

(1) Navolging.  Passim. 

§ 



l ie t  kwaad is  dadrin gelegen dat  zi j ,  verbl ind door  den 
glans der  nietswaardige heuzeüngen,  zich meer­
maals  bedriegen in  ie is  naar  waarde te  schat ten.  
Pe meesten « noemten het  kwaad een goed,  en l ie t  
»  goed een kwaad;  de duis ternissen l ic l i t ,  en het  
»  l icht  duis ternissen;  bi t ter  wat  zoet ,  en zoet  wat  
» bitter is. » Vee qui dicilis malum bonum el bun urn 
malum, ponenlus lenebras lucem, et lucem tmebras, 
amarum in  dulce,  e t  duke in  amarum ( i ) .  üe  onge-
lukkigen,  volgens de woorden van den profe ' t  
Jeremias ,  ver la ten de fontein der  levende v/ateren 
en graven zich openen waterput ten,  die  geen water  
Kunnen houden ; Me dereliquerunt fontem aquee 
vivce et foderunt sibi cisternas, cisternas dissipatas 
quee cont inere nonvalent  aquas (2) .  Wat  zal  de  wijze 
man dan doen,  die  de wegen der  gerecht igheid wil  
bewandelen en in  zi jn  wezenl i jk  geluk voorzien? H;j  
zal  z i jne l iefde lot  de  kostbare  voorwerpen niet  ou-
dei  drukken,  maar  hi j  zal  z ich toeleggen om wel  ie  
kennen welke inderdaad kostbaar  z i jn .  Dit  i s  de  
bedoel ing van di t  hoofdstuk,  hetwelk de ui tmuu-
tendheid der  goddel i jke l iefde tot  voorwerp heef t .  
Hoe gelukkig zul len we zi jn ,  indien wij  er  in  
gelukken ons een juis t  denkbeeld te  maken van dien 
kostbaren schat!  Alsdan zul len wij  een dusdanig 
ver langen gevoelen om hem te  bfzi t tcn,  dat  a l  wat  
we met  di t  oogmerk doen of  l i jden zul len,  ons a ls  
niets  zal  schi jnen,  en,  hoe langdurig de werken ook 
zi jn  die  wij  zul len ondernemen,  hoe las t ig  de ver-

(1) Isai. v. 2G. — (3) Jerem. H. 13, 



—  9 1  —  

moeinissen die  wij  zul len onderstaan,  hoe pi jnl i jk  
de  opoi ïer ingen die  wij  zul len doen,  wij  zul len ons 
s lechts  beklagen niel  meer  te  hebben kunnen onder­
nemen,  onderslaan,  en l i jden.  

EERSTE AFDEELING. 

De acliilng welke de Heiligen betoonden voor de godde­

lijke liefde, bewijst derzelver uiimunteudheid. 

Het oordeel  der  Hei l igen,  aangaande de acht ing 
en de waarde der  geestel i jke dingen,  moeien wij  
a ls  van het  groots te  gewicht  aanzien,  dewij l  het  
vooial  aan ben is  dat  bod de schat ten zi jner  verhe­
vene wijsheid mededeel t ,  welke hi j  verbergt  voor  
de wijzen en voorzichi igen der  wereld;  en hel  
oogmerk der  Kerk,  wanneer  zi j  hen aan ons ter  
vereer ing voorstel t ,  i s ,  van ons zoovele  l ichtende 
fakkels  voor  oogen te  s te l len,  die  door  den glans 
hunner  levenswijze ons het  ware goeddoen kennen,  
terwij l  z i j  tevens,  door  hunne bereidzamehulp,  ons 
helpen om hetzelve te  bekomen.  Nu dan,  welke 
acbi ing hadden niel  a l le  Hei l igen voor  de goddel i jke 
l iefde? Door God ver l icut ,  beschouwden zi j  haar  
a ls  een schat  van oneindige waarde,  en,  haar  in  
hunne ziel  bezi t tende,  bewaarden zi j  haar  met  de 
groois tc  zorg  ;  zi j  drukten haar  legen hun har t  om 
derzelver  afdruksel  te  bekomen,  en acht ten zich ge­
lukkig genoeg en genoegzaam vereerd door  het  



bezi t  van di t  eenig goed,  waarin zi j  de  wijsheid,  de  
r i jkdommen,  de macht ,  de  verzekering,  de vreugde,  
hunne wel lust ,  ja ,  a l les  vonden;  zoodat ,  in  verge­
l i jking van een zoo grooten schat ,  het  z i lver ,  het  
goud,  de edelgesteenten in  hunne oogen s tof ,  s l i jk  
en vui l igheid waren!Hoe vele  hunner ,  door  de be­
koorl i jkheid der  goddel i jke l iefde ui tgelokt ,  ver l ie­
ten r i jke erfgoederen,  schi t terende ambten,  a ls  
zoovele  gewichten die  hunne ziel  ter  aarde bogen;  
en,  om zoo te  zeggen,  een bundel  makende van 
vader ,  moeder ,  echtgenoot ,  eer ,  voordeel ,  vermaak,  
r i jkdom, van al  wat  zi j  l iefs t  en kostel i jkst  bezaten,  
droegen zi j  hem der  goddel i jke l iefde ten brand­
offer  !  

Het  z i jn  groote  dingen in  de oogen der  wereld,  
de  vorstendommen,  de koningri jken,  de  keizerr i j ­
ken,  de beheersching der  volkeren,  de adel  des  
bloeds,  het  oppergebied,  de  t i te ls ,  het  eers tge-
boorte-recht ,  de  erfenissen,  het  ver t rouwen,  de 
goede naam,scl ioone meubelen,  pracht ige paleizen,  
ui tgestrekte  landgoederen,  verhevene bedieningen,  
de  algemeene beroemdheid,  de beval l igheden der  
schoonheid,  koninkl i jke brui lof ten,  hel .  genoegen 
en de t roost  van een ta l r i jk  nakomelingschap;  en 
niet temin te l t  de  kerk l i jke geschiedenis  bi j  dui­
zenden jonge maagden,  ca  jongel ingen in  den 
bloei  hunner  jaren die ,  met  deze goederen r i jkel i jk  
begaafd,  a l les  voor  de l iefde Gods ver l ie ten,  en een 
arm,onbekend,  boetvaardig leven le idden.De hei l ige 
Aloysius  van Gonzaga had r i jkdommen,  paleizen,  
eer  en een vorstendom ;  maar  ingenomen door  de 



- 95 -

schoonheid en de edelheid der  goddel i jke l iefde,  
smeekte  hi j  z i jnen vader  hem toe te  s taan van al  
deze wereldsche i jdelheden al '  te  schudden en verre  
van zicl i  te  werpen,  a ls  ware het  niets  dan s tof .  
Zi jn  vader ,  wereldsche mensch,  oordeelde er  anders  
over;  het  scheen hem onbegri jpel i jk  dat  z i jnen 
Aloysius  anders  dacl i t  dan hi j ,  en bi jgevolg weder­
s tond hi j  door  zoo veel  tegenstreving,  ui ts te l  en wei­
ger ing aan de vervul l ing zi jner  wenschen,  dat  de 
goede jongel ing op het  punt  was er  van te  s terven.  
Eindel i jk ,  verkreeg hi j  de  gevvenschte  inwil l iging,  
en de wereld ver la tende,  ging hi j  z ich in  den 
schoot  der  godsdienst  verschui len,  met  meer  dr i f ­
t igheid en bl i jdschap dan een echtgenoot  doet  
bl i jken op den dag zi jner  brui lof t .  En hoe vele  der­
gel i jke toonbeelden zien wij  niet  in  a l le  eeuwen? 
Wat  zet te  de  edele  vrouwen Paula  en Eutochia  aan 
om Rome voor  Bethleëm, hare  gulden paleizen voor  
een arm klein luemen hut je  te  ver la ten? de l iefde 
Gods.  Wat  bewoog eenen Theodorus,  eenen Lotha-
l ius ,  eenen Karei  den Vijfden,  keizers  en koningen 
der  aarde,  om hunne schi t ierende hoven tegen enge 
cel len,  en het  keizer l i jk  gewaad tegen een arm 
boetkleed te  verwisselen? de l iefde Gods.  

Wat  zul len wij  zeggen van hetgeen de martelaars  
terzelfder  l iefdeleden? Mil joenen chris tenen van 
al len ouderdom, van al le  geslacht ,  verschi l l ig  van 
volksstam en opvoeding,  groote  en kleine,  edele  
en onedele ,  geleerde en onwetende,  jonge en oude,  
r i jke en arme l ie ten zich door  de vlammen versl in­
den,  de ingewanden door  de wilde dieren verscheu­



— 94 — 

ren,  door  i jzeren haken aan s tukken r i j ten,  op de 
pi jnbanken vaneentrekken,  op l ie t  kruis  nagelen,  
l iever  dan de goddel i jke l iefde te  ver l iezen.  De eenen 
werden levend op roosters  verbrand;  anderen wer­
den het  vleesch gekneusd en afgerukt  door  de 
gecsels lagen;  velen werden gesteenigd,  verdronken,  
en eindel i jk  werden l ie t  hoofd e . i  de  leden door  l ie t  
zwaard afgehouwen ( i ) .  «Ziet  in  de schouwburgen,» 
zeide de hei l ige August inus,  «  de overbl i j fselen der  
martelaren,  achtergelaten door  de i jzeren haken,de 
beesten,  den honger ,  de  woede der  leeuwen,  der  
beere  n ,  d  er  t  i  j  gers ,  d  er  wol  ven en an dere  w i 1 de  d  ieren 
aan welke zi j  ten prooi  geworpen werden.  Wie kan,  
in  di t  bloedig overschot ,  menschel i jke gedaanten 
herkennen? Afgri jsel i jke scheuren,  wijde openin­
gen in  borsten zi jden,  ui tgerukte  ingewanden,  ver­
spreidde darmen,  ontvleeschte  aangezichten,  afge­
scheurde leden en zelfs  verbr i jzelde beenderen;  
enidel i jk ,  langs al le  z i jden gruwel ,  schrik en af­
gr i jzen!  De l iefde Gods moet  wel  een grooie  schat  
zi jn ,  vermits  hi j  genoegzaam is  om aan teedere 
maagden,  aan tengere jongel ingen,  aan personen 
van al ler le i  verrui l t ,  heldhal t ige gevoelens in  te  
boezemen,  die  hun den moed geven aan al  de  ui t ­
vindingen der  wreedste  t i rannen te  wederstaan en 
met  bl i jdschap de afgr i jsel i jkste  pi jnigingen te  ver­
duren!  » 

(i) Exiliixcrunt impetum ignis... alii auicm dislenii 

sunt... alii vero iudibria el vcrhera experli insuper et 

vincula ct carceres... lapidati sunt, secti sunt, in occi-

siono gladii mortui sunt (Ad Ilebr. Xi, 5i, 57). 



Mw wat zeg ik? het  ver langen ora  z ich met  God 
te  vereenigen. ,  en voor  al t i jd  in  de  l iefde van Jesus 
vers londen te  worden,  gaf  hun niet  a l leenl i jk  de 
kracht  om denioorderi j ,  d ie  men jegens ben beging,  
gelaten te  onderstaan;  vol  vreugd gingen zi j  zelfs  
den dood te  gemoet ,  niet  meer  tevredenheid dan 
de wereldl ingen de gewenschte  zegepraal  te  gemoet  
gaan.  Hoor den hei l igen apostel  Andreas ,  'op hel  
gezicht  des  kruises ,  waaraan hi j  gehecht  moet  wor­
den,  met  verrukking ui t roepen :  « O goed kruis ,  
« door  ' s  Heeren l i jden vereerd,  die  de eer  had zi jne 
« hei l ige l idmatentedragen !  Kruiszoolang begeerd,  
« gcdui ig  gezocl i t ,  teerhar t ig  bemind,  en eindel i jk  
« aan mijn ongeduld bereid,  ik  omhels  u met  vu-
« r igheid,  ontvang mij  ui l  de  handen der  menscl ien 
« en geef  mij  aan mijnen Meester  ( i ) .  »  Hoor de 
b i l igen Marcus en Marcel l inus,  die  aan een wreed 
hout  gehecht ,  hunne gevoelens niet  kunnen weder-
houden,  en hun die  hen beklagen,  ten antwoord 
geven:  « Ach!  nooi t  hebben wij  een feestmaal  
«  met  zooveel  bl i  jdschap bi jgewoond,  a ls  wij  er  nu 
« gevoelen in  zware pi jnen voor  Jesus te  l i jden (2) .  »  
Beschouw de hei l ige Secunda,  die ,  hare  zuster  Ruf-

(\) O bona crux, qua; decorcm ex raembris Domlnlsus-

cepisli, diu desiderata, solticite amala, sine intermis-

siune qiiiBsiia el aliquando cupieuti animo prseparala, 

accipe me ab lioniiuibuselreddenieniagistro mee. (Urev. 
Rora., in fi'sl S. Andr.) 

(2) Nunquamtam jucunde epulali suraus quam cum 

b^oc libenier Jesu Christi causa perfeiimus. (ibid., 

18 jan. in festis SS. Marei el Marcelliani.) 



f ina gepi jnigd ziende door  den t i ran,  terwij l  hi j  haar  
spaarde,  z ich hierdoor  beleedigd acht te  en hem on­
bevreesd toesprak :  « Waarom, wreedaard,  doet  gi j  
«  mijne zuster  eer  aan,  en laat  gi j  mij  in  schande? 
a Waarom wil t  ge  dat  ik  l iever  aanschouwster  
« dan medegenoot  van haar  l i jden zi j  ?  Beveel  dat  
« wij  beiden verscheurd worden ( i ) .  »  Maar  ik  zou 
niet  e indigen,  wilde ik  a l le  dergel i jke le i ten aan­
halen.  Er  is  niet  één der  hei l igen op onze al taren 
verheven,  die  de l iefde Gods niet  boven al les  gesteld 
en voor  Hem niet  a l les  veracht  heef t .  Is  di t  niet  ge­
noeg om ons de grootheid van dien schat  te  doen 
vers taan? Hel  is  zekerl i jk  genoeg voor  de rechtvaar­
digen,  welke God met  de wetenschap der  hei l igen 
begif t igd heef t  (2) ,  n ie t  de wetenschap welke ver-
hoovaardigt ,  maar  die  welke s t icht .  De Heer  ge-
gel ieve er  ons in  te  doen deelen,  en er  onze eer  in  
te  doen s te l len!  

Ziedaar  wat  ik  voor  a l les  aci i t ,  0  mijn Jesus!  en 
wat  ik  van u verzoek.  Ik  ver lang niet  onder  de 
wijzen der  wereld gerekend te  worden;  maar  ik  
ver lang te  groeien in  de wetenschap der  hei l igen en 
onder  het  getal  uwer ware minnaars  te  z i jn .  Geluk­
kig zi j  d ie  a l les  verachlen om zich vaster  aan uw 
kruis  te  s lui ten,  en hun har t  geheel  aan u te  schen­
ken !  Geef  dat  ik  voor  al t i jd  de i jdele  wereldsche 

(1) Quid est quod sororem meam honore, me afficis 

ignominia? Jube arnbas simul c;edi. (In festo SS. Sccun-
d;e ct Rufuia!.) 

(2) Juslum deduxit per vias reclas, et oslendit illi re-

gnum Dei, etdcdililli scieniiarn saiiciurum. (Sap. X. 10.) 



— 97 — 

vreugden vaarwel  zegge.opdat  ik  V al leen aankleve 
oneindige goedheid en wel lust!  Laat  niet  toe dat  

dPrVJh16 ^ f6" ^ der 0r)deUgd en des ver" 
er  Is  te  bewandelen.  En waar  toch zou ik  een zoo 

teederen vader ,  een zoo medel i jdende meester  a ls  gi j  

hebben van uwe dienst  
e  ver la ten om m j  aan de aardsche beuzel ingen te  

becb,e .  Aeb!  „een,  a l ,e ,m ; .„e , i j k s l e  ^ % 

hl" S i< - t | n  m e l  o n a f scl ie idbaar  vereenigd te  
I J  ven.  Verleen mij  uwe genade,  en ik  zal  ü  eene 

onverbrekel i jke t rouw toewijden.  

Koningin des  Paradi jzes ,  Maria  mijne moeder ,  ik  

Godpn V 0 0 r s p r a a k  d i e  almogend is  bi j  ^r^r,JleVerkrijgeü 
d - i k l -eeu-

TWEEDE AFDEELING. 

De achting welke God zelfheeft voor de goddelijke liefde 

bewijst hare uitmuntendheid. 

Mag men ziel i  verwonderen dat  de Hei l igen de 
goddel i jke l iefde zoo hoog geschat  hebben,  wan-

d a t  G O d '  o o r sP r o n fe r  6 , 1  einde van al le  
e i l igheid,  haar  zelf  beschouwt als  een voorwerp 

van de groots te  waarde? Het  hei l ig  Evangel ie  geel t  
er  ons overvloedi j te  beween van* Laat  ons eem 

rüJvf ,  Z ' e n  w e l k e  bewoordingen onze l iefde­
r i jke Verlosser  de goddel i jke l iefde afschets t  aan de 



Samari taansche vrouw. Gelegenheid nemende ui t  
hare  weiger ing hem te  dr inken te  geven,  omdat  hi j  
van een ander  geslacht  was dan zi j ,  zeide hi j  haar ;  
« O !  vrouw, ware het  dat  gi j  wis t ,  wie het  is  die ,  
» tot  i i  zegt :  Geeft  mij  te  dr inken,  wel l icht  zoudt  gi j  
» hem hetzelfde gevraagd hebben,  en hi j  zou u 
» levende water  gegeven hebben,  geheel  en a l  ver-
»  schi l lend van dat  dezes  puts!  Want  hi j  d ie  van 
» di t  natuurl i jk  water  dr inkt ,  zal  wederom dorst  
» kr i jgen,  doch wie van ' t  water  dr inken zal ,  dat  
» ik  hem zal  geven,  die  zal  in  de eeuwigheid 
» geenen dorst  hebben,  omdat  het  in  hem een on-
» ui tput te l i jke (ontein zal  worden,  die  spr ingen zal  
» ten eeuwig leven ( i ) .  »  Nu,  wat  is  di t  geheim­
zinnig water ,  waarvan de Heer  zoo grooten lof  
spreekt  tot  de  Samari taansche vrouw, anders  
dan de goddel i jke l ie lde? 

Wanneer  de verrezene Zal igmaker ,  op het  punt  
s taande van tot  z i jnen Vader  weder  te  keeren.de her-
der l i jkezorgzi jnerKerk aanPetrus  wilde toebetrou-
wen,wat  vroeg hi j  hem,alvorens hem tezeggen :  hoed 
mijne lammeren,  weid mijne schapen? Onderzocht  
hi j  of  hi j  de  noodige wetenschap,  voorzicht igheid,  
i jver  en moed had voor  eene zoo gewicht ige onder­
neming? vraagde hi j  hem :  Petrusgevoeï t  ge  u s terk 
genoeg om mijnen naam grondhart ig  en zonder  
vrees  te  bel i jden in  tegenwoordigheid van Joden en 
Heidenen,  van het  Sanhedrin,  van de wereldsche 
vorsten en wijsgeeren ?Zij i  ge  bereid de bergen te  
bekl immen,  de zeeën te  doorkruisen,  de landschap-

(1) Joan. IV, 10, li. 



—  9 9  —  

pen en koningri jken te  dooi  loopen om mijn Evan­
gel ie  aan ta l r i jke volkeren en lot  binnen l ie t  groote  
Rome ie  brengen? Zul t  ge  den moed hebben van 
ter  mijner  verheer l i jking honger  en dorst ,  ontbe­
r ingen,  vermoeinissen,  smarten,  vervolging,  belee-
diging en eindel i jk  den kruisdood te  onderstaan? 
Niets  van di t  a l les .  Chris tus  vergenoegt  z ich met  
hem, dr iemaal  achtervolgens,  te  vragen,  of  bi j  hem 
bemint  :  « Simon,  Joannes 'zoon,  mint  gi j  ra i j? iVIint  
g i j  mij  wezen t l  i jk?  Mint  gi j  mij  meer  dan dezen?» 
De Heer  bepaal t  dan al les  bi j  de  eenige l iefde,  en 
vindt  hi j  d ie  in  Petrus ,  di t  is  hem genoeg voor  a l le  
bekwaamheid,  om lat  de  l iefde a l le  andere deugden 
in  zich beslui t .  Jesus  ver langt  niets  meer!  Zouden 
wij  een bi ter  bewijs  kunnen wenschen van de 
waarde welke de l iefde heef t  in  Gods wog? 

\Vij  hebben er ,  evenwel ,  een uog veel  grooter  in  
het  onui tsprekel i jk  geheim der  Menschwording.  
Welke kracht  van begrip van menschen of  engelen 
heel t  z ic i i  ooi t  een zoo verheven denkbeeld kunnen 
vormen als  hetgene in de woorden van Joannes is  
ui tgedrukt  :  E l  v e r h u m  c a r o  f a c t u m  e s t  :  « En het  
Woord is  vleesch geworden 1 »  O God! het  mede­
zelfs tandig beeld des  Vaders ,  dezelfde natuur  heb­
bende,  en wezenl i jk  gel i jk  aan hem, vernedert  z ich 
tot  het  aannemen van onze el lendige s laafsche 

| natuui i Qui cum in forma Dei essel, non vapinam 

arbitratus ast esse se ccqualem Deo, sid semetipsum 

exinanivit for mam servi acctpicns, in similitudimm 

h o m i n u m  f a c t u s ,  e t  h a b i t u  i n v v n l u s  a t  h o m o  ( i ) .  üe  

(1) Philipp. II, 6, 7. 

L 
V 



- 100 — 

Zoon Gods,  God als  Hij ,  wordt  in  eenen s ta l  gebo­
ren ,  brengt  dr ie  en denig jaren in  een zeer  moei l i jk  
leven over;  wordt  versmaad door  de menscl ien en 
verworpen door  zi jn  volk ;  wordt  schandel i jk  en 
wreedaardig gegeeseld;  heef t  eene kroon van zeer  
scherpe doornen op het  hoofd;  baadt  de rechtban­
ken,  de s t ra ten van Jerusalem en den weg des  
kruisbergs  in  z i jn  bloed;  is  in  doodstr i jd  genageld 
op een kruis ;  s terf t  e indel i jk  gedompeld in  eene zee 
van smarten en schande,  in  het  midden van twee 
boosdoeners;  is  het  voorwerp der  beleedigingen,  
der  bespoüingen,  der  verwenschingen,  der  godslas­
ter ingen,  dergenen wien hi j  niets  dan weldaden be­
wezen heef t !  Welke omkeer  van a l les!  Welk wonder  
der  goddel i jke goedheid jegens ons!  Hier  volgen 
de gedachten zich in  menigte  verward op,  en onze 
geest  is  bedwelmd en kan den ui t leg niet  vinden 
der  geheimen die  z ich voor  hem opdoen !  Maar  welk 
is  hel  oogmerk van deze wonderbare vernedering 
van Gods Zoon,  en om welke beweegreden heef t  de  
goddel i jke Vader  zi jnen welbeminden Zoon,  het  
voorwerp van zi jn  eeuwig welbehagen,  ter  dood 
wil len leveren? Wij  weten hel ,  het  was om het  vuur  
der  goddel i jke l iefde,  dal  in  onze har ten door  de 
zonde was ui igedoold,  op nieuw te  onts ' .eken;  zoo­
dat  het  gansche groot  werk der  ver lossing mei  de 
ta l r i jke wonderen die  het  voorafgingen en aankon­
digden :  de wet ,  de  plecht igheden,  de voorzeggin­
gen,  de afbeeldingen van het  Oud Verbond;  en die  
welke het  volgden :  de afdal ing des  Hei l igen Geesies  
over  de Aposiolea,  de verbreiding des  geloofs ,  de  



— 101 

st ic l i t ing der  Kerk,  de  Sakramenten,  de onbloedige 
offerande,  de wonderwerken,  de onfei lbare  leers toel ,  
a l les  werd door  de goddel i jke wijsheid en goedheid 
ingericht  mei  het  eenig oogmerk van de goddel i jke 
l iefde aan de raenschen weder  te  geven,  en de­
zelve in  hen te  behouden en te  doen aangroeien.  

O goddel i jk  Woord,  gi j  ga al t  uw bloed en leven 
om het  menschdom te  redden en u door  hen te  doen 
beminnen,  hoe heb ik  zooveel  t i jd  kunnen door­
brengen zonder  U le  beminnen en zelfs  met  U te  
beleedigen? Ach 1 wat  onbegri jpel i jke ondankbaar­
heid en wat  droevige verbl indheid!  f t ï i jn  Jesus ,  
verwerp mij  niet  van voor  u aanschi jn .  Het  is  waar ,  
ter  oorzake mijner  schuld,  zou ik  verdienen voor  
eeuwig van U gescheiden te  worden ;  maar  ik  hoop 
door  uw l i jden en dool  en door  de smarten uwer 
hei l ige Moeder ,  ik  houd voor  zeker  dal  ik  nimmer 
dusdanig ongeluk zal  ondergaan,  noch in  den t i jd ,  
noch in  de eeuwigheid.  Amen.  

DERDE AFDEELING. 

Hoe de liefde Gods onzen wil heiligt, en hem bekwaam 

maakt om verdiensten vour den hemel le verzamelen. 

Dc ongeregeldheid of  de geregeldheid vaa onzen 
wil  beslaan in  z i jne wederspannighcid ol  z i jne on-
«Knvcrping aan den al lorhei l igsten wil  Gods,  d ie  de 
regel  der  rccl  tvaardigheid en der  waarheid is .  Hij ,  

» 



— m -

die  om zi ine dr i f ten te  voldoen,  aan den goddcl i jkea 
i  hpr t i - r l i  en vevvalsct i i  z i jnen eigen 

We '  i flip aldus deelt in de volmaaktheid van 

':8ve:,et:8r»i  o .a"  ™ ^  «iet * .«« 

„ Gods naar  den uwen te  buigen,  want  uw \  

» is  kwaad,  en die  van God is  de N a D  ^ t  

rerhl  en hei l ig  is .  Neem deze dan aan,  en d 
hetgene s lecht  in  u  is .  door  hem verbeterd 

)) 

'  Z wat ' is  de l i*  W. »««.  *» i m .  

m M k ;e  overeenkomst  va, ,  onze.  

* 2™"S-Tf 'vönr . lLol i jk  gevonden in  I « 
wil  van onze woorden en werken aau het  go JU  

;5==5-S2Ss 
• sSis ™—ï—ü. 

Wanneer  de wil  des  menseden,  door  de 1 e lde 



— 103 — 

waarin hi j  z ich natuurl i jkerwijze bevondt ,  tot  den 
s taat  der  bovennatuurl i jke rechtvaardigheid,  dan 
maakt  de l iefde,  d ie  hem beziel t ,  hem bekwaam om 
verdiensten en schat ten voor  den hemel  te  verza­
melen;  dewij l  z i jne goede werken,  door  de godde­
l i jke l iefde vruchtbaar  gemaakt ,  hier  door  eene 
waarde bekomen,  die  ze  aangenaam aan Gods har t  
en der  eeuwige glor ie  waardig maakt .  Daar­
entegen kan de mensch,  beroofd van de l iefde,  
welk goed hi j  ook doe of  welk l i jdrn hi j  ook 
ondersta ,  nooi t  geene verdiensten verzamelen,  
die  zel t f j  de  ger ingste  waarde voor  de eeuwigheid 
hebben.  De woorden van den hei l igen Paulus  zi jn  
hi t  iomtrent  a l lerduidel i jkst  :  « Al  sprake ik ,  »  
schri j f t  h i j  aan de geloovigen van Corinthe,  «  al  de  
» ta len der  meuschen en der  engelen,  indien ik de  
» l ie lde met  heb,  ik  ben niets  dan eene kl inkende 
» bel  of  een klaterend metaal ;  a l  bezat  ik  den geest  
» van voorzegging waarmede ik a l le  geheimen 
» doorgronde,  a l  kende ik  al le  wetenschappen;  a l  
» ware mijn geloof  bekwaam bergen te  verzet ten,  
» indien ik  de l iefde niet  heb,  ik  ben a ls  niets ;  a l  
» hadde ik  a l  mijn goed aan de armen ui tgedeeld,  
»  en mijn l ichaam geleverd om verbrand te  worden,  
» dat  a l les  zonder  de l iefde zou mij  niets  baten ( i ) .»  
En de hei l ige August inus voegt  bi j  deze woorden 
van den Apostel  der  Heidenen :  « Voeg er  de l iefde 
bij, e i alles zal u voordeelig zijn. v Adde charitalem 

prosunt omnia (2) 

(1) I Cor. XII. 1,3. — (2) Do Verb. Dom. Senu. i. 



Doch la ten wij  den goddel i jken Meester  zelveu 

: --3;lr » «iet  in  ra«]  ,  z a \ a ' :^ ,  v e r d o r re n  en men zal  
» geworpen worden; In] zal verd. vp rb ran-

. hen. oprapen en in'l vuur «erpen om le .erbran 

"  Goa « .ê  da.  deze woorden Joor  vele  Chris tenen 

;r roTo^aVeiiiU 

?£H5Srr^ 
.  worde weggenomen (2) .  »  Maria ,  mijne toevlu. l  ,  

ondersteun mij  '• 

(1) S.  Joann. XV. 46. 

(2) Apoc. 11. 5.; Hl- 18-



— 105 -

VIERDE AFDEELING. 

Do goddelijke liefde maakt ons deelachlig aan de vriend­

schap Gods. 

l iefde Gods is  een onui tput te l i jke schat ,  welke 
degenen die  hem bezi t ten deelacht ig  mankt  aan de 
vriendschapGods. ast thesaurus quo, quiusi 
sunt, participes facti sunt amicitiw Dei ( i ) .  Laten wij  
z ien wat  tot  de ware vr iendschap meischt  wordt :  
Vooreers t ,  z i j  vraagt  eeue wederï i jdsche mededee-
l ing van genegenheden.  En nooi t ,  in  wet  gi 'val  het  
ook zi j ,  heef t  deze mededeel int ï  zoo wezenl i jk  plaats ,  
a ls  inde goddel i jke l iefde,  omdat  God mint  die  hem 
heminnen ;  Eijo di i igentes  m e  dil igo (1) .»  Hij  die  mij  
bemint ,  zal  van mijn Vader  bemint  z i jn ,  en ik  zal  
hem ook beminnen. » Qui diligit me, diligetur 
u l'atm men, et ego diligam eum (3). 

Ten tweede,  de vr iendschap vraagt  eene weder-
zi jdsche mededeel ing van goedeieu,  en deze mede -
dfcl ing geschiedt  op eene bewonderenswaardige 
wijs  door  de goddel i jke l iefde;  omdat ,  van den 
eenen kant .  God zi jne goederen mededeel t  aan de 
ziel  d ie  hem bemint ;  en dat ,  van den anderen kant  
deze ziel  haren Welbeminden al  hare  vermogens en 
al  hare  werken toewijdt .  « Mijn Welbeminde is  

(I) Sap. VII. 14. 

(i) t 'rov. Vlil. 17. 
(5) Joan. XIV. 21. 



— 106 — 

aan mij,  en ik ben aan mijn Welbeminden. * Ego 

dilecto meo, et dileclus meus mihi (i). 
Een ander vereisclite der ware vriendschap is de 

wederziidsche mededeeling der geheimen, en j 
zien het ook volbracht in de goddelijke helde, vol-
JZ deze woorden van Jesus Christus tol zijne 
apostelen; « Ik heb u mijne vrienden genoemd, 
» dewijl ik al hetgeen ik van mijn Vader  gehoor 
„ heb u heb bekend gemaakt. » Fos dixiamicos qma 
omnia auwcumque audivi a Palre meo nota feci 

>, vobis (2).» En deze andere ;  « Ik danku, ojadtr,  
» Heer van hemel en aarde, omdat gij deze ingen 
,  hebt verborgen voor de wijzen en verstandigen 
„ en veropenbaard aan de kleinen. » Confiteor l b , 
B Pater, Domine cwli et terrw, quia abscondisti 

„ toe a sapienlibus, et prudentibus, revelasU eapar-

^ D" vriendschap tussclien God en de godminnende 
ziel is van den hoogsten graad, en besluit in zich a 
wat het meest geschatwordt en't  aangenaamst is m 
S andere .fienöechap. Zij e.er.refl verre 
welke bestaal tusschen eenen vorst en zijne grootste 

gunstelingen; omdat de vrienden Gf s 'v o l^n | ,  
i  

apostel Paulus, « medeburgers der he.l 'gen en huis­
genoten Godszijn.» Jam non estis hospüesetadvena 

sed estis cives sanctorum et domestia Dei ( »)• 
vriendschap overtreft die welke den bruidegom en 

(1) Cant. VI. 2. 

(2) Joan. XV. 15. 

(3) Matlh. XI. 25. 

(4) Ephes. II. 10. 



— 107 — 

bruid verbindt;  dewij l  de ziel  des rechtvaardigen,vol­
gens de woorden van den profeet  Oseas,  verheven is  
tot den rang van bruid vanGod: Et sponsabo te mini 

in sempiternum, et sponsabo te mi hi in justilia et 

judicio, et in misericord ia et in miser alionibus; et 

sponsabo te mi hi in fide, el scies quia ego sum Domi-

nus  ( i) .  « Ik zal  eene eeuwige verbindtenis  met u 
» aangaan ;  ik zal  u huwen in do rechtvaardigheid,  
» in het  oordeel  en in de bamiharl igheid,  ik zal  u 
» huwen in het  geloof,  opdat  gi j  wetet  dat  ik de 
» Heer ben.  » Eindeli jk,  deze vriendschap overtreft  
al le  vriendschap welke wij  zouden kunnen genieten,  
en die wij  ons zel is  zouden kunnen verbeelden;  de­
wijl  de godminnende ziel  in God al leen eene on­
uitputtel i jke bron van zachtmoedigheid,  goedheid,  
aangenaamheid,  van al le  ^oed vindt ,  zooals  de 
Psalmist zich uitdrukt: Quid mihi est in coelo, et 

a te quid volui super terrain... Deus cordis mei et 

pars  mea  Deus  in  ce t e rnum (2) .  « Wat is  er  voor 
» mij  in den hemel en wat wenschteikop de aarde. . .  
» God mijns harten en mijn deel  in der  eeuwig-
» heid? » 

En,  om deze onvergeli jkel i jke vriendschaptever-
kri jgen,  behoeft  men zuiks slechts  te  wil len! Men 
kan haar toepassen wa van de wijsheid gezeid is  :  
» Dat  zi j  die haar beminnen haar vinden;  dal  zi j  
» degenen welke haar betrachten te gemoet gaat ,  
» en zich het  eerst  aan hen vertoont;  dat  hi j  die 

(1) Osee. II. 19. 20. 

(2) Psal. LXX11. 25. 2G. 



— 106 — 

aan mij ,  en ik ben aan m i j n  Welbeminden.  » Ego 

dilecto meo, et dileclus mens mihi (i). 

Een ander vereiscl i te  der  ware vriendschap is  de 
vvederz i jdsche  mededee l ing  de r  gehe imen ,  en  W I J  

zien het  ook volbracht  in de goddeli jke heide,  vol­
gens deze woorden van Jesus Christus tot  zi jne 
apostelen :  « Ik heb u mijne vrienden genoemd, 
» dewijl  ik al  hetgeen ik van mijn Vader gehoord 
» heb uhehbekend gemaakt.» Fos dixiamicos,qma 

omnia quwcumque audivi a Palre meo nota feci 

»  vob i s  (2) .  » En deze andere :  « Ik danku,  0Vader,  
» Heer van hemel en aarde,  omdat gi j  deze dingen 
,  hebt verborgen voor de wijzen en verstandigen,  

s en veropenbaard aan de kleinen.» Confiteor tibi, 

» Pater, Domme cwli el lerrw, quia abscondish 

» hcec a sapientibus, et prudentibus,revelasliea par-

» vulis (3). » , • 
De vriendschap tusschen God en de godminnende 

ziel  is  van den hoogsten graad,  e n  besluit  in zich al  
wat  het  meest  geschal  wordt en ' t  aangenaamst is in 
elke andere vriendschap.  Zij  overtreft  verre die 
welke b e s t a a t  tusschen eenen vorst  en zi jne grootste 
gunstel ingen ;  omdat de vrienden Gods, volgens den 
apostel  Paulus,  « medeburgers der  heil igen en huis­
genoten Godszijn.» Jam non estis hospitesetadvenw, 

sed  e s t i s  c i ve s  sanc torum e t  domesUc i  De i  (4) .  Deze 
vriendschap overtreft  die welke den bruidegom en de 

(1) Cant. VI. 2. 
(2) Joan. XV. to. 
(3) Malth. XI. 25. 

(4) Ephes. II. It*. 



— 107 — 

bruid verbindt;  dewij l  de zie!  des rechtvaardigen,vol­
gens de woorden van den profeet  Oseas,  verheven is  
tot den rang van bruid van God; El sponsabo te mi hi 

in sempiternum, et sponsabo te mi hi in justilia et 

judicia, et in misericordia et in miserationibus; et 

sponsabo te mihi in jide, et scies quia ego sum Domi-

nus  ( i) .  « Ik zal  eene eeuwige verbindtenis  met u 
» aangaan;  ik zal  u huwen in de rechtvaardigheid,  
» in het  oordeel  en in de bai  mharl igheid,  ik zal  u 
» huwen in het  geloof,  opdat  gi j  wetet  dat  ik de 
» Heer ben.  » Eindeli jk,  deze vriendschap overtreft  
al le  vriendschap welke wij  zouden kunnen genieten,  
en die wij  ons zelfs  zouden kunnen verbeelden ;  de­
wijl  de godminnende ziel  in God al leen eene on-
uitputtel i jke bron van zachtmoedigheid,  goedheid,  
aangenaamheid,  van al le  i ;Oed vindt ,  zooals  de 
Psalmist zich uitdrukt : Quid mihi est in coelo, et 

a te quid volui super terrain... Deus cordis mei et 

par s  mea  Leus  in  ce l e rnum (2) .  « Wat is  er  voor 
» mij  in den hemel en wat wenschteikop de aarde. . .  
» God mijns harten en mijn deel  in der  eeuwig-
» heid? » 

En,  om deze onvergeli jkel i  jke vriendschap te ver­
kri jgen,  behoeft  men zulks slechts  le  wil len! Men 
kan haar toepassen wa van de wijsheid gezeid is  ;  
» Dat  zi j  die haar beminnen haar vinden;  dal  zi j  
» degenen welke haar betrachten te gemoet gaat ,  
» en zich het  eerst  aan hen vertoont;  dat  hi j  die 

(\) Osee. II. 19.20. 

(2) Psal. LXX11. 25. 26. 



_ 108 — 

,  voor haar waakt zich niet  zal  vermoeien,  en dat  
« hi j  haar zal  ontmoeten gezeten aan zi jnedeur (4) .» 

De ernst ige overweging der voordeden welke de 
l iefde Gods heeft  boven al le  wereldsche vnend-
schapnen,  en zelfs ,  boven de gunsten het  vertrou­
wen der vorsten,  deed twee edell ieden beslui ten om 
het  hof te  verlaten en zich door een eenzaam en 
boetvaardig leven gansch en al  den Heere toe te  
wijden.  Dit  fei t  is  aangehaald door den heil igen 
Augus t inus ,  die verhaalt  hoe hetzelve ten zi jnen 
t i jde plaats  had.  « Terwij l  keizer  Theodosius ze­
kere schouwspe len  bijwoonde die ter  zi jner  eere ge­
schiedden,  gingen twee zi jner  hovelingen,  duor het  
geiucli t  der  renbaan vermoeid,  naar buiten om de 
fr issche lucht  te  scheppen,  en verwijderden zich tot  
in het  veld.  Tot  hun ge luk ,  ontmoetten zi j  eene 
woning van heilige kluizenaars;erbinnengegaan zi jn- .  
de,  waren zi j  verwonderd en bewogen op het  gezicht  
der  armoede,  der  eenvoudigheid,  der  st i l le  rust  en 
vrede die in di t  godvruchtig v e r b l i j f  heerschten,  en 
konden de uitdrukking der ware vreugde die op 
het  aangezicht  dezer goedhart ige dienaren Gods t t  
lezen was,  niet  genoeg bewonderen.  Daar zi j  meene 
hunner nederige cel len,  het  leven van ' .ei l i fet i  
abt  Antonius vonden,  opende een der edelheden dit  

(!) Facile vidilur ab his qui diligunt cara, et mvenitur 

ab hisquiquserunl  illam Prseoccupaiqui  se concupiscunt ,  
ut  i l l is  se priorostendat .  Quide luccvigilavcri lad i l lam nou 
laborabii ;  assidenlem euim il lam foribus suis  mvcmet.  

(Sap. YI. 13. 15.) 



- 109 -

boek en begon te  lezen.  6iaarhoe(i)!  Terwij l  bi j  
las ,  zegt  de heil ige kerkleeraar,  begon hij  de daden 
des heil igen te  bewonderen;  de bewordering ont­
stak in hem den lust  tot  navolging;  van i iet  lezen 
ging hij  over tot  het  overwegen der middelen om 
dezelfde levenswijze aan te vangen,  om vaarwel te  
zeggen aan de wereldsche kri jgsdienst ,  en om zich 
gansch en al  aan de diens.  Gods toe ie  wijden.  Als­
dan door een vurig verlangen ontvlamd, zeide hi j ,  
zi jn medegezel  aanziende ;  « En wij ,  wal  denken 
» vi i j  te  winnen door zooveel  vermoeinissen waarin 
» wij  ons leven sl i j ten? zullen we ooil  iets  meerder 
» kunnen verwerven dan de vriendschap des kei-

)> zers? en is  deze verwerving niet  twijfelachtig,  
» zeer  onzeker en aan duizende gevaren blootge-
» steld? Maar ziel l ier ,  indien ik de vriendschap van 
» mijneii  God wil  bedil len,  l igt  de weg voor mij  
» open, ik kan haar dadelijs bekomen! » Amicus 

au tem De i  s i  va luero ,  ecc t t  nunc  f io  Hel boek her­
nemende en zi jne lezing vei  voordereiule,  gevoelde 
bi j  zich meer en meer aangevuurd tot  hel  volmaakt 
leven.  Alsdan een diepen zucht  ui t  ' s  harten grond 
lozende,  sprak l i i j  :  Mijn vriend,  ik heb de ketens 
gebroken die mij  aan In-t  hof hechtlen,  ik heb be­
sloten mij  geheel  en al  aan Gods dienst  le  wijden,  
en ik wil  hier  ter  plaatse op dit  oogenblik zelfs  be­
ginnen (2).  Hebt gi j  niet  besloten mij  na le  volgen,  

(1) Coepit mirari, et accendi, et inter legendum medi-
tari arripere talent vitam, et relicta militia saeculari ser-
vire l'eo. 

(2) Ego jam abripui me ab ilia spe nostra,et Deo servire 
staiui, et ex hac hora, et in liac loco aggrediar. 



— 110 -

t rek mij  ten minste niet  van mijn voornemen af ,  
en vertraag geenszins deszelfs  vervull ing.  Zijn 
vriend,  over een zoo edelmoedig beslui t  getroffen,  
en zeil  door de aansporing der g e n a d e  overwonnen,  
verre van zi jnen medegezel  te  wil len doen wankelen,  
zeide l iem te wil len volgen;  en denzelfden dag,  
zonder eenigen ui tstel ,  wijdden zi j  beiden zich in 
di t  eenzaam verbli jf  den Heere toe.  

Minneli jke Jesus,  verkeer ook voor mij  al  de 
aardsche gemichten in bi t terheid,  en doe mij  geene 
vreugde scheppen dan inü,oneindige goedheid! be­
reid u in mijn hart  eene uwer waardige woonplaats .  
O welbeminde Jesus!  zuiver hetzelve door uwe 
genade en vest ig er  uw verbli jf  voor eeuwig! Gedenk 
mijner,  om'jne moeder Maria,en spreek ten mijnen 
voordeele bi j  uwen goddeli jke Zoon.  

VIJFDE AFDEELING. 

De liefde Gods is een oneindig goed. 

Eene der eigenschappen der aardsche goederen,  
die ons derzelver ui terste el lende doet  kennen,  is  
hunne bepaaldheid.  Nooit  zal  iemand ter  wereld 
gelukken om ze al len te  zamen te bezit ten,  dewij l ,  
o.f l  daartoe te  komen, hi j  er  iedereen van zou moe­
ten berooven; maar ware di t  hem mogeli jk,  wat  
zou hij  daarmede verworven hebben ? Een beperkt  
en onvolmaakt goed,  dat  nog al t i jd eene oneindig 



ledige ruimte in zi jn hart  zou laten,  omrlat  het  
buiten al le  evenredigheid niet  hetzelve zou bli jven.  
Wat moei het  dan zi jn met het  weinige goed,  welk 
wij  thans genieten ' '  Maar anders is  het  gelegen met 
de goddeli jke Helde,  die ons in het  bezit  s tel t  van 
een zeer volmaakt en onbeperkt  goed,  dat  is  van 
God zeiven,  die ons aandeel  en onze erfenis  wordt  :  
Pars  mea  Dms .  Hoewel di t  gedacht  ons begrip 
verre te  bovengaat ,  is  het  niet temin waar.  Wanneer 
ons hart  God bemint ,  opent ,  verbreedt  en verwijdt  
het  zich en deelt ,  voor zooveel  onze bepaalde natuur 
zulks toelaat ,  in de natuur van het  bemind voor­
werp.  De heil ige Franciscus van Sales maakt des-
aangaande schoone vergeli jkingen ( t) :  a De schapen 
» van Jacob,  zegt  hi j ,  door al t i jd,  inden waterbak 
» waaruit  zi j  dronken,  do kleine gekleurde takskens,  
» welke hij  er  had ingelegd,  s terk te  bezien,  deden,  
» om zoo te  zeggen,  de kleuren in hunne eigene zelf-
» s tandigheid overgaan,zoodat  ' i  l ichaam der lamme-
» ren diezi jdroegen,erdoorgeverwd werd.Zoo ook,  
» wanneer de ziel  ontvlamd in de l iefde Gods,  des-
i) zelfs  oneindige volmaaktheden beschouwt,  ver-
» kri jgt  zi j ,  indien het  geoorloofd zi j  a ldus te  spreken,  
» er  eenen l ichten wêerschijn van en eigent  zich 
» deze eenigszius toe; iets  wat men een wett ige en 
» edele diefstal  der  l iefde mag noemen. Hij  die zi jne 
» genegenheid stel t  op de volmaaktheden Gods,  
» versiert  zich met de schoonheid van zi jnen wel-
» beminden,  zonder ze evenwel in hem zeiven te  

(1) Verhandeling over de goddelijke liefde. 



— 112 -

n verminderen;  hi j  heklecl t  zich met deszelfs  l i lee-
» deren,  zonder er  hem zeiven van te  berooven ;  hij  
» deelt  in zi jne r i jkdommen, zonder deszelfs  schat-
» kist  le  verarmen :  even als  de lucht  van het  
t  l icht  doordrongen wordt ,  zonder den glans der 
« zon te  verminderen,  of  als  een spiegel  den ind;  uk 
» van een schoon aanschtj i)  ontvangt,  zonder de 
» persoon die hel  bezit  van eene zi jner  hevall ighe-

» den leberooven,  » 
« Flet  hei l ig Schrif t ,  van de zondaars spiekende,  

» zegt  dat  zi j  bedorven en afschuweli jk geworden 
» zijn in hunne begeerten : Corrupii sunt, el abo-

»  minab i l e s  fac t i  surd  in  s tad i i s  su i s  ( i) ;  dat  zi j  zich 
» afschuweli jk gemaakt hebben als  de dingen die 
» zij beminden : Faclisunl ahominabiles, sicut res 

j)  qux  d ikxerun t  (2);  hetgeen beduidt  dat  zi j  zi jn 
1  geli jk geworden aan de voorwerpen hunner l iefde.  
» Men mag insgeli jks van de rrcluvaardigen zeggtn 
» dat  zi j  beminneli jk en volmaakt worden als  den 
» God,  wien zi j  l iefhebben.  De gelukzalige Clara 
» van Montefalco was zoo zeer vervuld van l iefde 
» tot  het  l i jden van Jesus Christus en tot  het  ge-
,  ijeim der al lerheil igste Drievuldigheid,  en zi j  
» doordrong er  zoo zeer haar hart  van geduiende 
,> baar  leven,  dat  na bare dood,  de instrumenten 
* der  Passie en l)el  afbeeldsel  der  al lerheil igste 
»  D r i e v u l d i g h e i d  er op eene wonderbare wijze in 
» opgesloten werden bevonden.  En de l ierde van 

^1) Psalm. XSl!, i. 

(-2) Oseas. IX.. 10. 



» den heil igen Paulus tol  onzen goddeli jken Zalig-
» maker was zoo vurig,  dat  l i i j  deszeifs  merkteeke-
» nen in zijn lichaam droeg : Ego enim stigmata 

» Domini Jesu in corpore meo porto (i). » 

Deze gevoelens van den i iei l igen Franciscus van 
Sales werden,  reeds lang voor hem, ui tgedrukt  
door den heil igen Augustinus,  wanneer deze over 
de kracht  handelende welke de l iefde heeft  om aan 
hem die bemint  de hoedanigheden van het  beminde 
voorwerp mede te  deelen,  hi j  di t  gevoelen ui t te  ;  
Eenieder wordt  gel i jk aan zi jne l iefde.  Bemint  ge 
de aarde? gij  zi j l  aarde.  Bemint  ge God? wat zal  ik 
zeggen? gij zult God zijn : Talis est quisque, qualis 

ejus dilectio est. Terrain diligis? terra es. Deum dili-

gis ? quid dicam? Deus er is. 

Verlicht  mijn verstand,  o Jesus,  ontvlamt mijn 
hart ,  opdat  ik al  mijn geluk stel le  in ü  te beminnen 
en in aanhoudend aan uwen boezem gedrukt  ie  
bl i jven! O zalige ketenen,  die de zielen met God 
verbindt ,  bindt  ook de mijne,  opdat  zi j  nimmer van 
hem scheide! O Maria,  mijne hoop,  hecht  mijne 
ziel  aan uwen Jesus,  derwijze dat  de zoete banden 
zi jner  l iefde nimmermeer verbroken worden,  maar 
mij  voor eeuwig aan hem vaststrengelen! Amen. 

(1) Galat.  VI. 17. 



— 114 — 

ZESDE AFDEELING. 

De liefde Gods is het eenigsle goed dal ons nooit zal 

ontbreken. 

De mensch heeft  goederen noodig die hem niet  
tegen zi jnen wil  en dank kunnen onmonien worden,  
dieniet  verslonden worden door den loop der t i jden,  
en die hem bijbl i jven in de eeuwigheid,  waarvoor 
hi j  bestemd \ i  :  doch,  waar znllen wij  dergeli jke 
goederen vinden! Zou het  zi jn onder die welke de 
wereld zoo bemint  en zoo verheft? Ach neen! de­
wij l  zi j  niet  dan vergankeli jkheid aanbieden,  van 
wat kant  en onder welk oogpunt wij  ze ook be­

schouwen. 
Vooreerst ,  zi j  zi jn onzeker,  omdat men ze ons elk 

oogenblik,  tegen wil  en dank,  kan ontnemen. Hoe 
vele menschen zi jn in een oogenblik van het  toppunt 
der  r i jkdommen in den schoot der armoede geval­
len ;  hoe vele die de uitsiekendste ambten bekleedden 
werden op een oogenblik in de uiterste vernedering 
geploft ,  zooals  den hoovaardigen Aman gebeurde,  
die eensklaps overging van de hoogste eer  en van 
het  koninkli jk feestmaal  tot  de schandeli jke galg;  
en zulk gebeurt  dageli jks aan eene menigte andere 
ongelukkigen die hem op den weg der eer  gevolgd 
zi jnde,  hem nog vergezellen op dien der schande.  

Ten tweede,  de aardsche goederen zi jn onbesten­
dig,  omdat,  al  ware ' t  dat  niemand ze ons ontname, 
zi j  in zichzelven eene kiem van bederf  bevatten.  



115 -

waardoor zi j  al  spoedig vergaan en verdwijnen.  
Waar zi jn t l ians zoovele pracluige paleizen,  be­
roemde sleden,  bloeiende koningri jken die eert i jds 
de roem der wereldminnaars ui tmaakten? Er bli jf t  
thans niets  van overig dan puinhoopen en i jdele ge­
denkstukken.  Even als  l iet  hout  den worm teelt  die 
het  afknaagt ,  en het  laken de mot die het  verteert ,  
zoo dragen de aardsche goederen de kiem hunner 
eigene verniet iging in zich.  

Het  derde bewijs  van de vergankeli jkheid der  
aardsche goederen is ,  dat ,  al  ware ' t  dat  zi j  ons 
door hen zeiven niet  zouden ontbreken,  al  ware ' t  
dat  zi j  ons niet  beroofd wierden door de wisselval­
l igheid der fortuin,  wij  hen tech al t i jd zouden 
moeten verlaten in het  oogenblik onzer dood ;  de­
wijl  onze goede of kwade werken al leen ons voor 
Gods troon en in deeeuwigheid zullen vergezellen. . .  
Waar is  de man die zich sterk genoeg aan de t i j ­
deli jke goederen kon verbinden om er ondanks hem 
zeiven niet  voor eeuwig van beroofd te  worden? 
Homo... cum interieril non sumet omnia, neque des-

cende t  cum eo  g lor ia  e jus  ( i)  :  « De mensch zal  bi j  
» zi jn afsterven niets  van zi jne bezit t ing mede-
» dragen,  en zi jn roem zal  met hem niet  in het  graf  
» dalen.  » Herodes,  geheel  brooddronken en hoog­
moedig over zi jnen voorspoed,  tot  welks toppunt 
hi j  scheen gestegen te  zi jn,  gevleid door de staats­
l ieden en de grooten des r i jks,  ootmoedigli jk om 
vrede gesmeekt door de afgezanten van twee mach-

(1) Psalm. XL. VIII. 17.18. 



— 116 -

t ige steden,  aan zi jne voeten vernederd,  deze Hero­
des,  wanneer hi j  de nectar  zi jner  glorie met volle 
teugen dronk,  wanneer hi j  zich meer dan een 
mensch geloofde,  ging,  als  een bl iksemschicht ,  van 
deze verhevene grootheid tot  de uiterste el lende en 
de ontblooting van al les over:  God,  die gezworen 
heeft  de hoogmoedigen te vvederstaan,  zond een 
engel  om hem doode' i jk te  treffen in de ingewanden,  
op den stond zelfs  waarop hij  tot  hel  volk sprak,  
en van hetzelve als  eene godheid begroet  werd.  
De smarten steeds heviger wordende,  en hem on­
draagli jke pijnen aandoende,  was hij  gedwongen,  
ten spij t  der  koninkli jke imjestei t ,  schrikkeli jke 
gri jnzingen te  maken,  woedend te worden,  een 
i jsel i jk geschreeuw te laten hooren,  zonder door 
eenig hulpmiddel  der  geneeskunde verl ichting te  
kunnen bekomen. Voor de oogen van ditzelfde 
volk,  bereid hem te aanbidden,  begonnen de wor­
men uit  zi jn l ichaam te kruipen,  en het  getal  dezer 
walgeli jke dieren groeide telkens meer en meer 
aan,  tot  zi j  hem die zich God wilde maken,  eeni-
gerwijze levend verslonden en tot  een bedorven 
klomp gebracht  hadden,  waaruit  een vuile s tank 
opsteeg.  Deze goddelooze koning gaf den geest  mid­
den van gehuil ,  geschreeuw en godslasteringen en 
verl iet  alzoo voor eeuwig al  de glorie en wellusten 
welke hij op aarde genoten had 1 Percussit eum an­

gelus Domini eo quod non dedisset honorem Deo, et 

consumplus  a  vermibus  exp i rav i t  ( i) .  Ziedaar hoe 

(1) Act. XII, 23. 



— 117 — 
alle aardsche grootheid en wereldsche goederen 
vergaan voor hen die er  hun hart  aan hechten! 

O hoe verschil l ig is  de .  natuur der goddeli jke 
l iefde! Vooreerst ,  zi j  is  in zich zelve een onbeder­
fel i jke schat ,  die nooit  ontbreekt ,  omdat hi j  het  
bezit  van God behelst ,  eeuwig goed,  onveranderl i jk 
goed,  dat  niet  onderworpen is  aan eenige wissel­
vall igheid noch aan eenig bederf .  « Gij ,  o  Heer,  » 
roept  de koninkli jke Profeet  vol  vurigheid ui t ,  « gi j  
»  hebt  in het  begin de aarde geschapen ;  de heme-
» len zi jn het  werk uwer handen.  Zij  zullen ver-
» gaan,  maar gi j  zult  bl i jven ;  zi j  zullen verouderen 
» geli jk een versleten kleed ,  gi j  zult  ze verande-
» ren als  een mantel ,  en zi j  zullen veranderd zi jn ;  
D  maar gij  zi j t  a l t i jd dezelfde,  en uwe jaren zullen 
» niet  eindigen ( i) .  » 

Deze schat  der  goddeli jke l iefde,  onveranderl i jk 
van natuur,  kan ons ook door geene geschapene 
macht ontnomen worden,  ui tgenomen door onzen 
kwaden wil .  Even geli jk het  in onze macht is  de 
goddeli jke l iefde met Gods hulp te verkri jgen,  zoo 
kunnen wij  er  van beroofd worden,  indien wij  er  
vri jwil l ig afstand van doen.  maar indien wij  zeiven 
haar niet  verstooten,  wie anders kan ze ons ontne­
men? Dat iedereen zich tegen den rechtvaardigen 
wapene;  dat  de hel ,  met al  hare woede,  ui tval le  om 

(I) Inilio, lu Domino lerram fiindasii ,  et  opera rnanu-

um tuanim suntcueli.  Ipsi peribuiit ,  luautem permanes, 

et siciit  vestimentmn veterascent.  Et sicut opertorium 

muiabis eos, et mulabiinlnr.  Tu aiitem, idem ipse es, et 

anti! lui non deficient.  (Ps^m. Cf, 20. 28.) 

10. 



- 118 — 

hem te bevechten,  de raenschen kunnen hunne 
wreedaardigheid op hem uitoefenen,  zi jn vleesch 
kneuzen,  zi jne l idmaten ontwrichten,  zi jne inge­
wanden uitrukken,  zi jne beenderen verplet ten,  zi jn 
leven langzaam door smarten verteeren ;  de duivels  
kunnen hem de grootste aanvallen doen onderstaan,  
zi jne verbeelding door al le  soorten van kwell ingen 
bedwelmen,  de opstand zi jns vleesch verwekken,  
op hem eene hagelbui  van kwell ingen en t i jdel i jken 
tegenspoed,  schromeli jker  dan die van Job,  doen 
nederstorten;  maar het  zal  de wereld en de hel  te  
zamen nooit  gelukken de l iefde Gods ui t  zi jn hart  te  
rukken,  zonder dat  zi jn wil  hierin toestemme. De 
gewelddadige pogingen zi jner  vi janden zullen zelfs  
het  middel  zi jn om ze er  vaster  in te  doen wor­
telen,  en om dezen kostbaren schat  des recht-
veerdigen nog meer te  doen aangroeien,  zi j  zullen 
de godminnende ziel  gelegenheid geven om zich 
dichter  aan te s lui ten aan haren Welbeminden.  

Aldus geschiedde het  met den heil igen diaken en 
roemrijken martelaar  Laurentius.Na vele fol teringen 
onderstaan te hebben,  op eenen gloeienden rooster  
l iggende,  gevoelde hij  de vereeniging zi jner  ziel  met 
God aangroeien,  naarmate het  vuur zi jn vleesch 
verteerde en verslond. Adhcesit anima mea post te, 

quia caro mea üjne cremata est, pro te Deus mem (i). 

Inwendig verbrand door het  vuur der l iefde,  ge­
voelde hi j ,  niet  al leenli jk,  de ui twendige vlammen 
niet ,  maar hi j  beschimpte zelfs  de beulen die de 

(1) Geti jden van den H. Laurentius.  



— H9  — 

gloeiende kolen onder hem in brand hielden,  en den 
tyran die hem te langzaam deed vergaan naar zi jn 
verlangen.  De kerkeli jke geschiedenis verhaalt  ons 
ook van den grooten heil igen abt  Antonius,  dat  hi j  
op duizenderlei  wijzen aangevallen wordende van 
de duivels ,  s terker werd om hun te wederstaan 
naarmate hunne woede tegen hem losbrak,  zelfs ,  
hi j  verachtte hen en verweet  hun hunne onmacht ( i) .  

Wij  zullen meer zeggen ;  de dood zelve,  welke de 
wereldminnaars met zoo veel  afschuwen beschou­
wen en als  het  grootste der  ongelukken aanzien,  
omdat zi j  hen beroofd van wal zi j  het  l iefst  bezit ten,  
de dood,  welker aandenken al leen al  hunne verma­
ken stoort  en met bi t terheid vervult  (2) ,  heeft  een 
geheel  ander ui tzicht  voor Gods vrienden;  zi j  is  
zoet  voor hen,  zi j  is  hun l ief ,  zi j  is  het  voorwerp 
hunner vurige wenschen,  dewijl  verre van hen van 
hun waarachtig goed te scl ieiden,  zi j  voor hen het  
middel  wordt  om zich volmaaktel i jk en voor eeuwig 
te  vereenigen met Hem, wien zi j  op aarde slechts  
onvolmaaktel i jk bezit ten en stei  ds vreezen te  ver­
l iezen.  Hierom wordt  de dood in de Psalmen ge­
noemd :  «Een slaap,  welken God zi jne welbeminde 
» vrienden overzendt,  opdat  hi j  hen in het  bezit  
» s tel le  zi jner  erfenis  (s) .  » Vandaar,  het  verlangen 

(1)Daemones sic coiUenipsil  ut ill is exprobraretimbecil-

lilatem. (In officio S. Antonii Abbalis.) 

(2) O mors, quam amara est meinoria tua hoinini pacem 

liabenti iu substaniiis suis.  (Eccli.  XL1. 1.) 

(3) Cum dederit  dileclis suis somnum, ecce hereditas 

Domini. (Ps. CXXXVI. 2. 5.) 



— 120 -

des Apostels  « om ontbonden te  worden en met 
Christus te zijn. » Desiderium habens dissolvi et esse 

cum Chr i s to  ( i) .  Vandaar,  de tranen van den geluk­
zaligen Laurentius,  wanneer hi j  zag dat  zi jn hei l ige 
opperherder en vader Xistus ter  dood geleid werd,  
terwij l  hi j  zelf  werd achtergelaten;  en zi jn t roost ,  
ja ,  de verandering zelfs  zi jner  droefheid in vreugde,  
wanneer Xistus hem verzekerde dat  de vervolging 
niet  zou ophouden zonder dat  hi j  er  deelachtig van 
wierde,  dat  hi j  hem al  spoedig in het  martelaar­
schap zou volgen,  en binnen drie dagen zich met 
hem in den hemel zou vervoegen! « O troost!» 
roept  de heil ige Augustiruis  ui t ,  « hi j  zegt  niet ,  
» droog uwe tranen,  gi j  zult  niet  s terven,  mijn 
n zoon,  de vervolging is  ten einde en gi j  zi j t  in 
» zekerheid.  » Maar hi j  zegt  :  « Ween niet  omdat 
» ik u voorafga;  gi j  zult  mij  volgen,  en uwe mar-
» tel ing is  niet  ui tgesteld.  Binnen drie dagen zi j t  
» gi j  bi j  mij  (2 ) .  » Vandaar ook dat ,  volgens den 
heil igen Ambrosius « de jeugdige maagd Agnes 
zich haast te  om de foltering te gemoet te  snellen,  
niet  al leen met onbetraande oogen in het  midden 
van zoovele aanschouwers die romdom haar ween­
den,  maar vol  vreugde,  en met vluggere trede dan 
eene op hare bruiloft  verwachtte bruid (3) .» De hei-

(1) Philipp. I .  25. 

(2) O ccmsohuio! non alt  :  Nol! moerere, fili ,  desinct 

pcrsccnlio, ct socimis oris ;  sed :  Noli moerere, qno ego 

prsecedo; Ui scqueris,  nee conseculio tua difïerlur.  Tri-

dunm mediuin eril  et niecum eris.  

(5) Non sic ad tlialamum nupla pi 'operaret,  ul ad 



— m — 

l igen ware minnaars van God aanzagen,  met Paulus,  
de dood,  ze)fs  wanneer zi j  met de schrikkeli jkste 
martel ingen omringd was,  alseene winst!  iWori  Ju-
crum{ i ) .  

Ik heb U laat  leeren kennen,  o mijn ( iod,  onein­
dig goed,  dat  nimmer ontbreekt ,  en daarom heb ik 
u laat  bemind,  en heb ik de eerstel ingen der gevoe­
lens mijns harten gegeven aan wisselvall ige dingen,  
die geli jk aan de bloemen der daken verdroogen 
zonder geplukt  te  worden! Vergeef mij  Heer.  
Alvorens deze bedriegli jke goederen mij  ontsnappen,  
wil  ik zelf  mijne genegenheden daarvan aftrekken 
om mij  aan u te  hechten,o mijn God, en Ualleen te  
beminnen.  Bewaar mij i ien wil ,  opdat  hi j  s tandvas­
t ig büjve in di t  goed beslui t ;  want bli jf t  mijn wil  u 
getrouw, dan zal  ik u nooit  weder verl iezen! Hei­
l ige Maria,  ik stel  u di t  beslui t  in handen.  Ik 
vertrouw het  u toe;  verkri jg mij  de heil ige volhar­
ding.  

ZEVENDE AFDEEL1NG. 

De liefde Gods is een goed dat ons volmaakt. 

Niets s taat  onze volmaking zoo zeer in den weg 
als  de ongeregelde l iefde voor vermaken,  r i jkdommen 
en eer ,  waarop,  volgens den H. Apostel  Joannes,  

siippliciura locum, Ia3la sucecssn, gradu festina vlrgo 

processit. Fiere omnes, ipsa sine fletii. 

(1) Philipp. I.  Üi. 



— 122 -

alles neêrkomt wat in de wereld is  ( i) .  Door deze 
l iefde vernedert ,  verlaagt  zich onze redeli jke natuur,  
en vervalt  in deze wanorde,  dat  zi j  aan het  vleesch,  
aan het  s l i jk,  aan de i jdelheid geeft ,  hetgeen aan de 
kennis en l iefde van het  Hoogste Goed besteed 
moest  worden.  Welke schande voor eene ziel  van 
goddeli jken oorsprong,  zich in het  s l i jk neder te  
storten en met de onreinigheden der aardsche vol­
doeningen te  verzadigen! Ach! wat is  de onredeli jke 
l iefde voor de dingen der wereld een waarachtig 
vergif  voor die ziel ,  welke het  t racht  te  bederven,  
en waarin het  al le  goed zaad verst ikt .  De l iefde 
Gods,  daarentegen,  is  een ware balsem, bekwaam 
om ons wezen te volmaken :  wat meer is ,  zi j  maakt  
het  wezen zelf  der  volmaaktheid ui t ,  volgens het­
geen de Apostel  aan de Koiossers schri jf t  ;  « Hebt 
boven al les de l iefde,  die de band der volmaaktheid 
is  (2);  » en aan de Korintl i iers ,  wanneer hi j  de ver­
schil lende eigenschappen der l iefde opsomt en dui­
deli jk aantoont dat  dezelve al le  de deugden in haar 
gevolg heeft .  « De l iefde,  » zegt  hi j ,  « is  geduldig,  
isgoedert ierend;  de l iefde is  niet  nai jverig,  zi j  praal t  
niet ,  zi j  is  niet  opgeblazen,  zi j  is  niet  eerzuchtig;  
zi j  zoekt  het  hare niet ,  zi j  verbit tert  zich niet ;  zi j  
rekent  het  kwade niet  toe;  zi j  verbli jdt  zich niet  over 
de ongerechtigheid,  maar verbli jdt  zich mei de 
waarheid;  zi j  verdraagt  al les,  zi j  gelooft  al les,  hoopt 
al les,  verduurt  al les.  De l iefde vervalt  nooit  (a) .  » 

(1) I .  Joan. II.  10. 

(2) Coloss. III.  14. 

(3) I .  Cor. XIII.  1-8. 



i25 -

Daarom schreef de H. Franciscus van Sales :  « Ee-
nigen stel len de volmaaktheid in de gestrengheid 
van leven,  anderen in het  gebed;  deze in het  veel­
vuldig gebruik der sacramenten,  gene in de aalmoes;  
maar al len bedriegen zich ;  de volmaaktheid bestaat  
in God te  beminnen-uit  geheel  zi jn hart .» 

De H. engelachtige Leeraar Thomas toont  ons de 
klaarbli jkel i jkheid dezer waarheid door de volgende 
woorden :  « Elke zaak noemt men volmaakt,  wan­
neer zi j  het  haar eigene doeleinde bereikt .  De l iefde 
nu vereenigt  ons met God,  die het  laatste einde der 
menscheli jke ziele is  ( i ) .» Zoo noemt men volmaakt 
het  oog,  dat  duideli jk de voorwerpen onderscheidt;  
omdat het  gezicht  het  doel  is  van het  oog.  Men 
noemt volmaakt het  oor,  dat  duideli jk hoort ;  omdat 
het  hooren ' t  doel  is  van het  oor.  Volmaakt noemt 
men het  l icht ,  dat  het  best  de zaken verl icht;  om­
dat  hel  doel  des l ichts  verl ichten is .  Volmaakt acht  
men ook het  vuur,  dat  in volle werking is ;  omdat 
branden het  doel  des vuurs is .  Om dezelfde reden 
is  de ziel  volmaakt,  die vereenigd bli jf t  met  God,  
omdat di t  haar doel  en laatste einde is .  Nu,  hoe 
anders vereenigt  de ziel  zich met God,  dan door de 
l iefde? « Die in de l iefde bl i j f t ,  » zegt  de H. Joan­
nes,  « die bli jf t  in God en God in hem (2).  » 1  In­
dien iemand mij  bemint ,» zegt  de Heer in het  
Evangelie,  « die zal  bemind worden van mijnen 
Vader,  en wij  zullen tot  hem komen, en bij  hem 

(1) 2. 2. 9. \ 84. ad. 1. in Corp. 
(-2) I. Joan. IV. 26. 



— m -

alles neerkomt wat in de wereld is  ( i) .  Door deze 
l iefde vernedert ,  verlaagt  zich onze redeli jke natuur,  
en vervalt  in deze wanorde,  dat  zi j  aan het  vleesch,  
aan het  s l i jk,  aan de i jdelheid geeft ,  hetgeen aan de 
kennis en l iefde van het  Hoogste Goed besteed 
moest  worden.  Welke schande voor eene ziel  van 
goddeli jken oorsprong,  zich in hel  s l i jk neder te  
s torten en met de onreinigheden der aardsche vol­
doeningen te verzadigen! Ach! wat is  de onredeli jke 
l iefde voor de dingen der wereld een waarachtig 
vergif  voor die ziel ,  welke l iet  t racht  te  bederven,  
en waarin hel  al le  goed zaad verst ikt .  De l iefde 
Gods,  daarentegen,  is  een ware balsem, bekwaam 
om ons wezen te volmaken :  wat meer is ,  zi j  maakt  
het  wezen zei l  der  volmaaktheid ui t ,  volgens het­
geen de Apostel  aan de Kolossers schri jf t  :  « Hebt 
boven al les de l iefde,  die de band der volmaaktheid 
is  (2);» en aan de Korinthiers ,  wanneer hi j  de ver­
schil lende eigenschappen der l iefde opsomt en dui­
deli jk aantoont dat  dezelve al le  de deugden in haar 
gevolg heeft .  « De l iefde,  » zegt  hi j ,  « is  geduldig,  
is  goedert ierend;  de l iefde is  niet  nai jverig,  zi j  praal t  
niet ,  zi j  is  niet  opgeblazen,  zi j  is  niet  eerzuchtig;  
zi j  zoekt  het  hare niet ,  zi j  verbit tert  zich niet ;  zi j  
rekent  het  kwade niet  toe;  zi j  verbli jdt  zich niet  over 
de ongerechtigheid,  maar verbli jdt  zich met de 
waarheid;  zi j  verdraagt  al les,  zi j  gelooft  al les,  hoopt 
al les,  verduurt  al les.  De l iefde vervalt  nooit  (3) .  » 

(1) I .  Joan. II.  16. 

(2) Coloss. III.  14. 

(3) I .  Cor. XIII.  i-S. 



125 -

Daarom schreef de H. Franciscus van Sales :  « Ee-
nigen stel len de volmaaktheid in de gestrengheid 
van leven,  anderen in het  gebed;  deze in het  veel­
vuldig gebruik der  sacramenten,  gene in de aalmoes;  
maar al len bedriegen zich :  de volmaaktheid bestaat  
in God te beminnen-uit  geheel  zi jn hart .  » 

De H. engelachtige Leeraar Thomas toont  ons de 
klaarbli jkel i jkheid dezer waarheid door de volgende 
woorden ;  « Elke zaak noemt men volmaakt,  wan­
neer zi j  het  haar eigene doeleinde bereikt .  De l iefde 
nu vereenigt  ons met God,  die het  laatste einde der 
menscheli jke ziele is  ( \ ) .» Zoo noemt men volmaakt 
het  oog,  dat  duideli jk de voorwerpen onderscheidt;  
omdat het  gezicht  het  doel  is  van het  oog.  Men 
noemt volmaakt het  oor,  dat  duideli jk hoort ;  omdat 
het  hooren ' t  doel  is  van het  oor.  Volmaakt noemt 
men hel  l icht ,  dat  het  best  de zaken verl icht;  om­
dat  het  doel  des l ichts  verl ichten is .  Volmaakt acht  
men ook het  vuur,  dat  in volle werking is ;  omdat 
branden het  doel  des vuurs is .  Om dezelfde reden 
is  de ziel  volmaakt,  die vereenigd bli jf t  met  God,  
omdat di t  haar doel  en laatste einde is .  Nu,  hoe 
anders vereenigt  de ziel  zich met God,  dan door de 
l iefde? « Die in de l iefde bl i j f t ,  » zegt  de H. Joan­
nes,  « die bl i j f t  in God en God in hem (2).  » « In­
dien iemand mij  bemint ,  » zegt  de Heer in het  
Evangelie,  « die zal  bemind worden van mijnen 
Vader,  en wij  zullen tol  hem komen, en bij  hem 

(1) 2. -2. 0. d84. ad. 1, in Corp. 
(-2) I. Joan. IV. 26, 



_ 124 — 

onze woning vest ige» ( i) .  » Hierop teekent  deH. Au-
gusünus ' l  volgende aan ;  « Jesus Christus is  ons 
doel ,  door Hem worden wij  volmaakt,  vermits  al  
onze volmaaktheid bestaat  in Hem te genaken,  niet  
met de schreden des l iehaams,  maar door de gene­
genheden des harten,  en ons nauw met Hem te ver 
eenigen door den zoeten band der l iefde.  » Het  is  
waar,  zoolang wij  in di t  leven zi jn,  kunnen wij  God 
door ' t  geloof s lechts  kennen,  en met eene aan deze 
k e n n i s  geëvenredigde l iefde beminnen; doch waar 
is  het  ook,  dat  deze kennis en deze l iefde eene waar­
achtige vereeniging met God medebrengen,  welke 

reeds begint  in di t  leven.  
De H. man Job,  van de wijsheid sprekende,  

waarmede de l iefde Gods overeenkomt,  zegt  dat  
de mensch hare waarde niet kent; Nescit homo 

pre t ium e jus  (-2) ,  en wel terecht;  hoetoch is  hel  mo­
geli jk dat  ' s  menschen geest  zou kunnen begri jpen 
in welke hooge mate het  bezit  van God kostbaar 
is? Hiervoor zou men de.  waarde van God zeiven 
behooren te  kennen,  die Oneindig,  en bijgevolg,  
oneindig ver boven het  begrip van al len geschapen 
geest  verheven is .  Vandaar,dat  de Heil igen de min­
naars der wereld en barer  i jdelheden dwazen noe­
men.  Immers welke grootere dwaasheid kan ei  
wezen dan rook en slof  boven goud en edelgesteen­
ten te  stel len,  of  te  verzaken aan de Bron van al le  
goed,  om zich naar de bron van al le  kwaad te wen­

den? 

(1) Joan. XIV. 13. — (2) Job. XXV1I1. 15. 



-  12ö — 

Helaas !  Ik zelf  ben een dier  dwazen !  Behandel  
mij  niet  naar verdiensten,  o goede Jesus!  maar heb 
medeli jden met mij  volgens uwe groote barmhar­
t igheid.  Van nu af ,  verzaak ik aan al les om mij  
zeiven geheel  en al léén toe te  wijden aan U mijn 
Schepper,  mijn verlosser ,  mijn trooster ,  mijne 
hoop,  mijne l iefde,  mijn Al,  te  beminnen 1 Tot  ui t­
boeting der beleedigingen,  welke ik uwer god­
deli jke Majestei t  aangedaan heb,  neem ik,  bi j  voor­
baat ,  al le  kwell ingen,  en zelfs  den dood,  welke gi j  
mij  bereid hebt ,  gewil l ig aan.  O, Gij ,  groote voor­
spreekster  der  zondaren,  Maria,  verkri jg mij  van 
uwen zoon de vergiffenis  mijner ongerechtigheden,  
en de genade om, tot  aan het  einde toe,  in zi jne 
l iefde te  volharden.  Amen. 

ACHTSTE AFDEELING. 

De goddelijke liefde is een goed dat gelukkig maakt. 

Hoe zeer de genoegens der wereld onze begeer­
l i jkheden vleien,  en bevrediging en geluk beloven 
aan die er  zich aan overgeven,  is  het  echter  zeker,  
dat  zi j  ons niet  gelukkig maken kunnen.  Konden zi j  
dat ,  hunne aanklevers die ze naar hartelust  bezit­
ten,  en al  het  aanlokkeli jke er  van genieten,  zouden 
zeer zeker er  hun geluk in vinden.  Is  di t  echter  
zoo'(  Wie,  die het  maar beproefde,  heeft  niet ,  teu 

i i  



- 126 — 

zijne koste,  de groote misleiding dier  bedriegli jke 
goederen ondervonden ? Alexander was tot  den 
boogsten top van menscheli jke grootheid en macht 
gestegen:  was hij  nogtans voldaan? De gunsten,  
welke de fortuin,  met kwist ige hand en zonder 
maat ,  hem geschonken had,  verwekten in zi jn hart  
s lechts  een hevigen dorst ;  en meester  van schier  
geheel  de wereld geworden,  weende hij ,  ziende dat  
zi jne overwinningen zoo beperkt  waren,en hem uiet  
nog eene andere wereld te  veroveren overbleef .  

Maar,  behalve dat  deze goederen ongenoegzaam 
zijn om het  hart  van den mensch te  verzadigen,  bren­
gen zij  bovendien een droevigen nasleep van kwel­
l ingen en angsten mede.  De l i js t  van ongelukkigen,  
waarmede zij  de aarde,  door al le  eeuwen heen,  be­
volkt  hebben,  zou te  lang zi jn om op te noemen: ge­
noeg zi j  de getuigenis van den r i jksten en gelukkig­
sten der monarken,  Salomon, om deze waarheid te  
bewijzen.  Na al  degenuchteo,  welke deze goederen 
verschaffen kunnen,  genoten,  na al  zi jne verlao-
gens ingewill igd te  hebben,  bekent  hi j  ten laatste,  
dal  hi j  er  s lechts  « i jdelheid,  el lende,  kwell ing van 
geest» iu gevonden heeft .  En hel  kon ook niet  an­
ders :  want,  even als  een mensch de vreeseli jkste 
smarten ondervinden zou,  indien al  zi jne leden 
oniwricht ,  en al  zi jne beenderen ui l  elkander wa­
ren ;  zoo ook moet hi j  noodzakeli jk diep ongelukkig 
wezen,  wanneer hi j  iets  anders bemint  dan God, 
voor wien al léén hi j  geschapen is ;  dat  is  in het  
menscheli jke - hart  'evenzeer eene omkeering van 
al le  orde,  welke het  gewelddadigli jk ui t  zi jne plaats  



— 127 — 

en natuurl i jken toestand brengt .  Laat  den raensch 
van natuur veranderen,  laat  hem afdalen van den 
rang,  waartoe God hem heeft  verheven ;  geef hem 
een ander,  een kleiner hart ,  dat  zich met een min­
der dan Oneindig goed vergenoegen kan,  en laat  
hem dan zich met de genoegens der aarde voeden ;  
hij  zal  tevreden zi jn.  Maar,  zoolang hij  mensch 
wezen,  en een hart  voor God gemaakt bezit ten zal ,  
zal  hi j ,  — zoo dikwijls  hi j  zich van hem verwijde­
ren moge om zich naar de schepselen te  keeren,  — 
zich in een gedwongen en smartei i jken toestand 
verplaatsen,  di t  is  het  waarover de H. Augustinus,  
onder tranen,God in deze woorden bedankte:  « Heil ig 
en rechtvaardigli jk hebt  gi j  verordend,Heer,  en zoo 
geschiedt  het  inderdaad,— dat  elke ziel  van haren 
weg afgeweken haar eigen beul  wordt;  in al le  r ich­
t ing wordt  zi j  heên gesl ingerd,  en hard valt  haar 
al les en pijnl i jk ;  omdat gi j  al leen onze rust  en 
vrede zi j t .  Gij  hebt  ons voor u gemaakt,  en onrus­
t ig is  ons hart ,  tot  het  in u heeft  rust  gevonden.  » 

Er bestaat  geen twijfel  of  de l iefde Gods veroor­
zaakt  eene volledige gelukzaligheid aan de bewoners 
des hemels;  want,  de Oneindige Goedheid van God 
onafgebroken en ongesluierd aanschouwende,  wor­
den zi j  door de brandendste l iefde verrukt  en 
vervoerd.  Hun in de l iefde aldus gedompeld en 
verzonken hart ,  vindt  in di t  Oneindige Goed de be­
vrediging van al  zi jne verlangens.  Dit  deed den 
Profeet-Koning in verrukking uitroepen ;  « Heer,  
dronken zullen zi j  worden door den overvloed van 



_ 128 — 

uw huis (1) :  die beek van goddeii jken wellust ,  

die ui t  uwen boezem ontspringt ,  om 6  

melsch Jerusalem ie overstroomen, z a l  a l  h u  ,  
schen vervullen;  en,  ik zelf  zal  verzadigd worden,  

als  uwe glorie verscl i i jnen zal  (2) .  » 
Het  voorbeeld der  Heil igen leert  ons d a t  d e  god 

deli jke l iefde,  voor zooveel  di t  mogeli jk is ,  ook lue^ 

op aarde demenschen gelukkig maakt.  De • ƒ  
t ius van Loyola,  meer dan eens als  ketter  en verer-
gernisgever beschuldigd,  werd zelfs  gevangen geze 
en als  eet i  behandeld.  Ww,, .  z ne 

vrienden,  die de zuiverheid van zun gdo 
bewonderenswaardige heil igheid kend ,  
heid om hem heên stonden,  zeide bi]  hun met ee 

opgeruimd gelaat  ;  «Indien gij  het  b i n" e" '  , ,  
nfi jn hart  zaagt ,  zoudt gi j ,  verre van bedroe d te 

wezen over de behandeling,  welke men mi]  a a n  d  '  
mij  benijden en in ^i jne p l a a .s  wenschen te^i jn.  

Zoo zeer overstroomt de inwendige troos 

dervind,  mijne ziel  met  vreugd.  Gu 
geluk het voor een hart is dat Jesus Christus be 

mint,  kwell ingen ten zi jnen 
Iets  dergeli jks lezen wi]  van den H. ^Po s^ P  

lus in zijn brief aan de Korintl , iers .« Ons vleescl ,  

zegt  hi j ,  had geen rust ,  maar wi]  leden a l l e ; , e i  J ;  
van buiten str i jd,  van binnen "ees - .  » desr .  et te  
genstaande getuigt  hi j  ;  « ik ben vol  van troost  
vloei  over van bl i jdschap bij  al  onze verdruk 

king (3).  » De levens der Heil igen zi jn 

(1) Psalm. XXXV. 9, - (2) Psalm XVI. U. 

(3) II, Cor. VU. i- 3-



— 129 — 

dergelijke zaken; terwijl allen een harden en moei­
lijken weg te doorloopen hadden, veranderde de 
liefde van Jesus, waarvan zij bezield waren, de 
doornen voor hen in rozen. Wanneer wij ons van 
dezen schat van vrede en vergenoegdheid verstoken 
gevoelen, en niet een' enkelen druppel van dit 
waar geluk ontvangen, dan is het te vreezen, dat 
dit voortkomtuit den ellendigen staat onzes harten, 
dat zich nog steeds aan eenig aardsch goed ver-
kleeft, en er nog verre van afblijft om het algeheele 

offer te brengen, dal de volmaakte  liefde Gods ver-
eischt. Indien wij geheel in en voor God leefden, 
zonder iets anders dan het volbrengen van zijn wel­
behagen en van zijnen wil in alles te zoeken, zouden 
ook wij niet kunnen missen die inwendige vreugd 
en dat innerlijke genoegen te smaken, welke de 
rechtvaardige zielen ondervinden. 

O allerdierbaarste Jesus, mijn schat, mijn geluk 
en mijn leven! Wat toch zal ik beminnen, als ik ü, 
die mijn God zijt, niet bemin? Wat kan ik zoeters 
en gelukkigers verlangen, dan met U vereenigd te 
zijn? Ach! ongelukkig is degene, die iets goeds 
zoekt buiten U! Heer, vol goedheid! verleen mij 
uwe genade! Dat zij met mij zij, met mij vverke, mij 
vergezelle tot aan den dood. Geef dat ik steeds be-
minne en zoeke wat u dierbaar en liet meest beha-
gelijk is. Gij zijt de waarachtige vrede des harten, 
gij zijt mijn eenige rust. Buiten u valt alles zwaar 
en moeielijk. In dezen vrede, dat is, in U, Hoogste 
en Eeuwige Goed, zal ik rusten, wijl gij u verwaar­
digd hebt mij te vestigen in deze vaste hoop. — O, 

H. 



— 150 -

Maria, Moeder der schoone Liefde! Uwe tusschen-
komst is almogend bij God; deze tusschenkomst 
roep ik in, op u verlaat ik mij. Amen. 

Hoofdstuk IV. 

HET ZOETE DER LIEFDE GODS. 

De vergelding, welke God in den hemel bereid 
heeft voor die hem beminnen, is zóó groot, dat al 
hunne pogingen om hem in dil leven te dienen en ;e 
beminnen, reeds overvloedig vergolden zouden we­
zen, al gingen zij hier beneden ook van geene ver­
troosting gepaard. Doch, in zijne goedheid handelt 
de Heer met hen als met de Israëliten, aan welke hij 
alleenlijk een land beloofd had, dat van melk en 
honig overvloeide, maar toch ook in de woestijn ge­
noegens gaf. Met recht zou God hun hebben kunnen 
zeggen ; « Beschouwt het niet moeielijk u nu ie 
voeden met wilde kruiden en bittere wortelen, welke 
gij onderweg vinden zult; want weldra zal de tijd 
komen dat gij in overvloed de vruchten van het ge­
lukkige land, dat u beloofd is, genieien zult.» Verre 
van zóó met hen te handelen, zond hij een voedsel, 
keurig van smaak, uit den hemel, om hunnen honger 
te verzadigen, en deed uit de rots heldere wateren 
springen om hun dorst te lesschen. Op dezelfde 
wijze gedraagt zich God ten opzichte van hen, die 
hem beminnen : — ofschoon hij hun, in den hemel, 
beken der zuiverste genachten, waarvan de Heilige 
Stad overstroomd wordt, voorbereid houdt, laat hij 



— 131 — 
hen echter reeds in dit ballingsoord, inzonderheid 
te midden van lijden, een voorsmaak der heraelsche 
zoetigheden genieten. « Al wie huis of broeders of 
zusters of vader of moeder of vrouw of kinderen of 
akkers om mijnen naam zal verlaten hebben, zal 
honderdvoudig ontvangen, en het eeuwige leven 
bezitten (i). » 

De Heer belooft alzoo ons in dit leven het « hon­
derdvoudige » te geven van hetgeen wij te zijner 
liefde verlaten, doen of lijden zullen. Maar wat is 
dat honderdvoudige? De H. Hieronymus antwoordt 
dat dit zijn de geestelijke goederen, vertroostingen 
en genoegens; — een schat honderdvoudig kost­
baarder dan al de dingen der aarde. 

EERSTE AFDEELING. 

Over den inwendigen vrede, welken zij die God be­

minnen genieten. 

Wanneer de wereld, die zicli slechts met onge­
bonden vrolijkheid en misdadige vermaken voedt, 
de vrienden Gods zich van de zinnelijke genoegens 
ziet berooven, hunne driften breidelen, en zich ge­
heel aan de versterving des vleesches overgeven, 
begrijpt ze niet, dat zij eenig geluk genieten kun­
nen : maar hoe beschaamd zouden hare dwaze 
aanhangers slaan, indien 't hun gegeven was in het 
hart der rechtvaardigen binnen te dringen; te zien 

(1) Philip, tv. 7. 



- 152 — 

den diepen vrede die er heerscht, en die hun genoe­
gens iaat smaken boven alle zinnelijk vermaak 
verheven : — « den vrede van God, welke alle ge-
gevoel overtreft (t). » 

« Zie de bijen op den tijm, » zegt de H. Francis-
cus van Sales, « zij vinden daarin een bitter sap, 
doch al zuigende veranderen zij hetzelve in honig, 
omdat hun aard dit zoo medebrengt. Godvruchtige 
zielen ondervinden, in 't beoefenen van verstervin­
gen, ook wel eenige bitterheden; maar al doende, 
veranderen zij er de bitterheid van in een aangena­
me zoetigheid, üe suiker verzacht de onrijpe vruch­
ten, en tempert het ruwe en nadeeiige wat de reeds 
rijpe bezitten; evenzoo neemt de inwendige vrede, 
dien de rechtvaardige ziel geniet, de bitterheid van 
hare verstervingen weg; ontneemt den armen de 
ongerustheid, den rijken de hebzucht, den bedruk­
ten de mistroostigheid; aan die in voorspoed zijn 
de verwaandheid, den eenzamen de droefgeestig­
heid, den hovelingen de verstrooidheid. In den 
winter bekleedt hij de plaats van het vuur, in den 
zomer van den dauw, en maakt eer en verachting 
even nuttig : hij doet al wal ons overkomt aannemen 
met een altoos een en hetzelfde hart, en vervult ons 
met eene niet uit te drukken tevredenheid. 

De vrienden Gods, zegt de H. Paulus, schijnen 
treurig, maar genieten in waarheid een waarach-
tigen en vasten vrede : Quasi trisles, semper aulem 

yaudentes .  Zij schijnen treurig, omdat zij zich 

(\) Mallh. XIX. 29. 



— 153 — 

van al le  wereldsche ongeregeldheden verwijderd 
houden,  zedig in hun blik,  geregeld in hunne ma­
nieren,  voorzichiig in hunne woorden .oplet tend op' t  
verslerven van hun vleesch en wil  zi jn;  maar,  te  
midden dier  schijnbare treurigheid,  voelen zi j  in 
hun hart  een overvloed van heil ige vreugde vloeien,  
welke hen al t i jd vergenoegd en tevreden houdt.  

Verplaatst  u in den geest  naar Babyion,  en zie in 
de vlakte,  Duva  geheeten,  de vlam des ovens f l ik­
keren,  welken de trotsche Nabuchodonosor zeven­
maal  fel ler  dan naar gewoonte had doen stoken,  
om de jonge Hebreërs,  die geweigerd hadden de 
knie voor het  gouden standbeeld te  buigen,  onder 
welks gedaan tehij  wildeaanbeden worden,erlevend 
door ' t  vuur te  laten verzwelgen.  Die oven scheen 
eene kleine hel ,  door de negen en veert ig el lebogen 
hooge vernielfnde vlammen, welke zich boven zi jne 
opening uit  verhieven.  De drie grootmoedige jon­
gelingen werden,  aan handen en voeten gebonden,  
met hunne kleederen en sieraden van hun rang aan,  
midden in dien ontzettend grooten vuurpoel  neêr-
gestort .  Zij  die getuigen van di t  verschrikkeli jke 
schouwspel  waren,  waanden hen reeds verbrand en 
tot  asch verteerd,  toen zi j  ui t  deze plaats  van ver­
schrikking beminneli jke stemmen hoorden opsti j ­
gen,  die in koor den naam van God loofden,  en al le  
schepselen uitnoodigden om Hem te zegenen.  Ont­
zettend wonder!  De koorden,  waarmede de heil ige 
jongelingen geboeid waren,  bad het  vuur verteerd,  
zi j  echter  wandelden midden in de vlammen, den 
Heere lofzingendeen Hem zegenende.  De vlammen. 



- 134 -

welke de kleederen der  jonge Hebreërs zelfs  niet  
aanraken durfden,  sloegen eensklaps met verwoed­
heid den gloeienden oven ui t ,  grepen de rondom 
staande Chaldeers aan,  en verteerden ze tot  asch.  
Aldus gebeurde het ,  dat  zich in den vuuroven 
hemelsch l iefel i jke toonen l ieten hooren,  en daar­
buiten het  gehuil  en gekerm der hel  vernomen 
werd.  — Deze geschiedenis is  eene schoone afbeel­
ding van hetgeen de godminnende zielen te  midden 
harer  gestrengheden en verstervingen,  wedervaart .  
De wereldlingen,  ziende hoe zi j  zich aan de afzon­
dering,  aan de eenzaamheid overgeven;  de st i lzwij­
gendheid,  de boetvaardigheid,  de ootmoedigheid 
beoefenen,  verbeelden zich dat  hun inwendige ver­
vuld van droefheid is ,  door zwaarmoedigheid ver­
teerd,  onder mistroost igheid schier  verplet terd 
wordt;  maar integendeel ,  met een hart  vol  vreugde 
kussen zi j  innig verteederd de hand,  welke hen 
kast i jdt ;  en te  midden der bi t terheden van een le­
ven van wederwaardigheden en boetvaardigheid,  
zegenen zi j  God,  en maken hare kruisen tot  ware 
genoegens,  omdat ' s  Heeren belofte niet  kan falen :  
« dat  zi j  die zi jne wet  l iefhebben,  een grooten vrede 
zullen smaken.» Pax multadiligenlibus legem tuam, 

Domine  ( i) .  » ja ,  zegt  de H. Joannes Chrysosto-
mus,  die God waarl i jk vreest ,  geniet  reeds in di t  
leven,  de eerstel ingen der eeuwige genoegens.  » 
Welke troost  voor eene ziel ,  tot  zich zelve te  kunnen 
zeggen :  Zoo ik dezen nacht ,  dezen dag kwam le 

(1) II Cor. Vh s o. 



— 1 ">a — 

sterven,mag ik vertrouwen dat  ik zou zal ig zi jn!Dit  
is  een geluk,zegt  de Ecclesiast icus,waarbij  geen an­
der kan vergeleken worden ; Non est oblectamentum 

super  cord i s  gaud ium ( i) ;  het  is ,  volgens den H.Joan­
nes,  « een verborgen manna,  van hen al léén ge­
kend,  die het  als  loon hunner overwinningen 
ontvangen ;  (2)» het  is  een schat  zóó groot ,  zegt  de 
goddeli jke Verlosser ,dat  niemand u dien ontnemen 
kan :  Gaudium ves t rum nemo to l l e t  a  vob i s  (ö) .  

« Hoe groot .  Heer,  » zingt  David,  « is  de 
menigte der  zoetigheden,welke Gij ,  in ' t  verborgen,  
in de zielen stort  die u beminnen.  Zalig zi j ,  die 
wonen in uw huis,  0  mijn God! Een dag in uwe 
voorhoven doorgebracht  is  beter  dan duizend dagen 
in de woontenten der zondaren.  » Laten zi j  t rotsch 
en hoovaardig in hun tenten wonen,  a ik verkies 
arm en verworpen in ' t  huis  van mijn God te  wo­
nen (4 ) .  » O, welk genot,  welke genoegens onder­
vinden zi j  niet  die God l iefhebben,  zelfs  onder de 
smarten,  welke zi j  voor hun Welbeminde verduren! 
De door Jesus '  l iefde verslonden martelaren noem­
den rozen de gloeiende kolen,  verfr issching de 
pijnigingen,  hun bruiloftsdag den dag van sterven,  
en gingen bli jmoedig de pijnbanken,  de i jzeren ha­
ken,  de gloeiende platen te  gemoet.  Middelerwij l  
de beulen den H. Procopus verscheurden,  zeide hi j  
tot  den tyran :  « Folter  mij  zooveel  ' t  u belieft ,  doch 

(1) Psalm. CXVI11. s 6 5,— 

(2) Eccli XXX. s 6. — (5) Apoc. 11. s 7. — (i) Psalm. 
LXXX111. ss. 



— 13« — 

weet dat  voor hem die Jesus Christus bemint ,  niets  
zoo zoet  is  dan voor hem le l i jden.  » De H. Gordia-
nus met de doodstraf  bedreigd,  zoo hi j  niet  zi jn 
Meester  wilde verloochenen,  antwoordde :  « Het 
doet  mij  leed dat  ik s lechts  eenmaal voor mijn 
dierbaren Jesus sterven kan.  » De H. Potamianus,  
bi j  den voor hem bereiden ketel  met ziedende pek ge­
bracht ,  verzocht  dat  men hem niet  op eenmaal maar 
langzamerhand in denzelven indompelen zou,opdat  
hi j  alzoo meer voor zi jn goddeli jken Bruidegom mocht 
kunnen l i jden ( i) .  Het  martelaarschap derH. maag­
den,  Fides,  Spes en Cliari tas genaamd, is  evenzeer 
vermaard.  Door den dwingeland genoopt,  hem, op 
straf  der  vreeseli jkste pi jnigingen,  te  gehoorzamen, 
antwoordden zij  hem moedig weg ;  « Weet gi j  dan 
niet  dat  er  voor christenen niets  wenscheli jker  is  
dan voor Jesus Christus le  l i jden?» Deze vreugde,  
welke de martelaren te  midden der gruweli jkste 
fol teringen toonden,  was niet  het  ui twerksel  eener 
domme ongevoelighied,  maar der  l iefde Gods,  die 
welke hen ontvonkte: Non hoc fecit stupor, sed amor; 

non deest dolor, sed superatur, sed contemnitur (2). 

Zielen,  die de taal  der  l iefde verstaan,  vinden al  
haar geluk in de kruisen,  omdat zi j  aan God weten 
te  behagen door ze te  omheizen.  De Apostelen met 
roeden gegeeseld,  met schande overdekt ,  met den 
dood bedreigd,  indien zi j  niet  ophielden den ge-
kruistcn Jesus te  prediken,  « verl ieten vol  vreugde 
de gerechtszaal ,  omdat zi j  waardig geoordeeld 

(1) Bij  Pallad.  c .  I .  — (2) S.  Bem. 06.  in Cant.  



— 137 -

waren,  voor den naam van Jesus versmading le 
l i jden ( i) .  » Wat denkt de H. Franciscus Xaverius 
van hetgeen hi j  le  l i jden heeft ,  wanneer hi j  zich zoo 
geheel  en gansch toewijdt  om het  Rijk Gods,  ten 
pri js  van moeiel i jken arbeid,  gevaren en onoptel-
bare vervolgingen,  onder de woeste volken te  
planten? Hij  ontvangt zulk een overvloed van ver­
troost ingen,  dat  hi j ,  er ' t  gewicht  niet  van kunnende 
dragen,  dikwij ls  tot  God deze woorden st ierde en 
herhaalde :  « Het is  genoeg.  Heer,  wederhoud den 
stroom uwer genade. » Sat, Domme, contine undas 

gra t i ce  tuw .  Wat zullen wij  eindeli jk van de zoete 
genuclUen zeggen door den H.Phil ippus Nerius,  bi j  
a l  zi jnel ichaams- en vvils-verstervingen,  gesmaakt? 
De kracht  ervan was zóó groot ,  dat  hi j  des nachts 
eens in de Katakomben op den naakten grond neder-
l iggende uitr iep :  Ik kan ' t  niet  meer verdragen.  
Heer,  neen,  ik kan niet  meer;  » en tot  zich zeiven 
gekomen bevond hij  twee r ibben in de borst ,  door 
overmatige ui tzet t ing van zi jn hart ,  gebroken.  

Ach! Wat berouwt het  mij ,  mijn Jesus,  dat  ik in 
' t  voorledene mijn genoegen gezocht  heb buiten ü!  
Gij  hebt  mij  eene bron van eeuwige genoegens geo­
pend,  en ik heb U versmaad !  En ik heb mij  wil len 
laven aan troebele en bedorven waters!  Ach! 
Waarom heb ik niet  een i jvervol  hart  om den ver­
loren t i jd eenigszins te  kunnen herstel len 1  O heil ige 
vuuroven der hemelsche l iefde,  s tort  uwen gloed 
over mij  ui t!  O Geest  van l iefde,  vervul  mijne zie(  

(1) Act. V. 43. 

12 



— 158 — 

met uwe goddeli jke vlammen, en Iaat  haar mij  ge­
heel  verteren! Maria,  Allerheil igste,  verkri jg mij  
van den goddeli jken Trooster ,  uwen H. Bruidegom, 
dal  het  zoo geschieden moge.  Amen. 

TWEEDE AFDEELIiNG. 

Ecnige bijzondere bemerkiiigen, welke het zoele der 

goddelijke liefde doen kennen. 

TEN EERSTE .  Volgens de orde den menscb voor­
geschreven,  wanneer hi j  geschapen en lol  de geluk­
zalige aanschouwing van God bestemd werd,  moeten 
zi jne zinneli jke begeerten aan den redeli jken wil  
onderdanig zi jn,  en de redeli jke wil  dezelve in loom 
houdende,  moet door hel  geloof,  de hoop en de 
l iefde,  met bel  Hoogste Goed — met God — veree-
nigd wezen.  Dusdanig is  de regelmatige slaat  van 
den menscb,  — staat  van rust ,  kalmte en vreugde.  
Hier  beneden echter  kan deze vreugde niet  volledig 
en volkomen wezen,  omdat de begeerl i jkheid nooit  
geheel  en al  verwonnen en uitgeroeid wordt;  en 
bi jgevolg,  en alüjd,  zelfs  in den rechtvaardige,  ge­
streden en gewerkt  moet worden,  hetgeen zi jner  
deugd ter  beproeving en tol  oefening verstrekt .  
Edoch,  wanner,  !n hem de heil ige l iefde deoverband 
boudt,  dan bli jf t  hi j  s teeds binnen de palen der orde 
en der gerechtigheid,  en de moeite van den str i jd 
wordt  ruimschoots beloond door ' l  geluk der over­
winning.  



- 139 -

TEN TWEEDE .  Wie in zi jne ziel  de ongeregelde 
l iefde der  aardsclie goederen,  — gewone oorzaak 
van onrust  en kwell ing,  — tenietdoet ,  moeteen 
voorsmaak des Paradijzes genieten,  omdat ons hart  
des te  grootere rust  bekomt,  naarmate l iet  zich 
van de zaken ontledigt ,  welke gewoonli jk ontstel­
tenis  in hetzelve verwekken; nu zoodanig is  de 
toestand eener ziel ,  die God bemint .  Zij  wordt  niet  
gewelddadig overheerscht  door l iefde der  r i jkdom­
men, noch door begeerte naar eer ,  noch door 
' t  verlangen om te behagen;  en het  gebied,  dat  de 
goddeli jke l iefde over haar heeft ,  maakt  dat  zi j  
niets  bemint ,  niets  acht ,  niets  vreest ,  niets  hoopt,  
niets  verwacht,  niets  verlangt  op aarde.  

TEN DEROE .  De beloften van Jesus Christus moeten 
al t i jd zeer zeker worden vervuld,  wij l  hi j  gezegd 
heeft  :  « Hemel en aarde zullen voorbijgaan,  maar 
mijne woorden zullen niet  voorbijgaan ( i) .  » Wal 
nu belooft  hi j  aan diegenen die op den weg zi jner  
hei l ige l iefde wandelen? vertroost ing,  vrede,  rust .  
» Komt tot  mij ,  » zegt  hi j  in zi jn H.  Evangelie,  
» gi j  al len die vermoeid en beladen zi j t  » met het  
gewicht  uwer el lenden,der zonden,der weerspannige 
begeerl i jkheid,  « en ik zal  u verkwikken.  » Ik heb 
u uit  den schoot van God een balsem medegebracht  
om u te genezen,  u te  verbli jden,  u te  versterken.  
Laat  l iet  schijnbaar bi t tere van het  middel ,  dat  is ,  
van mijne wet,  u niet  afschrikken :  door te  snijden 
en ' t  bederf  uwer wonden weg te nemen, zal  l iet  u 

(1) Marc. XIII. 51. 



volkomen gezondheid bezorgen.  Neeral  mijn juk op 
u en beproeft  of  het  hard en streng,  en aan rai jne 
vrienden veeleer  niet  l ief  en aangenaam is;  of ik 
hen niet  weet  schadeloos te  stel len en van hunne 
vermoeienissen te laten ui trusten! Ik beloof het  u,  
« mijn juk is  zacht  en mijn last  is  l icht ,» en hem dra­
gende,  « zult  gi j  voor uwezielen ruste vinden (O- » 
Kort  vóór zi j» l i jden met zi jne leerl ingen spre­
kende,  zeide hij  hun nog ;  « Vrede laat  ik u,  mijnen 
vrede geef ik u.  Niet  zóó geli jk de wereld,  » die,  
onder den bedriegli jken schijn van vrede,  s lechts  
onrust  en angsten geeft ,  « geef ik u (2);  » ik geef u 
in wezenli jkheid vrede,  en gi j  zult  in waarheid dien 
bezit ten.  

Helaas!  Hoe ongelukkig ben ik mijn geluk in we-
reldsche vermaken en buiten U, mijn God,  Eenige 
en Onuitputtel i jke l>ron van al le  waar genoegen,  
gezocht  te  hebben.  Ik begri jp thans,  waarom mijne 
pogingen om mijne verlangens te  voldoen vergeefs 
geweest  zi jn,  en mij  zelfs  niets  dan bit terheid en 
kwell ing des geestes veroorzaakt  hebben.  Gezegend,  
Heer,  zi j  de oogenblik,  waarop G'j  mij  ui t  de 
schande der ondeugden getrokken,  en op het  pad 
des levens ingeleid hebt .  Gezegend de uur,  in welke 
Gij  mijne ziel  voor uwe l iefde openende,  en den in-
wendigen storm, die haar beroerde,  bedarende,  mij  
l iet  beginnen iets  van die zoelheid te  proeven,  welke 
uwen boezem ontspringt .  Laai  die wil ,  andere 
goederen zoeken;  wat  mij  betreft ,  ik bemin en ver-

(4) Matth. XI. 28. 50. - (2) Joan, XIV. 27. 



— 141 — 

lang niets  meer dan U, t ien God mijns harten en 
mijn deel  voor de eeuwigheid! O Maria,  mijne 
Moeder,  bid voor mij ,  en verkri jg voor mij  de ge­
nade om, ter  l iefde uws goddeli jken Zoons,  al les te  
versmaden! 

DEROE AFDEELING. 

Alle Christenen zouden het zoete en aangename der 

goddelijke liefde kunnen genieten. 

De menschen zi jn dermate aan de goe'deren der  
aarde gehecht ,  dat  daaraan te verzaken om zich ge­
heel  aan de l iefde Gods toe te  heil igen,  hun volstrekt  
onmogeli jk toeschijnt .  Hoe,  zeggen zi j ,  zouden wij  
de handen hreken kunnen,  die ons aan zóó dierbare 
voorwerpen gebonden houden? Hoe zouden wij  leven 
kunnen zonder die plezieren,  welke zoovele jaren 
l iet  genot  en voedsel  van ons hart  zi jn geweest? 
Hoe uit  te  s taan zoovele ontberingen,  te  verdragen 
zoovele moeiten,  te  brengen zoovele offers  die noo-
digzijn om in den weg der heil igheid en der gerech­
tigheid op te t reden? Ach !  wij  kunnen niet  drinken 
den bit teren kelk,  dien Christus bereid voor die 
l iem volgen.  

Zóó spreken de wereldlingen die het  aangename 
en de kracht  der  goddeli jke l iefde niet  kennen.  Dan,  
boe zouden zi j  van taal  veranderen,  indien zi j  aan 
de genade van God maar beantwoordden,  die hun 
zi jnen bi js tand aanbiedt  om zich geheel  aan hem te 

12. 



— 142 — 

geven! Hoe verbaasd zouden zi j  s taan over de ge­
lukzalige en troostel i jke verandering,  die dezelve in 
hen uitwerken zou! Wie meer dan een Augustinus 
had een aan de l iefde der aardsche zaken,  en hoofd­
zakeli jk aan de vleescheli jke l iefde geketend hart? 
En hoedanig werd hij  sedert  dien gelukkigen stond,  
waarin hi j  besloot  geheel  zi jn hart ,  zonder voorbe­
houd,  aan God te  geven? Vernemen we zi jne woor­
den :  « Ik vind,  » zegt  hi j ,  « grooter  geluk in het  
beweenen mijner zonden aan den voet  des Gekruis-
ten,  dan ik ooit  in de genoegens der schouwburgen 
vond,  hoe aangenaam die anders voor mij  waren! 
O, hoe veel  zoetigheid overstroomde op eens mijne 
ziel ,  in den oogenblik,  wanneer de l iefde Gods over 
mij  zegevierde! welk een stroom van vertroost ingen 
heb ik ondervonden sedert  ik al  de aardsche genoe­
gens met voeten getreden heb,  om mij  al leen aan 
de goddeli jke l iefde te  wijden! Naarmate ik van den 
eenen kant  mijn hart  van mijne dwaze l iefde ontle­
digde,  t rad aan een anderen kant  de l iefde Gods 
met zóó veel  zoetigheid gepaard daar binnen,  dat  
al  de genoegens der wereld mij  een niet  toeschenen.  
Ja,  mijn God,  ik zeg het ,  en zal  het  tot  roem uwer 
l iefde herhalen :  ti jdens mijn hart  zich door de 
drif ten l iet  beheerschen,  werd het  s teeds als  eene 
onstuimige door den storm opgezweepte zee bewo­
gen,  en het  werd niet  kalm vooraleer  het  begon 
uwe heil ige l iefde te  smaken,  be onreine goederen,  
naar welke onze drif ten zoo gret ig zi jn,  kunnen wel 
ons hart  ki t telen,  maar het  tevreden stel len kunnen 
zi j  niet .  Gij  al léén zi j t  zi jn middenpunt.  Gij  al léén 



— 143 — 

verzadigt  zi jne verlangens.  Gij  al léén overlaadt  het  
met vreugd.  Gij  al léén sterkt  en vertroost  het  in 
arbeid en moeite.  Gij  al léén,  eindeli jk,  zi j t  onze 
rust  en ons geluk,  en,  buiten u,  drukt  en verontrust  
al les.  Ach! Ongelukkige menschen,  waarop hoopt 
gi j  met uwe genegenheden aan de schepselen te 
schenken? Gelooft  gi j  misschien hierin uwe rust  te  
zullen vinden? Ongelukkigen! Gij  bedriegt  u zeiven.  
Geeft  aan God uw hart  :  in hem zijn al le  goederen,  
en hi j  zal  aan uw hart  den waren onvervalschten en 
bli jvenden vrede geven (i) .  » 

O hoe vele Christenen,  die nu onder ' t  juk hunner 
drif ten een treurig en schandeli jk leven leiden,  
zouden toonbeelden van deugd worden en rust ige 
dagen sl i j ten,  bi jaldien zi j  den moed hadden hun 
ketenen te breken om zich geheel  aan de l iefde Gods 
over te  geven !  Zij  zouden,  het  is  waar,  zich menige 
ontbering moeten opleggen,  vele opofferingen moe­
ten getroosten;  doch is  er  iets  zoo hard en zwaar,  
en schijnbaar zoo onmogeli jk voor de menscheli jke 
zwakheid,  dat  niet  l icht  en aangenaam wordt  door 
de kracht  der  l iefde.  « Hetgeen aan de natuur on­
mogeli jk is ,  » zegt  de H. Beruardus,  « wordt  door 
de genade van God niet  al leen mogeli jk,  maar ook 
gemakkeli jk.  » Wat leed de H. Maria van Egypte 
niet ,  nadat  zi j  aan de misdadige genoegens vaarwel 
gezegd,  en zich in eene schrikbarende woesti jn be­
geven had,  om daar een eenzaam leven te  leiden? 
Was sedert  dien oogenblik haar geheele bestaan 

(i) H. Aug. Medit. 



— 144 — 

niet  eene reeks van onverpoosd l i jden? Na' t  ver-
brink van eeni^e brooden,  welke zi j ,  de stad verla­
ten hebbende,  medegenomen had,  bleven haar voor 
voedsel  s lechts  wilde kruiden,  voor drank slechts  
bronwater  over.  Gednrende het  s trenge van den 
winter ,  geen dak dat  haar beschutte,  geen kleederen 
die haar dekten,  en gedurende den zomer stond zi j  
aandehit teder biandendezonnestraien blootgesteld.  
Haar hoofd,  eert i jds met bloemen en ri jke versier­
selen getooid,  was nu veroordeeld om al  de onaan­
genaamheden van het  weder in de verschil lende 
jaargeti jden te  dulden ;  hare borst ,  voorheen met 
prachtige gesteenten behangen,  werd nu met harde 
steenen geslagen;  en uit  hare oogen,  weleer vol  
glans en aanlokkeli jkheid,  vloten,  als  ui l  eene on-
uitputbare bron,  twee stroomen van tranen.  Wat 
moet een zoo streng,  een zoo verstorven,  veert ig 
jaren lang volgehouden leven niet  geweest  zi jn? 
Hard,  zwaar drukkend,  bi t ter  zeker? Neen,  omdat 
de goddeli jke l iefde,  welke het  hart  dier  heil ige 
boetvaardige doorblaakte,  de ontberingen,  de tra­
nende kast i jdingen,  hetgelieele leven verzoette.  Zij  
zelf  bekende aan den heil igen Abt Zozimus,  in den 
zaligen oogenblik van haar sterven,  dat  haar ' t  vas­
ten aangenamer geweest  was dan weleer de met 
keurige spijzen overladen tafels;  de op den blooten 
grond genoten slaap rust iger  dan die der  voorledene 
nachten op het  zachte dons;  kortom, dat  zi j  verge-
noegder had geleefd,  ai  l i jdende met God,  dan zich 
verbli jdende met de wereld.  Indien dan deze groote 
zondares,  welke de duivel  voorheen tot  val  der  zie-



— us — 

len gebezigd had,  een zoo streng en pijnl i jk leven 
zoet  en aangenaam vond,  wal  moet gi j  dan niet  van 
Gods goedheid verwachten,  o christene ziel!  zoo 
gi j  u in zi jne armen werpt  en u in al les door zi jn 
welbehagen geleiden laat? Wat maakt het ,  dat  gi j  
zwak zi j t ,  a ls  de arm die u in uwe beproevingen 
moet s teunen,  de sterkte zelve is? Herinner u David 
toen hij  handgemeen werd met den trotschen reus 
Goliath:  « Gij  zi j t  te  zwak,  » zeiden hem zijne 
broeders,  « gi j  zult  aan zulk een vijand geen weêr-
stand bieden kunnen.» Üoch de moedige knaap,  
die meer op Gods bi js tand dan op zi jne eigene 
krachten steunde,  l iet  zi jne onderneming niet  los,  
en antwoordde onbevreesd :  « De God der heerscha­
ren,  op wien ik mijn betrouwen stel ,  zal  mij  de 
noodige kracht  verleenen om op zi jn '  hoovaardigen 
vijand ie zegevieren.  » Dus moet gi j  ook spreken,  
wanneer het  vleesch u de ontberingen,  de moeie-
l i jkheden en kruisen als  ondrageli jk doet  voorko­
men: ik kan niets ,  maar de genade van God,  waarop 
ik reken,  zal  mij  boven al le  beproeving,  en is  het  
noodzakeli jk zelfs  boven den dood verheffen.  

Ach! welgelukkig,Heer!zi j  die de i jdelheden der 
aarde met voeten tredende aan niets  denken dan 
aan U te behagen en op den weg uwer l iefde te  
wandelen !  Ontwaak,  mijne ziel!  veracht  de el len­
dige goederen dezer wereld,  verban al le  aardsctie 
genegenheid verre van u,  wijd u geheel  aan Gods 
l iefde toe.  Vestig,  Heer,  in deze ziel  uwe woning en 
scheid U nimmer van haar af!  Zij  is  heiaas !  ik 
weet  het ,  eene woning Uwer onwaardig,  maar Uwe 



Kir' 

— 146 — 

tegenwoordigheid zal  haar veredelen en verheerl i j ­
ken.  Luister  naar mijne,  gebeden en verhoor ze om 
t  genoegen dat  Gij  er  in schept  om te gaan met de 

kinderen der menschen;  om het  U verterend ver­
langen van al len heil ig te  maken; om de verheer­
l i jking welke Gij ,  met den Vader,  en den Heil igen 
Geest ,  ui t  mijne heil iging iMa! O Allerheil igste 
Maria,  bied gi j  zelve deze bede uwen goddeli jken 
Zoon aan,  en verkri jg mij  de genade Hem getrouw 
te zi jn tol  aan den dood.  Amen. 

VIERDE AFDEELING. 

De goddelijke liefde maakt licht wat zwaar is, en verzoet 

wat bitter is. 

Wal kan men eene ziel  welke bemint ,  zóó zwaar 
opleggen,  vraagt  de H. Petrus Chrysologus,  dat  haar 
niet  l icht  schijnt? Wat is  zóó bit ter ,  dat  haar niet  
zoet  toeschijnt? Wat zóó moeiel i jk en verdriet ig,  
dat  zi j  niet  gemakkeli jk te  hoven komt? « Neen,  » 
zegt  de H. Augustinus,  « niets  is  zóó zwaar en 
moeiel i jk,  of  het  vuur der  goddeli jke l iefde kan het  
overwinnen.  De ziel  hierdoor vervuld,  is  boven al le  
kwell ingen verheven.» Op eene andere plaats  voegt  
dezelfde heil ige er  bi j ,  dat  de vermoeienissen niet  
pi jnl i jk,  maar aangenaam voor den waren min­
naar zi jn.  31en ziel  bet  in ' t  voorbeeld van den vis-
scher :  de lust  naar vangst  vermindert  voor hem de 
moeite,  welke hi j  noodzakeli jk in di t  moeiel i jke 
vak ondervinden moet,  ja ,  doet  die schier  geheel  



-  i i l  -

Vfirdwijnen ;  in ' t  voorbeeld van den jager :  de vu­
rige begeerte om iels  op te  sporen,  maakt hem 
schier  ongevoelig aan de vermoeienissen,  welke 
hi j  in ' t  beklauteren der bergen,  in ' t  doorkruisen 
der valeien,  in t  doordringen van bossclien en 
hout ,  ontmoet.  Waaruit  hi j  beslui t ,  dat  een werk,  
door iemand die bemint  met het  oog op het  beminde 
voorwerp verricht ,  geen arbeid,  ofwel eene aange­
name arbeid is .  

Voegen wij  hier  de getuigenis van den H. Joannes 
Chrysostomus bij  :  « Niets  is  er ,  » zegt  hi j ,  « wat  
de Helde,  aan het  verlangen naar het  beminde 
voorwerp gepaard,  niet  overwinnen kan.  Indien de 
l iefde Gods de ziel  beheerscht ,  zal  zi j  haar naar het  
Opperste Goed doen verzuchten,  en haar s terk 
maken om elke moeiel i jkheid die zich voordoet ,  te  
overwinnen.  Noch vuur,  noch armoede,  noch ziek­
ten,  noch dood,  noch iets  ter  wereld zal  pi jnl i jk 
schijnen aan de ziol  die deze l iefde bezit ;  maar al les 
verachtende,  zal  zi j  met  hare genegenheden ton 
hemel opvliegen,  waar ' t  gel iefde voorwerp woont:  
en daar,  even als  de bewoners van dat  ware Vader­
land,  met al  hare aandacht  verdiept  in het  be­
schouwen der goddeli jke schoonheid,  die hel  geluk 
des Paradijzes ui tmaakt,  za!  zi j  onveranderl i jk in 
hare l ielde bl i jven zonder zich te  laten ontmoedigen 
door hetgeen dit  leven ' t  vreesel i jkste,  noch zich te  
laten opwekken door hetgeen dit  leven ' t  aanlokke-
l i jkste aanbiedt  ( i) .  » Ook hangt deze zelfde H. Va­
der een schoon tafereel op van eenige religieuzen 

(1) S. Chrysost. Hom, Gi ad pop. 



— 148 — 

van zi jnen t i jd,  die van de goddeli jke l iefde geheel  
werden doorblaakt .  « In hun gewijde schuilplaats ,  
zegt  de heil ige,  ademt men een geur van heil igheid 
in;  daar l ieerscht  zielerust ,  geestesvreugde,  zeker­
heid van geweten,  helderheid v:\n gelaat ,  eenheid 
van wil ,  teedere toegenegenheid,  gelukzaligheid in 
het  hart ,  verkeer mei God! Ook sterven zi j . . .  doch 
hoe schoon,  mijn God,  is  hun'  dood! Lofzangen 
vergezellen dezelve,  de plegtigheid der overwinning,  
geene rouw- en droefenis-plechtigheid noemt men 
haar.  Bij  de dood aankondiging van een hunner 
broeders,  is  hel  gemeenschappeli jk gevoel  voor hem 
een gevoel  van vreugd,  omdat hi j  nu ui trust  van 
zi jne vermoeienissen na voleind pelgrimschap ;  
omdat eindeli jk de str i jd is  volslreden,  en hi j  glorie­

vol  met Christus zegeviert .  » 
Waarl i jk « de l iefde is  eene groote zaak,  en een 

zeer groot  goed,  hetwelk al leen l icht  maakt al les wat  
zwaar is ,  en mei een geli jk gemoed al le  ongeli jk 
verdraagt;  want zi j  draagt  al len last  zonder moeite,  
en maakt al les wat  bi t ier  is  zoet  en smakeli jk.  De 
l iefde van Jesus is  edelmoedig,  zet  den mensch aan 
om groote dingen te doen,  wekt hem op om steeds 
naar meerdere volmaaktheid ie  s treven.  De l ielde 
wil  al t i jd opwaarts ,  en kan door aardsche zaken 
niet  wederhouden worden.  De l iefde wil  vri j  en aan 
al le  wereldsche genegenheden vreemd zijn,  opdal  
hare inwendige beschouwing niet  belet  worde tot  
God door te  dringen;  opdat  zi j  door geen t i jdel i jk 
gemak of gewin gehinderd worde of door ongemak­
ken niet  bezwijke.  Er is  niets  zoeter ,  niets  s terker,  



niets  verhevener,  niets  vermakeli jker ,  niets  vol­
maakter ,  noch iets  beter  in den hemel en op de 
aarde,  dan de l iefde ;  want de l iefde is  ui t  God ge­
boren,  en zi j  kan nergens rusten dan in God al leen,  
boven al le  geschapene dingen.  Hij  die bemint ,  vl iegt ,  
loopt  en is  bl i jde;  hi j  is  vri j ,  en wordt  niet  weder-
houden.  Hij  geeft  en laat  al les,  om alles te  bezit ten,  
on bezit  al les in al le  dingen;  want hi j  rust  boven 
al les in den Allerhoogste,  ui t  wien al le  goed vloeit  
en voortkomt.  Fli j  z iel  niet  naar gif ten,  maar keert  
zich boven al le  gaven tot  den Gever al léén.  De l iefde 
kent  dikwij ls  geene maat ,  maar even als  ziedend 
water  loopt  zi j  van al le  kanten over.  De l iefde voelt  
geen last ,  acht  geene moeite,  wil  meer dan zi j  kan;  
klaagt  niet  over hare machteloosheid,  omdat zi j  
meent dat  zi j  a l les  vermag.  Zij  is  dus lot  al les be­
kwaam, en werkt  kloekmoedig vele dingen uit ,  waar 
een ander,  die niet  bemint ,  moedeloos wordt  en be­
zwijkt .  De l iefde waakt ,  en slaapt  zelfs  niet  gedu­
rende den slaap,  zi j  wordt  moede zonder zich te  
vermoeien;  zi j  wordt  geprangd zonder benauwd 
te worden ;  zi j  wordt  bevreesd zonder zich te  ont­
stel len ;  maar als  eene levendige vlam of brandende 
fakkel ,  verheft  zi j  zich opwaarts  en dringt  gerust  
door.  Die bemint ,  weet  wat  di t  zeggen wil .  De 
brandende begeerte eener minnende ziel  is  als  eeu 
groot  geroep tot  God,  waardoor zi j  zegt:  «Mijn God! 
Mijne l iefde! Gij  zi i t  geheel  aan mij ,  en ik geheel  
aan U 0) .  » Ach! gewis iets  groots is  de l iefde 
Gods,  hei  goed bij  ui tnemendheid !  

(t) Thomas a Kempis: de Navolging. Boek III. Hoofd.V. 

u 



Wie dan zal ,aangelokt  door eenige schandeli jke,  
verachtel i jke goederen,er  in loestemraen om te ver­
zaken aan den onvergeli jkel i jken schat  der  l iefde 
Gods?Wee hem! die onzen Heer Jesus Christus niet  

bemint .  

Hoofdstuk V. 

God verdient bemind ie worden om zich zeiven. 

De gelukzaligen,  die in den hemel God onge­
sluierd, ' in ' t  l icht  zi jner  heerl i jkheid,  aanschouwen, 
worden er  zoodanig dooi  in verrukking gebracht ,  
dat  zi j ,  de slachtoffers  der  goddeli jke l iefde gewor­
den,  voortdurend,  in al  hunne vermogens,  door hel  
vuur der goddeli jke l iefde verleerd worden.  Maar 
de christenen,  reizigers op deze aarde,  die nog in 
een sterfel i jk l ichaam gehuld,  de goddeli jke goed­
heid slechts  in eenen spiegel ,  te  weten,  in het  l icht  
des geloofs beschouwen, kunnen niet  met dezelfde 
hevigheid als  de gelukzalige bewoners des hemels 
er  door ingenomen worden.  Evenwel ook zi j  kunnen 
zóó verre 'komen, dat  geheel  hun hart  s teeds met 
God is  vereenigd,  en zi j  hem tot  eenig voorwerp 
hmmer l iefde maken; en zi j  komen daartoe op eeu 
meer of minder volmaakte wijze,  al  naar dat  hun 
verstand meer of minder van de kennis der  godde­
l i jke schoonheid en eigenschappen doordrongen is .  
« Geli jk het  l ichameli jke zien,  » zegt  de H.Thomas 
van Aquinen,  « hel  beginsel  der  zinneli jke l iefde is ,  



— 151 — 

zoo is  de geestel i jke beschouwing der goddeli jke 
schoonheid en goedheid het  beginsel  der  geestel i jke 
l iefde S.  Thom. 2,  q.  27,  Art .  2 .» 

EERSTE AFDEELING. 

Hoe beminnelijk God is om zijne Oneindige Volmaakl-

lieden. 

Maar,  hoe zullen wij  onze,  zwakke oogen op die 
bl inkende Zon kunnen vest igen,  welke van al le  
zi jden stralen uitschiet  van een glans zonder einde? 
Hoe zullen wij  die Majestei t  kunnen aanschouwen, 
waarvoor de verhevenste Seral i jnen uit  eerbied het  
aangezicht  met hun vleugelen bedekken,  en niet  bl ind 
worden door den glans van het  ongenaakbaar l icht  
dat  zi j  bewoont? Evenwel moet deze onmogeli jkheid 
om hier  ons een « volmaakt » denkbeeld van God te  
vormen,  verre van onze pogingen te  doen verflau­
wen,  op zekere wijze ons ten prikkel  dienen al  ons 
best  te  doen om God te leeren kennen; want,  of­
schoon wij  God niet  volmaakt genoeg kunnen kennen 
om hem met eene geheel  « volmaakte » l iefde te  
beminnen,  kunnen wij  hem echter  « genoegzaam » 
kennen om hem boven al les te  beminnen,  geli jk 
een H. Augustinus,  eene H. Catharina van Senen,  
een H. Phil ippus Nerius,  een H. Ludovicus,  eene 
H. Teresia,  eene H. Maria Magdalena de Pazzi ,  een 
H. Franciscas van Sales en andere bevoorrechte 
zielen deden,  die siog in di t  t ranendal  wonend,  door 
een braml van l icfüe werden verteerd.  

* 



- Iu2 -

Vestigen wij  dus onze blikken op de Oneindige 
Beminneli jkheid van God, en trachten wij  met de 
hulp van heigeen ' t  geloof en de gezonde rede lee-
ren,  ons daarvan eenig denkbeeld te  vormen,  
dat  ons aansporen zal  om hora te  beminnen.  — Het 
geloof en de gezonde rede leeren ons,  dat  God een 
Goed is  hetwelk al le  soorten van goederen in zich 
bevat, en die bevat krachtens zijn Wezen, zuiver 

van gebreken, zonder mate en grenzen, en te zamen 

vereenigd (i). 

De volmaaktheden,  welke wij  in de schepselen 
bewonderen,  hoe uitmuntend die ook zi jn,  zi jn niet  
bun e igen  goed,  maar al léén gaven,  welke God aan 
dezelve als  getuigenisen bewijs  zi jner  Macht mede­
deelt .  Die van God daarentegen,  komen hem per­
soonli jk toe :  Hij  heeft  die van  z i ch  ze i ven;  zij  
maken zi jn Wezen ui t ,  en vormen de bron der 
volmaaktheden,  welke hi j  ui ts tort  in zi jne schep­
selen.  

Als Mozes God verzocht  had hem Zijn Naam te 
noemen, antwoordde hij  met deze korte en heerl i jke 
woorden :  « Ik  ben  d i e  ben;  zoo zult  gi j  aan Israëls  
kinderen zeggen :  Hi j  d i e  i s  heeft  mij  tot  u gezon­
den (2).  » Deze Naam waarmede de Heer zich 
zeiven noemde,  is  de meest  geëigende om de god­
deli jke natuur aan te  duiden,  welke de Volheid en 
en Bron is  van al le  wezen,  omdat God al léén rede 
en beginsel  is  van zi jn Allervolmaakst  en Oneindig 
Wezen,  terwij l  al le  schepselen u»< haar  xe l ven  niets  

(1) 2. 9. 27. art. 2. 

(2) Exod. 111. 14. 



- 135 — 

zijn. Maar God is, zonder de schepselen, uit zich 

xe l ven  Noodzakelijk en Eeuwig. 
De volmaakilieüen, welke de schepselen versieren, 

behalve dat zij van vele onvolmaakiheden vergezeld 
gaan, zijn nooit in eenen en denzellden persoon te 
zamen vereenigd; zij zijn verspreid en onder de-
zelven verdeeld,volgensvereischtevan hunnenatuur. 
Vandaar, dal het schepsel van eene nandere soort 
niel de volmaaktheden bezit van dat, hetwelk lot 
oone hoogere klas behoort. En dit tol eene hoogere 
klas behoorend schepsel, — men moge het op den 
hoogst verheven trap der geschapen dingen ge­
plaatst veronderstellen, — bezit niet de volmaakt­
heden, welke andere verhevenere schepselen bezitten 
zouden, die het in de macht van God zou zijn uit het 
niel te trekken. En wederom,—bij dezelfde soort blij­
vende— bezit niet één wezen al de eigenschappen, 
welke in de onderscheidene wezens derzelfde soort, 
afzonderlijk genomen, ongelijk verdeeld liggen; 
terwijl God, een Oneindig Goed zijnde, de vol­
maaktheden van al de menschen, van al de Engelen, 
en van een oneindig getal andere mogelijke schep­
selen, in zich alléén besluit; en hij besluit die in 
zich zonder eenig, het minst denkbare, gebrek. 

Alle schepselen, hoe volmaakt zij ook zijn, bezit­
ten hel jioede niet dan met maat en grenzen. God 
alléén bezit al de volmaaktheden in een' oneindigen 
graad, dal is, zonder  maal  eu zonder  grenzen;  zoo­
dat hij terecht de Goedheid-zelve,de Grootheid-zelve, 
de Majesteit-zelve genoemd wordt. Dit kan nimmer 
ten opzichte van een schepsel plaats hebben. Want, 

J3 .  



— 154 — 
wel kan men van een Enpiel zeggen dat hij goed, 
maar niet dat hij de goedheid-ze lve;  dat hij schoon, 
maar niet dat hij de schoonheid  ze lve;  dal hij 
groot, maar niet dat hij de grootheid  ze lve  is. 

Eindelijk, al de volmaaktheden van God ver­

eenigen z ich in  de  eenheid ,  omdal alle zijne eigen­
schappen op zijn allerzuiverste en ondeelbaar 
Wezen gegrond, en hiermede vereenzelvigd zijn. In 
den mensch is de ziel niet het lichaam, de wijsheid 
niet de heiligheid, en zoo verder ten aanzien der 
andere schepselen ;  doch in God maken al de vol­
maaktheden maar één en hetzelfde Wezen uit,  dat,om 
zoo te zeggen, opduizenderlei wijzen de schoonste 
gezichtspunten oplevert om zich te doen bemin­
nen. 

Ach !  wie zal zoo ongelukkig en zoo dwaas zijn, 
van een zóó grooten God niet te beminnen !  Hoe 
vreeselijk is dus de verblindheid zooveler Christe­
nen, die deze hoogste schoonheid, welke al het be­
wonderenswaardige en beminnelijke, wat men zich 
voorstellen kan, bevat, geheel en al vergelen! « O 
onberaden menschen! » zegt de H. Augustinus, 
« hoe zult gij ooit uwe verlangens voldoen, en het 
geluk, waarnaar gij zoo vurig verlangt, bereiken 
kunnen, indien gij u van de Bron van alle goed ver­
wijdert om de begoochelingen der zinnen en de 
schaduw na te loopen !  Gaat, zoekt uw geluk als 
gij wilt,  maar zoekt hel ten minste dódr waar het 
zich wezenlijk bevindt. Ik stem toe: kostbaar zijn 
de eigenschappen, welke men in de schepselen ont­
moet; doch wat zijn zij vergeleken bij de Oneindige 



volmaaktheden van den Schepper? O, hoeveel 
grooter, schooner, rijker is de Schepper dan de 
door hem geschapene wezens, die geen andere 
grootheid, geen andere schoonheid, geen andere 
sterkte, geen andere rijkdommen bezitten, dan die 
welke hij hun gegeven heeft, en zij van hem om­
vangen !  » 

Heb medelijden, o mijn God, heb medelijden met 
deze arme ziel, die de liefde voor de schepselen zoo 
menigmaal gesteld heeft boven uwe liefde! Ach! 
hoe zeer voel ik mij door droefheid vermorzeld van 
zoo vele jaren verspild te hebben met de schaduw 
en ijdeilieid na te loopen. Ik heb thans besloten U 
lief te hebben uil geheel mijn hart,  uil geheel mijne 
ziel, en uit geheel mijn versland. Wat zal ik be­
minnen, als ik mijn God niet bemin? Laat niet toe, 
o Heer vol goedheid, dat ik mij ooit van U scheide! 
Laat het vuur uwer liefde in mij neêrdalen, opdat 
ik nimmer, ' t  zij uit zwakheid, ' t  zij uit dorheid 
mijner ziel, kome le bezwijken in het uur der beko­
ring. Dat mijn hart van uwe lielde brande, — dit 
is mij genoeg. Maria, mijne Moeder, sla op mij, 
uwen onwaardigen zoon, een' genauigen blik neder, 
en maak dat ik in waarheid beminne. Amen. 



— 15e — 

TWEEDE AFDEEL1NG. 

De beschouwina; van Gods volmaaklhedeu in het bij­

zonder, doet zijne oneindige beminnelijkheid 

nog beter kennen. 

Ofschoon God, gelijk wij bereids bemerkt hebben, 
een zuiver onverdeelbaar Wezen is, is het echter, 
om op zekere wijze aan ons verstand te hulp te ko­
men, niet ongeoorloofd de verschillende gezichts­
punten te beschouwen, onder wt^lke hij zich, als zoo 
vele onderscheidene volmaaktheden, aan ons ver­
toont; en het is dit wat wij gaan doen om des te 
beter zijne Oneindige beminnelijkheid te begrijpen. 

Overwegen wij vooreerst de goddelijke Schoon­
heid :  zij is zoodanig, dat, indien God een enkelen 
oogenblik zijn aanschijn aan de verdoemden in de 
hel te aanschouwen gaf, deze plaats van eeuwige 
verschrikking weldra in een Paradijs van gennchten 
zou herschapen zijn. Onmiddellijk zouden de ver­
worpelingen uil den afgrond aller smarten in liet 
bezit overgaan van alle goed, en hunne godslaste­
ringen verwisselen met lofzangen en zegeningen. — 
Wij lezen in het H. Evangelie, dat de drie leerlingen 
bij de gedaanteverandering des Zaligmakers op den 
berg Thabor tegenwoordig, niet zoodra dit wonder­
bare tooneel gezien hadden, of zij werden door een 
gevoel van gelukzaligheid verrukt en vergaten 
geheel zich zeiven. Pelrus riep uit :  « Heere! hel is 



I 

— io7 — 

ons goed hier te zijn! Laat ons hier, zoo gij wilt,  
drie tenten maken, voor U ééne, voor Moses eene, 
en ééne voor Ellas (i).  » Volgens de opmerking van 
het Evangelie, sprak de Apostel deze woorden zon­
der te weten wat hij zeide, zóó zeer was hij buiten 
zich zeiven bij het zien van dit wonder, en door de 
bedwelming van zooveel zoet gesmaakt genot. Maar, 
wat zagen de drie leerlingen bij dit voorval dan, om 
hen zoo plotseling in verrukking te brengen?Zij be­
merkten slechts een « gedeelte » van den glans, 
waarvan hel lichaam des Zaligmakers schitterde; 
zij zagen slechts zijn aangezicbl glinsteren als de 
zon, en zijne kleederen wit als de sneeuw. Hel is 
nogtans zeker, dat de licliamelijke schoonheid van 
Christus onvergelijkelijk minder is dan de schoon­
heid zijner ziel, waaruit zij,  als uit haar bron, 
voortvloeit; en toch, de schoonheid van Christus' 
ziel, hoewel als geschapen wezen het grootste van 
Cods werken, is oneindig minder dan de Onge­
schapen Schoonheid van Cod zeiven. Begrijpe dus 
wie kan, hoe beminnelijk en verrukkend die zelf­
standige schoonheid wezen moet, daar slechts een 
straal der lichamelijke schoonheid des Zaligma­
kers, welke als een bliksemstraal eenige cogenblik-
ken de oognn zijner leerlingen trof, voldoende was 
om hen, uit overmaat van geluk, aan hen zeiven te 
oiilrukken 1 

Wat zullen wij voorts van de goddelijke Wijs­
heid zeggen ? — Ue Koninjjin van Saba, uit een 

(1) Matth. XVII. 4. 



verwijderd land te Jerusalem gekomen om zich in 
persoon van Salomons wijsheid te overtuigen, werd 
na de gesprekken, welke zij mot hem hield, in hare 
verwachting, hoe hoog ook gespannen, toch ver 
overtroffen, en bevond dat hetgeen zij zag en 
hoorde het gerucht van zijne wijsheid en majesteit 
verre overtrof. « Gelukkig, o koning, » zeide zij,  
«de hovelingen en dienaren, die altoosvóör uw aan­
gezicht staan en uwe wijsheid hooren (i).  »Maar wat 
is de wijsheid van Salomon vergeleken hij die van 
God? En waren de wijsheid en voorzichtigheid, 
welke dezen koning zóó roemruchtig maakten, zei­
ven geen geschenken Gods, minder dan eene in 
zijnen, schooi gevallen drachma van die oneindige 
schatten, bij welker bi schouwing de Apostel ver­
legen uitriep; O AUi ludo! . . .  «Odiepte van rijk­
dom der wijsheid en kennissen Gods! Hoe ondoor­
grondelijk zijn zijneoordeelen en onnaspoorlijk zijne 
wegen (2)! » Wierd de wijsheid van Salomon zóó 
hoog geroemd, omdat hij over de verschillende 
soorten van planten, van af den ceder van den Li­
banon lot aan den hijzop welke uit den muur op­
groeit,  wist le spreken, de eigenschappen en krach­
ten aller gewassen, van het grootste tot het kleinste, 
wist aan le geven :  over liet vee, de vogelen, hel 
gewormte en de visschen redeneerde (3), — hoeveel 
grooter zal de Wijsheid van God niet zijn, die 
deze en alle zaken, welke in den hemel en op de 
aarde zijn, geschapen heeft; — die'i  heelal heeli 

(1) 111. Reg. X. 8. - (2) Rom. X(. 55. — (5) Verge!-

Ill Rey. IV. 55. 



geschapen, bestmirt en ui stand houdt? Indien dus, 
in de oogen dier vreemde koninginne, het lot van 
Salomons dienaren zoo benijdenswaardig scheen, 
om wille der wijsheid welke God hem had geschon­
ken, hoe hoog gevvaardeerd, hoe vurig verlangd en 
gezocht moet dan de vriendschap van God niet wor­
den, die de schepper van alle wijsheid, ja meer, de 
Eeuwige, Oneindige, de Wijsheid zelve is? 

Maar, de vriendschap van God moet niet minder 
hoog geschat worden om zijne macht.— Dagelijks 
zien we hoezeerde gunst en vriendschap van mach­
tige personen der wereld begeerd en gezocht wor­
den. Judas de Machabeër vernomen hebbende hoe 
groot de faam en de overwinningen der Romeinen 
waren, hoevele volken zij door hunne wapenen onder­
worpen hadden, hoe de koningen, wien zij om te re-
geeren hunne hulp verleenden, heerschten, hoe de­
genen daarentegen, wien zij dat lot bestemden, van 
hun troon werden gezet, hoe zij,  bij al die machts­
grootheid en bij al de vrees,welke zij inboezemden, 
niettemin de volken, die hunne toevlucht tot hen 
namen, met goedheid ontvingen, hoe zij,  de hun een­
maal geschonken vriendschap bewaarden en des 
noods zelfs hun hulp boden, haastte zich naar 
Rome een schitterend gezantschap at '  te vaardi­
gen om een verbond en viiendschap met deze be-
heerschers der wereld te sluiten, ten einde, onder 
hunne bescherming, het rijk Israëls aan het jukder 
Grieken te onttrekken, die het zochten te onderdruk­
ken (i).  Zöó hoog waardeerde deze oorlogsheld de 

(1) 1. Machab. VIH. 



— 160 

vriendschap der Romeinen! Dan, hoeveel hooger 
behoort men de vriendschap van God niet te waar-
deeren, en wat moeien wij niet doen om dezelve te 
bekomen !  Kan de aardsche en brooze macht van 
een overwinnend volk in vergelijking komen mei de 
macht van den Schepper en Heer des hemels en der 
aarde en van alle volken, die alles steunt door de 
kracht van zijn woord? van God, eindelijk, den Koning 
der koningen en den Heer der regeerders, dieook aan 
dit volk zelf, gelijk aan al de andere, de macht gaf 
en weder ontnam, wanneer ' tHem behaagde? Welke 
eer, welk geluk, welke rijkdom zulk een vriend te 
bezitten! Welke waarachtige goederen kunnen ons 
ontbreken, welke rampen behoeven wij te vreezen, 
als wij den Almachtige tol beschermer bebben? En 
toch, het verwerven dier kostbare vriendschap is 
geen moeielijke zaak ;  veel minder kost dit dan 
de gunst van de machtigen der wereld te erlangen. 
God verwaardigt zich die zelf ons aan te bieden; 
wat zeg ik? ze ons aan Ie bieden? Hij maakt ons 
daarvan eene uitdrukkelijke wet, en, door het eerste 
en grootste zijner geboden, gebiedt Hij ons Hem te 
beminnen; Hij bedreigt ons zelfs met zijne gram­
schap, indien wij Hem niet liefhebbe»! 

Echter, wat onze bewondering over Gods onein­
dige beminneiijkheid ten hoogsten toppunt voert, 
is de beschouwing zijner Heiligheid. — Meer dan 
elke andere eigenschap is de Heiligheid in staat dc 
harten tewinnenjzij lieeftzóó verrukkelijkeaantrek-
kelijkheden, dat niet de rechtvaardige zielen alleen, 
maarde misdadigste erruenigwerfdooraangegrepen 



— Ifil -

en ingenomen worden. Welke vertroosting gevoelen 
wij niet telken male als ' t  ons gegeven is met iemand 
van een heilig leven om te gaan? Voelen wij ons 
niet ondanks ons zeiven getrokken om hem te be­
minnen? En zijne manieren, laten zij niet een ze­
keren hemelsclien nasmaak in onze ziel na, dien wij, 
na ons van hem gescheiden te hebben, nog lang 
daarna blijven proeven? Wat zou het zijn indien 
't  ons toegestaan ware te verkeeren met eenige der 
grootste Heiligen, met eenigen der Apostelen, met 
Maria? En toch, wal is de heiligheid der meest 
vereerde dienaren en vrienden Gods, — der Apos­
telen, der Engelen, van Maria zelfs, in vergelijking 
met Gods Heiligheid? Welk een onderscheid tus-
schen de door haar eigen licht aan den hemel 
glinsterende zon en de maan, de planeten en andere 
bemel-lichamen, die, uit hen zeiven geen licht heb­
bende, het in meerdere cl mindere mate van de zon 
ontvangen, en des te sterker glanzen, naarmate zij 
beter door haar worden verlicht? Echter kan er 
tusschen deze en de zon eenige gelijkheid bestaan, 
wijl hei allen geschapen en eindige wezens zijn ;  
edoch, er beslaat geene gelijkheid tusschen God, — 
de Eeuwige Zon van gerechtigheid, van goedheid 
en van Oneindige Heiligheid, welke Hem volstrekt 
noodzakelijk toekomt, omdat zij zijn Wezen zelf 
uitmaakt, — en tusschen de door God geheiligde 
schepsels, die niet uit hun eigen wezen de heiligheid 
bezitten, maar ze door deelneming aan die van God, 
op eene beperkte wijze, volgens de vatbaarheid van 
elk derzelven ontvangen. Zelfs de Serafijnen, diedc 



I 

— 10)2 — 

Profeet Isaïas y.óó nabij den troon Gods zag, dat zij 
Hem met hunne vleugelen als een' geheimzinnigen 
sluier vormden, konden niet anders dan elkander 
toeroepen :  « Heilig, Heilig, Heilig is de HeereGod 
der heerscharen (l)!!! » 

Indien nu God zoo beminnelijk als Heilig is, welk 
mensch zal dan ooit vermogen zich een juist denk­
beeld van Zijne Oneindige beminnelijkheid te ma­
ken? Ach! veel gemakkelijker is hel de kracht der 
goddelijke beminnelijkheid le gevoelen, dan ze met 
het verstand te bevatten, en met woorden uit te 
drukken! Hoevele eenvoudige, in kennis weinig 
ervarene, zelfs onwetende zielen, gevoelen levendig 
die kracht, en smaken daardoor een nameloos ge­
luk! Zij hebben over Gods eigenschappen niet ge­
redetwist; echter, door de zalving des Heiligen 
Geestes onderwezen, weten zij dat Hij hun alles,— 
een Oneindig Goed, alle Goed is; en dit alleen ver­
maakt, ontvlamt, verlevendigt, verheft hen boven 
hen zeiven. 

Wij lezen van den H. Franciscus, een man van 
weinige kennis volgens de wereld, maar een ware 
Serafijn in zake der liefde, dat hij op zekeren keer^ 
ten huize van een zeer rijk Assisiër, later zijn leer­
ling geworden, vernachtende, en meenende dat zijn 
kamergezel, die niemand anders dan de heer des 
huizes was, in diepe rust verkeerde, van zijn bed 
opstond, op den grond neêrknielde, en met kruise­
lings uitgestrekte armen, met ten hemel opgeslagea 

(I) Isitiïn. VI. 3. 



— 163 — 

oogen, billerlijk weende. Met eene door snikken af­
gebroken stem richtte hij tot den Heere deze 
woorden : n Mijn God en mijn Al! » Deus meus et 

omnia!  Zonder verandering, bleef iiij  deze woorden, 
onder een vloed van tranen, herhalen, en werd tel­
kens meeren nu er ontvlamd. Geheel de nacht ging 

in deze liefdevervoering voorbij.Ach! hoe zeer uitte 
Franciscus hierdoor den toestand zijner ziel eu der 
aandoeningen zijns harten! Wie begrijpt en beseft 
in den grond den zin dier woorden : üeus mem et 

omnia  :  «  Mijn God en mijn Al! » Hij wilde hier­
mede zeggen :  O God! Gij behoort aan mij, wijl ik 
U bezit,  en ik ü voor het mijne houd. Gij behoort 
aan mij, want Gij zijt mijn leven en mijn schat. Gij, 
o mijn God, Gij zijl al mijn goed, omdat ik U bezit­
tende, een oneindig goed bezit,  en mij niets te wil­
len of te wenschen overblijft,  daar ik alles bezit,  ü 
beminnende en U bezittende, o mijn God en mijn 
Al, heb ik rijkdommen, genoegens, koningrijken, 
eer, — heb ik alles. 

Gelukkig zij die de kracht dezer groote waarheid 
levendig in hun hart gevoelen! Keer in u zeiven, 
mijne ziel, overdenk welk onrecht gij u aangedaan 
hebt met zoo vele jaren in de liefde dor schepselen 
te verkwisten, en roepal zuchtende met den H.Au-
gustinus uit :  « Wee dien tijd, in welken ik U, 
Heere, niet bemind heb! » Ach! arme ziel, welke 
vrucht hebt gij getrokken uit de liefde der onreine 
goederen der aarde ? Wel verre van hieruit eenig 
voordeel getrokken te hebben, hebt gij u onteerd 
en verlaagd als hetgeen gij beminde. Herinner u de 



1 

— iö4 — 

vreeselijke bestraffing, mei welke God de kinderen 
van Aaron tuchtigde, omdat zij de gewijde wierook­
vaten hadden ontheiligd, en beef! omdat zij zich 
bij hel offeren van een onheilig vuur hadden be­
diend, werden zij door een ander vreeseüjk, van 
God zeiven uitgaande vuur, verslonden (i).Wee mij 
dus, indien in mijn hart,  waar steeds het vuur der 
goddelijke liefde moest branden, de vlammen eener 
ongeoorloofiie, wereldsche liefde opstijgen moch­
ten! Laat mij nooit in zulk een ongeluk loopen, o 
goedertierendsle God! indien het moet, zend mij 
dan tijdelijke straffen over. Bedroef mij, sla mij, 
doch laat niet toe dat ik ooit van uwe liefde beroofd 
worde. Haar acht ik, haar verlang ik, haar vraag ik 
U boven alle zaken. O, hoe laat heb ik U liefgehad. 
Oneindige Schoonheid! Heer, laat uwe Helde in 
mijne ziel afdalen; dal zij uitvloeie in al mijne ver­
mogens, door dringe zelfs in mijn bloed, in mijne 
ingewanden, in het merg van mijn gebeente! Dat 
anderen de goederen dezer wereld zoeken, — ik acht 
ze niet! Gij alléén, mijn God, zijl mijn goed, mijn 
schalen mijn leven! N a a r  ü  alléén verzucht mijn 
hart,  in U alléén vindt mijne ziel hare genoegens. 
Weg! verre van mij! bedrieglijke wereld, die door 
uwe leugenstelsels en valsche vermaken mijne ziel 
zoovele jaren lang hebt gevangen gehouden. Ik ver­
zaak voor altoos aan de begeerlijkheid des vleesch, 
aan de begeerlijkheid der oogen, aan de hoovaaidij 
des levens. Ik wil geen andere genoegens, dan die 

(1) Levit.  X, 2. 



— Ifid — 

uit uwen schoot voortvloeien, mijn God en mijn Al! 
U heb ik lief, o Beminnelijkheid,o Goedheid, o On­
eindige Schoonheid! Ik heb U lief om ü zelveu, 
omdat Gij boven alles beminnelijk en eener onein­
dige liefde waardig zijt.  Ik heb U lief uil geheel 
mijn hart,  uit geheel mijne ziel en uit geheel mijn 
versland, en liever duizend dooden zou ik willen 
sterven, dan U ie vergrammen en nog weder uwe 
liefde te verliezen. — Maria, mijne Moeder, gebruik 
ten mijnen gunste hel vermogen dal gij op hel hart 
van uwen goddelijken Zoon hebt, en verkrijg mij 
de genade van Hem altijd le beminnen. Amen. 

DERDE AFDEEL1NG. 

Bemiunelijkheid van Jesus Christus. 

Wat zegt ons hel geloof aangaande Jesus Chris­
tus, onzen Verlosser? — Hel leert ons dat Hij de 
Opperheer is van ' t  Heelal, de Koning van majesteit 
en heerlijkheid, het Hoofd der Prinsdommen en 
Machten, de Zoon Gods uit naluur en het Beeld 
zijner zelfstandigheid. Lichamelijk woont de vol­
heid der Godheid in Hem, en alle macht is hem ge­
geven zoo in den hemel als op de aarde. Hij is de 
Verwachte der natiën, de Wetgever der volken, het 
Toonbeeld der uitverkorenen, de Weg, de Waarheid 
en het Leven. Hij is het Lam dat uitdelgt de zonden 
der wereld. Nederig buigen de gelukzaligen des 

14. 



m 
1 

— ICC — 

hemels vóörden iroon van dit goddelijk Lam, en leg­
gen hunne kronen aan zijne voeten neder; verhef­
fen en verheerlijken hem met deze woorden :  « Het 
Lam dal ter dood is gebracht, is waardig te ontvan­
gen lof, glorie, eer met duizend zegeningen in alle 
eeuwen der eeuwen (i).» De stroomen lichts, die 
van het aanschijn van dit Lam uitgaan, verlichten 
de Stad Gods, en vervullen haar met een verbazen-
den luister, zonder den glans der zon of maan te 
behoeven, want « het Lam geeft het licht: » Et lu-

cerna ejus est Agnus (2). 

De II. Schriften melden ons personen vermaard 
in allerlei slach van heiligheid: een Abel, uitstekend 
door reinheid des harten en godsdienstijver; een 
Abraham, door geloof en de heldenmoedigste ge­
hoorzaamheid ;  een Isaac, door onschuld des levens 
en eone zoö ver gedreven liefde voor God, dat hij 
gewillig het hoofd onder zijns vaders slachtmes 
boog, om zich aan den Heer te laten slachtofleren; 
een Josef, toonbeeld van zegepralende zuiverheid en 
der edelmoedigste broederliefde; een Moses, ver­
maard om zijn brandenden ijver voor de eer van 
God, en zijne onvermoeide liefde jegens zijn volk; 
een Job, door zijn geduld; een David, om zijne 
zachtmoedigheid, en ontelbaar anderen. Edoch, wat 
waren al die helden van het Oude Verbond anders 
dan zeer onvolmaakte afbeeldingen van het Lam 
Gods, dat in de volheid des tijds beloofd was, en 
waarin alle volkstammen der aarde moesten geze-

(1) Apoc. V. 12, 13. 

(2) Ibid. XXI 23. 



- 1G7 — 

gend worden. Wat zijn de Aartsvaders, de Profeten, 
de Apostelen en al de Heiligen, zoo van de Oudeals 
Nieuwe Wet, en zelfs de meest volmaakte Engelen 
des hemels, in vergelijking met Hem van wien de 
H. apostel Paulus getuigt, « dat Hij zoo veel iiooger 
boven de Engelen is verheven, als de naam, dien 
Hij (en erfdeel ontvangen heeft, voortreffelijker dan 
de hunne is. Tot welken Engel heeft God ooit ge­
zegd :  Ï  Gij zijl mijn Zoon, heden heb ik u ge­
teeld?...  Zit aan mijne Rechterhand, tot ik uwe 
vijanden als eene voetbank uwer voeten heb neêr-
gelegd (i).  » 

Hoe heerlijk zijn de lofspraken, welke de Profeten 
van Zijne schoonheid, zachtmoedigheid, goedertie­
renheid en beminnelijkheid geven! David noemt 
Hem a den schoonsien onder de kinderen der 
menschen, op wiens lippen de genade ligt uitge­
stort :  ( Ï ) » Salomon t  blank en rozenkleurig, 
onderduizenden verkoren en geheel begeerenswaar-
dig (3). » Voorts zegt David ;  « Hij zal medelijden 
hebben inet den arme en behoeftige, redden de 
zielen der elletidigen :  ( 4 )  » Isaïas; Hij zal genoemd 
worden de Vorst des vredes (5); Hij zal zijne stem 
niet verheffen, het geknakte riet niet vertreden, het 
rookende lemmet niet uitdooven, niet treurig en 

(1) Hebr. I. i .  5 15. 

(2) Psalm, XL1V, 5. 
(5) Cam. V. 10. 6. 

(4) Psalm. LXXI. 13. 

(5) Isaia; IX. G. 



— ItiS — 

onrust ig wezen (i);  Hij  zal  zich als een schaap naar 
de slachtbank laten leiden,  zi jn mond,  als een lam 
dat  geschoren wordt ,  niet  openen (2).  » 

Wanneer wij  voorts  de Evangeliën openen,  die 
ons het  leven des Verlossers meiden,  welke zacht­
heid,  welke l ieftal l igheid ademen al  zi jne daden niet!  
Met welk eene goedheid en zachtmoedigheid behan­
delde Hij  niet  de menschen der laagste klas,  en 
meest  verdorven zondaren,  tot  zelfs  zi jne vi jan­
den en vervolgers!  Wien,  die Jesus om eene gunst  
of  genade vroeg,  werd die ooit  geweigerd? Geen 
wonder dus dal  duizenden personen,  van plaats  tot  
plaats ,  tot  in de woesti jn Hem volgden,  verscheiden 
dagen bij  Hem bleven,  en hun'zaken,  de zorg voor 
hun'  voeding zelfs  vergaten om zijne hemelsche on­
derwijzingen te aanhooren.  

Om ons echter  een juister  denkbeeld van de 
beminneli jkheid onzes goddeli jken Verlossers te  
vormen,  laat  ons dezelve in haar eigen bron,  dat  is ,  
in Hem zeiven onderzoeken.  Het is  een punt  des 
geloofs,  dat  Jesus Christus waarachtig God en 
waarachtig Mensch is ,  dewij l  Hij ,  in den persoon 
van het  Woord,  waarl i jk en wezenli jk de Goddeli jke 
en deMenscheli jke natuur vereenigt ,  welke in dezen 
Persoon bestaan,  en door het  Woord best ierd en 
geregeerd worden als  s lechts  één Wezen met Het­
zelve ui tmakende.  Vandaar dat  aan Christus als  Goc' .  
beschouwd, al les toekomt,  wat  wij  aangaande de 

(t) Idem LH 2. 4. 

(2) ld. LUI. 7. 



— 1(50 -

oneindige beminneli jkheif i  van di t  Eenige Wezen 
gezegd hebben.  Beschouwen wij  Hem vervolgens 
als  Mensch,  — ook onder di t  opzicht  is  Hij  de 
Hoogste Beminneli jkheid,  al  onze genegenheden 
waardig,  om de onvergeli jkel i jke gaven en geheel  
bi jzondere eigenschappen ;LOO van zi jn al lerzuiverste 
l ichaam, als  van zi jne al lerheil igte ziel .  

Een der grootste ongelukken van den mensch is ,  
geboren te  worden met een ongeregeld en naar 
t  kwaad steefis  overhellend l ichaam. Men kan niet  

begri jpen,  hoe veel  di t  l ichaam er  aan toebrengt  
om den mensch van af  den eersten oogenblik van 
zi jn bestaan te  omeeren en te  bezoedelen.  Het  hei­
l ige en onbevlekte vleesch van Jesus,  daareniegen,  
— niet  langs den weg der menscheli jke voort iel ing,  
maar op eene geheel  wonderbare wijze,  door de 
werking van den Heil igen Geest ,  ui t  het  zuiverste 
bloed der Maagd Maria,  gevormd, — heeft  niet  a l­
leen nimmer eenige besmett ing ondergaan,  noch ooit  
de minste ongeregeldheid ondervonden,  maar gaat  
ook hethelderste doorschijnend kristal  in zuiverheid 
en glans te  hoven,  en overtreft  in luister  zelfs  het  
l icht  der  zon.  

In de H. Schrif tuur lezen wij ,  dat  de Ark des 
Verbonds,  van waar God aan ' t  volk van Israël  zi jn 
wil  bekend maakte,  alsmede de van ' s  Heeren heer­
l i jkheid vervulde Tempel van Salomon, als  heil ige,  
eener hooge vereering waardige zaken beschouwd 
moesten worden.  Wat moet men dan niet  van Jesus '  
l ichaam zeggen,  dat  persoonli jk met de Godheid 
vereenigd,  en de wezenli jke en levende tempel van 



den menschgeworden God is ,  waarvan Salomons 
tempel s lechts  het  afbeeldsel  was.  De al leraanbid-
deli jkste Drieëenheid schepte er  behagen in,  dien 
levenden tempel met de volmaaktste gaven te  ver­
sieren,  opdat  l i i j  zou kunnen beantwoorden aan het  
verheven doeleinde waartoe hi j  bestemd was,  — om 
nameli jk een,  het  eeuwig Woord zooveel  mogeli jk 
waardig,  aardsch verbli jf  te  vormen.  Indien nu de 
schoonheid en zuiverheid v;in Jesus '  l icl iaam van 
dien aard zi jn,  hoedanig moet dan zi jne al lerheil ig­
ste ziel  wel  wezen? Antwoorden,  dat  zi j  in schoon­
heid,  in hei l igheid en door haar ui tnemende 
voorrechten,  al  de gelukzalige geesten verre over­
treft ,  zou zooveel  zi jn als  zeide men,  dat  het  ui tge­
strekte heelal  den kleinsten zandkorrel  overtreft!  
H;iar  verstand is  de ark van al  de schatten der 
Wetenschap en Wijsheid Gods,  welke zi j  van den 
eersten oogenblik van haar bestaan af  bezat  Boven­
dien is  zi j  voortdurend onledig met het  van al len 
sluier  ontdane aanschijn Gods te aanschouwen, — 
éénig voorrecht  dat  zi j  van den oogenblik harer  
schepping af genoot.  Haar wil  is  de zetel  al ler  
deugden,  een brandende oven der zuiverste en vol-
maakste l iefde,  vol  van genaden,  en met al  de ga*'en 
des Heil igen Geestes verri jkt .  Zij  is  versierd met 
eene heil igheid zóó groot ,  dat  geen menscheüjk 
verstand er  ooit  de hoogte van kan begri jpen;  in 
één woord,  Christus '  ziel  is  een zóó onmetel i jk 
groote afgrond van volmaaktheden,  dat  God al léén,  
die haar geschapen heeft ,  er  de ui tgestrektheid ea 
diepte - .an kcin.  



Dan, wat bovenal  de Menschheid van Jesus 
Christus verheft ,  is  de oneindige Waardigheid,  
welke zi j  door haar bestaan in den persoon van l iet  
Eeuwige Woord erlangt .  Verre van ons de gedachte,  
dat  wij ,  de Ziel ,  het  Hart ,  de Menschheid van Jesus 
Christus beminnende,  « bloot  een schepsel ,  » hoe 
volmaakt we het  ook opvatten mogen,  bemin­
nen;  want,  daar de Menschheid van Jesus Christus 
geene persoonli jkheid buiten die van het  goddeli jke 
Woord bezit ,  zoo bepaalt  de l iefde,  die wij  aan de­
zelve bewijzen,  zich tot  het  Woord zeiven,  op het­
welk de eer  terugvalt ,  zoowel als  de oneer aan de 
twee naturen aangedaan,  welke het  Woord als  zi jn 
eigendom regelt  en best iert .  

Welk hart  zal ,  na al  hetgeen wij  gezegd hebben,  
ongevoelig genoeg wezen om Jesus niet  l ief  te  heb­
ben? Hoezeer wist  de roemvolle Maagd en Mar­
telares,  de H. Agues,  zi jne bekoorl i jkheden te  
waardeeren,  die edele door ons reeds vermelde be­
minneli jke heil ige,  van wie de HH. Ambrosius en 
Maximus zoo grooten lof  verkondigen.  Reeds in hare 
kindsche jaren,  gaf  zi j  zich zoodanig aan de l iefde 
van haren welbeminden Jesus over,  dal  zi j  zich in 
dien teederen leeft i jd geheel  aan Hem wegschoi.k 
door de toewijding barer  maagdeli jkheid.  Van eene 
zeldzame schoonheid,  werd zi j ,  nauweli jks twaaif  
jaren oud,  door een aantal  bewonderaars ten huwe­
li jk aangezocht ,  voornameli jk echter  door den zoon 
van den Prefekt  van Rome, die do! verl iefd op haar 
was :  doch,  al le  voorstel len,  welke haar gedaan 
werden,  s loeg zi j  terstond en met edele vcrontwaar-



diging van de hand.  Wel verre dat  de ondergane 
weigering het  hart  des jongeiings deed bekoelen,  
deed zi j  in hem het  verlangen,  om Agnes tot  bruid 
te  bekomen, nog fel ler  ontvlammen ;  zelfs  beproefde 
hi j  zich aan haar voor te  stel len,  en door verleide­
l i jke woorden haar te  doen begri jpen de overgroote 
voordeden welke aan de aanbieding zi jner  hand en 
de beantwoording aan zi jne l iefde verbonden waren.  
Maar zich door het  gevlei  niet  tot  wankelen latende 
brengen,  gaf zi j  hem deze woorden eener ongelon-
fel i jke standvastigheid ten antwoord :  « Ga heên,  
brandstok der hel ,  voedsel  des doods! reeds een 
andere is  u voor,  een minnaar duizendwerf grooter  
dan gij .  » En om hem alle hoop te  benemen van 
haar tot  zi jn wil  te  doen buigen,  verklaarde zi j  hem 
de hoedanigheden van den Bruidegom, dien zi j  zich 
gekozen had.  « Hij  is  edel ,  » zeide het  heil ig kind,  
« Hij  is  schoon,  Hij  is  wijs .  Hij  is  r i jk en machtig.  
Wal zi jn adel  heireft .  Hij  heeft  God tot  vader,  die 
van eeuwigheid Hem heeft  geteeld,  en eene Maagd 
tot  moeder,  die in ui tnemendheid al le  schepselen 
overtreft .  Hij  is  zoo schoon,  dat  zi jn glans den glans 
der zon te  boven gaat .  Zijne Wijsheid heeft  mij  zoo­
danig het  hart  geboeid,  dal  ik mijne gedachte van 
Hem niet  af trekken kan Hij  is  zoo r i jk,  dat  Hij  geen 
zi jner  dienaren in armoede laat ,  maar al len vervuil  
met zi jn overvloed;  en mij  heeft  Hij  een schat  ge­
schonken oneindig meer waard dan het  Romeinsche 
Keizerri jk.  Mij  tot  bruid nemende,  heeft  Hij ,  tot  
pand zi jner  l iefde,  mij  gesierd nii ' t  klcederen en ju-
weden van oneindige waarde.  Hij  is  bovendien zóó 



— 175 — 

machtig,  dat ,  noch in den hemel,  noch op de aarde,  
iets  aan zi jnen wil  kan wederslaan ;  door zi jne te-
gonwoordigheid al léén geneest  Hij  de zieken,  wekt 
Hij  de dooden op.  Ook heb ik Hem meer l iefdanmijn 
leven,  dat  ik mij  gelukkig achten zou uit  l iefde voor 
Hem te mogen verl iezen! Echter  deze l iefde welke 
tusschen Hem en mij  bestaat  heeft  niets  vleesche-
üjks,  is  van een geheel  geestel i jken en hemelschen 
aard;  Hem beminnende word ik zuiverder.  Hem 
omhelzende word ik heil iger .  En hoe zou ik dan op 
hoop van eenig goed,  of  ui t  vrees voor eenig kwaad 
een zoo grooten bruidegom verlaten kunnen?» — 
« O grootmoedige Maagd,  » roept  hier  de H. Maxi-
mus uit ,  welk een voorbeeld van l iefde tot  Jesus 
hebt  gi j  aan de Maagden gegeven !  Hoe zeer hebt  gi j  
haar geleerd boven al les de schoonheid des hemel­
schen Bruidegoms te achten,  en in vergeli jking met 
Hem de r i jkdommen en zinneli jke genoegens der 
wereld te  versmaden! » — De jongeling over de 
standvastigheid van Agnes gebelgd,  gaat  haar be­
schuldigen dal  zi j  Christene is .  Hij  verkreeg,  dat  de 
heidensche Rechter  haar met ketenen l iet  beladen,  
en tevens met den wreedsten dood bedreigde,  bi j­
aldien zi j  niet  veranderde van beslui t .  Dan,  geheel  
verschil lend van meisjes op een zooteederen leeft i jd,  
die,  volgens de opmerking van den H. Ambrosius,  
gewoonli jk zóó vreesachtig zi jn,  dat  zi j  vóór deti  
crnst igen blik harer  moeder beven,  en om een 
prikje schreien alsof zi j  een doodeli jke wond beko­
men hadden ;  — Bleef Agues onverschrokken onder 
de bloedige handen der beulen.  Verre van op het  



geniisch der boeien te  sidderen,  bood zi j  zelve 
haren hals ,  hare handen en gansch haar l ichaam 
ter  martel ing aan.  Haar door de slechste behande­
l ingen niet  kunnende overmeesteren,  veroordeelde 
de t i ran,  in woede ontstoken,  haar ter  dood.«Doch,  
wonder schouwspel!  » zegt  de H. Amhrosius,  
« nooit  bl i jmoediger ging eene bruid hare bruiloft  
vieren,  dan de jeugdige maagd naar de plaats  barer  
doodstraf  ging;  al len werden door verwondering en 
verbazing getroffen.  Nog stel t  de scherprechter  al les 
in ' t  werk om haar beslui t  aan het  wankelen te  
brengen;  maar met onwrikbare standvastigheid 
antvvoordt  zi j  :  « Geloof niet ,  dat  ik ooit  de trouw 
jegens mijn Bruidegom zal  schenden ;  al léén de ge­
dachte,  dat  ik aan uwe voorstel l ingen zou toe kan­
nen geven,  is  eene beleediging jegens Hem.wien ik 
geheel  ben toegewijd.  Niets  verlang ik meer dan 
mij  met Hem te vereenigen,  die mij  door zi jne l iefde 
voorkomen heefl l  Dat  Hij  dan kome !  Dat Hij  spoe­
dig kome, mijn Bruidegom, en mij  in zi jne armen 
ontvange! Waarom loeit  ge,  beul ,  om het  vonnis 
te  voltrekken? Verga di t  l ichaam, dat  heeft  kunnen 
behagen aan andere oogen dan aan die van mijn 
Welbeminde.» Na hel  eindigen dezer woorden ving 
Agnes aan te bidden,  en weldra ging haar ziel  de 

vreugden des Heeren in.  
O al lerzoetste Jesusl  wond ook mijne ziel  met 

een zwaard van l iefde,  ontgloei  haar met de hemel-
sche vlammen welke de zielen uwer Heil igen verie­
ren.  Dat  ik voor al toos verlate den weg der 
ongerechtigheid,  om getrouweli jk op den weg der 



— 4 75 — 

gerechtigheid te  wandelen.  Al te  veel  heb ik tot  
hiertoe gedaan om mijne drif ten te  bevredigen;  
voorlaan wil  ik al  mijne zorgen aanwenden om aan 
U alléén,  mijn Goed en mijn Leven te  beiiagen.  O 
ja,  goedheidvolle Verlosser ,  ik wil  U beminnen op 
mijne beurt .  Om te komen tot  di t  doel ,  verzaak ik 
aan al le  valsche genoegens der aarde,  en wijd ik 
geheel  mijn hart  aan U toe,  — o mijn God.  Sla mij  
iu di t  groote werk ter  zi jde,  laat  niet  toe dat  ik aan 
mijne beloften ontrouw worde,  en verlate mijne 
heil ige onderneming.  Ik heb besloten geheel  de uwe 
te zi jn;  ik verlang niets  d<in geheel  mij  over te  ge­
ven aan uwe heil ige l iefde.  Ik zie in,  dat  ik,  om een 
goed zóó groot  te  er langen,  noodwendig moedig 
tegen mij  zeiven moet str i jden,  verzaken aan de 
valsche zoelheden der eigenliefde en mijne andere 
hartstochten.  Maar wat maakt di t?  Ik l ien bereid 
om alles te  doen,  om alles te  l i jden,  mits  ik maar 
vcrkri jge de onwaardeerbare genade van geheel  ie  
mogen rusten in mijn God! 

VIERDE AF DEELING. 

Over de wijze waarop cene minnende ziel aan de liefde 

Gods beantwoorden moet. 

In de eerste plaats  moot de minnende ziel  zich 
toéleggen God l ief  te  hebben om Hem ze l cen ,  dat  is ,  
omdat Hij  oneit .digüjk verdient  bemind te worden.  
Laat  zi j  er  naai '  s treven God in zi jne eeuwige rust  
te  genieten;  laat  zi j  in haar hart  de christel i jke 



— 176 -

hoop onderhouden,  verlangen in bezit  te  t reden van 
het  niet  te  wegen gewicht  der  heerl i jkheid,  welke 
God inden hemel bereid houdt voor zi jne ui tverko­
renen;  maar dat  zi j  zich tevens geweld aandoe God 
l ief  te  hebben om zijne Oneindige Goedheid.  De ziel ,  
die God bemint  om tiet  goede dat  zi j  van Hem ont­
vangen heeft ,  of  hoopt van Hem te ontvangen,  
verrichteenevvaarl i jk godsdienst ige en godvnicl i t ige 
daad;  doch die Hem om Hem ze i ven  bemint ,  verricht  
eene daad van zuiver en belanglooze l iefde,  gel i jk 
aan die der  gelukzaligen,  die,  terwij l  zi j ,  in den he­
mel God,  het  oneindige Goed,  onbesluierd aan­
schouwen, zich door de onweerstaanbare kracht  
zi jner  boven al les beminneli jke Schoonheid en 
Goedheid getrokken gevoelen om Hem te beminnen,  
te  verheffen,  te  verheerl i jken.  — De H. Magdalena 
van Pazzi ,  zekeren keer,  meer dan naar gewoonte,  de 
kracht  dezer waarheid gevoelende,  geraakte in zoo­
danige l iefdevervoering,  dat  zi j  eerst  haar klooster ,  
vervolgens den tuin doorloopende,  al  de zusters  die 
zi j  ontmoette bi j  de hand nam en die sterk druk­
kende zeide :  « Mijne zusters ,  bemint  gi j  de Lielde? 
Voelt  gi j  er  u niet  door verleerd worden? Hoe kimt 
gi j  leven? » En na aldus eenigen l i jd geroepen te  
hebben,  t rok zi j  de klok als  om de dienst  van een 
feestdag aan te kondigen.  De toegesnelde rel igieuzen 
vroegen haar waarom zij  zoo luidde? « Opdat  in 
menigte hel  volk afkome, ® antwoordde de Heil ige,  
« om de Liefde te  vereeren,  die zoozeer verdient  

geliefd te  worden.  » 
Een nagenoeg geli jk geval  had plaats  ten t i jde 



— !77 -

van den H. Lodevvyk,  koning van Frackri jk.  Een 
zi jner  gezanten eens door de stad Ptoloinaïs  wande­
lende,  ontmoette eene vrouw die in do rechterhand 
een vat  met water  gevuld,  in de l inker een bran­
dende fakkel  droeg.  Middelerwij l  s laakte zi j  diepe 
znchlen en r iep uit  :  « O God, o God, is  het  moge­
li jk !» Eu als  de gezact  haar vroeg wat zi j  hiermede 
beoogde,  hernam zij  :  «Ik zou,  indien het  Gods wil  
was,  met di t  water  de hel  wil len ui tblusschen,  en 
mei deze toorts  den hemel in brand wil len steken,  
opdat  God zuiver en al léén om z i ch  ze i ven  bemind 
wierde.  » 

In de tweede plaats ,  moet  de minnende ziel  beha­
gen in de Volmaaktheden haars Welbeminden 
scheppen.  — Wanneer de zonen van Jacob hun 
ouden vader de t i jding brachten dat  zi jn dierbare 
Josef,  wiens vermeende dood hem zoovele t ranen 
gekost  had,  onder-koning van Egypte geworden 
was en in den hoogsien voorspoed leefde,  gevoelde 
die goede vader hier  zoodanige bl i jdschap over,  dat  
hij op nieuw begon te leven. Revixit spiritus ejus (i). 

Maar toen hi j  daarna,  met eigen oogen,  dien zoo 
geliefden zoon in f i jn l i jnwaad en purper gekleed,  
met den gouden halssnoer om, don koninkli jken 
r ing aan den vinger,  hem liefdevol de armen zag 
toereiken,  met teederheid aan zi jn boezem druk­
ken,  kon zi jn hart  de vreugde,  die het  overstelpte,  
niet  meer inhouden,en r iep ui t :  « Nu ben ik tot  het  
hoogste geluk gekomen dat  ik op aarde mocht ho-

;i)  Gen XLV. 27. 

19. 



pen; niets  heb ik nu meer te  wenschen ;  dat  ik thans 
van vreugde sterve! » Jam Icelus moriar, quia vidi 

faciem tuam (i). 

Hoe is  het  dus mogeli jk,  dat  de christel i jke ziel ,  
welke God waarl i jk l iefheeft ,  in Hem niet  een 
levendig,  al le  genoegen overtreffend welbehagen ge­
voelt ,  ziende dat  Hij  het  hoogste en eenige Goed is ;  
dat  zi j  de Zalige Geesten niet  navolgt ,  die,  in de 
tegenwoordigheid der goddeli jke Schoonheid en 
Goedheid,  waarop zi j  onafgeirokken het  oog geves­
t igd houden,  in eene zee van genoegens gedompeld,  
den Heere eeuwige Alleluia 's  zingen,  eikanderen 
aanwakkerend om van bl i jdschap op te springen,  
eu de eeuwige lofzangen Hem ter  eere aan te s tem­
men (2) ?  

Behalve de l iefde des welbehagens in de Volmaakt­
heden van haren Welbeminde,  moet de minnende 
ziel ,  in de derde  plaats ,  zich beijveren om in haar 
te  doen ontslaan en te onderhouden een voortdu-
renden indruk van droefheid over de beleediging,  
welke zi j  door hare zonden eene Oneindige,  boven 
al les l ieldewaardige Goedheid,  aangedaan heeft .  In­
derdaad,  moet de ziel ,  wier  l iefde voor God vurig 
en oprecht  is ,  hei  hart  niet  van hevige en tegeli jk 
teedere droefheid doorboord gevoelen,  bi j  de ge­
dachte,  dat  zi j  haren wil ,  hare gri l len en hartstoch­
ten zoo menigmaal gesteld heeft  boven dat  Opperst  
volmaakte Wezen? Dit  inwendige zwaard maakt,  

(1) Gen. XLVI. 30. 

(2) Apoc. XIX. 6. 7. 



dat  zi j  zich vóór God verootmoedigt ,  en in gevoelens 
van ' l  diepste leedwezen steeds met den Profeet  
verzucht  :  « Wees mij ,  o  Heer,  barmhart ig!  Ik 
erken mijne ongerechtigheid,  mijne zonde staat  mij  
gestadig voor den geest  ( i) .  » 

Het  is  niet  genoeg te zeggen,  dat  men vroeger 
zi jne fouten beweend en door iranen van boetvaar­
digheid heeft  ui tgewischt;  want die bemint ,  gevoelt  
gestadige droefheid van het  gel iefde voorwerp be-
leedigd te hebben.  « De inwendige boetvaardigheid,  
waardoor de mensch bedroefd is  God beleedigd te  
hebben,  moet volgens den H. Thomas vooruluren 
tol  aan hel  einde zi jns levens;  wij l  de herinnering 
van gezondigd te  hebben,  nimmer moet ophouden 
hem te mishagen.  » Hetzelfde leert  de H. Augusli-
mis,  en voegt  er  bovendien nog bij ,  dat ,  wanneer 
de geloovige Christen ook verzekerd ware zóó ge­
lukkig te zi jn van nooit  zi jne onschuld door een 
zware zonde te  hebben verloren,  hi j  ook dan zelfs  
nog een leven van gedurige boetvaardigheid zou 
moeten leiden,  ter  oorzake van het  s tof  van kleine 
gebreken,  welke al t i jd zoo gemakkeli jk der  ziel  
aankleeft .  Hoewel immers deze kleine fouten geen 
doodeli jke wonde veroorzaken,  berooven zi j  haar 
nogtans,  zoolang zi j  niet  zi jn ui tgewischt ,  van de 
zoese en zuivere omhelzingen des hemelschen Brui­
degoms. Daarom dan pleegde de H. Magdalena de 
Pazzi  te  zeggen,  dal  de l iefde,  welke het  beste aan 
dit  leven past ,  is  de droevige l iefde van berouw, 

(1) Psitlm. L. 



terwij l  de bl i jde l iefde des welbeliagens eigenaardig 
aan l iet  toekomende leven is .  

Wij  lezen in de Kerkeli jke geschiedenis,  dat  de 
H. Petrus,  zoolang hij  leelde,  zi jne zonde beweend 
heelt ,  zóó zeer werd zi jn hart  verscheurd door de her­
innering van zi jn goddeli jken Meester  te  hebben ver­
loochend.  Ook verhaalt  ons de H. Hieronymus,  dat  
de H. Paula twee tranenbeken vati  hare oogen ge­
maakt had,  die bi j  dage en bij  nachte vloeiden,  om 
hare fouten,  hoe gering ze ouk waren,  ui t  te  hoeten,  
en dat  zi j ,  naar  ' t  voorbeeld van David,  haar bed 
met hare tranen bevochtigde.  Dezelfde Heil ige ver­
zekert ,  dat  zi j  met  zulke bi t terheid weende,  dat  men 
haar ziende geloofd zou hebben dat  zi j  aan groote 
misdaden schuldig was.  De H. Leeraar vermaande 
haar zich te  matigen,  dien overvloed van tranen te 
verminderen ;  maar zi j  antwoordde,  dal  zi j  wel  met 
boetetranen d i t  blanketsel  behoorde af  te  wasschen,  
waarmede zi j  hare wangen had opgesmukt;  dat  in 
genoegens vertroetelde l ichaam te kast i jden,  het  ie  
siraffen voor de onmatige vreugden,  welke zi j  in 
haar vroegere leven genoten had ( i) .  

[ets  nog wonderbaarders lezen wij  van de H. Mar-
garelha van Cortona.  — Door bi jzondere genade 
der goddeli jke barmhart igheid,  ui t  het  s l i jk der  zin­
neli jke genoegens getrokken,  waarin zi j  tot  haar 
vijf  en twintigste jaar  gewenteld gelegen had,  en 
met al  het  vuur haars harten tot  het  Opperste Goed,  
dat  zi j  voorheen zoo zeer gehoond had,  terugge-

(1) S. Ilieron. Vit. de S. Paula ad E us toch. 



-  181 — 

keerd,  wwd zij  bi j  de herinnering barer  vroegere 
ongerechtigheden dermate van droefheid doordron­
gen,  dat  zi j  hel  overige van fiaar  leven niet  ophield 
te  weenen,  zich te  versterven en te.  verootmoedigen,  
terwij l  zi j  duizenderlei  hei l ige ui tvindingen bezigde 
om dit  doe! te  bereiken.  Hetzi j  zi j  werkte,  heizi j  zi j  
bad,  hetzi j  zi j  zich aan welke bezigheid ook overgaf,  
immer was haar hart  gansch in rouw van haren 
God zoo zwaar beleedigd ie  hebbnn.  In de overmaat  
harer  droefheid,  smeekte zi j  Hem menigwerf  om 
barmhart igheid,  en om dezelve te  bekomen, nep zij  
a ls  voorsprekers,  niet  al leen de Heil igen en de 
Moeder Maagd aan,  maar zeis  de personen die zi j  
ontmoette,  hen dan vragende of zi j  geloolden dal  
haar hare zonden wel konden vergeven worden,  en 
hen smeekende God te wil len bidden,  dat  Hij  haar 
deze genade verleenen mocht.  Op leestdagen,  als  er  
in de kerk een groote toevloed van volk was,  lag de 
Heil ige,  met eene koord om dea hals ,  op den vloer 
ui tgestrekt ,  in het  openbaar om vergeving voor 
hare verergernissen vragende.  Op een nacht ,  ter­
wij l  zi j  in het  gebed was,  l iet  de duivel ,  om haar te  
verleiden,  baar deze woorden hooren :  « O geluk­
zalige Margaretha,  wier  zonden reeds lang door 
zoovele boeten en deugden zi jn ui lgewischt!  Hoe 
zoudt gi j  nog twijfelen van aan God hoogst  dier­
baar te  wezen,  die zoo gemeenzaam met u om­
gaat ,  en u behandelt  als  zi jne dochter!  » De Heil ige 
begreep dadeli jk de l is t  vao den boozen geest  en 
sloeg moedig zi jne ingevingen af .  Alsdan het  ven­
ster  van haar armoedig kamertje openende,  r iep zi j  



IÉ 

-  isa -

niet  al  de kracht  harer  s tem :  « Op! goede bewo­
ners van Cortona,  haast  u!  Hoe laat  gi j  binnen uwe 
nuiren die onwaardige zondares,  Margaretha,  wonen,  
de schande en oneer al ler  vrouwen? Jaagt  haar 
ui t ;  zuivert  ten spoedigste van dit  eerlooze wezen 
uwe stad! Ik ben die Margaretha,  die een geheele 
süeek door mijne schandeli jkheden verergerd en 
aan duizenden zielen verderf  berokkend heb! Ikben 
de schande mijner familie en mijns vaders,  die mij ,  
i i iet  langer meer kunnende verdragen,  zi jn huis  ui t­
joeg,  Onderzoekt ,  en gi j  zult  bevinden dal  het  waar 
is  hetgeen ik u zeg.  Ik beu eene eerlooze vrouw ge­
weest ,  het  schuim van ongerechtigheid.  »  — 0 liefde 
Gods! O wonder van oprechte boetvaardigheid des 
harten! Edoch,  hoe zeldzaam zijn de ware boet-
vaardigen! 

Eene bruid met innige genegenheid aan haren 
bruidegom gehecht ,  bepaalt  zich niet  bi j  het  betreu­
ren van het  leed dat  zi j  hem heeft  kunnen aandoen; 
zi j  is  tevens bedroefd te  zien,  dat  hi j  door andereu 
beleedigd wordt .  Om den minsten hoon,  welkeliem 
wordt  aangedaan,  voelt  zi j  z ich gegriefd,  en zou zi j  
a l les  verdragen wil len om het  te  belet ten.  Hetzelfde 
geschiedt  eene ziel ,  die God bemint  :  behalve hare 
eigene zonden,  betreurt  zi j  nog die van anderen,  
omdat zi j  haren Welbeminde kwetsen.  Zoo deden 
ne Piofeten,  die op Gods bevel  den volkeren hunne 
ongerechtigheden verwij tende,  er  zeiven diep be­
droefd over waren.  Zoo deden ook de Apostelen,  en 
inzonderheid deH. Paulus,  die bi j  ' t  zien van Israels  
ondaiiki  uarl i i id,  en van den ondergang welken 



— 185 

zij  zich op den hals  baalden,Jaar overhel  griovendst  
haneleed gevoelde.  « Wie is  er  zwak,  » zei  de hi j ,  
« dat  ik niet  zwak ben? Wie wordt  geërgerd,  dal  ik 
niet  brande (1)? » De Apostel  zegt  niet ,  bemerkt  de 
H. Joannes Chrysostomus,  d, i l  hi j  bi j  ' t  zien van 
eens anderen val  verbit terd of beangstigd wordt ,  
maar dat  hi j  zich de ingewanden voelt  branden,  om 
de droefheid ui t  te  drnkken,  welke hem inwendig 
verleerde.  Dusdanig waren nog de gevoelens del '  
H.  Magdalena de Pazzi;  en wij  lezen in de geti jden 
van haren feestdag,  dat  zi j  eiken dag de misdaden 
der zondaars beweende,  zich zelve aanbiedende otn 
voor hunne zaligheid de wreedste fol teringen te 
verdragen.  Het zelfde i jvervuur toonde de H. Te-
resia voor de ketters  en ongeloovigen.  Niet  tevreden 
hunne buitensporigheden ie beweenen,  tuchtigde 
zi j  hare schuldelooze leden om van God te  verkri j­
gen dat  Hij  hun barmhart ig zi jn en zi jne ge­
nade schenken mocht.  De H. Cajelanus van 
Chiët i  werd dermate getroffen over de wanorden,  
ter  gelegenheid eener muiteri j  in de stad gepleegd] 
dat  hi j  in eene zware ziekte verviel  en er  aan st ierf .  
Kortom, zöó hebben al toos gedaan en doen nog da­
geli jks de heil ige zielen,  die met den Profeet  David 
tot  den Heer zeggen :  « Ik heb der menschen over­
tredingen gezien,  en kwijnde van droefheid dat  zi j  
uwe wet niet  in acht  namen (2).  »  

Ziehier  aan uwe voeten,  0 mijn God,  een'  el len-
digeit  zondaar,  die U hid met hem medeli jden le  

(1) U. Cor. XI. 29. 
(2)  Psalm CXVIil .  138.  



— 18 i  — 

hebben! Ik beken een groot  kwaad bedreven te 
hebben met uwe wel te  overtreden;  met uwe l iefde 
te  miskennen om volgens mijne gri l len te  leven en 
mijne drif ten in te  volgen.  O,  hoe gaarne zou ik 
mijn leven wil len ten offer  brengen om zóó vele en 
zóó zware beleedigingen te boeten,  welke ik uwe 
oneindige Goedheid aangedaan heb.  En wat zou ik 
beminnen,  als  ik U niet  beminde,  o mijn God.  
Noodlott ige t i jd.  waarin ik aan de schepselen,  
welke mij  door den valschen glans,  dien zi j  vóór 
mijne oogen deden schil leren,  verblindden,  mijne 
genegenheden verkwist  heb.  Ontvang mijn hart ,  o  
Schoonheid al t i jd oud en al t i jd nieuw! Hoe zeer 
t roost  mij  de gedachte dat ,  op welke uur de zondaar 
zich ook totU keere.  Gij  niet  weigert  hem met goed­
heid in uwe barmhart igheden op te nemen, en hem 
toe te laten tot de deelneming aan uwe schallen. 01-
schoon ik laat  tol  U kome, ben ik toch zeker dal  Gij  
een vermorzeld en verootmoedigd hart  niet  zult  ver­
smaden,  dat  in uwe l iefde wenschl  verteerd te  
worden.  Wenschen zou ik,U zoo zeer l ief  te  hebben 
als  gi j  beminneli jk zi j l ;  maar wij l  di t  geluk met m 
mijn vermogen is ,  wil  ik ton minste U hethebben 
zooveel  ik kan.  Ontsteek dit  heil ige vuur in mijn 
hart  zoodanig,  dat  het  daarin nimmermeer worde 
ui tgebluscht;  maak zelfs  dal  hel  eiken dag meci  
ontvlam me, tot  zoolang ik met uwen Apostel  zeggen 
kan ;  « Ik leel ,  doch niet  ik,  maar Clir is ius leeft  in 
Uii j  » — Allerheil igste Maria,  Moeder der  Sclioone 
Lieide,  gevMiardig L ccu' blik van medeli jden op 
mij ,  die uw kind bun,  te  werpen,  en maak da;  



— i85 -

ik van de vlammen der heil ige l iefde brande.  
Amen. 

VIJFDE AFDEELING. 

Vervolg van hoizelfdc onderwerp. 

De ziel  di t ;  God l iefheeft  meent nooit  genoeg ge­
daan te hebben voor haren Welbeminde;  in al les 
poogt zi j  de vermeerdering zi jner  glorie,  zoo in haar 
zelve als  in haren evenmensch,  ie  bevorderen.  Zij  
legt  vooreerst  er  zich op toe om Hem zooveel  mo­
geli jk hulde van dienstbaarheid,  van onderwerping,  
esi  aanbidding te bewijzen ;  dan door de ontvlamde 
gevoelens des harten ;  dan door zi jne Goediieid en 
i jarmhart igheid te  verheffen ;  dan door zich diep in 
zi jne tegenwoordighetd te vernederen,  en al leschep-
selen ui l  te  noodigen om Hem te zegenen,  te  loven,  
zander ophouden te verheerl i jken;  nu weder hem 
al  dei-  lof  opofferende,  welke de Engelen en Heil i­
gen des hamels en de rechtvaai 'dige zielen op aarde 
Hem geven;  dan eindeli jk weder door zelve naar 
' t  zal ige Vaderland le verzuchten,  minder om het  ie  
genieten dan om er  al t i jd Godsoneindigevolmaakt­
heden le verheerl i jken.  .Maar vöör al les hevli j t igt  
zi j  zicl i  om getrouw aan zi jne gehodeti  le  gehoorza­
men,  en volniüak! zi jnen heil igen wil  le  volbrengen.  

Wat den naaste aanbclrel l ,  — eene zie!  door de 
kracht  der  haar doorgloeiende l iefde opgewekt,  
doel  volgens hare roeping al  haar best .  om hem tot  

16 



— 180 — 

het  goede te  trekken,  te  maken dal  bi j  haren Wel­
beminde kenne,  verheerl i jke,  beminne en diene.  Zij  
t racht  hem te brengen lot  de inachtneming der 
goddeli jke wel,  de beoefening der christel i jke deug­
den,  tot  godsvrucht  en deugd,  zoowel door hare 
goede voorbeelden en wijze raadgevingen,  als  door 
godsdienst ige gesprekken en welgemeende opmer­
kingen,  en op duizenderlei  andere l iefderi jke wijzen,  
welke  de geest  van l iefde,  waarvan zi j  bezield is ,  niet  
nalaat  haar in te  geven.  « Gelooft  niet ,» zegt  hier­
omtrent  de H. Augustinus,  « dat  hel  al léén lot  de 
Bisschoppen en andere geestel i jken behoort  de 
glorie van God door de zal igheid des naastens te  
bewerken;  di t  is  eene bediening,  welke de l iefde 
lederen Christen,  volgens zi jnen roep,  oplegt .  Gok 
gij  die in de wereld leeft ,  moet  werken om God te  
doen verheerl i jken,  door de personen die u omgeven 
ten goede aan te  sporen,  door godvruchtig te  leven,  
door ' l  ui ldeelen van aalmoezen,  door heil ige begin­
selen in te  boezemen, en door dat  soort  van predi­
king,  dat  voegl  aan uwen staat  ( i) .  » 

Hoevele kluizenaars,  die,  om zich gansch aan de 
beschouwing en zuivere l iefde van God over te  ge­
ven,  zich in de eenzaamheid als  begraven hadden,  
werden van droefheid doordrongen bij  de gedachte 
aan do grove wanorden,  welke in de wereld plaats  
hadden,  en aan do groote gevaren,  waaraan de goe­
den,  te  midden zoo veler  verleidingen,  waren bloot­
gesteld.  Hun deelnemend leedgevoel  deed hen hunne 

(1) Tract .  IV. in Joau.  



— 187 

woesti jnen verlaten,  de steden binnentreden,  zich 
onder de menigte mengen,  en al les in ' t  werk stel len 
om de macht te  breken der helsche wapenen van 
goddeloosheid en dwaling.  De H. Theodoretus ver­
haalt ,  dat  ten t i jde van keizer  Constanlius,  
aanhanger en begunstiger van het  Arianismus,  de 
groote H. Antonius ui t  zi jne wildernis  naar Alexan-
drië vertrok.  Straten en pleinen doorkruisende,  
kerken en bi jzondere huizen binnentredende,  ver­
maande hij  de Christenen van het  oor te  slui ten 
voor de leering der Ketters ,  en die van den H.Atha-
nasius te volgen,  die de evangelische waarheid ge­
trouw predikte.  Dezelfde historie-schri jver  voegt  
er  bi j ,  dat  deze heil ige mannen wisten te  beoordee-
len,  wat  het  meest  dienst ig was in hei  t i jdperk 
waarin zi j  leefden;  — te heoordeelen nameli jk,  
wanneer het  geoorloofd was de genoegens der 
heil ige l iefde te  genieten in de eenzaamheid,  of  — 
wanneer het  doelmatiger was aan de verheerl i jking 
huns Meesters  te  arbeiden te midden der groote 
menigte en in het  gewoel der  s teden.  Nog bericht  
Theodoretus dat  een ander  Ariaansch Keizer,  Valens,  
aan een heil igen monnik,  Afraatesgenaamd, die ook 
zi jne wildernis  had verlaten en teAntiochië aange­
komen was om de gehoonde goddeli jke eer  te  
wreken,  het  verwij t  deed van zi jne cel  te  zi jn ont-
loopen,  waar hi j  had behoorente volharden,  zei  hi j ,  
in de beoefening van het  gebed.  Hierop gaf Afraates 
hem dit  antwoord :  « Zeg mij ,  o Keizer,  a ls  ik de 
zoon van een goeden vader was,  en,  in mijne cel  
druk mrt  werken bezig,  zag dat  zi jn huis  in brand 



- 188 -

grestoken werd,  wat  zou ik dan moeten doen? Zou 
' i  betameli jk wezen mij  in dat  toevluchtsoord ver­
borgen te houden,  of  zou het  niet  meer betamen,  
dat  ik inderhaast  mij  bevli j t igfde om water  aan te 
brengen,  en al le  mogeli jke middelen in het  werk te  

s tel len om de vlammen to blusschen? In zulk geval  
bevinden wij  ons juist .  Gij ,  K ' izcr ,  hebt  het  huis  
mijns Vaders,  zoo vol  goedheid,  in brand gezet ,  en 
wij ,  — wij  vl iegen van al le  zi jden ter  hulpe 'oe,  
om terstond dezen noodlott igen brand te s tui­
ten ( i) .  » 

Ziet  hier  eindeli jk nog,  wat  wij  moeten doen om 
eenlgerwijz(> aan de oneindige beminneli jkheid on -
zes Heeren te,  beantwoorden :  streven wij  door de 
vurige verlangens onzes harten naar de hoogste 
trappen dt;r  goddeli jke l iefde,  en houden wij  ons 
overtuigd dat  al les wat we voor God mogen doen of 
l i jden,  a ' t i jd te  weinig,  ja  niets  is ,  vergeleken met 
hetgeen Hij  verdient!  Want,  als  wij  ons ook ver­
leerden ol  tot  s tof  verniet igden,  wat  zou dit  nog zi jn? 
« Blozen wij ,  » zegi  de II .  Laurentius Just inianus,  
« dat  wij ,  die de l iefde van God zi jn toegewijd,  ons 
lalen overtreffen door de minnaren der wereld,  die 
ten dienste hunn r  vorsten zich blootstel len aan ge­
varen des l ichaams en dikv,  i j ls  nog der zi  I !  Je; ;us 
Christus heeft  gezegd,  dat  de koningin van Saba in 
den dag des Oordeels  zal  opstaan tegen het  He-
breeuivsche volk ;  en ik zeg u,  dat  de mensdien der 
wereld zullen opstaan legen de dienaren Gods,  en 

(1) Thendorrtns.  Kerkelijke geschiedenis, f loofdst .  XXI.  



— ISO -

door hun voorbeeld doen zien, hoe berispelijk en 
slrnfwaardig zij zijn, daar zij,  de ondankbaren, 
zich onachtzamer ioonen in de liefde en de dienst 
van God, dan gene in de dienst van aardsche mees­
ters (i).  » 

Barmharligheid, Allerzoetste Jesus, barnihai tig-
beid voor al die blinden die, ia plaats van U, voor­
bijgaande zaken beraiiuien. Zij weten niet wat zij 
doen ! Barmhartigheid ook voor mijne ziel, die ge­
durende langen tijd, met grooter drilt  zicb aan het 
beminnen der ijdelheid en het najagen der leugen 
overgaf, dan /.ij  nu heeft oai U, Opperste Waarheid, 
te beminnen, en uw welbehagen en verheerlijking 
te zoeken. Neem mijne ongevoeligheid weg, Heer, 
ontneem mij die koudheid, du-r in mijn gemoed de 
vlam der liefde te doen branden. Breid mijn hart 
uit,  opdat ik met groote schreden ^oortwandele op 
den weg uwer gebuden. Laat mij door ijver verslon­
den worden om ü bemind en gediend te zien, 
zooals (lij  verdient; en dat ik uit al mijn vermogen 
mij daaraan toewijde, al moest ik zelfs, indien het 
(J behaagde, het offer van mij-i leven doen, om door 
geheel de wereld uwen na m te doen zegenen, ü 
over allo schepselen te doen heerschon, en uwen 
wil te doen volbrengen, zoo op aarde door de men-
schen, als in den hemel door de Engelen en Heili­
gen. — Maria! Jesus' Moeder en de mijne, verkrijg 
voor mij deze genade. Amen. 

(1) Laurent, instin. De Obedien. C. IX. 

ie.  



— 190 -

Hoofdstuk VI. 

God verdient van ons bemind te worden om al het 
goede waarmede hij ons overlaadt. 

EERSTE AFDEEL1NG. 

God verdient van ons bemind te worden als onze 
Schepper. 

Het eerste goed dat God ons bewozen heeft, en 
dat tot grondslag van al het andere strekt, is ons 
te hebben geschapen naar zijn Beeld en Gelijkenis. 

— Wie heeft ons getrokken uit den afgrond van 
het Niet, waarin wij van alle eeuwigheid gedom­
peld lagen? Wie heeft ons dit lichaam gevormd, 
begaafd met zoo vele bewonderenswaardige eigen­
schappen, dat het, naar de opmerking der vermaard-
sie wijsgeeren, in zich alléén al de in degansche 
zichtbare wereld verspreide wonderen bevat? Wie 
heeftons die redelijke ziel geschonken, het levende 
beeld van dat heerlijke Oorspronkelijke, welks 
schoonheid de gelukzaligen des hemels in lielde 
verrukt? Wie heeft in onzen geest dien straal van 
eeuwig licht uitgestort,  waardoor het ons vergund 
is, ons boven al de geschapen zaken te verheffen 
en onze gedachten uil te strekken over alle grenzen 
heên? — Uwe handen, O Heer, hebben mi; ge­
maakt wat ik ben! 

Maar, laat ons in het bijzonder onderzoeken mot 
welke heerlijke gaven God zich verwaardigd heeft 



-  491 — 

ons wezen te  verri jken,en overwegen wij  zi jncl iefde 
in de daad zelve der scheppinjr  van den tnensch.  
— Alvorens de band aan dil  werk te legden,  had 
Ood dooreen eenvoudig bevel  al  de schepselen,  
waaruit  ' t  Heelal  is  samengesteld,  ui t  l iet  Niet  ge­
trokken;  « Hij  sprak en al les was gemaakt;  hi j  
beval  en al les was geschapen (i) .  »  Doch in den 
slond,  waarin de mensch ging gevormd worden,  
spraken de drie als  in raad vereenigde godde­
l i jke Personen :  « Laat  ons den menscli  naar ons 
beeld en geli jkenis  maken.  (2) » Vervolgens,  na zi jn 
l ichaam uit  aarde gevormd te hebben,  bl ies God in 
zi jn aangezicht  den adem des levens ui t ,  en de 
mensch had eene levende ziel .  Om de schoonheid 
der ziel  te  kennen,  zou men de schoonheid van 
God moeten meten,  zegt  de H. Cyprianus.  Naar 
hei  beeld en de geli jkenis  der  goddeli jke Drieëen-
heid gemaakt,  zi jn wij  voorzien met vers tand en 
tv i l ,  en hiermede kunnen wij  ons verheffen lot  de 
kennis en de l iefde van het  waarachtige Goed,  zon­
der dat  ooit  ééne geschapen zaak de uitgestrektheid 
onzer ziel  vervullen,  noch de verlangens van ons 
hart  verzadigen kan.  Naar het  beeld en de geli jke­
nis van God gemaakt hebben wij eene onsterfelijke 

ziel ,  bestemd om in al le  eeuwen der eeuwen te leven ;  
zijn wij  onmetel i jk hoog boven de dingen der 
aarde verheven,  en schier  den Engelen des hemels 
geli jk.  

Zóó vele en zóó voortreffel i jke weldaden vragen 

(I) 1'saln'.  XXXII. 9.  — (2) Gen. I.  26. 



- -

onze beantwoording. — üe Profeet, beschaamd op 
liet zien der groote gunslfn van God ontvangen, 
riep in zijne verwondering uit: « Wal zal ik den 
Heer wedergeven voor ai hetgeen hij mij geschon­
ken heeft ( i)? » ' t  Is dit wal ieder ineiiscli in zich 
zeiven zeggen moet, en dan terstond een oprecht 
besluit maken om zijne ziel, zijn lichaam, al zijne 
vermogens, in een woord, zijn geheele wezen te 
besteden ten dienste en ter liefde van Hem van 
wien hij al deze gaven, zonder verdienste, ontvan­
gen heeft. Voor wien zouden wij ze besleden, zoo 
niet voor God, onzen Schepper?— Vooronderstel 
dat een bekwaam beeldhouwer, onder ' t  verlaten 
puin,een blok ruw marmer bemerkt en er een heerlijk 
beeld van maakt, dat in eene vorstelijke galerij ge­
plaatst,  en hel voorwerp der algemeene bewonde­
ring en opgetogenheid wordt. Vooronderstel voorts 
hel  onmogelijke, dat dit beeld eindelijk de ougen 
openen, i . ien, hooien en spreken kon: wdk zouden 
niet zijne gevoelens en woorden zijn? Zou hel niet 
uitbarsten in daiikbetuigingen aan zijnen maker? 
Zou het niet in de vervoeringen zijner dankbaar­
heid hem zeggen :  Geheel mijn welzijn ben ik u 
verschuldigd, ik ben dus bereid u ie dienen; doe 
met mij wal gij goedvindt! Zouden deze nu de. ge­
voelens van een beeld jegens zijn maker wezen, van 
wien hel alléén maar den vorm zou onivnngen 
hebben ;  hoedanig zal dan onze dankbaarheid je­
gens God niet bebooien te wezen, van wien wij én 

(1) Psalm. CXV. 12. 



105 — 

vorm én zt'lfstanrligheid én alles wat wij zijn Iiebben 
onlvangon ? « Met geheel zijn wezen moei de 
raenscli Üongenc» beijinnen wien hij weet geheel 
zich zeiven verschuldigd te zijn. » (!I, Augustiniis ) 

« Mijne kinderen, » —• sprak de moede' '  der Ma-
chabeërs tot hare zeven zonen, op den oogenblik 
ti-if deze, op bevel van Antiochus, wreedaardiglijk 
gemarteld werden, — « mijne kinderen! ik heb n 
wel ter wereld gebracht, doch uwe ziel en uw leven 
heb niet ik u gegeven, uwe lidmaten heb niei ik 
samengevoegd, maar de Sch pperder wereld, die 
den mensch gevormd heelï en de, oorsprong van 
alles is. Hij zal n in barmhartigheid hel leven terug­
schenken, gelijk gij a zeiven nu voor zijne wetten 
opoffert. » 

Deze heldenmoedi/e woorden versterkten de 
jonirc helden tot wie ze gericht werden dermate,dat 
één hunner, op't punt van ie sterven, den tiran 
met onverschrokkenheid toevoegde;# Gjj, boos­
wicht ! ontneemt ons wel het tegenwoordige leven, 
maar de Koning der wereld zal ons, die voor zijne 
wetten gestorven zijn, opwekken lot de verrijzenis 
des eeuwigen Ic.vns (i). » Wal zuilen deze woorden 
eener waarlijk heldhaftipe zvl het onwaardige mis­
bruik veroordeelen, dat zoovele christenen maken 
van het lichaam en den geest, die zij van God heb­
ben ontvangen ! Van Hem hebben zij eene tong ont­
vangen HU — in plaats van die te gebruiken om 
zijnen lof te verkondigen, onleeren zij hem door 

(l) 11 Machab. V I. 



— 194 -

hunne schandelijke gesprekken. God heeft hun 
oogen gegeven, waarvan zij een misdadig gebruik 
maken, in stede ze aan te wenden om zijn'! werken 
te bewonderen. Van God hebben zij dat edele ver­
sland, bestemd om het hoogste goed Ie kennen en te 
beminnen, en — zij verlagen en bezoedelen het­
zelve door het aan de onreine liefde der aardsc!ie 
zaken over te geven! 

Laat ons hier in ons -/.elven treden; doorzoeken 
wij aandachtig de plooien van ons hart. Welk ge­
bruik maken wij van de gaven welke God ons in de 
schepping toegedeeld heeft? Zijn wij ijverig en 
bezorgd om dezelve tot de liefde en verheerlijking 
van onzen milddadigen Weldoener aan te wenden? 
Leggen wij er ons op toe om aan God toe te wijden 
de gedachten van onzen geest, de neigingen van ons 
hart en de werken onzer handen, door in alles te 
handelen met het inzicht om Hem alléén le be­
hagen? 

Helaas! Liefdevolle Gocl! Al mijne vermogens zou 
ik hebben moeien aanwenden om ü te beminnen, 
en ik heb er mij integendeel slechts van bediend om 
U te onteeren en te hoonen! Hoe heb ik zoovele 
jaren aldus kunnen leven! Verloren jaren! Mijn 
God, teeken ze niet op in het Boek uwer verbolgen­
heden; reken ze mij niet toe, want ik verafschuw 
en verfoei dezelve. Waarom aarzelde ik zco lang 
mijne oogen te openen om uwe oneindige Schoon­
heid te beschouwen? Ach, Heer, maak ten minste 
dat ik van af dezen dag U liefhebbe en U diene met 
al den ijver mijner ziel; dat ik door snellen voor­



- 195 — 

uitgang moge goedmaken mijne voorgaande traag­
heid in mij aan ü toe le wijden. — Maria, kom mij 
te hulpe, en gewaardig u voor mij de genade te 
verwerven \an mij door een volmaakten liefdeband 
te vereenigen met uwen goddelijkeu Zoon. Amen. 

TWEEDE AFDEEL1NG. 

God verdient door ons bemind le worden als onze 

Behouder .  

Wanneer de mensch een werk voltrokken heeft, 
heeft dit om te blijven voortbestaan niet meer zijne 
hulp nooiiig; zelfs na den dood zijns makers duurt 
het nog voort. Doch zoo is hel niet met ons wezen 
gesteld. Indien God, na ons, uit bijzondere barm­
hartigheid, uit het Niet getrokken te hebben, ons 
aan ons zeiven overliet, zouden wij aanstonds heb­
ben opgehouden te bestaan. Eere dus aan God, die 
iederen oogenblik de weldaad der schepping voor 
ons vernieuwt, en, door het leven in ons te onder­
houden, op zekere wijze, ons iederen oogenblik dal 
wezen weêrgeeft hetwelk Hij ons in den beginne 
geschonken heelt. Even gelijk de zon, voortdurend, 
het licht dat de wereld beschijnt voortbrengt en 
onderhoudt, zoo brengt God, door zijne Almachi, 
voortdurend voort en onderhoudt Hij in ons de fak­
kel des levens, welke ons doel voortbestaan. Vastei' 
dan de Engel den Profeet boven den leeuwenkuil 



! : iG  — 

opgeheven hiold, houdt God ons i» zijoe handen, 
wijl wij volgens den Apostel ;  « in God loven, in 
Hem oris bewegen, in Hom zijn. » In ipso vivimus, 

movemur el  surnus (i). Hij doordringt met zijne 
Macht onze aderen, zenuwen, spieren, tot zelfs onze 
beenderen, die niet liestaan noch werken dan door 
zijne werking. Hij onderhoudt onze zintuigen, onze 
lichaams- en zielskrachten; kortom, alles wat we 
zijn; — zonder Hem zouden wij niet eene enkele 
maal kunnen adem halen. Dan, de liefde welke 
God als on-ze instandhouder ons betoont, bepaalt 
zich hierbij niet. — Slaan we een oogslag op het 
uitgestrekte Heelal, beschouwen wij do menigvul­
digheid en verscheidenheid der schepselen, waaruit 
het is samengesleld. Vooreerst, het uitspansel mot 
flikkerende sterren bezaaid, welke de nachtelijke 
duisternis verminderen en gedeeltelijk hare akelig­
heid wegnemen; de zon, die door hare stralen de 
helderheid aan don dag geelt, de aarde vruchtbaar 
maakt,door haren majestueusen loop de grenzen af­
bakent van hel jaar, en da ai stelt de verschil lende jaar­
getijden; do aarde bekleedt mei kruiden, bloemen en 
allerlei boomen ; de heldere waterbroonen, de be 
ken, de rivieren en zeeën ; do in do lucht vliegende 
vogelen, do in de velden loopetuie dieren, de in het 
wiüer zwemmende vissclien; 'le borgen, heuvelen, 
v l a k t e n ,  d a l e n ,  h o s s c h e n ,  w e i l a n d e n ,  d i .  d o o r  h u n n e  

schoonheid en hunne vooi threngselen ons tot ge ­
noegen en voedsel verstrekken ; de lucht, den dauw. 

(1) Act. XVII. -28. 



-  lOT -

de regen,  die de aarde helpen vruchtbaar maken ;  
— in een woord,  die ontzaggeli jke reeks van schep­
selen,  met zoo veel  wijsheid gerangschikt ,  dal  dc 
profeet  David bi j  de beschouwing derzelver vol  ver­
rukking uitr iep :  « Hoe overheerl i jk schoon,  Heer,  
zi ju uwe werken ( i)!  » En waarom heeft  God al  deze 
dingen gemaakt? Voor wie houdt Hij  ze in s tand,  
niet  toelatende dat  er  een enkel  van verniet igd 
worde? ' t  Is  hier  dat  wij  U,  God van l iefde,  moeten 
zegenen !  Tot behoud en veraangenaming onzes le­
vens,  hebt  Gij  U gewaardigd ons met zoo vele 
geschenken te verri jken als  er  schepselen zi jn die 
ons omringen.  Wel,  ja ,  mocht de Psalmist  in zi jne 
gezangen met erkentel i jkheid zeggen ;  « dat  Gij  den 
menscli  met eer  en glorie gekroond,  hem gesteld 
hebt over de werken uwer handen (2). » 

Van vele Heil igen lezen wij  dat  zi j ,  op het  zien 
der schepselen,  van l iefde voor den Schepper wer­
den ontstoken.  Als de H. Magdalena de Pazzi  eene 
bloem in hare hand hield,  zeide zi j  diep geroerd :  
« Hoe! God beeft  dan van al le  eeuwigheid er  aan 
gedacht  te  mijner l iefde deze bloem te scheppen! » 
De H. Augustinus de bergen,  r ivieren,  zeeën of  an­
dere natuurwonderen beschouwende,  r ichtte aan 
God deze woorden ;  « Alles 0 God !  wat ik op aarde 
en in den hemel zie,  is  voor mij  een prikkel  om U te 
beminnen.  » Waarom ontwaar ik niet  die zelfde 
gevoelens bi j  het  zien zooveler  voorwerpen,  welke 
God voor mij  heeft  geschapen en voor mij  bewaart? 

(1) Psalm. XC1. — (2;  Psalm. Vll l .  6 .  
ii 



— I!>8 -

Waarom word ik niet  van dankgevoel  verteerd voor 
Hem, die mij  zóó milddadig zi jne geschenken geeft? 
Hoe kan ik ongevoelig voor die s temme wezen,  
welke van elk sci iepsel  ui tgaat ,  mij  ui tnoodigend 
den Schepper l ief  te  hebben? 

O, ja ,  mijn God! ik heb U liof  en wil  U steeds 
beminnen.  Tol  hiertoe heb ik de schepselen gebruikt  
om U te beleedigen;  maar voortaan zullen zi j  mij  
aansporen en aanwakkeren om U meer te  verheer­
l i jken.  Uwe l iefde is  het  eenige goed waarnaar ik 
haak.  Wanneer dan,  Heere!  zal  ik het  geluk hebben 
al les te  versmaden om den geur uwer reukwerken 
te  volgen? Wanneer zal  mijne ziel ,  verwonnen door 
uwe bekoorl i jkheden,  de gevangene uwer l iefde 
worden? Wanneer zal  ik s terven aan al les,  om te 
leven voor U al léén? O l iefde,  die het  onmogeli jke 
kunt ,  zegevier  over mijn armoedig hart!  — Maria,  
gedenk mijner,  uw onwaardig kind,  en maak dat  ik 
van die goddeli jke vla mme brande,  waardoor Gij  
verslonden wordt!  Amen. 

DERDE AFDEELING. 

Hoe zeer God verdient van ons bemint te worden als 
onze Verlosser. 

Hoe groot  ook de l iefde zi j  waarmede God ons,  
in de orde der natuur,  door de gave der schepping 
en instandhouding,  begunstigd heeft ,  zi j  kan toch 
niet  in vergeli jking komen met de l iefde,  welke Hij  



— 199 — 

ons betoond heeft  in de orde der genade,  door ons 
af  te  koopen van de slavernij  der  zonde,  en ons de 
deuren des eeuwigen levens te  openen,  die sedert  
den val  onzer eerste ouders gesloten waren.  Zoo­
haast  hadden deze niet  het  goddeli jke gebod over­
treden,  of  zi j  vielen in een afgrond van kwalen,  
en sleepten met zich hun gansche nageslacht .  
Stel  u een hospitaal  voor met kranken van al lerlei  
aard opgevuld,  — met bl inden,  dooven,  lammen, 
verminkten met ingekankerde wonden overdekt ,  en 
gi j  zult  u s lechts  een flauw denkbeeld kunnen 
vormen van den beklaagli jken staat ,  in welken de 
mensch,  na de zonde,  zich bevond.  Hadde hij ,  ten 
minste door zi jne fout  in t ranen tewasschen,  voor 
zi jn ongeluk nog een redmiddel  kunnen aanbrengen,  
en aan God kunnen voldoen door boetvaardigheid !  
Doch wel verre van dat  de gevallen mensch in staat  
ware door eenige genoegdoening genade te  verdie­
nen,  zouden zelfs  de Engelen de goddeli jke gerech­
t igheid voor hem geene voldoende genoegdoening 
hebben kunnen aanbieden.  

Het ware dus met den mensch gedaan geweest ,  
hadde God, wiens volmaaktheden oneindig zi jn,  
niet  het  middel  gevonden om de Barmhari igheid te  
vereenigen met de Rechtvaardigheid,  en zi jne gram­
schap te temperen door hel medelijden: « Cum ira-

tus  fuer is ,  miser icordice  recordaber is  ( i) .  Hij  had 
medeli jde; i  met het  werk zi jner  handen en besloot  
ons te  verlossen.  Edoch,  hi j  wilde ons niet  om niet  

(1) Hubac. 111. 2. 



— 200 — 

de vergeving onzer schuld schenken; en om de 
Barmhart igheid te voldoen zonder de rechten der 
Rechtvaardigheid te  krenken,  s telde Hij  als  onzen 
borg,  belast  om voor ons ie betalen,  zi jn Eenigen 
Zoon,  die,  op aarde gekomen en Mensch geworden 
zi jnde,  ons alkocht  door zi jn kostbaar bloed en het  
offer  van zi jn leven.  Aldus onving de goddeli jke 
Rechtvaardigheid door Jesus Christus een volle en 
overvloedige genoegdoening,  en God gebruikte 
Barmhart igheid jegens ons,  om de verdiensten van 
zulk eenen Verlosser .  Hoe schoon zi jn de woorden 
van den H. Joannes,  of  l iever van den Zaligmaker 
zeiven,  welke dit  groote werk verklaren :  « Zooda­
nig heeft  God de wereld l iefgehad dat  Hij  zi jnen 
Eenigen Zoon heeft  ten beste gegeven ( i) l  » 

De weldaden,  die wij  door de schepping en 
gedurige instandhouding omvangen,  zi jn gewis 
ontzettend groot ,  maar lubben toch hare palen :  
God heeft  ons toen het  geschenk gedaan zi jner  
schepselen.  In de verlossing,  iniegendeel ,  heeft  
hi j  ons een Oneindig goed,  wat veel  dierbaarder is ,  
gegeven :  — zijn eenigen medezclfstandigen Zoon,  
en als  gevolg van di t  gescl ienk,  zi jn al le  andere 
goederen ons geschonken.  «Hij  immers,» bemerkt  
de Apostel ,« die zelfs  zi jn eigen Zoon niet  heeU ge­
spaard,  maar hem voor ons al len heeft  overgeleverd;  
hoe heeft  hi j  ons niet  ook al les met hem geschon­
ken (2)? » Aldus bezit ten wij  al le  goederen in Jesus 

(1) Joan. III. 10. 

(2) 1 Kom. VIII. 32. 



- 201 -

Christus,  « in al les r i jk geworden in hem,. . . .  zoo­
dal  u niets  ontbreekt  in eenige genade (i) .  » 

Haar,  welke reden heeft  God gehad om ons zóó 
te  beminnen? Beminnen wij  ooit  iemand zonder in 
hem beminneli jke hoedanigheden te ontmoeten,  
of  zonder dat  hi j  recht  op onze genegenheden heeft? 
Doch wat kon ons,  el lendige menschen als  wij  zi jn,  
beminneli jk in Gods oogen maken? Wat zag hij  
goeds in ons? « Maar God,  » zegt  de H. Paulus,  
« die r i jk is  aan barmhart igheid,  heeft  om zijne 
groote l iefde,  waarmede hij  ons l iefhad,  en di t  
toen wij  dood waren door de zonden,  ons levend 
gemaakt in Christus,  door wiens genade gij  zi j t  
zal ig geworden (2 ) .  » Op een andere plaats  zegt  
hi j  ;  t  De goedert ierenheid en menscli l ievendheid 
van God, onzen Verlosser ,  is  verschenen,  en heeft  
ons zal ig gemaakt,  niet ten wil le  der  werken van 
gerechtigheid,  welke wij  gedaan hebben,  maar 
om zijne groote barmhart igheid (3).  » Ook zegt  de 
H. Joannes ;  «Hierin heeft  Gods l iefde jegens ons 
ui tgeschenen,dat  God zi jnen eeniggeboren Zoon heeft  
in de wereld gezonden,  opdal  wij  door hem zouden 
leven.  Daarin beslaat  deze l iefde,  niet  dat  wij  God 
l iefgehad hebben,  maar hi j  heeft  ons vooraf 
l iefgehad en zi jnen Zoon gt  zonden tot  verzoening 
voor onze zonden (4).  »  

(1)1 Cor. I. 5 7. 
(2) Ephcs. II. 4. 5. 

(5) Tit, III. i. 5. 

(i) I Joan. IV. 9. 10. 

n. 



— i02 -

Hel is dus niet genoeg te zeggen, dat God ons 
bemind heeft zonder eenige verdiensten van onzen 
kant; hij heeft ons bemind en met weldaden over­
laden in weêrwil van onze groote overtredingen :  
« Als wij zondaren waren, als wij zijne vijanden 

waren. » zegt de Apostel (i). 
In welken staal, ten opzichte van God, waren wij, 

als hij besloot ons zijnen Eenigen Zoon te geven? 
In een staat van opstand en open strijd tegen hem. 
Vöórzijn aangezicht waren wij kinderen van gram­
schap, der grootste wraakneming en straffen waar­
dig. En toch, ofschoon ons in daadwerkelijke 
trouweloosheid bevindende, had God ons nog lief, 
en beminde ons zoo zeer, dat hij zijn eigen Zoon 
ons gaf. Welkeen liefdewonder! God, die tniliioe-
nen weêrspannige Engelen uit den hemel neêr-
plofte, die zelfde God vergeet niet alleen de oneer, 
welkehij van demenschen ontvangen heeft,maar laat 
zich over hen bewogen worden, heeft medelijden met 
hen, beurt hen op, en omhelst hen als zijne kinde­
ren. Wie ooit zal de breedte, hoogte en diepte van 
dit liefdegeheim bevroeden kunnen? De H. Francis-
cus van Assisië, die Serafijn van liefde, riep uit: 
« Wie zijt Gij, Heer, en wie hen ik? » En duizende 
malen die woorden herhalende, geraakte hij ver­
diept in de beschouwing van een wonder, dat van 
God alléén wel gekend wordt. 

Het is een punt des geloofs, dat het goddelijk 
Woord, in de Menschwording, wezenlijk du men-

(1) Rom, V 5 50: 



scheli jke natuur aannam, en zich die eigen maakte 
door dezelve in denzelfden persoon te  doen bestaan.  
Daardoor werd hi j ,  wat  hi j  te  voren niet  was,  — li j­
del i jk en sterfel i jk mensch.  Wie kan de mateiooze 
vernedering begri jpen van een God zich aldus 
vereenigende met de menscheli jke natuur? De 
II .Paulus,wien het  vergund werd een oogenblik in 
de goddeli jke diepten in le  dringen,  zegt  ons:  dat  
het  Woord des Vaders,  hetwelk was in Gods ge­
daante,  aan welk het  wezen en de heerl i jkheid des 
Vaders van nature toebehoorden,  ter  onzer l iefde,  
van die oneindige hoogte afdaalde,  en zich zeiven 
ontledigde,  de gedaante van een dienstknecht  aan­
nemende : Exinanivit semetipsum, for mam servi 

accip iens  ( i) .  Het  menscheli jke verstand vermag 
niet  zich een denkbeeld te  vormen dat  beantwoordt  
aan deze woorden! Wie ooit  heeft  de hoogte van 
dit  oneindige en eeuwige Wezen op eene wijze ge­
meten,  dat  hi j  de diepte zi jner  vernederingen 
berekenen kan? Deeenige Zone Gods,  het  voorwerp 
zi jns eeuwigen welbehagens,  de God van Majestei t  
en der Glorie,  de menscheli jke natuur aannemen 
en vleesch worden. . .  O,  afgrond van geheimenissen! 
O, liefde, waartoe slechts een God bekwaam is! Et 

verbum euro factum est. 

De afstand tusschen een schepsel ,  welk ook,  en 
den Schepper, is  zoo groot ,  dat ,had de Zoon Gods de 
verhevenste natuur der Serafi jnen aangenomen, i l i j  
zou zich aan eene oneindige vernedering ondervvor-

(I)  Phil ip 11.7.  



— Zi)i — 

pen hebben.  Wat moeten wij  i iau zeggen,  nu wij  
Hem onze gebrekkige,  zwakke en gevallen natuur 
zien aannemen: die natuur uit  Adam, een overtre­
der,  gesproten? « Niet  der  Engelen natuur heeft  
Hij  aangenomen, « zegt  de H. Panlus,  « maar die 
van Abrahams geslacht  ( i) .  » 

Geli jk God zich oneindig diep in de Menschwor-
dig heeft  vernederd,  door waarachtig Menseh te  
worden,  zoo is  de Menseh ook oneindig hoog ver-
l ieven,  door te  worden waarachtig God, geli jk 
daadwerkeli jk heeft  plaats  gehad.  Het Woord des 
Vaders heeft ,  on/e natuur aannemende,  zich dezelve 
toegeëigend zoowel ais  de goddeli jke natuur,  welke 
hem toebehoorde van al le  eeuwigheid.  Aldus is  
de menscheli jke natuur,  verwijderd en gescheiden 
van God door de zonde,  de goddeli jke natuur ge­
naderd,  en deze beide naturen,  te  voren vi jandig,  
hebben zich te  zamen vereenigd in den éénen per­
soon van het  goddeli jk Woord.  En deze vereeni-
ging is  niet  toevall ig en l i jdel i jk,  als  de vereeniging 
van vrienden,  die ui t  genegenheid elkander nade­
ren:— zij  is  persoonli jk,  zeker,  eeuwig;  zoodat  
onze natuur,  in Jesus Christus,  door een onver­
breekbaren band aan de goddeli jke natuur is  ver­
bonden.  

Krachtens deze vereeniging,  is  onze natuur 
schier  vergoddeli jkt ,  en heeft  recht  verkregen op de 
l iefde des eeuwigen Vaders;  want,  daar Hij  niet  
anders kan dan zi jn eeuwigen Zoon beminnen,  kan 

( i )  Hebr. II. 26. 



Hij ook niet anders dan onze natuur beminnen, 
welke die goddelijke Zoon tot de zijne gemaakt 
heeft, en die bestaat in Zijnen persoon. Gratificavit 

nos in Fil io  suo.  « Hij heeft ons aangenomen en ge­
maakt in zijnen geliefden Zoon (i). » — Ziedaar 
hoe verregaand God zijn vijand geëerd, hoe zeer Hij 
die zondaren b imiod heeft, vvien zijne Rechvaardig-
heid eeuwige straffen beschikt had ! 

En nu, wat vraagt zulk eene weldaad van ons? 
Wanneer de heilige grijsaard Tobias zijn zoon 

bij den terugtocht van zijne lange reis wedervond, 
sprak hij tot hem diep doordrongen als hij was 
van gevoelens eener billijke dankbaarheid jegens 
den trouwen gids, die hem op zijn geheele reis 
had vergezeld: «Wat zouden wij dien man wel 
kunnen geven?» Immers, zij wisten nog niet dat 
hij een Engel was. « Wat kan voor zoo veel welda­
den eenewaardige vergeldingzijn?» sprak de jongen 
Tobias; « mij heeft hij behouden iieèn en terug ge­
leid; het geld van Gabelus heeft hij gaan ontvan­
gen; hij heeft mij eene echlgenoole doen bezitten; 
den boozen geest van haar verdreven, barer ouders 
vreugde geschonken, mij tegen het verslinden van 
den visch behoed, u eindelijk het licht des hemels 
doen aanschouwen; met alle goed zijn wij door 
hem overladen geworden. Maar ik bid u, mijn va­
der! verzoek hem dat hij zich verwaardige de 
helft van al hetgeen wij nu bezitten voor zich te 
nemen, (a)» Aldus beraadslaagden die heilige perso-

( I )  Ephes. I .  6. —  ( 2 )  Tob. X I I .  1 -4. 



— 204 — 

pen hebben. Wat moeten wij (Jan zeggen, nu wij 
Hem onze gebrekkige, zwakke en gevallen natuur 
zien aannemen: die natuur uit Adam, een overlre-
der, gesproten? « Niet der Engelen natuur heeft 
Hij aangenomen, » zegt de H. Pauius, « maar die 
van Abrahams geslacht (i). » 

Gelijk God zich oneindig diep in de Menschwor-
dig heeft vernederd, door waarachtig Mensch te 
worden, zoo is de Mensch ook oneindig hoog ver­
heven, door te worden waarachtig God, gelijk 
daadwerkelijk heeft plaats gehad. Het Woord des 
Vaders heeft, on/e natuur aannemende,zich dezelve 
toegeëigend zoowel als de goddelijke natuur, welke 
hem toebehoorde van alle eeuwigheid. Aldus is 
de menschelijke natuur, verwijderd en gescheiden 
van God door de zonde, de goddelijke natuur ge­
naderd, en deze heide naturen, te voren vijandig, 
hebben zich te zamen vereenigd in den éénen per­
soon van het goddelijk Woord. En deze vereeni-
ging is niet toevallig en tijdelijk, als de vereeniging 
van vrienden, die uit genegenheid elkander nade­
ren:—zij is persoonlijk, zeker, eeuwig; zoodat 
onze natuur, in Jesus Christus, door een onver­
breekbaren band aan de goddelijke natuur is ver­
bonden. 

Krachtens deze vereeniging, is onze natuur 
schier vergoddelijkt, en heeft recht verkregen op de 
lielde des eeuwigen Vaders; want, daar Hij niet 
anders kan dan zijn eeuwigen Zoon beminnen, kan 

(1) Hebr. II. 26. 



Hij ook niel anders dan onze naluur beminnen, 
welke die goddelijke Zoon tot de zijne gemaakt 
heeft, en die bestaat in Zijnen persoon. Gratificamt 

nos in Fil io  suo.  «Hij heeft ons aangenomen en ge­
maakt in zijnrn geliefden Zoon (i). » — Ziedaar 
hoe verregaand God zijn vijand geëerd, hoe zeer Hij 
die zondaren h ;mind heeft, vvien zijne Reclivaardig-
heid eeuwige straffen beschikt had ! 

En nu, wat vraagt zulk eene weldaad van ons? 
— Wanneer de heilige grijsaard Tobias zijn zoon 
bij den terugtocht van zijne lange reis wedervond, 
sprak hij tot hem diep doordrongen als hij vva^ 
van gevoelens eener billijke dankbaarheid jegens 
den trouwen gids, die hem op zijn geheele reis 
had vergezeld: «Wat zouden wij dien man wel 
kunnen geven?» Immers, zij wisten nog niet dat 
hij een Engel was. « Wat kan voor zoo veel welda­
den eene waardige vergeldingzijn?» sprak de jongen 
Tobias; « mij heeft hij behouden heên en terug ge­
leid; het geld van Gabelus heeft hij gaan omvan­
gen ; hij heeft mij eene echtgenoote doen bezitten ; 
den boozen geest van baar verdreven, barer ouders 
vreugde geschonken, mij legen het verslinden van 
den visch behoed, u eindelijk het licht des hemels 
doen aanschouwen: met alle goed zijn wij door 
hem overladen geworden. Maar ik bid u, mijn va­
der! verzoek liem dal hij zich verwaardige de 
helft van al heigeen wij nu bezitten voor zich le 
nemen, (a)»Aldus beraadslaagden die heilige perso-

(I) Eplies. F. 6. — (2) Tob. 111. 1-4. 



— 9l'6 — 

nen, op welke manier zij hunne erkentelijkheid 
betuigen zouden aan den Engel, dien zij meenden 
maar een mensch te zijn. Hoedanig was hunne ont­
roering, als zij uit zijn mond vernamen dat hij Ra­
phael, een der zeven Engelen was, die gestadig 
voor 's Heeren aanschijn staan. Sidderend van 
schrik, zoo meldt de Schriftuur, vielen zij plat ter 
aarde neder, en vader en zoon bleven, na 't ver­
dwijnen des Engels, drie uren lang met hel aange­
zicht op den grond in aanbidding nederliggen; toen 
stonden zij op, en verhaalden de wonderwerken 
Gods(i). 

En wij — wat zullen wij moeten doen, als wij over­
wegen wien de. eeuwige God uit den hemel op de 
aarde gezonden heeft, om ons van kwalen te verlos­
sen en weldaden te bezorgen, oneindig grooter dan die 
welke de billijke erkentelijkheid van Tobias en zij­
nen vader wekten? Had hij, zooals aan hen, alléén 
maar een Engel gezonden, dit zou eene gunst ge-
weest zijn de grootste dankbaarheid van onzen 
kant waardig, ter oorzake der voortreffelijkheid van 
der Engelen natuur, waarbij onzegebrekkigeen zon­
dige in geene vergelijking komen kan; doch hij 
heeft tot ons gezonden den Koning der Engelen, 
dengenen die in alles gelijk is aan Hem, God gelijk 
Hij! En deze God heeft, niet als Tobias' Engel, 
slechts den schijn aangenomen van een mensch; 
hij heeft zich met onze natuur persoonlijk veree-
nigd, is waarachtig mensch geworden. En aldus 

(1) Tob. XIH. 



Wm- hr ***** 

- 207 -

zich zeiven oneindiglijk vernederende, heeft Hij 
onze natuur oneindig hoog vereerd en verheven. 
Wat zullen wij dus doen om onze dankbaarheid te 
betoonen aan een weldoener zoo groot? Doen wij 
ons best om Hem te beminnen, zoo al niet zoo veel 
als Hij verdient, dan ten minste zoo veel wij in 
staat zijn Hem te beminnen. Hi eft God geen reden 
zich over ons, als eertijds over de Joden, te bekla­
gen: « Ik heb kinderen gevoed en opgekweekt, en 
deze hebben mij versmaad (t) ?» Waar zullen wij 
de schande verbergen van zoo veel ondankbaar­
heid? 

Mijn Jesus! wat kondi gij meer doen om mij te 
verplichten ü te beminnen? En hoe heb ik kunnen 
zondigen, wetende dat gij Mensch geworden zijt 
uit liefde tot mij ? Hoe heb ik zoovele jaren kunnen 
leven zonder aan U te denken, die, om u van mij 
te doen beminnen, u vernederd hebt tot het aan­
nemen der gedaante van een knecht, en mensch te 
worden! Gedenk, Heer, wal gij ten gunste van mij 
uitgewerkt hebt, en duld niet, dat ik op nieuw je­
gens u ondankbaar worde. Neen, ik kan niet meer 
wederstaan aan uwe goedheid, aan de zoete aan­
trekkelijkheden uwer genade. Gij wilt dal ik ü be­
minnen zal, en ik wil U beminnen. Wien zou ik be­
minnen zoo niei U? Ja, Heer, ik bemin U, en tracht 
naar niets dan naar uwe liefde. O Maria, mijne 
Moeder, kom mij door uwe tusschenkomst te hulp, 
en bid Jesus, dat hij mij geheel voor Hem doe zijn. 
Amen 

(1) Isaise I. 2. 



— 208 -

VIERDE AFDEEL1NG. 

Over de liefde welke Jesus Christus ons beloond heeft 

in 7.iju lijden en zijnen dood. 

« De bi l tere kelk van uw li jden,  o Jesus,  heeft  U 
voor mij  beminneli jk gemaakt boven al les,  » zeide 
de H. Bernardus ( i) .— Wat beteekenen deze woor­
den? Is  dan de goddeli jke Zaligmaker niet  boven 
al les beminneli jk om een eindeloos getal  van rede­
nen,  waarvan wij  er  reeds eenige hebben aangeraakt? 
Gewis is  Hij  di t  buiten al len twijfel .  Maar toch 
l iecbt  er  de H. Leeraar aan,  om deze eene redeu 
hier  afzonderl i jk,  als  de krachtigste van al len,  te  
beschouwen. Inderdaad,  zoo de andere redenen ons 
aanzeilen om Jesus Christus te beminnen,  de ma-
telooze l iefde,  welke Hij  ons in zi jn l i jden en zi jnen 
dood betoond heeft ,  doet  ons hart  geweM aan om 
Hem lief  te  hebben.  Chari las  Chris t i  urget  nos;  « de 
l iefde van Christus dringt  ons (2).  » 

Om iets  van die l ielde des Verlossers te  keuaeu,  
wier  ui tgestrektheid een geschapen verstand nooit  
zal  begri jpen kunnen,  zoo laat  ons,  aan den voet  
des kruises neêrgeknield,  godvruchtigl i jk in onze 
gedachten roepen,  al  den smaad en al  de smarten,  
welke de Zaligmaker verdragen heeft  :  zi jn dood­
str i jd in den hof,  het  verraad van Judas,  de verne­
derende gevangenneming van Jesus door de soldaten,  

(1) Serm. XX. in Cant. 

(2) II. Cor. V. li. 



zijn verschijnen voor de reclilbank van de Opper­
priesters, van Pilatus, van Herodes; de onrecht­
vaardige beschuldigingen, het spuwen en slaan in 
zijn aangezicht, de bespottingen; dat schimpen en 
hoonen op allerlei wijze; zijn smadelijke gelijkstel­
ling met Barrabas, zijne oiirechtvaardige veroor­
deeling, de geeseling, de doornen, de nagelen, het 
k r u i s ,  d e n  d o o d . . .  V r a g e n  w i j  d a n  o n s  z e i v e n  a f :  
Wie is Hij die zoo onwaardige behandelingen, zulke 
overgrooie smarten onderstaat ? ' t  Is de schulde-
looze, de vlekkelooze, de Heilige bij uitnemendheid, 
de Heer van alles, de welbeminde Zone Gods! Had 
Hij dan, door Mensch te worden, zich niet reeds 
genoeg vernederd? En had Hij, ter oorzake van zijn 
goddelijke natuur, niet het volle recht om onder de 
meuschen geboren te worden in den luister van een 
koningsverblijf, te rusten op een bed van purper, 
en zelfs koningen tot dienaren te hebben? Verdiende 
zijne ziel, die de zalige aanschouwing der Godheid 
genoot, met welke zij vereenigd was, ook niet een 
leven geheel van geluk te leiden, dat, zich over zijn 
maagdelijk vleesch zelfs uitstortende, aan hetzelve 
de hoedanigheden der verheerlijkte lichamen, in al 
hare volheid, zou hebben medegedeeld? Waarom 
zich zoo vernederen, en zoo veel lijden ? Waarom 
de schande der menschen, de verachting des volks, 
de man van smarten worden, die de zwakheid on­
dervonden heeft(i)? Wat verplichtte, wat noodzaakte 
Hem daartoe? Alléén de eindelooze liefde, welke 

(I; Psalm. XXI: 7. Isaiae LUI. 5. 



— 210 — 

Hij ons toedroeg! Deze alléén spoorde Hem aan om 
zich voor ons te slachtofferen. « Christus heeft ons 
liefgehad, » zegt de H. Paulus, « en zich zeiven 
voor ons als een offer en slachtofier overgegeven(i).» 
Niemand kon Hem er toe dwingen : — Hij heeft 
zich door eene zuivere vrijwillige daad geofferd. 
Oblatus est, quia ipse voluit (2). 

« Ik ben de goede Herder,» zeide Jesus,... « en 
ik geef mija leven voor mijne schapen... Ik leg mijn 
leven af... Niemand neemt het mij af (3) .  » — Deze 
liefde voor zijne schapen, wdke Hem in eenen stal 
deed geboren worden, weenen tusschen twee die­
ren, bracht er Hem toe tusschen twee misdadigers 
te sterven op het kruis! Echter hel is te weinig ge­
zegd, dat Hij stierf op het kruis; wij moeten het 
den H. Bernardus nazeggen, dat zijn sterfelijk leven, 
van zijne geboorte af, te midden van vernederingen 
en vermoeienissen voorbijgegaan, een voortdurend 
kruis geweest is; zoodanig dat, als wij al de om­
standigheden des levens van den goeden Jesus na­
gaan, wij Hem nooit anders vinden dan op het kruis. 
« Wend en keer hei leven van den goeden Jesus, » 
zegt deze H. Kerkvader, « en gij zult Hem niet 
vinden dan op het kruis :  van af Hij begonnen is te 
leven, is Hij altijd op het kruis geweest. » 

Maar, indien de verlossing van den zondigen 
mensch de voldoeningen van een God-JIensch al 

(t) Ephes. V. 2. 
(2) IsaiEe LUI. 7. 

(3) Joan. X. 14. IG, 17 18. 



vorderde,  was het  dan noodzakeli jk dat  die God-
Mensch al  zi jn bloed stort te ,  en op een galgenboom 
sneefde,  met schande en smarten overladen? Eén 
traan,  één gebed,  één eenige zucht  zelfs  van Je.sus,  
— was die niet  genoeg om, niet  onze  zonde al leen 
ui t  te  wisschen,  maar die van mil l ioenen werelden? 
Die diepe vernedering van het  Woord in zi jne 
Menschwording,  die gehoorzaamheid aan den wil  
zi jns Vaders in het  aannemen onzer natuur,  — wa­
ren die nie(  reeds eene overvloedige voldoening aan 
de goddeli jke gerechtigheid? Ja,  zonder eenigen 
twijfel :  maar,  zegt  de H. Chri jsostomus,  « hetgeen 
genoeg was voor ' s  mensclien verlossing,  wasvoor 
zijne liefde niet genoeg, » Quod mfjlciebat redem-

pt ioni ,  non suf l ic iebat  amori .  Christus beminde de 
menschen op eene Oneindige wijze,  en mat den 
pri js  hunner verlossing naar zi jne l iefde af .  

Hier  vraagt  men zich zeiven,  hoe de menschen 
verdiend hadden zoo zeer van Jesus bemind te wor­
den? Wanneer we ook rechtvaardig en heil ig in 
zi jne oogen geweest  waren,  zou de l iefde,  waarmede 
Hij  zich verwaardigde voor ons te  l i jden en te s ter­
ven,  nog al toos oneindig groot  geweest  zi jn,  « wij l  
er  onder de menschen geen grooter  bewijs  van 
l iefde bestaat ,  dan zijn leven voor zi jne vrienden 
ten beste te  geven ( i) .  » Indien men nauwlijks 
iemand vindt ,  die zich voor een rechtvaardige,  voor 
een braaf mensch opofferen wil ,  wat  zullen wij  dan 
van de l iefde van den Zoon Gods moeten zeggen,  

(1) Joan.  XV. 13.  



die zijn leven opoffert voor de menschen ? En—voor 
welke menschen? Welverre van goed, rechtvaardig 
eii vrienden Gods te zijn, waren wij, toen Jesus 
voor ons zijn bloed en leven gaf, in zijne oogen niets 
dan een menigte zondaren, goddeloozen, kinderen 
van gramschap, vijanden der goddelijke wet, kran-
ken en dooden : Ziedaar wat de liefde van Jesus 
jegens ons ten hoogsten toppunt voert! Eene liefde, 
welke de tot dan toe in de wereld gepleegde zon­
den, noch die, welke in't vervolg der eeuwen zouden 
bedreven worden, niet konden — ik zeg niet uit-
blusschen, maar zelfs niel doen verkoelen! In 
weêrwil van 's menschen ondankbaarheid, welke de 
goede Jesus voorzag, ging Hij zijn lijden en zijnen 
dood zelf te gemoet, niet alleen vrijwillig, maar nok 
niet een vurig verlangen. 

« Ik moet een doopsel ontvangen,»zeide Hij aan 
zijne leerlingen, «en hoe zeer word ik geprangd tot 
dat liet volbracht zij (1)! » En op die laatste reis 
naar Jerusalem, alwaar Hij, weinige dagen daarna, 
moest gekruisigd worden, — met welk een haast 
ging Hij zijne leerlingen niei voorop, die Hem vol 
ontroering en vrees volgden? Toen vervolgens, in 
den hof, de verrader Judas naderde, met welke on­
verschrokkenheid wachtte de Verlosser hem niet af, 
zonder andere beweging te maken dan om hem te 
gemoet te gaan en zich vrijwillig aan de bende, die 
hij begeleidde, over te geven? Zelfs berispte Hij 
Petrus flat hij Hem had willen verdedigen, gelijk 

(1) Lue. XH. 50. 



Hij vroeger Hem berispt had, omdat hij Hem het 
lijden wilde ontraden. Terwijl Hij daarenboven 
door zijne Almacht, met een enkel woord, alleen 
door ie willen, zich aan zijne vijanden kon onttrek­
ken en hunne slechte bejegeningen doen ophouden, 
opende Hij echter zijn mond niet, even als een lam, 
dat zich laat ter slachtbank leiden ;  gaf zich aan dc 
onwaardigste beleedigingen van Joden en Heidenen 
over, en dronk, zonder toe te laten dat zijne heilige 
Menschheid eenigen troost ontving van de Godheid, 
waarmede zij zoo nauw was vereenigd, den aller-
bittersten kelk dien zijn Vader Hem toebereid had. 

Zoo volbracht onze goddelijke Verlosser het eerst 
jegens ons dat nieuwe gebod van liefde, dat Hij in 
den avond vóór zijn lijden aan zijne leerlingen gaf: 
« Ik geef u een nieuw gebod, dat gij elkander lief-
hebt, gelijk ik u liefgehad heb (i). » Onze harten 
zouden harder dan steen moeten wezen, indien zij, 
bij ' t  zien eener zoodanige liefde, zich niet genoopt 
gevoelen uital hunne krachten dengene te beminnen, 
die hen zoozeer bemind heeft. «Van welke liefde, » 
zegt de H. Franciscus van Sales, « zullen wij niet 
omstoken worden bij ' t  zien der vlammen, welke 
het gemoed des Verlossers bevat?... Voelen wij, 
wetende dat Jesus, de ware God, ons zóó heeft be­
mind, dat Hij voor ons den dood en den dood des 
kruises onderging, onze harten niet als onder eene 
pers, welke ze samendrukt om er de liefde uit te 
persen, met een geweld zoo veel grooter als Hij be-

(1) Joan. XIII 54. 

18. 



— 2li -

rainnelijker is?... Waarom hechten wij ons dan niet 
aan den gekruisten Jesus vast, om met Hem op liet 
kruis te sterven, die er op heeft willen sterven uit 
liefde tot ons? Ik zal Hem vasthouden, moeten wij 
zeggen, en Hem nimmermeer verlalen :  Ik zal ster­
ven met Hem. Een zelfde vuur zal dien goddelijken 
Schepperen zijn ellendig schepsel verslinden. Mijn 
Jesus heeft zich geheel aan mij gegeven, en ik geef 
mij geheel aan Hem. ü Eeuwige Liefde! mijne ziel 
zoekt en verkiest U voor eeuwig! Kom, Heilige 
Geest, en ontvlam mijn hart! O beminnen, o sterven! 
Sterven aan alle andere liefde om alleen voor Jesus' 
liefde te leven ! O Verlosser onzer zielen, maak dat 
wij eeuwig zingen mogen :  Leve Jesus! Ik bemin 
Jesus (i)! » 

Maria, Moeder van Smarten ! Om het groote deel 
dat gij in het lijden uws goddelijken Zoons gehad 
hebt, verkrijg voor mij dat ik Hem liefhebbe uit 
geheel mijn hart. Amen. 

VIJFDE AFDEELING. 

Over de liefile, welke God ons beloond heeft in onze 

wedergeboorte tot het leven der genade door 

het Doopsel. 

Om op de menschen de verdiensten toe te passen 
van al hetgeen Hij voor hen heeft gedaan engeleden, 
heeft hel Vleesch-geworden Woord de Sacramenten 

(1) II. Franc, van Sales: Verhandeling over de liefde 
Godi. 



— 215 -

ingesteld,  welke als  zoovele kanalen de wateren der 
genade uit  de bronnen des Zaligmakers ontvangen,  
en die in de zielen der  geloovigen overstorten,  op­
dat  deze wateren in hen springen ten eeuwigen 
loven.  

Het  eerste der  Sacramenten en de deur van al  de 
andere is  hel  Doopsel ,  waardoor de ziel ,  gezuiverd 
van de erfsmet en van al le  andere smet der zonde,  
tot  een nieuw leven van genade herboren wordt ,  
2.00 hoog boven het  natuurl i jke leven verheven,  als  
de hemel boven de aarde is .  En deze geestel i jke 
wedergeboorte,  welke in het  Doopsel  plaats  gri jpt ,  
is  niet  iets  schijnbaars of  zinnebeeldigs;  zi j  is  zoo 
waarachtig,  zoo wezenli jk als  in de orde der natuur 
onze geboorte tot  het  l ich imoli jke leven is .  

Wie zal  ooit  in s taal  zi jn naar waarde uit  te  
drukken de wonderbare ui twerkselen,  welke dusda­
nige wedergeboorte in de ziel  voortbrengt? — Ver­
beelden wij  ons een mensch met een geheel  
misvormd l ichaam geboren :  met mismaakte ge­
laatstrekken,  en zoo gebrekkige leden,  dat  hi j  
genoodzaakt  is  als  ' t  ware op den grond te kruipen,  
zonder ooit  recht  te  kunnon staan,  noch de oogen 
ten hemel te  kunnen verheffen.  Verbeelden wij  ons 
bovendien zi jn vleesch met eene walgeli jke me-
laatschheid overtogerv;  met wonden overdekt  die 
eene verpeste lucht  ui twasemen; in een woord,een 
wezenli jk wangedrocht ,  ten prooi  aan al le  el lenden.  
Nauwlijkseenige trekken van eenmenscheli jk wezen 
overhoudend,  sleept  hi j  een rampzalig overbli jfsel  
van leven voort ,  en boezemt al len die hem zien 



— 216 — 

deernis  en afgri jzen in.  Vooronderstel len wij  voorts  
dat  die diep ongelukkige nadert  om het  Doopsel  te  
ontvangen,  en dat  op den oogenblik als  de heilzame 
wateren zi jn l ichaam hebben geraakt ,  zi jn zwart  en 
doorwond vleesch blank en buigzaam wordt  als  van 
een kind.  De kracht  van gezondheid doet  zich in al  
zi jne leden gevoelen,  en hi j ,  die een oogenblik te  
voren op den grond nederlag,  heft  zichzelven open 
staat  recht  overeind.  De wezenstrekken nemen een 
natuurl i jken vorm aan,  en zi jn geheele persoon 
wordt  een volkomen, met ongemeene schoonheid 
begaafd mensch,  verspreidt  zelfs  een aangenamen 
geur om zich heên.  Zou men bij  ' t  zien eener zoo 
wonderbare gedaanteverandering niet  door ver­
baasdheid worden aangegrepen ? En echter  zou dit  
s lechts  een zwak afbeeldsel  wezen van hetgeen 
geestel i jkerwijze door het  Doopsel  in ons uitge­
werkt  wordt;  want de toestand onzer verdorvene,  
door de erfzonde besmeurde zielen,  is  oneindig 
deerniswaardiger dan die van een mensch door 
eene krankheid of welke l ichameli jke misvormdheid 
ook geslagen.  Met welk een glans daarentegen zi jn 
de in de heilzame wateren dos Doopsels  gewasschen 
zielen niet  bekleed? En wat worden de voorrechten 
van een gezond,  aanvall ig,  krachtig,  volmaakt l i ­
chaam weinig beteekenend,  als  men die vergeli jkt  
melde genade van heil igheid en de gaven des Hei­
l igen Geestes,  welke de ziel  van den gedoopten 
Christen versieren! Deze zi jn de ware en kostbare 
goederen,  welke de H. apostel  Petrus ons aankon­
digt  als  moetende ons door Christus worden 



geschonken,  en ons deelgenoot maken aan de god­
deli jke natuur ( i) .  Verwonderl i jke en troostvolle 

belofte!  
Is  het  doopsel  in waarheid het  bad der wederge­

boorte,  zooals  de H. Paulus aan Titus schri jf t  ;  la-
vacrum regenerat ionis  (2) ,  ook is  het  een algemeene 
regel ,  dat  wie geteeld wordt ,  deelt  in de natuur 
desgenen die teel t .  Adam en Christus nu zi jn vaders 
van twee verschil lende geslachten,  en ieder hunner 
drukt  zi jn evenbeeld in dengenen,  dien hi j  voort­
brengt ,  af .  Adam, gevormd uit  aarde,  brengt  aard-
sche,  en Christus,  die ui t  den hemel is ,  brengt  
hemelsche menschen voort  (0) .  In een woord ;  door 
het  Doopsel  worden wij  kinderen Cods en ledema­
ten van Jesus Christus (4). En, zijn wij ledematen 

van Jesus Christus,  dan zi jn onze goede werken,  in 
s taal  van genade verricht ,  daden eener niet  te  
schallen waarde;  al leraangenaamst aan God zi jnde,  
deelen zi j  in de heil igheid en in de verdiensten van 
ons hoofd Christus;  en,  zi jn wij  kinderen Gods ,  dan 
zi jn wij  ook z i j n e  erfgenamen, medeerfgenamen met 
Christus van het  Rijk der  heerl i jkheid,  dat  Hij  ons 

bereid heeft  in den hemel (s) .  
Hoedanig moet dan onze dankbaarheid jegens 

God niet  wezen voor de onschatbare genade,  welke 
Hij  ons bewezen heeft  met ons door ' t  Doopsel  lot  

(1) II Petri 1. 4. 

(2) Ad Til. lil. 5. 

(3) I. Cor. XV 47. 48. 

(4) Rom. VIII. 16. Eplies. V. 30. 

(5) Rom. VIII. 17. 



hel geestelijke leven te laten herboren worden en 
tot zijne kinderen aan te nemen? Hoe! Zullen wii 
niet van liefde jegens den beminnelijkenJesus bran­
den, die ons uit de duisternissen getrokken heeft 
om ons ie plaatsen in zijn wonderbaar licht, en van 
den eeuwigen dood verlost lieefi om ons te doen le­
ven door het leven zelve van God! Men ziet in de 
geschiedenis van den H. Lodevvyk, koning van 
Frankrijk, hoezeer hij deze genade wist hoog te 
schatten, daar hij z'ch steeds Lodevvyk van Poissy, 
naar den naam van de plaats waar hij gedoopt was, 
noemde en daardoor betuigde de eer van in Jesus 
Christus herboren ie zijn te stellen boven al de 
grootsche titels der wereld. 

Ik dank U, mijn Jesus, voor de onwaardeerbare 
weldaad, welke Gij mij door het Doopsel geschon­
ken hebt. Maar waartoe zou mij eene zoo groote 
gunst dienen, wanneer ik, in plaats van er aan te 
beantwoorden, dezelve misbruikte om mij te ver­
doemen. O goede Jesus, laat niet toe dat ik in zulk 
een ongeluk loope! Niels vrees ik zoozeer als be­
roofd te worden van uwe liefde. Maria! Bid dat het 
werk, door uwen goddelijker) Zoon begonnen, wan­
neer Hij mij tol het heilaanbrengend bad der weder­
geboorte toegelaten heeft, in mij voltrokken worde! 
Amen. 



- 219 — 

ZESDE AFDEEL1NG. 

Liefde Gods in de instelling van het Sacrament van 

Boetvaardigheid. 

Gelijk Gods goedheid ons, in de orde der natuur, 
eigenaardige middelen bezorgd heeft ora de ziekten 
des lichaams te genezen, zoo heeft zij ons ook, in 
de bovennatuurlijke orde, van geestelijke middelen 
voor de krankheden onzer zielen voorzien. — Gelijk 
Christus het Doopsel heeft ingesteld, bestemd om 
de erfsmetaf te wasschen, waaraan wij allen plich-
tig geboren worden, zoo heeft Hij het sacrament 
van Boetvaardigheid ingesteld ora ons van de dade­
lijke zonden te zuiveren, waarin wij na het Doopsel 
zouden gevallen zijn. Door dit sacrament worden 
de persoonlijke fouten vergeven, en wordt de mensch 
in staat van genade en heiligheid hersteld, krach­
tens de macht, welke de Verlosser aan zijne Apos­
telen en door hen aan hunne opvolgers gegeven 
heeft, wanneer Hij, na zijne verrijzenis, deze woor­
den sprak :...  « Gelijk de Vader mij gezonden 
heeft, zoo zende ook ik u. » Als Hij dit gezegd had, 
blies Hij op hen en zeide tot hen :  « Ontvangt den 
Heiligen Geest; wier zonden gij vergeven zult, die 
worden zij vergeven; en wier (zonden) gij zult hou­
den, die zijn zij gehouden («). » 

Ora de uitgestrektheid der weldaad, welke God 

(I) Joann. XX. 21. 22. 23. 



ons door de instel l ing van het  sacrament van Boet­
vaardigheid geschonken heeft ,  wel  te  beseffen,  is  
het  noodig het  overgroote getal  diergenen in aan­
merking te nemen, die er  volstrekte behoefte aan 
hebben om tot  de eeuwige zaligheid te  kunnen ge­
raken;  want,  er  zi jn weinige volwassenen,  die het  
geluk hebben de blanke reinheid van de onschuld 
des doopsels  te  bewaren,  en veil ig de gevaarvolle 
zee der wereld over te  s teken:  nagenoeg al len l i jden 
droevig schipbreuk.  En hoedanig zou hun lot  wezen,  
indien de Heer,  in  zijne barmhart igheid,  hun niet  
een ander middel  van zal igheid bezorgd had,  eene 
tweede plank na de eerste schipbreuk;  — een 
moeiel i jk  Doopsel ,  volgens de uitdrukking dei  
oude Vaders en de Vaders van het  Concil ie  van 
Trente,  die aldus het  sacrament van Boetvaardig-
vaardigheid noemen? (Laboriosus quidam Baptis-

mus. (i). 

De oneindige barmhart igheid des Heeren be­
perkte deze ui ts tekende weldaad niet  bi j  een enkele 
maal  dat  de christenen na het  Doopsel  in zonde 
hervallen zouden,  maar strekte dezelve tot  ai  de 
keeren ui t ,  dat  zi j  met berouw over de bedrevene 
fouten tol  di t  hei laanbrengend sacrament hunne 
toevlucht  zouden nemen; opdat  de hoetvaardigen,  
zegt  wederom het  Concil ie  van Trente,  die er  hunne 
toevlucht  toe zullen nemen, door de uitspraak des 
priesters  van hunne zonden verlost  kunnen wor­
den (2) .  Reeds had de H. Augustiuus geschreven,  

( t)  Sess.Vl C. XIV. Sess. XIV. C. II .  — (2) ibid.  C. 11.j  



f  dat God zijne zon van barmhartigheid ook over de 
zondaars laat opgaan, en niet  minder milddadig 
dan te voren in geschenken van leven en zaligheid 
is,zelfs jegens diegenen, dienagepleegdeboelvaar-
digheidenwederbekomen genade van verzoening,zóó 
ver de ondankbaarheid drijven, dat zij  in hunne eerste 
of misschien noggrootere misdaden hervallen (i) .  » 

Hoe beantwoorden de Christenen aan de goed­
heid,  waarmede God hun een zoo belangrijk en 
kostbaar middel geschonken heefi? Welk gebruik 
maken zij  van dit  sacrament,  waarin meer dan in 
elk ander de goddelijke barmhartigheid uitschijnt? 
Onderzoeken wij ons zei ven in ernst,  en laat ons 
verbeteren wat wellicht gebrekkig wezen mocht.  

ZEVENDE AFDEELING. 

Liefde van Jesus Christus in de instelling van het Al­

lerheiligste Sacrament des Altaars. 

Was onze Heer Jesus Christus mild met zijne 
genade-gaven in de andere Sacramenten, — in het 
Sacrament des Altaars heeft  hij  volgens de opmer­
king van het Concilie van Trente als met kwistige 
hand de rijkdommen zijner l iefde jegens de men-
schen uitgestort  (2).  

Drie zaken hoofdzakelijk bewijzen deze l iefde: 
de grootheid van het geschenk dat Jesus ons 

(1) S. Aug. Epist. CLIlIedit. Bcnedictin; alias LIV. 

(2) Sess. XIIl. C 

19, 



— 222 -

geeft ,  — de toegenegenheid waarmede hij  ' t  ons g a (  

g e ef t]  en het doel dal Hij  zich daarbij  voorstelt .  p a  

De H. Augustinus de grootheid van het geschenk, roi 
dal onze Verlosser in het Altaar sacrament ons esl 

geeft ,  overdenkende, werd zoodanig van verwonde- da 
ring getroffen, dat hij  niet  schroomde te schrijven :  Cl 
dat God daarin den schat zijner oneindigevolmaakl- gt 
heden als ' tware heeft  uiigepnt-God is almachtig,  en 
vo lgens  het woord derH.Schrift ,  kan hij  alles maken n 
wat hij  wil ,  in den hemel,  op de aarde, in de U 
zee en afgronden; doch hoedanig de uitgestrekt- z 
heid zijner macht ook zij ,  kan hij  toch deo menscli  li  
met geen geschenk grooter dan hel H. Sacrament \  
des Altaars,  begunstigen. De wijsheid Gods heeft  1 
noch maal,  noch grens; zij  heeft  echter geen uit-  s 
nemender gunst om aan ons te geven kunnen uit-  i 
denken dan het H. Sacrament des Altaars.  God is 
de oneindige ri jkdom i onuitputteli jk zijn zijne 
scliatten; maar,  kostbaarder iets dan het H. Sacra­
ment des Altaars is, bevatten zij niet. Cum esset 

omnipolens, plus dare non 'poluil; cum essel sapien-

tissimus, plus dare nescivit; eum essel ditissi-

mus,  plus dare non habuit  (t)-  Want,  zeide de 
H. Bernardinus van Slëna, welken grooteren schat 
kan een Christen bezitten dan het Allerheiligste 
l ichaam van Jesus Christus? En niet  zijn l ichaam 
alleen, maarookzijoeziel  en zijnegodlieid,  — Chris­
tus geheel en ganscli  — is volgens de leer des ge-
lools tegenwoordig en geeft  zich aan cns in dil  

(i)  S.  Aug. Fract.  LXXXV in Joan. 



Sacrament van liefde.  Waarom de H. Magdalena de 
Pazzi zeide,  dat een Christen na de communie uit­
roepen kan : Consuramatum estl Consummalum 

est!  Alles is vervuld !  Alles is  volbracht! En inder­
daad, wat kan hij  nog meer verlangen, die Jesus 
Christus,  God en mensch, den oorsprong aller 
genade en heiligheid in zijne ziel  bezit .  

Laten wij  dan over de grootheid eener weldaad 
nadenken, welke van dien aard is,  dat,  gaf het ge­
loof er ons niet  de verzekering van, haar niemand 
zou kunnen gelooven !  Wie ooit  zou haar aan Jesus 
hebben durven vragen, indien Hij ze uit  eigen be­
weging niet  toegestaan had ? Wie ooit  zou Hem 
hebben durven vragen: Heer! indien gij  ons de uit­
gestrektheid uwer liefde wilt  bewijzen, stel  u dan 
onder de gedaanten van brood en wijn tegenwoor­
dig,  ten einde hel ons geoorloofd zij  ons te voeden 
met uw vleesch, te laven met uw bioed? Welnu, 
die gedachte,  welke geen mensch zou hebben kunnen 
opvatten, dievraag, welke niemand zouhebbenkun-
nenuitenzondervoor een'  onzinnige door te gaan; 
hetgeen aan een groot gedeelte zijner leerlingen 
hard en ongeloofeli jk scheen toen Hij  ' t  aankon­
digde; wat hen deed morren en zich afscheiden 
van Hem (i) ,  — dal heeft  de Opperheer van alles 
verwezentli jkt;  Hij  heeft  zich zeiven tot  voedsel ge­
geven aan zijne arme en zwakke dienaren! 

Indien het geschenk dal Jesus Christus ons in 
het H. Altaar-Sacrament gegeven heeft ,  ons ver­
baast door zijne grootheid,  l iefde waarmede Hij 

(1) Joan. VI.  61. 



hel ons gafis niet minder verwonderlijk.—«Men kan 
zich den Zaligmaker,  » zoo schrijft  de H. Francis-
cus van Sales,  « in geen zijner werken liefdevoller 
voorstellen dan in dit  Sacrament,  waar Hij zich op 
zekere manier vernietigt  om tot onze zielen te kun­
nen naderen. » — « Welke Herder,» roept de H. 
Joannes Chrysostomus uit ,  «voedt zijneschapen met 
zijn eigen bloed? Doch wat spreek ik van een her­
der? Zijn er niet  vele moeders,  die na de moeder­
smarten doorslaan te hebben, hare kinderen aan 
huurlingen op le voeden geven? Dal gedoogde Jesus 
niet:  na ons door zijnen dood het leven te hebben 
geschonken, voedi Hij  ons met zijn eigen bloed, en 
vereenigt zich l ichamelijk met ons (i) .» 

Beter nog dan al  de anderen verklaart  de H. 
apostel  Paulus de liefde waarmede de Zaligmaker 
ons dit  groole geschenk van hel H. Sacrament des 
A l t a a r s  gegeven heelt ,  wanneer hij  herinnert ,  dat 
dit  plaats had in den nacht waarin Hij verraden 
werd: In qua nocte  tradehatur (2).  Wat zeggen die 
korte woorden niet? Zij  duiden aan dat in deze 
handeling Jesus'  l iefde oneindig ver de ondank­
baarheid der menschen overtrof.  O! hadden wij,  
in die eeuwig gedenkwaardige ure,  onze goeden 
Meester,  van zijn dierbare leerlingen omgeven, kun­
nen zien, en de teedere uitdrukkingen kunnen hoo-
ren, welke uit  den uvervloed van zijn l iefdevol hart  
voortkwamen! Hij wist  alles wat weinige uren la-

(1) Joan. Chrys .'Hom, LX. ad pop. Antioch. 

(2) 1 Cor XI. 23. 



ter Hem moest wedevaren; Hij wist, dal hij door 
verraad in de handen zijner vijanden overgeleverd, 
gebonden, als een boosdoener door de straten van 
Jerusalem gesleurd, wreedaardig mishandeld, in 
schande gekruist zou worden! Hij zag den verrader 
zeiven aan zijne tafel, en diens vreeselijk, met de 
Overpriesters beraamd plan siond hem duidelijk 
voor oogen. Hij kende de zwakheid zijner leerlin­
gen, die hem gingen verlaten, inzonderheid die 
van Petrus, die op't punt stond hem lafhartig te 
verloochenen. Niets was hem onbekend, en desniet-
tegensiaande, als ware het voor hem een dag van 
geluk geweest, betuigde Hij slechts zijn hartelijk 
verlangen om zijnen leerlingen en allen menschen 
het grootste onderpand zijner liefde na te laten. 
« Met groot verlangen heb ik verlangd, B zeide Hij, 
« dit Pascha met u ie eten, vóór dat ik iijde (i)! » 
t Wat anderszijn deze woorden. » roept de H.Lau-
rentius Justinianus uit, « dan vlammen van dien 
liefdebrand, welke onzen Jesus geheel verslindt en 
verteert 1 Flagranlissimce charilat is  vox est .  En die 
verootmoediging, waaraan Hij zich gewaardigde te 
onderwerpen, toen Hij, de Heer en iMeester, vóór 
zijne leerlingen neêrgeknield lag en als een nederig 
dienstknecht hun de voeten wiesch, — wal was zij 
anders dan de uitdrukking dier liefde, waarvan de 
H. Joannes schreef; « Daar Hij de zijnen die in 
deze wereld waren beminde, heeft Hij hen ten uiter­
ste liefgehad (a). » 

(1) Luc. XXII. 15. 
(2) Joan. XIII. i .  i». 



— 226 -

Wanneer de oogenbliMot de voltrekking van dit  ^ 
wonder bepaald,  eindelijk gekomen was, met welke ziel  
l iefde nam toen Jesus eerst  het brood en daarna dat 
den wijn in zijne heilige en eerwaardige handen, naa 
en gafhij ,  dankende, die aan zijneleerliugen, onder éér 
het uitspreken dezer woorden welke het grootste gei 
aller mirakelen wrochtten ;  Neemi, eet en drinkt;  Ee 
dit  is  mijn l ichaam, dit  is  mijn bloed ;  zonder den sc 
trouweloozen Judas uil  te sluiten van de deelne- va 
ming aan dit  onuitsprekelijk geschenk! De uit-  Vi 
drukkingen ontbreken om zoodanige l iefdewonderen zi,  
te vermelden :  slechts kan men die overwegen en in 01 
st i l te bewonderen. vi 

Maar welk doel stelde zich onze beminnelijke h 
Verlosser voor met zich aldus geheel en al  te schen- h 
ken? Dit leert  ons het Concilie van Trente:« Hij <J 
«  wilde dat wij  dit  Sacrament zouden ontvangen i 
» als geesteli jke spijs onzer zielen,opdat zij  er  door t 
« gevoed en gesterkt zouden worden, levende door 
« het leven van Hem die gezegd heeft;  «Hij die 
« mij  eet  zal ook leven om mij;  » en als een tegen-
« gif ,  waardoor wij  van de dagelijksche fouten 
« bevrijd en voor de doodzonden behoed zouden 
« worden. Bovendien heeft  hij  gewild dat dit  sa-
« crament een onderpand der toekomstige heer-
« l i jkheid eu eeuwige gelukzaligheid,  en tevens een 
« zinnebeeld zoude wezen van dat ééne l ichaam, 
« welks hoofd hij  is ,  en waarmede hij  gewild heelt  
« dat wij  als ledematen door den nauwsten band van 
« geloof,  hoop enliefde zouden verhonden zijn( ' i) .  » 

(i)Sess. XIV. C. II.  



— 227 — 

t Welk eene liefde in dit alles ! Christus vereenigt 
e ziclizelvén dan met ons,en onsmetzichzelven ;zoo-
i dat wij met hem maat één lichaam en ééne ziel uit-
» maken ! Wij uit stolen ellende gekneede menschen, 

ééne zaak met den Heer van glorie ! — met Den-
5 gene, wien de Engelen niet durven aanstaren! — 
! Een met  Hem, gelijk Hij een is met zijn hemel-

schen Vader, leven wij. Hem in ditSacrament ont­
vangende, door hem, gelijk hij leeft door zijnen 
Vader! Was het den Verlosser niet genoeg dat hij 
zijn lichaam en bloed, stervende aan het kruis, tot 
onzen losprijs gaf! moest hij dezelve dan nog tot 
voedsel en geneesmiddel onzer zielen geven? Was 
het geloof en de liefde, door het Doopsel in onze 
harten gestort, niet genoeg om ledematen te wor­
den van het lichaam, waarvan Christus hel hoofd 
is; moest hij, om den knoop dier vereeaiging nog 
nauwer toe te lialen, ons wezenlijk zijn lichaam 
zelf geven? Was eindelijk, zijn onfeilbaar woord 
niet voldoende om onze hoop te bevestigen, al had-
de hij zich in tiet Sacrament niet met ons als 
onderpand der eeuwige glorie en gelukzaligheid 
vereenigd, al ware hij niet als gijzelaar bij ons ge­
bleven tot aan de voleinding der eeuwen?Dan,ach! 
eene oneindige liefde alleen kon zoodanige liefde­
wonderen uitdenken! 

Dat men dus ophoude het vermaarde feestmaal 
te verheerlijken, dat Assuerus in het eerste jaar 
zijner regeering aanrechtte, honderd en tachtig 
dagen lang met eene in degeschiedenisongehoorde 
pracht; waaraan al de Rijksgrooten van Persië en 



— 228;-

Medië; en zeven da}<en achtereen al de bewoners Wi 
van het uitgestrekte Susa deelnamen (i). Wat is te ve 
dit feestmaal vergeleken bij het feestmaal dat Jesus ik va 
Christus sinds achtiienhonderd eeuwen bereid uwe 
lioudt, en dat lot aan het einde der wereld bereid schi 
zal blijven voor alle geloovigen, van wat natie of zon( 
ouderdom ook, en wien hij zijn lichaam en kost- heii 
baar bloed zelf tol spijs en drank geeft, niet als spü 
deze Koning, om met zijne heerlijkheid en macht Gei 
te praten, maar om de rijkdommen zijner liefde uw 
in het hart zijner geliefde kinderen uit te storten? mi 

Dal ook hel joodsche volk ophoude zich te beroe- br 
men de meest begunstigde der natiën te zijn, om de lis 
uitstekende wonderen,welke God uitwerkte ten einde bi 
bet uit Egypte te laten vertrekken, — om het manna, d 
dat Hij veertig jaien achtereenvolgend in de woes- v 
tijd liet regenen, — en om de ark, boven welke God r 
zijne Majesteit vertoonde, ten einde te doen blijken .1 
dat Hij onder hetzelve woonde. Wij, — wij Chris- i 
tenen hebben niet zooals dit volk een zinnebeeld, 
een afschaduwing der goddelijke Majesteit, maar 
den Heer der heerlijkheid zeiven! Jesus Christus, 
waarachtig God en waarachtig Mensch, woont onder 
ons in het Allerheiligste Sacrament, en, Indien wij 
willen, kunnen wij eiken dag ons aan het brood des 
hemels, hel voedsel der Engelen verzadigen, waar­
van het. manna slechts eene afbeelding was. De 
Joden aten het manna in de woestijn en zijn ge­
storven ; — wij, indien wij waardiglijk dit brood 
des levens eten, zullen eeuwig leven (2). 

(1) Esther I .  — (2) Joan. VI.  59. 

ZSÉM 



— 229 — 

Wat kondt Gij meer doen, o mijn Jesus, om mij 
te verplichten U lief te hebben? Dan,hoe zeer word 
ik van droefheid doordrongen, zoo menigmaal tot 
uwe tafel te zijn genaderd met lauwheid, onver­
schilligheid, zonder die reinheid des harten en 
zonder dat liefdevuur, welke aan een zoo groot ge­
heim betamen! Cor mundum crea in me Deus, et 

spiritum rectum innova in viseeribus meis (l). 

Geef mij, o Heer, een hart uwer waardig; stort 
uwen Heiligen Geest in mijne ziel, opdat Hij al 
mijne gedachten en genegenheden weder te recht 
brenge. Maak mij hongerig naar dit brood dat hei­
ligt, dorstig naar dien wijn, welke maagden voort­
brengt. Dat mijne ziel naar uwe altaren verzuchte, 
dat mijn hart worde verteerd door een gestadig 
verlangen van met U vereenigd te worden! — Heb 
medelijden met mij, o mijne Moeder Maria! Bid 
Jesus dat Hij mij heilig make door 't ontvangen van 
dit lichaam en van dit kostbare bloed,dat Hij uit U 
genomen heeft! Amen. 

ACHTSTE AFDEELING. 

Liefde van God in de instelling der Allerheiligste 

Offerande der Mis. 

De offerande van geschenken aan den Allerhoog­
ste, ter erkentenis Zijner Opperheerschappij over 
alle schepselen, werd steeds als een volstrekte plicht 
der menschheid en wezenlijk deel der godsdienst 

(1) Psalm. L. 



- 230 -

beschouwd. Vandaar dat van den beginne der we- , e l  

reld af, bij de menschen het gebruik bestond om 
offers op te dragen, welke, vergezeld gaande van 
een rechtzinnig hart en van het geloof aan den 
toekorastigen Verlosser, hoogst aangenaam aan God Z 
waren en de zegeningen des hemels over hen af- h 
trokken. Vermeld moeten vooral worden : Abel, n 
Enoch, Noé, Melchisedech, Abraham, Jacob en z 
andere aartsvaders, die altaren oprechtten en aan s 
God opdroegen hetgeen zij het meest geschikt oor- 1 

deelden om de gevoelens hunner harten uit te druk- 1 

ken en hunne afhankelijkheid van de goddelijke 
Majesteit te betuigen. 

Toen vervolgens de tijd der Wet gekomen was, 
gewaardigde zich God aan zijn uitverkoren volk zelf 
de wijze bekend te maken waarop Hij vereerd wilde 
worden, en stelde een groot getal van Sacrificiën 
vast, die echter, op zich zelven genomen, geene 
waarde hadden en Hem slechts aangenaam waren 
in zoover zij afbeelden het Sacrificie der Nieuwe 
Wet. Om deze reden noemde deII. Paulus dezelve: 
« Zwakke en arme eerste beginselen (i). » Wanneet-
de volheid des tijds eindelijk aangebroken was, en 
de Zoon Gods, Mensch geworden, onder ons ver­
scheen, toen volbracht Hij zelf de offerande, waarop 
al de andere betrekking hadden, en waaruit de 
offeranden, die hetzelve voorafgegaan waren, hare 
waarde trokken. Jesus Christus aan het kruis ge­
hecht en gestorven, — ziedaar het grooie slachlof-

(1) Galat. IV. 9. 

l  



- 231 — 

fer van liet Nieuwe Verbond! Terzelfder tijd heeft 
Hij zich voor ons gemaakt : Slachtolfer, Zoen-
Dank- en Sraoekofler. 

Scheen het niet genoeg te moeten wezen, nu de 
Zone Gods, uit liefde lot ons, een offer van zoo 
hoogen prijs had gebracht? En toch, als ware Jesus 
niet voldaan geweest met zich éénen keer voor onze 
zonden gesiachtolTerd te hebben, heeft hij dezelfde 
slachtolfering, iederen dag, in zijne Kerk willen 
vernieuwen lol aan het einde der wereld : met dit 
onderscheid, dat hij op hel kruis, door wonden 
verscheurd, op bloedige wijze zich aan zijnen Va­
der heeft opgedragen, terwijl hij op het Altaar 
zonder uilstoriing van bloed zich offert, en op deze 
wijze het grootste en verbazendste werk, dat men 
bedenken kan, vereeuwigt. Hoe derhalve de hei­
ligheid en de eer onzer altaren uildrukken, waarop 
eiken dag hetzelfde geheim vernieuwd wordt, dat 
eenmaal op Golgotha werd voltrokken? Üadr dragen 
wij hetzelfde olfer op, dat op hel altaar des Kruises 
geslachtofferd werd; en wij hebben voortdurend in 
onze tempels eenen Middelaar, wiens waardigheid 
en verdienste oneindigzijn. Tenzeifden tijde Slacht­
offer en Opperpriester zijnde, draagt Hij, — de 
Heilige, Onschuldige, Vlekkelooze, de van de zon­
daren afgescheidene, die verhevener dan de heme­
len is, die niet noodig heeft voor zijne eigene 
zonden te bidden, beiaden alleen met onze zon­
den (i), — zich aan den Eeuwige op. Dadr bevindt 

(!) Vergelijk. Hebr. VII. 26. 27. 



— 232 — 
V0f 

zich het slachtoffer, door Malachias den volkeren ^ 
beloofd, aan welke de heerlijke Naam des Heeren wa 

veropenbaard raoest worden ; dddr is die offerande, 
welke Gods verbolgenheid bedaard, en Hem met de 
wereld verzoent, door aan de menschen den geest 
eener oprechte boetvaardigheid te schenken; die 
offerande, welke hun de vergiffenis hunner zonden, 
der verschrikkelijkste zelfs, verkrijgt. Wat zou er Li 
van de aarde, te midden eener zoo groote verdor­
venheid geworden, indien hel Offer van verzoening 
en zaligheid niet telken dage opgedragen wierde? Hoe 
zou God het walgelijke en ijselijke zoo veler onge­
rechtigheden, die zonder ophouden in zijne tegen­
woordigheid opstijgen, verdragen kunnen, indien 
wij niet een heiligen, van Hem zeer geliefden Pries­
ter — zijnen Zoon zeiven hadden, om Hem voort­
durend dal vlekkelooze Offer in zijne Kerk aan te 
bieden, hetwelk hij eens opdroeg op Calvarië; en 
dat, als een aangename wierook lot den troon des 
Allerhoogsten opstijgende, Hem bevredigt, ontwa­
pent en ons met Hem verzoent? 

Verwerp mij dus niet van uw aanschijn, o Aller­
zoetste Jesus! doch ontvang mij, in weêrwil mijner 
onwaardigheid en zonden, in uwe barmhartige 
armen, plaats mij onder den standaard van uw 
kruis! Boezem mijne ziel een diep gevoel van eer­
bied voor dit doorluclilige Offer in ; maak dat ik 
hierbij steeds meteen door den geest van godsvrucht 
diep doordrongen hart tegenwoordig zij, en in de 
bijzondere genaden deele, welke Gij uitdeelt aan de 
zielen uwer geioovigen. — Maria, mijne Moeder, 



r 
- 233 — 

verkrijg voor mij dat ik het onbloedige Offer des 
Altaars met dezelfde gevoelens bijwone, als die 
waarmede Gij het Offer des kruises bijgewoond 
hebt.  Amen. 

NEGENDE AFDEELING. 

Liefde welke Jesus Christus ons beloond heeft door ons 
kinderen zijner Kerk te maken. 

Ue Kerk is de geliefde Bruid des Zaligmakers en 
het voorwerp zijns welbehagens.  Hoe groot de ver-
eeniging ook zij ,  welke twee echtgenooten in het 
sacrament des Huwelijks verbindt,  zij  is  toch slechts,  
volgens den H. Paulus,  het afbeeldsel van die ver-
eeniging, welke tusschen Christus en de Kerk 
bestaat (i) .  Deze geheimzinnige bruiloft  was door de 
Profeten voorzegd, door den Psalmist  bezongen, 
door Salomon verheerli jkt ,  en bepaald aangeduid 
geworden in deze woorden van den Voorlooper :  
« Die de Bruid heeft ,  is  de Bruidegom; doch de 
vriend des Bruidegoms die (daar) staat en hem 
hoort,  verblijdt  zich zeer om de stem des Bruide­
goms (2).  i) Indien Jesus Christus de Bruidegom en 
de Kerk de Bruid is,  welke Hij  ten koste van zijn 
bloed verkregen heeft ,  hoedanig zullen dan de kin­
deren wezen door deze vereeniging voortgebracht? 

(1) Ephes. V. 52. 

(2) Joan. Hf. 29. 

*o 



De Zaligmaker leert  het ons als hij  zijne leerlingen 
de kinderen des Bruidegoms noemt, zeggende :  
« Kunnen de kinderen des Bruidegoms treuren, 
zoolang de Bruidegom bij  hen is (i)? » Welk geluk 
voor ons,  en welke goedheid van den kant van God, 
ons de H. Kerk tot Moeder gegeven te hebben !  Al 
ons heil  bestaat in kind der Kerk te zijn :  zij  is  de 
Ark, buiten welke er geene hoop is!  Waartoe zou 

ons gediend hebben in deze wereld geboren te 
worden, en al  de goederen te bezitten, welke de 
natuur ons geven kan, indien wij  niet  geesteli jker­
wijs in de Kerk door het Doopsel waren herboren 
geworden? Onherstelbaar zouden wij vergaan zijn 
te midden der wateren van dien algemeenen zond­
vloed, welke al  degenen verzwelgt,  die in deze zalige 
Ark hunne redding nietgezoclu hebben. — Ziedaar 
de eerste uitstekende weldaad, die wij  van zulk 
eene Moeder ontvangen hebben, te weten : het gees­

tel i jke leven,  de voorwaarde voor al  de bovenna­
tuurli jke goederen, gelijk het l ichamelijke leven de 
eerste voorw iarde voor al  de natuurli jke goederen is.  

Op deze weldaad volgen vele andere,  waardoor 
de Kerk voortgaat hare kinderen in staal te stellen, 
om het groote werk hunner volmaaktheid te bewerken 

en te voltooien. Echter kunnen zij  tol  drie hoofd­
punten teruggebracht worden, overeeaslemmende 
met de drie hoofdplichten eener goede moeder,  
welke bestaan in hare kinderen te voeden, te be^ 

slieren en te onderrichten. 

(l)MaUli. IX. 15. 



In de eerste plaats voedt de Kerk ons door de 
sacramenten, door welker middel zij in onze be­
hoeften voorziet volgens de verschillende staten, 
waarin de Voorzienigheid ons geplaatst heeft : door 
deze vermeerdert en vernieuwt zij in ons het leven 
der genade. Hiertoe behoort hetgeen wij reeds 
gezegd hebben van het sacrament van Boetvaardig­
heid, en van het Allerlieiligste Sacrament des Al­
taars, als voedsel en offerande beschouwd, daar 
bijvoegende de andere sacramenten des Vormsels 
en des H. Oliesels, welke ons de uoodlge wapenen 
verschaffen om onze geestelijke vijanden, gedurende 
het leven en bij den docd, zegevieread te bestrijden; 
en eindelijk de sacramenten des Huwelijks en des 
Priesterschaps, welke de behoorlijke genaden ge­
ven aan hen, die God geroepen heeft om afzonder­
lijke huisgezinnen of de algemeene familie der 
geloovigen Ie bestieren. 

In de tweede plaats bestiert de Kerk hare kinde­
ren, en richt hen met goddelijk, — geen menschelijk 
gezag, naar de gerechtigheid heen ; waaruit volgt 
dat de Christenen, die als onderdanige kinderen 
aan de Kerk gehoorzamen, deze gehoor/aamheid aan 
Christus zeiven bewijzen, en zeker zijn te wandelen 
op een veiligen weg die naar de zaligheid leidt. 
Tevergeefs verheffen de Ketters hunne zoogenaamde 
herders; nimmer zullen zij er toe komen hun dat 
goddelijk gezag te geven, dat zij niet kunnen bezit­
ten, omdat zij niet behooren tot degenen, die de 
Zaligmaker tot werklieden in zijnen wijngaard ge­
kozen heeft. Hij erkent hen niet voor de zijnen. 



wijst  hen zelfs af,  verfoeit  ze,  en rekent hen onder 
de wolven, die goed zijn om zijn erfdeel te verder­
ven, te verwoesten, te vernietigen. Weshalve alle 
gehoorzaamheid, welke men hun betoont,  aan een 
hersenschimmig gezag bewezen wordt,  dat geen 
grond, geen kracht heeft  bij  God. Zoo is het niet  
gelegen met de gehoorzaamheid, welke wij  aan de 
Katholieke Kerk bewijzen, die van Jesus Christus 
belast  is  zijne schapen te weiden en hen naar het 
eeuwige leven te geleiden (i) .  Aan haar zijn de 
sleutels van het Rijk der hemelen gegeven, met de 
volmacht om te binden en te ontbinden op aarde (2),  
en Christus dreigt van zijn l ichaam af te snijden en 
onder de heidenen en publikanen terug te werpen 
dengene, die mocht weigeren de stemme, der Kerk 
te hooren en zich aan hare leiding te onderwerpen. 
Dit  gezag, dat de Zaligmaker aan zijne Apostelen 
toevertrouwde om het op hunne opvolgers over te 
brengen, zal onvergankelijk in de Kerk voortduren 
tot aan het einde der wereld ;  hiertoe heeft  Hij  zich 
zeiven verplicht,  in den oogenblik toen Hij hun 
zijne zichtbare tegenwoordigheid ging ontnemen 
om tot den schoot zijns Vaders weder te keeren. 

Het derde voorrecht eindelijk,  dat een kind der 
Kerk geniet,  is  het onderricht ,  waarin het een on­
feilbaar middel vindt om den weg der zaligheid te 
bennen. _  Onze goddelijke Verlosser leerde, t i jdens 
zijn leven, den menschen de leer der waarheid,  en 

(1) Joan. XXI. 15-1 Petr. V. 2. 

(2) Matih. XVÜI. 18. 



belastte zijnen Apostelen hetzelfde onderricht tol  
aan hel einde der eeuwen voort te zetten. Wij be­
zit ten alzoo eene zeer gemakkelijke manier om met 
zekerheid de waarheden te kennen, welke God den 
menschen veropenbaard heeft  en van welker kennis 
onze eeuwige zaligheid afhangt:  hiertoe is voldoende 
de leering der Kerk getrouw aan te kleven, want zij  
heeft  van haren Bruidegom den last  ontvangen om 
te onderwijzen alle volken (i) .  Aan Haar is de geest 
van waarheid geschonken, met de belofte dat Hij  
zich nimmer van haar zal verwijderen (2).  Haar 
heeft  de Verlosser verzekerd, dat Hij  steeds met 
haar zou wezen tot aan de voleinding der eeuwen. 
Zij  is  dus de kolom en steunpilaar der waarheid,  
en,  wie haar hoort  en hare leering volgt,  hoort  
Christus die « de Weg, de Waarheid en het Leven 

is.  » 

Mozes,  zich den dood nabij  gevoelende, verga­
derde de menigte des Israëli t ischen volks om zich 
heên, en sprak het in dezer voege aan :  «In deze 
plaats zal ik sterven, en niet  den Jordaan met u 
overtrekken, ' t  Geen ik u aanbeveel,  is  :  steeds de 
liefde, welke God u toedraagt,  voor oogen te hou­
den, opdat gij  Hem liefhebben moget.  Welk volk is 
zoo groot,  dat het goden zoo nabij  zich heeft ,  als 
de Heer onze God nabij  is? Welke natie heeft  gebo­
den zoo heilig als die van onzen God? Doorloopt de 
oudste t i jden, klimt tot  den aanvang der wereld op, 

(1) Mallh. XXVIII. 19. 20. 
(2) Joan. XIV. 16. 17. 26. 

to. 



— 258 -

en ziet of er ooit, tot op dezen stond, eene natie 
geweest is, welke God aangenomen heeft om Hem 
zoo geheel bijzonder toe te behooren als de uwe, 
en waaronder Hij wonderen en werken zoo verba­
zend als onder u heeft uitgewerkt! Weest gedach­
tig deze zaken uwen kinderen te onderwijzen, opdat 
zij zich nimmer van 's Heeren Wel verwijderen. 
Herinnert u, wat God in de woestijn voor u gedaan 
heeft, waar Hij uw geleider was. Toen hadt gij geen 
brood te eten, geen wijn ie drinken ; maar gij werdt 
door een voortdurend mirakel, iederen dag, door 
Hem mei manna gevoed, gelaafd met water uit de. 
rotsen gesprongen. Uwe kleederen en schoenen 
versleten niet. God zelf onderwees en berispte u als 
een vader zijn eigene kinderen, ten einde gij Hem 
zoudl leeren beminnen en vreezen. Grift dus Zijne 
wet in uw hart; overdenkt dezelve te huis en onder­
weg, bij dage en bij nachte; draagt ze gebonden 
aan uwe handen ; hecht ze op uw voorhoofd, tus-
schen uwe oogen, ten einde gij ze op alle uur moget 
vóór u hebben om den Heer uwen God uil geheel 
uw hart te beminnen en te dienen (i). » 

Dat waren de woorden, waardoor die heilige 
aanvoerder het volk Israels tot erkentelijkheid jegens 
God aanspoorde, bij de herinnering der ontelbare 
weldaden, welke zij van Hem ontvangen hadden. 
Welk eene laai zou hij tot de Christenen gesproken 
hebl en?! Immers, wat wordt de roem der Hebreërs 
in vergelijking met de eer welke wij genieten door 

(1) Verg. Deut. IV. en volg. 



kinderen der Kerk van Jesus Christus te zijn? De 
gunsten die wij  hierdoor ontvangen hebben, over­
treffen die der Hebreërs,  geli jk de wezenlijkheid de 
eenvoudige afbeelding overtreft .  Inderdaad, wij  zijn,  
geli jk de H. apostel  Petrus schrijft ,  « een Uitver­
koren geslacht,  een koninklijk priesterdom, een 
Heilig,  aangeworven volk (i) .  » — Wij ontvingen 
niet  een geest van slavernij  om wederom te vreezen, 
maar een geest van zoonschap, in welken wij  God 
onzen Vatler noemen (2) .  — God heeft  lol  ons niet  
slechts door Mozes en de Profeten gesproken, maar 
door zijnen Eenigen Zoon zeiven (3).  Wat zullen wij  
God dus wedergeven, dat Hij  ons zóó bemind en 
begunstigd heeft? Wat zullen wij  doen om Hem niet 
ondankbaar te wezen? 

Vooreerst ,  zullen wij  de genade van tot Jesus'  
Kerk te behooren boven alle-i  hoogschatten, waar­
van wij,  als Salomon van de Wijsheid,  moeien 
zeggen :  «Met haar is  alle goed tot mij  gekomen :  n 
Venerunt mihi omnia bona, pariter cum ilia {4). 

Het is echter niet  genoeg, de bijzondere gunst 
van lot  de Katholieke Kerk te behooren, hoog te 
schatten; wij  moeien daaraan ook beantwoorden 
door een onzen roep waardig leven te leiden. Laten 
wij  ons niet  bedriegen :  de roep van een Christen 
brengt geheel iels anders mede, dan eenvoudig hel 

(1) 1 Peir. II. 9. 

("2) Volgens Rom. VIII. 15. 

(5) Volgens Hebr.  I. 1.2. 

(4) Sap. VIII. 11. 



- 240 — 

merkteeken te dragen, dat ons in het Doopsel is in­
gedrukt geworden; hij sluit ook een oprecht ver­
langen in naar rechtvaardigheid, een gedurige 
oplettendheid op het onderdrukken onzer ongere­
gelde neigingenen het overwinnen onzer eigenliefde, 
om ons van de geschapene zaken te onthechten en 
geheel ons hart toe te wijden aan God. Die roep 
besluit in zich een blijvende zorg om voordeel te 
doen met de heilmiddelen, welke met dit doel ons 
bereid zijn. Wiezóó niet handelt, en zich met eenige 
uiterlijkevertooningen van godsdienst tevreden stelt, 
die kan wel de menschen bedriegen en zich zeiven 
verblinden, maar dal gaat met God niet, die harten 
en nieren doorgrondt; en de naam en de eigenschap 
van Christen zullen hem onverschoonbaarder ma­
ken voor den goddelijken Rechterstoel : zij zullen 
zijne verdoemenis verzwaren. 

O Barmhartige Jesus 1 Hoe is het mogelijk dat de 
kinderen uwer Kerk, zoo ruimschoots met uwe wel­
daden bedeeld, in vergetelheid van U leven? Maar, 
helaas! ik-zell ben een dier ondankbare en onver­
schillige kinderen! Waarom smelt ik niel in tranen 
weg? Waarom breekt mijn hart niet vam weedom 
bij de herinnering mijner ondankbaarheid en ver­
blindheid? Ongelukkige als ik ben ! In een paradijs 
van genoegens geplaatst, heb ik er niet van genoten 1 
Wees mij, o Jesus, genadig; heb medelijden met 
dit ondankbare, maar berouwhebbend kind ! Amen. 



Hoofdstuk VII. 

VERLANGEN NAAR DE GODDELIJKE LIEFDE.  

De H. Teresia schreef dat de goede verlangens 
aan (ie rechtvaardige zielen tot  vleugelen dienen 
om zich gemakkelijker en met sneller vlucht tot  
den hemel te kunnen verheffen, waar zich haar 
schat bevindt.  En in het Evangelie noemt de Zalig­
maker gelukkig diegenen, die honger en dorst  
hebben naar de rechtvaardigheid,  hun belovende 
dat zij zullen verzadigd worden : Beatiqui esuriunt 

et sitiunt juslitiam, quoniam ipsi salurabuntur (l). 

Het woord Rechtvaardigheid, in de bovennatuur­
li jke orde, beteekent volgens de taal der Schriftuur 
en der H. Vaders meestal  l iefde,  a Eene begonnene 
liefde,  » zegt de H. Augustinus,  « is  een begonnene 
rechtvaardigheid; eene gevorderde liefde is  eene 
gevorderde rechtvaardigheid; eene groote l iefde is  
eene groote rechtvaardigheid,  eene volmaakte l iefde 
is  eene volmaakte rechtvaardigheid (2),  » Vandaar 
dat aan Gods vrienden in de H. Schrift  dikwijls de 
naam van Rechtvaardigen wordt gegeven, üe ge­
wijde tekst van Noé sprekende zegt : « Noe vir Jus­

tus :» Noé een rechtvaardig man. « Evenzoo het 

(1) Matth. V. 6. 

(2) Inchoata charitas, inchoata justitia est; provecta cha-

ritas,provecta justiiia est; magna charitas,magna justitia 

est; perfecta charitas, perfecta justitia est. (S. Aug. lib. 
dc Nalur. et Grat. C. Vil.) 



- 242 — 

Evangelie, de groole deugd van Josef, den bruide­
gom van Maria, willende doen uitkomen, drukt zich 
in deze woorden uit : Joseph autem..., cum esset 

justus: « Josef nu... een rechtvaardig man zijnde.» 
Wij zullen in dll lioofdsiuk het woord Rechtvaardig­
heid dan ook bezigen in den zin die overeenkomt 
met dien van volmaakte liefde. 

EERSTE AFDEELING. 

Hel verlangen naar de goddelijke liefde is eene hoedanig­

heid iederen Chrisien eigen. 

Onze ziel is geschapen om zich in dit leven met 
God door de liefde te vereenigen, en om daarna, in 
den hemel, door de zalige aanschouwing, ten volle 
van Hem verzadigd te worden. — En eveneens als 
de natuurlijke gesteltenis van ons lichaam den trek 
naar voedsel, om het in stand te houden, in zich 
besluit, zoo brengt ook de natuur der ziel haren 
honger en dorst naar een voedsel mede, noodzake­
lijk'om het leven, dat haar eigen is, te onderhou­
den ; wat uitkomt : op een vurig verlangen naar 
de goddelijke liefde. 

Rovendien, ofschoon de mensch op den weg der 
liefde Gods niet kan voortgaan zonder door de ge­
nade daartoe opgewekt en gesterkt te worden, 
wordt hij daartoe evenwel niet met geweld getrokken : 

(1) Eccli. XV l i .  15 18. 



hij beweegt zich daarop vrijwillig, dat is, omdat hij 
dit zelf wil. Zoodanig dat, als hij in plaats van aan 
de uitnoodigingen der genade te beantwoorden, er 
aan wederstaat en ze versloot, hij op den weg des 
Heeren geen slap voorwaarts zou kunnen doen. 
«God vormde den mensch in den beginne,»zegt de 
Wijze Man, «en liet hem de vrije keus;Hij gaf hem 
geboden en wetten...; leven en dood, goed en kwaad 
heeft de mensch vóór zich; wat hij wil zal hem ge­
geven worden (i). » Vandaar dat de Zaligmaker, 
sprekende van hetgeen noodzakelijk is om volmaakt 
le worden, vooral wees op den wil van den mensch; 
Si vis perlectus esse : « Indien gij volmaakt wilt 

. _ a indien iemand mijn volgeling wil 

wezen,hij verlooclienezich zelven,neme zijn kruis op 
en voige mij. » Si quis vult post me venire, abneget 

sernetipsum, tollat crucem suam et sequatur we (2).  

Het verlangen om God te beminnen besluit in 
zich elk ander goed verlangen, niet alleen naar ons 
eigen voordeel, maar ook naar dat van onzen even­
naaste, dien de ware Christen wenschen zou in alles 
te behagen, alles te geven wai hem toekomt, en alle 
mogelijk goed te bewijzen. Zijne rechtvaardigheid 
alleen sluit dus eene algemeene liefde in zich, en 
zijn verlangen om rechtvaardig te wezen is een van 
zelf ingesloien verlangen naar 't grootste goed zijner 
broeders, zonder éénen van hen uit te nemen, ten 
einde daardoor mede te werken aan de oneindige 
liefde van God jegens alle menschen. 

(1) Mallh. XIX. 21. 

{-1) ld. XV(. 24. 



Uit hetgeen wij hier gezegd hebben volgt, dat de 
gretigheid naar de Rechtvaardiglihid, indien 't ge­
oorloofd is ons zoo uit te drukken, van een geheel 
anderen aard, of liever geheel in strijd is met de 
begeerte naar aardsche zaken, omdat hel verlangen 
naar deze laatste aanspoort om ze aan een ander te 
ontnemen, en zich zeiven er mede te verrijken, ter­
wijl het verlangen naar de Rechtvaardigheid in zich 
bevat het verlangen om aan allen te geven wat hun 
toekomt, en aan eenieder alle goed te doen volgens 
den wil van God. Volgt ten andere, dat diegenen 
zich bedriegen, die van een verkeerden ijver bezield, 
verslonden worden door verlangens om zielen tot 
God te bekeeren, en koud blijven wanneer 't hun 
eigene heiliging betreft. Dat is een zeer fijn bedrog 
der eigenliefde, waardoor zij onder voorwendsel 
van geheel met anderen bezig te zijn, zich aan de 
zware en vervelende taak onttrekken van hunne 
fouten te kennen en hunne eigene gebreken te over­
winnen. Zich vleiende dat alles bestaat in den 
naaste wel te doen, en dal deze ijver voor hen in de 
plaats van al de andere deugden treedt, slaken zij 
het werk dal een verstorven, een aan de wereld en 
aan zich zelven gekruist leven vereischt. 

Ach! ik zie wel dal het niet mogelijk is ü vol­
maakt te beminnen, o Heer, zonder te verzaken aan 
de liefde der schepselen. Sta mij bij, mijn Jesus! 
Maak dat ik voorlaan alle wereldsche ijdelheden 
onder mijne voeten stelle en een leven leide ,'dat 
U geheel is toegewijd. Maria, mijne Moeder, sla een 
blik van medelijden op mij néér, en verkrijg voor 



— 245 — 

mij de genade steeds meer in het verlangen naar 
de volmaakte liefde roe te nemen! Amen. 

TWEEDE AFDEEL1NG. 

Hoedanigheden van het verlangen naar de goddelijke 

liefde. 

Het verlangen naar de goddelijke Helde moet voor­
eerst oppermachtig zijn, dat wil zeggen : zoodanig, 
dat elk ander verlangen daaraan onderworpen zij. 
Wij zullen dit gemakkelijk begrijpen als wij op de 
natuur der liefde Gods letten, welke een algemeen 
goed is, in zich besluitende alle ander goed. Indien 
het mogelijk ware buiten God iets goeds te ontmoe­
ten, de mensch zou er naar kunnen verlangen; 
maar waar dal goed vinden? Is God niet hel voor­
werp van ons geluk? Hetgeen dus boven alles 
gezocht moet worden, is te behagen aan God, en 
alle andere verlangens moeten daaraan onderwor­
pen zijn; zoodanig, dat wij niels vvensclien, dan in 
zoover het ons rechtvaardiger en aangenamer aan 
God maakt, en niet ten wille van eenig voordeel 
builen dit goed. — Het middel om te kennen, of 
het verlangen naar Gods liefde in ons wezenlijk den 
boventoon voert, is ; onderzoeken, hoe wij den 
vrede en de kalmte in het binnenste des harten be­
waren, in de verschillende omstandigheden welke 
zich voordoen. De christen die niets verlangt dan 
God te beminnen, beschouwt al het overige met 

ï i  



— 246 -

een onverschill ig oog, en veroorlooft  zich niet  het 
eene werk boven het andere te stellen, wanneer hij  
niet  inziet ,  dat God door hem meer in dit  dan 
in dat gediend wil wezen, ' l  Is waar,  de recht­
vaardige is nog aan de indrukken der uitwendige 
voorwerpen onderhevig, vermits hij  de zinnelijke 
neiging niet  zóó kan onderdrukken, dat hij  er vol­
strekt geen hinder meer van heeft;  echter verliest  
hij  daarom toch den degelijken vrede niet ,  die op 
den bodem van zijn hart  verblijft ,  en daar zelfs be­
waard kan worden te midden der stormen van de 
zinnelijke natuur.  Gebeurt het somiijds,  dat hij  zich 
l ichtzinnig aan aardsche zaken hecht,  dan neemt 
hij  zijne toevlucht tot  st i l le aandacht,  en,  in zich 
zeiven gekeerd, vernieuwt hij  terstond zijn verlan­
gen naar de rechtvaardigheid,  en betuigt dat hij  
niets op aarde wil,  ' t  zij  weinig of veel,  indien het 
niet  volgens de orde dezer goddelijke rechtvaardig­

heid is.  
Het verlangen naar de g.oddelijke l iefde moet 

ten tweede,krachldadiy  zijn.  — De H. Schrift  leert  
ons,dal er eene soort  van verlangens beslaat,  die,  in 
plaats van voor den menscb eene bron van leven te 
wezen, hem den dood aanbrengt,  omdat hij  er zijne 
dagen mede doorbrengt,  zonder ooit  iets uit  te 
voeren.» l)e verlangens,» zegt d e  WijzeMan,«dooden 
den tragen; nimmer wilden zijne handen iels uit­
werken ;  den ganschen d.g doet hij  mets dan wen-
schen en verlangen (i) .  » De Christenen van dezen 

(1) Prov. XXI. 25. 20. 



t stempel zijn gelijk aan lafhartige soldaten, die den 
j vijand zouden willen overwinnen en de eer der 
i overwinning genieten,doch die het slagveld niet in­

gaan,noch strijden durven.Zij maken grootenophef 
e van hiin moed, trekken 't zwaard en dreigen, maar 
a nooit brengen zij 't zoo ver, dat zij hun tegenstan­

ders den geringsten slag toebrengen. Dusdanig 
t moet het verlangen naar de rechtvairdigheid niet 
) wezen; het is een werkdadig, in heilige verrichtin­

gen vruchtbaar verlangen; indien het waarachtig 
3 en degelijk is, kan het niet nalaten zich door wer-
i ken, en ten prijs van eenigerlei groole opoffering te 
t openbaren. Beschouwen wij den H. aartsvader 
i Abraham. God gelast hem, zijn vaderland, maag­

schap, zijns vaders huis te verlaten, en zich naar 
j een vreemd land ie begeven, hetwelk Hij hem aan-
l wijzen zal. Zonder vertoeven, maakt die waarlijk 

gehoorzame zich van de zoete voorwerpen zijner 
genegenheden los, en begeeft zich op weg. Dit is 
echter nog niets in vergelijking van hetgeen hij ten 
aanzien van zijn geliefden Isaac deed. Er komt een 
bevel uit den hemel, hem naar het landschap Moria 
te brengen, en hem daar op een der bergen als 
brandoffer op le dragen. Welk scherpsnijdend 
zwaard in 't hart van dien teederen vader! Het 
slachtofferen diens dierbaren zoons alleenlijk toe 
le laten, zou hem reeds de grootste smart veroor­
zaakt hebben, wat zal het dan niet wezen dit zelf te 
moeten uitvoeren? Maar Abrahamwenscht niets dan 
den Heere te behagen; hij heeft zijn zoon niet lief 
dan overeenkomstig het gebod van God, en dus ver-



nemende dat God er het offer van wil ,  maakt hij  
zich tot  de smarteli jke slachtoffering bereid,  en zou 
dezelve inderdaad hebben volvoerd, had de Heer,  
met zijn goeden wil tevreden, zijn bevel niei  inge­
trokken :  — zoo ook moet eenieder handelen, die 
door een waar verlangen naar de rechtvaardigheid 
bezield is.  Zich niet  tevreden stellende meteenige 
ontboezeming en betuigingen van l iefde,  moet men 
er de degelijkheid van bewijzen door heilige werken. 

Het verlangen naar de liefde Gods moet eindelijk 
wezen,om reden dat het een onuitputteli jk 

goed lot voorwerp heeft .  — « Zoolang wij op deze 
aarde leven, » zegt de H. Thomas, « kan het vuur 
der l iefde steeds in ons toenemen, dewijl  het goed, 
dat hetzelve voortbrengt,  oneindig is (i) .  » ' t  Is  
hierom dat,  hoe groot ons verlangen om God te be­
minnen ook zij ,  het toch alt i jd mogelijk is ,  hetzelve 
te vergrooten, toi  zoolang wij in de liefde niet  ge­
heel zijn voltooid.  Onze pogingen moeten derhalve 
bestendig strekken, om dit  heil ige vuur te verleven­
digen, volgens deze woorden van den H. Geest :  
t  Üie rechtvaardig is,  worde nog rechtvaardiger,  
en die heilig is ,  worde nog heiliger (2).  » — «De 
rechtvaardige, » zegt de H. Bernardus,  « denkt 
nooit  aan het einde te zijn;  nooit  zegt hij  :  Het is  
genoeg; maar neemt voortdurend toe in honger en 
dorst  naar de rechtvaardigheid,  zoodat,  als hij  al­
t i jd moest leven, hij  zich zeiven onophoudelijk zou 

(1) 2.  2.  9.  art .  7.  in corp. 
(2) Apoc.  XXII. 11. 



—1249 -

aanwakkeren om alti jd beter te worden, en al  zijne 
krachten zou vereenigen om van goed te komen tot 
beter (i) .  » Evenzeer bevelen alle Heiligen aan van 
zich eiken dag tot nieuwe vurigheid aan te moedi­
gen, door hel verlangen naar de liefde en rechtvaar­
digheid in zich te verlevendigen. « Eene heilige 
ziel ,  » zegt de H. Hiëronymus, « moet het verledene 
in vergetelheid stellen, en dagelijks werken om zich 
te volmaken (s).  » — « Vergeel hetgeen ge gedaan 
hebt,  » schrijft  de H. Augustinus,  « en doet eiken 
dag alsof het de eerste uwer bekeering ware (3)» — 

« Houdt u overtuigd, » raadt de H. Franciscus van 
Sales,  « dat geheel het voorledene niets is ,» en zegt 
met David :  « Heden maak ik een begin. » ' t  Is ook 
dit  wat de H. apostel  Paulus deed. Hij  was met 
roeden gegeeseld,  gesteenigd, mei verachting beje­
gend, op duizenderlei  manieren mishandeld gewor­
den ;  hij  had openbaringen, vizioenen, geestverruk­
kingen en andere bovennatuurli jke mededeelingen 
gehad; in één woord, zijn leven was zoodanig in 
God verslonden, dat hij  zeggen kon, dal niet  hij  
meer leefde, maar dut Christus leefde in hem; en 
iiogtans geloofde hij  nog niet  aan het einde te zijn;  
hij  vervolgde zijnen loop, en deed eiken dag weer 
nieuwe pogingen (4).  — De roemvolle H. Anlonius 
Abt wakkerde eiken dag zich zeiven aan om in de 

(1) Epist .  CCCXL1. 

(2) Super Ps.  LX.XXI1I. 

(5) Epist .  CXL111. ad Demelr.  virg.  

(4) Ad P/ii l .  UI. 13. 

u.  



— 250 — 

heiligheid vordering te maken, en de H. Athanasius 
schrijft van hem, dat hij zich altoos ais nog eerst 
beginnende beschouwde. Ziehier de laatste verma­
ning, welke hij zijnen leerlingen naliet :  « Mijne 
kinderen, indien gij in de deugd vooruit wilt, be­
schouwt dan iederen dag als den eersten, waarop 
gij in de dienst van God treedt. » Wij lezen, dat 
de H. Gregoriui, de H. Bernardus en de H. Garolus 
dezelfde grondregels beoefend en aan anderen ge-
leeraard hebben, en, om ze gemakkelijk te doen in 
acht nemen, zeiden zij «dat wij de reizigers moesten 
navolgen, die niet inzien, hoeveel wegs zij reeds 
afgelegd hebben, maar hoeveel hun nog af te leggen 
overblijft. » 

Wie dus met een oprecht hart naar de volmaakte 
liefde verlangt, moet zonder verpoozing, en zonder 
zich eene maat voor te schrijven, er de vermeerde­
ring van vragen, daar lastig om vallen, tot zoolang 
hij één met Jesusgeworden zij, gelijk Jesus één met 
Zijnen Vader is. Hij zij onverzadelijk en vreeze 
nooit te veel te vragen, aangezien hij zich tot Gods 
oneindige goedheid wendt, wiens schatten onuit­
puttelijk en overvloedig zijn, om ons met geestelijke 
weldaden te overladen. 

üegelukzalige Jacoponius vanTodi was ontroost­
baar dat hij de menschen in het najagen der ijdel-
heid zag afdwalen en God schier geheel vergelen. 
In zijne ontsteltenis riep hij uit : « De liefde wordt 
niet bemind, omdat zij niet gekend wordt! » Wij 
moeten dan den Heere bidden, dat Hij ons groote 
verlichtingen schenke, om te kennen hoe zeer Hij 



— 251 -

verdient en recli t l ieeft  om, zonder voorbehoud, van 
ons bemind te worden, opdat wij ,  al  de verlangens 
en genegenheden onzes harten naar Hem keerende, 
met den Proleet kunnen zingen :  « Wat is er voor 
mij in den hemel en wal wensch ik op de aarde 
buiten U, o God mijns harten en mijn deel in eeu­
wigheid (1)?! » — 1 1  Eene zaak heb ik verlangd, en 
die zal ik verzoeken, te wonen in het huis des 
Heeren alle de dagen mijns levens (2).  » 

Heer,  vol goedheid, ontvang onder het getal  
uwer ware minnaars dezen onwaardigen dienaar,  
die U zoo zeer in het verledene beleedigd heeft ,  
maar die voor '1 vervolg vast besloten heeft ,zich ge­
heel en ganscli  aar;  u we liefde te wijden. «Verwerp mij 
niet  van uw aanschijn,  en neem uwen Heiligen Geest 
niet  van mij weg. » O! hoe troost mij de gedachte,  
dat Gij  hem niet verwerpen kunt die ootmoedig, 
met een over zijne zonden bedroefd hart ,  tot  ü zijn 
toevlucht neemt, besluitende U lief te hebben ten 
koste van allerlei  opofferingen! Versterk mij,Heere! 
door uwe genade, en maak dat ik getrouw bewan-
dele den weg uwer geboden. Geef mij  eene vurige 
l iefde die mij al  de schepselen doet vergeten; eene 
sterke liefde, die alle hinderpalen overwint;  eene 
standvastige liefde,  die voortduurt  door de geheele 
eeuwigheid, en mij met U vereenigt in het Rijk der 
volmaakte l iefde! Ik verhoop alles door uwe ver­
diensten, 0 mijn Jesus,  en door uwe tusschenkomst,  
0 Maria,  mijne Moeder! Amen. 

(1) Psalm. LXXll. 25. 2G. — (2) Psalm, XXVI; 4. 



heiligheid vordering te maken, en de H. Alhanasius 
schrijft van hem, dat hij zich altoos als nog eerst 
beginnende beschouwde. Ziehier de laatste verma­
ning, welke hij zijnen leerlingen naliet ; « Mijne 
kinderen, indien gij in de deugd vooruit wilt, be­
schouwt dan iederen dag als den eersten, waarop 
gij in de dienst van God treedt. » Wij lezen, dat 
de H. Gregorim, de H. Bernardus en de H. Carolus 
dezelfde grondregels beoefend en aan anderen ge-
leeraard hebben, en, om ze gemakkelijk te doen in 
acht nemen, zeiden zij «dat wij de reizigers moesten 
navolgen, die niet inzien, hoeveel wegs zij reeds 
afgelegd hebben, maar hoeveel hun nog af te leggen 
overblijft. » 

Wie dus met een oprecht hart naar de volmaakte 
liefde verlangt, moet zonder verpoozing, en zonder 
zich eene maat voor te schrijven, er de vermeerde­
ring van vragen, daar lastig om vallen, tot zoolang 
hij één met Jesusgeworden zij, gelijk Jesus één met 
Zijnen Vader is. Hij zij onverzadelijk en vreeze 
nooit te veel te vragen, aangezien hij zich tot Gods 
oneindige goedheid wendt, wiens schatten onuit­
puttelijk en overvloedig zijn, om ons met geestelijke 
weldaden te overladen. 

üe gelukzalige Jacoponius vanTodi was ontroost­
baar dat hij de menschen in het najagen der ijdel-
heid zag afdwalen en God schier .geheel vergeten. 
In zijne ontsteltenis riep hij uit ; « üe liefde wordt 
niet bemind, omdat zij niet gekend wordt! » Wij 
moeien dan den Heere bidden, dat Hij ons groote 
verlichtingen schenke, om te kennen hoe zeer Hij 



— 231 -

verdient en recli t  heeft  om, zonder voorbehoud, van 
ons bemir.d te worden, opdat wij ,  al  de verlangens 
en genegenheden onzes harten naar Hem keerende, 
met den Profeet kunnen zingen :  « Wat is er voor 
mij in den hemel en wat wensch ik op de aarde 
buiten U, o God mijns harten en mijn deel in eeu­
wigheid (1)? 1 » — « Eene zaak heb ik verlangd, en 
die zal ik verzoeken, te wonen in het huis des 
Heeren alle de dagen mijns Idvens (2). » 

Heer,  vol goedheid, ontvang onder het getal  
uwer ware minnaars dezen onwaardigen dienaar,  
die U zoo zeer in het verledene beleedigd heeft ,  
maar die voor ' t  vervolg vast besloten heeft ,zich ge­
heel en gansch aan uwe liefde te wijden. «Verwerp mij 
niet  van uw aanschijn,  en neem uwen Heiligen Geest 
niet  van mij weg. » O! hoe troost mij de gedachte,  
dat Gij  hem niet verwerpen kunt die ootmoedig, 
met een over zijne zonden bedroefd hart ,  tot  U zijn 
toevlucht neemt, besluitende U lief te hebben ten 
koste van allerlei  opofferingen! Versterk mij,Heere! 
door uwe genade, en maak dat ik getrouw bewan-
dele den weg uwer geboden. Geef mij eene vurige 
liefde die mij al  de schepselen doet vergeten; eene 
sterke liefde, die alle hinderpalen overwint;  eene 
standvastige l iefde,  die voortduurt  door de geheele 
eeuwigheid, en mij met U vereenigt in het Rijk der 
volmaakte l iefde! Ik verhoop alles door uwe ver­
diensten, 0 mijn Jesus,  en door uwe tusschenkomst,  
0 Maria,  mijne Moeder! Amen. 

(1) Psalm. LXXH. 25. 2G. — (2) Psalm. XXVI; i. 



-[252 -

DERDE AFDEELING. 

Het verlangen naar de liefde Gods moet voortbrengen het 

verlangen naar den bloei van Christus' Kerk. — Hoe­

danigheden van dit verlangen. 

Wie in de goddelijke l iefde steeds meer verlangt 
toe te nemen, wensclit  God alle mogelijke glorie 
toe,  en verlangt alles wat Hem kan behaaglijk we­
zen. Nu, de hemelsche Vader stelt  al  Zijn welbeha­
gen in Jesus Christus,  Zijnen goddelijken Zoon, en 
Jesus Christus stelt  al  zijn welbehagen in de 
H, Kerk, Zijne geliefde bruid.  Uit  deze twee waar­
heden volgt,  dat het eerste verlangen, door deze 
hoogste l iefde van God en van Jesus Christus voort­
gebracht,  het verlangen naar den bloei der Kerk is,  

In den waren Christen, die zijne gevoelens wil  
geli jkvormig maken met die van zijn goddelijk 
Hoofd, moet dit  verlangen 1° oprechtwezen.  — Niets 
is  den mensch zoo gemakkelijk als verlangen; maar 
hoe vele zijner verlangens zijn l ichuinnig, opper­
vlakkig, verstoken van de noodige veerkracht om ze 
krachtdadig te maken! Zoodat de in waarheid op­
rechte verlangens,  die ter gelegener t i jd ten uitvoer 
gebracht worden, inderdaad tot een klein getal  
beperkt,  en,  in de orde der zaligheid,  slechts het 
eigendom van eenige ijvervolle zielen zi .n,  die God 
beminnen niet  iu schiji) ,  maar door de werken. Van 
dien aard moet ook ons verlangen naar den bloei 
der Kerk zijn,  geli jkvormig aan het verlangen dat 



Jesus Christus zelf  daarvoor heeft .  Wij moeten ons 
niet  met eenige voorbijgaande gevoelens tevreden 
stellen ;  vurigli jk moeten wij  wensclien dat Gods 
Naam geheiligd weide; Hem bidden dat Hij  ' t  r i jk 
zijner l iefde gelieve uit  te breiden, en wij  zeiven al  
onze pogingen naar dit  doel heênrichten. Wie in de 
Kerk eenige bediening uitoefent,  is  in ' t  bijzonder 
verplicht alle zijne zorgen aan te wenden, om met 
naarstigheid de plicluen te vervullen, welke deze 
hem oplegt;  anders zou zijn verlangen maar een 
krachteloos willen zijn.  

Het is  een groot bewijs dat wij  den bloei en luis­
ter der Kerk van Christus oprecht wenschen, als 
wij  ons over ' t  goede verheugen, dat daar,  ' t  zij  door 
ons,  ' i  zij  door eens anders toedoen, verricht wordt;  
want het gebeurt  somwijlen, dat sommigen een al­
lergrootst  genoegen smaken, wanneer zij  in god-
vruclii ige ondernemingen slagen terwijl  zij  koud en 
onverschill ig zijn,  bijna treuren, als hetzellde goed 
door een ander gedaan wordt.  Üe zulken geven 
sterke reden om te vreezen, dat het verlangen, 
waarvan zij  bezield zijn,  niet  een verlangen is naar 
den bloei der Kerk, maar naar hun eigene voldoening. 

Wij lezen in de H. Schrifi ,  dat de zeventii? Ouder­
lingen, door Mozes verkoren om de bestiering van 
Godsvolk met hem te deelen, onder  uitstorting van 
den H. Geest,  dien zij  ontvangen hadden, begonnen 
te profeteren, en op eene verheven wijze over de 
goddelijke geheimen te spreken, üe zaak werd Mo­
zes overgebracht,  en Josue zeide hem :  « Duld niet  
Heer,  dat dezen profeteren, omdat dit  niet  betaamt.» 



- 234 -

Op die woorden antwoordde Mozes : « Gave God 
dat al het volk profeteerde, en de H. Geest aan allen 
werde nii êg^deeld ! » Hetzelfde wedervoer den 
H. Paulus. Zijne getrouwheid en standvastigheid 
onder de folteringen en gedurende zijne gevangen­
schap, welke hij te Rome om de prediking des 
Evangelies onderging, hadden er toe bijgedragen 
om het getal der geloovigen tot zelfs in het keizer­
lijk hof te doen toenemen : door liefdeijver aange­
moedigd, hadden eenigen der broeders zich opgewekt 
gevoeld, om naar zijn voorbeeld Jesus Christus te 
verkondigen; doch er waren ook anderen, die met 
een kwaad oog Paulus' roem beschouwende, ook 
begonnen het Evangelie te prediken, en wel met 
het inzicht om de ketenen, waarmede de groote 
Apostel beladen was, te verzwaren, door hem tegen-
heden te verwekken. Hoe antwoordde hij daarop? 
a Wel prediken sommigen, » zoo schrijft hij aan de 
Philippiërs, « Christus uit nijd en afgunst, maar 
anderen ook uit goedgunstigheid; sommigen uit 
liefde, dewijl zij weten, dat ik ter verdediging van 
het Evangelie gesteld ben; maar anderen uit af­
gunst, verkondigen Christus met geen zuiver oog­
merk, daar zij meenen verdrukking te brengen over 
mijne banden. Wat dan?» —Verhindert die onreine 
bedoeling van sommigen de bevordering van het 
Evangelie? Neen. — « Als Christus maar op elke 
wijze, hetzij onder een voorwendsel, hetzij met 
waarheid verkondigd wordt; en hierin verblijd ik 
mij; ja, en ik zal mij nog verblijden (i).» 

(t) Ad Philip. I. 15 19. 



— 25S — 

Hel verlangen naar vermeerdering van den bloei 
der Kerk moei 2° edelmoedig w 'zen, gelijk dat On/.es 
Heeren Was om deze H. Kerk te.  s t ichten. — Als 
Petrus,  door eene menschelijke leederheid geleid,  
Hem wilde weêrhouden van den dood te gemocl te 
gaan, betuigde Hij hierover geërgerd te zijn,  en 
wees den Apostel  met verontwaardiging af.  « Ga 
weg van mij,  Satan! » zei Hij ,  « gij  zij t  mij  een 
aanstoot (i) .  » Integendeel wanneer Hij  Judas aan 
hel hoofd eener lage bende gewapende mannen, zag 
aankomen om Hem gevangen te nemen, trad de 
Verlosser hem onverschrikt te gemoet,  en leverde 
zich in handen dier afgezonden huurlingen over,  
zeggende :  « Dit  is  uwe uur,  en de macht der duis­

ternis (2).  » 
Beschouwen wij vervolgens de Heiligen, die wij ,  

na onzen Verlosser,  als toonbeelden van volmaakt­
heid moeten vereeren, en zien wij  of er wel één is,  
die niet  wenschte uit  l iefde voor de Kerk, zijne goe­
deren, zijne eer,  zijne gezondheid, zijn leven en 
alles ten offer te brengen Dit verlangen was in het 
hart  van den H. Paulus zóó hevig, dat hij ,  ziende 
hoe de Joden zich in hunne dwaling verstokten, 
zich dermate daarover bedroefde, dal hij  zelfs zou 
hebben willen gedogen voor hen een vloek te we ­
zen, dal is ,  t i jdeli jk van Christus gescheiden te zijn,  
indien hij  daardoor hunne bekeering verkrijgen 
kon (0).  — De H. Ignatius,  Bisschop van Antiochië,  

(1) Matlh. XVI. 23. 

(2) Luc. XXII. S3. 
(5) Matlh, XVI. 25. 



256 -

vernemende dat de vervolging van Domitianus in 
hevigheid afgenomen had, deed zich zelven, ondei 
't storten van tranen, dit verwijt : « Hoe kunt gij 
zeggen dat gij niet dan voor Jesus Christus leeft, 
terwijl gij uw leven voor Hem nog niet gegeven 
hebt? Eene gunstige gelegenheid heeft zich aange­
boden gehad, doch gij waart die eer niet waardig!» 
En, hij hield niet op, door vurige gebeden deze ge­
nade van God af te smeeken. Hoe vele Heiligen zien 
wij voorts, die lange reizen op gevaarvolle zeeën 
ondernamen, afmattende vermoeienissen verdroe­
gen en ten laatsten folteringen en dood te gemoet 
gingen, om aan ongeloovige volken hel Evangelie 
ie verkondigen? Grootertal nog, zonder hun vader­
land te verlaten, stierven na hunne krachten en leven 
onder aanhoudende werken uitgeput te hebben, als 
slachtoffers van hun ijver voor de heiliging der zie­
len; anderen eindelijk in de eenzaamheid, deden de 
wouden en kloosters weêrgalmen van de gebeden, 
welke zij tot God opstierden, opdat Hij zich mochte 
gewaardigen de zondaars ie bewegen, de rechtvaar­
digen te versterken, en zijne liefde overvloediger 
onder de menschen uit te storten ; en, ten einde 
Hem sterker nog uit te noodigen om hunne sniee-
kingen te verhooren, vereenigden zij met het gebed 
Het vasten, waken, hel dragen van haren boetklee­
deren, en andere strenge boetvaardigheden, zelfs 
hun bloed en leven Hem ten offer aanbiedende. 
« Mijn God, » schreef Pater Segneri in eene verza­
meling van innerlijke gedachten ^i). <» Ik bied U 

(1) P. Segneri. Lutnières revues dans Voraison. 



mij zeiven als een geringe daglooner aan, om in 
alle omstandigheden lot de nederigste diensten van 
uw huis gebruikt te worden :  in de ziekten, welke 
gij  de wereld moget overzenden; in sterften, aan­
stekelijke krankheden, ten einde aan diegenen het 
leven te behoudei ' ,  die beter geschikt zijn om uwe 
eer te vermeerderen. Neem mij van de aarde weg, 
omdat ik in de wereld niets doe dan u vergrammen, 
ofschoon ik u zoo dikwijls beloofu te zullen dienen. 
Ziehier de overeenkomst welke gij ,  indien ' t  U be­
lieft ,  met mij moet aangaan om er mij toe waardig 
temaken. — In allen rampspoed welke mij over­
komen zal,  hoe pijnli jk,  bit ter en vernederend die 
ook zij ,  zal  ik mij te binnen brengen dat gij  u van 
mij bedient volgens het offer dat ik u gedaan heb, 
en door deze gedachte zal ik mij  trachten te bevre­
digen, te troosten, te verheugen zelfs,  indien uwe 
genade, zonder welke ik niets vermag, mij ter hulpe 
komt. Amen. » 

üit  edelmoedige verlangen om zich, naar ' t  voor­
beeld van Christus en der martelaren, geheel en 
gansch voor de uitbreiding en verheerli jking der 
Kerk op te offeren en zijn leven te geven, voegt 
vooral den Herders,  volgens het woord Unzes Hee-
ren ;  « De goede Herder geeft  zijn leven voor zijne 
schapen : » Bonus Pastor animam suam dat pro 

ovibus suis  (i) .  Hierom is het goed, dat zij  die met 
de bestiering der zielen belast  zijn,  dikwijls aan 
God het offer van hun eigen bloed aanbieden, met 

(1) Joan. X. 11. 
ai  



een oprecltt  verlangen om het voor de verheerli jking 
Zijner Kerk le vergieten, ' t  Is  niet  te zeggen hoe 
voordeelig deze offerande voor de ziel ,  en hoe wel­
gevallig aan God zij  is ,  wijl  volgens hel woord des 
Zaligmakers « er geene grootere l iefde is ,  dan zijn 
leven voor zijne vrienden ten beste te geven (i) .  » 

Wij zullen een bewijs hebben dat ons verlangen 
naar den bloei en luister der Kerk edelmoedig is ,  
indien wij  in de oprechte gesteltenis verkeeren om, 
wanneer het ons blijkt  Gods wil  te zijn,  de nederig­
ste,  vermoeiendste,  zwaarste bediening voor het 
welzijn der H. Kerk aan te nemen. Het getal  der­
genen, die den martelaars-palm door ' t  storten van 
hun bloed verkrijgen, is  in waarheid groot,  want 
de Kerk telt  ze bij  mill ioenen; echter,  zij  die daartoe 
k o m e n ,  door hun leven op te offeren onder ' t  gewicht 
van nederige bedieningen, met getrouwheid en vol­
harding voor het welzijn der Kerk uitgeoefend, zijn 
nog talri jker,  daar zij  bloeiden op alle plaatsen en 
ten allen t i jde.  Tot den rang der eersten op te klim­
men is hoogstens moeieli jk;  — dat is  een voorrecht,  
waarmede God eenigen slechts heeft  begunstigd, 
maar aan velen staal hij  de genade toe van onder 

de tweeden te worden gerekend. 
Indien wij  dus eene bediening van dien aard be-

kleeden, en gegronde beweegredenen hebben om te 
gelooven, dat het meer gelijkvormig aan den wil 
van God is,  dal wij  daarin blijven, dan moeten wij  
het hoofd voor de beschikkingen der Voorzienigheid 

(1) Idem. XV. 15. 



nederbuigen, en voortgaan raet geduldig dien last  
ie dragen, ten koste van alle opofferingen, naar ' t  
voorbeeld van Jesus Christus,  die,  op bevel zijns 
Vaders,  het werk onzer Verlossing op zich genomen 
hebbende, het met volherding heeft  voortgezet tot  
aan het vergieten van zijn bloed en het sterven op 
een eerloos kruis.  

Het verlangen naar den bloei en den luister der 
Kerk moet 5° ootmoedig wezen, zoodat wij  ons wel 
moeten herinneren dat,  indien wij  God al  uit  den 
grond onzes harten moeten vragen dat hij  zijne 
heilige Bruid doe bloeien als in hare schoonste da­
gen, het ons echter niet  geoorloofd is er aan te 
denken, de rampen te heelen we'ke haar bedroeven, 
zoo wij  van God niet  verkoren en geroepen zijn om 
daaraan de hand te leggen. Want,  doordien Jesus 
Christus ter verlossing der wereld gestorven is,  
daardoor den hemel met de aarde verzoend, de oude 
tusschen God en de menschelijke natuur bestaande 
vijandschap uitgewischt,  den menschen genade ver­
worven en onder hen het ri jk der heerli jkheid her­
steld heeft ,  heeft  hij  de heerschappij  over de 
geheele Kerk ontvangen, wier hoofd hij  geworden 
is (i) .  Dit  voorrecht door den Vader aan Jesus 
Christus geschonken bevat,  volgens de opmerking 
van den engelachtigen leeraar,  twee zaken, üe eer­
ste,  dat het hem toekomt aan de ledematen der Kerk, 
dat is ,  aan de geloovigen die haar uitmaken, door 
zijne genade, de kracht,  de deugden en het leven 

(1) Ejil ies.  I .  22. 



- 260 — 

mede te deelen, op dezelfde wijs als in ons licliaam 
alle gevoel- en bewcegkraclil  door het hoofd aan de 
leden medegedeeld wordt.  De tweede, dat het Jesus 
Christus ook toekomt zijne ledematen te beheerschen 
en te bestieren, gelijk de mensch in zijne uiteil i jke 
daden bestierd wordt door de gedachten en gevoe­
lens,  welke in zijn verstand zich bevinden, welks 
zetel  men plaatst  in het hoofd. ' tZij  men dus den 
innerli jken invloed der genade beschouwt, waardoor 
de Kerk wordt levend gemaakt,  of de uiterli jke be-
sliering, waardoor zij  geregeerd wordt,  t  is  alt i jd 
Christus '  werk, wien hei alléén toekomt zijne ge-
loovigon te heiligen volgens de beschikkingen zijner 

hoogst wijze raadsbesluiten. 
Uit  deze waarheid volgt nog, dat Jesus Christus 

alléén hel recht heeft  de tot verheerli jking der Kerk 
geschikte werktuigen te kiezen en te vormen, en 
dat niemand zich mag vermeten zich zeiven in dit  
werk in te mengen, alvorens door hem verkozen te 
zijn.  ' t  Is  hiervan pas het onderscheid te doen op­
merken dat er bestaat tusschen onze eigene heili­
ging en die van een ander.  Geldt het onze eigene 
heiliging, dan zijn wij  zeker dat het Gods wil is  
dat wij  daaraan arbeiden zullen, omdat hij ,  dezelve 
willende, onze medewerking eischt,  welke daartoe 
volstrekt noodzakelijk is;  maar,  wanneer het de 
heiliging van anderen geldt,  dan weten wij ,  in t  al­
gemeen gesproken, niet  of God zich daartoe van ons 
wil  bedienen, omdat de Kerk en de Heiligen leeren, 
dat er tot  de leiding der zielen goddelijke roeping 
noodiu is.  Zoo werden de apostelen geroepen lot 



— 261 — 

wien Christus deze woorden sprak ;  « Niet gij  hebt 
mij uitverkoren, maar ik hei) u uitverkoren, en u 
aangesield,  opdat gij  heêngaat en vrucht draagt en 
uwe vrucht hli jve (t) . . .  » Diezelfde roeping ge­
schiedde ook aan de Bisschoppen en voornamelijk 
aan den Opperpriester,  dien Christus in den per­
soon van Petrus hier op aarde als zijnen plaatshe-
kleeder heeft  aangesteld.  Ook de Herders en hunne 
medehelpers,  door de Bisschoppen aangesteld,  
hebben deel in deze goddelijke roeping. Dat dan zij ,  
die een zeker teeken hebben dat zij  hun lastbrief van 
wegen den goddelijken wil bezitten, met de meeste 
edelmoedigheid de hand aan het verheven werk van 
de heiliging der zielen leggen; doch hij ,  wien deze 
zending niet  is  toevertrouwd, zou óf vermetel,  óf 
van een valschen ijver bezield zijn,  indien hij  de 
stoutheid had van zich daarmeê te bemoeien. De 
Kerk van Christus is dal geheimzinnige veld,  dat 
den Verlosser ter bebouwing is toevertrouwd :  men 
behoort den Meester van den oogst te bidden dat hij  
er werklieden heênzende, maar niet  ons daarop be­
geven, zonder er toe geroepen te zijn (a).  

Het verlangen naar den bloei en den luister der 
Kerk van Jesus Christus moet 4° bedaard zijn.  — 
Bij het lezen van de levens der Heiligen zien we, dat 
niets hen geweldiger trof,  dan de eer dergodsdienst 
door de goddeloozen met voelen getreden te zien ;  
evenwel verloren zij  de bedaardheid van geest niet ,  

(1) Joan. XV. 16 

(2) Matlli. IX. 57. 58, 

3l«. 



- 262 — 

maar in alle voorvallen aan den wil van God over­
gegeven, onderwierpen zij  zich in vrede aan de 
beschikkingen der Voorzienigheid.  Dat is  het toon­
beeld,  hoedanig de gesteltenis onzer harten zijn 
moet,  in de rampen welke de Kerk kunnen overko­
men. Wij moeten ons volmaakt kalm trachten te 
houden, ons geheel op den Heere verlatende, zonder 
nogtansop ie houden te zuchten en God te smeeken, 
« dat zijn wil  op aarde, gelijk in den hemel ge­
schiede; * dat is ,  dat de menschen hierbeneden 
de wet vau liefde mogen beoefenen, geli jk de Hei­

ligen in de heerli jkheid.  
Wij moeten deze gesteltenissen op de volgende 

bemerkingen gronden :  a) De Kerk is het Rijk,  dat 
de Verlosser zich in de volheid des t i jds verworven 
heeft ,  met den bepaalden wil ,  dat het nimmer ver­
nietigd, eeuwig voortduren zal.  Hoe groot het 
geweld der hel ook wezen mag, wij  kunnen voor 
zeker houden, dat het legen haar niets vermogen, 
en alles tot  haar grootere zegepraal dienen zal.  
h) Christus bestiert  zijne Kerk mei.  volmacht in den 
hemel en op de aarde. Hij  is  volkomen meester der 
menschen, en kan doen wal hem behaagt :  alles 
wat in de wereld geschiedt,  is  dus door hem be­
schikt of toegelaten, ter meerdere glorie der Kerk. 
Ons, wier l icht zoo beperkt is;  ons,  die slechts in 
zeer geringe mate de verhoudingen kennen, welke 
de verscheidene gebeurtenissen onderling hebben 
om dat hoogste en algemeene goed voort te brengen, 
hetwelk God daaruit  ten bekwamen ti jde trekken 
wil,  — ons schijnt het hard toe,  dat de Kerk zoo 



voortdurend gekweld en vervolgd wordt : maar de 
sluier, die onze oogen bedekt, zal eens wegvallen, 
en — dan zullen wij de waarheid dezer woorden 
zien : dat God géén kwaad toelaat, dan om er groo-
ter goed uit te trekken. 

Om dezelfde redenen, moeten wij alle soort van 
ontsteltenis uit ons hart verbannen en kalm blijven, 
wanneer eenige onvoorziene verhindering ons belet 
de begonnen werken voort te zetten. Somtijds noo-
digt God, de getrouwheid zijner dienaren op de 
proef willende stellen, hen tot zekere ondernemin­
gen uit; doch als zij gereed zijn om de hand aan het 
werk te leggen, trekt hij, om zoo te zeggen, zijne 
orders in, en sluil hun eiken weg tot de uitvoering 
af. Aldus handelde hij met den H. Ignatius en zijne 
gezellen, hen belettende zich naar Palestina te be­
geven om er het Evangelie te prediken; en met den 
H. Antoniusvan Padua, toen hij naar Marokko ste­
vende, en een geweldige storm hem in de haven 
terugwierp. Die Heiligen ontstelden zich niet, wan­
neer zij zagen, dal hunne gemaakte voornemens, om 
aan de goddelijke ingeving gehoor te geven, omver­
geworpen wierden ; maar bedaard rustten zij in den 
schoot der Voorzienigheid, overtuigd als zij waren, 
dat God zich tevreden stelde met hun goeden wil. 
Dat het zóó ook met ons ga; immers, de eenige zaak 
die wij beminnen moeten, als wij werken onderne­
men en volbrengen, welke op de eer der Kerk be­
trekking hebben, is de allerheiligste en beminnens­
waardigste wil van God. 

Ook behoort men bedaard te blijven, wanneer 



— 2G4 — 

men ten wille van God een last  op zich genomen. der i 
en alle naarstigheid aangewend heeft  om dien vol- Zij  > 
maakt te vervullen, de uitslag evenwel niet  beant- Kerl 
woordt aan onze verwachting. Ditzelfde wedervoer wor 
den Verlosser,  die zoo vele wonderen deed om der fere 
Joden hardheid te vermurwen en de vreeselijkewond Clu 
der Farizeesche hoovaardij  te genezen, en toch hel uiU 
grootste gedeelte daaruit  aanleiding zag nemen, om lui:  
zich nog meer in het kwaad te verstokken. Dit  moet 
ons een groote troost zijn,  wanneer wij ,  na aanhou- eii  
dend voor het welzijn der Kerk werkzaam geweest lie 
le zijn,  geen vrucht er uit  trekken. Alsdan moeten zij  
wij  in ootmoed Gods ondoorgrondelijke oordeelen b» 
aanbidden, die de harten der menschen in zijne w 
handen heeli ,  en ze keeren kan gelijk ' t  hem be- zi 
haagt,  ons dit  woord van den H. Gregorius te bin- i< 
nen brengende :  « dat God zijne getrouwe dienaren j 
vergelden zal,  niet  naar de vruchten die zij  voort-
gebracht,  maar volgens den arbeid dien zij  besteed 
zullen hebben : Non secundum fructum, sed secun­

dum labor em. 
Eindelijk,  de laatste hoedanigheid welke hel ver­

langen naar de uitbreiding van den luister der Kerk 
bezitten moet,  is  dat hel alyemcen moet wezen, dat 
is ,  zich uitstrekken tot de geheele Kerk, en niet  
bloot lot  eenige barer deelen, welke God niet  be­
kend gemaakt heeft  als hem alti jd le moeten toe-
behooren. Men moet de Kerk beminnen als de 
Bruid van Jesus Christus,  het voorwerp zijns wel-
behagens,  hel werktuig zijner verheerli jking, en 
derhalve moeien wij  haar geheel en gansch, zon­



der uitneming, met onze verlangens omvatten. 
Zij wordt in drie takken verdeeld : in de strijdende 
Kerk hier op. aarde, in de lijdende en gezuiverd 
wordende Kerk in hel Vagevuur, en in de triom­
ferende Kerk in den Hemel. De liefde van den 
Christen moet zich tot elk dezer, zonder beperking, 
uitstrekken, gelijk ook zijn verlangen om voor 
haar zijn zweet en bloed te storten. 

De Strijdende Kerk zal voortbestaan tot aan het 
einde der eeuwen, in weerwil der woede van de 
helsche machten; en de Christen kan zeker zijn dal 
zij, in hel algemeen genomen, zonder eenigerlei 
bepaling van plaats, is daargesteld als het groote 
werktuig van Christus' verheerlijking; maar niet 
zeker kan iiij zijn omtrent zekere gedeelten der 
Kerk in het bijzonder, op eene of andere bepaalde 
plaats bestaande ; immers weet hij niet, of God die 
niet verwerpen zal om zijn Rijk op andereplaatsen 
uil te breiden, zooals al te dikwijls heeft plaats ge­
had! Evenwel is hel goed op te merken, dat de 
Kerk op eene steenrots gegrondvest is, waartegen 
de krachten der hel nimmer zullen vermogen, — 
op den H. Petrus namelijk en del'ausen van Rome, 
zijne opvolgers. En daar de Zetel van Petrus niet 
kan bezwijken, zoo kan men zeggen dat hij het we­
zenlijke deel van Christus' Kerk is, terwijl niet één 
der overige gedeelten, afzonderlijk genomen, als 
zoodanig beschouwd kauworden. DegetrouweChris­
ten moet alzoo eene liefde, eene gehechtheid en een 
eerbied zonder grenzen in zich aankweeken en voe­
den voor den Heiligen Stoel endenPaus van Rome. 



- 2GG — 

De ware leerling des Zaligmakers zal niet  op­
houden met welgevallen dat deel dor Kerk te be­
schouwen, hetwelk zijn einde reeds bereikt en 
zijne volmaakte schoonheid verworven heeft;  hij  
zal  zonder ophouden het verlangen in zich opwek­
ken, dat de ledematen der stri jdende Kerk tot eene 
volkomene volmaaktlieid mogen geraken, en dat 
aldus liet  Rijk van Jesus Christus kome, om zijn 
zegepraal te voltooien in de eeuwen der eeuwen. 

Maar,  dewijl  dit  niet  in vervulling gaan kan, zon­
der alvorens al  het geschapene verga, de mensch 
sterve en zijn l ichaam tot stof vertere ;  zonder ein­
delijk het heelal  vernieuwd en geoordeeld worde, 
zoo zullen deze groote gebeurtenissen ook een voor­
werp der verlangens van den Christen uitmaken, 
daar hij  weet,  dat dit  het van Cod gestelde middel 
is  om te komen tol de volheid der heerli jkheid van 
Jesus Christus.  Hierom zal hij  op aarde leven, alsof 
hij  eiken dag alles verlaten en op den oogenblik 
sterven moest;  zonder lange plannen te maken, zal 
bij  deze woorden des goddelijken Meesters steeds 
gedenken :  » Dat uwe lenden omgord zijn,  en de 
lampen brandend in uwe handen . » Sint lumbives-

triprcecincti.et lucernwardcnles in manihus vestris(l). 

Dusdanig moet ons verlangen naar den bloei en 
luister der Kerk wezen : Oprecht, edelmoedig, be­

daard,  algemeen.  Wie hiervan verslouden wordt,  
kan met David zeggen, dat de i jver van Gods huis 
hem verslindt (2),  en dat hij  deelneemt in de gene-

(1) Lucas. XII 35. — (2) Psalm. LXHI. 30. 



genlieden van Jesus-Chrislus, die zijne genoegens 
vindt in de Kerk, « zijne Vriendin, zijne Duif, 
zijne vlekkelooze Bruid (i). » Wie integendeel on­
gevoelig voor de belangen der Kerk Is, of een val-
schen ijver voor haar koestert, toont dat hij geen 
kind der liefde is. 

O Allerzoetste Jesus! hoeveel ben ik aan uwe 
goedheid verschuldigd, mij te hebben doen gebo­
ren, gevoed worden, te doen opgroeien en opvoeden 
in den schoot uwer Kerk. Laat anderen zich beroe­
men, dat zij tot een machtig rijk dezer aarde be-
hooren; wat mij betref;, ik vind wel andere reden 
tot roemen in het geluk van te behooren tot het 
rijk uwer liefde. Dit is het eenige rijk waartegen 
geene aardsche of helsche macht ooit zal vermogen. 
Het is het door u verkoren werktuig om u te ver 
heerlijken, en het voorrecht, den onderdanen van 
dit groote rijk voorbehouden, is, in wezenlijkheid 
kinderen des lichts te worden! 

Koninginne des Hemels, heb medelijden met 
uwen onwaardigen zoon, en help mij deze genade 
verwerven. Amen. 

Hoofdstuk VIII. 

Teekenen der goddelijke liefde. 

Ofschoon niemand, zonder bijzondere veropeuba-
ring, de zekerheid hebben kan dat hi in staat van 

(1) Caat. V. 2 



ffpnade is ,  zoo zijn er toch zekere teekenen, Jie ons 
genoegzame redenen geven om ons gerust te stellen 
en ons ten volle op de goddelijke barmhartigheid te 

verlaten. 
Een dier voornaamste teekenen is de zorg, die 

wij  aanwenden om de wet Gods te onderhouden. — 
Er bestaat een nauw verband tusschen hare onder­
houding en de goddelijke l iefde,  aangezien het,  
volgens de H. Schrift  en de H. Vaders,  twee onaf­
scheidelijke zaken zijn,  en de eene noodzakelijk de 
andere insluit ,  « Indien gij  mij  l ief hebt,  » zeide 
de Zaligmaker,  « onderhoudt dan mijne geboden: » 
Si diligitis me, mandata me a serrate (i). « Diö 

mijne geboden heeft  en ze bewaart ,  die is hel,  die 
mij lief heeft : » Qui habet mandata mea et servat 

ea ,  i l l e  est  qui  di l igi t  me [ l ) .  « Zoo iemand mij lief 
heeft, hij zal mijn woord bewaren : » Si qundiligit 

me,  sermonem meum servabi t  (3).  En integendeel,  
« die mij niet  l ief heeft ,  bewaart  mijne woorden 
niet: » Qui non diligit me, sermones meos non ser­

vat  (4 ) .  Door deze verscheidene teksten leert  ons de 
Zaligmaker,  dat zijne l iefde de vervulling der wel 
insluit ,  en dat deze vervulling de liefde vooronder­

stelt .  
Ook leeren de Heiligen ons eenstemming, dat de 

ware liefde Gods niet  moet afgemeten worden naai­
de inwendige gevoeietu; welke wij  ontwaren, maar 

(1) Joan. X!V. 13. 
(2) Ibid.  20. 

(5) Ibid.  23. 

(4) Ibid. 25. 



naar de werken die wij doen, en naar het lijden dat 
we verdragen om den goddelijken wil te volbren­
gen. «Indien gij mij vraagt, » zeide de H. Teresia, 
« hoe men de liefde Gods verkrijgt, zal ik u ant­
woorden dat dit geschiedt door het oprechte be­
sluit om voor God te werken en te lijden, en door 
de getrouwheid waarmede men dit besluit ten uit­
voer brengt, wanneer zich daartoe de gelegenheid 
aanbiedt (i). « 

t De liefde Gods, » schrijft de H. Gregorius, « is 
nimmer ledig. Wanneer zij eene ziel waarlijk ver­
vult, laat zij niet na in dezelve groote zaken uit te 
werken. Indien de liefde niet werkt, maar werke­
loos blijft, moet men aannemen dat het geene ware 
liefde, slechts eene liefde is in schijn ; » Numqmm 

est amor Dei otiosus, operatur enim magna, si est; 

si vero renuit operari, amor non est. « Hetgeen ons 
de grootste zekerheid, die wij in deze wereld be­
zitten kunnen, in de genade van God te zijn, geven 
kan, » zegt de H. Franciscus van Sales, « is niet 
het gevoel dat wij van zijne liefde hebben, maar de 
zuivere en onherroepelijke overgeving van geheel 
ons wezen in zijne handen, en het vaste besluit 
van nimmer in eenigezonden, 't zij groote of kleine, 
toe te stemmen. » 

« Wanneer de liefde Gods zich vanonze ziel heeft 
meester gemaakt, » schrijft de H. Joannes Chry-
sostomus, « brengt zij in haar een onverzadelijk 
verlangen voort, om voor het beminde voorwerp te 

(1) Fond. C. X. 
ss 



werken. Hoe grool ook de werken zijn die zij ver­
richt, hoe langdurig ook de tijd dien zij tot zijne 
dienst besteedt, dat alles schijnt haar niets te zijn ; 
altijd klaagt zij te weinig te doen; en, was 't haar 
geoorloofd zich te vernietigen, ten einde voor God 
te sterven, dat zou hare grootste vertroosting zijn. 
Zij houdt alles voor nutteloos wat zij doet; 'l schijnt 
haar als leefde zij in ledigheid, wijl de liefde haar 
leert wat God verdient. Bij dit licht ziet zij de ge­
breken harer handelingen, en deze kennis haar 
toonende, hoe onedel hare manier van doen is voor 
een Heer zoo groot, trekt zij uit alles reden van 
schaamte. Op dezen trap is er de ziel verre van af 
om gedachten van ijdele glorie of van vermetelheid 
op te vatten, of om anderen te veroordeelen. » 

Inderdaad, de liefde is een gevoelen, dat zijne 
wortelen heeft in de verborgenste diepte van het 
hart; het openbaart zich echter door de zorg, welke 
de Christen aanwendt om de geboden van God te 
onderhouden. Dusdanig was de liefde der Apostelen 
en der Martelaren. Dewijl zij Jesus Christus oprecht 
beminden, brachten zij alles ten offer om zijnen 
wil te volbrengen. 

Leggen ook wij ons toe, om met nauwgezetheid 
de goddelijke wet te onderhouden, en dulden wij 
niet dat eenige ongeregelde genegenheid ons ver­
leide ora dezelve te overtreden. Zijn wij vooral op 
onze hoede tegen onze eigenliefde, welke de bron­
ader van alle verkeerde gevoelens en het venijn 
der liefde is. « Hij, » zegt de H. Augustinus, « die 
de Hemelsche Stad in zijn hart wil doen verrijzen, 



- 271 — 

m 

moet beginnen met de ongeregelde liefde jegens 
zich zeiven te beteugelen, vermits die gelukzalige 
Stad zich niet  dan op de puinhoopendier ongeregelde 
liefde verheffen kan. Indien de Christen echter,  in 
plaats van een zoo belangrijk werk te ondernemen, 
aan de listen der eigenliefde toegeeft ,  en daaraan 
voldoening zoekt te geven, dan verheft  hij  in zijn 
hart  eene stad van sli jk,  gebouwd op de misken­
ning van God, welke niet  kan missen ineen te 
storten, en dengene, die ze opgetrokken heeft ,  on­
der hare puinen te begraven (i) .  » 

De ware liefde Gods besluit  in zich een wezen­
lijke onthechting van alle geschapene zaken en eene 
oprechte aangekleefdheid aan God, die onze schat 
en erfdeel wordt.  Waaruit  volgt,  dat een ander 
teeken der goddelijke liefde is,  — in den grond 
onzes harten een voortdurende walg voorde din­

gen der aarde, en daarentegen een gevoel van wel­
behagen voor het hemelsche te ondervinden, c In­
dien gij  met Christus verrezen zij t ,  » schrijft  de 
H. Apostel  Paulus aan de Kolossers,  « zoo zoekt 
wat boven is,  waar Christus is zit tende aan Gods 
rechterhand; zint op wat boven, niet  wat op aarde 
is (2).  Ï  En aan de Philippiërs :  « Ik acht alles 
nadeel,  om de overtreffende kennis van Jesus-
Chrislus,  mijnen Heer;  om wille van wien ik dat 
alles verloren heb en als drek acht,  opdat ik 
Christus gewinne.. .  (3) » — « Wat zijn r i jkdom-

(1) De Civil Dei-, Lib. XIV. C. XXVIII.  
(2) Colos. III .  1.  2.  
(5) Philip. UI. 8.  

1 
Ï 

i i 



men, wat zijn vermaken, wat is eer, » riep de 
H. Franciscus van Assisiëuit, « God is mij alles. » 
— « Hoe vuil schijnt mij de aarde, als ik den He­
mel beschouw, » zeide de H. Ignatius van Loyola; 
Quatn mi hi sordet tellus dum ccelum aspicio! 

Een derde kenteeken der liefde Gods is de geest 
van onderwerping, dien de ziel te midden van het 
lijden bewaart. Aangezien de mensch voor geluk 
geschapen is, ontwaart hij steeds eene neiging naar 
genoegens, en eene afgekeerdheid voor 't geen hem 
doet lijden. Wie dus met moed zijne lippen aan den 
bitieren kelk brengt, dien Christus zijnen uitverko­
renen aanbiedt, mag zeker vertrouwen, dat hij niet 
in de duisternis, maar in het licht wandelt; dat hij 
niet door de natuur, maar door de genade geleid 
wordt; zich niet door de eigenliefde laat medesle­
pen, maar door Gods liefde. « Geen betere proef,» 
zegt de H. Augustinus, a om het kaf van het goede 
koorn op den dorschvloer van Christus te onder­
scheiden, dan het geduldig en grootmoedig verdra­
gen des lijdens en der verachting : die deze met 
vasten moed verduurt, is koorn; die zich er door 
vervoeren laat, kaf. » — « Indien God u veel laat 
lijden,» zeide de H. Ignatius van Loyola, « toont 
hij groote plannen met u te hebben, en zeker te 
willen dat gij een heilige zijt. En zoo gij verlangt 
een groote heilige te worden, bidt can, dat hij u 
veel lijden overzende, omdat er geen hout bekwa­
mer is om het vuur der goddelijke liefde voort te 
brengen, dan het heilige hout des kruises. » De 
H. Aloysius van Gonzaga verzekerde, « dat er geen 



duidelijker leeken bestaat,  en waaruit  men met meer 
zekerheid kan besluiten, dat iemand tot het getal  
der uitverkorenen behoort,  dan wanneer men hem 
een voorbeeldig leven ziet  leiden, en hij  terzelfder 
t i jd door kwellingen en li jden wordt beproefd. »— 
« Wilt  gij  weten, s  voegt er de H. Vincentius van 
Paulo bij ,  « hoe ' t  met u ten aanzien der l iefde Gods 
staat? Ziethier dan de teekenen :  hoe meer de ziel  
toeneemt in de goddelijke l iefde,  hoe meer ook in haar 
toeneemt het verlangen om te l i jden en verootmoe­
digd te worden. Dit  zijn de zekerste teekenen van 
het heilige vuur;  al  het overige is slechts rook. » 
Dezelfde waarheid wordt ons met anderewoorden 
in den brief van den H. Apostel  Jacobus geleerd :  
« Het geduld maakt liet werk volmaakt:» Patientia 

opus habet perfectum (-1). 

Uit dien hoofde koesterden de Heiligen eene zoo 
hooge achting voor het l i jden. —Eens dat de Za­
ligmaker,  aan den H. Joannes van liet  Kruis ver­
schenen zijnde, hem vroeg, welke belooning hij  
wenschte te ontvangen voor zoovele vermoeienissen 
en werken ais hij  te zijner l iefde onderstaan had, 
gaf hem de Heilige ten antwoord :  « Ik vraag u niets 
dan te mogen li jden en om uwent wille veracht te 
worden :» Domine,  pat i  e t  contemni pro te .—«01 li j­
den of sterven, mijn God !  » riep de H. Teresia uit .  
En de H. Alagdalena van Pazzi :  « Niet sterven. 
Heer,  maar l i jden! »— Wat,  na zulke voorbeelden, 
van die christenen te zeggen, die niet  de geringste 

(1) Jacob. I .  i .  
35. 



wederwaardigheid met geduid weten te verdragen, 
en ora het minste zich kwellen, vertoornen en den 
moed laten zinken? 

Een ander teeken, eindelijk,  der goddelijke l iefde 
is  :  een geest van oprechte,  gemoedelijke l iefde 
jegens den evennaaste.  — Dit is  de leer van Chris­
tus zeiven, die de broederli jke l iefde als het ken­
merkend teeken der Christenen stelde.  « Hieraan 
zullen allen erkennen, » zeide de Zaligmaker,  « dat 
gij  mijne leerlingen zij t ,  zoo gij  l iefde hebt tot  el­
kander : » In hoc cognoscent omnes, quia dtscipuli 

mei  es t is ,  s i  di lect ionem habueri t is  ad invicem (i) .  De 
H. Hieronymus meldt ons dat,  wanneer de H. Joan­
nes Evangelist ,  in zijn hoogen ouderdom, aan de 
heilige bijeenkomsten, zonder in de armen zijner 
leerlingen ondersteund te worden, geen deel meer 
nemen, noch in lange toespraken meer uitweiden 
kon, zich tevreden stelde met gedurig deze woorden 
te herhalen :  « Mijne kinderkens,  hebt elkander 
lief.  » Gevraagd, waarom hij  telkens diezelfde les 
herhaalde, antwoordde de Apostel  :  « Dit  is  het 
gebod des Heeren, en zoo wij  dit  nakomen, is  het 
genoeg. » — Ditzelfde leert  ons de H. Paulus in 
deze woorden :  «Üie zijnen naaste lief heeft ,  heeft  
de wet vervuld (2).» 

De Christen, die den geest van liefde niet  heeft ,  
moet zich derhalve niet  vleien tot  het getal  der 
vrienden Gods te behooren. — Tevergeefs zou hij  in 

(1) Joan. XIII. 35. 

(2) Rom. XIII. 8. 



— 275 — 

tranen, onder lijfkastijdingen en vasten verkwijnen; 
indien hij de ingewanden zijns raedelijdens voor 
zijnen naaste niet opent, zal hij geen deel met 
Christus hebben. « Die zegt, dat hij God beraint, 
en zijnen broeder haat, is een leugenaar. Hoe kan 
hij God beminnen, dien hij niet ziet, wanneer hij 
zijnen broeder, dien hij ziet, niet bemint (i)? » La­
ten wij uitdezeH. Godsspraken besluiten, dat, indien 
wij naar de goddelijke liefde verlangen, wij onze 
ziel met broederlijke liefde moeten vervullen, en 
alles uit ons verwijderen, wat haar kwetsen kan. 
Zoo handelden de eerste Christenen, waarvan Ter-
tulianus getuigt, dat zij elkander zulke onbewim­
pelde bewijzen van liefde gaven, dat er de heidenen 
zelfs verbaasd over stonden. 

O, allergoedertierendste Jesus, kom met uwe 
genade dit arme schepsel te hulp, dat niet anders 
schijnt te kunnen dan u te beleedigen! Hoe onge­
lukkig ben ik, dat ik voorheen zoo dikwijls en 
grovelijk uwe wet overtreden heb. Ik ben vast 
besloten dezelve voortaan diep in mijne ziel te 
drukken en te bewaren al het overige mijns levens. 
« Ik zal haar getrouw in mijn hart verbergen ; » 
Adscondam in corde meo eloquia tua. Waartoe zou­
den mijne liefdebetuigingen dienen, indien ik er mij 
niet op toelegde om uwen wil te volbrengen. Om de 
verdiensten van uw lijden en uwen dood op het 
kruis, sta mij toe, Heere, u te beminnen, niet slechts 
met de lippen of met woorden, maar door werken 

11 
'i' 

mi 

l i l l  

(1(Joan. IV. 20. 



en in waarheid.  Ik vraag u geene geesteli jke zoetig­
heden, maar ik bid u mij de genade te verieenen 
om den weg uwer geboden getrouw te volgen. — 
Maria,  mijne Koningin en Moeder,  ik smeek u,  om 
de liefde welkegij  uwen goddelijkenZoon toedraagt,  
mij  de gunst te verkrijgen in alles zijnen wil  te 
volbrengen en eeuwiglijk hem te beminnen. Amen. 

Hoofdstuk IX. 

Trappen der goddelijke liefde. 

Elke deugd is het eigen, bemerkt de H. Grego-
rius,  trappen (graden) te hebben, omdat het begin,  
de voortgang en de volmaaktheid onderling onder­
scheiden zijn (i) .  — Deze bemerking is ook toepas­
seli jk op de liefde, de koningin van alle deugden. 
« De liefde, » zegt de H. Augustinus,  « wordt ge­
boren om tot de volmaaktheid te komen. Na geboren 
te zijn,  wordt zij  gevoed; gevoed wordende neemt 
zij  toe in sterkte;  en na gesterkt te zijn,  komt zij  
tot  volmaaktheid (2).  » 

De H. Thomas onderscheidt in de goddelijke 
liefde drie trappen, waarvan hij  den eersten noemt 
de beginnende liefde; den tweeden, de toenemende; 

den derden, de volmaakte l iefde.  
De beginnende l iefde is  de liefde dier Christenen, 

( I J  Homil. XV. in Ezech. 

(2) Tract. V. in Epist. Joan. 



die hun voornemen bepalen bij het vluchten van 
grove fouten, doch weinig zich bekreunen om de 
kleine. De toenemende liefde is de gesteltenis dier 
genen, die, na de merkelijk ongeregelde neigingen 
reeds onder bedwang gebracht te hebben, zich 
moeite geven om ook de minder kwade neigingen 
uit hun hart te roeien, en zich zelfs geweld aandoen 
om daarover een voortdurend gebied te verkrijgen. 
De volmaakte liefde, eindelijk, is de slaat diergenen, 
die de overwinning over alle verkeerde neiging be­
haald hebbende, in God rusten en zijne zoete veree-
niging genieten (i). 

Alzoo, de liefde welke begint, vordert noodzakelijk 
hel vluchten van groole zonden ; die welke toeneemt, 

moei zich zooveel mogelijk voor kleine zonden 
wachten; de volmaakte liefde, eindelijk, vordert 
bovendien de overwinning over alle verkeerde nei­
ging, en dat men van niet ééne fout, welke ook, eene 
gewoonte heeft. Deze leer van den H. Thomas stemt 
met deze uitdrukking van den H. Augustinus over­
een ; Perfeclio charitatis, nulla cupiditas : » De 
volmaaktheid der liefde is de afsnijding van alle 
begeerlijkheid. » 

De H. Franciscus van Sales, na aangetoond le 
hebben, dal de liefde Gods altijd, in lederen Christen, 
de bovenhand over elke andere neiging hebben 
moei, onderscheidt die liefde, op gelijke wijze, in 
beginnende, meer gevorderde en volmaakte. — De 
beginnende liefde is, volgens de leer van dezen Hei-

(1) S.  Thomas. 2.  2.  9.  24. art .  9 in Corp. 



lige, die der zielen, welke, hoewel God beminnende, 
met hem toch ook nog andere, —ijdele, overtollige 
en gevaarlijke zaken beminnen, die hem niet geval-
lig zijn. Hij vergelijkt die zielen bij zeer jonge 
vrouwen, die inderdaad haren echtgenoot wel lief­
hebben,  maar met hem tevens feesten, bals, pleiziren 
en andere zaken beminnen, welke zaken niet naar 
den smaak van dien echtgenoot zijn. De meer (/e«or-
derde liefde is die der zielen, welke, ofschoon ont­
daan van de genegenheid voor overtollige en ijdele 
zaken, zich niettemin op een ongeregelde wijze aan 
zaken hechten, die uit haren aard goed en aange­
naam aan God zijn. Zoo kan men zijne ouders, zijne 
kinderen, zijne vrienden, die God nogtans gebiedt 
lieftehebben,opeene te verre gaande wijze beminnen 
— ja zelfs de geestelijke oefeningen. Eindelijk, de 
volmaakle liefde is het eigendom dier grootmoedige 
zielen, welke slechts datgene beminnen wat aan Cod 
behaagt, en op die wijze als 't hem behaagt; of 
zoo zij nog andere zaken met God beminnen, be­
minnen zij die niet dan in hem en om hem. 

« Men moet wel in acht nemen, » zegt de H. Te-
resia, « dat de ware liefde Gods niet bestaat in dien 
smaak, in die tranen, in die gevoelens van gods­
vrucht, waarnaar wij meestentijds verlangen, maar 
in een vast besluit en levendrg verlangen in alles 
aan God te behagen ; te trachten hem niet meer te 
beleedigen, en zooveel in ons is zijne glorie te be­
vorderen. » 

Op die wijze begreep haar ook de H. Joanna van 
Chantal. — Vernomen hebbende, dat een harer 



religieusen als vervuld van l iel ' - le jegens God werd 
aangezien, omdat zij buitengewone vertroostingen 
genoot, schreef zij in dezer voege aan hare overste : 
t Dat goede kind heeft hoog noodig uit zijn dwaling 
gebracht te worden. Het meent op een hoogen trap 
in de liefde Gods te staan, en heeft nogtans niet 
veel deugd. Ik denk dat die vurigheden welke het 
ondervindt, van de natnur en uil eigenliefde voort­
komen. Men moet het leeren, dat de ware, degelijke 
liefde niet in het smaken van zoetigheden bestaat, 
maar in de nauwgezette naleving der regelen en in 
de getrouwe beoefening der gegronde deugden, dat 
is, in het blijmoecig aannemen der verachting; in 
hel verdragen van beleedigingen en tegenspoeden; 
in het vergeten van zijn eigenzelven; in ecne liefde, 
welke van niemand dan van God gekend wenscht te 
zijn. Op deze wijze alleen bemint men in waarheid, 
en zoodanig zijn de onfeilbare teekenen der godde­
lijke liefde. God behoedt ons voor die gevoelige 
liefde, welke ons voor ons zeiven doet leven, terwijl 
de ware liefde geleidt tot den dood (t). Is men er 
toe gekomen, zijn hart geheel op God te stellen, 
dan legt het de genegenheid af voor elke andere 
zaak, vindt nergens anders geluk, en bekommert 
zich om niets dan om God, terwijl het alles vergeet 
wat zijn eigenbelang betreft. » 

« Wanneer mij iets van het geschapene troost 
verschaft,»schrijft de H. Bernardus, « durf ik niet 

(1) D. i. lot den dood, het sterven aau ons eigenzelven, 

Vert. 



_ 280 -

bij  mij  zelveo zeggen, dat de liefde Gods in m 
blaakt.  » En de H. koningin Esther,  — richtte zj  
niet ,  te midden des vorsteli jken luisters,  deze woor­
den tot God :  Gij weet Heer,  dat ik geen genoegen 
of vermaak geschept heb in den roem van eene 
kroon te dragen, noch in den luister der kon nkl ]ke 
majesteit ,  noch in 's  konings prachtige feestmalen, 
„ooit ,  sedert  den dag dat ik hier heen gevoerd werd 
tot  heden toe,  heb ik troost gevonden dan in u mij 

Heer en mijn God (i)!? 
Ï Zoodra een mensch tot  de volmaakte l iefde ge­

komen is,  •  schrijft  de H. Joannes Chrysostomus 
.  wordt hij  als was hij  alléén op aarde. Hi] acht 
den roem niet hooger dan de schande, verach 
bekoringen en het l i jden, en heeft  geen verlangen 
meer. Nergens steun, troost, of rust meer vindende, 
loopt hij  onvermoeid dengene na,  dien hi] l ief heeft  ,  

zoodat hij ,  ' t  zij  hij  werkt of eet ,  waakt s l a aP '  
en in elk zijner verrichtingen, geen ander doel hetft  
dan zijn '  welbeminde te vinden, omdat zijn hart  
daarheen getrokken wordt,  waar zijn schat zich e-

vindt. » ,, 
Wie dus verlangt tot  de volmaakte liefde van 

God te komen, moet zijn best  doen, al le ongerege e 

g e n e g e n h e i d ,  hoe gering die ook zi] ,  Z 1 ln  1  

. • U k k e n  en niets te beminnen dan m en om God, deze 
spreuk van den H. Augustinus gedachtig :  » Dat hij  

God niet  genoeg bemint,  die met ^  
mint,  wat hij  om hem met bemint .  » Mmus te 

(1) Vergel. Esther. XIV. 15. 17. 



atnal, qui tecum amat aliquid, quod propter te non 

amat. 

«De liefde is slerk als de dood,»zegt de H. Geest, 
« onverbiddelijk als het graf is haar ijverzucht. Hare 
lampen zijn lampen van vuur en vlammen. De vele 
wateren (der kwellingen) hebben de liefde niet kun­
nen uiiblusschen, de stroomen [des t i jdens) zwelgen 
haar niet in. Gaf de mensch have en goed weg om 
de liefde (te verkrijgen),  men zou als niets het 
achten (i). » 

« Welke deugd eene ziel ook bezitte, » merkt de 
H. Joannes Chrysostomus op, « zoolang zij nog 
door genegenheid, zelfs aan de kleinste zaak is ge­
bonden, zal zij nimmer tot de vrijheid der goddelijke 
vereeniging geraken, even gelijk een vogel, door een 
lichten, fijnen draad of keten gebonden, steeds 
weerhouden wordt, en nimmer vrij kun vliegen, 
zoo hij dien band niet breekt. » O, welk medelijden 
boezemen zekere, als zoo vele prachtige schepen, 
rijk met deugden en goddelijke gunsten beladen 
zielen niet in, die bij gemis aan genoegzamen moed, 
om aan eenige nog kleine neigingen, kleine gehecht­
heden te verzaken, niet tot de haven der goddelijke 
vereeniging kunnen komen, terwijl hiertoe het ver­
breken van dien aaniiechtings-draad voor haar ge­
noeg wezen zou. Want, is de ziel eenmaal van alle 
aanhechting aan de schepselen losgemaakt, kan God 
niet in gebreke blijven zich geheel aan haar mede 
te deelen. 

( ! )  Caut .  Vl i t .  6 .  7 .  
ai 



— 282 — 
.  .  4  ,  m i3n i  

« Om tot de goddelij lu1  vereenigmg te komen, » m | j  l  

schrijft  de H. Catharina van Siéna, « zijn de tegen-
heden, welke God ons overzendt,  noodzakelijk.  Zij  ^  
zijn het middel,  waarvan ii i j  zich bedient om onze 
kwade neigingen uit  te roeien. Wij hebben ten 
hoogste behoefte aan minachting, beieedigingen, 
smaad en miskenningen, ziekten, armoede, verla­
tenheid van ouders en vrienden, bekoringen des 
duivels en zoovele andere der natuur tegenstri jdige 
zaken, om ons in het overwinnen onzer ongeregelde 

gevoelens te helpen. » 
O mijn Jesus! vernietig door het vuur uwer liefde 

al  hetgeen ongeregeld is  in mijn hart .  Ik verzaak 
voor altoos aan de valsche genoegens der aarde, en 
verlang niets anders dan te rusten in u,  oneindige 
beminnelijkheid en goedheid 1 Ach !  wanneer zal ik ge 
het geluk hebben vóór uw aangezicht te verschijnen? \v( 
Wanneer zal het mij vergund zijn,  mij  met uwe ze 
schoonheid te verzadigen? Wanneer zal mijne ziel  in 
haren duisteren kerker verlaten, ten einde zich met d:  
de Engelen en Heiligen te vereenigen om uwen 01 
Naam te verheerli jken? Wanneer zal ik van uit  dit  i t  
tranendal overgaan in uwe woning, om eeuwig de g 
gezangen van bli jdschap en vreugde te zingen in de e 
woontenten der Rechtvaardigen'!  Gelukkig zij ,  die o 
niet  u wonen Heer! Gelukkig, die gij  uitverkoren en /  
gesteld hebt in uw erfdeel;  zij  zullen u loven en be- j  
minnen door alle eeuwen heen! Mijne /. iel  kwijnt 
van verlangen om in te gaan in uwe tabernakelen, 
het verblijf  aller deugden 1 Verleen mij,  o goede 
Jesus,  de genade in uw huis te wonen alle de dagen 



— 285 — 

mijns levens.  — Maria,  mijne Moeder,  bid voor 
mij uwen welbeminden Jesus,  en gewaardig u voor 
mij te verkrijgen de genade van eeuwig in zijne 

l iefde te rusten. Amen. 

Hoofdstuk X. 

Middelen om de goddelijke liefde le verkrijgen 

en ie beoefenen. 

EERSTE AFDEELING. 

Eerste middel : liet Gebed. 

De mensch kan op den weg der goddelijke l iefde 
geen voet verzetten, zonder daartoe geholpen te 
worden door de gennde. — Wij kunnen wel uit  ons 
zeiven den weg des verderfs optreden, en ons zeiven 
in alle misdaden neêrstorten :  wij hellen van natuur 
daartoe over,  en daartoe is ' t  genoeg de neiging 
onzer driften te volgen. Maar,  wie is uit  zich zeiven 
in staat,  eene enkele daad te verricli ten,  eene enkele 
gedachte op te vatten, welke hem dienstig is ten 
eeuwigen leven? « Zonder mij,  » zegt Christus,  
« kunt gij niets doen : » Sine me nihil potestis 

facere (i) .  « Wij zijn van ons zeiven niet  bekwaam,» 
zegt de Apostel ,  « iets te bedenken als uit  ons zei­
ven, maar onze bekwaamheid is uit  God (2).  » Gelijk 

(1) Joan. XV. S. 

(2) II. Cor. Ill 5. 



m 

— 284 — 

het nu een punt des geloofs is  dat wij  op den wes 
der goddelijke l iefde geen stap doen kunnen, zonder 
daarin door de genade te worden geholpen; zoo 
moeten wij  ook voorzeker houden, dat God, volgens 
den gewonen regel,  deze genade niet  verleent,  dan 
aan diegenen die er hem om vragen. « Wij geloo-
ven, » zegt de H. Augustinus,  « dat niemand hulp 
verdient dan die bidt: » Nullum credimus nisi oran-

tem auxüium promereri  (i) .  « Vraagt,  » zegt Jesus 
Christus,  « en u zal gegeven worden; zoekt,  en gij  
zul t  v inden;  k lopt ,  en  uzal  opengedaan worden ( 2 ) . »  

0 Derhalve, » merkt de H. Teresia op, « die niet  
vraagt,  verkrijgt  niet;  die niet  zoekt,  vindt niet;  en 
die niet  klopt,  zal  nooit  de deur zien opengaan. » 

Maar,  indien het gebed noodzakelijk is  om de 
goddelijke genaden te verwerven, het is  evenzeer 
krachtdadig om er ons al  de schatten van te ver­
zekeren. De Zaligmaker heeft  het ons beloofd, in 
deze woorden door den H. Markus vermeld: « Daar­
om zeg ik u :  alles wat gij  biddende mocht vragen, 
gelooft  dat gij  het verkrijgen zult ,  en het zal u ge­
worden (3).  » Wij lezen ook bij  den H, Joannes: 
« Voorwaar,  voorwaar zeg ik u ;  indien gij  den Va­
der om iets in mijnen naam zult  bidden, hij  zal  het 
u geven (4).  » — « Het gebed is slechts ééne zaak», 
zegt Theodoretus,  « doch dient om alle goederen 

(1) S. Aug. Lib. III. de Eccles. dogm. Cap. LVII. 
(2) Matih. VII. 7. 
(3) Marc.  XI.  24. 
(4) Joan. XVI. 24. 



m 

— 28y — 

te verkrijgen ». — « Hei klimt op tot den troon van 
God », zegt de H. Augustinus, « en doet over ons 
neêrkomen den regen der goddelijke barmhartig­
heid. » — Eeneziel van gebed is tot alles bekwaam, 
en kan met den Apostel zeggen : « Ik kan alles in 
hem, die mij versterkt (i). » 

Hoe groot ook onze ellenden zijn, hoe vreeselijk 
de aanvallen onzer driften, indien wij vastslaan in 
de beoefening des gebeds, zullen wij over alle hin­
derpalen zegevieren, en onfeilbaar vooruitgaan op 
den weg der goddelijke liefde. ;< De ziel die in het 
gebed volhardt, » zeide de H. Teresia, « ofschoon 
zij ook vele zonden heeft bedreven en aan talloos 
vallen is blootgesteld ; hoezeer de duivel haar ook 
op duizenderlei wijzen aanvalt en met bekoringen 
kwelt, — zij kan verzekerd zijn, dat de Heer haar 
vroeg of Iaat uit alle gevaren redden, en in de haven 
der zaligheid brengen zal. » — Maria van Egypte 
beleed aan den H. Abt Zozymus, dat zij na hare be-
keering, gedurende zeventien jaren, aanhoudende 
verschrikkelijke bekoringen geleden had ; maar dat 
zij, in hei gebed zich aan God aanbevelende, er 
nooit onder bezweken was, en integendeel, zich el-
ken dag in de goddelijke liefde meer bevesiigd 
hid. 

Doch wee den Christen, die den geest des ge­
beds niet heeft! Steeds zal hij meer en meer in 
zijne godsvrucht verflauwen, en ongemerkt zich 
in den afgrond der zonden storten. De H. ïeresia 

I 

I li 

(1) Philipp. IV. 15. 
Sé. 



— 286 — 

verhaalt van haar zelve, dat zij, na eenigen tijd hel nard 
gebed nagelaten te hebben, welhaast in velerlei zelvt 
kleine gebreken begon te vallen, die eiken dag meer gelu 
macht op haar hart kregen, zoodat zij ze er niet geit 
uitroeien kon. De heilige zegt zelfs, dat God haar gen 
openbaarde, dat zij als zij in dezen slaat voortge- neg 
gaan was, ontwijfelbaar in haren eeuwigen onder- gen 
gang gesleept zou geworden zijn. Het gebed is het ver 
zalige fornuis, waar het vuur der goddelijke liefde ' 
ontstoken en onderhouden wordt; de ziel die zich hel 
daarop niel toelegt, komt lot een staat van lauw- nu 
beid, welke het den duivel gemakkelijk maakt, haar ch 
door zijne listen te overwinnen en in het kwaad te ov 
storten. — Ziedaar de reden, welke dien vijand der ke 
menschen aanzet, al zijne krachten in te spannen, de 
om ons van het gebed af te trekken : hij weet dat vi 
het een onoverwinnelijk wapen tegen zijne schich- ai 
ten is, en legt alles in 't werk, om het uit on/e han­
den ie rukken. r 

Om in de goddelijke liefde voortgang te maken, ^ 
is het vooral van belang, zich aan het inwendige ^ 
gebed, — de overweging— toe te wijden, omdat in 2 

deze oefening, meer dan in elkeandere, de ziel door 1 

hel licht des hemels verlicht, en het heilige vuur, 1 

zegt de Profeet Koning, in ons hart ontstoken 
wordt. In medilalione mea exardesci! ignis (i). 

Gerson schrijft, « dat het, builen een mirakel, 
onmogelijk is  christeli jk te leven, zonderdeeeuwige 
waarheden te overdenken ».  Ook zeide de H. Ber­

il) Psalm. XXXVIII. i. 



sa 

- 287 -

iet nardus : « Wie niet mediteert {overdenkt), haal zich 
lei zeiven niet, omdat hij ten opzichte van zich zeiven 
er geheel onwetend is ». — Hel inwendige gebed re­
et geit de neigingen der ziel, en richt onze handelin-
•r gen naar God. Zor.der hetzelve, hechten onze ge-

negenheden zich aan de aarde, en deze onze 
r- genegenheden medetrekkende, komt weldra alles in 
it verval. 
e De vier uitersten van den mensch, — de Dood, 
li het Oordeel, de Hel, de Hemelsche glorie, zijn eene 

nuttige slof tot overweging; voor den ijverigen 
r christen is er echier niets verkieslijker dan de 
i overweging van hel lijden en den dood des Zaligma­

kers. De H. Franciscus van Sales noemt Calvariï 
den berg der minnaars. Alien die Jesus liefhebben, 
vinden hun genoegen op dien berg, waar zij geene 
andere lucht inademen, dan die dergoddelijke liefde. 

Ook de verzuchtingen, de inwendige afzonde­
ringen, helpen veel om den geest des gebeds leven­
dig en opgewekt te houden, en om de ziel voort­
durend op God te vestigen. « Door deze is het, » 
zegt de H. Franciscus van Sales, « dal het werk 
onzer volmaking aanvan. l, toeneemt en zich 
staande houdt. — De verzuchtingen zijn zekere 
verheffingen van den geest lot God, en hoe heviger 
zij zijn, hoe beter. De afzonderingen zijn eenige 
innerlijke blikken, welke de ziel op haren Welbe­
minde werpt (•!), en hoe eenvoudiger zij zijn, hoe 

(i) Men trekt geest en zinnen van alles af, en vestigt 

al zijne aandacht op Jesus, met wien men eenige oogen-

blikken, als in af zonder in IJ, verkeert. Veil. 



- 288 — 

voordeeliger. Men kan niet  gelooven, hoeveel kracht rjj] 
deze oefeningen hebben, om ons bij onzen plicht te 
houden, in de bekoringen aan te moedigen, na den 
val spoedig op te beuren, en ons nauw met God te en 

vereenigen. Zij kunnen bovendien ten allen tijde, te 

op alle plaatsen, met hel grootste gemak geschie- d0( 

den, en moesten ons daarom zoo gemeenzaam zijn zej 
als het ademen. » — Men verhaalt van den H. Ig- jn 

nalius dat hij, zoo menigmaal als hij de klok jg, 
hoorde slaan, zijne ziel tot God verhief. Zoo dik- ^ 
wijls de H. Vincentius van Paula de klok hoorde, W( 

ontdekte hij het hoofd, en slierde een of andere ver-
zuchting naar den Hemel. De H. Thomas van Aqui-
ne nam dikwerf zijn toevlucht tot dit soort van ge- (1( 

bed, wanneer hij aan tafel zal, studeerde, zijne cel 
in- of uitging, en besteedde daaraan de korte lus- ^ 
schenpozingen, die hem van zijne verschillende oefe-
ningen overbleven. z 

Cassianus verhaallvan de Egyptische monniken, ^ 
dat zij zich dikwijls, vol ootmoed en vertrouwen, j 
van dit schietgebed bedienden : « God, zie neer op 
mijne hulp; Heere, haast u om mij te helpen! » 
— De H. Catharina van Siëna bemerkende, dat 
men haar 't gebed ontzegde en tot. eene menigte 
huiselijke bezigheden gebruikte, maakte een cel­
letje diep in haar hart, waar zij zich, zelfs onder 
hare grootste bezigheden, voortdurend opgesloten 
hield; ddar zag zij God, en ging zij gemeenzaam 
met hem om. Op die wijze kwam zij lot eene ge­
stadige vereeniging met de goddelijke Majesteit, 
en was gewoon te zeggen, dat ons hart eigenlijk het 



rijk Gods is, de plaats waar iiij zijn troon vestigt. 
O, welk een grooten voortgang doen de zielen in de 
liefde van God, die dezekleine cel weten te bouwen, 
en zich dddrdikwrls weten af te zonderen, om God 
te aanbidden en zich met hem in liefdevolle aan­
doeningen te onderhouden.?« Diegenen onder u, » 
zeide de H. Teresia aan hare religieusen, « die zich 
in dit ziele-paradijsje weien op te sluiten, alwaar 
degene woont die hemel en aarde geschapen heeft, 
kunnen verzekerd zijn, dat zij een uitmuntenden 
weg bewandelen, en^niet 'znilen missen weldra van 
het water uit de hemelsche fontein te drinken, om­
dat zij binnen weinig lijds een grooten weg zullen 
hebben afgelegd. » 

Gelukkig de zielen, waaraan God zijnen Heiligen 
Geest mededeelt, en die hij vast aan zich verbonden 
houdt door de zoete banden zijner liefde! « Eu ge­
zegend zij God, die mijn gebed niet afwees en zijne 
barmhartigheid niet van mij weggenomen heeft: » 
Benedictus Deus, qui non amovit orationem rneam 

e l  m i s e r i c o r d i a m  s u a m  a  m e  ( i ) !  

TWEEDE AFDEELING. 

Tweede middel ; De Versterving. 

« Indien iemand mijn volgeling wil wezen, » 
zeide Jesus-Christus, « hij verloochene zich zeiven, 
neme zijn kruis op, en volge mij (i). » — « Het 

(!) Psalm. LXV. 20. 



— 290 — 

Rijk der Hemelenlijdt  geweld, en geweldigenrooven 
liet  (2).  » Door deze en andere dergelijke woorden 
leert  ons de goddelijke Meester twee groote waar­
heden :  ten eerste ,  dat wie liem volgen wil ,  in ernst  
moet tracli ten zich te versterven, door de zinnelijk­
heid te verzwakken, en alle ongeregelde genegen­
heden af te breken. Tentweede,  dat,  als wij  getrouw 
zijn,  geli jk het betaamt, in ' t  beoefenen der chris­
teli jke versterving, wij  grooten voortgang in de 
goddelijke liefde maken zullen. 

« Naarmate gij  u zeiven geweld aandoet,  zult  gij  
in volmaaktheid vorderen, » /egt de schrijver der 
Navolging van Christus.  — « Men kan tot geen 
groole belooningen komen, » schrijft  de H. Grego-
rius de Groote,  « dan door groote werken. Waarom 
de groote verkondiger van Christus,  de H. Paulus,  
zegt :  Niemand zal gekroond worden, dan die wet­
tig zal hebben gestreden. Indien u de vergelding 
behaagt,  laat  u dan nietafschrikken doorde moeie-
li jkheid van den stri jd.  » — « De eerste stap, wel­
ken hij  doen moet,  die Jesus Christus wil  volgen, » 
voegt de H. Vincentius van Paulo hierbij ,  » is :  te 
verzaken aan zich zeiven, dat is ,  aan zijne zinnen, 
aan zijne driften, aan zijnen wil ,  aan zijn eigen 
oordeel en aan al de bewegingen zijner na­
tuur,  alles ten offer brengende aan God. En men 
moet zich nooit  door deze oefeningen laten ver­
moeien ;  want,  wanneer iemand die loslaat,  al  

(1) Matth. XVI. 24. 

(2) lb XI. 12. 



m 
r 

— 201 

en hadde hij, om zoo te zegden, éénen voet in den 
en lierael, hij zou in gevaar verkeeren van verloren te 
r- gaan op den oogenblik dat hij er den anderen zou 
st willen inzetten. >; — Als de H. Franciscus de Bor-
<- g'a van iemand hoorde zeggen, dat hij een heilige 
i- was, antwoordde hij gewoonelijk : « Dat zal hij 
w zijni indien hij verstorven is ; » en hij zelf kwam 

tot een zoo verheven graad van heiligheid niet, dan 
e omdat hij zich zoodanig in de verstervingen oefende, 

dat de dag, waarop hij niet eenige bijzondere ver­
stervingen gedaan had, hem vol bitterheid scheen. 
Aan een heiligen grijsaard, die hem vroeg, waarom 
er van zoovele personen, die naar de volmaaktheid 
streefden, er een zoo klein getal toe kwam, ant­
woordde de Heilige : « Dit komt, omdat het werk 
der volmaaktheid volstrekt vereischt, dat men 
aan zijne natuurlijke neigingen sterve, en weinige 
personen hel zoover brengen. » 

De versterving moet zich zoowel tot het lichaam 
als tot de ziel uitstrekken. — Sommigen misprijzen 
de uiterlijke verstervingen, onder voorwendsel dat 
de ware heiligheid in het hart beslaat; doch zij be­
driegen zich zeer, en, bij gebrek dat zij hun vleesch 
niet versterven, zullen zij nooit die vrijheid van 
geest bekomen, welke tot de ware heiligheid nood­
zakelijk is. <i Hij die de uitwendige verstervingen 
weinig telt, » zegt nog de H. Vincentius van Paulo, 
« om redeu hij de inwendige voor volmaakter houdt, 
loont dat hij noch in- noch uitwendig verstorven 
is. i Ook zien wij, dat onder zóóvele heilige belij­
ders er niet één is, die de uitwendige verstervingen 



- 292 — 

niet hooggeschat,  bemind en beoefend heeft .  Het 
kan niet  anders,  vermits zij  al len,  die van den Geest 
Gods vervuld zijn,  moeten beminnen hetgeen strekt 
om den opstand van het bedorven vleesch te ver­
zwakken. « Het vleesch begeert  tegen den geest,  » 
zegt de H. Paulus,  « en de geest tegen het vleesch. 
Zij  nu, die aan Christus toebehooren, hebben hun 
vleesch met zijne ondeugden en begeerli jkheden 
gekruisigd (i) .  x —Indien Christus in u is,  dan is 
•wel het l ichaam dood om de zonde, maar de geest,  
leeft  om de rechtvaardigmaking.. .  Wij zijn schul­
denaren, niet  van het vleesch, om naar het vleesch 
te leven. Want zoo gij  naar het vleesch leeft ,  zult  
gij  sterven; maar indien gij  door den geest de wer­
ken des vleesches doodt,  zult  gij  leven (*).  » — 
« Laat ons,  als bij  dage, betamelijk wandelen; niet  
in brasserijen en dronkenschap, niet  in ontucht en 
onkuischheid,  niet  in twist  en nijd;  maar doet den 
Heere Jesus Christus aan, en verzorgt het vleesch 

niet tot begeerlijkheden (3). » 

De uitwendige versterving moet voornamelijk 
beoefend worden op onze zintuigen. — « Gelooft  
mij ,  » zegt de H. Franciscus van Sales,  « de ver­
sterving van het gezicht,  van het gehoor,  en de 
spraak zijn meer waard, dan liet  dragen van ketenen 
en barer boete-kleêren. » Wij lezen van den H. Vin-
centius van Paulo, dat hij ,  op reis zijnde, gewoon­
lijk zijne oogen op een kruisbeeld gevestigd hield.  

(1) Ad Galat.  V. 17. 24. 
(2) Rom. Vilt .  10. 12.15. 
(5) Ibid: XIII.  13. 14. 



Als hij in de stad ging, of liet paleis der koningen 
binnentrad, nam hij altoos eene groote zedigheid 
in acht, en hield zich geheel in zich zeiven gekeerd. 
Nimmer zag men hem eene bloem plukken, of aan 
aangename reukwerken ruiken; daarentegen genoot 
hij een groot genoegen in de hospiialen te verwij­
len, en in de huizen van arme zieken. Nimmer ge­
bruikte hij zijne tong, dan om God te loven en den 
naaste te stichten; zijneooren waren alleen geopend 
om gesprekken, die ten goede strekten, te aanhoo-
ren, en het ijdele nieuws der wereld, mishaagde 
hem, in stede het hem aangenaam was. Een jong 
mensch, eenigszins ongebonden in zijne woorden, 
vroeg hem eens verlof om een haren boetekleed te 
mogen dragen : a Ziehier, mijnen zoon, » ant­
woordde hem de Heilige, terwijl hij den vinger op 
zijn mond legde, «dit is het boetekleed dat u het beste 
past : neem op alles acht wat deze deur uitgaat. » 

Ten einde de uitwendige versterving vruchtbaar 
zij, is het noodig dezelve mei de inwendige verster­
ving te laten gepaard gaan, welke bestaat in het 
bedwingen zijner driften. 

« Beklagen moet men de onwetendheid van som­
mige personen, » zegt de H. Joannes van 't Kruis, 
« die zich zeiven met onbezonnen boetplegingen en 
vele andere kwalijk geregelde oefeningen overladen, 
welke zij uit eigen wil ondernemen, terwijl zij zich 
zeiven verbeelden daardoor heiligen ie zullen wor­
den. Zoo zij de helft van het werk deden om hunne 
neigingen te versterven, zij zouden meer voordeel 
doen in eene maand, dan zij nu in een jaar met al 

2« 



294 — 

hun' andere oefeningen doen. » — « Zielen, die 
groote vorderingen in de volmaaktheid maken wil­
len, » zeide ook de H. Vincentius van Paulo, 
« moeten bijzondere zorg aanwenden, zich niet door 
hare driften te laten medeslepen, welke met deeene 
hand afbreken, wat zij opbouwen met de andere. » 
Om echter met voordeel in dezen strijd te strijden, 
moet men zijne driften weêrstand bieden, wanneer 
zij nog zwak zijn; eenmaal ingeworteld, is er schier 

geen redmiddel meer. 
Onder al de driften moet men vooral over zijn 

hoofddrift waken, — op die drift namelijk, welke op 
eene bijzondere wijs in ons heerscht, die ons in 
gevaar brengt, en het meest doet vallen, en aange­
zien het eigen oordeel in den mensch den boventoon 
voert, zoo moet van deze zijde het werk der geeste­
lijke versterving begonnen worden. — Wanneer 
iemand den H. Philippus Nerius vroeg wat hij doen 
moest om tot de heiligheid te geraken, antwoordde 
de heilige, de hand aan zijn voorhoofd brengende : 
« Geef mij deze vier vingers, en ik maak een heilige 
van u. » Hierdoor aanduidend, dat geheel de hei­
ligheid afhangt van zijn eigen wil en eigen oordeel 

te verloochenen. 
Eindelijk, om met vrucht zich in de versterving te 

oefenen, is het zeer nuttig op deze twee belangrijke 
grondregels van den H. Franciscus van Sales te 
letten : « 1° De goede uitslag. » zegt die Heilige, 
« hangt niet zoozeer af van liet zich versterven, dan 
wel van het zich welen le versterven, dit wil zeggen, 
van liet verkiezen der beste verstervingen, welke 



— S95 — 

diegene zijn,  waarvan onze natuurli jke neigingen 
den meesten afkoer hebben. Eenige personen zijn 
genegen te vasten, zich te kasti jden; en hoe moeie-
ii jk deze oefeningen van boetvaardigheid ook zijn,  
toch omhelzen zij  die met vuur en brengen ze 
gemakkelijk ten uitvoer,  omdat hunne neiging daar­
toe overhelt .  Maar overigens zullen zij  zóó teerge­
voelig zijn in ' t  punt van eer,  dat de kleinste 
kwaadsprekendheid, het minste verzuim van be­
leefdheid,  instaat is  hen den vrede (edoen verliezen. 
Het is  van dien kam, dat zij  zich moeten toeleggen 
om de versterving aan to grijpen, indien zij  waarli jk 
verlangen in deugd vooruit  te gaan. » 

Ziethier 2°,  wat wij  op eene andere plaats in de 
geschriften van denzelven Heilige lezen :  » De ver­
stervingen, welke ons van den kant van God ol,  door 
zijne toelating, van den kant der menschen komen, 
zijn alt i jd kostbaarder dan die,  welke het gevolg 
van onzen eigen wil zijn,  omdat,  in den gewonen 
regel,  hoe minder onze eigen verkiezing in onze 
verrichtingen plaats vindt,  hoe meer deugdelijkheid,  
oprechtheid,  godsvrucht,  genieting van God, en 
voordeel voor onze ziel  zij  aanbrengen. » 

Duld niet ,  mijn Jesus,  dat ik een zinnelijk en 
wereldsch leven leide in de voldoeningen der aarde 
en beroofd van uwe liefde. Ik verlang de valsche 
zoetheden dezer wereld niet;  ik heb er zelfs een 
afschrik van, en zou wenschen geheel ervan ont­
daan te leven. Hetgeen ik verlang, wat ik u ootmoe­
dig vraag, o mijn God, is  de genade u boven alle 
dingen te beminnen, en dat groote gewicht van 



296 -

eeuwige glorie te bekomen, welke gij voor uwe 
minnaren hebt weggelegd. Bevredig dit verlangen, 
o Heer! Maak dat ik een waar kind van liefde, en 
zoo onder de heilige gelederen der Engelen en Hei­
ligen opgenomen worde, om ten eeuwigen dage 
uwen lof le zingen! Stort ten dien einde uwen geest 
over mij uit; — dien geest tegenstrijdig met vleesch 
en bloed; — dien geest van gebed en versterving, 
waarmede gij vervult de zielen, die u dierbaar zijn. 
Geef op mijn gebrek aan verdiensten geen acht, let 
slechts op uwe goedheid. — Ik beveel mij aan u, 
teeder geliefde Moeder Maria! en ik bid u voor mij 
van uwen goddelijken Zoon degenade le verkrijgen, 
dat ik mij geheel aan zijne liefde wijde. Amen. 

DERDE AFDEELING. 

Derde middel ; De heilige Communie. 

Niets bezit zoo veel kracht als de heilige Com­
munie, om in ons het vuur der goddelijke liefde te 
ontsteken. — Zij is in waarheid die geheimzinnige 
wijnkelder, waar de ziel van liefde wordt dronken 
gemaakt (t). Hoe zou 't mogelijk zijn, datJesus, die 
hel vuur zijner liefde op aarde is komen brengen om 
de harten der menschen te ontsteken, niet een hart 
ontvlamme, waarin hij zich gewaardigt te komen 
wonen? Hoe zou "t kunnen, dat eene ziel, met Jesus 

(l) Cant. II. i. 



— 297 — 

Christus, de liefde zelve, vereenigd, niel geheel 
wegsmelt van liefde? Altijd hebben de Heiligen de 
heilige altaren beschouwd als zoovele vuurovens, 
van waar Jesus Christus zijne welbeminde zielen 
ontvlamt en doorblaakt. De H. Gatharina van Siéna 
beschouwde het Heilig Sacrament des Altaars als 
een fornuis van liefde, en verwonderde zich dat, te 
midden van zulk een brand, niet al de hanen der 
geloovigen verteerd en in stof veranderd werden. 

Hoe groot is dan de dwaling dier Christenen, die 
zich onthouden dikwerf le communiceeren, om re­
den zij weinig liefde voor God gevoelen.« Zij doen,» 
zegt Gerson, « even als degenen die weigeren bij 
't vuur te komen, om reden zij koud zijn. Mits wij 
het verlangen hebben God te beminnen, laat ons dan 
naderen om hem in zijn goddelijk Sacrament te 
ontvangen; hij zal onze koude verwarmen en ons 
van zijne liefde doorgloeien. » 

« Wanneer gij moet communiceeren », zei de 
Heer eens aan de H. Teresia, « verlang dan al de 
liefde te bezitten, welke ooit het meest ontvlamde 
hart voor mij gehad heeft, en ik zal dit verlangen 
aannemen alsof gij dezelldc liefde hadt ». 

Tusschen het aardsche voedsel en hel Brood des 
hemels bestaat dit verschil, dat het vleesch, 't welk 
wij eten, in onze zelsfstandigheid overgaat, terwijl 
dit Hemelsch voedsel, door de bovennatuurlijke 
warmte der liefde, welke het in onze harten ont-
teekt, ons deelachtig aan de « goddelijke » zelf­
standigheid maakt, en op zekere manier vergodde­
lijkt. Dit gevoelen is van den H. Augustinus, die 



— 298 -

den goddelijken Verlosser deze woorden in den stelt 
mond legt:  « Ik ben het voedsel der grooten. Groei est i 

op en gij  zult  mij  eten ;  gij  zult  niet  Mij in u veran- dat 
deren, zooals met het gewone vleesch plaats heeft ,  zer 
maar gij  zult  veranderd worden in mij (i) .  » gee 

Hebt gij  ooit  acht gegeven wat het vuur doet,  hie 
wanneer het een stuk hout in zijne macht krijgt? stel  
Eerst  verwarmt, vervolgens ontvlamt het hetzelve,  vru 
en, na alle tegenstri jdige hoedanigheden, van vocht 1 
en hardheid,  er  uit  verwijderd te hebben, keert  het te 
hetzelve in zijne eigene zelfstandigheid om, en het l i j)  
wordt zelf  vuur.  « Zoo, » zegt de H. Dionysius de cil  
Ariopagiet,  « verwarmt Jesus Christus in het H. Al- be 
taar-Sacrament onze harten door het aangename on 
vuur zijner l iefde; na vervolgens langzamerhand d( 
de tegenstri jdige hoedamgheden, van kleine zonden ve 
en aardsche genegenheden, verwijderd te hebben, w 
ontvlamt hij  ze steeds meer en meer door zijne v( 
l iefde ;  verandert  ze in zich zeiven en maakt ze ge- bi 
heel goddelijk (i) .  » 6 

De H. Vincentius Ferrerius zegt in zijne ge- h 
schriften, dat de ziel  meer voordeel doet met c 
eene Communie,  wel gedaan, dan met eene j  
geheele week te vasten te water en te brood. i 
En wanneer het gebeurt ,  dat eenige zielen tot  
dit  Sacrament naderen, zonder geesteli jken voort­
gang te maken, komt dit  gebrek gelieel van haren 
kant.  Het gemis aan vruchten is niet  aan het 
voedsel te wijlen, dat al  de uoodige kracht be­
zit om haar te heiligen, maar ontspruit uit de ge­

il) Confes. lib. VII, C. X. 



- 299 — 

steltenis dergenen die het ontvangen : Defectus non 

est in cibo, sed est in sumente. De H. Thomas zegt, 
dat de sacramenten werken naar evenredigheid on­
zer gesteltenis. Indien de communie dus weinige of 
geene vruchten in ons voortbrengt, dan ligt de fout 
hiervan alléén in ons, omdat wij de noodige ge­
steltenis niet medfbrengen om dezelve in ons 
vruchtbaar te doen zijn. 

De heiligheid beslaat vóór alles in ons van zonde 
te onthouden, en daartoe komen wij door waardig­
lijk tot de H. Communie te naderen, gelijk het Con­
cilie van Trente ons verzekert. Na gezegd te heb­
ben, dat dit Sacrament is het geestelijke voedsel 
onzer zielen, dat haar voedt en sterkt om te leven 
door het leven van Christus, voegt dezelfde Kerk­
vergadering er bij, dat het ook een tegengif is, 
waardoor wij van dagelijksche gebreken verlost, en 
voor doodzonden behoed worden. Antidotum quo li-

beremur a culpis quotidianis, et a peccatis mortali-

bus prceservtmur (i). — Laat ons hieruit beseffen, 
hoe beweenenswaardig de verblindheid zooveler 
christenen is, die bijna niet, of nooit zelfs, aan deze 
geestelijke spijze denken, terwijl zij onophoudelijk 
met hel aardsche voedsel bezig zijn, om het ellen­
dige en brooze leven huns lichaams te bewaren. 
Dieongelukkigen! Eenszullenzij hunne dvvalinger-
kennen, en God geve dat dit niet dan geschiede, wan­
neer er geen tijd meer zijn zal om ze te herstellen ! 

Dan, het H. Ahaar-Sacrament heeft niet alleen 
de kracht om het geestelijke leven in ons te bewa-

(1) Sess.XllI .C. II .  



ren, maar ook om hetzelve te vermeerderen. — Ge- do 
lijk de vermoeidheid en bezigheden, zoo uitwen- va 
digeals inwendige,de levensgeesten in ons lichaam cr 
uitputten en verminderen ; zijne natuurlijke warmte m 
doen verkoelen, en het vele zijner deelen zelfs door u 
uitwaseming doen verliezen, zoodanig, dat het leven is 
langzamerhand in hetzelve zou ophouden, indien o 
het zijne krachten niet door 't voedsel herstelde : o 
— zoo voelt ook onze ziel, onder de vele inspan- li 
uingen, welke haar telken dage als 't ware verslin- z 
den, den gloed der liefde in zich afnemen, de ge- 1 
voelens van godsvrucht verminderen ; ongemerkt i 
wordt de geest verstroaid, en wij zouden in groote 
zonden vervallen, indien wij deze verliezen door 
geene andere middelen herstelden. God zij dank, dat 
hij ons deze hemelsche spijs gegeven heeft, die 
den verstrooiden geest in zich zeiven doet weder-
keeren, de verflauwde gevoelens weder op doet le­
ven, den ijver der liefde vveêr aanmoedigt, en het 
leven der ziel krachtiger en sterker dan ooit maakt, 
om de loopbaan der volmaaktheid te voleindigen. 
Hoe groot is dus niet de goedheid onzes teeder be­
minden Meesters, dat hij ons een zoo heilzaam 
voedsel bereid heeft! 

Eindelijk bestaat het geestelijke leven onzer zie­
len in de heiligmakende genade, waardoor wij deel 
nemen aan de goddelijke naluur, tn in de bovenna­
tuurlijke orde beginnen te leven vaiGod. — Volgens 
de leer des geloofs, wordt deze genade door de Sa­
cramenten des Doopsels en der Biecht medege­
deeld aan degenen,die er beroofd van zijn; voorts in 



— 501 -

degenen .die ze reeds bezitten wordt zij vermeerderd 
door de andere Sacramenten. Die vermeerdering 
van genade heeft evenwel in niet één van deze sa­
cramenten zoo zeer plaats, als in de heilige Com­
munie ; omdat Jesus Christus in persoon daar 
komt, om ons dezelve mede te deelen. Het be­
taamt, dal hij ons dan zijne genade in grooteren 
overvloed schenkt, gelijk een vorst zijne aalmoezen 
overvloediger laat vloeien, wanneer hij mei eigen 
hand die uitdeelt, dan als hij de zorg daarvan aan 
zijn staatsdienaren overlaat. Daarom schreef de 
H. Thomas, dat « het Doopsel noodzakelijk is om 
in ons het geestelijke leven te beginnen, en hel 
Heilig Sacrament des Altaars noodzakelijk om het 
te voltrekken.» Perceptio Baplismi est necessaria ad 

inchoandam spiritualem vit am, perceptio uero Eucha-

ristice est necessaria ad consummandam ipsam (i). 

Ik dank u, o Jesus dat gij mij van een zoo kracht­
dadig middel voorzien hebt, om mij met U te ver­
eenigen, en steeds meer toe te nemen in uwe liefde. 
Welke leederheid! welke goedheid! Een God zich 
geven aan een ellendig schepsel... Een God... Ach! 
mijo Verlosser! ik bemin u boven al, ik bemin u 
meer dan mij zeiven, dan mijn leven ! Ter betuiging 
dezer liefde, offer ik u, zonder voorbehoud, mijne 
zintuigen, de vermogens mijner ziel, mijne gedach­
ten, mijne verlangens, mijne genegenheden, mijne 
handelingen, mijn leven, geheel mij zeiven op. Ik 
verklaar vóór het aanschijn van hemel en aarde, 
dat ik niet meer leven wil dan voor u, niet meer 

(1) 5 part. q. 14 art. in corp. 



handelen, spreken, ademen wil dan ter l iefde van lev 
u.  Ik zou wenschen, dat mijn hart  u alléén toebe- wt 
hoorde, en liet  de vurige vervoeringen onderging, l ie 
waardoor het hart  uwer liefdevoile Moeder Maria H. 
verteerd werd. wanneer zij  ons,als haren Zoon aan zij  
haren moederli jken boezem drukte.  Amen. 3° 

in 
VIERDE AFDEELING. s( 

Vierde middel ; De Belijdenis der Evangelische Raden. ^ 

" d 
De middelen, welke wij  tot  hiertoe overwogen a  

hebben, zijn in den gewonen regel,  tot  het verwer- ;  
ven en beoefenen der goddelijke,  l iefde noodzakelijk;  
maar er is  nog een ander middel,  dat,  ofschoon 
men ' t  niet  noodzakelijk noemen kan, echter zeer 
krachtdadig is, te weten ; de belijdenis der Evange­

l ische raden (raadgevingen) — van vrijwill ige ar­
moede, zuiverheid en gehoorzaamheid. 

Die belijdenis der Evangelische raden, aldus 
genoemd, wijl  Christus die in zijn Evangelie aan­
bevolen, aangeraden heeft ,  is  het,  welke het reli-
gieuse leven daarstelt .  Dezelve is  allen christenen 
niet  gemeen; zij  is  het eigendommelijke diergenen 
alleen, die werkelijk aan de ri jkdommen, vermaken, 
tot  zelfs aan hun eigen wil verzaken,,  ten einde vrijer 
te zijn om aan God en den evennaaste al  zijne l iefde 
te schenken. 

De reden, waarom de belijdenis dezer raden de 
liefde helpt verkrijgen en in beoefening brengen, is  



— 505 -

hierin gelegen, dut zij  uit  den geest,  uit  het hart  en 
leven van den Christen de hinderpalen verwijdert ,  
welke hem beletten zich geheel en gansch aan Gods 
liefde te wijden. Deze hinderpalen komen, gelijk de 
H. Thomas leert ,  uit  drie bronnen voort;  welke 
zijn :  de ri jkdommen, 2° de staat des huwelijks,  
3° de vrije beschikking over de daden van den wil .  

Dat de rijkdommen eene hindernis voor de vol­
maakte liefde Gods is,  is  eene waarheid op ver­
scheidene plaatsen van hel Evangelie aangeduid. 
— Een deugdzame jongeling bood zich aan Jesus 
aan en zeide :  « Goede meester! wat goeds zal ik 
doen, opdat ik hel eeuwige leven hebbe? » En Jesus 
antwoordde hem : . . .  «Indien gij  tot  het leven wilt  
ingaan, onderhoud de geboden. . .  » — De jongeling 
zegt tot  hem, dat hij  die heeft  onderhouden van 
zijne jeugd af,  en vraagt :  « wat ontbreekt mij nu 
nog? » Jesus zegt lol hem : « Indien gij volmaakt 

wilt  zijn,  ga heen, verkoop wat gij  hebt,  ea geef 
hel den armen.. .  en kom, volg mij!  » terwijl  hij  
hem in ruil ing hiervoor een schat in den hemel 
belooft .  Doch toen de jongeling dit  woord 
gehoord had, ging hij  bedroefd heên, omdat hij  
gevoelde, dat hem dit  offer te zwaar viel;  hij  leerde 
thans zich zeiven kennen en hoezeer gehecht hij  
aan zijne aardsche goederen was. Jesus zag hem 
met een medelijdend oog na, en vervolgens zich tot  
zijne leerlingen wendende, sprak hij  deze vreese-
li jke woorden :  « Voorwaar zeg ik u,  dat een ri jke 
moeieli jk hei Rijk der Hemelen zal ingaan. En we-
dcium zeg ik u :  het is  gemakkelijker,  dat een 



kemel door het oog eener naald dóórga, dan dal een 
ri jke inga in het Rijk der Hemelen (i) .» De leerlin­
gen, dit  hoorende, waren zeer verwonderd en zei­
den :  « Wie dan zal zalig kunnen worden? « Doch 
Jesus zag hen aan, en zeide tot  hen ;« Bij menschen 
is dit  onmogelijk;  maar bij  God is alles mogelijk.  » 
(MATTH .  XIX. 17—26.) 

De eerste hinderpaal,  dien de ri jkdommen de vol­
maakte liefde in den weg stellen, is  de onrust welke 
zij  over ' t  algemeen veroorzaken. — «De rijkdom­
men zijn doornen, » zegt de H. Gregorius,  « die 
' t  gemoed van den mensch door vrees,  zorgen en 
angsten steken, kwellen en pijnigen (2).  » Deze 
woorden zijn gegrond op de leer van den Zaligma­
ker.  Zijnen leerlingen sprekende over het gedeelte 
van ' t  zaad, dat tusschen de doornen gevallen was, 
zeide hij  tot  hen :  « Het zaad dat voorts onder de 
doornen valt ,  duidt degenen aan, die het woord 
Gods hooren; doch de zorgen dezer wereld en het 
bedrog van den ri jkdom verstikken het woord, en 
het wordt onvruchtbaar (3).  » — Inderdaad, welke 
zorgen besteden de menschen aan de ri jkdommen 
niet? Aan welke onrust geven zij  zich niet  over,  om 
ze bijeen te verzamelen, te vermserderen en te be­
waren? O, hoe hoogst treurig is  het te zien, hoe 

(1) Dit spreekwoordelijk gezegde werd bij de Joden ge­

bezigd om eene hoogst moeielijke zaak aau le duiden, en 

wordt in dien zin hier door den Zaligmaker voorgedragen, 

Ven. 

(2) Moral, lib. III .  C. XXVH. 

(5) Matth. XIH. 22. 



vele Chrislenen, ten wille var;  deze, dagen en nach­
ten zonder rust  en vrede doorbrengen! DeH. Apostel  
Paulus raadt dengenen die koopen, te zijn,  als 
bezaten zij  niet;  en die deze wereld gebruiken, als 
gebruikten zij  baar niet ,  tot  beweegreden aanha­
lende, dat de gedaante dezer wereld vergaat (i) .  

Het is  waar,  dal niet  alle menschen in dezelfde 
onrust om hunne goederen leven; doch wddr zal 
men een'  ri jke vinden, die er geheel vrij  van is? — 
« Die ri jk willen worden, » zegt nog de Apostel ,  
t  vallen in bekoring, in de strikken des duivels,  en 
in vele nuttelooze en schadelijke verlangens,  welke 
den mensch in zijn ondergang en verderf storten (2). » 

Daarom zegt de Heilige Geest in het boek Eccle-
siasticus :  « Gelukkig de man die zonder vlek is  
bevonden, en het goud niet  nagejaagd, noch zijne 
hoop opgeld en schatten gesteld heeft!  Wie is deze? 
en wij  zullen hem loven, want groote dingen heeft  
bij  in zijn leven gedaan (3).  » 

De (eceede hinderpaal,  dien de ri jkdommen mede­
brengen, komt hieruit  voort  dal zij  gemeenlijk zich 
meester van het hart  desgenen maken die ze bezit ,  
aangezien hel zeer moeieli jk is ,  bemerkt de H. Hie-
ronymus, goederen te bezitten, en het hart  er ge­
heel van onthecht le bewaren. Zeker,  op zich zelven 
genomen, hebben de ri jkdommen niets verachiings.  
waardigs; men moet ze integendeel als geschenken 

(1) I .  Cor.  VII.  50. 51. 
(2) I .  Tim. VI.  9.  
(5) Eccli .  XXXI. 8.  9.  

«« 



— 506 — 

van Gods milddadigheid beschouwen, en — had de voc 
mensch in de Rechtvaardigheid, waarin hij gescha- dal 
pen was, blijven volharden, zij zouden hem ten ziji 
prikkel voor zijne liefde en erkentelijkheid gediend We 
hebben. Maar hij is door de zonde bedorven, zijne (jij 
neigingen zijn ongeregeld, zijne driften wederspan- de 
nig, en, dien ten gevolge, zijn de goederen dezer ^r 
wereld, in plaats van lot God te leiden, in een bedrie-
gelijk lokaas veranderd, dat hem verhindert zich 
aan God te geven, en dat hem van God verwijdert. 

Een derde hinderpaal, dien de rijkdommen de ni 
volmaakte liefde gewoonlijk in den weg zetten, is g( 
de hoovaardij. — Zij maken den mensch niet d( 
deugdzaam, en geven hem op zich zeiven genomen, t( 
geene verdiensten, en desniettegenstaande bezitten n 
zij eene groote kracht om hem opgeblazen te maken. 
Üe rijke kan zich van zekeren glans omgeven, welke h 
licluelijk een damp van hoogmoed voortbrengt, v 
waartegen de heiligen zeiven moeite hebben zich te c 
beveiligen. Ook hier wederom worden wij door de c 
ondervinding geleerd; immers, zeer zeldzaam ont- i 
moet men Christenen, die, in overvloed levende, ( 
volgens de uitdrukking van den Psalmist, « op de i 
menigte hunner rijkdommen niet roemen (»). » Hoe 
velen, die, verblind door den valschen glans waar­
van zij omgeven zijn, zich inbeelden eene andere 
soort van menschen, en bijna vrij van de algemeeue 
ellenden der menschelijke natuur te zijn! Het ge­
volg dier meening is eene prikkelbare gevoeligheid 

(l) Psalm XLVIH. 7 



— 507 — 

voor hun' persoon en familie, waaraan zij gelooven 
dat alle achting en alle voorrechten verschuldigd 
zijn, zonder zich ooit tevreden te toonen met die, 
welke zij reeds ontvangen hebben. In ambten, waar­
digheden, plaatsen, maken zij altoos aanspraak op 
den voorrang te moeten wezen; in één woord, zij 
dragen de dwaze overtuiging in zich om, dat het 
hun toekomt te regeeren en iedereen onder zich te 
hebben. 

De hinderpalen, welke de huwelijke staat de vol­
maaktheid der liefde Gods verwekt, — en die, vol­
gens den H. Thomas, tot de echtelijke genegenheid, 
de zorgen voor huisgezin en tijdelijke goederen (i) 
te zamen gebracht kunnen worden, — zijn grooter 
nog dan die van den kant der rijkdommen komen. 
— Had de mensch de oorspronkelijke Rechtvaardig­
heid bewaard, dan zou ook de staat des huwelijks, 
welverre van de goddelijke liefde te hinderen, ge­
diend hebben om tot dezelve op te wekken ; omdat 
de mensch, recht en welgeregeld in zich zeiven, dat 
is, de rede onderdanig aan God, en de driften on­
derdanig aan de rede zijnde, de plichten van dien 
staat geen beletsel gesteld zouden hebben aan de 
vrije uitoefening van de edelste werkingen der ziel. 
In zijne echtgenoote zou hij slechts de gelijkenis 
van het goddelijke beeld, en in zich zeiven slechts 
de goddelijke goedheid aanschouwd hebben, die 
hem ten levensbeginsel tot voortplanting van zijn 
geslacht heeft gesteld. Dan, die staat van Recht-

(1) 2. '2. 9. 196. art .  4. in Corp. 



— 308 -

vaardigheid bestaat niet meer, en hoewel er in de 
christelijke huwelijken nog veel goeds bestaat, 
zooals de geboorte van kinderen, de wederkeerige 
hulp en steun, en het sacrament, — toch neemt dit 
niet weg, dat zij aan vele gebreken en tallooze el­
lenden onderworpen zijn. Bovendien, « die eene 
vrouw heeft,» zegt de H. apostel Paulus, «heeft de 
zorg voor de zaken dezer wereld, en de zorg om 
haar te behagen ; hij is verdeeld. » 

Wie ooit, onder gehuwde personen, bezat meer 
deugd dan de heilige de Chantal? En echter, zoolang 
zij in den staat des huwelijks leefde, ontmoette zi] 
er schier onoverkomelijke beletselen om zich geheel 
aan God te geven. Als haar man afwezig was, voelde 
zij zich vrijer in hare genegenheden, en proefde in 
hare gebeden een veel smakelijker voedsel. Was hij 
wedergekeerd, dan ontwaarde zij altoos eene ver­
koeling dier zuivere en eenvoudige liefde voor God, 
welke lag op den bodem barer ziel. Zij zelve beleed 
die afwisselende veranderingen aan een persoon die 
hare vertrouwelijkheid genoot. « Ik voel mij ster 
tot innige vereeniging met God aangetrokken, » 
zeide zij, « en ik weet dat hij mij geheel verlangt; 
doch zie, weldra wendt zich mijn geest, met mijne 
gedachten en genegenheden, weêr naar mijn echt­
genoot heên, en mijn hart is weder verdeeld. » 
Wanneer de dood haar vervolgens van dien zoo 
dierbaren echtgenoot gescheiden had, sprak de 
Heilige tot God : « Nu gij mij mijn man hebt ont­
nomen, om alléén de bruidegom mijner ziele te, 
wezen, nu kan ik, van dien band thans bevrijd, u 



— 509 — 

alleenlijk beminnen, met de zekerheid van u nooit 
te verliezen. En mij met u in deze liefde, zonder 
eenig beletsel, vereenigende, zal ik waarlijk geluk­
kig zijn! Daar het kleinste deeltje mijner liefde u 
zoo dierbaar is, o Heer, en gij daarop zoo naijverig 
zijl, zal mijn hart geheel het uwe wezen, en mijn 
geluk zal volkomen zijn, omdat deze echt voort zal 
duren in eeuwigheid. » 

De vrije beschikking, eindelijk, over de daden van 

den eigen wil stelt de volmaakte liefde Gods ook 
twee groote hinderpalen in den weg. — De eerste 

is die onrustige bezorgdheid, waarin gewoonlijk 
diegenen verkeeren, welke zich zeiven bestieren, 
omtrent het welslagen hunner gemaakte besluiten; 
en de tweede, hel gevaar van zich ten aanzien van 
het goede of kwade hunner werken te misleiden. 
Immers, zeer licht kan ons eigen oordeel ons be­
driegen, door het goede kwaad, het kwade goed te 
noemen, wanneer wij-zelven de eenige leiders van 
ons gedrag zijn. 

Na alzoo de hinderpalen onderzocht te hebben, 
welke uit de rijkdommen, den huwelijken staat, en 
de vrije beschikking over de handelingen van den 
eigen wil voortspruiten, ten gevolge waarvan de 
christen groote moeielijkheden ondervindt om tot 
de volmaakte liefde van God te komen, zoo laat 
ons nu de kracht beschouwen, welke de Evangeli­
sche raden bezitten, om die hinderpalen te doen 
verdwijnen. 

Laten wij in de eerste plaats van de werkelijke, 
vrijwillige armoede spreken, waardoor de christen 

36, 



— 310 -

voor immer aan den eigendom verzaakt, of althans & 
aan de vrije beschikking over alle tijdelijke goede- well 
ren. — Wie ziet niet, dat deze armoede de recht- van 
streeksche strekking heeft, om alle beletselen, uit voh 

het bezit van rijkdommen voortspruitende, uit den l»sc 
geest en het hart te verwijderen? Daarom stelt de stai 
goddelijke Zaligmaker zich niet tevreden met de uit 
menschen uit te noodigen, omalies ten liefde van gel 
hem te verzaken, maar moedigt hen daartoe ook vai 
aan door de belofte eener ruime belooning in dit zoi 
en het andere leven. Wanneer de H. Petrus hem dij 
vroeg, welk het deel dergenen zijn zou, die alles na 
verlaten hadden om hem te volgen, antwoordde üc 
hij: « Voorwaar zeg ik u, dat gij, die mij gevolgd w 
zijt, bij de wedergeboorte (na de algemeene ver rij ze- te 
nis), wanneer de Zoon des menschen zal gezeten in 
zijn op den troon zijner majesteit, dat ook gij zult 01 
zitten op twaalf tronen, oordeelende de twaalf d 
stammen van Israël. En al wie huis of broeders of C 
zusters of vader of moeder of vrouw of kinderen of f 
akkers om mijnen naam zal verlaten hebben, hij 1 
zal honderdvoudig ontvangen, en het eeuwige leven i 
bezitten (i). » De eerste christeaen hadden deze 
woorden van Jesus Christus wel begrepen; wij 
lezen toch in de Handelingen der Apostelen, door 
den H. Lucas beschreven, dat zij hunne landen 
verkochten en er den prijs van aan de Apostelen 
brachten, zoodat zij niets in eigendom bezaten; 
maar alles was naar ieders behoeften verdeeld, (a) 

(1) Mauh. XIX. 37. — 29. 
(i) Hand. der Ap. II. 44. 43. IV. 34. 35. 



— 31 i — 

Gelijk de wezenlijke armoede de hinderpalen, 
welke het bezit der tijdelijke goederen medebrengt, 
van den christen verwijdert, zoo verwijdert de 
volmaakte zuiverheid, waarin de tweede Evange­
lische raad bestaat, de verhinderingen, welke de 
staat des huwelijks medebrengt. — De mensch die, 
uit verlangen om aan God Ie behagen, in den on-
gehuwden staat leeft, onthoudt zich gemakkelijk 
van alle zinnelijke genieting, en is los van aardsche 
zorgen. Dien ten gevolge is zijn geest vrij en vaar­
dig, om zich tol de edelste werkingen te verheffen, 
namelijk tot de beschouwing dor waarheid en de 
liefde van het hoogste goed. In de bemerkingen, 
welke de H. Thomas op dit onderwerp maakt, 
teekent hij aan, dal de zuiverheid geschikt is om 
in de ziel het beschouwende leven aan te kweeken, 
omdat de zuivere mensch zich gemakkelijk boven 
de aardsche dingen verheft, en geheel zijn geest op 
God en goddelijke dingen zet. « Die geene vrouw 
heeft, » zegt de H. Paulus aan de Korinlhiërs, « is 
bezorgd over 'l geen den Heer betreft, hoe hij God 
zal behagen... En de maagd denkt om 't geen den 
Heer betrefi, om heilig te zijn naar lichaam en 
geest {\). » Ook de Verlosser, wanneer Hij van den 
maagdelijken staat gewaagt, verheft denzelven als 
een schat der hoogste waarde, door deze woorden 
welke wij in hel Evangelie lezen ; » Eenigen ont­
houden zich van het huwelijk om hel Rijk der he­
melen; maar niet allen vallen dit woord, maar zij 

(1) 1. Cor. VII. 35. 54. 



— 512 — 

aan wie het gegeven is. Die het vatten kan, vatte 
het. i Non omnes capiunt verbum istud, sed quibus 

datum est. — Qui potest capere, capiat (i). Als 
wilde Hij zeggen: « voor immer verzaken aan het 
vleesch,uit inzicht van het Rijk der hemelen, — dat 
is: uit een godsdienstig oogmerk, — is iets zoo 
verhevens, dat de menschen, ter oorzake hunner 
bedorvenheid, de waarde daar niet van vatten, in­
dien hun vanboven niet een bijzonder licht mede­
gedeeld wordt. 

Bovendien heeft Jesus-Christus den maagdelijken 
staat op eene bijzondere wijze verheven door zijne 
geboorte zelve, daar hij wilde dat zijne Moeder eene 
Maagd zou wezen ; ook koos hij een maagdelijken 
voorlooper, en de H. Hieronymus verzekert, dat 
ook de Apostelen ongehuwd, ol die onder hen mis­
schien waren gehuwd, althans na hun roep tot het 
apostelambt, van hunne vrouwen gescheiden wa­
ren. — Evenzeer spreekt de H. Paulus van den 
maagdelijken staat als van een onwaardeerbaren 
schat, onvergelijkelijk hoog boven den huwelijken 
staat verheven. « Aan de ongetiuwden nu en aan 
de weduwen zeg ik, » zoo schrijft hij in zijn eersten 
brief aan de Korinthiers : het is hun goed indien 
zij zóó blijven, gelijk ikzelf. » — « Zijt gij aan 
geene vrouw verbonden, zoek geene vrouw. » — 
« Hij die zijne maagd [uithuwelijkt, doet wel; en 
hij die haar niet uithuwelijkt, doet nog beter (i). » 

Hel is volgens deze leer, dat het Concilie van 

(1) 1 Cor. Ml. 8. 27. 58 



- 313 — 

Trente de volgende leerstellige verklaring uitge­
sproken heeft;  « Indien iemand zegt, dal liet niet 
beteren zaliger is in den maagdelijken of ongehuw-
den staat te blijven, dan zich in het huwelijk te 
begeven, die zij gevloekt (i).  » 

Overwegen wij,  in de derde plaats, welke kracht 
de volmaakte gehoorzaamheid bezit,  om van den 
christen de belemmeringen te verwijderen, die de 
vrije beschikking over zich zeiven aan de volmaakte 
liefde van God in den weg stelt .  

Wal doet hij die den raad der volmaakte gehoor­
zaamheid omhelst? Hij verzaakt aan zijn eigen wil,  
en stelt  dien in handen van een overste, om in alles 
door hem geleid te worden. Van dezen oogenblik 
af aan doet bij afstand van zijne rechten op zijn 
eigene handelingen, en doet, om zoo te spreken, 
zijnen wil in dien van zijn'  overste overgaan, zich 
dezen als "regel van zijn gedrag stellend, — in alles 
wat niet klaarblijkelijk zonde is.  Hij,  die zich 
zeiven regeert,  moet nauwkeurig acht geven op ' t  
geen hij onderneemt, uit vrees van niet door de 
eigenliefde misleid te worden; maar de religieus 
die onder de gehoorzaamheid leeft,  heeft niet noo-
dig veel na te denken om zich te verzekeren dat hij 
wel doet; voor hem is het voldoende te weten, of 
' t  geen hij doet met den wil zijns oversten overeen­
komt, waarin hij met recht den wil van God erkent. 
« Die u hoort,  hoort mij,  » zeide Jesus-Christus 
aan zijne Apostelen, en in hen aan hunne opvol­
gers. Nu, dit gezag, dat de Kerk heeft om de ge­

il) Sesje.  XXXIV. C. X. 



— 314 — 

loovigen (e bestieren, oefent zij door hare bediena- dre' 
ren uit, en in het bijzonder door middel der oversten gaa 
van geestelijke orden, welke, door Haar goedge- bij 
keurd zijnde, degenen bestieren, die hun onder- dat 
worpen zijn, tot meerdere heiliging hunner zielen. doi 

Eene andere overweging, welke de waarde der toe 
Evangelische raden nog hooger doet stijgen, is, dei 
dat de religieus door deze aan God een volmaakt rei 
offer van alle zaken, en ook van zijn eigen zeiven of 
doet. — «De goederen, die de mensch in zijne br 
macht heeft, » zegt de H. Thomas, « worden tot di) 
drie klassen gebracht : de goederen der fortuin, ze 
welke zijn de rijkdommen ; — de goederen des li- gi 
chaams, welke zijn de vermaken ; — en de goede- w 
ren van den geest, welke zijn de daden van den wil. a 
Zij nu, die, gedreven door het verlangen om zich g 
steeds nauwer met God te vereenigen, de Evan- l( 
gelische raden omhelzen, brengen hem deze drie ^ 
soorten van goederen geheel ten offer : de uitwen- \ 
dige, door de gelofte van armoede; — de lichame- ^ 
lijke, door de gelofte van'zuiverheid; — en einde­
lijk de geestelijke, door de gelofte van gehoorzaam­
heid (i). 

'tlshieronKdatde HH. Hieronymus en Cyprianus 
niet aarzelen een zoo grool offer met het Doopsel te 
vergelijken, dewijl het, zoo al niet gelijk dit sacra­
ment de zondeschuld uitwischt, in zich toch een 
heldemoed besluit, voldoende om den mensch de 
vergiffenis te verdienen van alle straf voor de be-

(1) 2. 2. 9. 185. art. C. 7. 



drevene zonden verschuldigd. — De H. Bernardus 
gaat nog verder, daar hij de kloostergeloften zelfs 
b-ij 't martelaarschap vergelijkt, en er bijvoegt, 
dat, zoo het offer van den kloosterling, die zich 
door de belijdenis der Evangelische raden aan God 
toewijdt, schijnbaar ai niet zoo wreed als dat van 
den Christen is, wien men de ledematen met ijze­
ren haken verscheurde, met het zwaard afhieuw, 
of op raderen en andere martelingstuigen ver­
brijzeld, het nogtans moeielijker is wat de 
duurzaamheid betreft. Wat kan men meer nog 
zeggen? De Kerk zelve beschouwt het als het aan­
genaamste offer, dat de mensch aan God doen kan; 
want, had iemand zich door belofte verplicht, om 
als pelgrim naar Rome en het Heilige land te gaan; 
geheel zijn leven tang in gasthuizen dienst te doen; 
te water en te brood te vasten ; de nachten in het 
gebed door te brengen, of tot andere dergelijke 
buitengewone werken van deugd, — dat alles is 
volgens haar oordeel minder, dan de beoefening 
der Evangelische raden, en deze bijzondere belof­
ten worden door het afleggen der kloostergeloften 
vernietigd, of om beter te zeggen, zij worden in 
deze laatsten veranderd, als zijnde ontwijfelbaar 
beter en volmaakter. 

De gevolgtrekkingen uit hetgeen wij omtrent de 
krachtdadigheid der Evangelische raden, met be­
trekking tot het verkrijgen en beoefenen der god­
delijke liefde, gezien hebben, betreft tweederlei 
soort van personen : — degenen, die deze raden 
reeds hebben omhelsd, en heu die nog vrij zijn. 



— ólfi — 

Zij die deze belijden, moeten den Heer voor hunnen 
roep, als voor de uitstekendste weldaad, bedanken 
en alles in fret werk stellen, om met groote ge­
trouwheid eraan te beantwoorden, zich dit woord 
des heiligen Gregorius herinnerende, « dat];hoe 
grooler de gaven van God zijn, hoe vreeselijker ook 
de rekening wezen zal die wij er Hem van zullen 
moeten geven.» Dit moet echter met veel kalmte 
van geest en een groot vertrouwen op de goddelijke 
goedheid geschieden, die niet kan nalaten, op eene 
bijzondere wijze, die zielen te begunstigen, welke 
alles hebben verlaten om zich geheel aan zijne dienst 
toe te wijden. De religieus moet van zijn' kant 
trachten, dat deze drie middelen, — van daadwer­
kelijke armoede, van zuiverheid en gehoorzaam­
heid, — dienen om in hem de goddelijke liefde te 
doen toenemen, wijl dit derzelver eenig doel is, en 
zij hieruit, volgens de uitlegging van den H. Tho­
mas, al hun waarde trekken (i). In betrekking tot 
dit onderwerp, zei ook de Abt Mozes tot zijne on-
derhoorige kloosterlingen : « Geven wij wel acht, 
mijne broeders, dat het vasten, het waken, de 
lichamelijke wei ken, de lezing en alle andere wer­
ken van godsvrucht of versterving, niet anders door 
ons beschouwd en bemind moeten worden;dan als 
zoovele middelen om te komen tot de volmaakte 
liefde. » 

De eenvoudige geloovige die nog vrij is, moet 
overtuigd wezen, dat aan God zich door geloften 

(1) 2. 2. 9. 184. art.  5. in corp. 



— 517 — 

ien verbinden, klaarblijkelijk eene goede en uitmun­
ten tende zaak is,  en er dus geene lange beraadslagin-
je- gen noch veelvuldige raadplegingen noodig zijn, 
)rd om den religieuzen staat te aanvaarden. 
ioe Ten aanzien der intrede in den kloosterlijken 
iok staat,  leert de H. Thomas, dat men drie zaken be­
ien schouwen kan :  1° de intrede op zich zelve en in 
3te hsar bestanddeel; en onder dit opzicht bestaat er 
ke geen twijfel,  dat dit niet een goed, beter dan 
ne het tegenovergestelde is; die anders dacht zou 
ke Christus beledigen, van wien de uitnoodiging en 
ist raadgeving uitgaat,  tot alle menschen gericht,  om 
mt de vrijwillige armoede, de zuiverheid en gehoor-
;r- zaamheid te omhelzen. 
n- Men kan 2° de intrede in den kloosterlijken staat 
te beschouwen in betrekking tot de krachten des-
en genen, die deze manier van leven wenscht te on-
o- derneraen; en onder dit gezichtspunt zelfs is die de 
ot beste partij ,  omdat de christenen, die den religieu-
n- zen staat omhelzen, zich niet op hunne eigene 

krachten verlaten, maar op de genade Gods, die 
je  de zwakken sterk, de kleinmoedigen grootmoedig 

r .  maakt, volgens dit woord van Isaias :  « Zij die 
) r  hopen op den Heer,zullen van kracht veranderen; » 
l s  dit wil zeggen :  zij zullen hunne eigene krachten 

e  afleggen, welke slechts zwakiieid zijn, en zullen 
aannemen eene bovennatuurlijke sterkte. « Zij zul-
len met vederen bekleed worden als arenden: zul-

n  len loopen zonder zich te vermoeien; voortgaan 
en niet bezwijken (i).  » Indien zich echter eenige 

(Ij  Isai.Xl.ol.  i7 



bijzondere moeielijkheid voordeed, zooals lichame­
lijke. zwakheid, schulden, groote behoefte der 
ouders enz, dan zou men ernstig behooren na le 
denken en raad te nemen bij geleerde, voorzichtige 
en vrome menschen. Maar toch ook dan nog moet 
men vaardig te werk gaan, en een al te langwijlig 
beraadslagen vermijden, volgens de waarschuwing 
van den H. Hieronymus aan Paulinus, dien hij 
schreef: « Neem, mijn zoon, neem zonder dralen 
den roep van God aan, die u de grootste weldaad 
aanbiedt der wereld. Waarom blijft  gij  met uw 
scheepje aan land, als God u roept ? Verkwist niet 
den tijd met de knoopen van het scheepstouw los 
te maken; hak hel door en vertrek! » 

Eindelijk, 3° kan men de hoedanigheid van de 
orde, die men omhelzen wil beschouwen, en men 
behoort eene zoodanige te kiezen, waar de nale­
ving der regelen eu zelfverloochening, tegelijk met 
de beoefening van gegronde deugden, bloeien. 

Ten laatste, moet de christen, die den noodigen 
moed, om een staal van zoo groote volmaaktheid 
te beleven, niet in zich ontwaart,  cf die hiertoe door 
verbintenissen, in een andereu siaal reeds aange­
nomen, belet is,  overwegen dat hij toch ook tot de 
volmaaktheid der liefde Gods, wien hij door hel 
Doopsel is toegewijd, geroepen en verplicht is uit 
al zijne krachten le werken om daartoe in dien 
graad te komen, welke met zijn staal en stand 
overeenkomt. Dat hij zich dus wachte, zooals de 
Engel der school, de H. Thomas van Aquine (i) 

^1) 2. 2. q. 180. an. 2. in corp. 



aanbeveelt, datgene te verachten wat tot de uitoe­
fening der Evangelische raden behoort, en meer 
nog, er diegenen van terug te houden, die wellicht 
het voornenifn hebben dezelve te aanvaarden, gelijk 
de wereldlingen plegen te doen uit eene voorzich­
tigheid des vleesches, welke rechtstreeks in strijd 
niet die van Jesus Christus is. De ware Christen 
moet integendeel eene heilige afgunst dentenen 
toedragen, die God verkoren heefi om hem op eene 
bijzondere wijze te dienen; erkennende, dat hun 
deel het beste is, moet hij hen ook uit al zijn ver­
mogen helpen, om hun goed voornemen ten uitvoer 
te brengen, en voor zich zeiven een zoo gelukkig 
lot, een zoo edelen moed, en zoo hoog begrip van 
de waarheid vvenschen. 

« Het is waar», zeide de H. Franciscus van Sa-
les, « dat niet alle christenen verplicht zijn de 
Evangelische raden ie omhelzen en in beoefening 
te brengen ; zij zijn echter verplicht dezelve te be­
minnen, omdat zij voorlrelïelijk zijn.»Laat ons daar­
om alle raden, welke God den menschen gegeven 
heeft, teederlijk lielhebben. De Engel des goeden 
raads met al de waarschuwingen die hij ons over­
brengt, met al de opwekkingen, welke hij tot ons 
richt, zij ten allen tijde gezegend. Salomon zegt, dat 
de ziel getroost wordt door de raadgevingen van 
den vriend, en die vriend is de Zaligmaker, en 
zijne raadgevingen zijn zoeter dan honig! Ver­
heugen wij ons, o Theotimus, als wij zien dat ee-
nige edelmoedige harten deze raadgevingen omhel­
zen, welke wij den moed niet hebben te volgen. 



— 520 -

welke wij niet kunnen in oefening brengen. Bidden 
wij voor hen, zegenen wij hen, begunstigen wij hen, 
wijl de liefde ons niet slechts verplicht datgene te 
beminnen wat goed is voor ons, maar ook hetgeen 
goed is voor den evenmensch. Wij zullen een be­
wijs geven, dat wij deze raadgevingen liefhebben, 
als wij degenen die ze omhelzen zullen eeren, want, 
gelijk de christen die een geloofsartikel, op gezag 
van God die 't veropenbaard heeft, gelooft, en de 
christen die een gebod uit waarachtige liefde tot 
God volbrengt, steeus bereid zijn om de anderen te 
gelooven, ie belijden en te volbrengen, wanneer de 
gelegenheid zich daartoe aanbiedt; zoo kan ook liij, 
die een Evangelischen raad bemint en beoefent, 
wijl Christus dien gegeven heeft, niet nalaten be­
reid te zijn, ze allen te beminnen en te beoefenen, 
aangezien zij allen voortkomen uit dezelfde bron, 
welke de Eeuwige Wijsheid des Vaders is (t). » 

Welke verplichtingen heb ik niet jegens u, 
o goedheidvolle Jesus, omdat gij mij uit de wereld 
getrokken en onder het getal dergenen opgenomen 
hebt, die gij op eene bijzondere wijze aan uwe hei­
lige dienst toegewijd hebt. Wat zal ik u wederge­
ven voor eene zoo verhevene gunst ? Hoe zal ik 
waardiglijk aan de genade beantwoorden kunnen, 
welke gij mij hebt bewezen door mij van zoo vele 
gevaren, waar de wereld vol van is, te bevrijden en 
mij te plaatsen in uw huis, in den schoot eener 

(1) Verhandeling over de liefde Gods. Boek II. hoold-

stuk. IX. 



orde, waar het vuur van godsvrucht gloeit, waar 
overvloeien de middelen van heiligmaking. Heere, 
zend mij alle straffen, die 't u believen zal, over, 
maar laat niet toe, dat ik ooit de liefde en achting 
dier zalige roeping verlieze, weike ik met uwen bij­
stand omhelsd heb. Verlicht mijnen geest, ontvlam 
mijn hart, opdat ik, getrouw uwe raadgevingen 
volgend, in de liefde moge ieven, en eindelijk u 
voor altijd moge bezitten. Beschik over mij volgens 
uw welbehagen, doch weiger mij de genade niet 
van altijd de uwe te zijn. « Behandel mij zooals 
't u goeddunkt », zal ik met uwen dienaar den 
H. Ignatius zeggen, <i doe met mij wat gij wilt, 
want ik weet dat gij mij liefiiebt ». 

Mijne zoetste Moeder Maria 1 keer uwe barm­
hartige oogen naar mij heên, gewaardig u mij on­
der uwe bescherming te nemen en mij de genade te 
verkrijgen ora een heilige te worden. Amen. 

LOF EN EER 

A A N  

God en aan Maria en aan de Heilige Apostelen Pe­

trus en Paulus en aan alle Engelen en 

Heil igen.  Amen. 

M. 





TAFEL. 

HOOFDSTUK I.  

GESCHIEDKUNDIGE SCHETS DER GODDELIJKE LIEFDE. 

Eerste Afdeeling. — Staat der goddelijke liefde van 
Adam af tot aan Jesus Christus. ... 5 

Tweede Afdeeling. — De goddelijke liefde is het 

wezen van hel Nieuw Verbond . . . . H 

Derde Afdeeling. — Staat der goddelijke liefde, van 

Jesus t hristus af tol op dezen tijd ... 17 

Vierde Afdeeling. - Slaat der goddelijke liefde in 

den hemel 26 

Vijfde Afdeeling, — Bijzondere gevolgtrekking uit 

het in de vorige afdeeling verhandelde . . 33 

HOOFDSTUK II. 

EVANGEHE-GEDOD DER GODDELIJKE LIEFDE. 

Eerste Afdeeling. — Eerste gedivite van het Evan-

gelie-gebod in deze woorden verval: Gij zuU den 

Heer uwen God liefhebben uil geheel uw hart . 44 

Tweede Afdeeling. — De twee laatste gedeelten van 

hel Evangelie-gebod, vervat in deze woorden : 

Gij zult den Heer uwen God liejhebben met geheel 

uwe ziel en met geheel uw versland . . . 37 

Derde Afdeeling. — Hoe noodzakelijk het krach­

tens 'i gebod des Evangelies is om alles onder­

geschikt te doen zijn aau de goddelijke liefde . 62 



- 524 — 

Vierde Afdeeling. — Over eenige genegenheden 

welke, krachtens het Evangelie-gebod, onderge­

schikt moeien zijn aan de goddelijke liefde . 68 

Vijfde Afdeeling. — Gevoelens van eenige Heiligen 

wegens hel gebod der goddelijke liefde . • 81 

Zesde Afdeeling. Al de Christenen kunnen de liefde­

wet gemakkelijk nakomen. . . . • 85 

HOOFDSTUK UI. 
OVER DE UITMUNTENDHEID DEB GODDELIJKE LIEFDE. 

Eerste Afdeeling. — De achting welke de Heiligen 

beloonden voor de goddelijke liefde, bewijst der-

zelver uitmuntendheid . . . • • 

Tweede Afdeeling. — De achting welke God zelf 

heeft voor de goddelijke liefde bewijst hare uit­

muntendheid 97 

Derde Afdeeling. — Hoe de liefde Gods onzen wil 

heiligt, en hem bekwaam maakt om verdiensten 

voor den hemel te verzamelen . . • .101 

Vierde Afdeeling. — De goddelijke lielde maakt ons 

deelachtig aan de vriendschap Gods . . .105 

Vijfde Afdeelinq. — De liefde Gods is een oneindig 

goed l'O 

Zesde Afdeeling. — De liefde Gods is het eenigste 

goed d;it ons nooit zal ontbreken . . • 

Zevende Afdeeling. — De liefde Gods is een goed 

dat ons volmaakt ^ 
Achtste Afdeeling. — De goddelijke liefde is een 

goed dat gelukkig maakt 

HOOFDSTUK IV. 

HET ZOETE DER LIEFDE GODS. 

Eerste Afdeeling. — Over den inwendigen vrede, 

w e l k e n  z i j  d i e  G o d  b e m i n n e n  g e n i e t e n  . 1 3 1  



Tweede Af deeling. — Eenige bijzondere bemerkin­

gen, welke hel zoele der goddelijke liefde doen 

k e n n e n  .  .  .  .  .  .  .  . 1 1 5 8  

Derde Afdeeling. — Alle Christenen zouden hel zoele 

en aangename der goddelijke liefde kunnen ge-

nielen ....... . 141 

Mierde Aldeeling. — De goddelijke liefde maakt 

licht wat zwaar is, en verzoet wat bitter is . . 146 

HOOFDSTUK V. 

GOD VERDIENT BEMIND TE WORDEN OM ZICH ZELVEN. 

Eerste Afdeeling. — Hoe beminnelijk God is om 

zijne Oneindige Volmaakiheden. . . . 151 

Tweede Afdeeling. — De beschouwing van Gods vol­

maaktheden in bel bijzonder, doet zijne onein­

d i g e  b e m i n n e l i j k h e i d  n o g  b e t e r  k e n n e n  .  . 1 5 6  

Derde Afdeeling — Beminnelijkheid van Jesus 

Christus . 165 

Vierde Afdeeling. — Over de wijze waarop eene 

minnelijke ziel aan de liefde Gobs beantwoorden 

m o e t  .  .  .  .  .  .  .  . 1 7 5  

Vijfde Afdeeling. — Vervolg van hetzelfde onder­

werp ........ 185 

HOOFDSTUK VI. 

GOD VERDIENT VAN ONS BEMIND TE WORDEN OM AL HET GOEDE 

WAARMEDE HIJ ONS OVERLAADT. 

Eerste Afdeeling. — God verdient van ons bemint te 

worden als onze Schepper 190 

Tweede Afdeeling. — God verdient door ons be­

mind te worden als onze Behouder . . . 195 



1 
— 526 -

Verde Afdeeling. — Hoe zeer God verdient van ens 

bemind te worden als onze Verlosser. . .198 

Vierde Afdeeling. — Over de liefde welke Jesus 

Christus ons betoond heeft in zijn lijden en zijnen 

dood 208 

Vijfde Afdeeling. — Over de liefde, welke God ons 

betoond heeft in onze wedergeboorte tot hel le­

ven der genade door het Doopsel . . . 2U 

Zesde Afdeeling. — Liefde Gods in de instelling van 

het Sacrament van Boetvaardigheid . . . 219 

Zevende Afdeeling. — Liefde van Jesus Christus in 

de instelling van het Allerheiligste Sacrament des 

Altaars 221 

Achtste Afdeeling.— Liefde van God in de instelling 

der Allerheiligste Offerande der Mis . . . 229 

Negende Afdeeling. — Lief:' telke Jesus Christus 

ons betoond heeft door on;-: kinderen zijner Kerk 

te maken. ....... 233 

HOOFDSTUK VH. 

VERLANGEN NAAR DE GODDELIJKE LIEFDE. 

Eerste Afdeeling. — Het verlangen naar de godde­

lijke liefde is eene hoedanigheid iederen Christen 

eigen 2i2 

Tweede Afdeeling. — Hoedanigheden van hel verlan­

gen naar de goddelijke liefde . . . . 245 

Derde Afdeeling. — Hel verlangen naar de liefde 

Gods moet voortbrengen hel verlangen naar den 

bloei van Christus' Kerk. — Hoedanigheden van 

dit verlangen . 252 

HOOFDSTUK VIH. 

I 

Teeken der goddelijke liefde 267 



— 527 — 
is 
. 198 HOOFDSTUK IX. 

Trappen der goddelijke liefde .... 276 

• 208 HOOFDSTUK X. 
s 

MIDDELEN OH DE GODDELIJKE LIEFDE TE VERERIJGEN 

214 EN TE BEOEFENEN. 

'  2 1 9  ^ers te  Afdeeling. — Eerste middel : Het Gebed . 282 

Tweede Afdecling. — Tweede middel : De Verster­

ving 289 

Derde Afdeeling. — Derde middel; De heilige . 

Communie 296 r 
' 229 ^ ierde Afdeelin9- ~ v'erde middel : De belijdenis. 

der Evangelische Raden .... 302 

233 

242 

245 

252 



. 





; "  


