
Vak 73 

KN ZIJ  NI  

IN VRAGEN EN ANTWOORDEN 

DOOK 

O. iiorviG 

's BOSCH — G. MOSMANS. 
Markt. A. 14. 



r 



DE H. GEEST 

EN ZIJNE WERKING. 

IN VRAGEN KX ANTWOORÜEX 

BOO]! 

c. iiovi 

R. K. Pr. en Pastoor te \Ve<;s]j. 

^ 

B I B L I C T E C A  |  

CONV. WliCHENS | 
or n. f n; w i w i 
- -  " 

liOSCJJ. — MOSMANS. 
Groüte Markt. 

1875. 



IMPRIMATUR. 

Warmond die 3^ Deccmb. 1874. 

1'. M. SNICKERS, 

Lib. Cms. 



VOORUKDK 

Dc Heer Jesus liet zijne jongeren en in hen ons 

niet als weezen achter. „Ik zeg u de waarheid, sprak 
Hij, het is u nuttig dat Ik ga; want zoo Ik niet weg­
ga, zal de Trooster niet tot u komen." (Joes. XVI, 7) 
Die Trooster, beloofd en gezonden, is de H. Geest, 
en ons geloof in Hem spreken wij uit als wij zeggen: 
Ik geloof in den H. Geest. 

Wat weten wij van den Geest, welke is Zijne wer­

king ? 
Op deze gewichtige vragen , beproef ik in de vol­

gende bladzijden een bevattelijk en zoo volledig mo­
gelijk antwoord te geven, en. daar dit boekje hoofd­
zakelijk voor de jeugd bestemd is, kwam mij de me­
thode van onderricht in vragen en antwoorden het 
geschikst voor. Bij de samenstelling raadpleegde ik 
vooral het Petit traité du S. Esprit van den Eerw. Heer 

Lacoste. ') 
Moge het boekske vele welwillende lezers vinden en 

nut stichten, onder den onuitsprekelijk hoogen in­
vloed van den Goddelijken Geest; aan Zijn licht en 
Zijne kracht hebben wij toch allen behoefte, vooral in 
onze dagen, nu ongeloof en onverschilligheid een gewel­
digen strijd voeren tegen de Openbaring en de Kerk 

1) Bar-Lc-J)uc. Louis Gutrin. 1S7B. 



IV VOOnilEDK. 

van Jcsus. Betrouwea wij ondanks dien strijd! Norr 

voortdurend wordt de H. Geest gegeven, nog voort­
durend werkt Hij I De wachter over Israël sluimert 
niet noch slaapt, maar met sterke hand en uitgestrek-
ten arm zal Hij de Kerk en hare kinderen redden uit 
het geweld en uit den bruisenden stroom, al bedekt 
ook een zondvloed van kwaad de aarde. Hij kent de 
Zijnen — Hij zal redden wie in Hem gelooven cn Zijne 
genadewerking aannemen... Allen die door den H. Geest 
geleid worden, zijn kinderen Gods. 

O, H. Geest, kom in ons, kom meer en meer, vol­
trek in ons het werk Uwer almacht, verlicht, versterk 
ons! Schenk uwe waarheid tegenover de leugen, uw 

licht tegenover eene dwaze Godloochenende wetenschap, 
uwe kracht tegenover het wijd verspreid bederf. Duis­
ternissen hebben het aardrijk bedekt, het kwaad noemt 
zich goed en de stoutheid der boozen is grenzeloos — 

maar door U, o Goddelijke Geest, zal het aanschijn 
der aarde vernieuwd worden. Kom, H. Geest, kom! 
en volbreng het werk der vernieuwing 1 

WEESP, 35 Nov. (H. Catharina) 1874. 

Cr. G. HONIG, 

Pastoor. 



DE 

H. GEEST EN ZIJNE WERKING. 

oooggooo 1 

r DEEL. 
Wezen, namen, voorlkomst en werkzaam­

heid van den H. Geest. 

HOOFDSTUK I. 

WEZEN EN NAMEN VAN DEN H. GEEST. 

Vraag. "Waaruil weten wij dat er een H. Geest is? 
Antwoord. Uit de H. Schriftuur. Zij spreekt van den 

Geest Gods, die over de wateren zweefde (Gen I. 2.), 
van den H. Geest, die in de Maagd Maria zal ko­
men (Luc. 1. 35.); van drie, die getuigenis geven 
in den Hemel: de Vader, het Woord en de H. Geest; 
en deze drie zijn één. (I Joës. V. 7.) 

V. "Wat is.de H. Geest? 
A. De H. Geest is de derde persoon der H Drieëen-

heid en waarlijk God gelijk de Vader en de Zoon. 
V. Bewijs dat de H. Geest God is"? 
A. De Godheid des H. Geestes wordt ons klaar in de 

H. Schrift geleerd. Ten eerste. Noemt zij Hem 
uitdrukkelijk God. (Hand. V. 3, 4.) Ten tweede. 
Schrijft zij Hem Goddelijke eigenschappen toe 



(Joës XVI. 13; I Gor. XI. 10, 11) en ten derde 
Schrijft zij Hem Goddelijke werkingen toe. (Joës III. 
5, I Gor. VI; II Rom. V. 5.) 

V. Zijn niet alle drie personen der H. Drieëenheid 
geest? 

A. Ja, zij zijn alle drie zuivere en heilige geest, naar 
hunne Goddelijke natuur, maar de derde persoon 
•wordt alleen de H. Geest genoemd. 

V. Is de H. Geest onderscheiden van de andere twee 
personen ? 

A. Ja, de H. Schrift zegt dit duidelijk, sprekende van 
den Vader en denZoon en den H. Geest, drie van 
elkander onderscheiden personen. (Joës XIV. 16; 
Math. XXVIII. 19.) 

V. Waarom wordt de derde persoon meer bijzonder 
Heilige Geest genoemd? 

A. Hij wordt geest genoemd, om Hem te onderschei­
den van de andere twee personen, en omdat het 
leven, hetwelk Hij ons mededeelt een geestelijk, 
een bovennatuurlijk leven is. Hij wordt heilig ge­
noemd, omdat Hij de Heiligheid zelve is en ook 

ons heiligt. 
V. Wordt de H. Geest ook niet nog anders genoemd ? 
A. De H. Schrift en de Kerk gebruiken ook nog an­

dere benamingen voor den H. Geest, zooals, Pa­
rakleet, Gave des Allerhoogsten, Bron der levende 
wateren, Hemelsch Vuur, Goddelijke Liefde, Gees­
telijke Zalving, Vinger Gods. 

V. Van waar is de naam Parakleet? 

A. De Zaligmaker zelf heeft aan den H Geest den 
naam van Parakleet gegeven. Tot vier malen toe 



3 

wordt Hij zoo genoemd in het evangelie van den 
IL Joannes, te weten: in het XIV, XV en XVI 
Hoofdstuk. 

V. Wat beteekent Parakleet? 
A. Het is een Grieksch woord en beteekent Trooster. 
V. Hoe is de H. Geest Parakleet of Trooster? 
A. Hij is dit 1. omdat Hij alle tijdelijk verlies, hoe 

groot ook, vergoedt en de bedroefden troost en ver­
sterkt door de Christelijke hoop, en 2. omdat door 
Hem in den zuiveren schoot der allerzaligste Maagd 
Maria Gods Zoon mensch geworden is. 

V. Vanwaar komt de naam Gave des Allerhoogsten? 
A. In de H. Schrift wordt de H. Geest vele malen 

aldus genoemd, bijzonder in de Handelingen der 
Apostelen. In het 8 hoofdstuk namelijk wijzen de 
H. Petrus en de H. Joannes de goddelooze aanbie­
dingen van Simon den Toovenaar van de hand. 
Hij wilde de macht, door de oplegging der handen 
den H. Geest mede te deelen, van de Apostelen koo-
pen, doch zij antwoordden: uw geld zij met u ten 
verderve, omdat gij de gave Gods voor geld verkrijg­
baar hebt geacht. (Hand. der App. VIII. 20.) 

V. Waarom noemt gij den H. Geest Gave Gods? ' 
A. Omdat Hij God is gelijk de Vader en de Zoon en 

zelf in ons komt, bijzonder in het H. Sacrament 
des Vormsels; 2. omdat Hij, in ons komende, ons 
zijne Goddelijke gaven mededeelt. 

V. Waarom heet de H. Geest Bron der Levende Wa­
teren ? 

A. Omdat de H. Schrift zegt, dat Hij bij de schep­
ping over de wateren zweefde, als levendmakende 



4 

geest dezelve vruchtbaar makende. Ditzelfde ver­
richt Hij ook in de geestelijke schepping, de H. 
Kerk, welke vooral Zijn werk is en daarom wordt 
Hij bij alle H. Zegeningen en de plechtigheden 
der HH. Sacramenten aangeroepen. 

V. Op welke wijze is de H. Geest eene Bron der 
Levende Wateren? 

A. Hij is dit als God, die de oorsprong is van alle 
goed, waarheid en licht. Bij den profeet Jeremias 
beklaagt Hij zich, dat de Joden «Hem, de bron 
der levende Wateren verlieten om zich gescheurde 
putten te graven.» (Jerem. II. 13) Hij is ook in 
onze zielen het beginsel der Goddelijke genade, 
een bron des eeuwigen levens en wij hebben allen 
van Zijne volheid ontvangen. 

V. Van waar komt de naam Vuur? 
A. Wij noemen den H. Geest vuur, omdat de H. 

Schrift Hem zoo noemt en Hij zich in die gedaante 
vertoond heeft. Naar het boek Exodus verscheen 
God aan Mozes in een vlammend vuur (Exodus 
IH. 2). In Deuteronomium (IV. 24) noemt Hij 
Zich verterend vuur. Op Sinai spreekt Hij te mid­
den van vuur (aldaar 33). Bij dag geleidt God zijn 
volk in de woestijn door eene wolk, bij nacht door 
eene lichtende vuurzuil, (aid. I. 30; VIII. 15; 
XXXI. 6, 8) en de profeet Isaïas zegt dat deze 
wonderbare leidsman de Geest Gods was (Isaïas 
LXIII. 14). In het Nieuwe Testament noemt de 
H. Joannes de Dooper het Doopsel van Christus 
een doopsel in den H. Geest en in het vuur (Math. 
III. 11. Luc. III. 9). Ook zegt Jezus omtrent Zijne 



5 

Wet en Genade, waarvan de H. Geest do oor­
sprong is, dat Hij vuur is komen brengen op de 
aarde (Luc. XII. 49) en op den Pinksterdag daalde 
de H. Geest in de gedaante van vuur op de Apos­
telen en de pas gestichte Kerk neder. (Hand. d. 
App. II. 3). 

V. Op welke wijze is de H. Geest een Vuur? 
A. De H. Geest is een vuur 1. doordien Hij onzen 

geest verlicht en ons de heerlijkheid der Godde­
lijke waarheden openbaart; 2. doordien Hij in de 
ziel alle onreinheid verteert en 3. doordien Hij 
ons geheel vernieuwt en omhelst door de mede-
deeling Zijner Goddelijke Liefdevlam. 

V. Van waar komt de naam Liefde? 
A. De H. Joannes zegt: God is liefde. Als zoodanig 

heeft Hij Zich in het Nieuwe Testament aan de 
wereld geopenbaard. De drie Goddeiyke personen 
hebben nu wel gelijke aanspraak op dien naam — 
de Vader omdat Hij ons Zijn Zoon gaf, de Zoon 
omdat Hij mensch werd en ons vrijkocht door Zijn 
bloed, de H. Geest omdat Hij ons Zijne gaven 
mededeelde — maar toch wordt de naam van liefde 
bijzonder aan den H. Geest toegeschreven. Want 
Hij komt van den Vader en den Zoon samen 
voort, is hun beider eenheid, hun eeuwige liefde-
adem, hunne oneindige zelfstandige liefde. 

V. Op welke wijze is de H. Geest Liefde? 
A. De H. Geest is Liefde, omdat Hij van den Vader 

en den Zoon als uit één beginsel door de liefde 
uitgaat, de eeuwige, onderlinge en wederkeerige 
liefdewerking is in het ééne Goddelijk Wezen, 



6 

en ook omdat Hij de Goddelijke liefde in de zie­
len uitstort, waardoor deze met God vereenigd 
worden. 

V. Van waar is de naam Geestelijke Zalving? 
A. De profeet Isaias zegt, dat de Geest des Heeren 

op de menschheid van den Verlosser zal rusten 
als eene heilige Zalving, en Christus, deze schrif­
tuurplaats verklarende, past haar op Zich zei ven 
toe. Evenzoo vernam Daniël uit Goddelijke open­
baring hoevele weken moesten verloopen, eer de 
Heilige der Heiligen de Zalving tof Verlosser zoude 
ontvangen. Ook onderricht de H. Petrus den hei­
den Cornelius dat God Jesus van Nazareth gezalfd 
heeft met den H. Geest. Daarom vooral wordt de 
H. Geest Zalving genoemd. Doch ook de wijding 
der Koningen, der*Priesters en der Christenen 
geschiedt door de zalving met HH. Oliën, opdat 
zij in staat mogen zijn, de zielen met God te ver­
eenigen , en deze zalving ontvangt al hare kracht 
van den H. Geest. 

V. Op welke wijze is de H. Geest eene geestelijke 

Zalving ? 
A. 1. Doordien Hij de Goddelijke Zalving tot Pries­

ter, Koning en Profeet aan de menschheid van 
Jesus mededeelde, die hierom ook Christus (Ge­

zalfde) genoemd wordt; en 
2. Doordien Hij onze zielen zalft door de instor­

ting van al Zijne gaven, bijzonder van de zacht­
moedigheid en de sterkte door de H. Olie zinne­

beeldig voorgesteld. 
V. Waarom noemt gij den H. Geest Vinger Gods? 



7 

A. Door den Vinger Gods wordt in de H. Schrift ver­
staan Zijne Almacht. Pharao's toovenaars erken­
den Zijne werking (Exodus VIII. 9), op Sinaiwas 
het dezelfde vinger Gods, die de Wet op de stee-
nen tafelen schreef. (Exod. XXXI. 18; Deut. IX. 
10) Ook Jesus zeide in den Vinger Gods de dui­
velen uit te drijven (Luc. XI. 20) en toen de over­
spelige vrouw voor Hein gebracht was, schreef 
Hij met zijn Goddelijken vinger op den grond. 
(Joes. VUL 6) Dit alles nu behoort tot de werking 
van den H. Geest. 

V. Op welke wijze is de H. Geest de Vinger Gods'.' 
A. Door Zijne natuur en door Zijne werking in onze 

zielen. Gelijk de vingers van ons lichaam gebruikt 
worden, om ook het fijnste werk te volmaken, 
de gedachten zelfs vorm te geven door schrift en 
de voorwerpen met juistheid aan te wijzen, zoo 
wordt ook door den H. Geest het Goddelijke werk 
der H. Drieëenheid voltooid. Al wat in de stoffe­
lijke (Genes. I. 2) en geestelijke (Joes. XVI. 7) 
schepping geschiedt wordt Hem toegeschreven. Hij 
is het, die de beide Wetten schreef en de Kerk 
voortdurend bijstaat* opdat zij het geloof beware 
en ons zeker geleide op den weg* des eeuwigen 

levens. 



8 

HOOFDSTUK II. 

VOORTKOMST VAN DEN H. GEEST. 

V. Wat verstaat gij door de voortkomst des H. Geestes'? 
A. Door de voortkomst van den H. Geest versta ik 

de betrekking van den derden persoon der H. 
Drieéenheid tot de andere twee personen. 

V. Welke is die betrekking ? 
A. Dat de H. Geest van den Vader en den Zoon 

samen voortkomt of uitgaat op eene voor ons on­
begrijpelijke wijze. 

V. Kunt gij eenig denkbeeld geven van deze voort­
komst ? 

A. De H. Geest komt van den Vader voort, door 
Diens eeuwige liefde tot den Zoon en door die van 
den Zoon tot den Vader, gelijk de straal uitgaat 
van de zon en de rivier ontspringt aan hare bron. 

V. Wanneer is deze voortkomst van den H. Geest 
begonnen ? 

A. Zij is van alle eeuwigheid zonder begin, want de 
drie Goddelijke personen zijn alle drie even oud 
dat wil zeggen van eeuwigheid tot eeuwigheid. 

V. Kunt gij uit de H. Schrift bewijzen, dat de H. 
Geest van den Vader voortkomt? 

A. De Zaligmaker zegt dit met klare woorden bij den 
H. Evangelist Joannes (XV. 26): als Hij bij den 
Vader teruggekeerd zal zijn, zal Hij den Trooster 
zenden, den Trooster, die van den Vader uitgaat. 

V. Heeft, de H. Kerk deze leer ook uitgesproken? 
A. Ja! De H. Kerk heeft deze leer uitgesproken op 



9 

het algemeen Concilie van Constanlinopel in het 
jaar 381. En in de geloofsbelijdenis van Nicea be­
lijdt zij: ik geloof in den H. Geest, die van den 
Vader en den Zoon voortkomt. 

V. Komt de H. Geest ook van den Zoon voort? 
A. Ja! DeH. Schrift leert; Wat de Vader heeft, heeft 

de Zoon insgelijks (Joes. XVI. 15); en nu eens 
wordt de H. Geest de geest des Vaders, dan we­
der de geest des Zoons genoemd. Dit zou zonder 
reden gezegd zijn, indien Hij niet van den Vader 
en den Zoon tegelijk voortkomt. Ook zegt Jesus 
van den H. Geest sprekende: Hij zal van hef mijne 
ontvangen, dat wil zeggen: Hij zal mijn wezen 
ontvangen, Hij zal van Mij uitgaan. Eindelijk in 
de H. Schrift komt herhaaldelijk de Zodïi als zen­
dend, de H. Geest als gezonden voor. 

V. Hoe hebben wij dit zenden van den H. Geest te 

verstaan 1 
A. Als eene gelijktijdige, dat is eeuwige en als uit 

één- oorsprong, niet als eene zending eerst uit 
den Vader en dan uit den Zoon. Ook is het eene 
zending zonder bevel of raad, zoodat de H. Geest 
geenszins minder is dan de andere twee personen 

der H. Drieëenheid. 
V. Hoe moeten wij ons dus omtrent den H. Geest 

uitdrukken ? 
A. Wij moeten zeggen dat Hij voortkomt of uitgaat, 

niet dat Hij gemaakt, geschapen of geboren is. 
V. Heeft de H. Kerk uitspraak gedaan over de voort­

komst des H. Geestes van den Zoon? 
A. In het jaar 325 werd te Nicea de ketterij der 



10 

Arianen veroordeeld, die de Godheid van den Zoon 
loochenden. Toen daarna zeer velen onder hen in 
hunne dwaling bierven en leerden dat de H. Geest 
door den Zoon alleen gemaakt is, werden in 381 
te Constantinopel bij de geloofsbelijdenis van Nicea 
over den H. Geest bijgevoegd de woorden: die 
van den Vader voortkomt. Later in de S116 eeuw 
zeiden ze echter weder, dat de H. Geest niets 
gemeens had met den Zoon en daarom werd nog 
bijgevoegd: en van den Zoon, zoodat toen de Kerk­
leer: «de H. Geest komt van den Vader en den 
Zoon voort» duidelijk omschreven was. Latere Con­
ciliën hebben dit nog bevestigd. 

V. Kunnen wij de voortkomst van den H Geest be-
grijpen? 

A. Neen! Het is een geheim. Wij kunnen haar even­
min begrijpen als de eeuwige geboorte van den 
Zoon of de drie personen in éénen God. 

V. Is dit niet vreemd? 
A. Volstrekt niet. In God moeten wij noodwendig ge­

heimen vinden, wij vinden ze ook in de natuur 
en in ons zeiven. Begrijpen wij het spreken, het 
zien? Wat is wind, wat is warmte, wat licht? 
Kennen wij de vereeniging van de ziel met het 
lichaam? Verslaan wij de voeding en het leven 
van de menschen en de planten ? Het laatste woord 
over dit alles is boven ons verstand. Het is eene 
dwaze vermetelheid met ons beperkt verstand alles 
te willen begrijpen. Wij moeten dus wel geheimen 
in God vinden. Indien God niet méér was, dan 
wat de zwakke menschelijke geest kan bevatten. 



41 

Hij zoude geen God zijn, want Hij zoude niet on­
eindig wezen. Dat wij dus zwijgen. Het is ons 
niet opgelegd alles met helderheid te kennen, maar 
wel onwrikbaar in God te gelooven en Hem vurig 

te beminnen. 
V. Wat moeten wij van den H. Geest gelooven? 
A. 1. Dat Hij waarlijk God is, de derde persoon der 

H. Drieëenheid. 
2. Dat Hij, hoewel onderscheiden van den Vader 
en den Zoon, nochtans met Hem éénen God uit­

maakt. 
3. Dat Hij van den Vader en den Zoon samen 

voortkomt. 
4. Dat Hij is de Heer en Levendmakende. 
5. Dat Hij met den Vader en den Zoon samen 
moet aangebeden en verheerlijkt worden. 
6. Dat Hij door de profeten gesproken heeft. 

V. Welke eer moeten wij den H. Geest bewijzen? 
A. De Goddelijke of opperste eer en de aanbidding. 
V. Welke zijn de voornaamste dwalingen omtrent de 

leer over den H. Geest? 
A. De Sabellianen in de derde eeuw loochenden de 

drie personen in éénen God en bijgevolg den per­
soon en de voortkomst van den H. Geest. 
De Arianen zeiden dat de H. Geest een schepsel 
van den Zoon was, gelijk Deze zelf door den Va­
der was geschapen. Bijgevolg ontkenden zij de 
Godheid van den H. Geest en zijne eeuwige voort­
komst van den Vader en den Zoon. 
De protestanten, de eigendunkelijke verklaring 
van de H. Schrift tot beginsel stellende, maken 



12 

den H. Geest tot een geest van tegenspraak en 
dwaling, want van de meest tegenstrijdige gevoe­
lens wordt Hij de bron genoemd. Bijgevolg loo­
chenen ook zij den H. Geest, die als God de 
eeuwige Waarheid is en Zich niet kan tegen­
spreken. 

HOOFDSTUK III. 

VAN DE WERKZAAMHEID DES H. GEESTES. 

V. Waar is de H. Geest? 

A. De H. Geest is God en dus is Hij overal, maar 
als uitdeeler der genaden en beginsel onzer hei­
liging is Hij bijzonder in de H. Kerk en in di 
zielen der rechtvaardigen. \ 

V. Wanneer is de H. Geest aan de Kerk geschonken ? 
A. De H. Geest is op zicldbare wij ze aan de Kerk 

geschonken op het Pinksterfeest, toen Hij over 
de Apostelen nederdaalde. 

V. En wanneer komt de H. Geest in onze zielen? 
A. De H. Geest komt op onzichtbare wijze in onze 

zielen, zoo dikwijls Hij ons de heiligmakende ge­
nade mededeelt om in ons te wonen. (Joes. XIV. 17) 

V. Waarin bestaat de werkzaamheid van den H. Geest 
in de Kerk? 

A. Deze bestaat; 

1. in de voorbereiding op de Belofte; 
2. in de vervulling der Belofte en 

3. in de heerlijke uitwerkselen der Belofte in onze 
zielen. 



13 

V. Is dit wel overeenkomstig de leer der H. Kerk ? 
A. Zonder twijfel, want de geloofsbelijdenis zegt: 

1. dat de H. Geest gesproken heeft door de pro­

feten ; 
2. dat Christus onze Zaligmaker ontvangen is van 

den H. Geest en 
3. dat de H. Geest is de Heer en Levendmakende. 

§1-

Voorbereiding op de Belofte. 

V. Wat gaan wij nu behandelen? 
A. De eerste werkzaamheid van den H. Geest in de 

H. Kerk, te welen de voorbereiding op de Belofte. 

V. Welke Belofte bedoelt gij? 
A. Ik bedoel de belofte omtrent Jesus Christus, den 

Zoon Gods, den Verlosser der wereld. 
V. Op welke wijze is Jesus Christus aan de wereld 

beloofd ? 
A. God verbond uit oneindige barmhartigheid aan de 

straf voor de ongehoorzaamheid der eerste men-
schen de troostvolle belofte des toekomstigen Ver­
lossers. Het zaad der vrouw zou eenmaal den kop 
der helsche slang verpletteren. Deze Zoon der 

vrouw is Jesus Christus. 
V. Welke voorbereiding op de komst van den Ver­

losser was noodig? 
A. Eene voorbereiding van boete en van geloof. 
V. Waarom eene voorbereiding van boete? 
A. Omdat de eerste zonde eene zonde van hoovaardy 

en ongehoorzaamheid was. 



u 

V. Welke was deze boete? 

A. Wij leeren haar kennen in de straf aan Adam en 
zijne nakomelingschap opgelegd: In het zweet uws 
aangezichts zult gij uw brood eten, totdat gij we­
derkeert tot de aarde, waaruit gij genomen zijt. 
(Gen. III. 19). 

V. Wat verstaat gij door dit brood? 
A. Het voedsel zoowel van de ziel als van het lichaam, 

want beide is voor het leven van den mensch 
noodzakelijk. Het voedsel van het lichaam komt 
van de aarde en kost den mensch, sedert de aarde 
om de zonde onvruchtbaar geworden is, veel ar­
beid en vermoeienis; dat der ziel komt van den 
hemel en is het brood des levens, het hemelsch 
licht, de goddelijke genade, maar wordt niet ge­

geven tenzij de zondige mensch tranen storte en 
boetvaardigheid oefene. 

V. Had de H. Geest al aanstonds deel in deze eerste 
voorbereiding. 

A. Ja zelfs de straf van het goddelijk vonnis was een 
werk van de liefde des H. Geestes. Hij wees de 
boete aan als redmiddel tot verzoening en bracht 
Adam en Eva tot berouw en boetvaardigheid over 
hunne zonde. 

V. Wat deed de H. Geest verder? 

A. Hij sprak daarna door Noë, Abraham, Jonas en 
alle profeten van het Oude Verbond, liet voort­
durend de straf der zonde prediken, maar tegelijk 
de genade van den Verlosser en de noodzakelijk­
heid der boete. 

V. Waarom was eene voorbereiding van geloof noodig ? 



15 

A. De menschen moesten bekwaam gemaakt worden 
om den Verlosser en door Hem het licht van het 
H. Evangelie aan te nemen, en ook de algemeene 
toestand moest zóó worden, dat de wereld den 
Zaligmaker konde ontvangen en de snelle verbrei­
ding der goddelijke waarheden bevorderen. 

V. Hoe geschiedde dit? 
A. Door aanhoudend onderricht van den H. Geest 

bleef te midden der bedorvenheid van het heiden­
dom het geloof aan den waren God en de hoop 
op den beloofden Verlosser op de wereld voort­

bestaan. 
V. Hoe was het bewaard blijven van het ware ge­

loof een werk van den H. Geest? 
A. De H. Geest verlichtte de zielen door het woord 

der profeten, schonk Zijne ingevingen aan Abra­
ham en Mozes, schreef de wet Gods op twee stee-
nen tafelen, voerde Gods volk door de woestijn 
en schikte alles zoodanig, dat, zoowel bij zegen 
als bij druk, het uitverkoren volk eene prediking 
was van het geloof aan den waren God. 

V. Hoe was het bewaard blijven van het geloof aan 
den Verlosser een werk van den H. Geest? 

A. Het geloof aan den Verlosser is overal en altoos 
het werk van den H. Geest. Hij heeft den Ver­
losser beloofd aan Adam- en Eva, hem allengs 
duidelijker door de Profeten bekend gemaakt en 
zelfs de valsche profeten gedwongen de komst des 
Verlossers te prediken, zooals Balaam in de ge­
wijde en de Sibillen in de ongewijde geschie­

denis. 



16 

Y. Was het algemeene verlangen naar den Verlossei 

ook een werk van den H. Geest? 
A. Het verlangen naar den Verlosser werd in ver­

loop der tijden immer levendiger, en daar dit een 
heilig verlangen was, zich openbarende in vurige 
verzuchtingen, zoo was dit niet anders dan eene 
werking van den heiligmakenden Geest. Door Hem 

'verlangde Abraham, verzuchtten de Oudvaders, 
bad Daniël en hoopten zoo talloozen dat toch de 
Redder zou komen, de "Verwachting der volken. 

V. Heeft de H. Geest ook invloed uitgeoefend op den 

algemeenen toestand der wei eld ? 
A Ja' God geleidt de volken door Zijnen Geest naar 

' de plannen zijner goddelijke Voorzienigheid. De 
H. Geest voorzegde door de profeten de vestiging 
en den val der groote koninkrijken, als ook hun 
aandeel in de wereldgeschiedenis. Hij ook regelde 
alles zoo, dat, terwijl schier de geheele wereld 
onder de heerschappij der Romeinen stond en er 
alom vrede was, de menschen geneigd waren om 
naar de stem des Verlossers te luisteren en het 

H. Evangelie aan te nemen. 
V. Hoe lang duurde deze voorbereiding van boete 

en van geloof? 
A. Omtrent vier duizend jaren. 
V. Waarom duurde zij zoo lang? 
A. Opdat de menschen de weldaad der Verlossing 

beter zouden beseffen, doordien zij hunne ellen e 
gevoelden en de onmogelijkheid van door iemand 
buiten God geholpen te worden. Afgoderij en sla­

vernij waren schrikwekkend verbreid en het zeden-



17 

Lederf was algemeen, zoodat zelfs de heidensclie 
wijsgeeren om de tusschenkomst des hemels riepen. 

§ 2. 

Vervulling der Belofte. 

V. Welke werkzaamheid van den H. Geest noemden 
wij cp de tweede plaats? 

A. Zijne deelname aan de vervulling der Belofte. 
V. Wat noemt gij de vervulling der Belofte? 
A. Het geheim der menschwording of de komst van 

den Zoon Gods op aarde in de menschelijke natuur 
om ons te verlossen. 

V. Op welke wijze heeft de H. Geest daartoe mede­
gewerkt ? 

A. De geloofsbelijdenis zegt ons dit in de woorden : 
Hij is ontvangen van den H. Geest. 

i V..Wat beteekenen die woorden? 
A. Dat, door eene zonderlinge goddelijke werking van 

x den H. Geest, Gods Zoon de menschelijke natuur 
t in het zuiver lichaam van Maria heefl aangenomen. 

V. Waarom geschiedde dit op zoo wondervolle wijze, 
e A. Omdat Jesus Christus, de tweede Adam, de Ver­

losser is en de eerste Adam, die gezondigd heeft, 
ook door eene zonderlinge goddelijke werking 
geschapen was. 

ig V. Hoedanig was dan de goddelijke werking in de 
ie schepping van Adam? 
rul A. Dat God het lichaam van Adam genomen heeft 
la- van de maagdelijke en onbezoedelde aarde. God 
in- zelf vormde het buiten de wetten der menschelijke 

2 ' 



18 

voortplanting om en nog vóór dat deze gesteld 
waren, voegde de organen en ledematen van het 
lichaam in wondervolle orde en blies er dan den 
adem des levens in, dat wil zeggende onsterfe­
lijke ziel. 

V. Hoedanig moest dan ook de geboorte van Jesus 
Christus, den tweeden Adam wezen? 

A. Zij moest ook wonderbaar en goddelijk wezen, 
dat is eene werking van God zeiven en van God 
alleen in den volmaakt zuiveren schoot van de 
H. Maagd Maria; zij mocht slechts wezen, wat 
de H. Schrift eene overlommering van de kracht 
des Allerhoogsten noemt. 

V. Zegt de H. Schrift ook dat de H. Geest dit werkte? 
A. Ja, zij zegt met duidelijke woorden dat de H. Geest 

over de maagd Maria zal komen en de kracht des 
Allerhoogsten haar zal overlommeren. 

V. Wordt de geheimzinnige werking van den H. Geest 
omtrent het lichaam van Christus niet nog dik­
wijls in de kerk herhaald. 

A. Ja zelfs nog dagelijks in de H. Mis. 
V. Hoe geschiedt dit dan ? 
A. Het wonder der H. Consecratie geschiedt door den 

H. Geest. Eenmaal aan,,de Apostelen en hunne 
opvolgers gegeven om bij hen te blijven tot aan 
do voleinding der eeuwen, werkt Hij voortdurend 
door de bediening der priesters, spreekt door hun­
nen mond de woorden der Consecratie en volbrengt 
het wonder der goddelijke liefde, het grootste 
middel onzer heiliging, de tegenwoordigheid van 
Jesus Christus onder de gedaante van brood en wijn. 



19 

V. Kunt gij hiervoor eenige getuigenissen aanvoeren'? 
A. De H. Remigius zegt: het brood wordt eerst ge­

zegend en geconsacreerd van de priesters en van 
den H. Geest (Uitlegging op 1 Cor. X). De eer­
waarde Beda schrijft: de schepselen van brood 
en wijn worden door eene onuitsprekelijke heilig­
making van den II. Geest in het H. Sacrament 
van Jesus' vleesch en bloed veranderd (Homilie 
op het H. Evang. van Joës). En Samonas, een 
Grieksch Bisschop, drukt zich nog krachtiger uit 
in deze woorden: de priester stelt brood en wijn 
op het altaar en door zijne gebeden en heilige 
aanroeping daalt de H. Geest neder en door het 
vuur van Zijne goddelijkheid verandert het brood 
en de wijn in het lichaam en bloed van Christus. 
Deze getuigenissen kunnen gemakkelijk met vele 
andere uit de overlevering vermeerderd worden. 

V. Welke is nu de algemeene werking van den 
H. Geest opzichtens de H. Kerk? 

A. Hij leert, regeert en heiligt haar tot aan het 

einde der wereld. 

§3-

Werkzaamheid van den II. Geest in de uitwerkselen 
der Belofte in onze zielen. 

V. Op welke wijze werkt de H. Geest in onze zielen 

nadat de Belofte vervuld is ? 
A. Door in onze zielen het beginsel te zijn van het 

goddelijk leven of van onze heiliging. Gelijk Hij 
de zielen tot de ontvangst van Jesus Christus 



20 

heeft voorbereid, in de H. Maagd Maria de mensch-
wording heeft gewerkt, zoo schenkt Hij ook aan 
ónze zielen de heerlijke vruchten dier mensch-
wording. 

Y. Op welke wyze bewerkt de H. Geest deze heili­
ging der zielen? 

A. '1 door den weg der zuiveiing, 
2 door den weg der verlichting en 

door den weg der vereeniging. 
V. Wat verstaat gij door den weg der zuivering ? 
A. Ik versta daardoor dat de H. Geest de zielen van 

de zonde aftrekt, tot een heilzaam berouw brengt 
en dezelve zuivert door het H. Sacrament van 
boetvaardigheid. 

Y. Wat is de weg der verlichting? 
A. Dat de H. Geest onze zielen, naarmate zij zuiverder 

worden, doet toenemen in de kennis van God 
door het geloof, gelijk er geschreven staat: zalig 
zijn de zuiveren van harte, want zij zullen God 
zien, en: de H. Geest zal u'alle waarheidleeren. 
(Math. V, 8. Joës XVI, 13). Aldus vorderen wij 
meer en meer op den weg der deugden en goede 
werken. 

Y. Wat noemt gij den weg der vereeniging? 
A. Dat door de werking van den H. Geest de belofte 

van Jesus in ons vervuld wordt: wij zullen tot 
hem komen en ons verblijf bij hem nemen (Joës 
XIV, 23). Dit is de hoogste werking van heiliging, 
door welke wij met alle onze vermogens met God 
vereenigd worden: met ons verstand dat altoos 
de gedachten op God richt, met ons geheugen, 



21 

dat zich God altoos herinnert en ons voor zijn 
aanschijn doet wandelen, met onzen wil die Hem 
volmaakt gehoorzaamt en bemint. Aldus leeft in 
ons de nieuwe mcnsch die Christus Jesus is. 

II' DEEL. 
Over het H. Vormsel. 

HOOFDSTUK I. 

BENAMING, WEZEN, STOF, FORM, BEDIENAAR. 

§ 1-
Benaming. 

V. Hoe wordt het sacrament genoemd, in hetwelk 
ons de H. Geest wordt medegedeeld? 

A. Het sacrament des Vormsels. 
V. Wordt het ook nog anders genoemd? 
A. Dit sacrament wordt onder verscllillende namen 

genoemd met betrekking tot de stol', die bij de 
toediening gebruikt wordt of tot de werking die 
het in ons uitoefent. 

V. Welke namen hebben betrekking op de stof van 
dit sacrament? 

A. De namen van handoplegging, sacrament van het 
chrisma en sacrament der bezegeling. 

V. Welke is de oorsprong en beteekenis van den 
naam Handoplegging ? 



22 

A. Doze naam is ontleend aan de H. Schrift en duidt 
de wijze aan, op welke de Apostelen dit Sacra­
ment toedienden, en op welke het nog altoos 
toegediend wordt. 

V. Welke is de oorsprong en heteekenis van Sacra­

ment van het chrisma? 
A. De H. Vaders bedienden zich reeds van dien naam, 

omdat hij aanduidt hoe door de zalving met chrisma 
dit sacrament voltrokken wordt. 

Y. Welke is de oorsprong en heteekenis van den 

naam Bezegeling? 
A. Ook deze naam is van de HH. Vaders tot ons 

gekomen en wijst ons op het H. Kruis , waarmede 
de Bisschop het voorhoofd van den vormeling 
teekent, en op het eeuwig rnerkteeken hetwelk 
in de ziel door dit sacrament wordt ingedrukt 

V. En welke namen hebben betrekking op de uit­
werkselen van dit sacrament? 

A. De namen van Sacrament der volmaakten, der 

volheid van genaden en des Vormsels. 
V. Hoe beantwoorden deze namen aan de uitwerk­

selen ? 
A. Zij duiden aan dat dit sacrament ons volmaakte 

christenen maakt, dat wil zeggen ons alle middelen 
tot de volmaaktheid verleent; dat het ons eene vol­
heid van genaden ter zaligheid schenkt en ons 
eene onverwinnelijke kracht instort om het geloot 

te belijden. 
V. Welke van deze verschillende namen is onder de 

geloovigen algemeen bekend en in gebruik ? 
A. Die van H. Sacrament des Vormsels. 



23 

V. Wat wil vormsel zeggen? 
A. Versterking, bevestiging. Het is eene verandering 

van het oude woord vroomsel, dat vroom en sterk 
beteekent. 

V. "Waarom is dit een juiste naam voor het sacrament 
van den H. Geest? 

A. Omdat de H. Geest ons in dit sacrament door zijne 
genaden bevestigt in den dienst van God en ons 
vooral versterkt tot de moedige belijdenis des 
geloofs, zoodat wij vrome krijgslieden van Christus 
worden. 

§ 2. 

Wezen van hel H. Sacrament des Vormsels. 

V. Wat verstaat gij door het wezen van een sacrament? 
A. Al datgene wat tot een zaak noodig, en zonder 

hetwelk eene zaak geen sacrament is. 
V. Wat is dan noodig opdat iets een sacrament zij? 
A. Tot een sacrament is noodig: een uitwendig 

teeken, eene inwendige genade die door het 
uitwendig teeken beteekent en gegeven wordt, 
en de instelling van Christus. 

V. Vindt men dit ook in het Vormsel? 

A. Ja, zonder eenigen twijfel. 
V. Wat is dan het Vormsel? 
A. Het Vormsel is een sacrament dat door den Bisschop 

aan den gedoopte wordt toegediend, in hetwelk 
door handoplegging, zalving en heilige woorden, 
genade en sterkte wordt gegeven om het geloof 
standvastig te belijden. 



24 

V. Hoe weten wij dat het Vormsel een sacrament is ? 
A. Door de uitspraak der H. Kerk, gegrond op de 

H. Schriftuur en de overlevering. 
V. Wanneer is deze uitspraak gedaan ? 
A. Nadat vele Conciliën reeds onder verschillende 

benamingen van het Vormsel als van een sacra­
ment gesproken hadden, is de Katholieke leer door 
het Concilie van Trente duidelijk en met klare 
woorden uitgesproken. 

V. Wat zegt het Concilie van Trente? 
A. Indien iemand zegt dat de Sacramenten der Nieuwe 

Wet niet door Jesus Christus ingesteld zijn of dat 
er meer of minder dan zeven zijn, te weten: het 
Doopsel, het Vormsel, het H. Sacrament des 
Altaars, de Biecht, het H. Oliesel, het Priester­
schap en het Huwelijk, hij zij anathema '). En 
verder: Indien iemand zegt dat het vormen van 
de gedoopten eene ijdele plechtigheid is en geens­
zins een waar en eigenlijk sacrament, hij zij 

anathema 2). 
V. Tegen wie was deze uitspraak bijzonder gericht? 
A. Tegen de Lutherschen en Calvinisten, die ont­

kenden dat het Vormsel een sacrament is en het 
eenvoudig eene ceremonie noemden tot_ staving 
van het godsdienstig onderricht -en het geloof der 
volwassenen. 

V. Was Luther de eerste die dit sacrament bestreed? 
A. Neen, de Waldensen, Albigenzen, Wiclef en 

1) Conc. Trid. 7B zit. can. 1. over de sacram. 

2) Conc. Trid. 1' zit. can. 1. over het Vormsel, 



25 

Hus, ofschoon het sacrament aannemende, hadden 
de natuur en wijze van toedienen reeds bestreden. 

V. Waarom verzet de ketterij zich tegen dit sacrament? 
A. Dewijl zij gehoorzaamt aan den geest van Satan 

en zich altoos verzet tegen de H. Kerk, die de 
waarheid leert onder ingeving van den H. Geest, 
kan zij ook geen vrede hebben met een sacrament 
dat dien goddelijken Geest mededeelt. 

V. Is de leer der Kerk dat het Vormsel een sacrament 
is, in overeenstemming met de H. Schrift'.' 

A. Ja. Uit de H. Schrift blijkt dat het de gewoonte der 
Apostelen was aan de gedoopten den H. Geest te 
geven door het opleggen der handen. Dit leest 
men bepaaldelijk in de Handelingen der Apostelen, 
waar gezegd wordt dat Petrus en Joannes te Sa­
maria baden over de gedoopten, opdat zij den 

H. Geest zouden ontvangen ? En zij legden de handen 
op hen en zij ontvingen den H. Geest'). Ook lezen 
we daar dateenigen, die het doopsel van Joannes 
ontvangen hadden, eerst gedoopt werden in den 
naam van Jesus en daarna, door de handopleg­
ging van Paulus, de H. Geest over hen neder 
kwam -). Deze woorden der H. Schrift bewijzen 
het uitwendige teeken, de inwendige genade, den 
afzonderlijken bedienaar en de gewoonte der Apos­
telen den H. Geest te geven, dus ook de instelling 
van Christus, want uit eigen macht konden zij 
geen genadegevende teekenen instellen. Ook de 
woorden van den H. Paulus in den 2en brief aan 

1) Hand. VIII, 17. 2) Hand. XIX , 5 en 6. 



26 

de Corinthers lite hoofdstuk vs. 21, leveren de 
bewijzen voor het sacrament des Vormsels. '). 

V. En wat leert de overlevering? 
A. De overlevering leert uitdrukkelijk en eenstemmig 

dat het Vormsel een sacrament is onderscheiden 
van het Doopsel, en dat het gebruik van de ge-
doopten te vormen zoo oud is als de Kerk zelve. 
Tertulianus zegt: 2) «het vleesch wordt gezalfd, 
opdat de ziel gewijd worde; hot vleesch wordt 
geteekend, opdat de ziel versterkt worde; hel 
vleesch wordt door de handoplegging overlommerd, 
opdat de ziel door den H. Geest verlicht worde.» 
De H. Hieronymus leert dat de Bisschop volgens 
de gewoonte de bedienaar is, en de H. Augustinus 
zegt dat het een sacrament is zoowel als het 
Doopsel. Deze getuigenissen uit vele mogen vol­
doende zijn. 

V. Welke genade geeft het Vormsel? 
A. Het Vormsel geeft den H. Geest met den overvloed 

zijner genaden om de christenen te volmaken. 
V. Wie heeft het Vormsel ingesteld? 

A. Christus is volgens de leer der Kerk de insteller 
van al de zeven HH. Sacramenten en wat de Apos­
telen deden, hadden zij van den Heer ontvangen. 

V. Wanneer heeft Christus het Vormsel ingesteld? 
A. Na zijne verrijzenis, toen hij nog gedurende veertig 

dagen met de Apostelen omging en hun het laatste 
onderricht gaf over zijn geestelijk koninkrijk de Kerk. 

J) 2 Cor. I, 21. 

2) Tertul. Over de verrijzenis des vleesches. 8e hoofdstulc. 



27 

V. Wat hebt gij met al het voorgaande willen bewijzen. 
A. Dat het Vormsel waarlijk een sacrament is, omdat 

liet alles bevat, wat daartoe noodig is, te weten : 
een uitwendig teeken, eene inwendige genade 
die beteekend en gegeven wordt, en eindelijk de 

instelling van Christus. 

§ 3. 

Stof, Form en bedienaar van het Vormsel. 

V. Wat is er noodig tot de toediening van een 

sacrament? 
A. Drie zaken worden tot de toediening van een sacra­

ment vereischt, te weten de stof, de form en de 

intentie van den bedienaar. 
V. Wat noemt gij de stof van een sacrament? 
A. De zichtbare zaak en hare toepassing op een be­

paalden persoon; b. v. in het Doopsel, het water 
en de afwassching welke daarmede geschiedt. 

V. Wat is de form van een sacrament? 
A. De woorden welke bij de toediening gesproken 

worden en de handeling van den bedienaar bepalen. 
V. Welke intentie moet de bedienaar hebben? 
A. Hij moet de oprechte meening hebben te doen 

hetgeen Christus heeft ingesteld en de H. Kerk 

doet. 
V. Wat is de stof van het sacrament des Vormsels? 
A. De verwijderde stof is het chrisma door den Bis­

schop gewijd, en de naaste stof is de oplegging 
der handen en de zalving met het H. Chrisma. 



28 

V. Hoe beteekent de oplegging der handen de genade 
die door dit sacrament gegeven wordt? 

A. Handoplegging is bedekken en beschermen, dit 
zelfde doet ook de genade die in ons komt door 
den H. Geest; zij rust in ons en beschermt ons. 

V. Hoe beteekent de zalving met het H. Chrisma de 
genade van het Vormsel ? 

A. Het H. Chrisma is gemaakt van olijfolie met balsem 
gemengd. De olie beteekent den overvloed der 
genade van den H. Geest, die het moeielljke der 
christelijke wet in ons verzacht en ons versterkt 
om die wet te onderhouden. De balsem beteekent 
dat de christen door de genade welke hem geschon­
ken wordt, den goeden geur der deugden behoort 
te verspreiden. Het Concilie van Trente verklaart 
dat men aan het H. Chrisma kracht moet toe­
kennen. '). 

V. Wat is de form van het sacrament des Vormsels? 
A. De woorden die de Bisschop spreekt als hij het 

Vormsel toedient, te weten; Ik teeken u met het 
teeken des H. Kruises en bevestig u met het 
chrisma der zaligheid, in den naam des Vaders 
en des Zoons en des H. Geestes. 

V. Wie is de bedienaar van het Vormsel ? 
A. De gewone bedienaar is de bisschop, de buiten­

gewone de priester. In de Handelingen der Apos­
telen wordt gemeld dat de H. Petrus en de H. 
Joannes naar Samarie kwamen om hen , die dooi­
den Diaken Philippus gedoopt waren, te vormen. 

1) Cone. Trid. 7e  ziW. Can. 2. 



V. Hoe spreekt het Concilie van Trente over den 
bedienaar van het Vormsel ? 

A. Het noemt den bisschop den gewonen bedienaar 
zeggende: indien iemand mocht zeggen dat de 
gewone bedienaar van het H. Vormsel niet is de 
bisschop alleen .... hij zij anathema '). De priester 
kan het dus slechts uit volmacht van den Paus 
toedienen, gelijk dikwijls gebeurt door de missio­
narissen in verwijderde streken der wereld, en 
ten tijde van vervolging. 

HOOFDSTUK II. 

VEREISCIITEN TOT HET ONTVANGEN VAN HET 
VORMSEL. 

V. Wat is noodig om het Vormsel wel te ontvangen? 
A. Eene ernstige voorbereiding. 
V. Waarom eene ernstige voorbereiding? 
A. Omdat men den H. Geest gaat ontvangen, God 

gelijk de Vader en de Zoon, en, gelijk de beide 
andere personen der H. Drieêenheid, oneindig 
heilig en aanbiddelijk. 

V. Hoe velerlei is deze voorbereiding? 
A. Zij is tweeërlei: eene voorbereiding namelijk der 

ziel en des lichaams, omdat de H. Geest beide 
deelen van den mensch komt bezoeken. 

1) Cone. Trid. 7e  zitt. can. 3 over het Vormsel. 



30 

§ 1-

Voorbereiding der ziel. 

V. Wat verstaat gij door de voorbereiding der ziel 
tot de ontvangst van het H. Vormsel. 

A. Ik versta daardoor zekere hoedanigheden, welke 
•wij naar de ziel moeten hebben. 

V. Welke zijn die hoedanigheden? 
A. Zij zijn waardigheid, wetenschap, zuiverheid en 

deugd. 
V. Wat bedoelt gij met het woord waardigheid? 
A. Ik bedoel daarmede dat wij het kindschap van 

God moeten bezitten, hetwelk wij verkrijgen door 
het H. Doopsel. 

V. Moet men dus eerst gedoopt zijn eer men gevormd 
mag worden? 

A. Ja, het Doopsel is het eerste sacrament, de deu* 
en ingang tot de overige sacramenten en het 
Vormsel is eene volmaking van de genade des 
Doopsels. 

V. Welk verschil bestaat er tus.schen het Doopsel en 
het Vormsel ? 

A. In het Doopsel wordt de mensch tot den strijd 

aangenomen en in het Vormsel wordt hij tot den 
strijd krachtig gewapend. Wel geeft ook het 
Doopsel ons de genade van den H. Geest, maar 
niet zoo overvloedig als het Vormsel; deze ver­

meerdering der genade bekomt men niet tenzij 
men, eerst door het Doopsel kind Gods geworden 
zijnde, recht op deze erfenis hebbe verkregen. Het, 
Vormsel wordt bovendien onder een ander uit­



31 

wendig teeken, andere woorden en door een 
anderen bedienaar gegeven. 

V. Welke wetenschap wordt voor het Vormsel •ver-

eischt ? 
A. De wetenschap van de voornaamste geheimen des 

geloofs, van de geboden Gods. van de twaalf 
artikelen des geloofs, van het gebed, van de 
heilige sacramenten, bijzonder van het H. Vormsel. 

V. Waarom moeten wij dit alles weten ? 
A. Ten 1° omdat wij den H. Geest ontvangende met 

kennis moeten handelen en daarom de voor­
naamste waarheden en plichten van den godsdienst 
moeten kennen, ten 2" omdat men het geloof aan 
deze geheimen reeds heeft aangenomen in het 
Doopsel en dit nu in het Vormsel moet bevestigen. 

V. Wat bedoelt gij met de zuiverheid onzer ziel? 
A. Dat wij in staat van genade, dat is zuiver van 

alle doodzonden moeten wezen om het Vormsel 

te ontvangen. 
V. Wanneer is men in staat van genade? 
A. Zoolang men de onschuld van het Doopsel niet 

door het bedrijven van eenige doodzonde ver­
loren heeft, of zoodra men door de Biecht vergif­
fenis van zijne bedrevene doodzonde heeft bekomen. 

V. Waarom mag men niet in staat van doodzonde 

gevormd worden? 
A. Omdat het Vormsel een sacrament der levenden is. 
V. Wat wil zeggen, dat wij om gevormd te worden 

deugd moeten bezitten? 
A. Dat wil zeggen, dat het niet genoeg is de ziel 

gezuiverd te hebben, maar dat wij ons ook vooraf 



32 

in deugden en goede werken behooren te oefenen 
om den H. Geest te ontvangen. De Apostelen 
hebben zich ook negen dagen lang met Maria, 
Jesus' Moeder, op de nederdaling van den H. Geest 
voorbereid, en dien tijd in werken van godsvrucht 
doorgebracht. 

V. Welke deugden moeten wij voornamelijk den 
H. Geest bij zijne komst in onze ziel kunnen 
aanbieden ? * 

A. Voornamelijk de drie goddelijke deugden, geloof, 
hoop en liefde. 

V. En welke vermogens onzer ziel moeten wij aan de 
werking van den goddelijken Geest onderwerpen? 

A. De drie voornaamste vermogens onzer ziel, te 
weten verstand, geheugen en wil, dat is .geheel 
onze ziel moeten wij bereidwillig en. dankbaar 
onder de genadevolle werking van den H. Geest 
stellen. 

§ 2. 

Voorbereiding des lichaams. 

V. Behooren wij ons naar het lichaam -ook voor te 
bereiden voor het Vormsel ? 

A. Ja, ons lichaam wordt in de H. Schrift een tempel 
van den H. Geest genoemd '); hieruit volgt dat 
wij ons ook naar het lichaam moeten voorbereiden 
om dien H. Geest te ontvangen. 

V. Welke gesteltenis wordt dan naar het lichaam 
vereischt ? 

1) Eph.11,21. II Cor. VI, 16. ICor.VI,I9. ICor.111,16. 



33 

A. Ten le reinheid, ten 2" zedigheid in houding en 
kleeding, ten 3" zoo dit gevoeglijk kan, nuchter 

zijn. 
V. Wat -wilt gij hiermede zeggen1? 
A. Dat men op den hoogen dag, op welken men 

het Vormsel zal ontvangen, uit eerbied voor dit 
H. Sacrament niet alleen inwendig rein, maar 
ook met uitwendige zuiverheid, in nette kleeding 
zonder ijdelen opschik, en, ofschoon het geen 
voorschrift meer is, nuchter van middernacht, voor 
den Bisschop verschijne om gevormd te worden. 

V. Is zulke lichamelijke voorbereiding den H. Geest 
welgevallig? 

A. Ongetwijfeld. Dit kan blijken uit de menigvuldige 
zuiveringen van het lichaam der Joden in de 
Oude Wet voorgeschreven. Hoe veel te meer moe­
ten zij God welgevallig zijn in de Nieuwe Wet bij 
het ontvangen der HH. Sacramenten, van welke do 
Joodsche plechtigheden slechts albeeldingen waren. 

V. Zeg nog eens in het kort welke voorbereiding 
voor het Vormsel vereischt wordt? 

A. Naar de ziel, dat men gedoopt, genoegzaam onder­
wezen , in staat van genade en met deugden ver­
sierd zij; naar het lichaam, dat men rein, zedig 
gekleed en, als het gevoeglijk kan, ook nuchter zij. 

.3 



34 

HOOFDSTUK III. 

NOODZAKELIJKHEID EN UITWERKSELEN VAN 
HET VORMSEL. 

V. Kan men zonder gevormd te zijn zalig worden. 
A. Ja, het Vormsel is niet, gelijk het Doopsel, vol­

strekt noodig ter zaligheid. 

V. Mag men dus dit sacrament verwaarloozen? 
A. Geenszins; want God wil dat wij ons, als wij 

kunnen, al die geestelijke hulp verschaffen die 
wij noodig hebben, en de Kerk wil dat alle chris­
tenen dit sacrament ontvangen. 

V. Wat volgt daaruit? 

A. Dat men door eigen schuld het Vormsel niet 
ontvangende, zich berooft van de algemeene en 
bijzondere genade die het geeft en men grootelijks 
zondigt. 

V. Wat volgt daaruit nog voor ouders en overheden? 
A. Dat zij zorgen moeten om hunne kinderen en 

onderhoorigen tot dit sacrament voor te bereiden 
en aan te sporen, als zullende rekenschap van 
derzelver zielen geven. 

V. Wie kunnen gevormd worden? 
A. Allen die gedoopt en nog niet gevormd zijn. 
V. Wanneer moet men gevormd worden ? 

A. Als men tot de jaren van verstand is gekomen, 
en de gelegenheid heeft. 

V. Wat noemt men jaren van verstand? 
A. Als men begint onderscheid te maken tusschen 

goed en kwaad, hetwelk gewoonlijk begint omtrent 
den leeftijd van zeven jaren. 



35 

V. Kunnen kleine kinderen ook het Vormsel ont­

vangen ? 
A. Ja, oudtijds gaf men het terstond na het Doopsel, 

doch dit gebruik heeft de Kerk om goede redenen 

veranderd. 
V. Om welke redenen ? 
A. In tijden van rust is er meer gelegenheid om het 

Vormsel te ontvangen en in de jaren van verstand 
kan het met meer godsvrucht ontvangen worden. 
Ook namen eenige dwaalleeraars er aanleiding-
uit om het Vormsel geen van het Doopsel onder­

scheiden sacrament te noemen. 
V. Welk gebruik volgt de Kerk nu? 
A. Dat het Vormsel in den regel eerst toegediend 

wordt na de eerste H. Communie. 
V. Welke zijn de uitwerkselen van het H. Vormsel. 
A. Hoofdzakelijk deze: 

1. Het geeft ons den H. Geest. 
2. Het geeft ons te gelijk met den H. Geest de 

volheid zijner genade. 
3. Het vormt ons tot volkomen christenen. 
4. Het geeft ons sterkte om het geloof, zelfs met 

gevaar onzes levens te belijden. 
5. Het drukt een eeuwig merkteeken in onze ziel. 
6. Het veroorzaakt een geestelijk vermaagschap. 

V. Worden allen die het Vormsel waardig ontvangen 
aan al deze uitwerkselen in gelijke mate deelachtig? 

A. Allen ontvangen zeker het merkteeken en worden 
gebonden door de geestelijke vermaagschap, maar 
wat de genaden betreft, ontvangt men des te meer 

naarmate men beter gesteld is. 



36 

V. Die het Vormsel onwaardig ontvangen, verkrijgen 
zij ook de uitwerkselen? 

A. Ja, wat het teeken en de vermaagschap aangaat, 
maar de genade verbeuren zij door hunne heilig­
schennis. 

Y. Is het zeker dat het H. Vormsel een merkteeken 
in onze ziel prent? 

A. Ja, dit is de leer der Kerk; het Concilie van Trente 
zegt: zoo iemand beweert dat in drie sacramenten, 
namelijk in het Doopsel, het Vormsel en het Pries­
terschap, der ziel geen karakter, dat is, geen 
geestelijk en onuitwischbaar merkteeken wordt 
ingedrukt, waarom zij dan ook niet mogen her­
haald worden, die zij anathema 

V. Wat verstaat gij door dit merkteeken? 

A. Een blijvend teeken waardoor de gevormde van 
den nog niet gevormde onderscheiden en bekwaam 
wordt tot het bijzonder doel van het sacrament; 
en een geestelijk teeken, dat wil zeggen in onze 
ziel zelve ingedrukt en niet zichtbaar voor onze 
oogen. 

V. Is er voor de leer over het merkteeken ook grond 
in de H. Schrift? 

A. Ja, de Apostel Paulus leert 2) dat God zelf ons 
bevestigt in het geloof in Christus, ons zalft door 
de zalving zijner genade en ons teekent met zijn 
zegel als Hij ons het onderpand des Geestes in 
onze harten schenkt. 

V. Werkt dit merkteeken ook iets uit? 

1) Cone. TriJ. 7e  zitt. can. 9. 2) Cor- I, 21 en 22. 



37 

A. Voorzeker, gelijk wij in het Doopsel het teekeu 
ontvangen van kinderen Gods, zoo in het Vormsel 
van krijgslieden van Christus en het zal den uit­
verkorenen tot grootere verheerlijking , maar den 
verdoemden tot vermeerdering van straf verstrek­
ken. Ook mag om dit eeuwigdurend merkteeken 
het H. Vormsel maar éénmaal ontvangen worden, 
gelijk duidelijk is uit de woorden van het H. Concilie 
van Trente. 

V. Wat is de geestelijke vermaagschap hier bedoeld'? 
A. De betrekking, die voortkomt uit het Voi'msel en 

naar Kerkelijke instelling, het huwelijk tusschen 

den bedienaar van het sacrament alsmede Peter 
en Meter eenerzijds, en die gevormd is en zijne 
ouders anderzijds, onwettig maakt. 

HOOFDSTUK IV. 

OVER DE TOEDIENING VAN HET VORMSEL. 

V. Hoe wordt het H. Vormsel toegediend? 
A. De Bisschop de handen over de vormelingen uit­

strekkende bidt voor hen; daarna zalft hij onder 
het opleggen der handen en het uitspreken dei-
woorden eiken vormeling kruisgewijze op het voor­
hoofd met het H. Chrisma, geeft hem een zachten 
kaakslag en wenscht hem den vrede. Eindelijk 
spreekt de Bisschop het laatste gebed en geeft 
den gevormden den zegen. 

V. "Welke handelingen zijn hierbij de voornaamste? 



38 

A. De voornaamste handelingen bij de toediening van 
het Vormsel zijn; de oplegging der handen en 
de zalving met het H. Chrisma. 

V. Waartoe dienen de plechtigheden bij het Vormsel ? 
A. Om den vormeling op de hooge beteekenis en 

heilzame kracht van dit sacrament oplettend te 
maken en hem tot het waardig ontvangen er van 
voor te bereiden. 

§ 1-

Over de oplegging der handen. 

V. Hoe velerlei is de oplegging der handen? 
A. Tweeërlei: eene algemeene handoplegging over 

alle vormelingen te zamen en eene bijzondere 
over iederen vormeling. , 

V. Wanneer geschiedt de algemeene handoplegging ? 
A. Aanstonds bij het begin der plechtigheid. 
V. Wat gaat deze algemeene oplegging der handen 

vooraf? 
A. De waarschuwing van den Aartsdiaken, dat alle 

vormelingen daarbij moeten tegenwoordig zijn en 
niet mogen heengaan voor het einde der gebeden 

en den zegen des bisschops. 
V. Hoe geschiedt deze algemeene handoplegging? 
A. Terwijl de vormelingen eerbiedig nedergeknield 

liggen zegt de Bisschop eerst; de H. Geest dale 
in ulieden neder en de kracht des Allerhoogsten 
beware u voor zonden. Amen. Daarna zich teeke-
nende met het H. Kruis vervolgt hij : onze hnlp 

is in den naam des Heeren. 



39 

Die hemel en aarde gemaakt heeft. 
Heer verhoor mijn gebed, 
En mijn geroep kome tot U. 

Alsdan strekt hij de handen over de vormelingen 
uit en spreekt het volgende gebed; 

Almagtige, eeuwige God die U gewaardigd hebt 
deze uwe dienaren te doen herboren worden uit 
het water en den H. Geest, en die hun de ver­
giffenis van alle zonden verleend hebt, zend over 
hen uit den hemel uwen H. Geest, den Trooster 
met zijne zevenvoudige gaven. Amen. 
Den Geest der wijsheid en des verstands. Amen. 
Den Geest des raads en der sterkte. Amen. 
Den Geest der wetenschap en der godsvrucht. Amen. 
Vervul hen met den Geest uwer vreeze, enteeken 
hen genadig met het teeken ') des kruizes van 
Christus ten eeuwigen leven. Door denzelfden 
onzen Heer Jesus Christus uwen Zoon, die met 
U leeft en regeert in de eenheid van denzelfden 
H. Geest God, door alle eeuwen der eeuwen. Amen. 

V. Is het handopleggen een oud gebruik ? 
A. Ja, een zeer oud gebruik. De Aartsvader Jacob 

onder anderen, legde, toen hij stervende was, 
zijne handen op de zonen van Josef2) en bad over 
hen om hen te zegenen. Het was onder het oud 
verbond een algemeen gebruik; ook de Zaligmaker 
legde de handen op 3) en de Apostelen deden het 
insgelijks. 

1) Hier maakt de Bisschop het kruisteeken. 

2) Gen. XLVIIl, 14. 3) Marc. X, 16. 



40 

V. Wat drukt deze eerste oplegging der handen bij 
het Vormsel uit? 

A. Zij drukt op plechtige wijze den wensch des Bis-
schops uit, dat de H. Geest op zijn gebeden door 
zijne tusschenkomst op den vormeling moge neder­
dalen. 

V. Wat zullen de vormelingen onder deze handop­
legging en gebeden doen? 

A. Eerbiedig neergeknield, zullen zij het hart tot God 
verhellen en hunne godsvrucht onderhouden met 
vrome gedachten en verzuchtingen. Vooral zullen 
zij de oefeningen van geloof, hoop en liefde ver­
wekken, hunne doopbeloften gedenken en vurig 
smeeken om de komst van den H. Geest, door 
het gebed «Kom Schepper H. Geest» of dei gelijk. 

V. Hoe zullen zij die godvruchtige gesteltenis het 
best in zich onderhouden? 

• A. Door zich, de vergadering te Jerusalem voor te 
stellen op het oogenhlik dat een plotselinge wind 
het huis deed schudden en de vurige tongen, 
bestemd om op de hoofden der vergaderden neer 
te komen, de zaal vulden. Alle aanwezigen blaak­
ten van liefde en verlangen, waren vol besef hun­
ner onmacht, maar ook vol vertrouwen op de 
kracht des Allerhoogsten, die hun beloofd was. 
Zoo zullen ook de vormelingen bedenken dat de 
kracht Gods steeds dezelfde is, en over allen uit­
gestort wordt die met een kinderlijk gemoed tot 

Hem naderen. 
V. Wanneer geschiedt de bijzondere handoplegging 

op iederen vormeling? 



41 

A. Zij geschiedt wanneer de Bisschop den vormeling 

zalft. 
V. Wat duidt deze tweede oplegging der handen aan? 
A. Zij duidt aan, dat de H. Geest werkelijk op den 

vormeling nederdaalt en op hem rust. 

§ 2. 

Over de zalving mei het II. Chrisma. 

V. Waarmede geschiedt de zalving in het Vormsel? 

A. Met het H. Chrisma. 
V. Hoe geschiedt de zalving met het H. Chrisma? 
A. De vormeling knielt voor den Bisschop neder, 

die zich eerst door den peter of meter den vorm-
naam van ieder heeft doen opgeven. Daarna legt 
hij op iederen vormeling afzonderlijk de hand, 
terwijl hij hem op het voorhoofd in den vorm van 
een kruis met chrisma zalft, onder het uitspreken 
der woorden: ik teeken u met het teeken des 
kruises en bevestig u met het chrisma des heils, 
in den naam des Vaders, en des Zoons, en des 

H. Geestes. Amen. 
V. Wat is het H. Chrisma ? 
A. Olie en balsem samen vermengd en door den bis­

schop daartoe gewijd. Deze wijding geschiedt op 

den Witten Donderdag. 
V. Moet men geen hoogen eerbied voor het chrisma 

hebben ? 
A. Ongetwijfeld. Men moet hoogen eerbied voor het 

chrisma hebben', zoowel om hetgeen het is, als om 
hetgeen het beteekent. Door de wijding is het een 



42 

heilige zaak en beteekent de werking der goddelijke 
genade en onzen deugdzamen levenswandel. De 
H. Paus Fabianus getuigt dat de Apostelen het be­
reiden van het chrisma van Christus hadden geleerd. 

Y. Kende men reeds oudtijds kracht aan het chrisma 
toe? 

A. De H. Cyrillus van Jerusalem vergelijkt het met 
het brood des altaars en verzekert dat het werkt 
door de tegenwoordigheid der Godheid '). Lactan-
tius zegt zelfs; als de heidenen aan de Goden 
offeren en er iemand tegenwoordig is, wiens voor­
hoofd geteekend is met de olie en balsem, laten 
zij hunne offerande daar, omdat de duivel niet 
kan antwoorden. Ook spreekt hot H. Concilie van 
Trente anathema uit over hen die mochten zeggen 
dat zij, die eenige kracht aan het chrisma des Vorm­
sels toekennen, den H. Geest onrecht aandoen. 

V. Wat beteekent de H. Olie. 
A. Dat de genade van den H. Geest het juk van 

Christus verzacht en ons versterkt. 
V. Wat beteekent do balsem? 
A. De geur van de balsem beteekent den goeden geur, 

dien de christenen door hunne deugden moeten 
verspreiden. 

Y. Wat beteekent de vermenging van de olie met 
den balsem? 

A. Dat de christen alles ontvangt wat noodig is om 
goed te strijden en wel te leven, en dus volmaakt 
toegerust is. 

1) H. Cyrillus Catcch. myst 



43 

V. Op welk deel des lichaams wordt de vormeling 

gezalfd? 
A. De zalving geschiedt op Let voorhoofd. 
V. Waarom op het voorhoofd? 
A. Om daardoor aan te toonen, dat de gevormde zich 

nimmer moet schamen, openlijk het geloof en de 
leer van Christus te belijden, maar met den Apostel 
Paulus moet zeggen: ik schaam mij voor het 
Evangelie niet '). 

V. Wat wordt met betrekking tot deze zalving des 
voorhoofds voorgeschreven ? 

A. Er wordt voorgeschreven dat het voorhoofd des 
vormelings zuiver en rein zij, en dat het aan­
stonds na de zalving eerbiedig en zorgvuldig van 

het chrisma worde gezuiverd. 
V. Had deze afneming van het chrisma oudtijds ook 

terstond na de zalving plaats? 
A. Oudtijds bestond de gewoonte het voorhoofd van 

een vormeling met een band of doek te omwinden, 
en deze doek werd eerst afgenomen na verloop 
van zeven, drie of ook wel van éénen dag. Na 
de afneming werd hij gewoonlijk verbrand. 

V. Waartoe diende deze doek? 
A. Ten lc om eerbied voor de heilige zalving te toonen, 

ten 2e om aan te duiden dat de genade van den 
H. Geest zorgvuldig bewaard moet worden; ten 
3" om den vormeling aan de bespotting van Christus 

te herinneren. 

1) Kou. I, 16. 



44 

V. Wat hebt gij nog verder omtrent de zalving op 
te merken'? 

A. Dat zij kruisgewijze, dat is in den vorm van een 
kruis geschiedt. 

V. Waarom in den vorm van een kruis? 

A. Om te kennen te geven dat al de genade van dit 
sacrament en al wat onze zaligheid aangaat van 
het kruis des Heeren en uit de verdiensten van 
Zijn lijden en dood voortvloeit. 

V. Wat zullen de vormelingen doen op het oogenhlik 
der zalving of de toediening van het Vormsel? 

A. Zij zullen zich levendig de komst van den H. Geest 
in hunne harten voorstellen, zich ernstig voor­
nemen moedige strijders van Jesus Christus te zijn 
en de genade van het sacrament te bewaren. 

V. Is het een oud gebruik ons in het Vormsel namen 
van heiligen te geven? 

A. Ja, dit gebruik klimt tot de vroegste tijden op. 
V. Hoe handelt men in de keuze dier namen? 
A. Sommige vormelingen kiezen zelf den naam eens 

heiligen, jegens welken zij bijzondere godsvrucht 
gevoelen; anderen nemen den doopnaam van den 
peter of van de meter aan, doch tegenwoordig 
wordt meestal aan alle vormelingen eener zelfde 
plechtigheid dezelfden vormnaam gegeven. 

V. Waarom geeft men ons die namen van heiligen? 
A. Opdat wij de deugden dier heiligen navolgen, en 

in die heiligen beschermers mogen hebben, van 
welke wij bij zonderen bijstand ontvangen. 

V. Is het een oud gebruik bij het Vormsel een peter 
en meter te nemen. 



45 

A. Ja dit is een zeer oud Kerkelijk gebruik. 
V. Waartoe dienen de peter en meter? 
A. Zij moeten de vormelingen tot het Vormsel opleiden 

en hen later in den geestelijken strijd, tot welken 
het Vormsel verbindt, met raad en daad bijstaan. 

V. Welke regels stelt de Kerk omtrent den peter en 
de meter? 

A. 1. Dat er maar één mag wezen en wel van hetzelfde 
geslacht als de vormeling. 2. dat hij zelf gevormd 
zij. 3. dat hij niet dezelfde zij als van het Doopsel 
4. dat hij van onberispelijken levenswandel en van 
dien ouderdom zij, dat hij zijne verplichtingen 
kunne vervullen. 

V. Waardoor verklaren zij peter en meter te willen 
zijn? 

A. Volgens het tegenwoordig gebruik [door de rechter­
hand op den rechterschouder des vormelings te 
leggen, ten teeken dat zij voor hem instaan en hem 
zullen bewaken. Zij mogen zich ook door een ge­
machtigde laten vertegenwoordigen. 

V. Nemen de peter en meter ook verplichtingen op zich? 
A. Ja, zij moeten zorg dragen dat degenen die zij tol 

het Vormsel geleid hebben, in hetgene hunne zalig­
heid aangaat, onderwezen worden, vooral als de 
ouders hunnen plicht niet waarnemen. 

V. Wat ontstaat door het peter- en meterschap? 
A. Daardoor ontstaat eene geestelijke aanverwantschap 

of vermaagschap; zij worden als het ware mede-
vader en medemoeder. Deze geestelijke betrekking 
veroorzaakt een huwelijksbeletsel, zooals vroeger 
gezegd is. 



46 

V. Wat volgt bij de plechtigheden des Vormsels na de 
zalving ? 

A. De Bisschop geeft den gevormde een zachten 
kaakslag zeggende: vrede zij met u. 

V. Wat beteekent die kaakslag? 

A. Deze kaakslag is voor den jeugdigen krijgsman 
van Jesus Christus eene herinnering dat hij bereid 
moet zijn om Christus wille alle vervolging en 
smaad te lijden. 

V. Wat beteekenen de woorden: vrede zij met u? 
A. De woorden: vrede zij met u, beteekenen voor den 

gevormde, dat hij den vrede Gods, die alle begrip 
te boven gaat, ontvangen heeft. 

Y. Gaan de kaakslag en het vredewoord wel goed te 
zamen? 

A. O ja, juist door de bereidwilligheid tot het lijden 
kunnen wij tot den vrede van Christus geraken en 
de moeielijkheden van het geloovig leven zijn beter 
geschikt in ons dien zoeten en heiligen vrede te 
bewaren, dan al de goederen en vermaken dezer 
wereld. 

§ 3. 

Laatste Ceremoniën. 

V. Zeg het vervolg van de ceremoniën des Vormsels? 
A. De volgende antiphoon wordt gezongen of gelezen: 

Bevestig, o God! wat Gij in ons gewerkt hebt uit 

de hoogte van uwen heiligen tempel, die in Jeru­
salem is. Glorie zij den Vader en den Zoon en den 

H. Geest. 



47 

Gelijk het was in het begin, zoo nu en altijd en 
in de eeuwen der eeuwen. Amen. 

Na de herhaling der antiphoon bidt de Bisschop; 
Toon ons, Heer! uwe barmhartigheid 
En rchenk ons uw heil. 
Heer verhoor mijn gebed 
En mijn geroep kome tot U. 
De Heer zij met ulieden, 
En met uwen geest. 

Laat ons bidden. 
O God, die aan uwe Apostelen uwen H. Geest 

gegeven, en gewild hebt dat hij door hen en hunne 
opvolgers aan de andere geloovigen medegedeeld 
worde, zie genadig op den dienst onzer geringheid 
en geef dat diezelfde H. Geest, in de harten ko­
mende van hen, wier hoofden wij met het H. 
Chrisma gezalfd en met het teeken des H. Kruizes 
geteekend hebben, zich gewaardige hen door zijne 
inwoning tot een tempel zijner glorie te volmaken. 
Amen. 

Zie, zoo zal alle mensch gezegend worden, die 
den Heer vreest. 

Ten laatste maakt de Bisschop het kruisteeken 
over de gevormden en zegt: 

De Heer zegene u uit Sion, opdat gij de goe­
deren van Jerusalem moogt zien, al de dagen uws 
levens, en het eeuwig leven verwerven. Amen. 

V. Wat is de korte inhoud van dit bisschoppelijk 
gebed? 

A. Het is een gebed om bevestiging en voleinding van 
hetgeen door het Vormsel bewerkt is geworden. 



48 

V. Wat herinnert dit gebed den gevormde? 
A. Dat ook hij voortdurend moet bidden opdat hij in 

het bezit der goddelijke genade blijve en zijn levens­
wandel vervolmake. 

V. "Welke zijn de bijzondere plichten van de gevormden'? 
A. De bijzondere plichten van de gevormden spruiten 

voort uit de bijzondere genaden die zij ontvingen. 
Daarom zullen zij als tempels van den H. Geest, 
lichaam en ziel vau alle zonden rein houden; als 
begiftigden met de volheid der genaden van den 
H. Geest, door waakzaamheid, gebed en goed 
gebruik der genade zich den ontvangen schat 
blijvend verzekeren en als strijders voor het rijk-
van Jesus Christus in dien strijd met ijver en stand­
vastigheid tot den dood toe volharden. 

V. Wat zal hen bemoedigen bij de gedachte aan die 
plichten? 

A. Het gedrag der Apostelen na het Pinksterfeest en 
het gedrag der heiligen. 

V. Wat is den gevormden vooral aan te raden ? 
A. Zich dikwijls het ontvangen geluk op bijzondere 

wijze te berinneren, inzonderheid op den verjaar­
dag van hun Vormsel, op het H. Pinksterfeest of 
op andere dagen naar welgevallen en godsvrucht; 
want gelijk dit sacrament eene goede voorbereiding 
vereischt, zoo vordert het ook eene levenslange , 
dankbaarheid. 

V. Is het bijwonen van de toediening des Vormsels 
ook nuttig voor hen die al vroeger gevormd werden? 

A. Het is zeer nuttig om de herinnering die dit in 
hen verlevendigt. Zij moeten de woorden van den 



49 

H. Paulus overwegen ') « Ik vermaan u dat gij de 
genade Gods weder opwekt, die in u is door de 
oplegging mijner handen ». Zij zullen uit geheeler 
harte bidden: vernieuw, oHeer! Uwen oprechten 
geest in mijn binnenste, on sterk mij door Uwen 
sterken Geest. Zij zullen rouwmoedig om vergeving 
vragen zoo zij den H. Geest hebben bedroefd of 
wederstaan en krachtiger dan ooit besluiten den 
goeden strijd te strijden, tempels van den H. Geest 
te zijn. 

TIP DEEL. 
Uitwerkselen van den H. Geest in de 

zielen. 

HOOFDSTUK I. 

OVER DE GAVEN VAN DF.N H. GEEST. 

V. Waar kan men de uitwerkselen van de komst des 
H. Geestes waarnemen? 

A. De H. Geest werkt overal, maar bijzonder in de 
Katholieke Kerk, die zijn erfdeel is, waar Hij woont 
en die Hij voortdurend verlicht, heiligt en bestiert,, 
haar bijstaande en de geloovigen heiligende. 

V. Wat vergezelt de komst van den H. Geest in 
onze ziel? 

1) 1 Timoth. 1, 6. 

4 



50 

A. De mededeeling zijner gaven. 
V. Wat verstaat gij door de gaven van den [I. Geest'? 
A. De gaven van den H. Geest zijn zekere blijvende 

geestelijke hoedanigheden of volmaaktheden, die 
medegedeeld worden tot voltrekking van het werk 
des H. Geestes in onze zielen, te weten de hei­
ligmaking. Onze ziel wordt door dezelve bekwaam 
om de ingevingen van den H. Geest vaardig en 
heldhaftig op te volgen. 

V. Zijn de gaven van den H. Geest zichtbaar? 
A. De werking van den H. Geest in onze zielen is 

eene inwendige, en daarom eene onzichtbare, 
doch wat Hij in ons werkt moet zichtbaar wor­
den in onzen wandel. Evenwel vooral bij het be­
gin der Kerk deelde de H. Geest ook zichtbare 
buitengewone gaven mede, zoowel aan de hoofden 
der Kerk als aan de geloovigen. 

V. Wat bedoelt gij hiermede? 
A. Dat de H. Geest, gelijk Hij zichtbaar nederdaalde, 

ook zichtbare of uitwendige gaven schonk, van 

welke do profeet Joel ') de toekomstige mededee­
ling voorzegd had. Het begin van de vervulling 
dezer voorzegging had op het Pinksterfeest plaats, 

V. Ontving men toen zulke zichtbare gaven alleen? 
A. Allen ontvingen de gewone genadegaven, nood­

zakelijke gevolgen van de komst des H. Gees­
tes, maar bovendien gaf dezelfde Geest aan som­

migen buitengewone gaven, tot bijzondere doel­
einden. 

1) Joel 11, 28—32. 



51 

V. Waartoe werden die uitwendige gaven (lan gegeven ? 
A. Tot voordeel van de H. Kerk, dat is tot onder­

richt , vertroosting en versterking der mede-chris­
tenen, en tot bekeering der ongeloovigen, die 
overtuigd werden van de waarheid, door de won-
derteekenen van hen, die deze gaven ontvangen 
hadden. 

V. Welk is dan* het onderscheid tusschen deze twee 
soorten van gaven? 

A. De genoemde zichtbare gaven werden tot verheer­
lijking Gods gegeven, maar de onzichtbare dienen 
tot voordeel der ziel, om haar rechtvaardig en Godo 
aangenaam te maken en zijn het beginsel van onze 
goede werken. 

V. Welk ander onderscheid bestaat er nog? 
A. Dat deze uitwendige gaven geen bewijs zijn dat 

men God welgevalliger of heiliger is, en dat zij 
ook niet aan allen gegeven worden, vermits de 
H. Geest dezelve uitdeelt naar zijn believen en de 
behoefte van anderen. 

V. Vanwaar hebben wij de kennis der zichtbare gaven ? 
A. Uit de H. Schrift. De H. Paulus noemt ze ons m 

den eersten brief aan de gemeente van Corinthe, 
12« hoofdstuk. 

V. Welke zijn die gaven? 
A. De Apostel noemt er negen, te weten; het woord 

der wijsheid, het woord der wetenschap, hel ge­
loof, de gaaf der genezingen, de werking van 
wonderkrachten, de profetie, de onderscheiding 
der geesten, verscheidene talen en de uitlegging 
der reden. 



52 

V. Kunnen er niet meer van zulke gaven geweest 
zijn? 

A. Er' Z i j n  zeker meer geweest, want de gaven zijn 
menigvuldig, maar de apostel noemt deze negen, 
of omdat ze in de gemeente van Corinthe boven 
andere uitschenen, of wel omdat misschien juist 
deze aanleiding gaven tot den ondcrlingen naijver, 
die in de Corinthers moest bestreden worden. 

V, Wat beleckent hier het woord der wijsheid? 
A. Dit is eene gave om de verhevene leerstukken en 

heilige geheimen van het geloof te verklaren en 
er op verhevene wijze over te redeneeren. De apos­
tel noemt deze kennis de vaste spijs der vol­
maakten. ') 

V. Wat beteekent het woord der wetenschap of kennis? 
A. Do gave om de leerstukken en geheimen aan de 

eenvoudigen verstaanbaar voor te dragen door 
vergelijkingen, voorbeelden en natuurlijke rede­
nen. Dit is wat de apostel noemt: de jeugdige 
kinderen in Christus met melk voeden. 2) 

V. Wat beteekent de gaaf des geloofs? 
A. Onder deze gave des geloofs is niet te verstaan 

liet geloof hetwelk onze rechtvaardigmaking voor­
afgaat of een middel tot dezelve is, maar een bij­
zonder geloof, dat een vast vertrouwen, on wan­
kelbaren moed geeft om moeielijkheden te over­
winnen en groote dingen te doen. Dit is het geloof, 
hetwelk bergen verzot, 3) en aan dit geloof hebben 

1) Hebr. V. 14. 2) 1 Cor. III, 2 Hebr. V, 12 ca 13. 

3) Matth. XVII, 19. 



53 

•wij de grootste en vruchtbaarste verschijnselen in 
de geschiedenis der Kerk te danken. 

V. Wat beteekent de gaaf der genezingen? 
A. Geiijk het woord zelf aanduidt is zij de gave om 

de gezondheid aan de zieken terug te schenken. 
Zij werd beloofd toen Jesus van de geloovigen 
zeide: zij zullen den zieken de handen opleggen 
en deze zullen gezond worden. ') Onder de won­
deren van den Zaligmaker komt het genezen van 
de zieken het menigvuldigst voor, en ook de apos­
telen zalfden met olie en genazen de zieken •), 
waardoor wij worden gewezen op het H. Sacrament 
des Oliesels, hetwelk het eenige sacrament is, 
dat ook de belofte heeft van verzachting der li­
chamelijke kwalen. 

V. Wat leeren wij daaruit? 
A. Dat er bijna geen grootere lichamelijke weldaad 

is dan het herkrijgen der gezondheid, en dat het 
ambt van den geneesheer zeer nauw met dat 
van den priester verbonden is. Zonde en ziekte 
zijn de verschijnselen van de bedorvenheid onzer 
geestelijke en stoffelijke natuur, die de priester 
door bovennatuurlijke, de geneesheer door natuur­
lijke middelen tegengaat. De sacramenten zijn 
uitwendige teekenen, die inwendige geestelijke ge­
naden van genezing en heiliging der ziel geven, 
de geneesmiddelen zijn stoffelijke zaken, die dooi­
den goddelijken zegen vruchtbaar tot de gezond­
heid des lichaams werken. Aldus ontmoeten de 

]) Mare. XVI, 18. 2) Marc. VI, 13. 



54 

priester en de geneesheer elkander aan de wieg 

en aan het sterfbed van den mensch. 
V. Wat heteekent de werking van wonderki achten? 
A. Daardoor worden meer bepaald l)edoeld nog groo-

tere wonderwerken dan de reeds genoemde, te 
weten; dooden opwekken, den blinden liet gezicht, 
den dooven het gehoor, den stommen de spraak, 
den kreupelen den gang teruggeven, duivelen uit­
jagen, enz. 

V. Wat betcekent de gave der profetie? 
A. Zij betcekent het vermogen toekomstige dingen te 

voorzeggen, verborgene zaken te openbaren en 
de duisterheden der H. Schrift te verklaren. In 
de Handelingen der Apostelen lezen we datAga-
hus door den Geest voorspelde dat er een hon­
gersnood op handen was. ') Soms ook bestond 
deze gaaf in het spreken van een gebed, dooi­
den H. Geest ingegeven, of een lofzang of eene 
dankzegging, of werd eenc rede gehouden tot 
stichting , vermaning of vertroosting der ge­

meente. 
V. Wat betcekent de onderscheiding der geesten? 
A De gaaf van de ware van de valscho profeten te 

onderscheiden en te weten uit welken geest iemand 
spreekt of handelt, namelijk uit den goddelijken, 
uit den menschelijken of uit den duivelschen geest. 
De H. Joannes zegt; gelooft niet alle geesten, 

maar beproeft of zij uit God zijn. -) 
Wat betcekent de gaaf van verschillende talen? 

1) Hand. d. Ap. XT, S8. 2) 1 Joes. IV, 1. 



55 

A. Verschillende talon, welke de begaafde nooit ge­
leerd had, te kunnen spreken naar de verschillende 
volken, die in het geloof moesten onderwezen 
worden. In het evangelie van den H. Marcus vin­
den we deze gaaf beloofd ') en zij was zeer zeker 
van groot nut tot verbreiding der Kerk, omdal 
zulk een wonder noodzakelijk de aandacht trekken 
moest en de volken van verschillende taal tot de 
eenheid des geloofs brengen. 

V. Wat beteekent de uitlegging der reden'? 
A. Het uitleggen aan de gemeente van hetgeen in 

vreemde talen onder den invloed van den H. Geest 
gesproken was, of den inhoud van het gesprokene 
voorstellen en verduidelijken. 

V, Hebben deze gaven geheel opgehouden in de Kerk? 
A. De gaven waarmede de H. Geest do jeugdige Kerk 

uitrustte zijn nooit geheel uit de Kerk van Chris­
tus verdwenen; de kerkelijke geschiedenis levert 
daarvan de bewijzen. 

V. Waarom komen ze niet meer zoo menigvuldig voor 
als in de eerste tijden? 

A. Zij zijn zeldzamer geworden omdat zij voor de be­
vestiging des geloofs niet meer zoo noodig zijn. 
Sedert de eerste tijden is het voortbestaan der 
Kerk zelf een bewijs van hare goddelijkheid en 
van de werking des H. Geestes in haar, ofschoon 
God steeds door eene of meerdere der genoemde 
buitengewone gaven zijne Kerk bleef verheerlijken, 
de geloovigen versterken en de ongeloovigén roepen. 

1) Marc. XVI, 17. 



56 

V. Waarmede besluit de H. Paulus zijne woorden 
over de genadegaven ? 

A. Hij vermaant de geloovigen van Korinthe, niet 
zoo zeer buitengewone en schitterende maar de 
beste genadegaven tebegeeren, dal wil zeggen die 
gaven welke hun en der Kerk bet nuttigste zijn, 
boven alles echter de liefde, die hun eigen ziel 
heiligt en aan God welgevallig maakt. 

V. Wat moeten wij daaruit leeren? 
A. Wij moeten er uit leeren te weden te zijn al 

heeft God ons niet met zulke buitengewone gaven 
begiftigd, en bovenal te streven naar de inner­
lijke werking van den H. Geest, opdat wij door 
zijne gaven heilig worden. 

V. Welke zyn dan die gaven tot heiliging onzer ziel ? 
A. Deze zeven: i. De gaaf van wijsheid, 2. van ver­

stand, 3. van raad, 4. van sterkte, 5 van weten­
schap, 6. van godsvrucht, 7. van vreeze Gods. 

V. Worden deze gaven ook in de H. Schrift genoemd'.' 
A. Ja, men leest dezelve in volgorde bij den profeet 

Isaias, die ze aan den Messias, Jesus onzen Za­
ligmaker toekent. 

§ 1-

De gaaf van wijsheid. 

V. Wat is de gaaf van wijsheid ? 
A. Eene bovennatuurlijke verlichting van den H. Geest, 

waardoor wij over goddelijke en menschelijke din­
gen juist oordeelen, alles naar de wezenlijke waarde 



57 

schatten en .aanwenden tot eer van God en ons 
eeuwig geluk. 

V. Wat werkt zij dus in ons uit ? 
A. Zij doet ons het vergankelijke van het aardsche 

inzien en het onvergankelijke, het hemelsche zoe­
ken , zij leert ons gering en niet hooger dan be­
tamelijk is van ons zeiven denken, zij geeft ons 
smaak voor de goddelijke dingen, verzoet de be­
oefening der deugden en ontvlamt ons hart van 
liefde tot God, zoodat wij Hem uit geheeler ziele 
en hoven alles beminnen. De H. Bonaventura 
noemt haar daarom de gaaf van God en het god­
delijke te kennen en innig lief te hebben, en de 
H. Suso zegt van de werkingen der wijsheid: Heer! 
wanneer het licht uwer wijsheid aanbreekt in mijn 
binnenste, wordt wat zwaar, moeielijk en onmo­
gelijk scheen, licht en zoet. De ziel wordt met 
helderheid, waarheid en vreugde overstroomd, 
zoodat zij alle inspanning vergeet. 

V. Wordt deze wijsheid ook in de H. Schrift geprezen'? 
A. Zij wordt ons in de H. Schrift dikwijls en duide­

lijk aangeprezen als eene gave die van boven is. 
Zalig is de mensch die wijsheid vindt; wijsheid 
verwerven is beter dan goud. ') Zij is eene eindige 
rnededeeling van de oneindige wijsheid Gods en 
hare waarde blijkt vooral uit de volgende heer­
lijke woorden van het Boek der spreuken: Roept 
niet de wijsheid, en verheft niet de wetenschap 
hare stem? Op de hooge en verhevene kruinen. 

1) Spr- III, 13. XVI, 16. 



58 

op den weg, midden op de paden slaat zij; bij 
de poorten der stad en in hare ingangen spreekt 
•/ij en zegt; O mannen! Tot u roep Ik, en mijne 
stem gaat tot de kinderen der menschen. Gij 
kleinen! leert voorzichtigheid, geelt acht, gij on-
verstandigen! Luistert! want van groote dingen 
zal Ik spreken; mijne lippen zal Ik openen om 
te prediken wat recht is. Waarheid verkondigt 
mijn mond; mijne lippen verafschuwen ondeugd. 
Recht zijn al mijne woorden; daarin is geen valsch-
heid noch verkeerdheid; reclit zijn zij voor hen, 
die verstaan, die wetenschap (willen) vinden. Neemt 
dan mijne leer aan, meer dan geld; verkiest mijn 
onderricht boven goud. Want beter is de wijsheid 
dan alle rijkdom, en geen schatten zijn met haar 
te vergelijken. Ik. de Wijsheid, ben bij den raad 
tegenwoordig. Ik ben bij de verstandige plannen. 
De vrees des Heeren haat het kwaad, aanmati­
ging en hoogmoed en verkeerde wegen; eene 
dubbele tong verafschuw ik. Bij Mij is raad en 
billijkheid, bij Mij beleid en kracht. Door Mij re-
geeren do koningen, en beslissen de wetgevers 
volgens recht; door Mij gebieden de vorsten en 
bepalen de machtigen wat rechtvaardig is. Ik be­
min die Mij liefhebben, en die Mij vroeg zoeken, 
zullen Mij vinden. Bij Mij zijn rijkdom en eer, 
alovertreffende schatten en rechtvaardigheid; want 
mijne vrucht is beter dan goud en kostbaar ge­
steente, mijn oogst beter dan uitgelezen zilver. 
Ik wandel (en doe wandelen) op de wegen der 
rechtvaardigheid, midden op do paden des rechts, 



59 

om hen, die Mij beminnen , rijk, om hunne schat­

ten vol te maken. ') 
Deze geheele lofspraak betreft do kostbare gaaf 

der •wijsheid. s) 
V. Wat zegt de H. Apostel Jacobus? 
A. De H. Apostel Jacobus toont in eenige trekken 

den levenswandel van den wijze, en zegt dat de 
wijsheid is , rein, vreedzaam, bescheiden, gezeg-
gelijk, met alle goeden instemmend, vol van barm­
hartigheid en goede vruchten, niet oordeelende 

en niet huichelende. 3) 
V. En waartoe vermaant ons dezelfde Apostel? 
A. Wegens het groote geluk van de gaaf der wijs­

heid, vermaant hij ons God om dezelve te bid­

den. 4) 
V. Wordt er in de H. Schrift ook nog van eene an­

dere wijsheid gesproken? 
A. Behalve van de wijsheid die van boven is gewaagt 

de H. Jacobus ook van eene aardsche, zinnelijke, 
duivelsche wijsheid. ') De 11. Paulus noemt deze 
voortkomende van den geest der wereld, dien wij 

niet ontvangen hebben. 6) 
V. Is zij ook waarlijk wijsheid? 
A. Neen, de H. Schrift getuigt vele malen dat zij 

dwaasheid is in het oog van God. De H. Paulus 
noemt haar eene wijsheid des vleesches, die den 

dood baart. 

1) Spr. VIII, 1—21. 

3) Jac. III, 17. 

5) Jac. II, 12. 

2) Mnru Bijb. Gesch. II, 741. 

4) Jac. 1, 5. 

6) 1 Cor. II, 12. 



60 

V. Waarom -wordt zij zoo gestreng veroordeeld? 
A. Omdat zij rechtstreeks strijdt met de wijsheid van 

den H. Geest. 
V. Waaruit blijkt dit ? 
A. 1. Haar oorsprong is boos; 2. hare beginselen zijn 

in strijd met de goddelijke; 3. hare gevolgen zijn 
verderfelijk. 

V. Welke zijn dan hare beginselen? 
A. Begeerlijkheid des vleesches, begeerlijkheid der 

oogen en hoovaardij des levens. 
V. Leg dit nader uit? 
A. De wijsheid dezer wereld leert ons de verganke­

lijke goederen hooger achten dan de eeuwige, de 
genietingen en eer najagen, ons in waanwijsheid 
verheffen en Gods geboden verachten. 

V. Welke gevolgen heeft die zoogenaamde wijsheid? 
A. Dat zij niet tot God geleidt, want wie God niet 

zoekt, komt niet tot Hem, en dat zij ook niet 
tot den hemel geleidt, want wie niet zoekt wat 
hier boven is, zal het ook niet beërven. 

V. Welk kenmerk geeft ons de genoemde Apostel 
Jacobus van haar? 

A. Dat zij naijver en twistgierigheid kweekt, en dat 
waar deze is, wanorde en allerlei booze handel 
is. ') 

V. Kon de Apostel haar daarom eene aardsche, zin­
nelijke, duivelsche wijsheid noemen? 

A. Ja, de Apostel noemt haar daarom met recht 
aardsch; want liefdeloozen ijver hebben en strijd-

1) Br. H. Jac. III, 16. 



61 

zuclitig zijn, is geene hemelsche-wijsheid, dewijl 
hel zoodanigen niet om Gods eer te doen is maar 
om aardsche goederen, eer en rijkdom; ook is 
zij zinnelijk of dierlijk, dewijl zoodanigen zich door 
de hartstochten laten drijven; en duivelsch, dewijl 
zij zich, in hoovaardigheid, den duivel gelijk, 
hoven anderen ja zelfs boven God verheffen, aller­
lei listen, leugen en bedrog gebruiken en onder 
den invloed van den duivel staan. Dit is wat de 
H. Jacobus noemt wanorde en allerlei booze handel. 

V. Is de liefde voor het tijdelijke in zich zelve 
kwaad ? 

A. Neen, maar de ongeregelde of te ver gedreven 
zucht naar het wereldsche is kwaad. 

V. Waarom is die zucht kwaad? 
A. Omdat zij het tijdelijke, hetzij dit in goederen, 

eer of vermaak bestaat, te hoog van waarde re­
kent , en zij ons zoo kan beheerschen dat wij er 
God en zijne beloften en het heil onzer ziel ge­
heel om vergeten. 

V. Welken regel moeten wij dan hierin volgen ? 
A. Den regel dien de geest der wijsheid ons voor­

schrijft, namelijk God hoven alles beminnen en 
niets beminnen dan in en om God. Wij zullen 
dus ons hart aan het tijdelijke niet hechten, hel 
lot eer van God gebruiken en het ook willen mis­
sen, als het Hem aldus behaagt. 

V. Hadden de Apostelen dien geest van wijsheid vóór 
het Pinksterfeest? 

A. De Apostelen hadden wel is waar vóór de komst 
van den H. Geest alles verlaten om Christus te 



m 

volgen, maar zij waren niettemin nog zeer onvol­
maakt. Zij waren eerzuchtig en-wangunstig, twist­
ten over de eerste plaatsen, betrouwden op hunne 
krachten, waren ongeleerd in do geheimen des 
geloofs ') en droomden van een aardsch koninkrijk. 

V. Bezaten zij dan dien geest na het Pinksterfeest? 
A. Ja, sedert het Pinksterfeest beminden zij wat zij 

gehaat hadden en haatten hetgeen zij hadden be­
mind. Zij verachtten de eer en de wellusten dezer 
wereld en verheugden zich in de vernedering, do 
armoede en het lijden. Wangunst, eerzucht, twist, 
bitterheid, verwaandheid waren van hen geweken 
en zij toonden in alles dat zij de wijsheid van 
den H. Geest bezaten. 

§ 2. 

De gaaf van verstand. 

V. Wat is de gaaf van verstand? 
A. Eene bovennatuurlijke verlichting, waardoor wij 

in staat zijn, in den geest der goddelijke open­
haringen in te dringen, en de geheimen van het 
Godsrijk te kennen. Zij is eene zalving des H. Gees-
tes, die ons onderricht in alles wat tot de zalig­
heid noodig is. 

V. Is het niet reeds eene groote gave Gods dat wij 
verstand bezitten? 

A. Ongetwijfeld, het verstand is ons edelste voorrecht, 
onze glorie, wij zijn door hetzelve het beeld van 

1) Lac. IX, 54. 



63 

God. David roept in zijne dankbaarheid uit; Gij 
hebt den mensch een weinig- minder dan de en­
gelen gemaakt, gij hebt hem met eere en glorie 

gekroond. ') 
V. Hebben wij evenwel behoefte aan do gaaf van den 

H. Geest? 
A. Ja, sedert de erfzonde heeft het, oog onzer ziel 

zijne zuiverheid verloren. Doch ook vóór de erf­
zonde had de mensch behoefte aan eene boven-
natuftrlijke hulp om zich tot God, Zijn oneindig 
wezen en Zijne volmaaktheden te verheffen, hoe­
veel te meer dus aedert ons verstand door do 
zonde verduisterd werd. 

V. Wat werkt dan de gaaf van verstand in ons uit"? 
A. 4. Omtrent de waarheden in de geheimen des ge-

loofs, welke allo menschelijk verstand te boven 
gaan, geeft zij ons een bijzonder licht en doot 
ons derzelver schoonheid en samenhang inzien. 
2. Omtrent de zedeleer en onze plichten helpt zij 
ons de verhevenheid en het belang begrijpen. 
3. Omtrent de H. Schrift en den geest der god­
delijke Openbaringen geeft zij soms eene buiten­

gewone helderheid. 
V. Kunnen wij door deze gaaf de geheimen begrij­

pen? 
A. Geenszins; zij verschaft ons het noodige licht om 

over dezelve te oordeelen naar de voorschriften 
des geloofs en doet ons alle redeneeringen der 
menschelijke wetenschap om tot zekerheid te ge-

1) Ps. VIII ,  6. 



64 

raken, achter stellen bij de zekerheid die Gods 
uitspraak geeft. God spreekt en de mensch dooi­

de gaaf van verstand verlicht heeft genoeg om te 
kunnen gelooven en aanbidden. 

V. Helder dit eens op door eene vergelijking? 
A. Men kan de gaaf van verstand vergelijken met de 

zon, die de wondervolle heerlijke natuur beschijnt, 
ons in staat stelt die te bewonderen, en ofschoon 
svij de geheimen der natuur op verre na niet be­
grijpen, toch zooveel licht geeft dat wij'niet den 
minsten twijfel hebben over derzelver bestaan en 
schoonheid. Zoo doet ons de H. Geest door de 
gaaf van verstand de wonderen der geestelijke 
wereld beschouwen en prijzen, en geeft ons, zon­
der dat we die geheimen of wonderen verstaan, 
volstrekte zekerheid in zake des geloofs. Daarom 
noemt de H. Bonaventura, de zeven gaven zeven 
stralen noemende, die van verstand een tweede 
straal, welke de diepten van Gods geheimen ver­
licht en ons de daarin verborgen edele metalen 
in hunne schoonheid toont. 

Y. Wat verstaat gij daardoor dat deze gaaf ons over 
de zedeleer en onze plichten onderricht? 

A. De gaaf van verstand geeft ons duidelijker inzicbt 
in de goddelijke raadsbesluiten, ki de w-egen langs 
welke de ontfermende liefde van God ons heeft ge­
leid, in alles wat God tot onze zaligheid gedaan, 
geleerd en voorgeschreven heeft. Uit dit helder 
begrip moet eene innige dankbaarheid en weder­
liefde voortvloeien, zoodat wij de noodzakelijkheid 
en verhevenheid onzer plichten begrijpen. 



65 

V. Kunnen wij op een bijzonderen bijstand van den 
H. Geest rekenen om de H. Schrift te verstaan ? 

A. Neen, die bijstand is wel aan de Kerk beloofd 
en zal haar nooit ontbreken. Door haar moeten 
wij dus de H. Schrift leeren verstaan. Zij spreekt 
onfeilbaar door don H. Geest. Nochtans behaagt 
het God somwijlen zich rechtstreeks aan bevoor­
rechte zielen te openbaren en alsdan toonen die 
eenvoudigen en dikwijls ongeletterden eene boven­
natuurlijke kennis van den zin der Schriften, die 
de geleerdste uitleggers verbaast. 

V. Kan de natuurlijke mensch niet door eigen werk­
zaamheid tot deze drievoudige kennis geraken? 

A. Zoo dit mogelijk ware, waarom zeide Jesus dan 
tot de zijnen: «U is het gegeven de geheimen 
van het Godsrijk te kennen, maar aan de overi­
gen in gelijkenissen, opdat zij hoorende niet hoo-
ren en ziende niet verstaan»? ') Waarom bad 
Hij dan; «Vader ik dank U dat gij dit den een­
voudigen geopenbaard hebt»? 2) Ook schrijft de 
H. Paulus: wie der menschen weet wat in den 
mensch is, tenzij de geest des menschen die in 
hem is. Zoo ook weet niemand wat Godes is, dan 
de Geest Gods 3) en aan wien Hij het openbaart. 
Waar dus de Geest blaast, daar is het verstand 
in de drie opgenoemde zaken. 

V. Zoo is dan de gaaf van verstand eene kostelijke 
gaaf? 

A. Ja, zij is eene gaaf van onschatbare waarde en 

1) Luc. vm, 11. 2) Matth. XI, 23. 3) 1 Cor. II, 11. 

5 



66 

daarom bad de profeet David; Heer geef mij ver­
stand en ik zal leven, ') en daarom ook dankte 
hij God na het verkregen te hebben: Ik zal den 
Heer loven die mij verstand gaf. 2) 

V. Wanneer hebben de Apostelen de gaaf van ver­

stand ontvangen'? 
A. Do Apostelen hebben deze gaaf ontvangen op het 

Pinkslerfeest tegelijk met den H. Geest. 
V. Hadden zij niet al drie jaren in de school van 

Christus geleerd ? 
A. Ja, maar zonder te verstaan. Zij zei ven zeiden het 

en de Zaligmaker berispt hen om hunne traagheid 
des verstands zeggende: Zijt ook gijlieden nog 
zonder verstand? 3) En verder voorzegt Hij hun 
ook dat de H. Geest hen alle waarheid zal leeren.4) 

V. Hadden de Apostelen den H. Geest vóór het Pink­
sterfeest nog niet ontvangen? 

A. Ja, zij hadden den H. Geest ontvangen, want 
Jesus blies over hen en zeide : Ontvangt den 
H. Geest; wier zonden gij vergeven zult, dien 
worden zij vergeven; en wier zonden gij zult 
houden, dien zijn zij gehouden. 5) 

V. Hoe verstaat gij dit dan? 
A. Dat de Apostelen wel eenig deel aan de gaven van 

den H. Geest, maar nog niet, zooals op het Pink­
sterfeest, de volheid zijner gaven ontvangen hadden. 

V. "Welke verandering had er dan in de Apostelen 

plaats op den Pinksterdag? 

1) Ps. CXV1TI, 144. 2) Ps. XV ,  6. 3) Matth. XV, 16. 

4) Joes. XVI, 13. 5) Joes. XX, 22. 



67 

A. Zij werden op eons verlicht, begrepen de H. Schrift, 
de profetieën, in haren waren zin. Zij begrepen 
de Verlossing door het lijden en den dood van den 
Godmensch Jesus Christus, en kenden het door 
Hem gesprokene. 

V. "Wat is noodig om de gaaf van verstand te ont­
vangen ? 

A. Geloof en ootmoed. 
V. Waarom wordt geloof vereischt ? 
A. De H. Paulus zegt: die tot God wil naderen moet 

gelooven. ') Op dezen grondslag bouwt de H. Geest 
op. Ook moet het geloof voorafgaan, omdat deze 
gaaf verstand in geloofszaken, niet het geloof zelf 
geeft. 

V. "Waarom wordt ootmoed vereischt? 
A. Omdat het God behaagt zijne geheimen te ver­

bergen voor de wijzen en verstandigen dezer we­
reld en dezelve te openbaren aan de kleinen, dat 
is ootmoedigen. Hij geeft den goeden geest aan 
die er Hem om vragen. 2) Waar de Geest blaast 
is verstand, maar Hij blaast niet dan in de ooi­
moedig geloovenden, die er met een rein hart 
om vragen. 

V. Kunt gij dit ook door voorbeelden staven? 
A. Ja, vele duizenden hoorden de Apostelen in vreemde 

talen spreken, doch drie duizend namen de ver­
kondiging van Gods groote daden aan, de overi­
gen zeiden spottende: die menschen zijn vol van 
nieuwen wijn, s) Velen hoorden Paulus voor den 

1) Hcbr. XI, 6. 2) Luc. XI, 13. 3) Hand. II, 13. 



68 

Areopaag Christus den gekruiste en verrezene pre­
diken ; weinigen volgden hom, de meesten bespot­
ten hem en zeiden lichtzinnig; wij zullen u daar 
wel eens later over hooren. Hoerende verstonden 
zij niet, omdat zij niet ootmoedig de genade aan­
namen en in de school van den BI. Geest waren. 
Daarentegen konden de ongeletterde visschers van 
het Galileesche meer, de Apostelen, den strijd aan­
vaarden tegen de wijsheid der wereld. Ook de 
vaders der Kerk en vele heiligen ontvingen het 
recht verstand der goddelijke zaken in de school 
van den H. Geest, waar zij geloovig en ootmoedig 
ter leer gingen. Toen eens den H. Franciscus van 
Assisie, naar wiens woord duizenden hoorden als 
naar het woord van Christus, gevraagd werd, 
vanwaar toch die toeloop kwam tot zijne reden, 
zonk hij op de knieën en zeide: O God, nooit 
sloegt ge uw oog op grooteren zondaar en onwe­
tende dan ik ben. Het geschiedt niet om mijnent­
wille. U zij lof, want nu het door mij geschiedt 
moet het te wonderbaarder zijn in de oogen van 
het volk. Aldus kiest God het dwaze voor de we­
reld uit om de wijzen te beschamen, het zwakke 
om den sterke te beschamen, het geringe en ver­
achtelijke om wat niets is iets te maken, opdat 
al wie zich beroemt, zich beroeme in God. 

V. Wat is dus noodig om de gaaf van verstand in 

het Vormsel te ontvangen? 
A. Drie zaken, te weten, eene zuivere ziel, geloof 

en ootmoedigheid. 



09 

§ 3. 

Gaaf van raad. 

V. Wat is de gaaf van raad? 
A. Eene bovennatuurlijke verlichting die ons den weg 

des hemels doet onderscheiden en de bekwaam­
ste middelen kiezen om dien getrouw te bewan­
delen ; alsmede in moeielijke en twijfelachtige 
gevallen verlicht om te weten wat het meest tot 
eer van God, ons eigen heil en dat van den 
naaste strekt. Zij is eene aansporing, leiding en 
kracht. De H. Thomas noemt dit, dat wij door den 
H. Geest als bij de hand geleid worden. 

V. Hoe duidt de Kerk den H. Geest aan als Geest 
van raad ? 

A. Door Hem in den Lofzang; Kom Schepper H. Geest, 
te noemen : vinger van de rechterhand des Vaders. 

V. Hoe legt gij dit woord uit? 
A. Wij gebruiken den vinger om iets met juistheid 

aan te wijzen bijv. een weg, een huis enz. de 
• vinger richt alsdan het oog. Zoo wijst ons de H. Geest 

de ware richting aan, den juisten weg om tot 
God en ons laatste doel te geraken. 

V. Hebben wij raad noodig? 
A. Naar de vermaning van den Wijzen Man moeten 

wij niets zonder raad doen, opdat wij niet ons 
na de daad hebben te berouwen. De gedachten 
der menschen zijn schroomvallig en onze voor­
zichtigheid is onzeker. Wie kan ons nu betei1 raden 



70 

dan de H. Geest, die alles , ook de diepten 
der Godheid doorvorscht. Wie zal uwen wil ken­
nen, o God, wanneer gij niet uwen H. Geest 
uit den hooge nederzendt, opdat de menschen 
erkennen wat U behaaglijk is. ') 

V. Hebben wij nog behoefte aan de aansporing, de 
leiding en den raad des H. Geestes na de gaal' 
van verstand? 

A. Ongetwijfeld; het is niet genoeg dat wij in het 
algemeen onze plichten kennen; wij hebben ook 
de aansporing van God in ons binnenste noodig' 
en in bijzondere gevallen bijzondere leiding. Men 
ziet dit in zoovelen die do waarheden en plichten 
kennen, wien de gaaf van verstand niet ontbreekt, 

maar wel de beoefening. 
V. Geef eens een voorbeeld tot opheldering? 
A. Bijvoorbeeld de Apostelen hadden hol laatste on­

derricht van hun Meester gehoord en nadat Hij 
hen gezegend had, Hem zien ten hemel opvaren. 
Zij bleven staan en zagen naar den hemel. Zij 
hadden dus hunne gedachten van de aarde afge­
wend , en verlangden* hun Meester te volgen in 
de glorie, maar zij behoefden de aansporing om 
den weg te bewandelen dien Jesus had aangewe­
zen ; hieraan werden ze door twee engelen herin­
nerd en zij keerden terug naar Jerusalem. 

V. "Waarin verschilt de gaaf van verstand van de 

gaaf van raad? 
A. Door de gaaf van verstand werkt de H. Geest 

1) "Wijsh. IX , U—18. 



71 

hoofdzakelijk op onzen geest, door de gaaf van 
raad op onzen geest en ook op onzen wil. 

V. Wat werkt de gaaf van raad in ons uit? 
A. Deze gaaf helpt ons om de middelen te onder­

scheiden tot bereiking van ons eeuwig geluk. 
V. Is dc onderscheiding dier middelen noodzakelijk? 
A. Zeker; want om een doel te hereiken rnoet men de 

middelen daartoe kennen, aldus moeten wij ook 
weten wat ons tot de eeuwige zaligheid kan brengen 

of van dezelve verwijderen, 
V. Is de onderscheiding dier middelen gemakkelijk? 
A. Bij de keuze der middelen kunnen wij door de 

eigenliefde of den schijn van het goede bedrogen 
worden. De duivel doet ook alle moeite om ons 
te doen dwalen en verandert zich menigmaal in 
een engel des lichts om ons te misleiden. De 
H. Geest komt ons daartegen met de gaaf van 
raad te hulp en schenkt ons eene vaste overtui­
ging , gepaard met een inwendigen vrede. 

V. Wat zeggen de HH. Vaders over de gaaf van raad? 
A. Alle HH. Vaders noemen haar noodzakelijk voor 

de bestiering of verbetering van ons leven. De 
H. Bernardus noemt deze gaaf een kostelijk ge­
neesmiddel tegen de onvolmaaktheden en dage-
lijksche misslagen onzer zwakke natuur, en zegt; 
zij regelt wat wij zullen doen en doet nadenken 
over hetgeen wij gedaan hebben. De H. Ghrysos-
tomus zegt dat de gaaf van raad voor de ziel is 
wat het oog is voor het lichaam. Nu zonder de 
hulp onzer oogen loopen wij telkens gevaar ons 
te stooten en te vallen, en zoo is het ook op den 



72 

weg van ons geestelijk leven. Daarom bad David, 
uit vrees dit hemelsch licht te zullea verliezen: 
o God, toon mij uwe heilige wegen, en leer mij 
den rechten weg uwer voetpaden. ') 

V. Denkt men er nog algemeen zoo over? 
A. Helaas neen! wel weet men zich zoo best mogelijk 

te doen inlichten voor het welslagen van eenige tijde­
lijke onderneming of tot het verkrijgen van eenig 
tijdelijk voordeel, maarvoorhunne eeuwige belangen 
schijnen velen zich zei ven genoeg te zijn. De voor­
zorgen in het tijdelijke genomenachten zij overbodig 
voor het geestelijke, voor het eeuwige. Nochtans we­
ten we dat het ontwikkeldste versland ontoereikend 
is in de zaken des heils, omdat het altoos eindig en 
kortzichtig blijft, bovendien bloot staande aan het 
bedrog des duivels. Ook kennen we het woord 
van den Wijzen Man : er is een weg die den 
mensch recht schijnt, en hij bedriegt zich, want 
hij voert tot den dood. !) Ondanks dit alles vragen 
velen niet om hel licht van den H. Geest dooi­
de gaaf van raad en wandelen aldus als blinden 
langs de boorden van een verschrikkelijken afgrond. 

V. Zijn er omstandigheden waarin wij vooral behoefte 
hebben aan de gaaf van raad? 

A. Ja, wij hebben vooral behoefte aan die gaaf, wan­
neer het er op aankomt een levensstaat te kiezen. 

V. Waarom? 
A. Dan vooral is het de Vinger Gods,' die ons den 

staat, de omstandigheden moet aanwijzen, waarin 
Hij wil dat wij zullen leven en ook de genade 

1) Pa, XXIV, 4 eo 5. 2) Spr. XIV, 12. 



73 

zullen ontvangen om dien wel te beleven en er 

ons in te heiligen. 
V .  Het is dus van belang vooraf gevormd te zijn? 

Dat dit van groot belang is kan blijken uit het 
verbod der Kerk, waarbij zij niemand tot de H. 
Wijdingen, of eerste kruinschering, of de kloos­
tergeloften toelaat, zonder dat het Vormsel ont­
vangen is en zoodanig iemand de bijzondere hulp 
van den H. Geest hebbe gehad om den wil van 
God te kennen. 

V. Is deze gaaf minder noodig bij het aangaan van 

een huwelijk? 
\. Indien men dit denkt, verkeert men in eene groote _ 

dwaling. Het huwelijk is een sacrament, eene 
hooge heilige zaak van groote gevolgen. Immers 
men sluit een onverbreekbaren band, die niet 
losgemaakt wordt dan door den dood; en men 
neemt eene zware taak, zware verplichtingen en 
eene zware verantwoordelijkheid op zich. Wie zon­
der roep zich in den huwelijken staat begeeft, 
stelt zich aan de grootste tijdelijke, geestelijkeen 
eetiwige rampen bloot. Wat door den zegen van 
God eene bron van welvaren en geluk moest we­
zen, wordt eene voortwerkende bron van onge­
lukken, een hel in het leven. Voor zulk eene 
gewichtige zaak behoeft men dus wel degelijk de 
gaaf van raad om te weten of men geroepen is 
tot het huwelijk en of men dezen of die tot levens­
gezel, levensgezellin kiezen moet. 

V. Dus ook vóór het sacrament des huwelijks is het 
sacrament des Vormsels hoogst wenschelijk? 



74 

A. Zonder twijfel. Immers, het zou niet passen hoofd 
van een huisgezin te willen zijn, wanneer men 
zelf als christen nog maar een kind is; anderen 
te willen leiden, zonder zelf door het Vormsel 

de gaaf van raad ontvangen te hebben om zich 
zeiven te leiden. 

V. Gij noemt dus een christen die niet gevormd is 
een kind? 

A. Ja, zoodanige christen is slechts een kind in het 
geestelijk leven. Hij is een onvolmaakte, dat wil 
zeggen hem ontbreekt nog iets. 

V. Wat zullen wij dus doen? 

A. Opdat ons niet overkome, wat Josuo overkwam, 
die door de Gabaoniten misleid en bespot werd ') 

omdat, gelijk de H. Schrift met klare woorden zegt, 
zij Gods mond niet hadden geraadpleegd, zullen 
wij den raad van don H. Geest zorgvuldig inroe­
pen en ons naar zijne aansporing, leiding en raad 
gedragen. Inzonderheid zullen wij in twijfelach­
tige gevallen ons ootmoedig wenden tot degenen, 
die gesteld zijn om ons in den naam van God te 
leiden en te besturen. 

§ 4 

Gaa f van sterkte. 

V. Wat is de gaaf van sterkte? 

A. Eene bovennatuurlijke versterking, waardoor de 
wil eene groote kracht en vastheid verkrijgt om 

1) Jos. IX, 14. 



75 

aan den duivel, de wereld en het vleesch moedig 
weerstand te bieden en ook de zwaarste pijnen, 
ja zelfs den dood voor de belijdenis des geloofs 
standvastig te verduren. Paus Eugenius IV zegt: 
liet Vormsel werkt uit dat wij den H. Geest als 
onze sterkte ontvangen, opdat wij moedig den 

naam yan Christus belijden. '). 
V. Waartoe hebben wij dus de sterkte van den 

H. Geest noodig? 
(\. Tot don strijd der deugd in het algemeen enden 

strijd in de belijdenis des geloofs in het bijzonder. 

V. Wat wilt gij daarmede zeggen? 
A. Dat de beoefening der deugd en de belijdenis van 

het geloof ons groote moeielgkheden verwekken. 
De christen is nochtans verplicht de deugden van 
het christelijk geloof in zich zeiven en anderen 
volgens zijne krachten te beoefenen en te onder­
houden , alsmede het christelijk geloof te belijden 
en naar zijne krachten te verdedigen. Dit alles 
zal de christen doen ondanks alle tegenwerkingen 

en hindernissen, ondanks allen smaad en vervol­
ging, ondanks alle opofferingen, zelfs die van het 

leven. 
V. Vorderen dan deugd en belijdenis moed en strijd? 
A. Zeker, om de -zwakheid van den mensch en de 

menigvuldige vijanden zijner ziel, voornamelijk de 
duivel, de wereld en het vleesch, is de beoefe­
ning van het goede moeielijk; ook zegt de H. Schrift 
uitdrukkelijk dat allen die godvruchtig willen leven, 

1) Decret. ad Armen. 



76 

vervolging zullen lijden. En van de belijdenis van 
den naam van Christus wordt gezegd: hebben zij 
mij vervolgd, zij zullen u ook vervolgen; de leer­
ling is niet beter dan zijn Meester. 

V. Wanneer hebben wij dus de gaaf van sterkte 
noodig'? 

A. Ten tijde van bekoringen of aanvechtingen tot 
zonde, en bepaaldelijk van aanvechtingen tegen 
het geloof. 

V. Wat is ons dikwijls een groot beletsel om de 
deugd te beoefenen en het geloof te belijden? 

A. Het menschelijk opzicht. 

V. Is het menschelijk opzicht uit zich zelf een beletsel? 
A. Geenszins, het is zulks uit zwakheid van den 

mensch, die uit aanzien van persoon zich een 
beletsel voor de beoefening der deugd en de be­
lijdenis des geloofs veroorzaakt. 

V. Wat verstaat gij dan door menschelijk opzicht? 
A. Eene valsche schaamte, door welke men zich 

schaamt een goed christen te zijn; eene ijdele 
vrees, door welke men bevreesd is zijne plichten 
volgens zijn geweten te vervullen, om niet bespot 
te worden; eene slaafsche behaagzucht, waardoor 
men zijn geweten geweld aandoet, slecht spreekt 
en handelt om aan de menschen niet te mishagen. 

V. Op welke gronden veroordeelt gij het menschelijk 
opzicht. 

A. Omdat het ons onderwerpt aan eene schandelijke 

slavernij, want wij worden in de allergewichiigste 
zaken, de belijdenis en de beoefening van het 
geloof, slaven van de grillen van anderen; omdat 



77 

het eene verachtelijke lafheid is, want men acht. 
de inenschen boven God, en vergeet dat men op 
het voorhoofd gezalfd word om vrijmoedig God te 
belijden en te dienen, een soldaat van Jesus 
Christus te zijn; en omdat het in zijne gevolgen 
zoo noodlottig is, want allerlei wanordelijkheden, 
en niet zelden, het geheel verlaten van het geloof 
en van den weg der deugd, sleept het na zich, 

V. Wordt het menschelijk opzicht ook in de H. Schrift 

veroordeeld ? 
A. Ja zeer krachtig. Isaias zeide reeds ; waarom vreest 

gij den sterfelijken mensch en hot menschenkind, 
dat als hooi zal verdrogen, en waarom vergeet 
gij (om hem) uwen Schepper, die de hemelen 
uitspreidde en de aarde grondvestte? '). Die den 
mensch vreest, zal weldra vallen *). De Zaligmaker 
zelf sprak: weest niet bevreesd voor hen die het 
lichaam dooden, doch de ziel niet kunnen dooden; 
maar vreest veeleer hem, die én ziel én lichaam 
kan verderven in de hel 3). Wie zich over Mij 
en mijne woorden zal geschaamd hebben, over 
dien zal de Zoon des menschen zich schamen , 
wanneer Hij komen zal in zijne heerlijkheid, en 
die des Vaders en die der heilige Engelen i). En de 
H. Paulus zeide: ik hecht er zeer weinig aan, 
dat ik van ulieden beoordeeld worde 5). Wil ik 
menschen voor mij innemen, of God? of zoek ik 
aan menschen te behagen ? Indien ik nog aan 

1) Is.  LI,  !2 en 13. 2) Spr. XXIX, 25. 3) Matth. X. 28. 

4) Luc. IX 26. 5) 1 Cor. IV, 3. 



78 

menschen behaagde, dan ware ik geen dienst­
knecht van Christus '). 

V. "Wordt daarentegen de vrijmoedigheid in de be­
lijdenis en in de godsvrucht ook geprezen'? 

A. Christus zelf verklaart: wie Mij voor de menschen 
zal bekennen, dien zal Ik ook bekennen voor 
mijnen Vader 2). Zalig zij die vervolging lijden 
om de gerechtigheid, want hunner is het rijk dei-
hemelen 3). Zalig zult gij wezen, wanneer de 
menschen u gehaat hebben en wanneer zij tl heb­
ben afgescheiden, en smadelijk bejegend, en 
uwen naam als een boozen verworpen, om den 
Zoon des menschen; verblijdt u te dien dage, en 
juicht! want zie, uw loon is groot in den hemel4). 

V. Hoe moeten wij ons dus gedragen overeenkomstig 
aan de gaaf van sterkte die wij in het vormsel 
ontvingen ? 

A. Wij moeten de godsdienstige handelingen welke 
ons geloof voorschrijft, volbrengen, Tobias navol­
gende die alleen naar den tempel te Jerusalem 
ging, ofschoon allen de gouden kalveren van Je­
roboam gingen aanbidden 6). Wij mogen nimmer 
de waarheden van onzen godsdienst loochenen, moe­
ten het gezelschap dergenen vermijden die spotten 
met het geloof en de voorschriften der H. Kerk, 
en uit onze omgeving verwijderen wat aan geloot 
en goede zeden kan schaden; moeten, waar het 
nuttig en noodig is, voor Gods eer ofhet heil van 

1) Gal.  I ,  10. 2) Matlh. X, 32. 3) Matlh. V, 10. 

4) Luc. VI, 22. 23. 5) Tob. 1,  5. 



79 

ons zeiven of anderen ons geloof belijden en ver­
dedigen; -wij moeten eindelijk voor het geloof in 
Christus alles willen verduren, zelfs het leven 

willen verliezen. 
V. Wie moeten zich vooral zoo gedragen? 
A. Allen die in eenige overheid gesteld zijn. 
V. Gelden die plichten ook ten tijde van vervolgingen? 
A. Dit volgt uit het reeds gezegde; juist in tijd van 

vervolging toont zich de moedige en standvastige 

geloovige. 
V. Wat verstaat gij door don tijd van vervolging? 
A. Ik versta daardoor den tijd dien de Zaligmaker 

aan zijne leerlingen voorzegde, toen Hij sprak: 
Zie, Ik zend u als schapen te midden van wolven... 
Zij zullen u overleveren aan rechtbanken en in 
hunne synagogen zullen zij u geeselen, en ook 
voor Landvoogden en Koningen zult gij gebracht 
worden om mijnentwil.... Ja het. uur komt dat , 
al wie u doodt meenen zal Gode dienst te doen. 

De broeder zal, zijnen broeder ter dood overleve­
ren, en de vader zijnen zoon; en kinderen zullen 
opstaan tegen hunne ouders en hen dooden. En 
gij zult gehaat wezen bij allen om mijnen naam; 
doch wie volhard zal hebben ten einde toe, die 

zal zalig worden '). 
V. Is er ooit zulk een tijd geweest? 
A. Men behoeft slechts terug te denken aan de eer­

ste tijden der kerk; door middel van tien bloedige 
vervolgingen trachtte men het geloof in het bloed 

]) Matth. X, 16. 



80 

der christenen te smoren. Later werd de vervol­
ging verfijnder, doch niet minder gevaarlijk en 
wreed, en het geloof in Jesus staat altoos, over­
eenkomstig 's Heeren voorzegging, aan vervol­

ging bloot. 
V. Werd dan het geloof, ondanks den strijd, beleden1? 
A. De Apostelen en de eerste christenen deinsden 

volstrekt niet terug, beleden hun geloof en wer­
den gedood om Jesus wille. Hun bloed werd het 
zaad der christenen, en aan die dagen dankt de 
kerk haar grootst getal van heilige martelaren en 
helijderen. Ditzelfde zag men in latere bloedige 

of minder bloedige vervolgingstijden. 
V. Welke was dan de kracht die de geloovigen sterkte? 
A. De kracht van den H. Geest of anders gezegd de 

gaaf van sterkte. Het werd vervuld wat Jesus had 
gezegd; Als zij u zullen overleveren, weest dan 
niet bezorgd, hoe of wat gij spreken zult; want 
bet zal u ingegeven worden in dien stond, wat 
gij spreken moet; niet gij toch zijt het, die (dan) 
spreekt, maar het is de geest uws Vaders '). En 
gelijk Sleplianus, wiens geest men niet konde we-
derstaan, ondergingen ze blijmoedig den martel­
dood , en waren te midden van de hevigste folterin­
gen verheugd voor Jesus te mogen lijden. Waarlijk 
de kracht, die hen sterkte, was onweerstaanbaar. 
Hun sterven was overwinnen door het geloof. 

V. Zulke vervolgingen om de waarheid behoorden tot 

1) Matth. X, 19. 



84 

de ruwe tijden, men vindt ze immers nu niet 
meer in onze dagen van beschaving.? 

A. Ach laat ons niet spreken van onze eeuw, van 
beschaafde tijden en landen. Er is eene weldadige 
beschaving door het licht van het evangelie in den 
H. Geest en er is eene beschaving door de waan­

wijsheid en het ongeloof der wereld.... Er is zelfs, 
om van de jongste herinneringen te spreken, eene 
beschaving van de petroleurn; met beide laatsten 
belast zich satan. 

Nadat het goddelijk licht van den H. Geest ver­
worpen is, om tot in de hoogste kringen der 
maatschappij eene godloochenende opvoeding aan 
te kweeken en te verheerlijken, moet rnen kennis 
maken met de driewerf nootlottige beschaving van 
den vorst der duivelen. Werden niet in de maand 
April 4871, toen te Parijs de Tuilerieën en vele 
andere voorname gebouwen en gedenkstukken 
door de communemannen werden verbrijzeld en 
verbrand, de Aartsbisschop van Parijs, als gijzelaar 
door de woestaards der commune gekerkerd, met 
eenige priesters en religieuzen en mannen van 
het burgerlijk gezag vermoord, en wel, gelykbe­
kend is, uit haat tegen het geloof en den gods­
dienst ? Tegelijkertijd werden de kerken ontheiligd 
en met de ijselijkste koelbloedigheid verwoest. 
Zwijgen wij liever verder over onze dagen en over 
de hedendaagsche wereld, die men zegt dat de 
beschaving huldigt. De Paus onttroond, bisschop­
pen en priesters voor de rechtbanken gesleurd, in 
de gevangenis geworpen, de geloovigen om des 

6 



82 

geloofs wille geminacht, enz. enz. Neen het is de 
hedendaagsche beschaving niet die het geloof in 
Jesus vrijlaat; immers dit geloof wordt nog vervolgd 
met ruw geweld of met listig veinzen. 

V. En wat ziet men ook nu ? 
A. Alom moedige belijdenis, standvastige volharding; 

bereidwilligheid tot offers, ook van het leven; 
een spreken en een sterken door den Geest des 
Heeren, dat onweerstaanbaar onverwinnelijk is 
en de zegepraal van de kerk en hare kinderen 
voorspelt. Het martelaarschap is de glorie der kerk, 
een krachtig bolwerk tegen hare vijanden en een 
heiligingsmiddel voor hare kinderen. 

V. Hadden de Apostelen vóór het pinksterfeest de 
gaaf van kracht ontvangen? 

A. Neen, dit bewijzen hunne vlucht in den hof van 
Olijven, de verloochening van zijn Meester door 
Petrus en de bevreesdheid van alle Apostelen ook 
na de verrijzenis des Heeren. 

V. Hadden zij deze gaaf wel na het pinksterfeest? 
A. Ja. Dit bewijzen hun onversaagd optreden, hun 

onverschrokken prediken in de straten, op de 
pleinen en in de synagogen van Jerusalem; zij 
konden onmogelijk zwijgen van hetgeen ze ge­
hoord en gezien hadden en hielden ook niet op 
den Joden den Godsmoord te verwijten, ofschoon 
men geweldadig de handen aan hen sloeg. 

V. Wat leert ons dit? 
A. Dat wij moeten trachten de genade van den H. 

Geest door het vormsel deelachtig te worden, die 
ons tot heldhaftige daden versterkt. Want daarin 



83 

verschilt dc gaaf van sterkte van de kardinale 
deugd van sterkte, dat wij niet alleen tot onder­
houding van onze gewone dagelijksche plichten, 
maar ook tot groote heldhaftige daden de kracht 
van den H. Geest ontvangen. 

V. Wat moet men doen om dc gaaf van sterkte te 
verkrijgen en te bewaren'? 

A. Drie zaken: te weten een groot verlangen naar die 
gaaf in zich opwekken in de dagen van voorberei­
ding tot het Vormsel, vurig bidden om dezelve als 
men het Vormsel ontvangt, en voortdurend smee-
ken om wederopwekking dier kostelijke genade. 

§ 5-

Gaaf van wetenschap. 

V. Wat is de gaaf van wetenschap? 
A. Een bovennatuurlijk licht van den H. Geest, waar­

door wij in alle heilzame kennis vorderen, leeren 
onderscheiden wat wij moeten gelooven en het 
geschapene leeren beschouwen in zijn betrekking 
tot God. 

V. Waartoe strekt die gaaf zich dus uit? 
A. Tot de kennis der waarheden der geestelijke en 

tot die der natuurlijke orde. 
Y. Kan de mensch niet door zich zeiven kennis cn 

wetenschap verwerven? 
A. Ja, de mensch heeft door het verstand bekwaam­

heid tot kennen en weten verkregen. Deze be­
kwaamheid kan hij, omdat hij een vrijen wil heeft, 



84 

gebruiken of ten goede, of in ijdelheid of ten 
kwade. 

V. Welke gevolgen heeft dit onderscheiden gebruik 
onzer bekwaamheid tot weten ? 

A. Het goed gebruik brengt tot God; het ijdel ge­
bruik brengt geen nut aan; het slecht gebruik 
maakt ons dienaren van satan, den vader der 
leugentaal. 

V. Zeg dit nog nader ? 
A. Het goed gebruik der bekwaamheid tot weten en 

de aldus verworven wetenschap sticht ons en 
anderen, is opbouwend; het ijdel gebruik maakt 
opgeblazen en hoovaardig, is onvruchtbaar; het 
slecht gebruik dient ons zeiven en anderen tot 
ongeluk, is verderfelijk. 

V. Hoedanig moet dan al onze kennis wezen? • 
A. Haar grondslag moet God zijn, die de waarheid 

is en God moet haar doel zijn, dan zal zij heil­
zaam wezen en onzen wandel ten hemel richten. 
David zeide daarom: zalig hij, wien Gij, o Heer, 
onderricht'). 

V. Wat werkt op zulk weten de gaaf van wetenschap uit ? 
A. Zij bewerkt dat de -waarheden, ook als wij dezelve 

reeds vroeger kenden, helderder dan ooit voor 
onzen geest worden, en drijft ons aan om onzen 
wandel naar die hoogere kennis in te richten. Zij 
leert ons ook de wereld en alle geschapene dingen 
beschouwen in hunne betrekking tot God, als 
hunnen oorsprong en hun laatste doel. 

1) Ps. XCIII, 12. 



85 

V, Geef eens een voorbeeld van ijdele wetenschap'? 
A. Bijvoorbeeld het is ijdele wetenschap de hoogten 

en de diepten der aarde te doorvorschen, het 
luchtruim te doorwandelen en der sterrenbanen ' 
te berekenen; verheven te redeneeren over God, 
de onsterfelijke ziel enz. alles te bewonderen en 
niet God te prijzen of met die groote kennis God 
inniger te beminnen. 

V. Wat zegt de H. Schrift, over zulke wetenschap? 
A. IJdel zijn alle menschen die de wetenschap Gods 

niet bezitten '). Bij dat alles wat hun toeschijnt, 
hébben zij Hem niet begrepen , die Is, noch bij hot 
beschouwen der werken erkend wie de maker is -). 

V. Wat noemt gij de valsche of slechte wetenschap ? 
A. De zoodanige, waarbij de mensch op zijn eigen 

verstand vertrouwende, heheerscht en verblind 
door ongeregelde driften in dwaling vervalt en 
en den Schepper voor het schepsel doet vergeten, 
ja zelfs de kennis die hij heeft misbruikt om God 
te hoonen, zich zeiven en anderen te verderven. 

V. Geef ook van deze wetenschap een voorbeeld ? 
A. Het is bijvoorbeeld eene schandelijke afdwaling 

van den menschelijken geest, eene verregaande 
verlaging van zichzelven, eene Godhoonende leer 
dat de mensch van het dier afstamt. Toen de 
mensch in eere was, heeft hij het niet begrepen 
en verlaagde zich zoover dat hij zich met de dieren 
vergeleek, ja eindigde zich met hen gelijk te stellen. 
Zulk eene wetenschap, die God niet zoekt, kant 

1) Sap. Xlll, 1. 2) Sap. XIII,  10, 



86 

zich aan tegen al wat heilig is, en worstelt tegen 
de wetenschap Gods. 

V. Van wien komt zulke wetenschap'? 
A. Van den duivel, en zij mag daarom eene helsche 

of duivelsche wetenschap genoemd worden. Op 
zulke dienaren van de leugen en goddeloosheid 
mag men toepassen wat de Apostel in den briel' 
aan de Romeinen zegt: Hunne keel is een open 
graf, met hunne tongen plegen zij bedrog, addergil' 
is onder hunne lippen, hun mond is vol van ver­
vloeking en bitterheid... er is geene vreeze Gods 
voor hunne oogen '). Ik bid u, broeders, zegt 
dezelfde Apostel, wel acht te geven op hen die 
verdeeldheden en ergernissen verwekken tegen 
de leer, die gijlieden geleerd hebt, en ontwijkt 
hen .. . door zoete woorden en vleitaal verleiden 
zij de harten der argeloozen 2). Ik wil dat gij wijs 
zijt in het goede en onnoozel in het kwade 3). 

V. Zijn dit geene opmerkelijke woorden van den 

Apostel'? 
A. Zij leeren ons de wijze van verbreiding dier on­

zalige wetenschap: namelijk vervloekende bittere 
woorden, dat is openbaar schandelijk, of vleitaal 
en zoete woorden om de onnoozelen te verschal­
ken, dat is met bedekte schandelijkheid. 

V. Wordt die wetenschap alleen verbreid door spreken ? 
A. O neen, niet alleen door woorden maar ook door 

geschriften wordt de slechte wetenschap, die ver­
stand en hart bederft, alom verspreid. Als de 

1) Rom. III ,  10. 18. 2) Rom. XVI, 17. Sj Rom. XVI, 19. 



87 

Apostel zegt; Ontwijkt hen, dan moeten wij zoowel 
slechte geschriften als slechte menschen ontwijken. 

V. "Wij mogen dus geene slechte tijdschriften en boe­
ken lezen, die tegen geloof en zeden strijden? 

A. Evenmin als men vergif mag drinken, want zulk 
geschrijf is zieledoodend. Het Provinciaal Concilie 
van Utrecht, gehouden in het jaar 1865, waar­
schuwt de geloovigen ten ernstigste, en noemt de 
voortbrengselen der slechte pers giftige bekers die 
afgeweerd moeten worden van de lippen der ge­
loovigen. 

V. Wat te doen wanneer men twijfelt of een boek 

enz. slecht is? 
A. Als men twijfelt legge men zulk geschrijf ter zijde, 

of vrage om raad bij den zielbestierder. Overigens 
wordt het vergif hedendaags zoo onverholen en 
schaamteloos aangeboden, dat bijna ieder weet 
wat van de goddelooze pers afkomstig is, ofschoon 
soms de titels der boeken dwaas of aanlokkend 
zijn. De beste plaats voor schandelijke boeken is 

het vuur, zegt Theophilactus. 
Ouders mogen evenmin de kinderen ter school 

zenden waar boeken van verkeerde strekking den 
leerlingen worden in handen gegeven of een met 
zulke boekengelijkstaandonderricht verstrekt wordt. 
Door zich boven de waarschuwingen der Kerk te 
stellen , en zucht naar beschaving voor te wenden 
om zonder onderscheid alles te lezen, toont men 
slechts dat men hoovaardig is, en de ongelukkige 
gevolgen, bederf van geest en hart, verlies van 
geloof en genade zullen niet uitblijven! 



88 

V. Waartoe dient dan ten slotte de gaaf van weten­
schap ? 

A. Om de goddelijke wetenschap in ons te ontwik­
kelen. Om onzen geest te richten in de mensche-
lijke wetenschap en om de duivelsche wetenschap 
te bestrijden. 

V. Wat moeten wij doen om die gaaf te verkrijgen ? 
A. Veel er om bidden en nederig zijn. 

V. Hadden de Apostelen deze gaaf voor het Pinkster­
feest ? 

A. Neon, zij hadden wel het onderricht van Jesus 
genoten, maar de H. Geest deelde hun zijn god­
delijk licht mede, hen alle waarheid leerende. 

-§ 6. 

Gaaf van godsvrucht. 

V. Wat is de gaaf van godsvrucht'? 
A Eene werking van den H. Geest in onze ziel, 

waardoor wij opgewekt en aangevuurd worden God 
en den naaste om God met ijver te dienen, in 
één woord de plichten van het christelijk geloof 
bereidwillig en vaardig te volbrengen. 

V. Is het genoeg de godsvrucht inwendig te bezitten? 
A. Geenszins, ofschoon de genade van godsvrucht 

eene zaak van het hart is, zooals de H. Bernar-
dus zegt, kan de godsvrucht niet bestaan zonder 
naar buiten te werken, dat wil zeggen in uiter­
lijke werken zichtbaar te zijn. 

V. Waarop steunt de godsvrucht'? 



89 

A. Haar eerste en voornaamste grondslag is de liefde 
tot God, die de ziel van het aardsche onthecht 
en het hart met zalige vreugde in de plichtsvol­
brenging vervult. Hare verdere grondslagen zijn 
een onverdroten ijver in het beteugelen der kwade 
driften en een bestendig streven naar volmaakt­
heid, anders kan men niet innig met God ver­
bonden wezen. 

V. "Wat werkt de godsvrucht in ons uit? 
A. Een sterk verlangen naar het hemelsche; vermin­

dering van onze neiging tot het booze; verachting 
van aardsche vreugde; gemakkelijkere plichtsver­
vulling, ijvervol beschermen van het goede, kin­
derlijke onderwerping aan de beschikkingen der 
goddelijke Voorzienigheid, teedere liefde voor de 
Kerk en hare uitspraken, hoogen eerbied voor de 
plechtigheden en godsvrucht-oefeningen, die zij 
voorschrijft of aanbeveelt, en eindelijk groote ver­

troosting en blijdschap des harten. 
Y. Welke lofspraak geeft de H. Schrift van de gods­

vrucht ? 

A. De H. Paulus zegt van haar het volgende, waar­
door wij hare voortreffelijkheid klaar inzien: de 
godsvrucht is tot alles nuttig, dewijl zij de belofte 
heeft van dit en van het toekomstige leven. Een 
waarachtig woord is dit en alle aanneming waar­
dig. ') Rijke vruchten, zegt daai'om de H. Ambro-
sius, draagt de werkzame godsvrucht en het. is 
onmogelijk dat hij, die zoekt wat Godes is, ook 

1) Tim. IV, 8. 



90 

niet zou verkrijgen wat menschelijk is; want God 
heeft zelf beloofd: zoekt eerst het rijk Gods en 
zijne gerechtigheid en het overige zal u worden 
toegeworpen. ') 

\. Wat heteekent het woord belofte? 

A. De toezegging van God, de zekerheid dat het den 
vrome op aarde niet aan zegeningen zal ontbre­
ken, en hij het loon des hemels als zijn hoogste 
erfdeel ontvangen zal. Hier mogen de woorden 
van David toegepast worden; Hoop op den Heer 
en doe het goede; en woon op de aarde, en gij 
zult gevoed worden van haren rijkdom. Vergenoeg 
u in den Heer, en Hij zal u geven wat uw hart 
begeert. Hij zal uwe gerechtigheid doen schijnen 
als het licht. 2) 

\. Bezaten de Apostelen de gaaf van godsvrucht ? 
A. Ja, na het Pinksterfeest; wel hadden zij tevoren 

eene onvolmaakte godsvrucht, eene menschelijke 
gehechtheid aan hunnen Meester, door welke zy 
zelfs alles om Hem verlieten, eene wezenlijke 
droefheid Hem niet te kunnen volgen toen Hij hen 
verliet; wel beminden zij Hem als een vader, wel 
beleed Petrus zijne godheid. Doch bij dit alles 
hadden ze nog niet de aandrift van den H. Geest 
om overal en altijd alles om en voor God te doen. 

V. Is er ook niet eene valsche godsvrucht ? 
A. Ja er ié ook eene valsche en gehuichelde, waar­

van de H. Paulus zegt • De menschen zullen eigen-
lievend zijn, geldgierig, verwaand, hoovaardig, 

1) Malth. V] ,  33. 2) Ps. XXXVI, 1—6. En verder degeheele psalm. 



&1 

lasteraars, hunnen ouders ongehoorzaam, ondank­
baar, boos, liefdeloos, onverzoenlijk, kwaadspre­
kers, ongebonden, wreed, kwaadaardig, verraders, 
roekeloos, opgeblazen en liefhebbers van vermaken 
meer dan van God, hebbende wel een schijn van 
godsvrucht, maar hare kracht verloo­
chenende; en vermijd dezulken. ') 

V. Leg de woorden schijn van godsvrucht, hare kracht 

verloochenende uit? 
A. De Apostel zegt hiermede, dat dezulken, hoe be­

dorven ook, toch gaarne uiterlijkvi-oom en goed 
willen schijnen, maar dat zij het eigenlijk wezen 
der godvruchtigheid versmaden en daarvan niets 
willen weten. Zij dragen slechts het masker der 
deugd en zijn alzoo des te gevaarlijker. Er zijn 
dus menschen met de door den Apostel genoemde 
ondeugden behept, die zich godvruchtig aanstel­
len; goddelooze menschen onder den schijn van 
vroomheid, valse he menschen onder den schijn van 

oprechtheid. Dit alles is huichelarij. 
V. Uit welke beweegredenen handelt de ware en uit 

welke de valsche godsvruchl ten opzichte van God 

en van den naaste? 
A. De ware godsvrucht zoekt bij alles wat zij doet 

Gode eer te bewijzen en wenscht altoos door heilige 
gedachten en besluiten in sterkte en wijsheid toe 
te nemen. De valsche godsvrucht zoekt hare eigene 
eer en tracht niet naar verbetering des harten. 
De ware godsvrucht schrikt niet terug voor ver-

1) II Tim. III,  1—6. 



92 

sterving, boetvaardigheid on zelfsbehcersching on 
geeft geen acht op de tegenwerpingen der zinne­
lijkheid. De valsche godsvrucht daarentegen luis­
tert naar de zinnelijkheid en kiest wat de minste 
moeite vereischt. 

De ware godsvrucht bemint de nederigheid en is 
steeds bezorgd of zij wel goed met God staat, de 
valsche wil gezien worden en weet gaarne wat 
de menschen van haar zeggen. 

In den omgang met den naaste betoont de ware 
godsvrucht aan een ieder hartelijke liefde, ver­

draagt, verbergt en verontschuldigt de gebreken 
van den evenmensch. De valsche godsvrucht prijst 

in het aanschijn, maar ontziet niemand achter 
den rug en verraadt laagheid van karakter. De 
ware godsvrucht is bij haar dienstbetoon niet baat­
zuchtig; de valsche vraagt vooral naar haar eigen 
voordeel. 

De ware godsvrucht is ongeveinsd in haren lof 
en verontschuldiging, de valsche echter zoekt uit 
den lof, dien zij geeft hare eigene eer. 

V. Hoe zal men de gaaf van godsvrucht het best be­
waren ? 

A. Door ijverig volbrengen van goede werken; de 
beoefening derzelve zal de godsvrucht bewaren en 
versterken, gelijk de H. Paulus zegt: oefenutot 
godsvrucht. ') 

1) I  Tim. IV, 8. 



93 

§ 7. 

Gaaf van vreczo Gods. 

V. Wat is de gaaf van vreeze ? 
A. De godJelijke werking van den H. Geest in onze 

ziel, waardoor wij een grooten eerbied voor God , 
een heilzamen schrik voor zijne oordeelen en een 
levendigen afschuw voor de zonde hehhen. 

V. Verklaar eenigszins uitvoeriger de vreeze des 
Heeren ? 

A. De vreeze des Heeren is een diep doordrongen 
zijn van de almacht, grootheid en majesteit van 
God; een sterk bewustzijn en een blijmoedig er­
kennen van onze nietigheid en onmacht. Zoo zeide 
David: wie is aan U gelijk, o Heer, het gansch 
heelal is gelijk een druppel van den morgendauw 
en mijn wezen als een niet voor U. ') Zij is een 
schuchtere eerbied voor al het goddelijke en heilige. 
Moses bedekte zijn gelaat met zijn mantel bij het 
brandend braambosch; -) Habakuk werd van eene 
siddering aangegrepen in de nabijheid van God, 
en sprak: de Heer is in zijnen tempel, dat de 
geheele aarde voor Hem zwijge. 3) En Abraham 
zeide: Ik zal tot mijnen God spreken, hoewel 
ik maar stof en asch ben. 4) Zij is eindelijk een 
afschrik van Gods gramschap die door de zonde 
wordt opgewekt: eene kinderlijke bezorgdheid den 

1) Ps. XXXIV, 10. Wijsh. XI, 23. Ps. XXXVIII,  6.  

2) II  Mos. III,  5.  3) Hab. II ,  20. 4)1 Mos. XVIII,  27. 



94 

Vader niet te bedroeven. Paulus was zich van 
niets bewust en nochtans vreesde hij. ') Toen Jesus 
van den verrader sprak, vroegen de discipelen 
angstig: ben ik het, Heer! s) 

V. Wat zegt de H. Schrift van de vreeze des Heeren ? 
A. David noemt haar het begin der wijsheid 3) en 

verstandigen die volgens haar handelen. En de 
Ecclesiasticus zegt van haar: De vreeze des Hee­
ren is 's raenschen glorie want zij is hem een 
nimmer opdroogende bron van vreugde en een 
kroon van blijdschap. Zij verheugt liet hart van 
den rechtvaardige en verschaft hem geluk bij lange 
levensjaren, zij is de volheid der wijsheid. 4) enz. 
enz. De H. Schrift is overigens onuitputtelijk in 
den lof van de vreeze des Heeren. 

Is er niet tweeërlei vreeze ? 

A. Ja, er is eene slaafsche en eene kinderlijke vrees, 
maar alleen de kinderlijke behoort tot de gaven 
van den H. Geest. Door de slaafsche vreezen wij 
God te mishagen om zijne straffende rechtvaar­
digheid, door de kinderlijke om zijne vaderlijke 
goedheid. 

V. Is de slaafsche vrees niet goed? 

A. Zij is onvolmaakt, maar toch nuttig, om ons tot 
de liefde te voeren. De vrees komt in het hart, 
zegt de H. Augustinus, maar niet om daar te 
blijven, zij komt er om de liefde te brengen. Hoe 

1) Philipp. II ,  12. 2) Matlb. XXVI, 82. S)Ps.CX, )0. 

4) Sirach. I ,  II en volgg. 



95 

meer liefde des te minder vreeze, ja de vol­

maakte liefde sluit de vrees uit. ') 
V. Hoe is het dus met de vrees in den mensch? 
A, De zondaar heeft slechts de vrees der straffen en 

niet do liefde. De rechtvaardige vreest nog do 
straf, maar omdat hij de liefde heeft, heeft hij 
grootere vrees voor de zonde dan voor de straf­
fen, en hij gebruikt de vrees om zijne neiging 
tot zonde te bedwingen. De volmaakte vreest niet 
meer om der wille van de straffen; maar deze 
volmaaktheid is niet algemeen. 

V. Wat moet den zondaar bemoedigen? 
A. Dat God, die bet goede in hem begonhen heeft 

door de heilzame vreeze, het ook met des zon­
daars medewerking in hem kan voltrekken, en 
Hij die het begin gaf, ook het einde kan en zal 
geven, want God is Liefde. -) De H. Chrysostomus 
zegt: de mensch begint met de ijzeren boeien en 

eindigt met den gouden halsketen. 
V. Is het een groot ongeluk de vrees voor God niet 

te hebben? 
A. Dit is zulk een groot ongeluk, dat dit onze be­

keering onmogelijk maakt. Uwe boosheid zal u 
straffen en uw afwijken zal u tuchtigen, opdat 
gij erkennen en vernemen moogt hoe schadelijk 
en bitter het is den Heer uwen God te verlaten 
en Hem niet te vreezen, zegt de Heer, God der 
heerscharen. ') Aldus begrijpt men wat het zal 

1) I  Jots.  IV, 18. H. Augostinus Uitl .  op I  Joës. IV. 

2) I  Joës. IV, 8. 3) Jerem. II ,  19. 



96 

wezen indien dit alles geene vreeze Gods verwekt. 
Wie God niet vreest en zijne tuchtiging niet ont­

ziet , gaat de vervloeking te gemoet. want hij ver­
zamelt zich straffen op den dag der vergelding ') 
en het is verschrikkelijk te vallen in de handen 

van den Levenden God! s) 
V, "Wat moeten wij dus van ganscher harte wenschen 
A. Dal de H. Geest ons met de gave van vrees be­

ware, met die gave namelijk waarin wij roepen 
Abha, Vader! en de getuigenis bezitten van het 

kindschap Gods. 

§ 8. 

Algcmeene hemerliingen over de Gaven van den H. Geest. 

V. Hebben wij aan al de gaven behoefte? 
A. Ja, alle zijn noodig om tot de volmaaktheid te 

geraken, maar de mate en orde van ontvangst 
in ieder hangt van den H. Geest af naar de be­
hoeften van ons christelijk leven. 

V. Waartoe worden ons de gaven geschonken? 
A. Vooral tot beschutting en volmaking onzer deug­

den, terwijl zij aan onze zielen de kracht veiiee-
nen, om de leiding van den H. Geest altijd te 
volgen en aldus een hoogen graad van deugd en 

volmaaktheid te verkrijgen. 
V. Waarom noemt ge zeven gaven ? 
A. Er worden zeven gaven genoemd bij den profeet. 

1) Hom. II, 5 cu 6. 2) Hcbr. X. 31. 



97 

Dit zevental dient ook zeer schoon om de beoefe­
ning der drie goddelijke en vier zedelijke deug­
den in ons te volmaken. De zeven gaven staan 
bovendien tegenover de zeven hoofdzonden. 

V. Wat hebt ge te bemerken omtrent de rangschik­

king der gaven? 
A. Dat de profeet Isaias ze opnoemt beginnende mot 

de hoogste, de wijsheid, en afdalende tot de on­
derste, de vreeze Gods; dit is dat de Messias van 
den hemel naar de aarde daalde. Wij daarentegen, 
zegt de H. Gregorius, klimmen van de vrees dos 
Heeren tot de gaaf der wijsheid; onze pelgrims­
tocht gaat van de aarde naai- den hemel. In onze 
rechtvaardigmaking is dus de orde juist omgekeerd. 

V. Toon eens dat de gaven met de deugden in ver­

band staan. 
A. Tot het geloof behooren de gaaf van wetenschap 

en verstand. 
Tot de hoop: de vreeze des Heeren, die de zonde 
schuwt en de hoop onderhoudt op het eeuwig leven. 
Tot de liefde; de wijsheid, die met God vereenigt. 
En wat de zedelijke deugden aangaat: 
Tot de voorzichtigheid behoort de gaaf van raad; 
tot de rechtvaardigheid de godsvrucht; 
tot de sterkte en de matigheid, de gaaf van sterkte. 

V. Hoe zijn de zeven gaven gericht tegen de zeven 
hoofdzonden ? 

A. Zeven goede geesten tegenover zeven kwade gees­
ten. ') De gaaf van vrees is tegengesteld aan de 

1) Malth. XU. 

7 



98 

hoovaardigheid, de raad aan de gierigheid, de 
wijsheid aan de onkuischheid, de godsvrucht aan 
den nijd, de gaaf van verstand aan de gulzigheid, 
de wetenschap aan de gramschap, de sterkte aan 
de traagheid. 

V. Verklaar deze tegenstelling? 
A. De hoovaardigheid geleidt ons tot de afgoderij van 

ons zeiven, maakt ons vermetel; en de vrees des 
Heeren in ons verzwakkende, opent zij ons hart 
voor iedere andere vrees. De gaaf van vrees nu 
maakt ons zachtmoedig en bevrijdt ons van de 
wereldsche, vleeschclijke, slaafsche en natuurlijke 
vrees. Door deze gaaf zeggen we: ik vrees God 
en heb geene andere vrees. 

De gierigheid doet ons het mindere voor het meer­
dere kiezen, verblindt ons om de eeuwige goe­
deren voor de tijdelijke op te offeren. De gaaf 
van raad leert ons dat wij het geluk niet mogen 
stellen in de rijkdommen, zij veredelt ons hart. 

De onkuischheid trekt ons tot de zinnen en maakt 
de ziel eene slavin van het lichaam, zij verduis­
tert het verstand en verdierlijkt den mensch. De 
gaaf van wijsheid verheft ons boven de slavernij 
der zinnen, geeft een walg van de zinnelijke ver­
maken en schenkt ons de vreugde der Engelen. 

De nijd maakt ons hart boos, onrechtvaardig en 
versteend: de godsvrucht, daarentegen geeft een 
zoet gevoel van genegenheid, welwillend mede­
lijden, oprechte broederlijke liefde. 

Door de gulzigheid heerscbt het lichamelijk leven 
over het geestelijke. De ongeregelde liefde tot spij­



99 

zen en dranken vermindert het begrip van de 
hemelsche zaken. De gaaf van verstand leert de 
matigheid en deze verheldert den geest. 

De gramschap verblindt, maakt uitzinnig en ver­
woed; de wetenschap regelt ons oordeel, geeft 
den eenvoud der duif en de voorzichtigheid dei-

slang. 
Door de traagheid wordt de ziel verzwakt en in 

slaap gewiegd in de besmetting der zonden; zij 
is de leermeesteres van alle ondeugden; door de 
gaaf van sterkte verkrijgen we moed en volhar­

ding tot een waar christelijk leven. 
V. Zijn de gaven onderling verbonden? 
A. Ja, door de liefde, gelijk de zedelijke deugden 

door de voorzichtigheid; waar de liefde is, zijn 
ook de gaven en zonder de liefde bezitten we 

geene enkele. 
V. Kan men de gaven verliezen? 
A. Men verliest den H. Geest door de doodzonde en 

met Hem ook zijne gaven. Zoolang de toestand 
van zonde duurt, heerscht de booze geest in ons ^ 
hart. Daarom worden we door de H. Schrift ge­
waarschuwd den H. Geest niet te bedroeven, ') 
zijn heilig vuur in onze harten niet uit te blus-

schen. 

3)  Eph.  IV,  30 .  



100 

HOOFDSTUK II. 

OVER DE VRUCHTEN VAN DEN H. GEEST. 

V, Hoe weet gij dat er vruchten zijn van den H. Geest'! 
A. Op grond van de woorden van David, die zegt: 

zoo Gij uwen Geest zendt, worden zij geschapen , 
en Gij maakt het aanschijn der aarde nieuw. ') 
Deze woorden worden algemeen verstaan van onze 
geestelijke herschepping. Ook noemt de H. Paulus 
eenige deugden op, als vrucht van den H. Geest.2) 

V. Wat noemt gij dus vrucht van den H. Geest ? 
A. Het werken van den H. Geest, waardoor wij op 

bijzondere wijze de christelijke deugden beoefenen, 
geestelijkerwijze vernieuwd worden, en het beeld 
van God in ons doen uitschijnen. 

V. Welke zijn de vruchten van den H. Geest? 
A. Deze twaalf, die door den H. Paulus worden op­

genoemd: liefde, blijdschap, vrede, verduldigheid, 
goedertierenheid, goedheid, lankmoedigheid, zacht­
moedigheid , getrouwheid, zedigheid, eerbaarheid, 
en reinheid. 

y. Is niet de hoogste en laatste vrucht van den H. Geest 
de zaligheid des hemels? 

A. Ja! de volle vrucht van de, door den H. Geest in 
ons voortgebrachte heiligheid, is voorzeker het 
eeuwig leven, het hoogste doel van onze volma­
king op aarde, gelijk de oogst de vrucht is van 
het zaaien en van allen daarmede in betrekking 
staanden arbeid. 

1) Ps. CIII,  30. 2) Gal.  V, 22. 



101 

V. Kan men met recht de genoemde deugden vruch­
ten van den H. Geest noemen'? 

A. Ja, aan de vruchten kent men den hoom. De 
Apostel stelt deze deugden tegenover de werken 
des vleesches. Gelijk het vleesch den menseh tot 
zieledoodende handelingen voert, zoo geleidt de 
Geest hem tot deugden, tot werken van heiligheid. 
De deugden zijn het bewijs dat de H. Geest in 
den mensch werkt. Zeer schoon zegt de H. Ghry-
sostomus; ') Door den H. Geest... zijn de men-
schen, die zich aan de leiding der genade over­
geven, in engelen herschapen, niet omdat zij van 
natuur veranderd, maar wat nog meer te bewon­
deren is, omdat zij wel menschen gebleven zijn, 
maar zuiver en heilig wandelen als Engelen. 

V. Is het woord vruchten de rechte benaming? 
A. Ongetwijfeld. Dit woord wordt gemeenlijk ten goede 

genomen. De vruchten der hoornen zijn nuttig en 
aangenaam, aldus zijn ook de deugden, die wij 
in den H. Geest beoefenen van zeer groot nut 
voor ons, dewijl zij ons dienen ten eeuwigen le­
ven; en zij zijn aangenaam, omdat zij ons hart 
van geestelijk genoegen doen overvloeien en ons 
leven verzoeten. Ook zijn do vruchten de hoogste 
uitdrukking van hot leven en bewijzen deze deug­

den den gezonden staat der ziel. 
V. Worden alle vruchten van den H. Geest door den 

Apostel opgenoemd? 
A. Neen, alleen de voornaamste, gelijk hij ook niel 

1) Hom. op Pinkster.  



102 

alle vruchten des vleesches, maar slechts de voor­
naamste heeft opgeteld. 

V. Welke bemerking valt nog te maken over de ge­
noemde twaalf vruchten van den H. Geest '1 

A. Dat zij zeer schoon al onze betrekkingen rege­
len en heiligen. De liefde, blijdschap, vrede en 
verduldigheid zien op onze betrekking tot God; 
goedertierenheid, goedheid, lankmoedigheid, zacht­
moedigheid en getrouwheid maken ons beminne­
lijk in den omgang met den naaste; de zedig­
heid , eerbaarheid, en reinheid regelen en heiligen 
onze bedorvene natuur, de onheilige begeerlijk­
heden in ons binnenste. 

V. Kunnen wij de twaalf vruchten ook nog anders 
verdeelen. 

A.. Ja, wij kunnen ze ook verdeelen naar de ontwik­
kelingen van het christelijk leven in ons: dit is 
namelijk inwendig heiligende liefde tot. God en 
daartoe behoorcn liefde, blijdschap en vrede. 
(Rom. XIV. 17. Phil. IV. 7); het is verder uitwen­
dig werkende naastenliefde: lankmoedigheid, ver­
duldigheid, goedertierenheid, goedheid; (II Cor. 
VI. 6) en het is eindelijk zelfsverloochening en 
offer: zachtmoedigheid, getrouwheid , zedigheid , 
eerbaarheid, en reinheid. (II Petr. I. 6). 

§ 1-

Over de eerste vrucht des II. Geestes: Liefde. 

V. Is de liefde eene vrucht des H. Geestes ? 
A. Ja, de H. Paulus zegt; de liefde Gods is in onze 



403 

harten uitgestort door den H. Geest, die ons ge­
geven is. ') Daartoe wordt ons de zelfstandige 
liefde gegeven, opdat wij God beminnen. 

V, Waarin bestaat deze vrucht des H. Geestes'? 
A. In God beminnen om Hem zei ven, en den naaste 

om God. 
V. Waarom noemt gij de liefde de eerste vrucht'? 
A. Omdat de liefde de eerste, de edelste en voor­

treffelijkste van alle deugden is. Zij is de oorsprong, 
de wortel, de verdienste, het leven van onze deug­
den ; zonder haar heeft men niets. Zij verbindt 
alle deugden onderling en brengt ze tot volmaakt­
heid. Zonder iets onvolledigs te zeggen had de 
Apostel, na de liefde als eerste vrucht des H. Gees­
tes genoemd te hebben, kunnen eindigen; de 
liefde toch omvat alles. En wanneer alle deugden 
hebben opgehouden, dan blijft de liefde nog in 
eeuwigheid. Nu blijven deze drie, geloof, hoop 
en liefde, maar de liefde is de voornaamste; zij 
vergaat niet. s) Altoos zal dit drietal deugden als 
gevolg en onderpand van Gods barmhartigheid den 
mensch op aarde bijblijven en heiligen, maar de 

liefde gaat met hem mede den hemel in. 
Y. Is de liefde ook in de H. Schrift voorgeschreven'? 
A. Hel heeft God behaagd de liefde als een gebod 

voor te schrijven. Onder anderen met de volgende 
woorden aan het Oude Testament ontleend; Gij 
zult den Heer uwen God beminnen uit geheel uw 
hart, uit geheeler ziele en uit al uwe krachten. 

1) Rom. V, 5.  2) 1  Cur.  Xll l ,  S,  13.  



10-i 

Houdt dit gebod in uwe harten gegrift; leert het 
aan uwe kinderen; overweegt het in uw huis, 
op den weg, in de slapelooze uren van den nacht 
en des morgens hij uw ontwaken. ') Zij is nog 
dringender plicht geworden onder het Nieuwe 
Testament. 

V. Waarom schrijft men de liefde toe aan den H. Geest? 
A. Omdat hij de eeuwige zelfstandige Liefde is tus-

schen den Vader en den Zoon, en omdat het 
Hem toekomt ook de aangenomen kinderen Gods, 
die in ballingschap verkeeren op aarde, verbon­
den te houden met hunnen Vader die in den hemel 
is. Door de liefde des H. Geestes zoeken alle 
krachten onzer ziel de vereeniging met dien he-
melschen Vader. 

V. Welke eigenschappen bezit de liefde? 
A. De liefde is lankmoedig, zij is goedaardig, de 

liefde is niet afgunstig, zij handelt niet lichtvaar­
dig, zij is niet opgeblazen, zij is niet eerzuchtig, 
zij zoekt haar eigen belang niet, zij wordt niet 
toornig, zij denkt geen kwaad, zij verheugt zich 
niet over de ongerechtigheid maar zij verblijdt 
zich over de waarheid; zij verdraagt alles, zij ge­
looft alles, zij hoopt alles, zij lijdt alles s) Men 
begrijpt gemakkelijk, hoe de zonden tegen den 
H. Geest, wier getal zes is, in den mensch ont­
staan, wanneer hij den H. Geest tegenwerkt en 
de liefde hem ontbreekt. Helaas die mensch bezon­
digt zich aan de Liefde die ons gegeven is. Wan-

l )  Deuter.  VI,  5.  2)  1  Cor.  XIII ,  4.  



105 

hoop, vermetel betrouwen, bestrijden van de be­
kende christelijke waarheid, de broederlijke liefde 
benijden, zijne eigene zaligheid door hardnekkig­
heid in zonde verwerpen, boetvaardigheid verach­
ten — 't is alles de getuigenis varf" den Geest dat 
wij kinderen Gods zijn versmaden, 'tis rechtstreeks 
den Geest uitdooven, zijn werken en zijne bedoe­
lingen weerstreven en de liefdevolle genade we-
derstaan; 'tis de eigenschappen Gods ontkennen, 
ja zelfs misbruiken; 'tis God in de genade, in 
de middelen ter zaligheid bestrijden! 

V. Heeft de liefde graden? 
A. De H. Thomas zegt dat de liefde de bijzondere 

vriendschap is tusschen God en den mensch; zij 
heeft dus dezelfde graden als de vriendschap, dat 
is de liefde begint, neemt toe en bereikt het top­
punt. Zij begint door de verwijdering der zonde, 
neemt toe door het beoefenen van de deugden 
en geraakt tot volmaaktheid door de volmaakte 
vereeniging der ziel met God. 

V. Heeft de liefde meer voorwerpen dan één? 
A. p]igenlijk niet, want alle liefde moet zich op God 

vereenigen. Wij moeten God en den naaste be­
minnen, maar de naastenliefde is in de liefde tot 
God vervat, zij moet om God beoefend worden. 

V. 'Welke is do maatstaf der liefde? 
A. God moet bemind worden boven alles en de naaste 

om God gelijk men zich zeiven bemint. 
V. Zou de volmaaktere beoefening der liefde de we­

reld niet beter maken? 
A. Zonder twijfel. De liefde komt in hot christendom 



106 

met alles en allen in aanraking: met de Kerk en 
den staat, met de wetenschap en de kunst, met 
het huisgezin en de maatschappij, met de konin­
gen en de volken, met de overheden en de on­
derdanen — zij is als de adem die alles bezielt 
en vruchtbaar maakt. Haar zegepraal was Golgo­
tha's kruis. Door hetere beoefening der liefde zou 
meer verheffing in den geest, meer harmonie in 
het hart ontstaan en het aanzien der wereld ver­
anderen. Hoeveel zelfzucht is er nu; keerde ech­
ter die liefde zich tot God, dan zouden de ver­
goding van den mensch, de eeredienst van het 
goud, de wellust des vleesches weldra verdrongen 
zijn. Het zou een voorsmaak geven van den he­
mel. De eerste christenen waren één hart en ééne 
ziel en de heidenen riepen vol verbazing uit: ziet 
hoe zij elkander beminnen! 

§ 2. 

Ovtr de tweede vrucht des H. G' ent es: Blijdschap. 

\. Spreekt de H. Schrift over de blijdschap des 
H. Geestes'? 

A. Ja, behalve dat de apostel bij de optelling van 
de vruchten des H. Geestes de blijdschap op de 
tweede plaats noemt, wordt op meerdere plaatsen 
der H. Schrift uitdrukkelijk van haar gewaagd. 
Het rijk Gods, zegt de H. Paulus, is niet spijs 
en drank, maar gerechtigheid en vrede, en blijd­



107 

schap in tien Heiligen Geest. ') Gij hebt het woord 
aangenomen onder veel verdrukking met blijdscha]) 
des H. Geestes. -) Wordt vol van den H. Geest, 
elkander toesprekende met psalmen en lofzangen 
en geestelijke liederen. 3) In de laatste woorden 
vooral leeren we den omvang der vreugde des 
H. Geestes kennen; in tegenstelling namelijk van 
de zondige vreugde in overdaad, spreekt de apos­
tel van de blijde opgetogenheid des genioeds, dat 
vol is van den H. Geest en de inwendige vreugde 
niet in stomheid kan bewaren, maar als uitbarst 
in heilige gesprekken en jubelende gezangen. 

V. Wat is de blijdschap des H. Geestes'? 
A. Eene blijvende bovennatuurlijke vreugde des hal­

len, uit de liefde des H. Geestes ontspruitende 
en gevoed door het bewustzijn van het genade­
leven hier en door de verwachting van het glorie-
leven hiernamaals. Niets kan vergeleken worden 
bij het geestelijk vermaak eener ziel die God be­
mint, Wiens volmaaktheden oneindig, Wiens rijk­
dommen onmetelijk zijn. De godminnende ziel 
zoekt altoos meer de schoonheid, almacht en goed­
heid van God te kennen, Wien te dienen heer-
schen is. Altoos aan God denkende heeft zij altoos 
vreugde, gelijk David zegt: de rechtvaardige ver­
blijdt zich inden Heer4); zij gevoelt vreugde over 
alles wat tot eer van God geschiedt en vooral 
over hetgeen zij zelve daarvoor doet. Het deugd-

1) Kom. XIV ,  17.  2) I  Thess.  I ,  C. 3) Eph.  V,  

18.  19.  4) Pa.  LXIII ,  11.  



108 

zame leven is een voortdurende maaltijd! En aan 
den hemel denkende, naar het glorieleven ver­
zuchtende zegt de godminnende ziel lot zich zelve: 
Lofzingende zult gij in Sion komen met eeuwige 
vreugde gekroond. ') Gij zult dronken worden van 
den overvloed in het huis Gods en met de stroo-
men zijner vreugde zal hij u laven. !) 

}. De heiligheid maakt dus den mensch niet droef­
geestig'? 

A. Dit meenen velen maar zij dwalen. Het is juist 
in den heiligen levenswandel dat. men de vreugde 
der onschuld en der godgevalligheid heeft. De 
H. Athanasius verhaalt van den H. Kluizenaar 
Antonuis, die buitengewoon streng leefde, dat hij 
altoos een blijmoedig voorkomen had, en men zijne 

kluis bezoekende hem dadelijk aan zijn rustig van 
vreugde stralende gelaat van de overige kluize­
naars onderscheidde. Sommige heiligen genoten 
in hun verstorven en heilig leven zoodanige vreugde, 
dat de natuur ei' nauwelijks tegen bestand was 
en zij uitliepen: genoeg, o Heer, genoeg, gij 
verheugt uwe vrienden te overmatig! 

\. Heeft niet de wereld ook hare vreugde? 

A. O ja, maar eene vreugde die voorbijgaat en in 
droefheid eindigt, eene woelige, bedriegelijke en 
soms schuldige vreugde. Salomon zeide: ijdelheid 
der ijdelheden 3), en Jesus Christus, veroordeelt 
die vreugde met de woorden; Wee u die thans 

1) Is .  LI,  11.  2) Ps.  XXXV, 9.  3) Eed.  I ,  2.  



109 

lacht, want treuren zult gij en weenen. ') De 
wereld kent de blijdschap des H. Geestes niet, 
de zinnelijke mensch begrijpt niet dat een ver­
storven en boetvaardig leven vreugde kweekt; hij 

ziet wel de doornen maar niet de rozen. 

§ 3. 

Over de derde vrucht des II. Geestes: Vrede. 

V. Wat is de vrede des H. Gêestes ? 
A. De rust of de gerustheid der ziel in God. Deze 

vrede is voor de aarde wat de zaligheid voor den 
hemel is. Het rijk Gods is vrede in den H. Geest, 
en die vrede gaat alle begrip te boven. Het is de 
vrede der overwinnaars in de deugd, de eerekroon 

voor Gods getrouwen op aarde. '-) 
V. Spreekt men niet wel eens van een anderen vrede'? 
A. Ja, sommigen meenen vrede te hebben door de 

rust of de gerustheid der ziel in de zonde, maar 
deze is geen vrede, want eene wanorde der zonde 
is de slavernij onder het juk van satan. Wie zich 
van den Heer verwijderen, worden in het zand 
geschreven !l), en er is geen vrede voor de god-
deloozen, 4) Aldus getuigt het woord van God, 
en die zoogenaamde vrede is dan ook vol bitter­
heid en vol vernederingen. Men verkrijgt dien 
vrede met opoffering van de verhevene waardig-

1) Luc.  VI,  25.  2) Kom. XIV, 17.  Phil i i i i ) .  IV, 7.  

3;  Jsrem. XVII,  13.  4) Is .  XLV1II,  22,  



110 

iieid van kind Gods en erfgenaam des homels 
en wordt een zinnelijke dierlijke mensch, die niet 
verstaat wat van den geest Gods is. ') 

V. Hoe komt het dat de rechtvaardige een zoon des 
vredes zijn kan? s) 

A. Omdat hem alles gerust stelt, zoover men op 
aarde gerust kan wezen. Omtrent het verledene 
hoorde hij het woord: wees getroost, mijn zoon, 
uwe zonden zijn u vergeven. :i) Voor het tegen­
woordige geeft de Geest aan zijnen geest getui­
genis van het kindschap Gods 4), en voor de toe­
komst heeft hij evenmin bezorgdheid, want zoo 
hij in trouw volhardt, wie zal beschuldiging in­
brengen tegen uitverkorenen Gods? 'tis God die 
ze rechtvaardigt. 5) 

V. "Wat werkt die vrede in ons? 

A. De Apostel Paulus 6) leert dat deze vrede ons hart 
en ons verstand bewaart tegen alle bekoringen. 

V. Waarom noemt gij dien vrede eene vrucht des 
H. Geestes? 

A. Omdat het werk onzer reiniging van de zonde en 
vestiging van het rijk Gods in ons Zijn werk is, 
en omdat Hij in ons komende met ons den strijd 
voert tegen de booze geesten, opdat wij kalm en 
onvervaard voor onze vijanden den weg der vol­
maaktheid blijven bewandelen. Hij, de H. Geest, 

zegt dezelfde Apostel Paulus op een andere plaats ") 

1) I  Cor.  I I ,  14.  2) Inc.  X, 6.  3) Matth.  IX, 2.  

4) Rom. VIII ,  16.  5) Rom. VIII ,  33.  6) Phil ipp.  IV, 7.  

7) Eph.  III .  16.  



I l l  

sterkt ons naar den inwendigen mensch, naar 

geest en gemoed. 

Over de vierde vrucht des H. Geestes: Verduldigheid. 

V. Wat, is de verduldigheid ? 
A. Zij is het standvastig onderworpen dragen en ver­

duren van de moeielijkheden en wederwaardig­
heden dezes levens om God, om den hemel. 

V. Is er veel te dragen en te verduren'? 
A. Ja, er is een lijden des geestes, in bekoringen, 

droefgeestigheden, angstvalligheid; een lijden des 
harten in beleedigingen, vernederingen, lasterlijke 
aantijgingen; een lijden van den wil, in onder­
geschiktheid aan anderen, in verzet, in verach­
ting door anderen; een lijden des lichaams, in 
ziekte, armoede, honger, dorst, koude, hitte, 
vermoeienis en andere ongemakken des levens. 

V. De verduldigheid is dan van groot belang? 
A. In verduldigheid moeten wij onze zielen bezit­

ten ') om haar van den duivel af te houden en 
onophoudelijk met God te vereenigen. Zij wordt 
daarom in de H. Schrift op tallooze plaatsen aan­

bevolen. 
V. Wat moet ons bewegen tot verduldigheid in be­

proevingen ? 
A. 1. Eerbied voor Gods beschikkingen, die de bc-

1)  Luc .  XXI ,  19 .  



112 

proevingen overzendt of toelaat. Toen David, door 
zijn oproerig volk uil Jerusalem verjaagd, den 
weg der ballingschap insloeg, ontmoette hij Se-
meï, een zijner onderdanen, die hem met belee-
digingen achtervolgde en met steenen wierp. De 
lijfwacht des konings wilde aan dien man gerech­
tigheid oefenen en hem ter dood brengen, maar 
David zeide: laat hem begaan! De Heer wil dat 
Semeï David vloeke wie weet! De Heer zal 
mijn lijden aanzien en mij goed doen voor de ver­

vloeking. ') 
2. De hoop op de toekomstige goederen. Wij 

zijn kinderen der heiligen, sprak Tobias 2), en 
wij verwachten dat leven, hetwelk God zal geven 
aan degenen die Hem ten einde toe getrouw zijn. 
Moses 3) verkoos liever met het volk Gods ver­
drukt te worden, dan tydelijk zondegenot, dewijl 
hij den smaad van Christus voor grooter rijkdom 
hield dan de schatten der Egyptenaars; want hij 
zaa op de belooning (in het andere leven). Weest 
geduldig, zegt de H. Jacobus4), tot aan de komst 
des Heeren! Zie, de akkerman wacht op de kos­
telijke vrucht des lands, geduld hebbende totdat 
zij den vroegen en den laten regen ontvangen 
heeft. Weest dan ook gij geduldig (de vrucht des 
eeuwigen levens afwachtende) en versterkt uwe 
harten; want de komst des Heeren is nabij. Acht 
dat alle blijdschap, mijne broeders, wanneer gij 

1) 11 Kon. XVI,  5 — 13.  2) Tub. I I ,  lö—18. 3) Hebr.  

XI ,  25- 27.  4) Jac.  V ,  7.  Jac.  1 ,2.  



113 

in velerlei beproevingen geraakt, daar wij weten 
dat de verdrukking lijdzaamheid werkt en de lijd­
zaamheid heproefdheid en do heproefdheid hope. *) 
Welke heerlijke getuigenissen der Schrift voor deu 

beproefden en lijdenden christen! 
V. Wat werkt <le christelijke verduldigheid in ons'? 
A. Zij ovei'wint in ons alle neerslachtigheid, ontevre­

denheid, onverdraaglijkheid in dagelijksch verkeer, 
moedeloosheid en werkeloosheid; zij verschaft ons 
bij alle lasten bereidwilligheid, onderworpenheid, 
blijdschap, moed en volharding. Zij maakt dat wij 
onze vervolgers beschamen, des duivels aanslagen 
verijdelen en de grootste helden door de overwin­
ning van ons zeiven worden. Wij voldoen door 
haar aan Gods gerechtigheid en worden rijk aan 

verdiensten voor den hemel. 

§ 5. 

Over de Goedertierenheid, Goedheid, Lankmoedigheid, 

Zachtmoedigheid en Getrouwheid. — Vruchten 

des II. Geestes. 

V. Welke vruchten van den H. Geest gaan wij nu 

behandelen ? 
A. Do goedertierenheid, goedheid, lankmoedigheid, 

zachtmoedigheid en de getrouwheid. 
V. Waarom neemt gij al deze vruchten samen? 

1) Kom. V, 3.  

8  



114 

A. Omdat zij zoo nauw aan elkander verwant zijn, 
en alle betrekking hebben op onzen omgang met 
den naaste. 

V. Wat verstaat gij door de goedertierenheid'? 
A. De vrucht des H. Geestes, door welke de christen 

zich op bijzondere wijze onderscheidt in de be­
oordeeling en de behandeling van den naaste. Een 
ieder van u, zegt de H. Schrift, believe den naaste 

ten goede. ') 
V. Ontwikkel dit antwoord nader? 
A. De goedertierenheid is eene blijvende gemoeds­

stemming om den naaste te verontschuldigen, wel-
gemeenden raad te geven, met bezadigdheid te 
vermanen, op welwillenden toon te berispen, op 
alle geoorlooi'do wijze zich met den naaste, vooral 
wanneer hij misdoet, te verdragen. 

V. Is dit niet veeleer onverschilligheid te noemen? 
Volstrekt niet. De goedertierenheid is zeer goed 
met den noodzakelijken ijver tegen het kwaad be­
staanbaar. Zij vermijdt zoowel de te groote toe­
geeflijkheid der wereld, die zoo gaarne iedere 
zonde voor eene kleinigheid, voor niets houdt, 
als den valschen ijver en de onbarmhartige ge­
strengheid der phariseeên, zoo dikwijls door den 
Zaligmaker veroordeeld. 

De goedertierene heeft ijver tegen de zonde, 
maar ook medelijden jegens den zondaar; hij sluit 
de oogen niet voor het verkeerde, maar achter­
volgt den booze ook niet met te groote gestreng­

1)  Kom.  XV,  2 .  



115 

heid; vandaar Jat zyne vermaningen en berispingen 
gematigd en vriendelijk zijn. Het is nu een vrucht 
des H. Geestes in bijzondere gevallen te weten wat 
meer op den voorgrond moet staan of de ijver 
tegen de zonde of het medelijden met hem, die 

de zonde bedreef. 
V. "Wat maakt deze deugd ons in den omgang? 
A. Zij maakt ons beminnelijk; zij geeft ons eene in­

nemende voorkomendheid, zachtaardigheid en ge­
matigdheid in woorden, werken, gelaat en zeden 
en verwijdert van ons alle trotschheid, bitterheid, 
bevooroordeeldheid, overhaasting en kwaden luim. 

V. Wat is de goedheid, de zesde vrucht des H. Geestes 'f 
A. De goedheid, eene vrucht des H. Geestes is de 

offervaardige, zich zelve als vergetende liefde, waar­
door wij den naaste alle mogelijk goed toewen-
schen en zoeken te bewijzen. Deze deugd is hierin 
van de goedertierenheid eenigszins onderscheiden, 
dat deze werkt als zij wordt ingeroepen, maai­
de goedheid zich uit eigen beweging aanbiedt. Zij 
is de liefde die op werken van barmhartigheid 
uitgaat, haar weldoen is heldhaftig en sluit nie­
mand uit, noch den vreemdeling , noch den on­
dankbare, noch den vijand, 't Is een aandrang 
des H. Geestes tot weldoen, die door de genade 
steeds hooger klimt; 't is de uitgestrekste ontfer­
ming over de ziel en het lichaam. De vrucht des 

lichts is allerlei goedheid. ') 

1) Epb. V, 0. 



116 

V. Waarin ziet gij voornamelijk deze goedheid des 
H. Geestes uitschijnen'? 

A. In de kloosters, armen-inrichtingen, hospitalen, 
wees- en vondelingshuizen; in de orden der barm­
hartige Zusters en geestelijke Broeders; in de ijver­
volle missionarissen onder de heidenen, in de 
groote werken van een Tobias, eene Tabitha, een 
H. Martinus, eene H. Elisabeth, Franciscus van 
Assisio, Vincentius a Paulo en van die talloozen 
die zich heldhaftig aan het geestelijk en lichame­
lijk heil van den evenmensch hebben toegewijd. 
Men kan hare booge waarde afmeten uit de woor­
den van den H. Paulus; Nauwelijks sterft iemand 
voor een rechtvaardige; voor den goede mocht 
iemand wellicht zich onderwinden te sterven.') De 
Apostel noemt zulke edele zelfopoflering allerzeld­
zaamst, de H. Geest nochtans werkt nog grootere 
in ons uit. 

V. Wat verstaat gij door de lankmoedigheid? 
A. De lankmoedigheid is de vrucht des Geestes tot 

volhardende liefde in het verdragen van do zwak­
heden, ja ook van de grove fouten des naasten; 
een bestendig vertrouwen op den eindelijken goe­
den uitslag der terechtwijzingen, een daartoe in­
spannen van alle krachten en brengen van offers; 
zij is het geduld in heldhaftigen graad, gepaard 
met heldhaftige goedertierenheid, zij is vijandin 

van de wraak. 
V. Wat beweegt vooral tot lankmoedigheid? 

1) Rom. V, 7. 



147 

A. De overweging van Gods lankmoedigheid, en de 
overdenking der menschelijke zwakheid. Daar ech­
ter zelfs Gods lankmoedigheid jegens ons, ofschoon 
op zich zelve oneindig, hare grenzen heeft, zoo 
zal ook onze lankmoedigheid niet tot misbruik 
mogen leiden. In die bijzondere gevallen zal de 
H. Geest moeten raden en onderrichten. 

V. Wat is de zachtmoedigheid als vrucht desH. Geestes'.' 
A. Eene werkzaamheid van den H. Geest in ons hart 

waardoor wij, vooral op het oogenblik dat wij per­
soonlijk beleedigd worden, do gramschap onder­
drukken, en immer die van anderen trachten 1« 
voorkomen en te stillen. 

V. Wordt deze deugd ook in deH. Schrift genoemd'? 
A; De Apostel Paulus vermaant ons met de woor­

den : weest onderling goedertieren, zachtmoedig.1) 
Wandelt met alle zachtmoedigheid, lankmoedig­
heid, 2) Alle zachtmoedigheid jegens alle menschen 
toonendo. 3) Ook in het Oud Verbond wordt de 
lof dezer deugd menigvuldig gevonden, maar in 
het Nieuwe Testament is het tot haren grootsten 
lof dat de Zaligmaker zich zeiven tot voorbeeld 
en leermeester stolt: Leert van mij dat ik zacht­

moedig ben. *) 
V. Wat is de vrucht van deze deugd? 
A. Christus zegt dit zelf; zij bezorgt in dit leven rust 

en vrede in de ziel en met anderen; ja de zacht­
moedige heeft zelfs vrede met hen die den vrede 

1) Ei^h.  IV, 32.  2) Eph. IV, 2.  3)  Tit .  HI,  Z 

4) Matib.  XI,  29.  



118 

haten. ') Een zachtmoedig woord vermenigvuldigt 
de vrienden en verteedert de vijanden.s) 

Y. Wat is hare verdienste? 

/\. Dat wij door baar ons zeiven aanhoudend en hekl-
haftig overwinnen. 

V. Zouden we de zachtmoedigheid niet met de we­
reld kleinmoedigheid moeten noemen'? 

A. Wij mogen haar dien naam niet geven. Ware zij 
kleinmoedigheid, dan zoude Christus niet gezegd 
hebben: zalig zijn de zacht moedigen. 

V. Wat is de trouw of getrouwheid als vrucht des 
H. Geestes? 

A. De werking van den H. Geest in ons binnenste, 
waardoor wij rechtvaardig zijn in onzen handel 
en wandel, oprecht in onze verbintenissen, vol­
hardend in onze beloften en vriendschap. Dit is 
zoo zeer eene vrucht des H. Geestes dat in de 
wereld, vervreemd als zij is van dien goddelijken 

. Geest, leugen en onoprechtheid algemeen heer-
schen. 

V. Hoe verklaart gij dit nader'? 
A. De H. Geest leert niet alleen de waarheid in zoo 

verre dat hij ons tot de kennis der waarheid brengt 
cn haar meer en meer in ons ontwikkelt, maar 
hij doet ons ook de waarheid liefhebben. Men kan 
zich verlaten op het woord van den inensch, in 
wien de H. Geest heerscht. Zoodanig iemand hul­
digt de waarachtigheid niet slechts nu en dan , 
maar hij beschouwt haar altoos als een levensplichi. 

1) Matth.  XI.  29.  Ps.  CXIX, 6.  2) Eccli .  VI.  5.  



119 

V. Wat zegt de H. Schrift aangaande hen die niet 
getrouw en dus niet te vertrouwen zijn? 

A. De H. Schrift veroordeelt allen, die in woord of 
daad onoprecht, dubbelhartig en valsch zijn. Bloed­
dorst igen en valschen zijn den Heer een gruwel.') 
De mond die liegt doodt de ziel. s) Legt af alle 
boosheid, alle bedrog, alle soorten van valschhcid.') 
Wie zal wonen in 's Heeren tente? Die den naaste 
belooft, zweert en niet bedriegt.4) Ulieder woord 
zij ja, ja, neen, neen; wat meer is, is van den 

booze.s) 
V. Welke gevolgen heeft de ongetrouwheid'? 
A. Verlies van Gods vriendschap, verlies van het 

vertrouwen en de achting der menschen, en ver­

lies van den vrede des harten. 

§ 6. 

(het- de tiende vrucht des li. Geestes: Zedigheid. 

V. Wat is de zedigheid? 
A. Zij is eene deugd, die geheel ons uiterlijk en wel 

voornamelijk onze blikken, onze gesprekken en 
onze kleeding regelt naar de voorschriften der 

deugd en welvoeglijkheid. 
V. Is zij eene noodzakelijke deugd? 
A. Het uiterlijke van den mensch, die zich door den 

H. Geest laat leiden, moet aan zijne innerlijke 

1) P6.  V, 7.  2) Wijsh.  1 ,11.  3) 1  Pet.  I I ,  1.  

4) Ps.  XIV, 3 en 4.  5) Matth.  V,  37.  



i'20 

gesteltenis beantwoorden; ook in liot uiterlijke zat 
hij de blijken geven dat hij zich zeiven en ande­
ren wil heiligen. De Apostel Paulus geeft het 
voorschrift: Uwe zedigheid zij allen bekend. ') 

V. Wat verstaat gij door de zedigheid der blikken'? 
A. Eene wijze ingetogenheid, die ons de oogen, ol 

beter gezegd de zinnen in bet algemeen, doet be­
waken en het gezichtsvermogen aanwenden binnen 
de grenzen der voorzichtigheid, betamelijkheid en 
eerzaamheid. 

V. Ts de bewaking der oogen noodzakelijk"? 
A. Job had deze noodzakelijkheid zeer wel begrepen 

toen hij zeide; ik hebniet mijne oogen een ver­
bond gesloten 2). Zij is daéirom noodzakelijk omdat 
de oogen de vensters der ziel zijn en de begeer­
lijkheid door hen binnen treedt. 

V. Hoe moeten wij ons dan hierin gedragen'? 
A. Dikwijls onze oogen zelfs in het geoorloofde be­

dwingen, en ons zorgvuldig onthouden van ijdele, 
onvoorzichtige en dartele blikken. Het oog is zeer 
kostbaar, maar ook zeer gevaarlijk. Gedenken wij 
dus immer de vermaningen van den H. Geest: zie 
niet rond in de straten der stad, wend uwe 
oogen af, opdat zij de ijdelheid niet zien s). 

V. Wat noemt gij zedigheid in gesprekken'? 
A. Een wijs bedwingen van onze tong, om ijdele 

grootspraak te vermijden en slechts goed en stich­
tend te spreken. De gesprekken bewijzen wat in 

1) Phil .  IV, 5.  2) Joh XXXI,.  1 .  3) Sir .  IX, 7.  

I 's .  CXVJII,  37.  



121 

ons binnenste omgaat. "Wil men niet zondigen, 
dan dient men in acht te nemen: wat, hoe en 
wanneer. Die zijn mond bewaart, bewaart zijne 
ziel. Wie onder u zich voor godsdienstig houdt, 
maar zijne tong niet beteugelt, diens godsvrucht 

is ijdel'). 
V. Hoe moet ons spreken zijn'? 
\. Indien waarlijk de H. Geest in ons is, zal ons 

spreken altoos den lof van God en de liefde des 
naasten moeten bevorderen. Als wij spreken wat 
en zooals de H. Geest ons ingeeft te spreken, 
zullen onze woorden in den volsten zin goed zijn. 

V. Wat is de zedigheid in kleeding'? 
A. Dat onze kleeding zoodanig zij als noodig is tot 

het reine doel, waarvoor wij haar behoeven, dat 
zij overeenkome met onzen staat, en ijdele op­
schik, die of ons zeiven of anderen kan ten 

gronde richten vermeden worde. 
V. Wat wordt dooi' de zedigheid in kleeding ver­

oordeeld 'I 
A. De teugellooze overdaad en weelde, die eene dei-

grootste kwalen van onzen tijd is, en de licht­
zinnige schandelijke mode, die te weinig kleedt 
en den mensch tot den natuurstaat schijnt te 

willen terugvoeren. 
V. Komt de slordigheid in kleeding misschien beier • 

met de zedigheid overeen? 
A. Neen: gelijk de H. Schrift ons voorhoudt niet te 

pochen op Ideederen 2) en de naaktheid te be-

])  Spr.  XIII ,  3.  Jac.  I ,  ?6.  2) Sir .  XI,  i. 



122 

dekken '), zoo beveelt zij evenzeer nette kleedint; 
met voegzame schikking en versiering.3) 

§ 7-

Over do elfde vrucht des II. Geesten, Eerbaarheid. 

V. Wat verstaat gij hier door eerbaarheid? 
A. Ik versta daardoor de deugd waardoor wij ons 

weten te bedwingen en meester zijn over de zin­
nelijke lusten in het algemeen. Zij is hier te ver­
staan als matiging in het gebruik van spijs en 
drank, en het genot van geoorloofde zinnelijke 
ontspanningen. Het ongeoorloofde moet geheel 
vermeden worden en in het geoorloofde zal men 
zich niet te buiten gaan. 

V. Noemen wij eerbaarheid niet nog iets anders? 
A. Ja, wij nemon dit woord ook voor de beteugeling 

der vleescbelijke lusten, maar omdat de Apostel 
de kuischbeid later noemt, gebruiken wij het 
woord eerbaarheid hier als onthouding, verster­
ving, zelfs verloochening. De lusten des vleesches 
kunnen ook niet bedwongen worden, zoo men 
de matigheid niet beoefent. 

V. Noemt gij deze deugd eene vrucht des H. Geestes? 
A. De H. Geest kan zijn werk slechts volbrengen als 

de zinnelijkheid ten onder gebracht is; de zinne­
lijke mensch moet sterven, opdat de H. Geest in 
ons leve. Het is dan ook de H. Geest, die door 
zijne gaven en vruchten in ons de matigheid, de 

1) Gen. III ,  7.  2) 1  Tim. II ,  9.  



423 

onthouding in lijdelijke dingen, de versterving der 
begeerlijkheden opwekt en onderhoudt, opdat wij 
heilig worden. Natuurlijk dat deze deugd als vrucht 
des H. Geestes zich in meer dan gewone zaken 
openbaart, en zulk een regtvaardige, in wien de 
H. Geest leeft, zich niet bij de algemeene geboden 
b. v. van het vasten enz. bepaalt, maar een hooge-
ren graad van zedelijke volmaking tracht te bereiken 
dan juist noodig is om zalig te worden. 

V. Leveren de vermaken der wereld geen groot 
gevaar op om tegen.deze deugd te zondigen'? 

A. Men kan dit gerust in het algemeen zeggen dat 
zij gevaarlijk zijn, zoo niet uit zich zeiven dan toch 
om de omstandigheden die dezelve vergezellen. 
Vooral .mogen hier genoemd worden bijeenkomsten 
tot dansen en andere openbare vermakelijkheden, 
van welke het nuttig is zich te onthouden om de 
gevaren voor de deugd die er aan verbonden zijn. 

V. Zijn de maaltijden ook niet soms gevaarlijk ? 
A. Zoover zij gelegenheid geven om de grenzen dei-

matigheid te overschrijden zijn zij dit zeker, omdat 
zij de zinnelijkheid grootelijks voldoen en voor 
velen die aanzitten gevaar bestaat, dat het hun te 
doen is om goede sier te maken en hun buik als 
hun God te beschouwen. Waar het lichaam over­
dadig gevoed wordt, wijkt de geest, dat is het 
verstand, maar ook de H. Geest, die ons leert; 
hetzij gij eet, hetzij gij drinkt— doet het alles 

tot glorie van God l). 

1) I  Cor.  X,  31.  



124 

§ 8. 

Over de twaalfde vrucht des H. Geesles, Reinheid. 

V. Welke deugd hebt gij met de reinheid op het oog'? 
A. De bloem der deugden, de schoone en lelieblanke 

kuischheid. 

V. Wat is de kuischheid? 

A. Eene deugd die ons afschuw inboezemt tegen de 
ongeregelde genoegens des vleesches, en het 
lichaam in de zuiverheid der ziel opneemt. 

V. Behoeven wij deze deugd'? 

A. Zij is aan allen noodig om den prikkel des vleesches, 
den engel van satan te overwinnen. Het vleesch 
strijdt tegen den geest, zegt de H. Schrift. 

V. Heeft God de kuischheid lief? 

A. God bemint de reinheid zoowel de gewone als de 
buitengewone. 

V. Wat is de gewone kuischheid? 

A. De onthouding in gedachten, woorden en werken, 
•van de ongeoorloofde lusten des vleesches, en de 
reinheid der gehuwden, die zich in hun huwelijk 
van het ongeoorloofde onthouden en zich naar de 
heilige wetten des huwelijks gedragen. De zegen 
aan dezulken door God gegeven bewijst zijne 
liefde voor deze kuischheid. 

V. Is deze gewone reinheid noodzakelijk voor alle 
menschen? 

A. Ja, zoo noodzakelijk, dat de ontuchtige geen deel 
• heeft aan het rijk van Christus en eene onkuische 

ziel een gruwel voor den H. Geest is '). 

J) 1 THCS!. IV, 7. 



125 

V. Wat is de buitengewone kuischheid'? 
A. De volstrekt maagdelijke reinheid der bevoorrechte 

zielen die, door den H. Geest, boven het gewone 
leven tot de hoogten der volmaaktheid worden 

opgevoerd. 
V. Is deze maagdelijke reinheid allen noodzakelijk'? 
A. Deze is niet voor allen noodzakelijk, maar het 

voorrecht dergenen die er zich toe geroepen ge­
voelen. Niet allen begrijpen haar. 

Y. Heeft God ook deze reinheid lief"? 
A. Dat God deze heldhaftige deugd der maagdon 

bemint, bewijst onder anderen de keuze van den 
maagdelijken Joannes als verzorger zijner maag­
delijke Moeder en de belofte, dat zulke zuiveren 
de eerewacht zullen uitmaken, die in den hemel 
het Goddelijk Lam volgen waarheen het gaat '). 

V. Bemint de wereld ook deze heldendeugd'? 
A. Helaas, zij begrijpt niet dat er kunnen gevonden 

worden, die aan alles afsterven om geheel voel­
den H. Geest te leven, wien zij tot hun bruidegom. 
tot hun hoofd verkiezen. Zij begrijpt dit zoo weinig 
dat zij iemand het recht betwist aldus te leven. 
Begreep zij deze deugd, zij zoude zoo vijandig niet 
gezind zijn aan den ongehuwden staat der priesters 
en der kloostermaagden, maar zich veeleer ver­
blijden over het beoefenen dier engelachtige deugd. 
O, hoe schoon is een kuisch geslacht! 2). De 
kuischheid vormt engelen; wie haar beoefent is 
een engel, zegt de H. Ambrosius. Er zijn er die 

2) Wijsh.  IV, 1.  



126 

zich de ongeschiktheid tot het huwelijk hebben 
opgelegd (om der godsdienst wille) om het rijk 
der hemelen. Die het vatten kan, vatte het! zegt 
Jesus Christus Dat een ieder minstens besluite 
zijn lichaam, den tempel des H. Geestes , ~) niet te 
ontheiligen. ... en te bidden om Gods genadegave ! 

Het wezen en de werkzaamheid van den H. Geest. 
alsmede de gaven en vruchten, gevolgen Zijner werk­
zaamheid tot heil der Kerk en der zielen hebben wij nu 
beschouwd. Die Goddelijke Geest, de Heer en Levend­
makende , ontsluit de bronnen des levens, en dat leven 
stroomt door alle aderen der Kerk, tot diep in het hart 
van eiken geloovige. Geve God, dat onze werken getui­
genis geven van dat leven des Geesfes in ons, opdat 
wij niet gelijken aan den vijgenboom in het evangelie, 
maar als de Heer ons, die den Geest ontvingen, roept, 
wij niet enkel met bladeren maar met overvloedige en 
rijpe vruchten mogen beladen zijn. De goddelijke Geest 
ontvlamme, sterke en heilige ons, opdat wij vruchten 
voortbrengen, overvloedige vruchten ten eeuwigenleven! 

Hem nu, dienaar de kracht welke in ons werkt, 
machtig is alles te doen , overvloediger dan wij bidden 
of beseffen, Hem zij glorie in de Kerk en in Christus 
Jesus, gedurende al de geslachten van de eeuwen 
der eeuwen. Amen. 3) 

Glorie zij den Vader en den Zoon en den H. Geest, 
nu, altoos en in eeuwigheid! 

1) Matth.  XIX, 12.  2) 1  Cor.  I l l ,  16,  17.  3) Eph. III ,  21.  

EINDE. 



I N H O U D .  

Blad/.. 
. VOORREDE III 

1' DEEL. 

WEZEN, NAMEN, VOORTKOMST EN WERKZAAMIIKID VAN 

DEN H. GEEST. 

HOOPDST. I. Wezen en namen van den II. Geest 1 

HOOFDST. II. Voortkomst vau den H. Geest S 
HOOFDST. III. Van de werkzaamheid des H. Geestes.. 12 

§ 1. Voorbereiding op de Belofte. 13 
§ 3. Vervulling der Belofte 17 
§ 3. Werkzaamheid van den H. Geest in de uit­

werkselen der Belofte in onze zielen 19 

XP DEEL. 

OVER HET H. VORMSEL. 

HOOFDST. I. Benaming, wezen, stof, form, bedienaar. 21 

§ 1. Benaming 21 
5 2. Wezen van het H. Sacrameïit des Vormsels. 23 
§ 3. Stof, form en bedienaar van het Vormsel. 27 

HOOFDST. II. Vcreischten tot het ontvangen van het 
Vormsel 29 
§ 1. Voorbereiding der ziel 30 
§ 2. Voorbereiding des lichaams 32 

HOOFDST. III. Noodzakelijkheid en uitwerkselen van het 
Vormsel 34 

HOOFDST. IV. Over de toediening van het Vormsel... 37 
§ 1. Over de oplegging der handen 38 
§ 2. Over de zalving met het H. Chrisma 41 
§ 8. Laatste Ceremonicn 46 



128 

III- DEEL, 

UITWERKSELEN VAN DEN H. GEEST IN DE ZIBLHN. 

HOOFDST. I. Over de gaven van den H. Geest 49 

§ 1. De gaaf van -wijsheid 56 
§ 2. De gaaf van verstand 62 
§ 3, Gaaf van raad 69 
§ 4. Gaaf van sterkte 74 
§ 5. Gaaf van wetenschap 83 
§ 6. Gaaf van godsvruolit 88 
§ 7- Gaaf van vrecze Gods 93 
f 8. Algemeene bemerkingen over de Gaven van 

den H. Geest 96 
HOOÏDST II; Over de vruchten van den H. Geest... 100 

<; 1. Over de eerste vrucht des II. Geestes: Liefde. 102 

§ 2. Over de tweede vrucht des H. Geestes: 
Blijdschap 106 

§ 3. Over de derde vrucht des H. Geestes; Vrede. 109 
§ 4. Over de vierde vrucht des H. Geestes; Ver­

duldigheid 111 
§ 5. Over de Goedertierenheid, Goedheid, Lank­

moedigheid, Zachtmoedigheid en Getrouw­
heid. — Vruchten des H. Geestes 113 

(i 6. Over de tiende vrucht des H. Geestes: Ze­
digheid 119 

§ 7- Over de elfde vrucht des H. Geestes: Eer­
baarheid 122 

§ 8. Over de twaalfde vrucht des H. Geestes: 
.Reinheid 124 





Bij den zelfden Liever zijn 003 verschenen. 

van 

f O, 50 

Levenschets ,an de Gelatalige M.ri, 
A l a c o q u e  . . . .  ƒ  .  

He H. Joseph, advocaat in hopelooze zaken, fO^ 

Handboek voor de devotie van het H. tllrt ' 
•fesus, uit het Engelsch in 33° 

In linnen Band 
0 75 

Lederen band verguld ' 
ö 

fie Liturgie van het H. Misoffer, door W J'van 
dampen, Priester. 

.  .  f  1,60 .  
A„ta,„ „„ Gils en de Kerkelijke Gebeurtenissen 

n . f 2'00-
jeugc van ins LX en zijne ftpgeering,f,0,25. 


