
fi • '  .f V.' . . . .  

. -• V» 'f ./ \ 

'̂ 'üiÉÊIk 

|  v .  ' v .  .  V  .  

- : - «  • • • ^  '  ' M '  r .  ' .  

'••*•: > '  f:. 
K t*. •. •- • • /  

bj. ̂  #• ?; 

f&vvm 

,;. f  '  ^ kW&St. -• '"«I 
s '  f;, 

t  rf «f. .  
',/ > • ': . • . 

>. , v.. ,  • ,• •, •tp'Saj 

v, 

v '*• i •s .. 1 

w,. - l tv , «f »" • y .£. 

St t ' - fWW' • 
' S . 'm •* '• ' J* • "•*• 

1 * v . 

: | ̂ 
: i 

% 
- »  • .  ' 3  • '  • ' « • *  •  ^  

«e4 •*•• »• • •• *-• 

«r • # ^ | Wmk. v :*> |- • >''"'{  • \ *\ . ' • 

wksF, •' • • • * • •  .  «  
:  - \ '  - V '  • ;  X  ' • " , '  

ij: , •* v., . .', «, ' > wi®J ̂ l̂̂ l̂Lri'fi"iiy'" 
.••. * $ • * •  : d  f. •>•'/ 4 ••;•'; •• 

•• • '••i*' '  1 vT. *•' • S;-1;, , • .  

'• '••• * , 

• . -»>1 
h * it 
r" "> t  • ;  ;! .• • ; a  ' '  5 

• i  * \  •  1  v ^ *  * '  

!i* -s '  i  i ' • ••', M-jSmm 
•  -  '  : '  • / • 

• 'r: 

' • ' ' ' ' '  

t ' 



GUNNING 

J.HfiüNNINZiJ.H 

i b i  e t A m i ^ i s  

(ighifes^sFÉzSïï 

v 

ii 



I 

/l •' 

/ f ' '! 1 r » , A 2̂.'i><Z <̂ jf O... £̂ o ĉrĉ -cnrzTi 

)̂ j: f AQq- /*C£k̂ tsu&-yn v 

/y/ ,. . f  ̂ 1 ,ys . 

S V1 -< ^re /t.^ i^tt-^_. *-- •' /2£-<r&^., s 

C> lyCti /£*£,/<' '̂ t i ŷ~(- ' *x2 

/ /^7^- ' ̂ -̂ce. îé- ̂  J' ? tzCeiff 

£1 j f i  -^-e-ti-e-L , 4J2 <<iW , 

J  ̂ ** Si£<e- Ax: é ̂ -̂e-v-yn 

-̂ /•i / , t c/"*'-y, (  f, 

// ;  ̂t < l̂'C. ~ - £  £  L ^Cfi • /^syry \ 'y(  ^ •' '^"c  ̂ -<- " <^' '  



RIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT 

1598 3517 

i 



ZUM 

BEWEIS m GLAUBENS 

Vüii 

Dr. Albert Peip, 
ausserordentlichem Professor der Philosophic an der Universit&t zu Göttinge 

ordentlichem Mitgliede der historisch - theologischen Societèit zu Leipzig. 

Soiulerabdruck aus der apologetischen Monalssehrift 

„Der Beweis des Glaubens". 

Druck und Verlag von C. Bertelsmann. 

18G7. 



Das Hecht Uer Uebersetzung wird vorbebalten. 



V O R W O R T. 

Die folgenden drei eng zusammengeliorigen Artikel 
erschienen, von geringen Aenderungen und Zusatzen 

abgesehen, einzeln schon in der von O. Andreae und 

C. Brachmann herausgegebenen Monatsschrift „Der 

Beweis des Glaubens" (Jahrg. 18GG und 1867). Hire 

Tendenz ist, wie die der genannten Zeitschrift, eine 
apologetische, keine unmittelbar polemische. Sie ^rer-

theidigen den (Jlauben gegen die Beweisgründe des 

Unglaubens; Soldi en, die gegen die letzteren der lliilfe 
bedürfen, wollen sie an ihrem Theile helfen. Sie o-rei-

f'en den Lnglauben niclit an, sondern schlagen nur 

seine Angriffe zurück; Solchen, die der liiickschlag 

trifft, wollen sic nach Massgabe des „suurn cuique" 

dienen. Dass jcne lliilfe und dieser Dienst erspriess-

licher sein würden, wenn der wesentliche Inhalt des 

kleinen Ganzen in grösserem Stile systematisch bear-
beitet vorlage, verbirgt sich dom Verfasser niclit; 

dennoch zielit er, durch zahlreiche l^eispiele aus der 

Geschichte gerade seiner Wissenschaft belehrt und ge-

warnt, es vor, mit dem schriftstellerischen Aufban 



eines Systems zu warten, bis er die Wahrlieit und 

Wirkungskraft dessen, was er zu bieten bat, in münd-

licben akademiscben Vortragen wird erprobt baben. 

Daber kann er fiir jetzt nur wiinseben, dass die Ar­

tikel den Zweck, den sie naeb ibrem ersten Erscbei-

nen, wie aucb üffentlicb kund geworden, niebt ganz 

verfeblt baben, nun in einem noeb weiteren lieser-

kreise wenigstens gleicb annabernd erreieben mögen. 

G o t t i n g e n ,  d e n  4 .  J u n i  1 8 G 7 .  



T. 

D I K  G R A N Z E X  D E S  B E  W E  I S  E S .  

W er in uiiscrn Tageu den Glaubeu beweisen will, hat von 
vorn herein mil zwei Klassen von wisseuschaftlichen Gegneru 
zu streiten. Die Einen sagen; Nichts lassl sieii beweisen, folg-
lich auch der Glaube niclil. DieAndern: Alles lüsst sicli bewei­
sen, uur der Giiiubc nicht, Wir können jene die skeptischen, 
diese die kritisclien Gegner nennen, ohne jedoch behaupten zu 
diirfen, die Geguer dos Glaubensbewelses seien als solche schon 
(iegner des (ilaubens. Vielmebr giebt es unler den Glaubigen 
Viele, die eiueiu der beiden Siitze zusUnimen, nur dass sic dar-
ans ein Anderes erschliessen als die Unglaubigen, nanilich diess, 
dass, ebeu well der Glaube, sei's gleich allem Uebrigen, sei's 
allein, im Unterschiede von allem Uebrigen, sich nicht beweisen 
lasse, man nur glauben, einfach den „Gehorsam des Glaubens" 
lernen und Uben miisse trotz der Unbeweisbarkeit desselben. Um 
so dringender ersclieint die Nothwendigkeit einer Vcrstiindigung 
über die Griiiizen des Beweises, und da das Beweisen bekannt-
lich eine logische, iiiitliin philosophische Function ist, so liegt 
der Versuch soldier Verstandigung einem philosopliisclien Mitar-
beiter au dem „Beweis des Glaubens" besonders nahe.1) Dieser 
Versuch wird seineiu Zweck am besten entspreehen, wemi die 

') Dass hier und au einigen andereu Stellen die Spuren der ursprüng-

lichen Bestiiniuung des nun selbstsliindig ersclieinendeu Beitrngs zumGlau-

bensbeweise niclit getilgt sind, reclitfertigt sich aus dem im Vorworle 
Gesagteu. 

1  



User den Eindruck empfangeu, dass er nicht mit absonderlichen, 
gewagten Kunstgriffen, sondern mit bewalirten, insgemein iibiiclien, 
einfachen Mitteln angestellt worden. Zu deni Behufe soil im Fol-
gendcn Schritt vor Schritt auf anerkannte Meister der wissen-
schaftiichen Forschung verwiesen werden, bei denen zugleioli die 
etwa zur Fortselzung einer oder der anderen Gedankenreilie ge-
neigten Leser sicli Kaths erholen mögen. 

Voligiiilige, vollkommen wissenschaftliclie Beweise sind, nacli 
dein durch Aristoteles fcstgestellten Sprachgebrauche der 1'liilo-
sopliie, nur die der Wahrheil, niclit die der Wahrscheinlicbkeit. 
Alle durch blosse Induction vennittelten, alle auf blosse Erkennt-
nissgrilnde, die nicht zugleich Realgrilnde sind, gestiltzten Beweise, 
also weitaus die meisten Beweise der empirischen Fachwissen-
schaften sind, wie werthvoll audi, doch immer nur Beweise der 
im besten Falie liöchsten Wahrsclieinlichkeit. Hierilber besteht 
unter den besonnenen, erkennlnisstheoretisch gescliulten Vertre-
tern dieser Fachwissenschaften nacli unzweideutigen eigenen Aus-
sagen nicht der niindesle Zweifel.') Der Glaubensbeweis aber, 
dem nicht nur die Wahrsclieinlichkeit, sondern die Wahrheit, die 
voile Wahrheit des Glaubens zu beweisen obliegt, soli und will 
eben darum zur Art der vollgiiltigen Beweise gehören. Mit dieser 

') .\kin vgl. z. B. Vircliow „Vier Heden Ober Leben undKranksein", 

1862, S. 14: „Alle erfalmingsmSssige Kemitniss ist unvollstftndig und 

li'ickenbaft", und Ruete „Ueber die Existenz der Seele vom uatnrwissen-

schaftlicheu Slandpunkte", 1803, S. 0: ,,Ich sage ausdrUcklieh: weit walir-

sclieinlicher, denn alsolute Gewisshelt liisst sicb auf empiriscliem Wege 

nicht erlangen"; von phllosophischerSeiteUeberweg „System derLogik", 

1857, S. 215 (zweite Auflage, 1805, S. 203): „Die Vollendung der Erkennt-

niss liegt darin, dass der Erkenntnissgrund mit dem Reaignmde zusammen-

fallo", und ebend. S. 398 (2. Aull. S. 377): ,,I)ie Beweise sollen niclit 

nur sireng, sondern aucb nacli Möglichkeit genetisch sein, oder der 

Erkenntnissgrund . . . soli mit dem Healgrunde zusammentreffen, und die­

ser Fordorung kann und soil die neuere Wissenschaft . .  .  nachkommen", 

endlich S. 413 (2. Ann. S. 390 f.): „Die Erkenntnlssprincipien sind zwei-

lacher Art, je nachdem das Einzelne und Besondere oder das Allgemeine 

zum Ausgangspunkte der Erkenntniss dient; die ersteren entsprechen den 

Realprinclpien nicht, bilden aber die naturgemiisse Grundlage der propii-

deutischen Erkenntniss; die letzteren sind bestimmt, den Uealprincipien 

zu entsprechen, und bilden demgemiiss die Grundlage der streng wissen­

schaftliclie n Erkenntniss." 



Art vou Beweisen haben wir es also hier alleiu zu thiin; wo ein 
Verlangen nach vvissenschaftlichem Bewels des Glaubens sich 
kund glebt, da stimmt der Sprachgebrauch der (jliiubigen wie der 
Unglaubigen insoferu vollstiindig iiberein init dem Spraciigebraucli 
der Philosophie. 

Nun aber ist innerhalb der bezeiclnieteii Art uocli ein zwie-
facher Sinn des Wortes zu unterscheiden, ein engerer und ein 
weiterer. Im engeren Shine versteht man, ebenfalls seit Aristo-
teles, unter dem Beweisen das Begriinden, das Ableiten eines Er-
kenntuissgegenstandes aus Griinden uud zwar aus seinen eigen-
thilmlichen Griinden. In diescm Sinnc kann nalUriich von einein 
directen Beweise der ielzten Griinde selbst, der s. g. Principien, 
oder, wenn dlese anf Einen ietzten Grund sicii zurtickfUhren 
lassen, von einem Beweise dieses Einen Grundes, des Urgrundes, 
nicht die Rede sein; denn er hat als solcher, als Urgrund, Nichts 
liber sich, woraus er abgeleitet werden könnte. Im weiteren 
Sinnc aber heisst Etwas beweisen es bewöhren, bewahrhelten, 
ais nothwendig oder allgemeingUltig, wenn audi nicht allgemein 
geltend, darthun, und in diesem Sinne, in welchem z. B. Hegel 
iiaufig, ja in der Kegel das Wort anwendet, spricht man mit 
Hecht vou einer Beweisbarkeit audi der Ietzten Beweisgrlinde, 
der Principien, sofern sicii durch Entwicklung derselben in iiire 
Folgen und durch Widerlegung der Folgen ihres conlradictorischeii 
Gegentheils zeigen lasst, dass sie in sicii begrilndet sind; in 
gleichem Sinne spricht man von Beweisen, nicht bloss indirecten, 
sondern audi directen Beweisen filr das Dasein oder Sein Gottes 
als des Urgrundes. Audi wir mogen uns des Wortes in diesem 
weiteren Sinne bedienen, mlissen jcdoch, damit die Klarheit der 
Auseinandersetzung nicht gefahrdet werde, des l'nterschiedes der 
zwiefachen Bedeutuiig eingedcnk bleiben und ihu, wo er von Be­
lang ist, vou Neuem hervorheben.1) 

l) Ueber die Theorie des Beweises vergleiclie, wer das oben Ange-

deutete weiter ausgefülirt sehen will, Ueberweg „System der Logik" S. 

396 11'. (2. Aufl. S. 375 IF.), Trendelenburg „Logische I'ntersuchungen" 

11, 1802, S. 279 II'. Zeiler „Pliilosopbie der Griechen" 11, 2, 1862, S. 

168 11'.; über das Unstatlhafte der Verwecliselung des AllgemeingüUigen 

mit dein Allgemeiiigeltpndeii H. liitter „Encyklopttdie der philos. Wissen-

ocliaften" I, 1862, S. 65. 

1*  



— 4  — 

Dass jeder Beweis einerseils in der Fahigkeit der Sache, 
bewiesen zn werden, andererseits in der Fahigkeit des Uevveis-
fiihrers, sie 7,u beweisen, seine (iranzen hat, verstebt sicli von 
selbst; das muss im Verlaufe des Unternehraens sich berausstel-
len nnd bcdarf kelner vorgangigen Erörterung. Aber da zinn 
vollzübligen Ganzen eines Beweisverfahrens nicht nur das gehört, 
was bewiesen werden, nnd der, weicher beweisen, sondern anch 
der, dem cs bewiesen werden soil, so üfTnet sich eine dritte Seite 
der Betrachtnng, und diese aus dem angegebenen Gesichtspunkt 
in's Ange zu fassen, diirfte sich allerdings lobnen; denn sie ward 
und wird vielfach Ubersehen, nnd niancher Aufwand von Beweis-
niUhe ist nur darum nacb menschlicher Berechnung verloren 
gewesen. 

Wir fragen denmach, vom Allgemeinen zum Besonderen fort-
gehend: welches ist auf Seiten desjenigen, dem bewiesen werden 
soil, erstens die Grttnze, liber die liinans der Beweis überhaupt, 
d e r  B e w e i s  i r g e n d  e i n e s  E r k c n n l n i s s g e g e n s t a n d e s ,  u n d  z w e i t e n s  
die Grtinze, iiber die hinaus der Glaiibensbeweis nicht gelingen 
kann? Oder mit anderen Worten: was setzt jeder Beweis bei 
demjenigen, dem er gefiihrt wird, voraus? und was der Beweis 
d e s  G l a u b e n s ?  

1. 

Die Antwort auf den ersten der beiden Fragepunkte scheint 
höchst einfach. Denn was ist nacb dem einleitungsweise Bemerkten, 
sollte man meinen, klarer als die Nothwendigkeit der Voraus-
setzung, dass der, dem wir irgend Etvvas beweisen sollen, das 
AllgemeingUltige sich geiten lassen, die Grlinde des zu Beweisen-
den wissen w o 11 e ? Auch das scheint sich, wie die llnerliisslich-
keit des Vorhandenseins jener doppelten Fahigkeit, von selbst zu 
verstehen. Und docli ist dem nicht so. Gewisse moderne Natur-
forscher wenigstens erklareu oden, A'ichls von Grlinden wissen 
zu wollen. Dass wir gerade die Naturforscher insonderheit beachten, 
wird Niemand befremdlich finden, der bedenkt, wie oft und wie 
laut gegenwartig die naturwissenschaftliche Methode als die allein 
gilltige, allein des Namens „Methode" würdige bezeiclinet und auch 
der Theologie, noch dazu von Theologen selbst, als die allein 
ersprlessliche enipfohlen wird. Auf das zwar, was Czolbe neuer-



dings nacli der angeileuteten Riclilung hin gegen Virchow geilend 
gemacht hat, werden wir kein grosses Gewicht legen diirfen, da 
deni rillirigen Denker, nacli seinein bisherigen Entwicklungsgange 
zu scbliessen, noch manche Wandelung bevorstehl. Aber ein 
Fachmann von dem Ansehen Du Bols-Reymond's hal sich 
friiher schon ganz ahnlich ausgesprochen. In seinen beriihmlen 
„Untersuchungen liber thierische Elektricitfit" lescn wir: „Der 
Kraft;, wenn sie als Ursache der Bewegung gefasst wird, kommt 
in Wahrhelt koine Wirklichkeit zu, so wie man an den (irund der 
Erscheinungen denkt, (iehl man auf diesen (irund, so crkennt 
man bald, dass es weder Kriifle noch Materie giebt"; die Kraft 
ist „eiiie verstecktere Ausgeburt des unwidersteblicheu Manges 
zur Personification, der tins eingepriigt ist, gleichsam ein rhelo-
rischcr Kunslgriff unseres Gehirns." Und „fragt man, was denu 
iihrig bleibe, wenn weder Kriifle noch Materie Wirklichkeit be-
sitzen, so antworten wir: es ist dem menschlichen Geiste nun 
einmal nicht beschieden, in diesen Dingen iiher cinen lelzten 
Widerspruch hinauszukommen. Wir Ziehen daber vor, slalt uns 
im Kreise fruchtloser Speculationen zu drchen oder mit dem 
Schwerte der Selbstlauschung den Knoten zu zerhauen, uns zu 
halten an die Anschauung der Dinge, wie sic sind. Demi 
wir konnen uns nicht dazu verstehen, well uns auf dem einen 
Wege eine richtige Deutung versagt ist, die Augen zu schiiessen 
Uber die Mangel einer anderen aus dem cinzigcn Grunde, dass 
keine dritte niiiglicli scheint; und wir bcsitzen Eiitsaguug genug, 
um uns zu linden in die Vorstellung, dass zuletzt aller Wissen­
schaft doch uur das Ziel gesteckt sein möchte, nicht das 
Wesen der Dinge zu begreifen, sondern begreillich zu machen, 
dass es niclit begreillich sei." ') Dass mit dieser „Eutsagung," 
wenn sie ernstlich gemeint ist, die Möglichkcit einer wissen-
schaftlichen Beweisiïihrung auriiört, leuclitet ein. IJm jedoch 
dergleichen Siitze nicht uubillig zu beurtheilen, schallen wir hier, 
von dem genannten einzelnen Forschcr absehend, eine allgemei-
nere Bemerkung eiu. 

Wie der ausiibende Künstler in der Begel nicht der beste 
Kunstlheoretiker ist, so gewahrt in die Methode der \atiirforscher 

') Du Bois-Reymond a. a. 0. I, 1848, Vorr, S, XL. f. 



ineist nicht ilirc Lehre von dieser Methode, ihre Methodologie, 
die rechte Einsicht. Au dein Bewusstsein der Treffiiclikeit der-
selben fehlt es ihnen freilich nicht; noch vor Kurzem rlihmte 
Virchow, es „könne sich doch am Knde Niemand dein Umstande 
verschliessen, dass die natunvissenschaftliche Metiiode die eigent-
liche Methode des menschlichen (jeistes ist." ') Aber gehen sie 
nun daran, das Wesen dieser Methode, ihren ünterschied von 
anderen, etwa nocii möglichen Methoden zu beschreiben, so lassen 
sie den Mangei an der dazu erforderlichen Fertigkeit nicht sollen 
auiriillig durchblicken. Wir belegen diess mit einem vorzugsweise 
merkwürdigen Beispiel. Hugo v. Molil sagt in seiner bel Er-
öffnung der naturwissenschaftlichen Facultat zu Tubingen gehal-
tenen Rede, nnd zwar niclit beilaufig, sondern an der Hauptstelle 
dieser Rede, da, wo er die Ablösung der Naiiinvissenschaften 
von der phliosophischen FacuKat motiviren will: „Wcnu der 
Fhilosoph aus aligemeinen Principien specielle Folgerungen ableitet 
nnd ein in sich harnionisches, mit den Gesetzen seines Denkens 
in Uebereinstimmung stehendes System aufstellt, so ist er der 
Ueberzeugung, dass seine Ideen innere Wahrheit eiithahen und 
mit der Wirklichkeit Ubereinstimmeu. Der Nalnrforscher hal da-
gegen diese Ueberzeugung von der Unfehlbarkeit seiner Scliluss-
folgerungen keineswegs" u. s. w., sondern (heisst es daim) er 
priift die Folgerungen au der Wirklichkeit. „Die Forderung, welche 
der Naturforscher au den Reweis der Wahrheit stellt, ist daher 
eine wesentlich andere als die des Fhilosophen."2) Diese Worte 
Mohl's zeugen, naliirlicli unbeschadet der Verdienste des Bola-
nikers, von Unkenntniss der Philosophie und Hirer (ieschlchte. 
Schon Aristoteles bat es klar erkannt und eben so klar ausge-
sprochen, dass die blosse innere Uebereinstinimung der Folgerun­
gen unter sich, der, wie Molil sagt, „in sich harmonische 
Zusammenhang der Consequenzen" keineswegs genügt, urn die 
Wahrheit der Principien zu beweisen, da auch aus Falschem 
Wahres folgen kanu. Schon Aristoteles hat unter Anderem, ganz 
wie Molil es dem Naturforscher vorschreibt, die Ideeulehre Platon's 

') Virchow ,.Ueber die nationale Entwickelung und liedeulung der 

Naturwisspnscliaften," 18C5, S. 23. 

2) H. v. Mo hl a. a. 0., 18Ö3, S. 26 f. 



an der Wirklidikeil geprlift mul wesenllicli darum, vveil er sie 
mit dieser nlcht eiustimmig feud, vemorfen. Wie liirr Aristoteles, 
so verfahren grundsalzlicli, der Kegel nach, alle Philosophen.') 
Ausnalmien aber, Abweichungen von der Kegel, Fehler lasst die 
naturwissenschaftliche Forschung wie die philosophische sich zu 
Schulden kommen. Urn sie iiandelt es sich nicht, wenn man, 
wie Mohl, zwei Methoden wesentlich unterscheiden will, sondern 
eben nm das Wesenlliche, um die methodologischen (inmdsatze. 
Ueber diese hatte Mohl vor Verkiindignng seines Kichterspruclis 
sicli gehorig instrulren sollen; aber er scheint zu glanben, was 
Viele glauben, dass, wahrend die anderen Wissenschaften ein 
Studium erfordern, fiber die Philosophie jeder nnr leidlich ver-
niinftige Mensch mltreden dtirfe, ünd doch ist die Philosophie 
audi cine Wissenschaft, die gleich den anderen ihre technische 
Seite ha(, (1. h. erlernt sein will. Es gab eine Zeit, in welcher 
es zu entschuldigen und, dass wir so sagen, provisorisch zu 
rechtfertigen war, wenn die Vertreter der Natnrwisscnschaften 
um die Pliilosophie sich gar nicht klimmerten. Das war die Zeit 
einer dtinkelhaften, mit vermeintlich genialen Aperfu's, Analogien 
u. s. w. inn sich werfenden, audi auf wirklich exacte Forschung 
wie auf Kramerarbeit vornehm herabsehenden Speculation, die es 
reichlich verdient hat, dass jeder enisle wissenschaftliche Mann 
sie griindlich verachtete. Aber diese Zeit ist voriiber, und aus 
dem Provisorium ein Definitivuni zu machen, ist von Seiten der 
Naturforscher ungerecht und nicht zu cntschuldigen. L'nter den 
gegenwartigen Philosophen von Fach flndet sich, etwa einige in 
ilirer Vergangenheit tragikomisch liiingen gebliebene Ilegeliauer 
abgereclmet, kelner, der nicht i'iir die empirischen Naturwissen-
schaften cine hohe Achtung liegte und mit Dank von ibnen Ke-
lehrung annahnie; da solllen, meinen wir, die Vertreter der letz-
teren nicht siiumen, Uleiches mit (ileichem zu erwiederu. Heispiele 
des (iegentheils einer solchen Erwiederung, dem angefiihrten 

') Vgl. Trendelenburg „Log. Unters." II, S. 400 f, und L'eher-

weg „System der Logik," S. 170 (?. Aufl. S 168). „Die Annalune, dass 

die blosse Uebereinstimnuing der Vorstellungen unier einander ein Krite-

riiim Hirer Wahriieit sci, wird von Platon (Krntyl. p. .(Sdj ausdriirklich 

verworfen, - '  audi ebend .S. 393 (2. Anil. S. 373}, 



— 8  — 

nahe verwandt, Hessen sicli in Menge belbringen. Fndess die Ab-
sich(,in welcher dieses eine citirt worden, erlieischt keine Haufunp. 

Auch Du Bois-Reymond wird uns gestalten, das, was er, der 
Xaüirforsclier, philosophirend ilber seine Methode aussagt, bei 
Weitem geringer anznschlagen als seine eigene grossartige Be-
thatigung derselben, zunial da ihm bereits von pliiiosophiseber 
Seite nacbgewiesen ward, wie wenig er dem ausgesprocbenen 
Entschluss der „Entsagung", der Verzichtleislung auf die Hebei 
aller Beweisführung treu bleibt.') Ja, er vermag ihm gar niclit 
tren zu bleiben, er muss zur Ergriindung der Ursachen sicli ent-
schliessen, so lange es nach der von ihm mitvertretenen modernen 
naturwissenschaftlichen Theorie unzweifelhaft ist, dass sammtlicbe 
Eigenschaften der „üinge, wie sie sind," an deren „Anscliauuiig" 
er erklartermassen sich halten will, fiir nichts Anderes geilen 
können als flir speeiflcirte liewegungen, die doch nur derjenigc 
ganz kennt, der sie bis an ihren Urspnmg, die Sachen bis an die 
Ursache, verfolgt hat. So stimmt demi ancli in der That die 
grosse Mehrzahl der heutigen Naturforscher keineswegs dem 
Satze Pu Bois-Keymond's bei, dass weder Kriifle noch Materie 
etwas Wirkliches seien; sie wollen vielmehr, wie wir, die (iriinde 
nnd. was nach dem Obigen kaum noch hinzngefügt zu werden 
braucht, die Realgrilnde des zu Beweisenden wissen. 

Dieser Wille wirkt in den Geistvollsten unter ihnen, den 
eigentlich productiven Forschern, den Reihenfiihrern odor lliiup-
tern, nicht bloss als ein blinder Trieb, sondern, wie ja hierdurch 
das Wollen in der psychologisch-strengen Bedeutung des Worles 
von dem slnnlichen Begehren sich unterscheidet, iu der Form 
verniinftiger Einsicht, genialen Biickes, geistiger Intuition oder 
E n t d e c k u n g  d e s  „ G e s i c h t s p u n k t e s " ,  a u s  w e l c h e m  e s  L i c h t  
wird in einer „Schopfung" des Wissens. 2) Sie wissen gewis-

•) Ulrici „Gott und die Nalur," 186'2, S. 25 f. und S. 170 fT. 

') A. M. Ampère „Essai sur la phllosopbie des sciences", 1, 1856, 

p. 234 f.: „Quand un de ces génies créateurs, a qui Ie genre hrnnain 

doit tant d'admirables découverles, se Irouvait porté ii étudier un objet 

sous un certain point de vue, il résultait de son travail une science 

correspondante a ce point de vue" . . .. ,.No(is pouvons découvrir, 

mals non créer un nouveau corps simple, un nouvel animal, (andis que 

riiomnie peul créer unc nouvelle science." 

# 



sermasscn im Voraus schon, was sic wissen wollen, d. li. sic 
haben schon am Anfangc des Erkennlnlssproccsses einen freilich 
noch uncntwickcUen, unvollstandigen, aber dcmiocli der Vollen-
dung glciclisam slcheren HegrilT, einen vollen zur Vollendnng 
drangenden Vorbegrid" (vorlanfigen Begrin' nnd InbcgrilT) dessen, 
was zii beweisen ihnen anfgegeben ist. Sic sind liberzeiigt, dass 
man in der Wissenschaft wie im l>cbcn uur vom Vollen, nicht 
vom Leeren oder skeptisch Ausgehöhlten, zum Vollendeten gelan-
gen kann. Sie theilen die Ueberzeugung des Philosophen, dass 
„die Demuth der Erfahrungswisscnscliaftcn cilel Schein ist, wenn 
sie nur durch Beobachtung, nur (lurch das, was sic treu von 
aussen aufnehmen, zu entstehen und zu wacbscn behaupten", 
dass „der erstc Schritt des analytischen Verfahrens schon synthe­
tisch ist", nur mit Uiilfc ciner iibcrlcgencn, nicht den vereinzel-
ten Theilen und dem platt Vorliegenden, sondern „dem Ganzen 
nnd dem Grimde zugckclirtcn", idealen (ieistesniacht gelingt, dass 
diesc ideale Macht, dicser Zug der Idealitat der wahre „Adel der 
Wissenschaften" ist. ') So lehrt Liebig: „In der Naturwissen-
schaft ist alle Forschung deductiv oder apriorisch; das Experi­
ment ist nur Htllfsmittel für den Denkprocess, almlich wie die 
Rechnung; aber der Gedanke muss ihm in allen Fiillen imd mit 
Nothweiuligkcit vorausgchen, wenn es irgend cine Bedeutung ha-
ben soli", da derjenige, wclcher beim Kxperimentiren d. h. Fra-
gestclleu an die Nalnr unrichtig fragt, cine uiirichtige oder gar 
keine Antwort erhalt; „eine empirische Naturforschung in dem 
gewöhnlichen Sinn existirt gar nicht; ein Experiment, dem nicht eine 
Theorie, d. h. eine Idee, vorhergeht, verhalt sich zur Naturfor­
schung wie das Kassein mit eincr Kinderklapper zur Musik." 2) 
So vor ihm schon Johannes Miiller: „Lasset einen solchen 

•)\Vorte Trendelenburg's in den „Log, L'nlers,-' II. S. 289, '2i(t 

und 387. 

4 )  L i e  b i g  „ U e b e r  F r a n c i s  B a c o n  v o n  V e r u l a m  u n d  d i e  M e t h o d e  d e r  

Naturforschung", 1863, S. 49; vgl. Desselben „Die Entwicklung der 

Ideen in der Natunvissenschaft", ISfiH, S. 16: „Der Entdeckung der That-

sachen . . . ging die Idee der Thaisachen vorher, d. h. sie winden /,u-

vor gedacht und dann erst entdeckf'. — Gem uni mehrfach be-

knnnte Ganss; „Meine Sütze hahe ich alle gehabt, ehe ich die Beweise 

dafür halte," 



— 10 — 

(icisl (den (ieist des achten Naturforschers) crfahren, was ihr 
immer wollf, er erfahrt mehr, als in den Dingen selbst scheinbar 
sinniich Erkennbares ist, und wie seine Erfahningen und Be-
Irachtungen aus der Idee hervorgehen, so gelien sie audi in 
Ideen zuriick; die Erfahrung wird zum Zeugungsfennent des 
(Jeistes."') So nach diesem wieder lienle, der beim Vortrage 
der Anatomie keine Gelegenheit versanmt, darauf aufmerksam zu 
machen, wie auch in dieser Wissenschaft Vieles, was gleichsam 
vor Augen lag, docii erst dann gesehen und gefunden wurde, 
als man es vermöge einer „Voraussetzung", einer „vorlöuflgen 
Kenntniss" suchte und „errieth", wie also in gevvissen Fallen 
der „Vor beg riff" nicht bloss dazu dieute, wozu er Uberall 
dient, den Sinn des sonst Sinnlosen, sondern sogar dazu, 
das Vorbandeiisein des Objects zu erkennen. 2) Wo bei die-
sen und anderen Koryphaen dein Wortlaute nach widersprechende, 
antiphilosophische Aeusserungen vorkommen, die einen Philo-
sophen wolil einmal reizen können, liber die Methode der 
modernen Naturwissenschaft überhaupt geringschiitzig zu urlhei-
len, da gelten sie, naber geprüft, stets uur den Entarlungen, 
den Aussclireitungen der Philosophie oder solchen Pbiloso-
phen, die, slatt mil Vorbegrilfen, mit Vorurtheilen anfangen 
und damit allerdings der wabren Forschung gleicb am An-
fang ein Ende machen; da muss man, um so klare und scharfe 

') J o h. M ii 11 e r. „Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes' -, 

1826, S. 34. Eben diese Worte führt Virchow lobend an in „Job. Muller,'• 

1858, S. 20. Vgl. noch Joh Muller „Handbuch der Physiologie des Men-

schen," II, 1810, K. 5-22: „Die wlchtigslen Wahrhellen in den Naturwissen-

schaften sind weder allein (lurch Zergliederung der BegrilTe der Philoso­

phie noch allein durch hlosses Erfahren gefunden worden, sondern dureb 

e l n e  d e n k e n d e  E r f a h r u n g ,  .  .  .  w e n n  m a n  w i l l ,  e i i i e  p h i l o s o p h i s c h c  

Erfahrung." — Dass es mit den „wichtigsten Wahrheiten" in der 

Ma thematik sich eben so verhalte, bezeugt u. A. Snell „Kinleitung in 

die DilTerential- und Integralrechnung," 11, 1851, S. 370 f: „Leibniz gelangte 

zur Differential- und Integralrechnung dadurch, dass er das allen den ver-

e i n z e l t e n  P r o b l e m e n  z u  O r u n d e  l i e g e n d e  A l l g e m e i n e  m i t  p h i l o s o p h i -

schem Geiste erkannte u. s. w." 

'O Wer Anatomie getriehen hat, denke an die accessorischen Ursprünge 

des M. longissimus, an die Mm. intertransversarii, an das Paroarium, die 

Rosenmliller'sche Hydatide, die Prostata, an das Ganglion oticum u. s. w. 



Denker niclit cinos wirklichen crassen Widerspnichs zu zelhen, 
in den Sinn und Zusammenliang der Worte eindringen. Thut 
man diess; iemt man, je genauere Kenntniss von den Arbeiten 
der Naturforscher man gewinnl, desto besser auch Kern und 
Schale scheiden: so wird sicli ohne Ausnahme zeigen, dass ihr, 
wie sie es wolil nennen, voraussetzungsloses Forschen, ilir 
„Deuken oiine Autoritat", niemals ein Auszieiien anf Abenteuer 
ist, ein Forschen in's Rlaue iiinein, sondern das Frstreben eines 
Zieles, welches man irgendwie kennen und iui (ieisle festhalten 
muss, wenn man es erreichen will. Es sagt z. B. derselbe 
Jobannes MUller: „Was ich pbilosophische Methode neune, lia( 
Nichts mil jcner (s. g. naturphilosopbischen) Dogmalik gemein. 
leb fordere zuerst, dass man unermUdet sei im Beobachten und 
Erfabren, und daim, dass man aus dein (ianzen in die Theile 
strebe, vorausgesetzt, dass man auf analytiscbem Wege das Ein-
zelne erkaiinl bal und zum BegrilF des Ganzen gelang! ist." 1) 
Diess aussprecbend, bat er aber Nicbts weniger im Sinn, als 
einer ideenlosen oder geistlosen Beobacbtiing und Analyse das 
Wort zu reden; denu er ist, wie aucb Yirchow anerkennt, „dureb 
sein gauzes Leben dem Aristoteles treu geblieben", er konnte 
mit gleichem Rechte wie Liebig im Namen aller wahren Natur­
forscher bebaupten: „unsre Methode ist die alte, uur reicher aus-
gestattete aristotelische Methode", und wusste sicber, dass die 
ganze Vorstellung, .,als sei alles Allgemeine uur Allgemeines der 
Induction", als köuue man, ohne einen Vorbegrill' des Ganzen, 
von dem Einzelnen als solcbem, von den isolirten Theilen aus 
bloss analytisch zum Begrid' des (ianzen gelangeu, als gebe es 
keine „höhere Quelle, dureb welche zuletzt diü Nothwemligkeit 
der Empirie mitbedingt ist", — dass diese ganze Vorstellung 
„dem tiefcrcn Verstaudniss des Aristoteles widerspricht." 2) Viel-
mebr ist jene Forderung Job. Miillers durchaus eben so gemeint, 
wie die l'ast gleichlautende oft wiederkebrende Forderung des 
namlicbeu Aristoteles, dem es über joden Zweifel erbaben fest­

ij oli, Mill!er „Bildungsgeschichteder Genilalien", 1830, Vorr. S. VIII. 
2) Vgl. Yirchow „Joh. Müller", S. 40, Anm. 17, Liebig .,Uebcr 

F r a n c i s  B a c o n  v o n  V e r u l a m " .  S .  4 7 ,  u n d  T r e n d e l e n b u r g :  „ H i s t o r i s c h e  

Beitrage zur philosophie" II, 1855, S. 367. 



— 12 — 

steli(, (lass der an die Vermittelungeu der Empirie, der Analyse 
u. s. w. gebimdene (ieist (er nennt ihn den leidenden) in Wahr-
heit Nichts denkt ohne den rein-thatigen (icist, ohne den (ieist, 
welcher die BeweisgrUnde, die Principien, nnniitteibar ergreift 
oder geistig bertlhrt. ') Verhielte es sich anders; wiire nicht je-
ner volle, zur Volicndnng driingende VorbegrilF des zu Hegreifen-
den der wahre Ursprnngspunkt aller achten Forschnng: so würde 
der Wille, die (Jriinde zu wissen, Nichts sein als WillkUr, als 
Helieben; so wiire die Wissbegierde des Forschers eine leere 
Neugier. Und doch hat nie ein Mann der Wissenschaft, aucb 
nie ein wissenscbaftlicher Naturforscber sein Streben, seine ïha-
tigkeit diirch die Hehauptung herabgewürdigt, es sci Sache des 
Beliebens, etna bei der Erscheinung des Blitzes stehen zu blciben 
oder aucb nicht, zu fragen: wober der Blitz? nnd woher die 
Elektricitat? u. s. w. oder nicht. Nein, so sehr sie, uud mit 
Recht, gegen jede aussere Nötliigung und Autoritiit protcstiren: 
die innere Nothwendigkeit, nach (minden zu forschen, erkennen 
sie allesammt an. Ja gerade unter den rorscliern uud spcciell 
IValurforschcrn ersleu Ranges, unter den Meistern vom Facb, ist 
schwerlich ein einziger, der nicht, da „die von den verschiedeu-
sten Erscheinungen her in die (jriinde eindringenden Ei kliirungcn 
eine convergirende Reilie bilden", aucb die Forschung nach dem 
letzten genieinsamen Grimde als eine Sache cbenfalls innerer 
Nothwendigkeit, als die Ehrenpllicht des Mensclien ansithe und 
daber den Worten des Pbysiologen Bischoff beisiinimte; „Die 
Nothwendigkeit, nach dem letzten (irunde zu forschen, macht das 
Charakteristische der menschlichen Xalur aus." 2) 

D i e  S p r a c h e  d e r  P h i l o s o p h i c  n e n n t  d i e s e n  l e t z t e n  G r u n d  
oder Urgrund aucb das Unbcdingte, das Absolute, die absolute 
Idee u. s. f., die Volks- und Völkersprache, welche die grössten 
philosophischen Denker gern schlicht mitreden, Gott; nach Ari-
s t o t e l e s  z .  B .  i s t  d e r  r e i n  v e r n i i n f t i g e  M e n s c h e n g e i s t  d a s  G o t t -

' )  A r  I s t o  t e l e s  „ V o n  d e r  S e e l e "  I I I .  5  u n d  T r e n d e l e n b u r g  z u  

der Stelle in scinem Commentar, 1833, S. -19]. 
2) Vgl. Trendelenburg „Log. Unters." II.. S. 431 und Bisrlioff 

„Ueber den Unterschied zwischen Thier und Mensch" in den „Wissen-

sctiafil. Yorlr., gehalten zu München", 1858, S. 310, mit dem Zusalze: 

„und davon (Indet sich bei keinem Thier audi nur die geringste Spur." 



IO 

verwaudte mul Gottzugewandte, göttlich-gute Theil des Men-
sc h e n ,  n a c h  A r i s t o t e l e s  s c h o n ,  g a n z  w i e  n a c l i B i s c h o f f , m a c h t  e r ,  
der auf Gott gerichtete Gelst, das Wesen des Menschen aus. ') 

Und was so eben in dem Hegrill' des Willens, die Grlinde in der 
Melirzahl zu wissen, auseinandergesetzt worden, dasselbe gilt 
von dem Willen, den Einen letzten (inmd zu wissen: audi die-
ser Wille ist als vernlinftiger undenkbar olme einen vollen, zur 
Vollendung drangenden Vorbcgrill" Gottes, Mil einem durcli irgend-
welche Salznng beslimmten Vorurllieil liber Golt dart' freilich 
keine selbststandige wissenschaftllche Forscbung anfangen; dage­
gen slriiubt sie sich mil Hecht. Aber jenen Vorbcgrill' muss sie 
gleich zu Anfang habcn, wenn sie von der Stelle kommen, wenn 
sie zum Ziele kommen soil; obne den Vorbcgrill' vom letzten 
Grimde, von der Ursache aller Ursachcn als das treibende Moliv, 
als den eigenllichen Heweggrund wiire es schlechterdings unbe. 
greillich, warum sic nicht bei milllcren Gründen, bei Mittclur-
s a c h e n  s t e h e i i  b l e i b l ,  s o n d e r n ,  w e n i g s t e n s  a l s  p h i l o s o p l i i s c h e  
F o r s c b u n g ,  t h a l s a c h l i c h  v o n  v o m  h e r e i n ,  v o n  A n f a u g  
an auf den Urgrnnd, die «ex', ^QXai\ gcrichtet isl. Hierin 
stimmen wiederum namharte Vertreter der Naturwissenschart mil 
denen der Philosophie Uberein. Der Stifler der modernen Philoso­
phic, Cartesius, der geschworcne Feind aller Vorurtbeile, sagt in 
der drillen seiner Medilationen: „Der BcgriirGoltcs ist gewisser-
massen (niimlich eben als Vorbcgrill') frliher in mir als der Hegrill' 
meincr selbst," und erkliirt es filr die beste philosopbischc Methode, 
von der Erkennlniss Golles auszugchen und von ihr her cine 
Erkennlnlss der von Golt gcschaffcnen Dinge zu gewinnen.2) 
Derjenige Philosoph, der die Voraussclzungslosigkeit der Philoso­
phie am starkslen betont hat, Hegel, sagt auf der ersten Seilc 
seiner „Encyklopüdie der philosophischcu Wissenschaften": ..Die 

') Aristoteles „Nikomachische Ethik" X, 7; vgl. „Melaph." XII, 7. 
s )  C a r t e s i u s  „ P r i n c .  p l i i l o s . " '  I ,  2 4 .  V g l .  E r d m a n n  „ G n m d r i s s  d e r  

t i e s c l i i c h t e  d e r  P h i l o s o p h i e "  I f .  i S i i O ,  S .  1 5 :  „ I n d e i n  D e s c a r t e s  i m m e r  

neben seiner Deduction aus dem Inlialt der Gottesidee die aus dem 

notlnvendigen In-uns-sein derselben giebt, ist esl'ast, als werde es 

absichtlich dem Leser nahe gelegt, Beides da/.u zu verbinden, dass die Exi-

stenz Gottes gewiss sei, well Gott sich in uns selber bezeuge und seine 

Existenz beweise." 



__ 14 — 

Philosophic und die Religion habeu? die Wahrheit zu ihrem Ge-
gcnstande, und zvvar im hochsten Sinne, in dem (Sinne), dass 
(iott die Wahrheit und er aliein die Wahrheit ist. . . . Die Phi­
losophic kann, ja muss einc (gewisse) Hekanntschaft mit dicsem 
ihrem (iegenstande wie ohnehin cin Interesse au deniselbcn vor-
aussctzen." Desgleichen ist nach Trendelenburg, der gcgen 
cine Verniischung der Philosophic mit theosophisclieu oder my-
stischen Elenienteu energlsch ankiimpft, „bciin ersten Schritt des 
Erkennens, den der (icist in der Welt thut, die Idee des in der 
Welt verwirklichten gijlllichen (iedankeus seine stillschweigende, 
wenn auch oft unverstandene Voraussetzuug. In ihr verklfirt sich 
alles Denken mid Wollen. Ohne sic hat das Denken höchstens 
den Reiz eiues mUssigen Rathsels und das Wollen höchstens den 
Wcrth eincr klingenden Saite, die, slatt in chic grosse Harmonie 
einzustimmeii, sinnlos und zwccklos schwingt." Yon dcmselbeu 
iicht aristotelischcn Denker der Gcgenwart könncu die, welche 
nicht mit einem Vorbegriir (iottcs, sondcrn in vielbcliebter forma-
listischer Wcise mit dem „Princip der Idenlitat" (A A) als 
„oberstem Deukgesctz" anzufangen gesonnen sind, griindlich lernen, 
dass dieses formale Princip erst unter der Voraussetzung eincs 
realen Nothweiidigcu eiu Recht hat zu hcrrschen, oder dass das 
Wahre wohl mil sich identisch, aber darum nicht alles mit sich 
Identische wahr ist. ') Unter den Philosophen der neucsten Zeit 
hat es keincni so sehr im cigcntlichsten Sinne am Herzcu gele­
gen, die Nothwendigkcit eincs solcheu Anfangs der Philosophic 
mit einem VorbcgrifT (iottes darzuthun, als dem vercwigtcii 
Chalybaus; kelner hat so sehr, wie er, auf diescn Aufang 
gedrungen, noch 1861 in seiner „Fuiidamentalphilosophie" und 
frliher schon wiederholentlich, z. li. in der „Zeltschrift t'Ur Phi­
l o s o p h i c  u n d  p h i l o s o p h i s c h e  K r i t i k , "  w o  c r  c i n m a l  s a g t ;  „ D e m  
Weisheitswillen odcr principiclleu Wahrhcitswiileu schwebt gleich 
anfangs das absolute Ziel vor, cin Schema der absolnlen Idee, die 
Hiille ohne Fiille" oder, wie wir lieber sagen wUrden, die ein-
gehUllte Fiille, die sich nacliher enthüllt.2) Was von verschiede-

> )  T r e n d e l e n b u r g  , , L o g ' .  U n t e r s . "  I I ,  S .  4 5 7  u n d  „ U e b e r  H e r b n r t ' s  

Metaphysik" 2. Artikel, nbgedruckt aus den Monatsberichlen der Künigl. 

Preuss. Akademie der Wissenschaften, 1850, S. 14 tr. 
2 )  C l i a l y b ü u s  i n  d e r  „ Z t s c h r .  f .  P b i l o s .  u .  p b .  K r i t i k , "  1 8 5 0 ,  K d ,  

29, S. 63. 



nen Seilen dagegeu eingewendet worden, trifH, recht verstanden, 
immer uur das iu einein Vorurlheil Uber (iott befangene Denken. 
Insbesondere hat auf den Einwand, dass die Wissenschaft ganz 
interesselos ilir Werk beginnen miisse, weil der Mensch, wo sein 
Interesse in's Spiel komme, blind gegen die höchsten Walirlieiten 
werde, neuerdings der eben so geniale als exacte philosophische 
Naturforscher Fechner treilend erwiedert; „Mcht darin liegt 
seine Blindheit, dass er seinem Interesse gegen die Wahrheit 
folgt, sondern darin, dass er seinem Interesse nicht geinig folgl, 
indem er knrzen, engen, niedrigeu Interessen auf Kosten der 
grosseren, höhercn lolgl, in welchen zuletzt der Halt, die Sicher-
stellung, der Grund von jenen selber ruht, oder dass er seinem 
Einzelinteresse im (iegensatz des allgemeinen folgl, das sein nnd 
Aller Interesse in sich begreift; nur so gerath er in tiegensatz 
mit der Wahrheit."') Das, was Fecliner hier das allgemeine 
Interesse nennt, fiillt mit dem zusammen, was wir vorhin mit 
Hisclioir als das Charakteristische der menschlichen IVatur bezeich-
neten, mit dem, was den Nestor der heutigen Naturforscher und 
A e r z t e ,  d e n  P r a s i d e n t e n  d e r  L e o p o l d i n o - C a r o l i n a ,  ( ' .  ( i .  C a m s ,  
berechtigte, in seiner jiingst erschienenen „vergleichenden Psy­
chologie" die menschliche Seele als die „huniano-divina" zu 
charakterisiren.2) Und weim man hieran ankniipfend gefragt bat, 
ob demi thalsachlich das allgemeine Denken der Menschen, die 
doch schon im Kindesalter Menschen sind, mit dem Vorbegriir 
(iottes anfange und anfangen ktinne, so ist zu entgegnen, dass 
in nornialem Verhiiltniss der Mensch als Kind, so lange bis sein 
Bewusstsein gereift und fiir das wissenschaftliche Denken der 
Grund gelegt ist, unter der Leitung Soldier (Eltern, Lehrer) steht, 
die bei schon gereiftem Bewusstsein gar wolil im Stande sind, 
jenen Vorbegriff, der im unreifen Menschen schlummert, zu 
wecken, das Kind, indem sie in seinen Zustand sich verselzen, 
aus seiner Seele heraus, zur Fassnng desselben anzuleiten.3) 

') Fecliner ,,Die drei Motive n, Grlinde des Glaubens," 1803, S. 114. 
2) Ca rus „Vergleichende Psychologie", 1866, S. 9, 18, 308 ff. 
a) Dem Obigen analog antwortet bei analoger (ielegenlieit Trende­

lenburg zur Reclitfertigung des Aristoteles in den „historisclien Beilra-

gen zur Philosophie" II, S. 384 ff., und Zeiler, „Philos. d. Grieclien," 

il, 2, S. 508, erkennt au, dass diese Antwort „im Geiste" des Aristoteles 
gegeben sei. 



— 16 — 

Wie aber das, was wir den Vorbegriff Gottes nemien, das noch 
uubestimmte, allgenieine (ïottesbewusstseiii, der Sinn für den 
letzten Grund, oder welches Namens man sich sonst bedienen 
mag, — wie das einst, in unvordenklicher Zeit, den ersten 
Mensclien zu Theil geworden, um sicli demnüclist als ein Erb-
tlieil von Geschlecht zu Gesclileeht fortzupilanzen, liegt ausser-
halb des Bereiclis der hier uns beschaftigenden Krage. Das Da-
sein des Gottesbewusstseins in den Anfüngen der Geschichte der 
Mensehheit isL ein, wie nnr irgend Etwas, beglaubigtes, unum-
stüssliches Factuni, das nacli dem gegeuwartigen Stande der Er-
fahrungswissenschaflen weder wir zu erkliiren noch die Gegner 
wissenschafliich wegzuerkliiren vermogen.') Das Vorgeschichl-
liclie aber ist in diesem Falie auch vorwissenschafllich; es gebt 
uns hier Nichts an. 

Slalt des, wiewolil sprachlich richügen und uugesuchten, 
doch immerhin ungewülmlichen Ausdrueks „Vorbegrilf vou Goll," 
würden wir sogleicli, wie wir es in der Folge zu tliun gedenken, 
ein herkömmlicheres und gemeinfasslicheres Wort gewiiliU haben, 
niimlich das „(iewissen," um mlt ihm die unbedingte Voraus-
setzung jedes vollgilltigen Beweises für den, dem bewiesen werden 
soli, zu bezeiclmen, wenn nicht dagegen, dass die beidei) Aus-
driicke gleichbedeutend seien, in unseru ïagen von sebr beach-
tenswerthen Stinnnen Bedenken wiiren erhoben worden, welche 
wir vorerst zu beseitigen suchen mlissen. 

Wir nehmen hier Bezug auf zwei vor Kurzcm erschienene ein-
schlagige Abhandlungen, die sicli gegenseitig gewissermassen er-
günzen und ausgleichcn.2) In den drei Artikeln oder Abschnitlen 
der einen, von Vil mar, wird vorab der iirsprllngiiclie Wortsinn 
feslgestellt, sodann die Scbril'tlehre iiber den l'raglichen Begriir 
erörtert, endlicii der cidtur- und dogmengeschichtliche Umfang 
desselben betrachlet. Es versteht sich, dass hier, innerlialb des 
aligemein-philosopliischen Gebietes, auf vvelchem wir jetzl noch 
uns bewegen, die positive Schriftlehre auf unsre Anschauung 

') Ygl. vor Allen Emil Burnour „La science des religions" in der 

Revue des deux mondes, 1804, tome 54. 

» )  v i l  m a r  „ U e b c r  d i e  L e h r e  v o m  G e w i s s e n "  i n  d e n  v o u  H u n  l i e r -

ausgegebenen „Pastoral-tlieologischen BlttKern", liand G, Juli bis December 

1863, und K 8 lil er „Die scbriftgemSsse Lehre vom Gewissen", I8(i4. 



kciueu bestimmeiiden Einlluss üben darl'; doch könnfe es mis, da 
w i r  v o m  l i e  w e  i s  ü b e r h a u p t  z u m  G l a u b e n s b e w e i s  h i n s t e u e r n ,  u u r  
erwilnscht sein, schon liier mit zu erfahren, dass unserm fenieren 
(iange weuigstens kein positives llindeniiss im Wegc sleht. Vil-
niar weis't mit philologischer Geuauigkeit mul Strenge nacii, dass 
der GrundbegrifF des Wortes „Gewisseu" in der deutschen Sprache, 
wie audi iu der griechisciien und lateinisclien, liberal! der des 
Wissens sei, animo videre, des Bewusstseins, der Kenntnlss durch 
Augeu- und Ghrenzeugensclian, also des unniittelbaren Wissens, 
nicht aber, wie ol'l irrlhiimiich geschelien, iu „gewiss" „certus" 
gesucht werden dlirfe, und dass es audi in den 31, resp. 32 
Stellen des N, T., wo es vorkommt, iibernll uur diess bedeute: 
Keuutniss, Wissen, liewusstsein, mit den Modiflcationen, dass das 
Bewusstsein in mehreren Stellen als ein zeugnissgebendes, sodaiin 
aucli iu einer anderen Keihe von Stellen als ein urtbeilendes lie­
wusstsein ersclieint, mithin als Act, ïhiitigkeit, Aeusserung, und 
zwar immer als Thiitigkeit des Centrallebens, des ganzen Men-
schen, nicht eines besonderen s. g. Vermogens, als eine ThKtig-
keit, 1'Ur welche im A. T. die Centralpotenz selbst genannt wird. 
das den ganzen Menschen begreifende Herz. Da nun hiernach 
an sich ein Object, ein luiialt des Wissens in dem Worte nicht 
gesetzt sei und es eben so wenig an sich einen „specifisch ellii-
schen" Sinn habe, so dlirfe es, 1'olgert Vilmar, in wissenscliaft-
licherRede auch niemals so angewendet werden, als konime iliiu 
ein eigentliUmlicher oder selbslstiindiger Inhalt zu. Dem aber 
können wir nicht beitreten. Deun dadurch, dass es sich mit dem 
Worte au sich so verhiill, wie Vilmar dargethan, ist keineswegs 
ausgeschlossen, dass dasselbe, gauz wie die Wörter „froimn, 
Frömmigkeit, Religion," die bekanntlicli audi an sich (sprachlich) 
mit dem Göttlichen gar Nichts zu schalFen liaben, durch den 
Sprachgebranch allmahlicli die liedeutung des Wissens von dem 
in erster Linie, vor Allem Wissenswerthen erlangt liaben kann. 
Vielmehr hat es diese Bedeutung llialsachlich erlangt. Alan denke 
an das Gewissen als die „Slimme Gottes", au das Zeugniss des 
Gewissens, den Eid, au den docli oline Zweifel „specifisch elhi-
schen" Siun des Wortes „gewissenlos" u. s, w, ') Die liei-

') Vgl. H. Hitter .,Encyklopadie iter plillos. Wissenschaften" lil, 1804, 

S. 635, Trendelenburg ..Log. Unters." 1, 1862, S. 85: „Die Bezie-

2 



spiele sclireiendeu Missbrauchs, die Vllmar, zumal am Anfang und 
gegen den Scliluss seiner Arbeit, beibringt, beweisen i\icli(s gogen 
das wohlbegrlindete Recht des Gebrauchs. Denn wie os cntsetz-
lich abgestumpfte Gewissen giebt, so giebt es auch grauenhaft 
verküinnierte Religionen, und docli hat das Wort „Religion" nach 
allgenieinem Spraehgebrauch einen selbststöndlgen, eigentliUmli-
chen. wiewobl naherer Bestiinniung fabigen und bedürftigen Inlialt, 
den Vihnar folgerecht ibm absprechen mUsste, wie er ilm dein 
Worte „Gewissen" abspricht. Irren wir nicht, so hat er in sei-
nem Eifer flir die Objectivitat der HeilsolTenbaning vergessen, 
dass auch der Inlialt dieser letzteren eine Gewissenssache wer­
den und sein muss, wenn die Aneignung und der Besitz dersel-
beu irgend einen sittlichcn Werth haben soil, da es die schnödeste 
Kntweilmng des Heiligsteu wiire, wenn Jemand gegen sein (iewis-
sen an das Evangeliuin „glaubte". Hit anderen Worten; erscheint 
mis übersehen zn haben, dass die HeilsolFenbarung, die beson-
dere Oirenbarung (iottes in Christus, soli sie nicht aus einem 
absolut-ethischen Act in einen mechanischen oder magischen, Got-
tes unwürdigen verwandelt werden, einen Anknlipfungspunkt lia-
ben muss in der allgemeinen Offenbarung Gottes, von welcher 

hung auf das Gö11liche müsste (bei Hegel) namentlich lm Gewissen 

erscheinen; denn es liissl sich geshiclitlich dartlum, dass der BegrilT des 

Gewissens ers( da in das ethische Bewusstsein eintrilt, wo sich der Ein-

zelne in sich vor dem Gödlichen verantwortet, der persönliche vor dein 

persönllch gedachten Golt." Ehendess. „Nalnrrecht auf dein Crunde 

der Elliik," ISBO, 39, S. 53 fl1. hes. die folgenden Siitze: „lm Zusam-

menhang mit der Seibstverantwortung viir (iott bat sich der Begriff des 

Gewissens gebildet. Erst bei den Stoikern und den Apostein erscheint 

e s  m i t  d e i n  e i g e n e n  N a m e n  e i n e s  V e r m o g e n s  a u s g e p r i i g t ,  u n d  h e i  h e i d e n  

i m  Z u s a m m e n h a n g  m i t  d e m  B e g r i f f e  G o t t e s .  W e i l  d e r  g a n z e  

Mensch in der Idee gegründet ist und seine Idee ihren Ursprung in Gott 

hal, geht die Empflndung des Gewissens durch den eigenen Zug Hires 

VVesens in das Verhaltniss zum Göltlichen zurück. Im Gewissen ist der 

Mensch auf sich selbst und seinen Gott gestellt, fasst er sich in seine tiefste 

Elnbeit, und wo das Gewissen nicht anerkannt wird, gilt der Mensch nur 

als Maschine," Sc auch Ulrici „Gott und der Mensch", I, 1800, S. 681 

ff., wo das Gewissen als das „Bewusstsein des Sollens" definirt wird, 

nachdem znvor gezeigt worden, dass das Gefübl des Sollens „eine Gefühls-

perception vom Dasein Gottes involvirt"; gleich daranf ist von der „im 

Gewissen liegenden Hinweisung auf das Dasein Gottes" die Rede. 



ebeu das Gewissen zcugt. Doch das uur beilier als Versuch 
einer genetischeii Krkliirung seiner Ansicht. Wichtiger aber ist, 
zu sehen, wie Vilmar ini Verl'olg seiner Lntcrsuchung sieii ge-
nöthigt flndet, dein (iewissen, dem er einen selbststündigeii Inhalt 
abgesprochen, dennocli einen solchen zuzuerkennen. Kr lebrl 
uamlicli, in der ailgenieinslen Bezieimng iasse sicli das (jcwissen 
bezeicinien als das Bewusstsein von den Sciiranken des Menschen. 
liegen diese Definition „Sciiranlcenbewusstsein" ware IVicbts zu 
erinuern, sobaid uur das absoiut Uesciirüiikende, die (iottheit, 
irgendwie einbegriireu würde. Das geschieht iudessen von Sei-
ten Vilmar's nicht, der liier ini (iebiete dor Keiativitiit beharrt 
mui iiieint, dass „die Schranken ini autikeu Bewusstsein durcii 
die Gesaimntansciiauung des Mensciieu, des Voikes von dein in-
haite und Veriaure des gewöhulicheu uieuschlichen Lebens gesetzt 
werden." Kr iiat ganz Recht darin, dass z. 15. die Vorstellnug 
von dein Neide der üötter elu wesentiiciies ingrediens der heiieui-
schen, der heidnisclien Gesanuntanschauung von den uieuschiichen 
Lebensschraiiken war, aiso mit zum Gewissen der Helieuen ge-
hörte. Aber foigt demi nun daraus, dass das mit dein (iewissen 
identisclie Schrankenbewusstsein nicht Bewusstsein des absoiut 
liesclirankendeu, uieiit Gottesbewusstsein war? Foigt nicht viel-
inehr uur, was Niemand iauguen wird, dass das helienische (Jotles-
bewusstsein ein getrtibtes, eiu uureines gewesen ist? Ja, Viiiuar 
seibst giebt uuwiilkUriicli Ailes zu, was wir i'ür den Begrili' des 
Gewissens fordern, wemi er es nut v. Zezsciiwitz (mid J. T. Beek) 
„den Pneumarest ini psychischeu Menschen" neuut; deun dass 
innerhalb der Sphare des Sprachgebrauchs, von welcheni diese 
Begriirsbeslimmnng lierstamnit, mit dem Worte „Fneuma" die Bezie-
hung auf Golt uuiösbar verkntipft ist, bedarf einem Theologen ge-
genüber keines Nachweises. Wir freuen uns, das fUr unserii Zweck 
Wesentliche, dass das Gewissen alierdings einen selbststandigen 
eigcnthUmlichen Inhalt hat, dass es keiu bloss formaler Act, kein 
„syliogisuius practicus" ist, iu der Abhaudluug von Ka lil er aucli 
als scliriftgemasse Lehre erwiesen zu linden. Wenn dieser jedoch 
es uur als die eine Form des Sinnes fiir das Göttliche (des 
Oetinger'sciien sensus communis) ansieht; wenn er und mit ilun 
Andere, z. B. Julius Köstliu, meinen, das Gewissen beziehe 
sich aiisschliessend auf das sittlich-praktische Verhalten des Men-



— 20 — 

schen, es sei, wie Köstliu sagt, uur Organ für das Innewerden 
von göttliclicn Anforderungen als soldien, nicht für das Inne­
werden der göttliclien Knndgebungen, Gnadeneindrlleke u. s. w. 
an sich '): so nitissen wir in diesem Punkte uns mil dem, was 
Viimar über die, auch sprachiich durchans angemessene, den 
ganzen Menschen umfassende Bedeutung des Wortes sagt, ein-
verslanden erkiören und bemerken, dass gerade nacli der positiv-
chrislliciien Lelire, weiche jene Theoiogen vertreten, nnsers 
Wissens jede güttiiciie Kundgebung und (Jabe zugieich eine dem 
menschlichen Wiiien gesteiite Aufgabe ist, dass es gar keine 
göttliciien Kundgebungen „an sich" d. h. solciie giebt, die keine 
siUiicbc Beziehnng hStten, und dass nicht bioss die Praxis, das 
Handeln, sondern cben so das Denken sittiiclien Willen voraus-
setzt, wcnn es gedeihen soli. Auch in der scholastischen, aucli 
in der altproteslantischen Pbilosopbie, z. 15. bei dem Hechtsphiio-
sopheu Nicolaus He mining, einem Schiller Melanchthon's, hat 
die conscientia einen sowolil theoretischen wie praktischen Cha-
rakter.2) Völlig stimmt mit uns unter den lebenden Theologen 
Gess liberein, indem er sagt; „Das (lewissen ist das unwillktlr-
liclie und doch freie Wissen des Menschen von seinem Zusammen-
gehören mit dem iieiligcn Gott", und „es bleibt dabei, dass die 
Thatsache des Gewissens oiinc die Voraussetzung eines ewig in 
sich volicndeten Urgeistes d. i. eines persönlichen (iotfes unbe-
greiflich bleibt."3) 

Zur Begriindung des Letzteren reicht indess das von uns 
bisher Entwickelte, streng genommen, noch niciit aus. Denn 
dieses hat uns nur davon überzeugt, dass sprachiich und sprach-

' )  Jul. Köstlln Art. „Religion" in Herzog's Real-Encyklopiidie, 15. 12, 

18G0, S. 659. 

^ Vgl. Er dm an n „Crundriss der Geschichte der Pliilosopliie" I, 

1860, S. 326 und 587; über den l 'nterschied der s. g. synteresis von der 

dem Irrtlunn und der ïrübung ausgesetzten conscientia s. Trendelen­

burg „Naturreebt auf dein Grunde der Ethik-',  S. 468. 

") Gess in den von ilim u. Riggenbach lierausgegebeneu „apologeti-

sdien Beitrügen" 1803, S. 84 und 199; S. 51 wird aucli die Stelle aus 

dem Gesetzbuche des Manu angeführt: „Weiin Du sagst: icb bin allein mit 

inir, so wohnt in Deinem Wesen immerdar jenes höehste Wesen als auf-

uierksamer und schweigender Beobachter von allem Guten und allein 

Bösen." 



wissenschaftlich der Bcdeuümg des (iewissens als des uimiittd-
baren Wissens von dem in erster Linie Wissenswerthen, von (iott, 
N'ichts im Wege stehl, dass der Siiracligebrauch diese Bedeu-
tiing befestigt liat, und dass wir bei der beabsichligten ferneren 
Anwendung des Worles i u dieser Bedeutimg nicht in Widersprucli 
mil der Schriftlehre geratlien werden. ()b wir aber befugt seien, 
obne Welteres den tioll des (iewissens mil dein (iotte der Wisscn-
scliafi, dem lel/,ten (inmde oder Urgrunde, zn idenlifleiren, könnle 
noch einem Bedenken imterliegen. Jedoch stelll sich, weim wir, 
so scharf und In so weitcni Umfang als niöglicb, die uns zu-
ganglichen Phanomene der (ieuisseniiafligkeil beobachten, als das 
ihnen allen (Jcineinsame Folgendes heraus. Der gcwissenbafle 
Mensch weiss: mag Icii midi und meine Thaten vor aller Well, 
verbergen, ich bin dennoch nicht verborgen, nicht mit mir allein. 
nicht mein eigener llerr, so dass ich schallen und wallen diirfte 
nach Belieben, ich und ineine Thaten sind dennoch gewusst, 
schlechthin gewusst von eiueni schlechthin Wissenden. Diess 
driingt sich einer unhefangenen Beobachtung der mannigraltigslen 
Aeusserungen der (iewissenlmftigkeit so unabweislich als ihr 
constantes inneres Wcsen auf, dass selbst in einer exlrem-ratio-
nallstischen, wahrend Hires Bestehens vielgelesenen Zeitschrift sicli 
einmal die Worte finden: „Der Mensch weiss sich dem Absoluten 
schlechthin durchsichtig, vom Absoluten absolul gewusst.'"1) Das, 
eben das ist es, was wir mcinen. Es isl die Wahrheit von dem, 
was Schleiermaclicr das fJeflihl der schiechlhinnigen \bhiin-
g i g k e i l  n a n n t e ;  e s  i s t  d a s s e l b e ,  w a s  F r a n z  v o n  B a a d e r i m  
Hinblick auf das paulinische „Krkennen, wie wir erkannt sind" 
mit den Worten „cogitor, ergo cogito" (ich werde gedacht, also 
denke ich) ausdrücklc; dasselbe, was der Stirter der niodcrnen 
Philosophic bei seinem oben angeflihrten Ausspruch olFeubar im 
Sinn halte; dasselbe auch, um dessentwillen der lelzte, von einem 
Brandis als congenial dem Aristoleles gepriesene, grosse rinlo-
soph unseres Jahrhunderts den Menschen „die tioll seizende 
Natur", „das gottbcwusste Wesen" nannte.2) \un aber wöre 

' )  „ K i r c h e  d e r  G e  g e n  w a r t " ,  J a h r p a n g  S ,  0 1 .  
a )  S c h e l l i n g ,  W W .  I I ,  1 ,  S .  1 8 5 ,  1 1 ,  2 ,  S .  3 2 4 ;  v g l .  E b e n d .  „ C l a r a ' " ,  

1802, S. 12 f.; „Wir liaben in uns elnen einzigen olTenen l 'unkl, durcli 

den der Hitmnel liereinsclieinl. Dieser ist unser llerz oder, richtiger zu 



dieses absolute Gewusstsein des Menschen oder sein (iewusstsein 
von eineni schlechlhin Wissenden, seine absolute Durclisichtigkeit 
glelchsam fiir das Auge eines absoluten (ieisles, unmögiich, wenn 
er, der Mensch, niclit aucli seinem Dasein oder Sein nach 
schleclitbin bedingt, schlechtbin gesetzt, d. !i. gescImfTen wiire. 
Und was so voni Menschen gilt, das gilt im folgericbtigen logiscben 
Denken audi von der Welt, deren Hauptbestandtheil er ist, da 
alle nnsere Welterkenntniss dureli unsere Selbsterkenntniss be­
dingt und nur von ibr aus dureli eineti rechlmiissigen Scliluss 
der Analogie vollziehbar ist.') Folglich sind wir allerdings berecli-
ligl zu der Aufstellung des Satzes, dass der (iolt des Gewissens 
ein und derselbe ist init dem (iotte der Wissenschaft. init deni 
letzten Grund oder Urgrnnd. 2) 

Alles Bisherige zusanimenlassend, sagen wir daher; n u r d e tn, 
d e r  g e w i s s e n h a f t  f o r s c h t ,  l a s s t  s i c h  ü b e r h a u p t  K t w a s ,  
irdend Etwas vollkommen griindlich, vollgiiltig be-
weisen. Hierdurch wird die WUrde, die Freiheit und Selbst-
standigkeit der wissenschaftlichen Forschung so wenig verkiirzt, 
dass sie vlelmelir allein hierdurch gewahrt werden kann. Denn 
wie wir oben erkanuten, dass der Anfang aller Wissenschaft, 
der Wille die Gründe des Erkeniitiiissgegenstanües zu wissen, 
blosse Willkür, blosses Belieben, eine Sclieinfreiheit sein würde, 

reden, unser Gewissen. Wir flnden in iliesetn ein Geselz und eine Bestiin-

mung, die nicht von dieser Welt sein knnn, mit der sie vieimelir gewöhn-

lich im Kampf ist." 

') Ueberweg „System der Logik" S. 73—79 (2. Aull. S. 72—77) u. 

S. 117 f. (2. Aull. S. 115 f.); an der ersteren Stelle wird imcli auf die 

Worte Brau'n's verwiesen (in den „lietraeiitungen über die Verjitngung 

in der N'atur", 1850, S. XI nnd S. 13): „Wie die Xalurforschung ursprilng-

lich aus dem Gefiilile der inneren Verwandtscliaft der Natur mit dem Wesen 

des Menschen hervorging, so ist es nuch ihr Ziel, diesen Zusammenhnng 

in seiner ganzen Tiefe zu erfassen und zur Erkenntniss zu hringen .  . .  .  

Durch Anknüpfung an die Entwieklungsgeschichte des Menschen gewinnt 

die Naturgeschichte ihre höchste Bedeutung. - '  
s) Vgl. ChalybHns „Fundaraentalphilosophie", 1861, S. 151 f.: „Wir 

wissen es aus unsenn ethischen Selbstbewusstsein oder Gewissen, dass der 

Schöpfergeist bewusste, freie Wesen geschalTen", und vorher S. uo, 

wonach „das ethische Wesen des Menschen sich nicht anders begreifen 

liisst als durch die Voraussetzung eines freien, selbstbewussten, schöpferi-

schen Gottes." 



wenn ihm nicht cin voller, zur Volleiulung drangendor VorbegrilT 
des zu Begreifeilden zu (irniide liige: so sehen wir hier, wo 
es urn das nuf Erkenntniss des Kiiicn, letztcn (irundes ge-
richtete Streben sich handelt, noch klarer ein, dass dieses Stre-
ben, dieses Wollen nimmer seine Wiirde, seine vollkommen freie 
Haltung, seine Selbststandigkeit zu behaupten vermöchle, wenn 
es nicht auf Grund eines nnbedingten Solléns, welches danim 
keineswegs ein Miissen ist, absolnt-elhisch erfolgte. Ohne den 
vollen, zur Vollendimg driingendeii Vorbegriff des letzten (inindes 
wiirde gleich der erste und damit audi jeder folgende Schritt 
der Philosophic grundlos und nichtig sein. Niemand freiiirii ist 
gezwungen, nach dem lelzten (ininde, nach Gott, zu forschen: 
jeiler kann sich, sein Weseu, herabwiirdigen, kann sein (ie-
wissen abstumpfen, wie ja audi jeder das Leben sich nehnien 
k a n n ;  a b e r  w o  u u r  i m m e r  w a h r h a f t  n a c h  G o l t  g e f o r s c h t  w i r d .  
da glebt sicli diese Forschung als cine Folge Innerer Nothwendig-
keit kund, als ein non posse non, als cin Wissen wo 11 en auf 
Grund eines Solléns, auf Grund ciner Verbin d 1 i chk ei t, die 
c b e n  d a r  i n  b e s t e h t ,  d a s s  m a n  s i c h  g e w u s s t  w e i s s  m i d  d a r u m  
(wieder) wissen will (lasset mis Ihn wissen, denn ILr hat mis 
erst gewusst!). Alles Genöthigtseln des Geistes ist ein (Je-
wusstsein desselben, wie alle Freiheit des Geistes die Form des 
Wissens, des Hewusslseins hat. A ris to teles, der die I'liiloso-
phie ftlr die einzig freie Wissenschaft crkliirl, well sic allein um 
ihrer selbst willen sei, bezeugt, wie den iiltesten Philosophen die 
Saclie, niimlich die Ursache aller Ursachen, der sic iiachfoischten, 
selbst den Weg balintc, die Balm brach und sic zum Forschen 
nöthigte, wie sic, „von der Wahrlieit selbst geniithigt", forschten.1) 
Hegel, dessen Sclinle die absolute Voraussetzmigslosigkeit der 
Wissenschaft auf Hire Fahne schrieb, erliiiitert das uns schon 
Bekannte, was er iiber das olineliin vorauszusetzende Interesse 
an der Wahrlieit, die Gott mid Gott allein ist, auf der ersten 
Seite seiner Fncyklopadic gesagl, als er diese zuhi letzten Male 
selbst herausgab, mit den Worten: „Die Philosophie isl ganz dem 
freieu Bedilrfniss des Subjects anheinigegeben; es ergeht keine 
Art von (ausserer) Nöthigung dazu an dasselbe, vielmehr hat 

O A r i s t o t e l e s  „ M e t a p h y s i k " ,  1 ,  2  u n d  3 .  



dieses Bedilrfniss, wo es vorhanden ist, frezen Verdachtigungen 
nnd Abmalmungen siandhaft 7,11 sein; es existirt nur als cine 
i n n  e r e  N o t h w e n d i g k e i t ,  d i e  s t ü r k e r  i s t  a l s  d a s  S u b ­
ject, von der sein (ieist dann nihelos getrieben wird, dass er 
iiberwinde nnd dein Orange der Veniunft den wiirdigen (ienuss 
verscliaffe."1) Herbart, der das ,.a .love principium" inebrfacli 
perhorrescirt. der alle Forscliiing mil dem gegebenen Kinzclnen 
nnd Besondercu will erölTnet wissen, bemerkt dennoch, dass das 
Studium der Pliilosoplne ursprünglich .,aiis dem Ganzen des gillen 
Willens hervorgebt", nnd sein ztiglcich treucster nnd bedentend-
sler Anbanger, Drobisch, ist iibcrzcngt, dass die böclisten In-
teressen der Philosophic nnd der Theologie immer nnd cwig die-
selbcn sind nnd bleiben. 2) Trendelenburg endlich, der mit 
liezugnahrae anf den Satz: „Gott allein kami Gott begreifen" vor 
den Gefahren dcr Theosophic warnt, die „es ihm nachthne", 
wiedcrbolt gleicliwohl in wissenschaftlicher Form die panlinische 
Mahnnng, Nachrolger odcr Nachabmer Gotles zu werden, mit den 
Worten: „Wlr erkennen (iott, sowelt vvir ihn erkennen, nur durcli 
das in uns, was in 11ns göttlichen (ioschlechls ist, durcli das 
Nothwendige im Wissen mid durcli das (inte im Willen nnd vor 
Allem durcli die Einigung beider."3) Ueberbaupt ist, wie ziini 
gnten Theil schon aus den angcfiibrlcn Zeugnisseu erhellt, der 
dnrch das liisherige hinlanglich charakterisirte Gewissens-Stand-
punkt nicht cin absonderlicher, dem mid jenem Philosopheu aus-
nahmsweise eigener, eiu mebr tbeosophisclier, mystischer, halb 
theologischer, halb philosophisclier, mier wie man sonst die ver-
meinte Seltsamkeit bezeiebneu miigc; sondern cr ist der In man-
nigfaltiger Fassung alien iichten, gescliicbtlich bedeutenden Philo­
sopheu genieinsainc Standpunkt, immer mebr befestigt, immcr 
mebr von dem Ansclicin einer blossen Hypothese befreit, indirect 
selbst durch versuchte Abscliwüchungen bekraftigt. 4) Dcr Grund-

' )  Hegel „Encyklopttdie der pliilos. WisscMiscliaften", Vorwort zur 

3. Ausgabe. 
a) Herbart WW. (Hartensteln) 1, 1850, S. Drobisch „Grund-

lehren der Religionsphilosophie, '" 18-10, S. 21. 

^Trendelenburg ..Log. Unters." II. S. 453 nnd S. 465 f. 
4)Sclileierniachor WW, 111, 2 (liber Anaximander), S. I!)3 f.; 

..Kein wahrer IMiilosoph war jemals olme Gott", womlt zu verbinden WW. 



imlerschied der Philosophen vnn einander besteht nicht in so nnd 
so vielen „Standpunkten" oder „Principien", zwisclien denen 
etwa, wie Unkundige walmen, die Walil vorgelcgen habe, sondern 
lediglich in der grösseren oder geringeren Knlschiedenheit des 
Tretens anf den einen Standpunkt, in der mehr oder minder 
reinen erslen Anschaming oder, wie Aristoteles sagl, Beriihrung 
des Göttlichen. Kein reclitscliaflener Philosoph Iriigl eines (iotles 
Bild im Fingerringe, im (iewissen jeder. 

Es ist der Philosophic in dem langen Lauf ihrer (leschichte 
unzfililigemal vorgeworfen worden, dass sie sich im Kreise un-
fruchlharer Abstractionen hermiulrehe, sich in Widersprnch seize 
mil dein r.ehen. Wir können hier nicht nntersuchcn, ob dieser 
Vorwurf immer gerecht war; aber so oft cr es war, lag der 
Fehlcr in lelzter Bezichung eben darin, dass die Philosophen 
nicht entschieden, nicht rein genng den absohit-ethischen Stand­
p u n k t  e i n n a h m e n  u n d  i n n e  h i e l t e n ,  d a s s  s i e  v o n  d e r  P h i l o s o p h i e  
znr Philo theorie, wie Chalybans sagl. abfielen und dadurch den 
„Zusammenhang desWissens mitdem ganzenMeuschen" locker-
ten. ') Deun das Lebeu der Culturvölker, das hausliche wie das 
öPTentiiche, rubt allerdiiigs auf der uubedingten Voraussetzung der 
allgemeincu (Jiiltigkeit des Vorbegriirs von tiott, •des Gewissens. 
Der Kid ist der Endpuukt alles Slrcites, und der Staal limiet 
überall die (iewiihr seines Hestaudes darin, dass seiue Dicner 
ihres Eides eingedeuk seieu. Er wartet nicht darauf, dass die 
analytische Forschung, geselzt dless ware moglich, ohne jenen 
Vorbegrill' zum Hegrilf (iotles führe, sondern setzt einfach jenen 
Vorbegrifl" bei allen zur Keife des Bewusstseins gelaugten Meu­
schen voraus. Dieses Einfache 1st liier, wie wir gesebeu haben, 
d a s  d u r c h a n s  V e r u l i u f t i g e .  A u f  d e m  b l o s s e n  W e l t w e g e  
kommt Niemand zu Götl. Wer das bisher noch nicht eiu-
g e s e h e n  h a l ,  d e m  s o l l l e  e m l l i c h  d a s  I h i c h ,  w e l c h e s  v o n  d e r  W e l t  
seinen Namen und Titel hal, die Angeu öffnen. Wo und wann 

lil,  4, zweiter Theil (Dialektik), S. Iü6 u. S. 103: „Die Idee tier fiotllieit 

ist in dem Impuls, den wir uns gleiclisam vor dem organisclien Denken 

vorstellen" (in dem Vorbegriir); . ,sie ist das charakteristische Element des 

menschlichen Bewusstseins iilierliaupt; denn ohne (iewissen würden wir 

zum ïhierischen herabsinken." 
]) H. Ritter ,.Geschiclite der Philosophie" VII, 1844, S. 328. 



— 26 — 

gab cs cinen weltkundigeren Gelehrten, eincn im Nahcu und 
Ferneu der Welt umsichtigeren, feinsichtigereii Forscher, einen 
iuif dem Weltwege weiter fortgeschrittenen Denker als A. von 
H u m b o l d t ?  U n d  i s t  e r  z u  ( i o t t  g e k o m m e i i ?  l m  „ K o s m o s "  s e h w e i g t  
er von ihm; andervvarts, in einem der bekanuten liriefe an Varn-
hagen von Ense (S. 40), fiihlt er sich bewogen, ganz unzweideutig 
gegen die Regierung der Welt dureb einen (iott zu reden. Sapientl 
sa(. Die (ïescbichte der Philosophie lebrt aber freilicb, dass das 
Verniinftige niebt immer aucb das Selbstverstftndliclie ist, da dem 
Menscben neben der Vernunft ein „Hang zu vcrnünfteln" inne-
wobnt. ') Audi die grössten Denker baben diesem Hange bis-
weilen nacbgegeben; aucb sie baben mitunter verkanut, dass der 
Menscb uur dureb die Selbstbezeugung (i'ottes im Gewissen 
scblecbtbin bestimmt, tiberzeugt (convaincu) und nur so ein 
wabrcr „Mann der Ueberzengung" werden kann; aucb sie iiaben 
dann und wann, wie z. 15. Hrandis gegen Aristoteies einwendet, 
ausser Acbt gelassen, dass an den unbedingtcn Werlbbestimmun-
gen dei' Willensqualitat aucb das Erkennen, welches nicht 
olme den Willen zu Stande kommt, gemessen werden muss. 2) 
Rein Wunder daber, wenn minder grosse Denker von der cin-
geblldeten Höbe einer „rein tbeoretiscben" Wissenschaftlichkelt 
auf die „Sorge des Menscben inn sein Seelenheil" als auf 
ein untergeordnetes „subjectives, praktiscbes Bedürfniss" veraebt-
llcb berabseben.3) Erst wenn dartiber niebt mebr zu klagen 
ist, wird das Heden vom Einfacben iiberflüssig sein. 

Dann aber wird aucb ein anderer Vorwurf verstummen, der 
aus der Mitte des ebristlicben Lebens der Völker gegen die 

1 ) K a n t  W W .  ( A u s g a b e  v o n  H a r t e n s t e i n ,  1 8 3 8  f . )  I V ,  S .  2 4 .  
2 ) B r a n d i s  „ A r i s t o t c l e s 1 8 5 3  u .  1 8 5 7 ,  S .  1 3 3 .  
8) Zei Ier „Ph. der Grieclien" 1, 1850, S. 0 und lil,  1852. S. 850 f. 

und S. 721. Einem Historiker der Philosophie, der so hoch zu stehen sich 

diinkt, mi'issten in folgerichtiger SchSlzung ein Platon, „der die Wis­

s e n  s c h a l t  v o n  d e r  S i t t l i c h k e i t  u n d  d e r  H e i i g  i o n  n o c h  g a r  

, ,nicht zu trennen weiss", und ein Aristoteles, der gleichfalls , ,in 

d e r  H a u p t s a c h e  n o c h  v o n  d i e s e r  D e n k w e l s e  b e h e r r s c h t  i s t  

(ehend. I, S. 104), gar niedrig und dürftig erscheinen. Die Folgewidrig-

keit, vermöge deren diess nicht gescbieht, macht ihm Ehre. 



_ 27 -

Philosophie nicht weniger oft isl laut geworden, dass sie nam-
lich vom Christenthum abwende und abflihve. ()b das (iegentheil 
davon, die Hinwendung und Hinfiihrung zum Cliristeuthum, ihrc 
Aufgabe sei, werden wir spater zn erwagen liaben. Wenn aber 
dem so sein sollte, so wllrde audi nach positiv-christiiclier An-
schauung das Gewissen der rechte und allein rechte Anfang, die 
Grundvoraussetzung, sein. Deun nach der Schrift ist die gewis-
senhafte Erkenntniss (iottes, von welchetn der Menscli sicii ge-
wusst weiss („Herr, Du erforschest inicli und kennest micli"), 
die unerlössliche Bedingung davon, dass die Roten des Heils 
überhaupt nur gehort werden. „Wer God erkenut, der liiirt 
uns" (1. Joh. 4, ü). Diese Urkenntniss oder Anerkennung (iot­
tes, der Vorbegriff von Hun, ist gleichbedeutend mit dein „aus 
der Wahrheit sein" (Joh. 18, 37), mit dem „von Gott sein" 
(Joh. 8, 47), und verhalt sich als die unmittelbare, durch gar 
keine analytiche Forschung bedingte Krkenntniss /.u der Krkennt-
niss (iottes, die gerade durch das Christenthum vennittelt wer­
den, in der das „ewige Leben" bestehen soil (Joh. 17, 3). Uem-
nach liige in dein Gewissen, dem unmittelbaren Wissen (iottes als 
dessen, von dein wir mit allen unsern Thaten schlcchthin gewusst 
s i n d ,  u n d  d e n  m i t  a l l e n  M i t t e l n  ( „ v o n  a l l e n  K r i i f t e n " )  w i e  d e  r -
zuwissen der absolut-ethische Wissenstrieb („Weisheitswille") 
g e t r i e b e n  u n d  b e s t r e b t  i s t ,  —  e s  l i i g e  i n  d i e s e r  V e r  b i n d  1  i c l i ­
ke it des Menscheii gegen Gott (lasset uns Ihn wissen, demi Kr 
hat uns erst gewusst!), in dieser schon anfiinglichen gegensei-
tigen Bezielumg und Bezogenheit die Andeutung des Endes, der ; 
V o l i e n d u n g ,  g l e i c h s a i n  e i n  S c h a t t e n r i s s  d e r  L i e  b e ,  d i e  
(iott ist, das Urbild aller ebenbildlichen Geschöpfe. So wiirde, ' 
wie man es vom rechten Anfange fordert, der höchste „U r s p r u ng", 
der Urgrund, „audi ihn, den Anfang, bestimmen." ') Jedoch 
diirfen wir dieser Argumentation hier nur einen hypothetischen 
Werth beimessen. 

Worauf es uns wesentlich ankam, war nur, zu ervveisen, 
dass der Gewissensstandpunkt fiir alle wahrhaft wissenschaftliche 
Forschung der in ihrem eigenen Interesse unuingangllche 
Ausgangspunkt ist. Zwar haben wir hierbei zuletzt wieder vor-

' ) T r e n d e l e n b u r g  „ L o g .  U n t e r s . "  t ,  S .  3 2 0 .  



— 28 — 

zugsweise die Philosophic iin Auge gehabt; aber schon aus dcm 
Friiheren crgiebl sich, inwiefern das fiir sic GUltige audi die ini 
engeren Sinne sogenamilen Faclnvissenschaften IrilT't. Fiir die 
Vertreter der lelztereu, insondeiiieit der Naturwissenschaften, ist 
es begreiflich noch viel schwieriger, als fiir die Philosophen, iinnit-
ten der leicbt zerslreuenden Einzelforschung den absolut-ethischen 
Standpunkt, vvenn sie ihn gewonnen, festziihalten. Was bindet 
ihre besonderen Probleme, so scheint es Vielen, an das Gewis-
sen? 1st es nicht paradox, die Untersnchnngen der Chemiker, 
der Physiologen ihneu in's Gewissen zn scliieben? Und doch bleibt 
die Aiifgabe, immerhin als Ideal, nnverriickbar dieselbe. Denn 
das empirische Denken haUe schlechterdings keineu Grund, iiber 
die bunte, in der Fsolirung sinnlose MannigFalligkeit der Erschei-
nungen hiiher und holier sicii zn erheben, wie es doch allewege 
versucht und thnt, wenn uichl der Vorbegriiï des lelzten Grundes 
sein treibender und leitender Beweggrund ware. In ihni allein 
wurzelt die Ueberzeugung, ohne melcbe die Analyse, die Induction 
keinen Sclnitt vorwiirts kSme, dass, wie man zu sagen pdegl, 
die \atur sich treu bleibt, die Ueberzeugung von der durchgan-
gigen Gesetzmiissigkeil des WeKalls. Das unniittelbare (iottes-
bewusstsein, von welcheni, nach dem oben erwiihnten Ausspruche 

Vi- des Physiologen liischofT, audi allcs umvissenschaftliche Denken 
und Handeln, sofern es cin inenschliches ist, angeleitet und 
geleitet wird, aber unbewusst geleitet wird wie von einer 
dunkeln Nothwendigkeit, —• es kornuit nach dcm unterschei-
denden Charakter des wissenschaftllchen Yerfahrens den 
Forschern zurn Bewusstsein, und zwar zunachst als solches, 
a l s  u n m i l t e l b a r e s  G o t t e s b e w u s s t s e i n ;  s i c  w e r d e n  s i c h  k l a r  
iiber die Nothwendigkeit, die sie Ireibt.1) Sie sehen ein, dass 
,,jede wirksame Ordnung, jedes Geselz, welches wir unabhangig 
von unserm Wissen zwischen den Dingen uns vorstellen moch­
ten, uur Dasein haben kann in der Einheit des Einen, welches 
sie alle verbindet", dass „der nichtige Schatten einer Nalurord-
nung" fiir sich Nichts erkliirt, dass aller Mechanismus nur „die 

>) An den sprachiicli niessenden, aber gedanklich zu fixirenden Unter-

s c h i e d  d e s  U n  m i t t  c i  b a r  e n  u n d  d e s  U n v e r m i t t e l t e n  m a h n t  R o t l i e  

„Ziir Dogmatik". 1803, R. G4 f.  



— 29 — 

Samnilung der VermiUlungsfornien ist, in deneu (jottes Wille 
beschlossen hal, das unbekanute lunere der geschaffeneu Wesen 
auf einander wlrkeii zu lassen", — „Alles, was Form mul (ie-
slall, Ding mul Kreigniss lieissl, dieser gauze Inbegrill" der Ara-
tur nur die Vorbedingung fiir die Wirklichkeit des Guten."1) 
Gerade die (iegenwart hal die erfreulidislen Zeichen einer solchen 
Einsichl speciell aul' dem Gebiele der iXalurl'orsclmng aulzuwei-
s e n ,  Z e i e l i e n  d e s  K l a r w e r d e n s  d e r  a b s o i u l - e l h i s c h e n  
Bedeulung aller wisseuscliafliichen Arbeil. Auf 
die grosse Mehrzahl der Fachmauner passl freilieh heule 
noch, was Schelling sagle, ais ihm die uaturphilosophische 
Ueberhebung ISngsl vergangen war: „Wer diesen Eifer in 
Ausmitllung reiner Timlsachen, zuiual iu der Xalurwissenschafl, 
betrachlel, kauu niclil umhiu, in demselben deunoch elwas 
Höheres, wenu auch uur instluclarlig Wirkeudes, eineu 
im llinlergrunde stellenden Gedanken, eiueii Uber den unmil-
lelbaren Zweck hinausgeheiulen Tri eb zu erkennen. Demi wie 
soil man sich die Wichligkeit, die auf Tlialsaclien, selbst die au 
sich geringfligigsleu, nameullich iu der Nalurgeschichte, z. H. 
Auzalil und Form der Ziilme oder Klauen, geiegl wird, wie die 
religiöse (iewlssenhaftigkeil, mil der diese Untersuchungen ange-
slelll, die Ausdauer, mil der sie unler Mühseligkeiten, Enlbehruu-
gen aller Arl, ofl selbst mil Gefahr des Lebens verfolgl werden, 
anders erklHren als durch ein wenigslens dunkeles Bewussl-
sein, dass es bei allen diesen Thalsachen nocli um mehr als um 
sie selbsl zu Ihun sei?" 2J Es isl auf alieu (iebieten nur Wenigen, 
auch unler den Herufenen uur den Ausenviihllen beschieden, in 
der MUhe um das Heschriiukle erfolgreich liber die Schranken 
hinauszublicken und zu begreifeu, dass man im Kleinen und (ie-
ringen nichl Ireu sein kann, olme dem Grösslen und Höchsleu 
Ireu zu bleiben, ohue den durchdringenden weiheudcu Gedau-
ken au dieses slels zu bewahren, wodurch ersl das Kleine gross 
und werlhvoll wird, — dass man nur iu seinem Liehle das Licht 
zu selien vermag. Aber die Wenigen geilen fiir Viele, gleichsam 

' )  Lotze, „Mikrokosmus,, i ,  iSóii, s,-4++»i'.  und 43:j (l ' . ,  vgl. 111, ISOJ. 

S. 475 1. 

^ S c h e l l i n g  W W .  1 1 .  3 ,  S .  1 1 0  1 ' .  



als die Vorsteher der Vielen, mul in iluien vvirkt znr Zeil jener 
absolut-ethisclie Gruiulgcdaiike nicht mehr bloss instinctiv als 
dunkier ïrieb im Hintergruiule. Einem Lie big ist es klar, dass 
„die ethlsclien (ieselze in der Wissenschaft die namliclie üeltung 
wie im Lebcn haben."') iiin Melmholtz weiss sehr wohl, dass 
und wie ,,(lie Naturwissenschaffen indirect nach demselben Ziele 
streben. wie die (leisteswissenschaften."2) Kin Virchow preis't 
seinen Joh. MUller als einen „Priester" in seinem Bereich und 
bekennt olFen, dass die Wissenschaft den Xaturforschern sittlicher 
Ernst, ja Religion geworden.3) Zwar ist er, nach einzelnen an­
deren Aussprüchen zu urtheilen, ahnlich wie wir es an Zeiler 
notirten, noch belangen in der Meinung, dass das „(iewissen" 
wie alles Sittliche mul Religiüse etwas bloss Subjectives, „Per-
sönliches" sei, „kein llassstab des allgeineinen Wissens". 4) Er 
scheint noch nicht klar erkannt zu haben, dass „Gcsinnung in 
sittlicher Bedeutnng erst da entsteht, wo die Vorstelluug des 
Uber dem Menschen stellenden (iöltlichen als das (absolut) 15e-
stinunende in das freie Hewusstsein aufgenoinmen wird," dass 
„das Sittliche erst mil dlesem Grimde auhebt." 5) Aber schwebte 
ihm nicht aucli das wenigstens vor: wie könnte er seine Wis­
s e n s c h a f t  d a m i t  z u  r i l  h m  e n  g l a n b c n ,  d a s s  e r  s i c  r e i i g i ö s  
und ihre nmstcrgUltigen Vertreter Priester nennt? Kin unwiir-
diges, ja liisterliches Spiel mil solchen Worten wird ohue ander-
weilige Griinde nur der Parleifanatismus ihm Schuld geben. 
llolfen wir, ehe wir diess dem Predlger des „siltlichcn Enisles" 

^ L i e b i g  „ U e b e r  F r a n c i s  B a c o n  v o n  V e r u l a m ' - ,  S .  5 5 .  
2) H el in li o 1 tz „Ueber das Yei'lialtiiiss der Xadirwisseiiscliaflen zur 

Gesammlheit der Wissenschafl", 18(52. 
s) Virchow „Johannes Miiller", S. 30, und ..Ueber die nationale 

Entwicklung und Bedeutuns der Naturwissenchaflen", .S. 17 f. 
4 )  V i r c h o w  „ V i e r  R e d e n  ü b e r  l . e h e n  u n d  K r a n k s e i n " ,  S .  2 7 .  
6 )  T r e n d e l e n b u r g  „ L o g .  U n l e r s . "  1 ,  S .  8 5 .  V g l .  H .  K i l t e r  

„Encykl. der pliilos. Wissenchaflen" lil,  .S. 46: „Wie es dein einpirischen 

Denken scheint, dass die Geschüpfe oiine den Schilpfer gedacht werden 

könnten. so scheint es der einpirischen Ueberlegting über das sittliche 

Leben, dass die pnichtmiissigen Thaten ohne ilire Beziehung zum Grunde 

und zum Zwecke des sittlichen Gebots in ihrer vollen Bedeutung hesteheu 

könnten. Beides ist nur scheinbar d. h. in der oberllilchlichen Betrachtung 

vorlianden." 



zutrauen, vielmelir, dass seinem Geistesauge noch die lelzten 
Hüllen lallen werden, die vielleielil anch auf s e i u e r Seite uur, 
so zn sagen,Parteihuilen sind! lm (ianzen genoinmeii, dienen die 
Höheu des Gebiets der gegenwiirligeu .Xalurforsclumg, anr wel-
chen wir die genannten und andere gleicliberühnite Miinner er-
blieken, nicht nur nicht zur Widerlegnng, sondern znr iiestiitigung 
des absolut-ethischen Standpuiiktes mul habcn bereits den l'hl-
losophen anch zur erkenntnisstheoretischeu Befestignng desselben 
g e d i e n t .  D a v o n  z e n g t  z .  H .  i n  d e m  g e h a l t v o l l e n  W e r k e  v o n  U l r i c i  
„God und die Natur" der vierte Abschnitl, welcher den Titel 
führt „Gott als die nothwendige Vorausselzung der Xatunvissen-
schaft selbst", zumal dessen sechstes Capitel, in vvelchem „Golt 
als ethisciie Vorausselzung der naturwissenschal'tlichen Erkenut-
n i s s "  e r w i e s e n  w i r d ,  D a v o n  z e n g t  d i e  W e i s e ,  w i e  U e b e r w e g  
In seinem „System der Logik" den Stufengang der Erkenntniss 
und Unterscheidung des „Wescntlichen" der Dinge darlegt 
und u. A. (zum Theil nach Kant) lehrt, dass „das Wesen und 
der innere Naturzweck des ïhieres und der Pflanze das Analogon 
der sittlichen Aufgabe des Menschen und nach dein Masse 
dieser Analogie erkennbar ist.''1) Davon zeugt vor Allem 
Trendelenburg's meisterhafter Versuch einer Versöhmmg der 
streltenden Weltansichten, der mechanisch-physikalischen auf der 
einen Seile und der organisch-ethischen auf der anderen, durch 
den gründlichen Nachweis, wie man, „die wirkende Ursache zwar 
für sich betrachten kann, aber nur, indein man sie aus dem 
Zusammenhang mit der Endursache heraushebt und iu der He-
trachtung des Theils beharrt", wahreiul da, wo dieses Wider-
s i n n i g e  u n d  W i l l k i i r l i c h e  n i c h t  g e s c h l e i i t ,  s e l b s t  d a s  „ m a t h e m a ­
tische Element" der naturwissenschal'tlichen Erkenntniss, das 
gegen jede ethische Fassung scheinbar so spröde, ihr dennoch 
zuganglich wird.2) 

' ) U e b e r w e g  „ S y s t e m  d e r  L o g i k " ,  S .  1 1 8  ( - 2 ,  A n d .  S .  1 1 6 ) .  

^ T r e n d e l e n b u r g  „ L o g .  U n t e r s . "  1 1 ,  S .  4 5 8 — 4 0 4 . —  S n e l l  „ E i n -

leitmig in die Differential- und Integralrechnung", 1, 1846, S. V f' . ,  sagt 

von der Mathematlk, dass sie nicht bloss eine „kiilile Wissenschaft" sei, 

sondern zugleich eine „keusche". und wünscht, dass sie „bei uns wieder 

einen ühnlichen Bund mit der Philosophie schliesse, wie es in der glorrei-

chen wissenschaftlichen Bliilhezeit der (iriechen der Fall war. '- Vgl. ebeml. 

S. 4 :  ,,Ein Hineingehen in eiuzelne UntersUchungen oder. was noch ge-



Au diesem festen, audi erkeniUnissdieoretisch befestigten, 
absolut-etlilschen Standpunkte muss der Skepticisiuus mit seinem 
bald trolzigen bald verzaglen Waluie, dass sicli Nlchts beweiseu 
lasse, unfehlbar zerschellen. Daruin liasst er diosrn Staudpunkt 
wie seinen Tod. Wir können ilin nicht wider seinen eigenen 
Willen lierübernöthigen; demi mit Waffen des (ieistes ist ja uur 
der überwindbar, d. li. voin (iegentbeil seiner Meinung überzeug-
bar, der sieh Uberwinden, iiberzeugeu lassen will. Aber wir 
können die Ohnmaclit seines Willens, uiiseru Standpunkl anzu-
greifen, und die Nichtigkeit seines angeblicben Standpunktes er-
weisen. Wie ans allem Obigen wolil zur (leniige erliellt, sind 
wir weit entfernt, die liedeutung, die Aolbwendigkeit des Zwei­
fels, der Skepsis, als eines begleitenden Actes in jedem wissen-
schaftlichen Frocesse zu vorkenneu. Wir bekiimpfen nur die 
Skepsis als (i r u n d r i eb t u n g des (ieistes, die skeptisehe 
(iesinnung, den Skepticisnuis, der sicli audi iu unsereu Ta-
gen wieder breit macht, sicli fiir den alleinigeu inhaber 
und Bürgen achter, solider Wissenscliaftliclikeit ausgiebt. Das 
Zweifeln ist wichtig und uothwendig iu mit ten aller For-
schung; ja, wir können sagen: so lange mau forseht, zwei-
feit man auch, da der (iegenstand der Forscbung so sich 
verhalteu kaun oder so. Aber wer mit der Énlzweiuug und 
Gebrocbenheit des Denkeus zu forscben aufangt, briugt es zu 
Mchts, geschweige zu etwas „Solidem".1) Im Siuue dieses un-

wbhnüclier ist, eine Aneignung vim operativcn Regeln oline Bewusstsein 

i i b e r  Z w e c k  u n d  l i e d e u t u n g  d e r s e l b c n  u n d  ( i b e r  i l i r e n  Z u s a m m e n l i a n g  

mit der Gesammtaufgabe der Wissenchaft ist jedenfalls zu 

verwerfen." 

') Vgl. Ueberweg „System der Logik" S. 52 (2. Aufl, S. 51 f.); 

„Wir mussen vom Yertrauen auf unsre Erkenutnisskraft ausgeheu, nicht 

vom Misstrauen, wenn überhaupt irgend ein Gewinn erzielt werden soil .  .  .  .  

Audi dem prüfenden Denken wlrd so lange das Vertrauen auf seine 

Kraft, das riclitige Verhiiltnlss zu ermltteln, gescheukt werden müssen, 

als nicht besiimmte Grl'mde vorllegen, Ihm dasselbe zu versagen, und bel 

der Prüfung dieser Grimde gilt wiederum das Glelche. Dieses Verfahreu 

verllert sich nicht lu's Uuenilllche (Eudlose), welt kelue Nothweudlgkelt 

vorliegt, dass Immer wieder ueue GrUnde zum Misstrauen gegen das prt 'i-

fende Denken hervortreten, sondern recht wohl an irgend elnem Punkte 

elu eben so befriedlgender Abschluss gewonnen werden mag, wie In der 

mathematischen Bewelsführung." 



— 33 — 

fruchtbaren, hohlcu Skepticismus kaim man heut allerwarts Re­
den vernehmen wie ilie: „das siud subjective Ansichten, Andere 
urtheilen dariiber anders" n. dgl. l-'ragt man die so Redenden, 
Aver deun diese Anderen seien, und wie sie denn urtheilen: sie 
wissen es oft seiber nicht und gehen urtheiisios, jedem Winde 
der Tagesmeinung preisgegeben, dahin, statt zu bedenken, dass 
es fUr sie wesentlich doch gar nicht darauf ankommt, wie Andere 
urtheilen, sondern wie sie urtheilen. Sic sollen sicii ein Urtheil 
bilden, sei's mil Anderen, sei's gegen Andere; aber das vermogen 
sie nicht, so lange sie von diesem Skeplicismus besessen sind. 
U n d  e i n  s o l c h e s  U n v e r m ö g e n  n e n n e n  s i e  d a n n  i h r e n  „ S t a n d -
punkt," obgleich sie doch gar nicht stehen, sondern schwanken 
und au jeneu Schwachling erinnern. der, wie es in dem Jngend-
werk unsers Dichters lieissl, sicii ein Riechlliischcheu vor die Nase 
halt und ein Collegium iiber die Kraft lies't. Nicht besser, 
nnr noch arger wird die Sache, wenn dieser Skepticismus sich 
mit dem Gewande der Bescheidenheit, der Demulli, der Frönnnig-
keit schmlickt, etwa spricht: „unser Wissen ist Stückwerk; fest 
und sicher ist ftir uns schwache, dem Irrthum ausgeselzte Mcn-
schenkinder, genau besehen, iMchts; auf den (irund gepriift, 
schwankt zuletft Alles" etc. Audi mit solchem fromniklingenden 
Gerede töuscht man uns nicht. Die Vermittlungen des niensch-
lichen Erkennens, die Analyse, die Induction, sie bleiben freilich 
in diesem Aeon unvollkommen; von iiiucn gilt: unser Wissen 1st 
Slückwerk. Auer im Grund, im Ziel, in der Grundrichtung des 
Erkennens kann und soil der Jlensch vollkommen fest und siclier 
sein — wehe dein, der es nicht ist —, und er ist es, wenn 
sein Ausgangspunkt, seiu urspriinglicher Standpunkt, sein erster 
Gedanke der rechte ist. Dieser erste Gedauke, der Anfang aller 
Beweisftihrung, muss freilich als solcher, als Anfang, nnbewiesen 
sein; sonst mlisste man mil dem anfangen, was ihn bewiese n. s. w.; 
mit anderen Worten: man kiinnle nie anfangen. Aber dieser an-
fönglich uiibewiesene Gedanke darf nichl unbewiesen bleiben; ja, 
er darf, wie wir gesehen haben, selbst am Anfange nicht den 
Charakler der beliebigen Wahl, der WillkUiiichkeit an sich tragen, 
sondern er muss von vornherein die uninillelbar gewisse Garantie 
der Beweisbarkeit haben. Diese aber hat unser ursprUuglicher 
Standpunkt, unser Ausgangspunkt, unser erster Gedanke, der 



— 34 — 

VorbegrifT (ioltes. Ihm steht aufSeiten der gegenwartig vorzugs-
weiseinHetracht komnieiulen materialistischen Skeptiker als 
ebenfalls ersterpbilosophischer (ïedanke bekanntlich dor Vorbegriff 
ciuer Unzalil ungescliatl'ener, (iolt nicht voraussetzender, Atome 
gegeniiber. Diese beiden ersten üedauken sind als solcbe, als 
erste, unbewiesen, gescliweige, dass ihr InhaK; der sinnliclieu 
Wahrnehnumg aul'gewiesen wiire: Niemand hat üolt geselien, nnd 
Niemand hat ciu Atom geselien. Uns ere Philosophic beginnt 
mit der Uriiebnng über das Phiinoincn der Innenwelt zn dein 
Kealgrunde desselben, den wir in (foil linden; ihre Fhilosophie 
beginnt mit der Erhebmig über das Phiinoinen der Aussenwelt zu 
dem Realgrnnde desselben, den sie in den Atomen linden. Aber wel-
cher von diesen beiden philosophisehen (iedanken hat thalsMch-
lich, fragen wir, die ninnittelbar gewisse Garantie der Beweis-
bnrkeit V ist unter den vielen materialistischen Skeptikern ein 
cinziger, der sich anf seinen Grnndgedanken, die Unzabl unge-
schafl'ener Aiome, als cinen schlechthin nothwendigen todt-
schlagen liesse? Wir kennen keinen. Eben so wenig aber wird 
unter denen, die nnsern Standpnnkt theilen, ein elnziger sein, der 
n i c h t  b e r e i t  w i i r e ,  L e i b  n n d  L e b e n  e i n z u s e t z e n  f t i r  s e i n e n  
(irundgedanken, den Gott des Gewissens. So steht es. Indess 
diese vorlanlige, provisorisch giiltige, nnmitlelbar gewisse Garan­
tie der Hewelsbarkeit gcnUgt wissenschal'tlich keineswegs. ünser 
erster, anlaiiglich unbewiesener (iedanke muss lm Fortgange der 
E r k e n n t n i s s  b e w i e s e n  w e r d e n .  U n d  w i e  g e s c h i e h t  d a s ?  N i c h t  
hloss, wie Manche meinen, direct, durch Entwicklung des er-
sten G'edankens, des l'rincips, in seine Consequenzèn, also dadurch, 
dass gezeigt wird, wie unter der Voraussetzung liottes eine In 
sich harmonische, befrledigende Weltansicht, Natur- und Ge-
schichtsanschauung sich ergiebt. Diese directe Bewelsfilhrung ist 
nothwendig, aber, wenn sie nicht ergiinzt Avird, unznliinglich; 
demi es kann nach den Hegeln der Logik auch aus Falschem 
Wahres folgen. ') llinzukommen muss die indirecte Bewelsfüh-

' )  Mit der oft pratendii 'ten wissenschafdichen Superioritftt der Ttibin-

ger Scliule contrastirt es einigermassen, wenn ihr Siiftei '  schreibt: ,,Dn 

a u s  f a l s c h e n  P r . ï m i s s e n  n i e  e t v v a s  K i c h t i g e s  f o l g e n  k a n n "  —  B a n r  „ D i e  

Tübinger Schule und ihre Stellung zur Gegenwart" 18(i0, S. 117, Vgl. 

dagegen Ueherweg „System der Logik," S. 386 ff. ( '2. Anfl., S. 3()3 ff). 



rung, d. h. es muss gezeigt werden, wie aus dem contradictorisch 
entgegengesclzteu Princip der Gegner eiue disharmonische, den 
beiderseils, von iimen uud uns, anerkannten Thatsaclien in Natur 
und (iesciiiciite Aviderslreitende Weltanschauung resuUirt. Isl, aber 
dieses Zwiefache geieistet, so ist Alios geieistet, was verstandi­
ger Weise, so iange es in der Welt eiue Wissenschaft gieht, 
gefordert worden isl und gefordert werden kann, so steht unser 
(jrundgedanke, der Halt aller weiteren Beweisftlhrung, l'esl, un-
erschiitterlicii Test, so ist die aniangiiche Voraussetzimg objecliv 
begriindet, keiue Hypothese, keine s. g. „subjective Ansicht" 
mehr, nicht mehr etwas, worliber „Andere," sofern sie urtheils-
fiihig sind, „anders urtheilen" können. Und dieses Zwiefache 
ist geieistet, ist, so viel audi im Einzelnen nocii zu tlum iibrig 
bleibt, im Allgemeiuen, im Ganzen zur vollen Genii ge geiei­
stet. Man hat den Vertretern unseres Standpunktes wiederiio-
lentlich vorgeriickt, dass sie die Probleme volltönig aussprechen, 
ohne zur Lösung Etwas heizutragen. Ailerdings haben und be-
gehren wir nicht die Meisterscliaft, deren Andere sicli erfreucn 
niiigen, das Alte in zierllclien Wendungen und Windungen als 
neu des Breitesten nochmals vorzutragen. Auf eiue derartige 
Wiederhoiung liefe in der That der bier in Rede stellende Dop-
pelbeweis als Lösung eines verineintlich nocii ungelösten Problems 
iiinaus. Derm was die directe BeweisfUiirung beiriirt, so hat die 
Philosophie .lalirtausende hindurch, bei allen irrungen im Einzel­
nen, doch im Allgemeineu niclit umsonst bestanden. Es verriith 
clue kleinliche, krankhafte (iesinnnng und Denkweise, wenu Einer 
meint, auf ihn babe die Gescliiclite der inenschliclien (ieistesent-
wickiung gewartct, dass er, unbekiimmert um Vorganger und 
Mitforscher, etwas gauz Unerluirtes von Weisheit verkünde, der 
Welt erst das Licht der Walirlieit anziinde. Vornehnilich ist es 
ein „dentsdies Vorurtheil," wie Trendelenburg bemerkt, dass 
„jeder Philosopli auf eigene Hand beginnen, jeder ein ureigenes 
Princip haben miisse." Dieses Vorurtheil „muss aufgegeben 
werden; das Princip 1 st gefunden."') Und was die indirecte 
Bewelsfiihrmig anlangt, lusonderheit gcgen den modernen Mate-
rialisnius, so genilgt es, von vielen el nsciiiiigigen Werken zwei 

O  T r e n d e l e n b u r g  i m  V o r w o r t  z u r  z w e i t e n  A u f l a g e  d o r  „ L o g .  

Unters." s, i.x. o*. 



zu nennen, die selbst von Gegnern als Wcrke streng wissen-
schalïliclicn Cliaralcters anerkannt sind: die schon mehrfach von 
tins citirte Schrift Ulrici's „(iolt und die Natur" nebst dem 
„Mikrokosmus" von Lolze, weichem „nntcr alien Verirrnngen des 
inensclilicben (ieistes die immer als die seltsamsteerschienen ist, 
dass er daliin kommen konnte, sein eigenes Wesen, welcbes er 
nnmittelbar erlebt, zu bezvvelfeln oder es sicli als Erzeugniss 
einer iiusseren Natur wieder schenken zu lassen, die wir nur 
aus zweiter Hand, nur durch das vermittelnde Wissen eben des 
(ieistes kennen, den wir leugneten." 1) So wird die anfanglicbe 
Voraussetzmig dem durch zahlreiche Vorarbeiter und Mitarbeiter 
imtersttilzten Denker der Gegenwart noch vor dem Beginne der 
im engsten Sinne eigenen wissenschaftlichen Arbeit zu einer 
im Allgcmcinen zweifellosen Ueberzeugung, die man nach der 
Analogie des sonst lierrschenden Sprachgebrauchs eine Hypothese 
zu nennen so wenig berugt ist, als man die Hervorbringung der 
Nasse durch den Regen darum hypothetisch nennen darf, weil 
dieses l'hauomen nur im Allgemeinen zur Gentlge, nicht in jcdcm 
einzelnen Fall oder noch nicht in den Fiillen der Zukunft ist be-
obachtet worden. Jene directe wie indirecte Bewelsfiihrung hat 
freilich nur mit dem uns Bekannten zu thun; aber zuletzt 
sollen und könuen wir aucli nur l'Ur uns wissen, wie wir nur 
filr uns den Frieden und die Seligkeit erlangen sollen und 
kiinnen. Desshalb diess Alles „subjectiv" zu nennen, ist Sache 
des Geschmacks, jedoch eines schlechten, des Geschmacks am 
Barocken. Dass in gewissem Sinne Gott nicht das Erste, 
sondern das Letzte in aller Erkenntniss ist, der Slegespreis nach 
heissem Kampfe, dartibcr bedürfen wir keincr Belehrung. Er ist, 
sagte schon Leibniz in deutscher Sprache, „das Leichteste und 
Schwerste, so zu erkennen: das Erste und Leichteste in dem 
Lichtweg, das Schwerste und Letzte in dem Weg des Schat-
tens."2) Worum es hier sich handelte, war diess, dass der 
„ S c h a t t e n w e g "  u n s  n i c h t  z u m  L i c h t e  f ü h r t ,  w e n n  n i c h t  a u f  i h m  
das Licht uns vorleuchtet, oder dass, wie wir es oben nach 

1) Lotze „Mikrokosmus" 1, S. 288; vgl. das ebend, S. 164 über den 

„alle WeUaulTassiing' wahrhaft zerstörenden Materialisnius" Gesagle. 
a )  L e i b n i z  d e u t s c h e  S c h r i f t e n ,  h e r a n s g e g e b e n  v o n  G u h r a u e r ,  I ,  

1838, S. 410 ff. 



Trendelenburg misdnicklen, der höcliste Ursprung auch den 
c r s t e n  A n f a n g  b e s  t i m m e n  m u s s ,  i m  u n w l s s e n s c h a f t l i c l i e n  
L e b e n  u n b e w u s s t ,  i m  B e r e i c h e  w a l i r e r  W  i s s e n s c h a f t  
bewnsst. Das ist es allein. was wir durcb die vorstebende 
Erörterung nicht zu entdecken, aber aiii'zndecken versucliten fiir 
Etiicbe der Vielen, denen das Kinfaclie, Klare in einein Kiinste 
mehr als die Kunst liebeuden Zeilalter verschlciert oder ver-
scbiittet worden. 

Nur vom Vollen zum Vollendeten. \ur wer bat, kann ge-
wartig sein, dass ibm gegeben werde. Nur dein, der im Vor-
aus weiss, dass alle Fragen der Wissensebafl: in letzler Heziebung 
(iewissensfragen sind, liisst irgend Etwas vollgültig sich beweisen. 

2. 

Wir wenden uns jetzt vom Allgenieinen zuin Besondern und 
untersuchen, was auf Seiten dessen, dein der Glanbe bewiesen 
werden soli, vorailszusetzen sei. 

Dass mit dem (ilauben bier nur der cbristliclie (ilaube ge-
meint ist und zwar iu dem weitesten Uml'ange des Wortsinnes, 
in welcbem sowobl fiir Anbiinger als für Widersacber der cbrist-
liche (ilaube das üanze der cbristlicben Religion, der subjectiven 
wie der objectiven, bedeutet, brauebt wobl nicht erst bevorwortet 
zu werden, da das Programm und der luhalt diesor Monatsschrift 
hierüber jeden Zweifel ausschliessen. Slalt „Beweis des (ilaubens" 
könnte, ohne dass dadurch der Sinn im (ieringslen verandert 
wlirde, „Beweis des Chrlstentbuins" gesagt werden. Und so viel 
nun auch in unsern Tagen über (ilauben, Uber Cliristenthum fiir 
und wider gestritten wird: das Cliristenthum, vou welchem wir 
iiler als vou dem zu beweisenden reden, ist unslreitig, wiederum 
sowohl für Freunde als fiir (iegner, ein seiir bestiinmtes Ktwas. 
David Strauss nennt es, „das Christenthum in der Gestait, 
wie Paulus, wie alle Apostel es im Sinne batten, wie es in den 
Bekenntnissschriften sammtlicher cbristlicben Kirchen vorausge-
setzt ist," und weiss es vou seinein Christenthum haarscharf 
zu unterscheiden. ') Wir unsererseits lassen die Griinzlinie, die 
er ziebt, uns gefallen. Ohnelmi wird schwerlich Jeinand fiir das 

' )  Dav. Fr. Strauss „Die Halben und die Ganzen", 1865, S. 127 f. 



— 38 — 

Christenthum, welches David Strauss mid seine Sinnesgenossen 
„ini Sinne habcn", flir die sogenannte Ilumanitülsreligion, irgend 
einen Beweis verlangen; an diesem ChristenUmrn ist Alles iiber-
schwanglich [klar, nach dem Ausdrncke dcs Volksmundes klar wie 
Wasser; iiber so ein Christenthum wird kein seit der Zeit Lessing's 
fortgeschrlttener „Karrenschieber" sich den Kopf zerbreclien. 
Bewiesen werden soli, inerin sind Freund mid Feind einig, nur 
jenes Ciiristenthum, die harte Bede, die nicht biossintelligenten 
Karrenschiebern ihrer Vernunft, sondern gerade auf höheren 
Stufcn der Biidung Vielen aller Vernunl't Holm zu spreciien 
scheint, das Christenthum der Schril't und der sciiriftgeinassen 
Bekenntnisse. 

Dieses Ciiristenthum soli wissenschaftlich bewiesen, 
soli, nach dem zu Anfang (iesagten, dargethan werden ais „aii-
gemeingültig, wenn audi nicht aligemeingeKend." Hierin sind, 
g l e i c h f a l l s  a u f  b e i d e n  S e i l e n ,  d i e  M a n n e r  d e r  W i s s e n s c h a f t  
ei «verstanden, und es ware nur zu wiinschen, dass sie den wich-
tigen Unterschied des Aiigenieingliltigen und des Aligemeingel-
tenden niemais, wie leider hiiben und driiben nicht seiten und 
zwar nngleich liauflger driiben als iiiiben geschieht, vergassen. 
Demi so wenig die Waiiriieit des hier gemeinten positiven Ciiri-
stenthums damit bewiesen sein würde, dass es etwa in 
allen Cuiturstaaten noch als olfcntlicii sanctionirte Religion 
giit: ebon so wenig würde es damit wideriegt oder würde seine 
Unwahrheit damit bewiesen sein, dass die grosse Mehrzahl der 
„Gebildeten" etwa bei (ielegenheil einer unter den civilisirten 
Vöikern aligemeinen Schiilerfeier ollenkundig, direct oder indirect, 
es nicht geilen iiissl, es verwirft. Ja, das Letztere könnte eher 
für das Ciiristenlhum gedeutet werden als gegen dasselbe. Denn 
im Entwicklnngsgange der Menschheit, wie ihn ein Ranke und 
auf gleicher Höhe stehende Mistoriker uns schildern, ist erfah-
rungsmassig die Majoritat stets gegen die Wahrheit gewesen, 
gegen die volle ethische Wahrheit, gegen die Wahrheit, die 
„bitle; ist und demüthigt." ') Nur dann, wenn und so lange, 
als dlese Wahrheit in einer mehr oder weniger zweideuiigen. 

^Dorner „Entwicklungsgeschiclite der Lehre von der Person C'liristi" 

II, 1853, S. 513. 



sittlicli gleicligiiltigeu Form erschien, nm- dami, uur so lange fie] 
die Mehrzahl der Köpl'e ilir zu, und der Zeiten 1'iUcrscliied be-
steht hierbei lediglicli darin, dass in den einen, in langen Perio­
den, die Majoriliit den Hirer Ansiclil nacli wiclitigslen Plalz, den Vor-
dergrund der gescliichtlichen Action, einnimnit, wiihrend sie in den 
anderen, in kurzen Kpochen, überwiiltigt, nicht überzeugt, passiv 
zurlickweiclit oder blindlings folgt. So hat sie stets, nach dein 
Zeugniss der üeschiclite, zur Wahrheit im Aligeineinen sicli ver-
halten. Insbesondere aber hut das Christenthum von Anbeginn 
auf die Majoritiit nicht uur nicht gerechnet, soinlern rundweg 
verzichtet. „Viele berufen, Wenige auserwahlt; Viele auf dein 
breiten VVege, Wenige aid" dein schmalen." Wer also, wo es 
sich nm das Cliristeiithiini handelt, mit Argumenten aus der Ma­
joritiit streitet, tausclit entweder sich oder will Andere tiiusclien. 
In belden Rillen hebt er an seuiem Theile die Mögliciikeit einer 
wissenschaftlichen StreitfUhrung auf; sie irltt erst wieder cin, 
w e n n  d i e  T a u s c h u n g  v e r g e h l .  U e b r i g e n s  d i i r f t e  D a v i d  S t r a u s s  
dort, wo er sein Christenlhum abgriiuzt gegen das apostolisch-
kirchliche, nicht bloss in der Argutneiilation aus der Mehrzahl, 
sondern auch in anderer Beziehnng noch, also zwiet'ach. sich 
lliuschen. iXachdein er niimlich mit gewolinter Olïeuheit erkliirt 
hat, dass an dein Worte des Apostels Paulus: „1st Christus 
nicht auferstanden, so ist euer (ilaube eitel", nicht zu deuteln 
sei, dass „das Christenthum, wie Paulus, wie alle Apostel es im 
Sinne hatten, wie es in den Bekenntnissschriften samintlicher 
christlichen Kirchen vorausgesetzt ist, mit der Anferstehung Jesu 
falie", falirt er fort: „ja, es ist mit ihr, der jelzt gleicherweise 
tieschichls- wie Naturwissenschaft die Anerkenmmg versagen, 
bereits dahingefalleu", mul schaltet ein: „man frage heriun bei 
ihren redlichen und unerschrockencn Vertretern!" Er scbeint al­
so, von dein hier schlechthin ungüKigen heweis durch die Majo­
ritiit oder durch das „llerumfragen" abgesehen, aus dein Uinstande, 
dessen Thatsiichlichkeit wir ilun zugeben, dass die meisten heu-
tigen Geschicbts- und Naturforscher (ob auch die bedeutendsten, 
bleibe dahingestellt) der Anferstehung Jesu „die Anerkenmmg 
versagen", zu folgern, dass sie seiner Verwerfung der Anferste­
hung Jesu beipflichten; demi das bloss negative, passive Nicht-
anerkennt kann Nichts, was sleht, zu Fall bringen; es gehören 



dazu die entsprecheude positive Gegenwirkung des RUttelns, des 
Stossens. Die Folgerung wSre viclitig, wena jene (ieschiclits-
und Naturforscher die hier obwaltende Nothwendigkeit der Aus-
schiiessimg eines nüülereii Drillen sicii eben so scharf mul klar, 
wie Strauss, ziuu licAvusstsein gebracht hatten; daim mlissten sie 
freilicii entweder bekennen oder laugnen. Dem aber ist, soweit imsere 
Kunde reiclit, keineswegs so. Vielineiir ist die Steiiung weilaus der 
meisten heutigen Natur- und (leschichtsForscher wie überhaupt die 
Steiiung weilaus der meisten heutigen (iebiideten zum Christenlhum 
s o  z i e m i i c h  d e r j e n i g e n  g l e i c l i ,  d i e  s i c l i  i n  d e r  b e k a n n t e n  v e r -

wjahrenden Anmerkung H. v. Sybel's zu dem Aufsatze Zei-
ler's liber die Tiibinger Sriiuie ia der „hlstorischen Zeitschrift" 
von 1860 zur Genüge charakterisirt; sie bekennen nicht, aber sie 
iiiugnen auch nicht. Veriiiilt es sicii so — und das meinen wir 
auf (irund einer vielleicht umfassenderen Induction, als sie Herrn 
Dr. Strauss verstattet war, mil Bestimnitheit aussprechen zu dür-
fen, bis das Gegentheil zu Tage tritt —, so töuscht sich Strauss. 
Doch 1st diese Tauschung gewissermassen eine edle, sofern sie 
auf der von iiun oft kund gegebenen Ueberzeugung i eruht, die 
wir vollkommen mit ihm und mit — Pauius theiien, dass in An-
sehung des Ciiristenlhums ein reciiter ganzer Mensch, auch eiu 
ganzer Mann der Wissenscliaft, nur dieWahi hat zwischen lierz-
haftem Bekennen und herziiaftem Liiuguen, dass für einen soi-
chen das Christenthuin nicht erst in zweiter oder dritter Linie, 
nach anderen, z. 15. fachwissenschaftlichen oder praktisch-politi-
schen, Fragen in betracht kommt, dass (ileichgültigkeit gegen 
das Christenthuin Schande ist, das untiilglicliste Zeiciien von 
Mangel an Bildung oder von verkehrter Bildung, die mit reicher 
Gelehrsamkeit gepaart sein kann. Timen wir das Unsere, dass 
diese Ueberzeugung sich welter verbreite! 

Die Frage ist also: was setzt der Beweis des Glaubens, der 
Beweis des Chrislenthums bei demjenigen, dein er gefllhrt wird, 
ausser dein Allgenieinen, woran jeder Beweis seine Granze hat, 
insonderheit voraus? Dass er jenes Allgemeine auch voraus-
setzen muss, haben wir lm ersten Abschniltc beilaufig schon be­
merkt. Es war das „Sein aus der Wahrheit", das „Erkennen 
Gotles" als die Bedingung des Veniehmcns der Heilsbolschaft 
(„wer (iott erkennt, der hört uus"), das Erkennen Gottes, olme 



- 41 — 

welches Niemand zu der diirch den Heiland verniittelten, mit dem 
evvigen Leben identisclien Erkenntniss (Jolles (Joh. 17, 3) ge-
l a n g e n  k a n n ;  e s  w a r  d i e  g e w i s s e n h a f t e  A n e r k e n n u n g  ( i o l l e s  
oder der auch in aller wahren Wissenschafl nicht abstract- (d. 
li. gewissen lo s) theoretische, nicht apart- „wissensehal'lliclie", 
sondern absolut-ethische Sinn fiir den lel zien Grund, das 
nnniiltelbare Bewusslsein der unbedingten Bezogenheit des (ie-
schöpfes anf den Schöpfer als auf den, von dem es sich und 
seine Thaten, ob auch aller Welt verborgen, schlechthiu gewusst 
weiss, ein Bewusslsein der Bezogenheit, das wlr nicht umhin 
können mil den alten Dogmatikern auf ein ersles Ziehen, cinen 
ersten Zug (jolles, auf eine zuvorkonimende Gnade (gratia prae-
veniens) zurUckzuführen. „Niemand kann zu mir kommen, es 
sei demi, dass der Valer ilm ziehe" (Joh. 6, 44). Verachte uur, 
denkt der scharfsinnlge Gegner des Chrislenthums, verachte nur 
dieses „Ethische", diesen „Gewissensstandpunkt" als elwas „rein 
Persönllches", Subjeclives, in der Wissenschafl Unstatlhaftes, well 
„mystisch- Theosophisches" oder nichl der Rede Werthes, kind-
lich- IVaives: ,.so bah' leb dich schon unbedingl." Er spollel, 
und selnerseits mil Recht, (iber die Theologie, welche in Betrelf 
dieser allgemehi-pbllosophiscbeii Vorfrage sich ganz auf den Bo­
den der „reln-tiieorctlschen Wissenschafl," der „Inleresselosen 
Betrachlung" slclll, ganz wie diese gegen das „vorschnelle" 
riereinzlehen (iolles in wissenscbaftliche Uiilersucbiingen protestlrt 
und dabei doch walmt, hem ach, am rechten Orte, das „Beste 
v o m  P o s i l l v e n "  r e l l e n  z u  k ö n n e n .  H i e r i n  l o b e u  w i r  u n s  i h n ,  
den Gegner. Er weiss Bescheid; er weiss, dass selne Slellung 
zum ('hristenthum und die uusere von (irund aus verscbieden 
sind, dassum desswillen schon zwischen seinem Christenlhurn, der 
„Humanltalsrellgion", und dem „positiven", dem Christenthum 
der Kirche, kcin drilles hallbar ist, kein niiltleres, keln Friede, 
sondern das Schwert. Aber zu dieser allgemeinen Vorausselzung 
des Gewisscns kommt fiir den Beweis des Glaubens ein Besou-
deres, nothwendig mil Vorauszusetzendes, hinzu. Es lïissl sich 
durch ein kleines, jedoch Inhallschweres Beiwort bezeichnen. 
Der Beweis des Glaubens selzl bei jedem, dem er gefiihrt wlrd, 
nicht nur ein Gewissen, sondern ein boses Gewissen voraus. 

Noch ebe wlr diesen Salz erlaulern und begründen, dürfen 



— 42 -

wir, auf die fiir Jedermann oiren voiiiegenden Tlialsaclien der 
lleligionsgeschichte gestiltzt, mi< voller Sicherheit bchaupten, dass 
der Inlialt desselbeu den alleln befrenulen kann, den alles Re" 
ligiöse befremdet. Demi das Cliristenthuin hal die Vorausselzung, 
welche der Satz einliiilt, mil jeder Religion gemein. Nicht ersl 
in der christlichen Religion, uur in ihr erst reclit, wird ein 
böses Gewisseu vorausgesetzt. Der Zutritt zuin Christenthum er-
fordert niclits absonderlicli- Religiöses; sonderu „in allerlei Volk, 
wer Gott l'iirclilet. isl ihni genelnn", d. li. ist aufnelnnbar in den 
neuen Rund init ihm (Apgsch, 10, 32). Die Fnrcht Gottes als 
des gerechten Ricbters iiber (iutes imd licises ist es, was wir? 
zunüchst absichtlich den Schein der Eiuseitigkeit nicht vertnei-
dend, durch das „böse Gewissen" ausdriickeu wollten. so dass 
dein religiösen Sinn an dein S.ilze böchstens die Form befremd-
lich sein kann. Docii wird audi in Bezug auf sie eine Verstün-
dignng möglich sein. 

Denn zuvörderst, was bcdeutet das böse Gewissen? Fligen 
wir uns aucli hier dein Spracligebrauch, der dem bosen Gewis­
sen einen ganz anderen Sinn beliegt als dem schlechten oder, 
wie es gewöhnlicher beisst, abgesliunpften Gewissen, so wird, da 
bei dein Gewissen Uberbanpt, wie wir gesehen haben, der Gedanke 
an Gott nicht zu entfernen ist, dnsselbe aucli bei dein bösen Ge­
wissen Statt finden, und wir werden es auf's Kürzeste so 1'assen 
können: das böse Gewissen ist das Wissen von dem Bösen, das 
man gethan, als einem Widergöttlicben. Wer ein böses und dabei 
nicht schlechtes, nicht abgestumpftcs Gewissen bat, der welss 
und spricbt mit dem Psalmisten (51,6); „an Dir allein habe ich 
gesilndigt", d. h. ich habe, undzwar posiliv widerstrebend, nicht 
eingewilligt in den Willen Gottes, in den Willen, der dem gewis-
senbaften Menschen ftir all sein Wollen als das unbedingte Sol­
len sich zu wissen giebt; ich iiabe zuwider gebandelt der in die-
ser Ga be Gottes mir gestelllen Aufgabe, den mit allen Mltteln 
(„von allen Kriifteii") wieder zu wissen, von welchem ich lm 
Gewissen unmittelbar mich gewusst weiss. Das Böse als diese 
positiv widerstrebende Nichteinwilligung in den Willen Gottes ist 
dein (iulen als der Einwilliguug iu denselben conlradictorisch ent-
gegengesetzt, d. li. gut und bös siiul solehe Regrilfe, von denen 
der eine den anderen schlechthin verneint, so dass es zwischen 



— 43 — 

ihnen keinen miUleren, vcnuidelnden Begiiff" glbl. Als conlra-
dictorisch entgegengesetzt sind sie logisch zu unterschelden 
von contrSr entgegengesetztcii liegriU'en, d. h. vou solchen, die, 
wie z. H. scliwarz und weiss, innerhalb des Umfangs eines und 
desselbon höheren Begrill's (Farbe) am weitesten von einander 
abstehen als die Endpunkle eines HepjriU'sgebietes, die zwischen 
sich Mittelgiieder znlassen. ') Das Vorhandensein von Gegensiitzen 
im prSgnanten Sinne, d. li. von contriiren Gegensatzen, ein gegen-
seitiges Sichfordern, ein erganzendes FUreinander der Dinge ist, 
analog der im Ge wissen gesetzten gegenseiligen Bezogenheit 
von Gescliöpf und Scliö|ifer, innerhalb der geschiipflichen Sphare, 
von Gescliöpf zu Geschöpf, als Bedingung ihrer harnionischen 
Einheit unter sicli wie init Go It unzweifelhaft notliwendig, 
in der Weltordnuiig Gotles begriindet, keineswegs aber das Vor­
handensein des rein-negaliven Widerspruchs, ein vernichteiides 
Widereinander der Dinge. Das Höse als das Widergöttliche ist, 
da Gott der einige lolzte Gnind is(. das in letzter Beziehnng ab-
solnt-Grundlose, jeder begrifflicheu Nolhvvendigkeit Erniangelnde, 
somit schlechthin Unbegreidiche, Unentscluildbare. Wir erkliiren 
also weiter das böse Gewissen für das Wissen von dem Bösen 
als dem nicht notlnvendigen, nicht ans VerminflgrUnden ableit-
baren, unbegreillichen und dennoch 'wirklichen Widerspruch oder 
contradiclorischen Gegensatz des Gnten, des Göttlichen, für das 
Bewusstsein der unentschuldbaren Schuld, und verwerfen jede 
andere Erklarung, die das Böse begreifen, aus Griinden ableiten 
will und es dann, da Golt der einige letzte (irund ist, in letzter 
Beziehung immer uur auf God zuriickzufiihren vermag. Untrenn-
bar aber vorn Bösen ist sein Correlat, das Uebel, welches im 
Po de gipfell. Wer mit Gott zerfallt, dem Urgrunde alles Lebens, 

fSllt eben damit dem Tode anheim. Der innere Widerspruch, die 
imiere Nichligkeit, well Entzvveiung mit Gott, iiussert sich als 
Uebel, Verderben, Unheil, als Nichligkeit des natUrlichen Lebens, 
Sterblichkeit, Tod und muss, hei der organischen Zusammenge-
hörigkeit des Meuschen als des Hauples der Schöpfung mit der 
letzteren, sich in seiner Aeusserung audi dieser, der gesammten 
Creatur, dem Weltorganismus, irgendwie mittheilen, also das Un-

^Vgl. Ueberweg „System der Logik" S. 102 und 102. (2, Aufl. 

S. 99 f. und 159 f.). 



— 44 — 

heil (I er Welt znr Folge haben. ') Deninach köimen wir das 
böse (Jewissen auch für das Hewusstsein des Menschen von dein 
an seinein Theile initverscliuldelen Unlieil der Welt erklaren. 

Dass die Urkunden des Cliristenthuins mil dieser Erklüning 
vollkommen übereinstiinmen mid das Wise Gewisseu in der hier-
mit festgestellten Bedeutnng als die nneriasslichc Bedingung des 
siibjectiven christliclien (ilanbens wie der Erkenatniss seiner ob-
jectiven Wahrheit voraussetzen, bedarf für den, der sie kennt, 
kanm cines Nachweises. Auch nach der Schrift ist das Böse das 
Widergottliche, die Entzweinng mit (iolt, die Slinde, die Feind-
scbaft wider (jott (Röm. 8, 7), der llass gegen Gott (Job. 15, 
23 If.), Auch nach der Schrift sind Gutes und Böses, „Geist 
und Fleisch", „Gehorsain und SUnde" u. s. w. nicht einander ent-
gegengesetzt, wie weiss und schwarz, sondern sie widersprechen 
einander; zwischen dem Reiche des eineu und dein des anderen 
giebt es keine Vermittlung, sondern ist eiue grosse Kluft befestlgt 
(Luk, 16, 20, Joh. 8, 23 und 47, 1 Joh. 4, 4—6, Gal. 5, 17 
und 6, 7 f., 2 Kor. fi, 14—16, Röm. 6, 16—23: rjzot—rj). Auch 
nach der Schrift ermangelt das Höse jeder begriiïiichen Nothwen-
digkelt, ist es das absolut (jrundlose, das Unbegreifliche, Unentschuld-
bare, was ist, aber scldechthln nicht sein soil, das von dem 
Menschen, der auf widergottliche Weise wie Golt sein wollte, in 
Selbstüberhebung GeschalTene, aber WegziischaU'ende, zu Stihnende; 
„sie liassen mich ohne Ursache" (Joh. 15, 25), „sie haben keine 
Entschuldigung" (Röm. 1, 20), „die Verdammniss derer, welche 
sagen: lasst uns das Böse thun, damit das Gute daraus komrae, 
ist ganz recht" (Röm. 3, 7 f.). Undlich ist auch nach der Schrift 
das Hebei untrennbar vom Bösen, durch die Slinde der Tod in 
die Welt gekommen (Röm. 5, 12), und in den Seufzer des Men­
schen: „wer wird mich erlösen von dem Leibe dieses Todes?" 
stimmt die ganze Schöpfung mit ein (Röm. 7, 24; 8, 22). Das 

' )  Vgl. H. Ritter „Encykl. d. plülos. Wiss." Ill,  S. 95 ff: „Wenn ge-

lehrt wird, dass aucli das Yeriiilltnlss der Natur zur Meusclilieit durch das 

sittliehe Verdu ben verkehrt werden muss, so (indet diess seine Rechtfer-

tlgnng in dein philosophischen Gedanken an die Einheit der Welt im Sitt-

lichen wie im Pliysischen. Vom Leiden des Theils mfïsen alle Theile in 

Mitleidenschaft gezogen werden; das verschuldete Leiden wird hiervon 

keine Ausnabme maclien können.,, 



Bewusstseiii der vcrschuldeten inneren und iiussercn Mchtigkeit, 
das bfisc Gewissen, wird in der Schrift durchweg als die Bereit-
scliai't zur Siniiesanderung, als die Hussferti g keit bei der Ver-
kUudigung des lieils der Weit vorausgesetzt. „Die (Jesunden be-
diirfcii des Arztes nicht" (Luk. 5, 31). Nur den Armen, den llim-
gernden, den Weinenden, nicht den Heichen, den Vollen, den 
Lachenden, wird das Hinunclreich zngesagt (Luk. 6, 20 f. und 
24 f.); ja alle Seligpreisungen der Bergprcdigl lassen sich hiblisch 
zusainmenrassen in die eine: selig sind, diel'ragen: wer wird uns 
erliisen von dein Leibe dieses Todes? denu sie werden das ewige 
Leben ererben. .Nur solchen wird das Evangelium aoii i  Heil dei-
Welt gepredigt (Matth. IJ, 5; Luk. 7, 22); nur solche siud lm 
Stande, sicli nicht au dem lleilaude zu ürgern, nicht an linn irre 
zu werden, sondern in ilnn Den, der die Wahrheit ist, den König 
des Reichs der Wahrheit, wahrhaft zu erkennen (Matth. 11, G; 
Luk. 7, 23; Joh. 14, (i und 18, 37). 

Die Gegner des positiven Christenthunis liiiigncn nieist, dass 
diess, was wir in Kürze das böse (ïewissen nenueii, die (irund-
voraussetzung desselben sei für Alle, die in seinen Bereich (re­
ten sollen und wollen; sie behaupten, die erste Bedingung, um 
sich zur Annahme des Christenthuins im Siune der Apostel, lm 
Sinne der Bekenntnissschriften sainintlicher christlichen Kirchen 
zu verstellen, sei vielmehr die Verzichtieistung auf alle Kritik, 
auf alle wahriuü't geschiclitliche Betracbtung, die licreUwiliigkeit, 
an die in der Schrift erziililten Wunder zu glauben, vor allen 
au das Wunder der AulCTStehnug Christi, da, wer au dieses glaube, 
in Wahrheit keinen (irund niehr habe, irgend eiuen Zug der evan-
gelischen Geschlchte wegen seiues Widerspruchs gegen die (ie-
setze der Xatur und der üeschichte zu bezweifein, ') Diese Dar-

' )  Zeiler ,,Strauss und Rpiian" in v. Sybel's „Histor. Zeitschrift" 

1804, Heft 3, S. 122; vergl, Ebendesselben Aufsatz über die Tübinger 

historische Scluile in der genannten Zeitschrift, Jahrg. 18Ü0 (Band IV.), S. 

100: ,,Das Wunder und die geschlchlliche Belrachtung der Dinge schlies-

sen sich aus; wer diese will, kanu jenes nicht zugeben; in dieser Ueber-

zeugung ist liaur mit Strauss vollkommen einverstanden", und S. 122: 

„Wunderglaube und Kritik sind zwei Dinge, die sich ausschiiessen." (Wie-

derholt in seinen „Vortrügen und Abhandiungen geschichtlichen Inhalts", 

1805, S. 493, 285 und 299). 



stellung des Sachverhalts ist schief nnd uur geeignet, ilm zu ver-
kehren. Darin namlich sind sic, die (icgner, mit uns einverslan-
den, dass das „Wunder" zuniichst cine ganz subjective Vorstel-
lung oder das sei, woriiber wir, die erkennenden Subjecte, uns 
wundern, was wir nicht begreifen; cs hiirt auf, Wunder zu sein, 
sobaid und in dein Masse, als wir es begreifen; ein Wunder 
sciilechliiin ist nur das schlcchlhin Unbegreilliche. Nuu aber 
schieben sic, denen die ia der Schrift erziililte Auferstebung Christi 
und alles ihr Aebnliche schlecbthin uiibegreiflicli, sclilechthin wun-
derbar ist, der Schrift es unter, dass nach ibr der Glaube an 
dieses oder diese Wunder die (irundvoraussetzung der Aimahme 
d e s  C i i r i s t e n t h u m s  s e i .  U n d  d o c h  i s t  i n  d e r  S c h r i f t  v o n  s o l -
chein Wunderglauben als dem ersten Erforderniss, als der 
Grundbedingung, mit keiner Silbe die Rede. Vielmehr gelten 
in der Schrift durchgangig d i e Wunder, an welchen die Gegner 
Austoss nelnnen, die Auferstebung Christi und alles ihr Aehn-
liche, für ein Zweites, flir das, woran nach Erfüllung der 
obeu aus ibr, der Schrift, erwiesenen Grundbedingung zu glau-
b e n  s e i ,  k u r z  f ü r  G e g e u w u n d e r  g e g e u  d a s  H ö s e  u n d  d a s  
Hebei. L'nd zwar sind diese Wunder (Gegeuwunder), denen 
d i e  S c h r i f t  a l l e i u  d e n  W u n d e n i a m e n  b e i l e g l ,  n a c h  i h r  n i c h t  
W u n d e r  s c h l e c h t b i n )  n i c h t  s c h l e c b t h i n  u n b e g r e i l l i c h ,  a l s o  n i c h t  
Wunder in dein wlssenscbaftlicli bestininiten engeren Sinne der 
modernen Redeweise, sondern nur relativ Wunder, d. h. begreif-
lich und immer begreiflicher in dem Masse, als das erkennende 
Subject, der Mensch, fahig ist, eiu Christ zu werden, sodann 
durcb Christum und in Cbristo eiue neue Creatur wird und in 
der mit dein ewigen Leben gleichbedeutenden Erkenntniss (iottes 
fortscbreitet. Nur dem, der nicht fragt: „wer wird mich erlö-
sen von dem Leibe dieses Todes?", ist die leibbaftige Auferste­
bung Christi, die Btirgscbaft eines deu Tod besiegemlen Lebens, 
schlechthiii wunderbar; einem Paulus, der so fragt, und 
den Genossen seines Sinnes keincswcgs, und der aus Gott Ge-
borne (1. Joh. 3, 9), göttlicher Natur Theilhaftige (2. Petr. 1, 4) 
findet die Wunder der Schrift ganz natllrlich, ganz in der Ordnung; 
wer Christ ist, die Salbung bat, weiss Alles (1. Joh. 2, 20). 
Absolutes Wunder, absolut unbegreillich, das Wunder schlecbt­
hin im modernen Siime ist nach der Schrift uur das Böse sammt 



dem üebel. Sie ireimt es nicht Wimder; aber ihr ist nur 
das Köse, das Widergöttliche, sclilcclitliiii irrational, uur das Ucbel, 
der Tod, schleclithin wideruaUIrlich. Wer die Sclirift uud das 
Christentlmin der Schrift bestreiteu will, sollte wenigstcns diesen 
Sachverhalt, diesen Stand der Streitlïage, kennen uud riciitig dar­
stellen. Ihu in's hellste Licht zu seizen, ist gegemviirtig, da das 
„Wuuder" das Aergerniss aller Aergernisse bildet, nicht die 
höchste, abcr die erste unuiugiinglichste Aufgabe der christlichen 
Apologetik, und wenn Theologen, die sicli ihrer Wissenschaftlich-
keit rühmen, statt dessen vor A Hem ihr aufgeben, die Aecht-
heit der Urkunden des Christeuthuins wider die Augrilï'e der (ieg-
ner zu vertheidigen, vor Allem daraul" dringen, dass das histo-
risch-kritische (ieschaft, dessen Wichtigkeit wir wahrlich nicht 
untersciiützen, erledigt werde: so übersehen sie, was anf der 
Hand liegt, und was zuin Ueberlluss der nach dem Tode liaur's 
ueben Strauss vollgiilligste Zeuge ausdrücklich erklart, dass die 
Gegner „die Wirklichkeit eines Ereiguisses, w ie die Aui'erstehung 
C h r i s t i ,  n i c h t  g l a u b e n k o n n t e n ,  w e n n  s i e  n o c h  s o  s t a r k  
bezengt ware." ^ Ohuehin wlirdcn diejenigen Schriftstiicke, 
deren Aechtheit bekauntlich ausser i'rage steht, das, worum es 
hier sich handelt, auch allein schou begründen. Hiicken aber 
gar Theologen, die in iliren eigenen gelegentliclieu Atislassungen 
über das Wuuder verrathen, dass sie über diesen Cardiualpunkt 
noch nicht in's Klare gekommen siud, ja über ihn als den Car­
diualpunkt kaum ernstlich nachgedacht liaben, v e r a c h 11 i c h auf 
die Apologetik herab wie aul' eine untergeordnete exoterische, 
populiire Disciplin, die eigenüich unter der Wiirde clues Mannes 
der Wissenschaft sei; so thiilen sie wohl, sich bei Zeiten eines 
Anderen zu besinuen, damit nicht auf sie das mitleidige Lacheln 
über die Apologetik, welche eiu grosser Theolog un seres Jahr-
huuderts als phi 1 os op hische Disciplin seines Fachs bezeich-
nete, von Seiten der letzteien in erhöhter Fotenz zurückfalle. 

' )  Zei Ier „Strauss und Renan" a. a. O, S. 122 (wiederliolt in den 

Vorlr. und Abliandl. S. 491). Das schreibt der niiniliclie Zeiler, welclier 

versicliert, dass ,,die leitenden GrundsSIze der Tübingei' Schule dieselben 

seien, welche ansserlialb der Theologie die ganze deutsche Gescbichtschrei-

bung seit Niebuhr und lianke beherrscben", in dem Anl'salz über die Tli-
binger Schule a. a. 0. s. 173. 



— 48 — 

Von der Darlegung der Streitfrage nun zur Beslreitung selbst 
Ubergehend, konneu wir freilich keiiien unsercr Gegner nötlngen, 
ein böscs Gewlssen zu liaben. Wir können audi hier nur die 
Unhaltbarkeit ilires Standpnnktes erweisen und ihren Augriff auf 
den unseren zuriickweisen. 

Wollen die Gegner das aufrechthalten, worauf sie -bestehen, 
dass Wunder im wissenschafllich strengen Sinne des Wortes 
unmöglich seien, so inilssen sie beweisen, dass das I5öse sammt 
d e i n  U e b e l ,  d e s s e n  W i r k l i c h k e i t  I n  d i e  A u g e n  s p r i n g t ,  k e i n  
Wunder sel in demselben wlssenschaftlich strengen Sinne des 
Wortes, sondern begreillich, nothwendig, wenn audi nur relativ 
notliwendig, als Durchgangspunkt der nienschliclien Entwicklung. 
Uieser Beweis ist oft versucht worden, aber niemals gelungen. 
Alles, was man 1'Ur die Nothwendigheit des Bösen und des 
Uebels ersonneii und vorgebracht hal, komint iinnier darauf 
hinaus, dass die abstracte Möglichkeit des Büsen als Vor-
bedingung der realen Freiheit des Menschen nothwendig ist, niciit 
aber die Wirklichkeit der positiv widerstrebenden Nichteinwilli-
gung in den Willen Gottes, oder darauf, dass, wie wir es oben 
ausdrückten, das Vorhandensein von Gegensiitzen im pragnanten 
Sinne, d. h. von contraren Gegensiitzen, ein gegenseitiges Sicii-
fordern, ein erganzendes Füreinander der üinge nothwendig ist, 
nicht aber das Vorhandenseia des rein - negativen Widerspruchs, 
ein vernichtendes Widereinander der üinge. Irren ist mensch-
lich, aber nicht Liigen. Der Irrthuin ist noch. nicht die Wahr-
heit, aber aucli noch nicht die Liige, uocii nicht der bewusste 
Widerspruch gegen die Wahrheit, sondern nur die abstracte Mög­
lichkeit desselben, die überwunden werden muss, damit die 
Wahrheit unser frei erworbenes Eigenthum sei. Zuni Wesen des 
end lie hen Lebens gehort, dass es von einem „Ende" zuni 
anderen absatzweise, durch Gegensiitze hindurch, sich entwickie, 
aber nicht, dass die Entwicklung abbreclie, nicht, dass das Leben 
so ende, wie es lm Tode geschieht, welcher der Widerspruch 
des Lebens ist. Dieses Ergcbniss wird nach der scliarfstcn phi-
losophischen PrUl'ung zu Hecht bestehen. Ein anderes Denken 
aber ais ein philosophisches reicht an den Gegenstand der Un-
t e r s u c h u n g  g a r  n i c h t  l i e r a n ;  d e u n  w e r  n i c i i t  n a c l i  d e i n  l e t z t e n  
Grunde fragt und forscht, vermag nicht zu entscheideii, oh 



— 4i» — 

I'](was altsoiiiI gnuullos sci odoi- nichl. WCr das BOse mul das 
ÜL'bcl «liMclisain iinbcschcn in seiiu; Hoclmiins si'lion mil aiif-
nimmt; wcr Itloss-empirlsch d. 1i. scdankcr.l os, goisl los, gc-
wissenlos aul" dcu dcvmallgen, vom liiiscii mid vom Uebel 
diirchwirkli ' i i  Nalur- mid (i( ,st ' irK;]ils/iisaimiuMiliaii}> als aul" dcu 
allein „IVslcn hodeii ' dcs Doukcus sicli stclll mid slcli slcil'l; 
dcr liat leiclitcs Spiel; dcr kanu allcrdings den bildischeii Wun-
dern naclisagen, (lass sic cinc iiaiiliiiclic mid gcschiclitliclic l!c-
Irachtung umuiiglicli maclioii, dcu \alur- uud (icscliiclilsy.usain-
iiieuliang durclilircclirii u. s, \v.; dcr kaun sie mil Zcllcr dcliuircn 
a l s  „ V o r g i i u g c ,  w c l c h c  u i i t  d e i '  A n a l o g i c  a l l c r  s o n s l i g c i i  K r l ' a l i ­
n i n g  i m  W i d e r s p n i c b  s i n d " . ' )  A b c r  c i n  S o l c l i c v  b a l ,  c i n  w i c  
grosses I 'liblieimi cr audi Hir sciuc ijcbaupliiiigeu liude, (Imxliaus 
keiucu Ausprucli aul" iiclitc WissenscharUiclikcil, durcliaus keiu 
Keclit iibcr das „Wundcr im absoltitcn Siuue" zu m'Uicilcu, wie 
diess der Sliiïer der Tiibiiiger Scliulc bis au scin Kudc gclliau, 
uoch /ulclzl, iu seiner Schrift liber „die Tiibiiiger Scliulc", mil 
wicderliollcr licisliiiimmig Zcllcr's in seiner AbliandUnig liber die-
selbe Scliulc. Deun „alle crfalirii ngsniiissigc Kennlniss isl 
uiivollstftudig mid Hickeiilial'l", habcu wir von Vircliow vcrnniiuucu, 
„iu der Na Iu rwiss cnscli al'l, isl. alle Korsclumg deducliv odcr 
aprioriscli", „sic geht mis dcr Idee bcrvor", liabcn mis Licbig 
und Joliannes Miiller bclebrt; mid dass cbcu so „oluic Specula­
t i o n  j e d e  h i s t o r i s c h e  F o r s c h n u g ,  i n  i t  w c l c h e m  \  a  i n  e n  s i c  
auch prangen mag, cin blosses Venvcilcn aul' der Obcrlliiclic 
und Anssenseitc der Sadie ist", hiitte Zeiler von seincin Meister 
l e r n c u  s o l l e n ,  d e r  d c u  F a l l  n i c h t  a u s u i n i u i t ,  d a s s  s i c  c t w a  l u r  
gnt findel;, uiit den Naiucu Niebuhr's mid Kanke's zu „pran­
gen".2) Der wahrbal't wisscuschaftliche, speculative Forschcr, tier 
vom Vorbcgrill'(Jottes ausgcht odcr gevvissenhal't forschl, crkcunt 
dcu dcrnialigcn Natur- und (icscliiclitsziisanmicuhaug, den Kosmos 

! )  Z e i l e r  i n  d e r  A b h a n d l u n g  l i b e r  d i e  T i i b i i i g e r  S c i u i l e  a .  a .  0 .  S .  

101 und vieifacli iilinlich, last worilicli gieiclilaiiteiul. (In (Umi „Vortr. mul 

Abhandl." S. '270). 

^  B a u r  „ D i e  c h r i s t l i c l i c  L e l i r c  v o n  d e r  D r e i e l n i g k e i t  u n d  M e n s c h w e r -

dung Gottes" I, 1811, Vorr. S. XIX, womlt di;r Sacbe narli völlig iilicrcin-

trilTt, was Barn -  J858 in seincin „Lebrluich der christl. DogniengescliiclUe", 

S. 5U nnd iirter erkliirt hat. 

4 



des „«aliirliclien" Mcnsclicn (1 Kor. 2, 14), als eincn, der (lurch 
das Widergöttliclic (liirclil)roclu'n isl, lirticlilg ist, sowclt der 
Tod In ilim lierrsclil, imd kauii die Ijiblisclien Wdiuler als Vor-
fiiinire erkennen, welche die liriiclic heil en und nns „iiber die 
klailenden Kisse in Nalnr und (iescliiclile hiniiberlieiren."1) 
I'reilich der nnberangene, noeli in keine Zweilel verslriekle Menscli, 
der Mcnsfh ans dem „Yolke", dein der kindlieiie Sinn nocb nlchl 
gebrocben isl, der naliirliclie Mensch in dieser lieden!nnp; des 
Wortes, der sich wesenllicli untersclieidet vnn dein mil. Hewusst-
sein „naüirliclien'* (psyebisclien) Menschen der Sclirifl, dein Men-
s c l i e n ,  w i e  e r  i s t ,  a b e r  n i d i l .  s e i n  s o i l ,  w i e  e r  d e n k e n  k a n n  
mul als ein soleber, der er isl, mil sclion abgeslninpflein (iewissen 

.denken innss, aber nielil denken soil, — er bedarf aneli bier 
keiner IMiilosopbie, nni die recble Kntsclieidunp: zu irellen; er 
hat gleiclisain aus erster Mand ein biises (iewissen mul ein silt-
liches (irauen vor dem Tode; die Sagen und Klagen aller Vltlker 
und Zeilen bezengen es. Wer aber einmal in das Stadium des 
Zweifels eingetreten ist, wird in dieser wie in allen das ('bri-
stentlmm betreirendcn llauptfragen ninnnerinehr (lurch ein rellec-
lirendes, in dein miltleren üereiHi eines Pluralis von (iriinden 
stehenbleibendes Kaisonnement, snndern nur dnrcli ein anf den 
lelzlen lirinnl gehendes, pbllosoph isches Denken sich znrecbl-
linden. Nur einem solchen, sagen vvir mil Haur, nur dein Den­
ken. welches „die Speculation iiber die bloss hislorische Aul-
l ' a s s u n g  s l e l l t ,  k o m  m l  e s  z u ,  s i c l i  g e g e n  d a s  W  u n d  e r  i m  
e igentl ichen Sinne zu erkliireu", wenn niimlich diese Erklii-
rimg begriindet ist.2) Die (ieschichte der I'hllosophie nun 
zeigt, dass es viellach mul iiberall da, wo das Denken dein 
absolut-elliiscbeu Standpunkt nntreu ward, iinternonimen wurde, 
jenen conlr a die t o ri s chen (Jegensalz des (iuten mul liösen 
ziim contriiren abzuschwiichen und ihn so begreillich zu ma-

' )  liotlie „Znr Dogmalik" S. 111. 
2) Baur „Die christllche Gnosis, 18:55, S, 041. Vsl. Zcllnr in seincm 

Sendschreiben „Die historische Krilik und das Wnmler" in v. Sylicl 's „hi-

s l o r i s c l i o r  Z c i t s c i i r i f t "  v n n  I S f i l ,  S .  S l i ' i :  „ A u d i  d i n  m e t a i ) l i y s i s c l i p  

Möglichkeit des Wnnders Kann ich naliirlich nur verneinen." Natürlich! 

Das ist allcrdings der !)0(|iieinslo Hogrliiidungsvorsiirh, aber docb nnr ein 

Versufb, keine Begrlindung. 



clien; abcr sie zeigl .iiicli, class das Unteniehmen ilberall fehl-
sclilug. Die Lelirc vom Hosuii, sagl Heinrich Killer, kann als 
Probsleiii der Systeme angeselieii werden.1) Ks geniige, au den 
belden einHiissreichslen Pliilosophien dor neiicren mul ueiieslen 
Zeil, au der Kaul.ischen und llege!'selieu, den Feldselilag uach-
zuvveiseu. Derselbe Knul, Avekher den ersleu (icbraueh der Ver-
uiiniï l'iir eiueii uol b wendi ge u llissbraneh erkiarl, liiiiuil gleicb-
w o h l  e i n ,  d a s s  d a s  l U i s c  u u r  a u s  d o m  i n o r a l i s c h  B ö s c u ,  u i e b l  
dou blossen Seliranken unsrer Nalnr, babe enlspringeu könnon^ 
und dass es l'iir uns, dadioursprünglicbeAnlage eiuo Aulagezmu (inlen 
sol, keinen begreil'li clien (irund gebe, wolier das inoraliscbe 
Bdse In uns zuorsl gekouinieu sein könne.2) Dass das liöse der 
noUiwondige Dnrcligangspunkt in dor sUllielieu linlwieklung 
des einzelnen Jleusclien und dos iMonscbengesclilecbts sol, isl, nir-
gends so sleif uud fesl beliauplet worden, wie in der Hegel'scben 
Philosopbie. Die Sclililer Hegel's liabeu diose Lebre vom Höson, 
wobl wissend, wie Viel von ilir abliiingl., in zabllosci» Variaüoueu 
des Thema's uielit bloss nuler die (iebildoten, soudern populari-
sirend ancb unter die Massen verbreiiet. Der „myihisclie" Slin-
denfall uud Verlust des l'aradieses, so lolirle schou der Meister 
popular geuug, ist in Wahrlioit das nol li wen d i ge Verlassen 
des Farkes, wo uur die Tliiero bleiben kiinuen, wiibrend der 
Menscb erst Meuscb wird durch dou Slindeurall.3) Und docb or-
töul aus dor Mille eliou diesor Soliule, vou oincm dor nanilialïe-
sten und Ireiieslon Anhanger llogol's, das uiuiiuwuudone (iostiind-
u i s s ,  d a s  H i i s o  s e i  „ i u i  w a l i r s t o n  S i n n e  d e s  W o r t e s  d a s  
: i  b s o  l u t  l i  r  i i  u  d l  o  s e ,  i l a s  W  u n d  e r  d e r  u e  g a  l i v e n  W i l l -
k l i r . " 4 )  W a s  a b e r  d a s  ( ' o r r e l a t  d o s  H ö s o n  i m  n a t i i r l i c b e u  

' )  H. li l iter „Encyklop. il.  phllns. Wissenschaften", III, s,  72. 

2 )  K n n l  W W .  ( H n r l e n s t e i n )  I V ,  S .  3 5 7  m u l  V I ,  S .  2 0 6 .  

3) Hegel „l'lillosophie ilcr (Jeschiclitc", 3. Aull.,  S. 391, 

4 )  R o s e n k  r a n / . „ S y s t e m  d e r  W l s s e n s c l i a f t " ,  1 8 5 0 ,  S ,  4 4 6 .  V g l .  E b e n i l .  

„ W i s s e n s c l i a l t  d e r  l o g l s c h e n  J d e e " ,  1 1 .  1 8 5 9 ,  S .  3 2 3  I f .  m u l  E r d m a n n  

„firmidrlss der Gcsclildile der l 'hilosoplile" 11, iHtifi, S. 000, in elner kri-

tischen Beinerkimg zn der „Evangelischen Gcsclilchte" von Welsse: ,.l)i( '  

F r a g e , o b  d a s  S t a l u l r e u  d o s  v o m l ' a i i l l i e l s n u i s g e l l i i i g n e t e n  U n n a t i i r l l c h e u  

(„Bösen") nicht zu seinem uothwemllgen ( 'orrelat das l 'ehernatfir-

liche („Wonder") hahe, schelnl sich Wcissc nichtaufgeworfen zn haben." 

4* 



— 52 — 

Lebcn, das Uebcl, mul dessen Spitze, den Tod, belrilft, so wirrt 
das Urtheil eines allgeinein als eine der ersten Auloritiiteu des 
rachs nnerkaniilen philosophisclien Natnrlbrscliers, dein anch die 
Eradicate der „Kcdliclikeit nnd Unersclirockenhpil." bisher Niemand 
versagtbat, vollwieltlig in die Wagscbale fallen. Johannes Mil lier 
nrtbeilt hieriiber so: „Die Frage, warmu die organischen Kiirper 
vergehen. oder warmn die organisebe Krafl aus den prodncircnden 
Theilcn in die jnngen lebenden Producle iibergebt nnd die alten 
prodnclrenden Tbeile a b ster ben, ist eine der scbwierigslen der 
g a n z e n  a l l g e m e i n e n  1 ' h y s i o l o g i e ,  m i d  w i r  s i n d  n i c b l  i m  S  l a n d e ,  
das let/.(,e Kal hse 1 zu 1 (isen,1 'vielmeltr „bloss im Slnnde, 
den Zusanimenbang der Erscbeiiumgen mil der Entwickinng dar-
zustelleu", d. b. den derma li gen Thalltestand zn erliiulern, nach 
w e l c b e m  a l l e r d i n g s  i m „ K e l i n "  a n c b  s c b o n  d e r  K e i m  d e s  T o d e s  
entballcn ist.1) Mil dein pbilosophiscbeii Natnrforsclier aber stimmt 
der natnrwlssenschaftliche Pbilosoph unsererTage, dei-
als soldier unstreltig die hiichste Stelle einnimnii, ja geradezn 
elnzig dastebt, vollkommen liberein, indem er sagt:„Ks ist ganz 
nntzlos, die verscbiedenen Versucbe znr Uisung der Frage nacb 
dein (irunde des Uebels nnd des liiisen in der Natnr nnd in der 
G e s c b i c b t e  z u  z e r g l l e d e r n :  d e n  r e t t e n d e n  ( i e d a n k e n  b a t  b i e r  
Niemand gefnuden, nnd icli weiss ibn ancb nielit."2) Sonach 
dtirfeu wir es mit zweifelloser Hestinimtlieit ausspreelien, dass 
das positive Christentbum, nacb dessen ürkiinden das Höse samml 
dein Uebel schlecbtliiii nnbegreillicb nnd grnndlos, in der moder­
nen Redeweise das absolute Wunder ist, hierin die Wissenschaft 
indirect wie direct anf seinerSeitc bat, hingegen die Lüugming 
dieser (irundlosigkeit selbst alles (irnndes nnd Haltes entbebrt. 
Dass aber, wenn dein so ist, die Stellung unserer Gcgner nicht 
etwa bloss zuin Christenthuin, sondern zu aller Religion nur eine 
negative sein kann, dass sie die Religionsurkunden von (irund 
aus missverstehen nnd entstellen miissen, erl'ordert nach dem 
obeu Krörtertcn keine weitere Begriindung; doch mag esfiir einen 
im Allgemeinen mit mis Einverstandeuen cine lohneude, nicht 

' )  Johannes MiUler „Handbuch der Physiologic des Menschen" 1, 

3. Aufl., S. 31 ir. 
") Lotze „Mikrokosmus" HF, S. 604. 



53 

i 'bcti sdmicriiiv, iiiiologelisclie Aul'sabc! scin, dicss l)cis|iicls\vt 'ise 

an den Ai'likelu Zc 11c r" s „iibcr das Wcscn dor Hcli^iou" in dm 

„Thuolügisclieu .lalirbiiclicrii" von 1845, an desse 1 ben znvcr-

siclillicluT Hclviiinpruns dcr Kin.slimiiiiskt'it und WidtTspriiclislVeilicit, 

ciiios lieutcslainentlicbeii Lfbrbi'griirs in dcm Anfsalze iibcr „das 

Urcliristeiithuni"1), an Haur's Auslegmig derHergprodigt in dcr 

zwoitou Ausgabe seines ,.Chrislcntliiiins der drei ersien .lalirlinn-

derlc" ii. A. im Einzelnen darznlliini. 

Wir haben liier nnr nucli zn crweisen, wie niclilig die Kinrcde 
is(, dass miser Slaiidpnnkt eiu ganz iiiii>liilnsopliiscber, bioss bei 
(heologischer Voreingeiioiiiiiieiihcit iiiögliciier sei, da rnit dem Sta-
(uireu eincs absoliiten Wunders alle Philosophie anfliiire. Uinge-
kelirl: hat (hatsiiclilieh, nach dein Zeugniss der (ieschiclile, die 
riiilosopliie hiennit aiigcraugeii, mil der Verwnnderung.2) Ulan 
verwiindert sich nnr iiber ein Wimdcr, und die platonische Ver-
winuleriing isl mit nichten, woHir ein oberllacliliches Vcrstandniss 
sic ansgcgeben hat. cine leere Nengier, mil nichtcii dcm Znstande 
iihnlich, in welchcm nach dem Spriichworte das uns mit Huiler 
versorgcndc Thier vor dem nenen ïhore sich beflndet; soiulern 
s i c  i s t  d a s  t l c r s c l n n c r z l i c h e  I n n e w e r d c i i  d e s  M i s s  v e r b a  1 1  n i s  s  e s  
dcr Erschcinungswelt, der Welt wie sie ist, dcr nichtigen oder, 
wic Platon es ausdrlickt, mit Sein und Mchtsein behaftcteii 
W e l t ,  z n  d e r  i d e a l e n  W e l t ,  z n  d e r  W e l t ,  w i e  s i e  s e i n  s o  l i t e  
und soil, wic sie war nach der platoiiischcii Erimicrung (Ana­
mnese). Dieses Missverhaltniss, recht verstanden nichts Andcres 
als das ISiise sammt dcm Uebcl, ist das Wunder, wortiber I'laton 
sich venvuiulcrt, das absolute Wunder. Das giebt uns dcr (icgner, 
welchcr hier vor allen gchört zu werden verdient, Zeiler, ge-
wissemassen selbst zu, wenn er sagt: „Ebeu hierin, in dem 
iiberwaltigendcn Oegensatz der Idee gegen die Erscheiiiung, liegt 
dcr letztc Grund flir jene Verwuuderuiig, welche nach Platon dcr 
A u f a n g  d c r  P h i l o s o p h i e  i s t ,  f i i r  j e n e  V e r w i i T i i n g ,  j e n e n  b r e n u e n d  e n  
Schmerz, dcr jedes edlcre Gemiith erfasst, wenn zuersl die Mi­
ming des Hiiheren in ihin aufgeht."3) Iliernach hat also ge-

' )  Zeiler „Voi'tr. mid Abliaiull." S. 257 IT. 

O Platon „Thcfttet" p. 155. Arlstot. „Metaph." I, 2. 

Zeiler „Pliilosopliie der Grioclion" II, 1, S. 381 nelist dcu Worten 

der Auinerkung: „Diese Verwunderuug wird hier (Theatet p. 155) aus der 



schiclulich die wissenschafïliclie Philosophic, die bis aul' Platon 
nur, so zu sagen, eine weidende war, mil dein Statniren des ab-
solulen Wunders, slalt aufzuliiiren, vielmelu- angerangen: wobei 
Platon allerdings das, was er die Eriimerimg nennl, mid was bei 
ihni zn der Verwundernng sich so verhalt, wie in unserer Aus-
e i n a n d e r s e t z u n g  d a s  ( i e w i s s e n  z n i n  b i i s e n  ( i e v v i s s e n ,  a l s  m i t b e -
grifi'en voraussetzt.1) Ihni aber, dein Plalon, wird bei einiger 
Ueberlegung schwerlich irgend Iemand eine „theologische Vorein-
genonimenlieit" Schnld geben kfinnen, — ihm so wenig als dein 
A r i s l o l e l e s ,  „ d e n  d i e  L c h r e  v o u  d e r  E r b s i i n d e  n i c h t  
wiirde befremdet ha ben"2), so wenig anch als dem vorhin 
citirlen natiirwissenschartlichen Philosophen der (iegenwart, der, 
wie nach dem Erscheinen des drillen Kandes voin „Mikrokosnius" 
kelneni Eiiisichligeii sich verbirgt, die absolute Unbegreitlielikeit 
des Hdsen und des Uebels walirlich nicht zu (iimsteh der in der 
Schrirt erzahlteu Wunder anerkcinit. Derglelclien unbedaclite 
Einrcden nnd Angrille richten sich selbst. 

An das nnserer Abhandhiiig gcsteckte Ziel gelangt, ilbcr-
blicken wir den zuriickgelegtcn Weg. Wlr versuchlen eine Ver-
slandigung znniichst ilber die (iranzen jedes Hewelses, sodann lm 
Besondcrn iiber die des (ilaubensbewelscs. Wlr randen lm erslen 
Abschnitte, dass nnr dem, der gewissenhal't i'orscht, sich Irgend 
litwas vollgUltlg bevvelsen liisst, dass man ohne einen Yorbegrlll' 
(iottes, des letzten Urundes, weder diescn selbst erkennen noch 
Irgend Etwas vollkommen griindlich, d. li. aus dem letzten tirunde, 
begrelfen kann. ülesem Kesultate des erslen Absclmlttes entsprlcht 
das des zwellen. Auch der (ilanbe, das Christeiithuin, auch Chri­
stus der Erlöser liisst sich nicht begrelfen ohne einen Vorbegrill' 
des Erlüsers, wie ihn der hal, welcher fragt: „wer wlrd mlch 

Wahnieliiming der Widersprliclic abgcleitet, in welclie sicli die gewölmlicho 

Vorslellung verwickelt; eben diesesind es ja aber, in denen sich die Idee 

indirect ankllndigt." 

>) Ueber die engste Zusamaiengehorigkeit der Erinnening mit der Ver-

wnnderung mul beider wiedermn mit item iiliilosopliisclien Grimdtriebe, dein 

„Kros", vgl. ebenfnlls Zeiler a. a. 0. S. 381—387, wo anrli nacbgewiesen 

wird, dass der eigentliciie Gegcnstand der Liebe (des Kros) , ,von An-

fang an" das Sciiöne und (Jute scliiechtlnn, die Idee des (Juten, also nacli 

S. 448 die (Jotlheit ist. 

") Brand is „Aristoteles", S. 1082. 



c i l o s c i i  v o u  ( l i ; i u  L c i h e  d i e s e s  T o i l e s ? "  H u n ,  u u r  i l i u i  k o i m n t  
der Erloser, koiinnt die Sitinde des (ihuibeus und der (ilaubens-
erkeinilniss, — „küimiit uiui ist schon Jelzt."' W ie wir (uacli 
Trendelenburg) (JotL uur durch das, was gölllith in uus ist, 
erkennen: so erkennen \\ir Christum uur durch das, was ehrist-
lieh in uns ist, naUiraliler ehrislianuiu; (ileiciies uur durch lilciches, 
sagten die Alten. Ind wie jener Vorbegrill', wie das Hewusst-
seiu der absoluten llezogeniieil des (iescliiipl 's aul' den Schöpl'er 
undenkbar war ohne eiu erstes Ziehen, ein Sich/uwissengeben 
des (Jolles der Schöprung: so isl dleser Vorbegrill' des lüiösers 
mulenkbar oliue eine analoge Urwirkung des (iolles der zwellen 
Schöprung, der Krlösung, des (Jolles Jesn Christi. Dorl wie hier 
hal (Jolt: die Iniliallve; dorl wie hier komuil dem Mcnscheu uur 
die Naclilülge (Jolles, das Xachthun (W i e d e r w issen) zu, ja vorersl 
gar kein Thun, sondern ein Lassen; er hal uur sich ziehen, aul' 
sich wirkeii, sich beslimmen zu lassen, llysliker uennen solch 
Lassen die (Jelassenheit, Doginaliker die capacilas passiva, l'hilo-
sophen, wie wir gehort haben, das Interesse, welches noch 
Mchls giebt, sondern ntir niinuil, niinilich The 11 niinint an (Jolt 
tiud den götlllchen Dingen. An dleser Theiluahnic überhaupt 
hal schliesslich jeder Hewels, an ihr insonderhelt der (Jlaubens-
beweis seine (Jriinze. 

Der Zusaminenhang, aber auch der Cnterschled des in beiden 
Abschnitlen lintwickelteu leuchtet ein. Ks gilt hier, was Luther 
sagt: „Aus dem (Jewissen bast du den (Jlanben, und nicht aus 
dein (Jlanben das (Jewissen." Der (Jcwissensstandpunkt ist noch 
nicht der religiose; aber ohne (Jewissen und bestinunier ohne 
böses (Jewissen ist keine Kellgion iiu subjectiven Sinne des Wortes, 
geschweige chrislliclie Kellgion inögiich. Den (Jewissensstaudpiinkt 
selzt jeder Beweis, der Hewels des (Jlaubens aber eine rellglöse 
Vertiefung des Gewissensslaiidpnnktes vorans. Wcr kein biises 
(Jewissen hal, ist unlahig, den zu fassen, der den neuen Ihind 
eines guten (icwissens tuit (Jolt stilïet (1. l'etr. o, 21). Mag Luther 
innnerhin in der Uebersetzung uud Deutung dleser Schrlftslelle 
geirrt haben: dass er rortuahrend „(Jiaube und gut (Jewissen'', 
„Vergehung und gut (Jewissen" Avie uulrennbar zusamnietislelll, 
hal auderweitigen festen Schrirtgrund und, wie wir in der plulo-
sophischen Hetrachtung und Kntrallung des „böseu (Jewissens" 



gcsdiim iiiihcn, L'bcii so festen Yoniunflgrmu!. Demi ist das 
hiise (iewissen eiuc Illusion, ist das liöse sammi dein Uebel, das 
Widergötllielie, nicht das sclileclitliiii Unbegreiniclie, niclit das 
absolute Wunder, sonrtcni uothwendig, sei's audi nur relativ, 
als Dnrchgangspunkt der nienscliliclien Knlwicklung uothwendig: 
so ist das ('hristenthuiu als (iegenwundcr, ist (ilaubc nnd 
Vcrgebung ganz unuölliig. „Die (iesnnden bediirfen des Arztes 
nieht." Wer den Tod nnbediugt natiirlich liudet, dein hat das 
('hristenlhuin \iclils zu sagen, \iehts zu bieten. Wenu eineni 
Zeiler odor Strauss der Gcgenwart oder der Zuknnft es wirklicli 
geliugt, die Xolhweiuligkeit des Bösen uud des Uebcls wissen-
schartlich darzuthnu, danu, aber eher nicht, bat die lelzlc Stmule 
der positiv-clirisllicheu Heliglon als der vernünftigen, durch 
Veruunftgriiude beweisbaren, geschlagen, daim, aber eher nicht, 
wird die llumanitalsreligion die wahre Vermmftreligiou sein; bis 
dahin ist nicht jene, sondern diese, gerade well dein mit He-
wnsstsein „natürlichen" Menscheu so klar, die Religion der Un-
veruunl't. liis dahiu also ent wed er — oder. Dem Menschen, 
der das griindlich erkennt nnd anerkenut, was dem Kiiulessinue 
mul dem geraden Sinne aller Völker, aller Zeiten, wie deu durcli-
gebildeten Denkern zweil'ellos klar, was nur den zwitlerhaft oder 
halb (iebildeten, die nicht inehr Kinder, aber auch noch nicht 
d u r c h g e b i l d e t  s i n d ,  n n k l a r  i s t ,  d a s s  d i e  L i i g e  e t w a s  A n d e r e s  
als der Irrthum, Etwas ist, das sclilcchthin nicht sein soil, 
nicht uothwendig, Meder absolut noch relativ uothwendig ist, — 
dem liisst sich der gesamnite (inindbestaud der christlicheii Lehre, 
der substantielle Lchrgehalt des schrift- nnd bekenntnlssinassigen 
Christenthmns, sireng wissenschaftlich beweisen. Wer hingegen 
diesen Fuudamentalsatz, der, (nach Anleitung von Joh. 8, 44 und 
Kph. 4, 25) ganz verstanden, alles hier Erforderliche besagt, 
mit Eutschicdenheit verwirft und bei der objecüv unbegriindeten 
und unbegründbaren Ansicht beharrt, dass die Menschheit, mit 
Haader zu reden, eiuer Jungfrau glelche, die zu Fall kommen miisse, 
mu unter die liaube zu kommen,-—mit dem kanu man vielleicht 
auf eineni gewisscu miltleren (iebiete über diese mul jene, das 
Christenthuni auch betrelleude Streitfrage nicht ohue Erfolg ver-
handeln, aber in der llauptsache, in Hezug auf das christliche 
Ein und All, A und O, gar i\'icli(s ausrichten. Zwischen diesem 



Mcuschni mul jcnom MfiiscUen ist ei» klaCIViulcr Unlcrscliied, cine 
(icfe KluTt berostigl. Von ihnen muss ciu jcdcr seines Weges 
gehcu uiid sehen, wie wcil er konnnt, woliin er kommL You 
dial way, we this way. 

Summa, die (iriiuzeu des lieweises sind dicsc: uur dein, der 
gewissenlmrt rorscht, liissl. sicli liberliaupi Khvas vollgiiltig bewei-
seu; uur dein, der eiu biises (iewissen hat, liisst sich der (ilaubc 
bewciscu. Wie, soli eiu amlcrer Artikel zeigeu miter der Ue-
berschril't „Die Mitte des Heweises." 



I f .  

D I E  M I T  T E  D E S  B E  W E  I S  E S .  

Das Machlgcbict unserei-Heweisriilining isl abgegranzl. Ini 
vorigen Aiiikel simt „die (iiiiii/.en des Boweises" gezogen. Das 
ürgebniss der dort augcslellteii Untersucliuiig wurde zum Sdiiuss 
(laliin l'uriuulii'l, dass uur dein, der gewissenlmfi. i'orsclit, iiberliaupl. 
Ktwas, nnr dein, der eiu böses (iewissen hat, der (ilaube sidi 
beweiscu lasse. 

Dicse beiden Salze sind (tori, einer nach dem audern, in den 
bestiinniendeii itauptinomenlen begriindet und dnrcli zaiilreiche 
Zeugnisse atlgemoin anerkannter Meister der l'hilosopliie wie der 
gewöhniieii atlein so genannten Facliwissensclial'ten, insonderbeit 
der Naftirwissenschaft, bestiitigt worden. Dnrcli die liestiitignng 
sollte nicht die licgrlindiing ersetzt oder an sich vervotlstiindlgt 
werden; deun anf der Wage der Griinde haben noeti so vieie und 
liolic Autoritiiten keiu (lewicht. Sondern es sollte, wie diess audi 
vorweg iu der iMiileitung angedeutet ward, die Wirkungsfiiliigkeit 
der (iriinde uuter gegebenen Unislanden gesicliert werden; deun 
deu (iriinden gerade, die uumtttclbar oder mittelbar für das Chri-
stciitlium zu sprechen geeignel sind, wirkt in unscren Tagen kauiu 
EtAvas so olt und so selir entgegen, als der von den wissen-
sctiartlicheu Widcrsachern des Christenthums iu vielen Geblldeten 
listig erzeugte und lleissig genahrte, ja zum stamniigen Vorurtheil 
grossgezogeue Walm, es könnten jene (iriinde iiiniineriiiehr von 
der Art der sonst in aller Wissenschaft tiblichen sein, vielmelir 
immer nnr absondertiche, transscendenie, theosopliisclie, inystische, 
also (ieheiingriinde, die, altenfatls im duukeln Mittetalter nach Et-
was ausseheud, die etektrisctie Sonne der inodernen Bildung schenen 



mlissen. Diescn Walm ^ali es zu entkröften; es galt, das Min-
derniss aus dem Wege zu raiiineu, welches Vielen den Zngang 
zuni Helligtluim des (ilaubens \vo nicht versperrl, doch erschwert, 
es galt, die Thatsache festzuslelleu, dass das Chnstentluun, \ve-
nigstens was seine (irundvoraiissctzung belritrt, die strengste Wis-
senschal't in ihren iiamhaftesten Vertretern nicht uur nicht gegen 
sich, sondern entschieden fiir sich hat. Diese Thatsache inusste, 
wenn wir mit den Widersachern die „Unbefangenheit des Urtheils1 ' 
ITir die erste „Korderung" mid uiierliissiichstc fiedingung iichter 
WissenschaflliclikeU halten,1) In dem Abschnitte, welchem sic 
zuniichst angehört, an Hedentimg dadurch nocii gewiniien, dass 
vorzngsweisc soiche Miinner der Wissenschaft [als Zeugen vorge-
l'iihrt wnrdeii, die zu dem andenveitigen Kestande des positlveu 
Christeuthums theils geschwiegen Iheils von derKircheiiletire ab-
weichend sich geiiusscrt hahen. 

Die Fragc nach der (irundvoraussetzung des Christenthunis 
oder dieFrage darnach, was dorlicwcis des (ilaubeus bei dem-
jenigen, dem er geflihrt wird, voraussetze, war innerhalb des Le-
serkreises dieser Monatsschrift natiirlich die liauptfrage, die al-
leiuige Frage von unniittelbarein liclang. \ur damit sie griiudlich 
erledigt würde, inusste zuvor gefragt und erinlttell werden, was 
jeder Heweis voraussetze. Diese Frage war uur die Yorfrage. 
Auf den ihre Liisnug euthaUeiulen ersten der beiden ohigen Satze 
kam es uur um des zweiteu willen an; sonst hiille er eine bei 
Weitem ausführlichere Kriirterung erfordert mul verdient. \uu 
aber hatten wir die wissenschaftliche Hedeutnng des „Gewissens" 
nur in so fern zu eutwickeln, als sie dor muss verstanden hahen, 
der die wissenschaftliche Bedeutung „des bösou (Jowissons" vor­
stellen soil. Deun die (iriindvoraussotzung des (ilaubeus und 
(ilaubensbeweises siud. wie wir saiieu, nicht die iu der (ilaubens-
urkunde, dor Schrift, erzahlteu Wundor, die vielinohr ein Zwoltes 
siud, woran zu glauben nur dem zugomuthet wird, dor die fun-
damontale Medlugung erflilK hat; souderu die (irundvorausseizung 
ist wirklich das, was wir mit Anschluss an dou gewöhuliclieii 
Spracligebranch, jedoch mit Vorbohalt uiihorer ISeslimiming des-

' )  IJaur ,,l)i« Ttibinper Scluilc und ihre StellmiK zur Gegenwart", 

1800, S. 57 f. 



selben, das bitse (iewisseu uciineu koaulou. Zwar laulcle nacli 
Allcin, was mis mul dcu (iegiuun vou dom posUiveu Chnsleutluiiii 
urkundlicli üücrlicfeil isl, das ersle Worl desselben au die, welchc 
zii iluii in Hezieliuug traleu: iindert den Sinu odor, wie LuUicr 
es iiborselzt hal, thut Hnsso! Abor cs wiire voreilig, zu behaupteii, 
dass dieses sein orsles Wort audi seine (irundvoraussetztung sei. 
Deun wer sich zn oiner Sinnesanderung eulsddiesscu soil, muss 
aiierkeiineu, dass seine bisherige Gesiuuung mul deren i?ellia(i-
gung nicht die rechte war; wozu sonst sie audoru? Diese An-
eikeimung uuiss dein Eulschluss zur Siuuesauderuug voraugehen. 
Kolglich wird sie die eigcnüiche (irinulvoraussetzuug sein. Uud 
ebeu diese Anerkeiumng uannten wir das bösc (iewisseu, welches 
wir sodann uiiher dahin bestimmlcn, dass es das Hewusstsein des 
Monschen vou dom au seineiu Thcile niitverschuldeteu Unheli dor 
Welt sei, das Wissen des Menscheu vou dom auch durch iini 
geschohenen Hösen mul dessen correlator Naturfolgo, dom Uebel, 
als einem unentscluildbarcn Widergöttlichou. Dieses Widergötlliche 
no nut die Schrift, die den modernen Sinn dos Wortos „Wuuder" 
nicht konut, ihrorsoits, wie sich hiernach vou selbst versteht, 
nicht so, nicht Wuuder im modoruen, wissenschaftlich strongen 
Sinu einos schlechthin Uubogroiflichen; aber ihr ist, der Sache 
nach, allein das Widergötttiche, das liöse saiumt dom Uebel, 
schlechthin unbegreillich, irrational mul widoruatiirlich, Wuuder 
im modernen Sinne, wahroud dasjenigo, was nach der Schrift zum 
Heil der Welt gegen das Hose mul das Uebel geschohen ist, uud 
w a s  s i c ,  h i e r h e r  n i c h t  G o h ö r i g e s  a b g e r e c h u e t ,  a l l e i n  W u u d e r  u o n u t  
(Psalm 72, 18: „Dor (ïott, dor Wuuder thut, er allein"), nach 
ibr nicht Wuuder ist im modernen Sinne, nicht schlochthin un-
bogroillich, violmohr nur relativ wundorbar, d. h. begreiflich mul 
immer begreiflichor in dom Masse, als dor Monsch, welchor jene 
(jrumlbedingung erfüllt hat, die Hoilkraft dos Christeuthunis au 
sich zu erfahreu im Staude ist uud erfahrt. 

Diese Auseinaudersetzung iibor Wuuder im Sinuo dor Schrift 
uud Wuuder im niodorneu Sinne war notbweudig, well die (iegnor 
des positiven Christeuthums, vor Allem darauf bedacht, „das Wuuder 
aus der Religion zu scliaflen"1), zu diesem Zwocko don dargelogton, 

' )  David Friedr. Strauss ,,l)as Leben Jesu lïir ilas dentsclie Volk 

bearbeitet", 1864, Vorr. S. XIX. 



die Gruiulvoranssclziing des (ilnuliens mid (ilaubonsbewcisos bc-
(rcHoiulcn Sacliverlialt mcisl in Abredc slollen. Zwar nicht diret't: 
wie wiii'C das inüfilicli bei der ( 'Mzweideuligkeil, ini( welcliei' die 

SciiriH, aucli wenn mail uur ilire iinbeslrillen-iiclilen Hestandllieilc 
in Hetracbl ziehl, iiieriiber sicli ausspricbl! Wolil aber indirecl, 
eiu Anderes, eben die Wimder der Scbrifl, dal'lir mderscliiebend. 
Unrt aucli indirect nnr. wie gesagt, nieist, in der Hegei. Hine 
Ausnalnne von der Kegel linden wir I!. in eincr vor Knrzem 
erschienenen Seliril't, die frellich bloss nebenbei von dein Citrislen-
tlunne liandell. Ibr VerJ'asser giebt zn, die (iniiidvorausselziing 
des jiosiliven oder, wie er lieber sagen mag, mysliseben (rans-
scendenten, inytbologiscben ('liristeiillinins sei niclK der gewiilinlich 
sogenamite Wnnderglaube, also der (ilanbe an die leibbal'tige 
Aulerstelning ('Inisli nnd an alles ihr (ileicliartige, sondern das 
Kewusstsein von dem „zwischen (iotl nnd der siindliclien Creaiur 
geöffneten Abgrunde", soiiach das „Wunder der Erlosnng" nnr 
das Zwelte zn dem „Wnnder des Siindenfalls."1) 

Wie aber dort die Erörterung der Wunderl'rage, so war hier 
die wiederholte Ilervorhebimg dessen, was dort slcli nns als Thai-
bestand nnd dann auch als zn Recht besteheud herausgestelll hat, 

' )  Fr- Krcyssif? „Vorlnsungen Ober (. 'ncllic's Faust", 1806,8. 157 f. 

nnd Kil r. Der init sciiifiiu Fausldicliter uni die Wette „gereil 'te, dem 

•ilauben und dem Wnnder enlwaclisene Denker" (S. 151) will fiir seine 

Person von keinem der beiden „Wnnder" Etwas wissen. Das verstebt sich; 

riilhselhart aber is(, wie dieses dem Cbrislenlliuin enlsclueden IViiulliche, 

übrigens durcliaus inittelmttssige, neben Weisse's, Diintzer's und Anderer 

Lelstungen aut dem Geblete der Faustlitteratur kaum nennenswerllie liiicli, 

dessen Tendon/. S. 75 sicli hlnliinglicb kennzeiclinet dnrch die Versiclierung, 

dass „es lm ganzen Faust, liis an's Ende des zweiten ïlieiles bin, reebt 

l 'risch von links lier webt", in der „Neuen Preussischen Zeilnog" (Kreoz-

zeitung, 20. Dezember 1865, Heilage zn Nr. 298) allgemeinbin, obne Wei-

teres, empfoblen werden konnle. Oder snllte auch in diesem Falie ein 

Spassvogel die Redaction böswillig gcliiusclit baben — vor Weilmaclilen, 

da ilire Last sicli zn verdoppeln pllegt? Wenn nicbl, sokann der Bericbt-

crstalter von dem linclio unmöglicli Mebr als das Vorwort und die Inbalts-

anzeige gelesen haben; eine Nachliissigkeit, die doch aucli vor den Feier-

tagen um so weniger zu entscliuldigen wiire, als ein Kenner unserer 

Tageslitteratur, der die Leser einer grösseren Zeitung litlerarisch versorgen 

will, iuis den „Vorlesungen fiber Sliakspeare" ungelalir wissen musste, 

welches Geistes Kind llerr Kreyssig ist. 



oder die uaclidrllcklichc Verweisuug darauf nolhwendig. Demi 
fUr diejenigen, die hierin niciit ganz klar sehen, muss uusere 
demnaclist folgeude Beweisfiihrimg, dor unabandeiiichcii Natur 
der 7,11 beweisenden Sadie nacli, ilberlllissig sein. ihnen den 
(ïlauben zu beweisen, bekennen wir nns von vomherein unfahig, 
jedocb, anl" (iriind des dorl Dargelegten nnd (ierechlferligten, 
nicht, weii sie, wie sie ineinen, zu gebiidet, sondern weii sic, 
wie sicii nns ge/.eig( ha(, zu wenig gebiidet sind, well ihnen die 
hier unbedingt crforderliche philosophische liildimg mangelt. 
Deun die Philosophie in ihrcm Kntwickelungsgange von den iille-
steu Anfangen bis auf die (iegenwart zeugt, direct mid indirect, 
flir das Keciit der Gnnidvoraussetzung des Christen!hums. Dasselbe, 
was dem Apostel Paulus der „Leib dieses Todes", ist in der 
antiken Philosophic eiiiein Piaton der Leib, den er, nach dem 
Vorgange der Pythagorecr, das (ielangniss nnd das (jrabmal 
der Seele neimt, mid wie der Apostel Paulus, so findet in der 
niodernen Philosophic selbst ein Spinoza es begrcitlich, dass der 
Mensch verwandelt werde und, wenn einblosses Verwandeltwerden 
so heissen soil, sterhe, nicht aber, dass er in einen Leichuam 
verwandelt werde.1) Mit den nnd jilmlichen Zeugnissen wild, 
wer die (ieschichte der Philosophic kennt, die jenem ersten Ar­
tikel sclion beigegebenen leiclit vervielfachcn, und wer gegen die 
dort cinfach entwickelten (iriinde uicht voreingcnonmien isl, bedarf 
der geschiclitliclien Zeugnisse nicht. (Mine Philosophic aber kann 
in dieser Frage Niemand wisseuschaftlich initreden. Denn es sei 
wiederiiolt, der sclilichte Volkssinn zwar, der noch nicht in's 
Zwcifclii hineingerathen, braucht keinc Philosophic, um mit dem 
Christcnthume zurechtzukommen: wer schwer triigt an der l.ast 
des im Bösen und im Uebel ihjn und aller Welt aufliegenden 
Widersprnchs, an dieser Last und Qual der WelleiKzweimig mit 
Gott, der wird die Last des ihni schlicht gepredigtcn Christen-
tlnims selbst, in welchem der Widcrspruch sich lös't dnrch Ver-
siihnung der Welt mit Gott, wohl ertraglicii fmden und je liinger 
je seliger die Wahrheit des Wortes erfahren: „Mcine Last ist 
leiclit." Aber eineni Solchen ist cben audi das, wovon hier die 
Hede, gar nicht fraglich. Anders hingegen sleht es um den 

' )  Spinoza „Elliik" IV., Schol. 



wlssenschafüieh fiebildetcn, der niit Kccht Alles, was er in sein 
Hewusslsein aurnehirieu soil, vorerst iuFrage stelltinul erst nach 
voiangegangeiier IJellexlou sich dafiir oder dawlder enlscheidcl. 
Wenu der seine wisseusclmf'llidic Forsclmng: nichl philosopliisch 
betreibt, IViclils wissen will voni lelzlen (irunde, keinen Vorbe-
« ï r i i ï l i a l  v o u  d e i n ,  w a s  g ü l l l i e l i  i s !  m u l  w i d e r g i i t l l i c b ,  s o n d e r n  b l o s s  
enipiriscli verfiihrl. nnd min schnn im VcirholV des Chrlslenlhiiins 
vou Feludschart wider (iott liörl: nnd vou Utisse zn (iod: wie 
kann der, sofern er eben midi bier l'orschl., relleclirl, nnd nichl 
dein ('bristenibnme fregenilber ansnalnnsweise mit (iewall oder 
ans (iewolnilieit refjexionslos sich verbiill, — wie kann er anders 
als dcrgieichen nicht verstellen nnd Alles abweisen, was ilnn den 
(ilanben beweisen, was ihm das Innerste des Chris!entlnnns er-
scbliesscn, ihm die Versölinnng hegreillicli machen will, die gesche-
lien sei, da wir noch Feinde waren? Es zwingt uns freilicli \ich(s. 
den unphilosopliischen Slandpunkt blosser Finpirie zn meiden oder 
den einmal bctretenen zn verlassen, jenen Standpunkt, der sich 
mis als seines Namens nnwerth, als ein Schwank- nnd Fallpunkl 
erwiesen hal. Wir köimen bei'm dermaligen Weltbeslande slehen 
bleibcn. (iewiss. Die Ochsen können's anch nnd thmrs ver-
mnlhlich, so viel an ihnen liegl, nnr dass sie dafiir unseres VVis-
sens nicht den Kuhm aliein solider nnd exacter Forsclning in An. 
sprnch nehmen. So king, urn oinznsehen, dass es bedingter 
Weise, wie die Welt dermalen isl, Uebel nnd Uöses im reichsten 
iMasse geben mnss, mitbin das Vorhamlensein dessen, woraul' das 
Christenthnm als das (iegenwnnder sich beziebt, ein Wnnder zn 
heissen keineswegs verdient, so king ist am Knde ,Ieder. Allein 
damlt hiirt das Problem nicht anf, sondern damit I'iingt es an, 
namlich mit der Frage, ob, was dermalen bedingter Weise noth-
wendig ist, nnbedingt nothwendig sei, oder, wie die gegenwartige 
wahrhal't exacte Xatnrforsclning, /,. 15. die anatomische Forschnng 
einesHenle, es bezeichnet, ob das „Normale", d. h. dermalen 
regelniiissig Vorkommende, ;,typisch" sei, d. h. dnrch die nr-
spriingliche Natiirbestimmung gefordert.1) Und diese wissenschaft-

' )  In Henle*s „Hamlbncli der rationellen Palhologie" II, 2, 1854, 

sind die Termini „typisch" mul „normal" noch nicht so streng, wie in 

spiiteren analomischen Untersiichnngen, (ixirt; sondern sie werden nnch 



— 04 — 

licit so ausgedriickte Frage, welclic dcr Sachc nach elu mul die-
selbe ist mil der von jchcr in alien Spracheu uud Wciscn wie-
derkehreuden Frage nach einer an der n Well: als diesc, vcr-
stumint darum nicht, well moderne Denker, die der Wissenscliai'l, 
wenigstens der modernen, einen „rein theorelisclicn" d. h. nn-
elhischen Cliarakter zuerkennen, sie wissenscharUich nnberechligt, 
„(ransscendenl" linden; sie bleibl cine brennende (jlrumltrage der 
Menschlieit, mögen audi solche Denker, von der kiihlen lliihe 
ihrer absonderllchen Krkenntniss herab, sie als gemein-praklische 
Frage nach dem subjecliven Seelenheil gering schiilzen. Die 
„ g n t c n  M U l t e r "  u n s e r e s  Y o l k e s ,  d e r e n  e l i i e  n n s  D a v i d  S t r a u s s  m i l  
anziehender Naturwalnlieit und rllhrender natiirlicher Pietiit in 
der seinigen schildert, werden, zumal wenn sie „in dem Liede: 
„„Ich soli zum Lebcn dringen"ihre innigste heiligste Ueber-
zeugung wieder linden", sich nimmermehr von andersgesinnten 
Soluien überreden lassen, dass sie, gut wie sie sind, „den Iliunuel 
im Husen tragen" und keines andern bediiri'en.1) (Jleich gute 
Söline des Yolkes aber, die jene Frage audi niclit unterdrticken 
können, werden, wenn sie aus der Yolkssclmle indie hohe Scliule 
steigen und nun die (iescliichte der wissenscliaftlichen uud wis-
seiischaftlich- plillosophlscheii liestrebungen des Menschengeistes, 

midinter, z. B. S. 155, der iir.spr|hglicli naliezu gleichcn Wortbcdeutiiiig 

geiniiss promiscue gcbnuiclit.  Docli lelirt der bcrühnile Nalurforsclier, 

dessen plillosophische Einsiclit bel dem ausserordentliclien Umfiinge sei­

ner rein fachliclien Arbelten tins mil doppelter Bewtinderting erfiillt,  aurli 

sclion in jeuein Handbuche, dass die ewige Grundlage, das typisch lie-

gründete (iesetz der Oaltung auf dem einen Wege dor vergleichenden Ana­

lyse nicht ohne eine gewisse Kritik zu linden sei, weil Ab \Tei-

chungen, sogar epidemisclier Art, von dem, was wahrhal't galtungsniiissig 

ist, vorkommen können. Wenn Henle hier (a. a. 0. S. 87) wie Hberall, 

seinem grossen Fachgenossen Johannes Ml'iller im Geisle verwandt, dieNolh-

wendigkeit einer Ergi'mzung der Empirie durch „eine gewisse Kritik" ent-

schiedenanerkennt, so isl sein Kriterion, mag atich die„pbysiologisp,he Sprache" 

(S. 85) es anders zu nennen guten Grund haben, (loch in der That kein 

anderes, als was in der philosophiscben Sprache mil gleich gulem Grimde 

der VorbegrilT des Absoliiten wird heissen dUrfen. Denn S. 90 spricht er 

es auf's Bestimmteste aus, dass die Reflexion, gerade wenn ihr Gebrauch 

sich vollende, in allem Typischen, in jedem Natur- und Gattiingsgesetze die 

OITenbarung einer Ubermenschlichen Weishelt zu verehren babe. 

')  I). K. Strauss „Kleine Schriften", Neue Folge, IStiO, S. 2(1^. 



— G5 — 

gleiclisam seine Aden, kennen leriien, olmc Zweifel weiter fragen; 
istdenn das Moderne schon dariini gnt, weiies modernist? sorgen 
nicht vielioiciit die alten Heiden, ein Flaton, ein Aristoteles, denen 
alle Wissenschaft Gewissenssache war, hesser fiir uns als die 
modernen ,die „rein-lheorelischen"? Hielt jener nicht, der erste 
wissens chaftli die Philosoph, anch die Ideenwelt, die Welt, wie sie 
sein soli, fiir die allein wahrhaft reale, wiiiirend er es in 
der Welt, wie sie ist, nicht anshielt, sondern, sie transscen-
dirend, Kuhe nur land in dem Uberhimmlischen Ort, dem vrreQov-

Qaviog Kmog, wo, wie er sagt, die wahre Wissenschaft wohnt? 
Setzte dieser nicht, der noch immer gliltige personilicirte Kanon 
aller Wissenscliaftlichkeit, Aristoteles, gegen Platon allerdings 
ein Frennd des Diesseits, doch audi an seinem Theile die Anf-
gabe des Menschen darein, sich iiber das Slerbliche zn erlie-
ben, sich so viel möglich, unsterblicli zu machen, dihavuti&iv, 

d u r c h  d a s  L e b e n  i m  ( i  c i s  t e ,  i m  ( i  o t t v e r w a n d t e n  n n d  ( i o t t z n -
gewandten («eiste? ünd weiter: ist demi, was unsre pnri pliiloso-
j)hi, die „interesselosen Hetrachter", flir modern ansgeben, anch 
wirkiich modern? Unterscheidet nicht der Stifter der modernen 
deutschen i'hilosophie, Iminamiel Kant, einen „Weltbegriir' der 
P h i l o s o p h i e :  „ d e r  d a s  b e t r i l l ' t ,  w a s  j e d e r m a n n  n o t l n v c i u l  i g  
interessirt", von einem „Schulbegriire" derselben? einen Well-
begriff, nach welchem die riiilosophie NiclKs ist als die wissen-
schaftliche Weisheitslehre oder „die Wissenschaft von der liezic-
hung aller lirkenntniss anf die wesenUichen Zwecke der mensch-
liciicn Vernnnft, vor allen anf ibren llanptzweck, die allgemeine 
(iliickseligkeit"? hiilt er nicht djiflir, dass „es gnt wiire, wenn 
wir das Wort Philosophie bei dieser seiner alten (ethischen) lie-
deutnng Hessen?1) Und ist nicht ein noch modernerer Philosoph, 
der mathematiscli-strenge Herbart, „der Meimmg, dass im Spe-
cnlativen wie im Moralischen der Mensch, der in sich eiiikehrt, 
sich selbst nnd sein eigenes Denken im Argen liegend antriU'l, 
dergestall, dass es nothwendig wird, den Kntschlnss znr Hessernng 

' )  Kant ,,Kriiik der reinen Vernunrt", Melliodenlelire, li.  Hau|itslück, 

und „Kritik der praktisclien Verniinft" (WW. Hartensfein IV.), S. '22G f. 

und 2i)0. Vgl. Kosenkranz „lirinncrungen an Karl Daub", I8;i7, S. 

4 f.; „Auch die Art, wie Kant überall das moralische Interesse festhiilt,  

wie er auf dieReiuheit der Gesiniiuug Alles concenlrirt und der sittlielien 

TUchtigkeit die Speculation u n t e r ordnet, ging auf Daub iiber." 

5 



r 
— GO — 

zii fassen"? der Meinung, dass ciupin solchen Menschen „sich y 
einc iie u c Welt eriiffiien muss, da scine Welt ilim verdorbeu ist, i 

seiue SchuUlbriefe zcmsscn werden inlisseii, da er sic nicht be- y 
/.allien kann, er wieder anraiigen muss, da er inilaliig ist, fort- d 
/usetzen"?') Wcnn dieser scliarfe, nUchtenie Denker., der Vater (. 
unsrer ganz. modernen cxacteu Philnsnphie, die Erfalirnngsbegriire s 
an dein Masse seiner Metaphysik, dein je use it der Hrfalirnng jj 
gelegenen BegriflTe des in sich einfaclien Seienden, misst nnd s 

sie min widerspreclieiul lindet.; diirfen wir nicht mindestens mit ^ 
deinselben Keclite unser allgemeingilltiges Mass anwenden i 
nnd sagen: nicht imsre Eifahrungsbegri I Te sind, als solche, c 
widersprechend, vielnielir eiitsprechen sie ihreni Object,sofern sie eben i 
H e g r i f f e  s i n d ;  a b e r  d i e s  e s ,  d a s  E r f a h r n n g s o  b j  e  c t ,  d i e  W e l t ,  j  
ist widerspruchsvoll, „liegt im Argen", sofern sie dem Gotte des \ 
( i  e  w i s  s e n s  w i d e r s t r e i t o t ,  s o f e r n  d e r  T o d  i n  i h r  h e r r s c h t ?  O d e r  (  
haben etwa die, denen „der Stiftler lm Leibe steekt", ein Patent , 
auf das „Moderne" wie auf das „Historische"?2) Weg doch, vver- ^ 
den daim die guten Söline des Volkes sagen, weg mit der falsch- | 
beriihmten Wissensclial't, die nicht zu ihrem llanptgegenstande f 

das allgeniein- Meiiscbliche liat, „was jedérmann nothwendig in- (] 
teressirt", nicht ihm alles nnd jedes Hesondere, das wissenswerth (] 
1st, gehorig unterzuordnen welss! die an das „Volk" mit einein (| 
„Leben Jesu" herantritt oder sonst einein Hirer Erzengnisse, aucli j 
wohl, iiachdem sie dem Volke seinen (Jott miiglichst ausgeredet. 
gelegcntlicli im Volkstone von einer „hoheren Leitiing", „höheren 
Filgung" redet (vvahrscheinllcli well die „Vorsehnng" gar zu ver-
braiicht ist), imd doch anf die Frage des Volks und aller Völker 
nach einein andern i.eben keine Antwort bat als die Gegenfrage, 
„ob demi die Menschlieit nicht endlich alt geinig wiire, inn sich 
an den (iriibern ihrer Todten durch etwas Besseres als das her-
koinmliche Spiel mit Seifcnhlasen zn tröslen'M3) 

Audi mis muss (Hese Wissenschaft hier ans dem Wege 
liegen; denn initer den verschiedenen Seifen, die der splelsUch-
tigen Menschlieit berkonimlich zur Bereitung von Blasen dienen, n 

i 
' )  Herbart „Lelirbuch zur Einleitung in die I 'liilosnpliie", 5. And, a 

S. 10 und „Encj'kl. der Philos,", 1831, S. 61 f. V 
2 )  S t r a u s s  a .  n .  0 .  S .  4 3 9 .  ^  
3 )  S t r a u s s  e b e n i i .  S .  2 6 8 ,  3 5 1  u n d  V o r w .  S .  X I .  1  s  



wird zur Zeil, noch die vormissl, welclie Molircu weiss wiischl. 

In allcm Enisle linbcu wir genau iiach der vollzogenen Griinz-
regulimng aiich fernerliin das Nerfahreii wider die (leguer, welclie 
die (ii 'undbediiignng des (ilanbeiis imd (flaubensbeweises nichl 
erfailcn, zu bemesscn. Wir diirfeu vou der Waiirlieit unserer 
Sache sie, wie sie nach ihreii Aeusserugen siud, nicht 
Uberzeugen wollen; wir haben zn eineni daliin gerichtelen Ver-
suchc so weiiig ein wissenschartliches Keclil:, als es l'lalon seiner 
Zeil den Sopbisten gegeniiber Italië.4) Wir haben lediulich die 
Unhaltbarkeit iltres Standpnnkles zn enveisen mul ilire AngriHe 
gegen den nnseren zariickznweisen. Nichts weiier. Dcnn sie 
haben ilirerseils die wissensdiafl.liclie Herechtigung, auch nnr die 
Religion, geschweige die chrislliche Religion, in den Kreis ibrer 
Forschnng zn Ziehen, nie mul nirgends dargethan. Sie bcschiJl"-
tigen sich mil, dein Leben Jesn, mil dein Cliristenllinm, krilisch 
mul sonstwie, aber durchaiis nnr nach dein Willen oder dein 
Widerwillen der Wlllklir oder Neignng, nach demselben Hang odor 
Helieben, nach welchem sie ein andres Mal mit dein Lebenslanre 
e i n e s  „ a l l e n  S c h a u s p i e l d i r e c l o r s "  m u l  w i e d e r  e i n  a n d e r e s  M a l  m i l  
der Kb re der Xanlhippe slch beschiifl igen. Solche (iegner sind in 
der so eben bezeiclinelen Weise knrz z n hal (en. Darin bestebl, 
das allein rechte Yerfaliren gegen sie. Kin nachahmenswerlhes 
Muster desselben bat die Krlanger „Zeilscbrifl fiir Proteslanlisimis 
undKirche" gegeben5), walirend anderwitrls leider vielfach noch so 
verfahren wird, als stiinden Strauss mul die (ienosseu seines (ieisles 
mit mis, den Verlheidigern des (iianbens, aul' gleichem wissen-
sclmftliclien (irnnd mul Boden, als kömite es mis bei guter 
Wairenflihrung gelingen, sie, wie sie sind, wissenschafdich zn 
llherwinden, zn gewinnen. Das isl, ein (irinulirrllmin, welcher 

4) Plnton „Soplilstes" p. 246: .,Lass die besser Ginvnrdcncn ilir 

antworten!" (Dnss die Aechtheit dieses Dialogs lin/.vveifell worden, isl bekannl; 

jedenfails aber wird sein fnlialt, gleich dein der anderen Dialoge, weiche 

neuerdings dasselbe ScliicksaI getrolTen lint, für jel/.t noch imhedenklicb 

in so weit platonisch heissen dürfen, als er mit dein der unbestntten-

fichten Schriften Piaton's nicht in wirklichem oder auch nnr scheinbarem 
Widerspruch steht.) 

• r ' )  Zeitscbrift fiir Protestantismus und Kirche 1804, lid. 48, Heft 2, 
S. 81—122. 



— 68 — 

aufgegebcn werden inuss, wenu das wlssenschaftliche Streiten 
ftir das Cliristenllium eincn veruiinCtigcn Sinn uud Zwerk haben 
soil. „Lasst sie fahren !" Eincm Menschen, der, ganz wie wei­
land Heinrich Heine in analogen Fiillen, reclil gul weiss, dass er 
manchem seiner Leser, nnd war's audi mir Einem, ohne IVotii 
ein Aergerniss gieb(, wenn er den Sprucli „Icli bin gefangen 
gewesen, nnd ilir seid zu mir gekonnuen" auf eine der öffenl-
lichen Scliau entzogene Venus der bildenden Knnst nnd seinen 
ilir abgestatteten IVachlbesucli anwendet — olme Nolli; denn zu 
der beabsichtigten Wirkung seiner Hodc gegeu den UiiTerstand 
der Pruderie Iriigl. jener ISibelspruch nicht, das Mindeste bei — 
a b e r  i l m  g l e i c h w o h i  a n w e n d e t  ( „ m a n  w i r d  e s  l i i s t e r l i c h  
finden, aber"1) die Klasplieniie inuss lierans), einem soichen 
Menschen wird kein Milmeusch den (jlauben beweisen; wie Nie­
mand einem Kranken, der sicli gesunil walmt mul auf seine 
(icsundheit pocht, beweisen wird, dass er einen Arzt und eine 
Heilanstalt nothig habe. Dass der linden seiner (iedankenwelt 
uuterliöhlt ist, die allgemein giiltige (irnndlage einer gesunden 
Weitanschanung ihm lehlt; dass Alles, was er au dem Heiland 
und der Kirche auszuselzeu bat, liiiifiiliig ist, seine Kinwürfe 
gegen das Christenthum von diesem kraftlos abprallen, daher 
auch der oft gar iibermiithige Ilninoi-, mit welcliem er es als 
e i n  v e r f a l l e n e s  G e b a n d e  b e h a n d e l t ,  d o c h  s t e t s  u u r  v o n  d e r  A r t  
sein kann, die man in der Volksspracbe den (ialgenlnnnor neimt: 
das köiineii wir beweisen und sollen es tiberall, wo die Sache 
und der jeweilige Stand derselben im Zeitbewusstsein es l'ordert. 
Aber was darilber ist, das ist fiir uns vom Uebel. Dariu mlissen 
wir ihn der „liöheren Leitung" überlassen; Menschen können darin 
Nichts an ihm ausrichten. Erklilren können wir uns wobl, wie 
er der geworden ist, ja werden musste, der er mm is(, zumal 
naclulem er selbst das (ieheinmiss des Hanses, ans welcliem er 
hervorgegangen, freimiithig aufgedeckt bat. Erklilren nnd ent­
schuldigen können und sollen wir seine und seiner Sinnesgenossen 
Stellnng zum Christenthnme ans dem theilweise nnwillkürlichcn 
Gang ihrer inneren, durch iiussere Verhiiltnisse mannigfach be-
dingten Entwickelnng, so oder iihnlich, wie es z. 15. der Verfasser 
des Werkes Uber den „deutschen Protestantismus" versucht hat. 

' )  Strauss a. a. 0. S. 4!)t. 



Hiitcu sollen wir mis, vvovor ctliche Kifercr iiuvcrantwortlicher 
Weise sich nicht gehiitet liaben, ihnen auf Schritt und Tritt 
sluipliciter bo sen Willen Schuld zii gehen, da es doch iinmerhin 
niöglich, ja wahrschchilich ist, dass sie nach dein (ïcsetz, wonacli 
sic augetrelen, audi das thun mtissen, was sie nichl wollen. 
Hei alle dem haben wir streng die Kegel eiuznhalten, die unserem 
liewcisverl'ahren vorgeschricben ist; wobci sich von selbst versteht, 
dass die (iegner audi mis kurz halten, mis kurzweg als uii-
wisscnschartliche Vertretcr einer naiven Kinderphilosophie oder 
audi als bewusste und bdolnite Soldliuge der Reaction, als obscure 
Obscuranten bei Seite schiebcn. Proben davon liegen reichlich 
vor, mid wir erwarten audi fiir die Zukunft vou den auf unsern 
„Logosdirislus" Hitterböscii kcine Slissigkeiten, von den Disteln 
keine Feigen. 

Andererseits aber diirfen wir nach so vollzogener mul wieder-
holter Abgriinzung nicht etwa, well wir jetzt „unter uns" siud, 
es leicht nehinen mit der Heweisfiihrung. Vielmehr miissen wir 
slets ant den Angrill' der (iegner gel'asst, stets hereit sein zur 
Verantwortiing gegen sie. Audi der wissenschaftliche Verthei-
dignngskrieg verlangt einen wohldurclulachtcii Feldzugsplan. In 
ihn muss die Abwehr einer sogleich, gerade an diescr Stelle, 
inögliclien Kinrede mit aufgenonimeii sein. 

Die niimlich, denen wir eben erst das wisseiischaftliche Hecht 
einer Heschiiftigung mit dem Christenthum abgcsprochen haben, 
könnten erwiedern; habt ihr denn, dn Absprechemler und die 
(ileichdenkeiiden, fiir eucli ein solches Hecht nachgewiescn? Du 
fangst deinen Sermon mit den Worten an: „wer in unsern Tagen 
den (ilauben beweisen will"; ist dieses Wollen mehr als ein 
Helieben oder eine Neigung? 

Hierauf nicht antworten hiesse. Andere tadelnd, selbst Tadel 
auf sich Ziehen. Denn anzuiiehnien ist zwar, dass jeder Leser 
dieser Monatsschrift seinen guten (irund babe, warum er sich 
mit ihr befasst und in ihr den (ilauben, sei's von wem es sei, 
will bewiesen wissen. Aber damit ist das Hecht des Heweisfiih-
rers, eben als soldier zu fungiren, nodi keineswegs dargethan. 
Manche Leser freilich, die schnell an dem in Aussicht gestellten 
Ziele sein niöcliten, werden den Versuch einer Hegriindung dieses 
Reditsanspruchs als einen Abweg verwiinschen, als zu gründllch, 



als peilantisch. Iiidess weim eiuciu Lessing ,.(las I'edautisclic 
fast liniprelilnng" war1), so muss ciu Philosoph, dor nach 
der Weisc seiner Wissensdiart oline (irund keinen Schritt 
vorwarts oder rückwiirls tiuin darl', sich das anscheineiul zu 
(iiiiudliclie dopju'U empfoliien sein lassen, nnd e(\va nngednldige 
l.eser mögcn woh! bedenken, dass der ersle Bearbeiter des Zweiges 
clirisliicher Wissenschaft, dem diese Monatssclirift gewidmet ist, 
der Valer aller chrisllichen Apologetik, ein l'hilosopli war: Justinus 
der Hlartyrer; sie inögen aber daim audi lm Voraus versichert 
sein, dass der seheinbare Abweg bald in Wahrlieit als der gang­
barste Weg zmn Ziele ersclieinen oder dodi uns erst recht ei-
gentlich in die MiUe des Beweiscs hiueinfiihren wird. 

linthallen ist librigens das, worauf es uns hier ankommt, 
bereits in dein friiher Erörterten; nnr einer bestiimnteren nnd 
biiiuligeren Knlwickelnng bedarf es. (iebnlni uiinilich der wisseu-
schalïlichcn IMillosophie wirklich, wie ihre (ieschichte diess durch-
weg bezengt, die Bedeutung, welche wir noch zuletzt mil. Kant 
als die ikblc ihr vindlcirlen: so ist sie uichts Anderes als das 
syslematisdie Wissen von dem Leben, das alle Menschen leben 
sollen, gleidisam der Keflex dieses Lebens oder es selbst, in's 
rdlectirende Bcwiisslsein gelioben. Die Weisbeit lieben, weisc 
werden und weise sein sollen alle Menschen; alle sollen in diesem 
Sinne rhilosophen sein. Ja, weiier sollen sie Nichls sein; demi 
in der Weisbeit ist nach dein, was der Sprachgebrauch aller 
Völker darunter begreift im üntcrschied von Gelehrsamkeit n. A., 
nicht bloss die theoretische, sondern audi die praktische Bethü-
tigung und Auswirkuug des Mensclicnwesens beschlossen. Besteht 
mm aber ferner, wie wir in der Abliandlung über die (iriinzen 
des Beweises erkannt haben, der spedfische Charakter des Men­
s c l i c n w e s e n s ,  n o c h  e i n m a l  m i t  d e m  l ' h y s i o l o g e n  B l s c h o f f  z u  
reden, in der Notbweiidigkeit, nach dem lelzten (inuide zu forschen, 
oder, in unsere eigene ebeu dort begriindde Kedeweisc iibersetzt, 
in dem (jewissen, im unmittelbaren Wissen von Gott als Dem, 
von dem wir mit allen unscren Thateii sclilechthln gewusst sind, 
und den mit allen Milleln der Theorie wie der Praxis („von allen 
Kriiften") wieder zu wissen der absolut-ethische Wissenstrieb 

' )  Lessing „Anti-Goeze" IV. 



bestrebt ist: so wird der vollkoiiimuue Pliilosoph, der wcise Menscli, 
der sein, weleher das ini (iewisseii ilini (iegebene uud Aulgege-
bcne erl'iilK, das vorerst utimillelbare (iottesbewusstseiu mil, alien 
Mittcln, die er in sich nnd nm sich in der Welt vorlindet, in 
alleni Well- nnd Selbstbewusslsein ansbildet nnd voilzieht. In 
diesem Sinn einer Erhebnng des nrsprüiiglichen Wisseiis zur 
Lebensweisheit bezeiclinele sehon Sokrales seine ganze I'hilosopliie 
als einen (iollesdiensl, niilhin als eben das, was in der heiligen 
Schrift „helen ohne Unterlass" lieissl. Was aber von diescr all-
geniein-iiienschiichen l'hllosophie der Lebenswelslieil die I'hilo­
sopliie als Wissenschaft nnlerscheidet, ist nicht der Verlust 
des absolnt-elhischen Charakters, nicht ein aparter „rein-theo-
relischer" Wissenstrieb, wclcher ja auch lm nnwissenschaftlicheii 
Leben ais i\eugier, als Schanlnst n. s. w. oft gemig sich iinssert, 
sonderu allein das, was Schleiennacher in seiner Abhandliing 
, , l i b e r  d e n  W e r l h  d e s  S o k r a t c s  a l s  P h i l o s o p h c n "  d i e  I d e e  d e s  
Wissens nennt, das „Wissen, was Wissen sei", das 15e-
wusstseiu urn die Nothwendigkeit nnd um die Weise der lir-
liebung des Wissens zur Weisheit, die Keflex ion anf den An-
lang mul l'ortgang des zmn Ziele fiihrendeu Wissensprocesses, 
die systematische Form. Dabei hesteht der absolnt-ethiscbe 
Cbarakler in voller Kraft: anch alles wissenschaftliche Wissen, 
welches nicht zur Lebensweisheit lendirt, ist eitel, weil es des 
wahren (irundes mul Zweckes ermangelt; wie denn l'ialon, in 
welcliem zuerst der sokratlsche Keim einer wissenschaftlichcn 
Philosophic anfgeht, dalïir biill, dass, wer irgend Etwas ohne 
(•ott, wer nicht (iott wisse in allein Wissen, in Wabrheit nichts 
Wissenswerthes wisse; wie Aristoteles die wahre Philosophie 
von der Scheinphilosophie (Sophislik) durch den so Oder so be-
schallenen „Vorsatz des Lebeus" absondert.1) L'nd was cudlich 
inuerhalb des wissenschaftiichen Hereiclis hinwiederum die Plii-

' )  PI a 1: o ii „Staat'p. 505 f. Vgl.Trendel enburg „Historische BeitrSge 

zur Pliilosopliie" II. 1855, S. 145: „Nach Platon isl die Erkenntniss keinn 

bloss logische (rein theoretische) Thai, sondern nur der Reine kann das 

Keine bertihren, und ili;r ganze Mensch nuiss sich erheben mul zmn Lichti! 

wenden." Aris lol. „Metaphysik" IV. 2. — Eben so, wie der Stifier 

der antiken wissenschaftiichen Philosophie, urlhdlt der der modernen, 

Cartesins, am Schluss seiner ffmften Meditation: „Plane video omnis 



— 72 — 

l o s o p l u e  a l s  W i s s e n s c h a f t  v o u  t l o u  U b r i g c n  W i s s e n s c h a f t e n ,  d e n  
gewühnlich allcin so genanntcn Fachwissenschaflen, nnterschcidet, 
ist niclit der Verzicht, auf die Allgeineinheit, die Universalitiit des 
ihr voiiiegenden Stolles, die vielmehr, wenn sie daim und wann 
war preisgegeben worden, immer wieder mit Keclit flir sie zu-
rückgefordert und anf's Nene geilend gemaclit wurde, z. 15. von 
Christian Wolff und Ilegel, sondern allein diess, dass sie die 
Priuclp icu wissenschaft ist, die Wissenschaft der dein letzten, 
obersten Gnmde nachstiintergeordneteii (iriinde, Kealgriinde alles 
Seienden, die Wissenschaft, welche im Verhaltniss 7.11 den Fach-
wissenschaften, im Wechselverkehr mit ihnen, einerseits nur die 
allgemeinen (iesichtspiinkte, die Ausgangspimkte der letzteren, 
feststellt, andererseits uur die allgemeinen Krgebnissc derselben 
entlehiit und verwerthet. Dafiir, dass heides ihr gleicht'alls uu-
beschadet des absoM-ethischen Charakters niöglich ist, biirgt die 
fortschrcitende Verwirklichung Hires Ideals in ihrer (ieschichte. 

Nun aber ist, wenn das Recht des Philosophen, den (ilauben 
zu heweisen, soil dargelhaii werden, die liaiiptsachliche Frage 
die: was begrfmdel den Uebergang von der 1'hilosophie im All-
gcmeinen zur Heligionsphilosophie V Dieser Frage gilt die folgende 
Frwiigung. Hls zu der Finsicht, dass Gott der Schöpfer der 
Welt ist, fiihrt, wie in jenem den fieweis abgriinzcnden Artikel 
sich zeigte, schon das (jewissen. Demi diess, dass der Mensch 
mit allen seinen ïhaten, mag er auch sich und sie vor aller 
Welt verbergen, dennoch, wie er ebcn im Gewisscn weiss, 
sclilcchüiin gewusst ist, dieses seiu Gewusstsein von einem 
schlechthin Wissenden, diese seine absolute Durchsichtigkeit flir 
das Auge dessen, den wir Gott nenuen, ware unmöglicii, wenn 
er, der Mensch, nicht auch seiiiem Da sein oder Sein nacli 
schlechtliin bedingt, schleclithin gesetzt, d. h. gesclialfen wiire. 
Und was so von dein Menschen gilt, das gilt im folgerichtigen 
logischen Denken, da alle unsere Welterkenntniss durch unsere 
Selbsterkeiintniss bedingt ist, aucli von der Welt, deren Hanpt-
bestaudtheil er ist.1) Aber dieses gewissenhafte Wissen Gottes 

scientiac certitudincin cl verilatein ab una veri Dei engnitione pendere aden 

ut, priusquam illiini nossein. nihil de nlla alia re purfocte scire polneriin." 

')  Noch einnial sei In lU'zug tilerauf die Vergleicimng der prftclsen 



— 73 — 

:ils des Weltschöpfcrs ist uur ein vovbcgritriiches, ciu zwar uiclit 
uuvcrmitteltes, jedoch unmitlelbares; cs soil iuiuiUeu der maimig-
faltigcn Lebenszustande, in allein Welt- uml Selbstbewusstsein, 
vollzogeu werden, lliermlt cbeu wird der lm (Jewisseu gegebeuc 
VorbegrilT (iottes dem Meusclien, gleleb jeder götllicheu (iabe, 
zur Aufgabe, deren Lösung ihm obliegt, aber aucli, da das 
Sollen kein Mussen is(, freistehl. Allerdings ist diese fornmle 
Freihelt oder Wahlfreihelt uur die vorauszusetzende (irnndlage der 
eigentlielien, eigentliilmlieli mensehlichen Freihelt, welclie sitii 
wesentlich unterscheidet von der bloss in uneigeudichem Sinne 
s. g. Freihelt, die der Spracbgebrauch dem Fall der Körper, der 
Hewegung des Thieres u. s. w. zuschreibt. Krst die Fimvilligung 
in den Willen des freilassenden (iottes, der Uebergang von 
der Möglichkelt des (iulen und liöscn zum wirklicb (luien, ver-
vvirkliebt, erniill, vollendet jene au sich leerc, inhaltlose Freihelt, 
wahrend die widerstrebende Nichteinwilliguiig in den Willen (iotles, 
der Uebergang von der Mögliehkeit des (luien und Hosen znm 
wirklieh Bösen, sofort die Freibeit In ihr (legentheil verkehrt. in 
Knechtschaft, in blinde Naturnotliwendigkeit. Aber eben als 
(Irnndlage der realen Freihelt bleibt jene fonnale zugleieh die 
unaufhebllcbe Grundbediugung der ersteren; es bleibt dein Men-
schen, der keine Masehlue Ist, die Krreiclmng seiner Hesdmnuing 
freigelasseu. Selbst daim also, weiiu wlr uns das (lewissen in 
urspriinglieher KelnheK deuken, eulliiilt cs die Mögliehkeit einer 
Unterlassung des Aufgegebeneu, die Mögliehkeit eiuer Kntzweliing 
mil Golt, die Mögliehkeit des Hösen als eine slels drohende (lefahr. 
Folglieh bedarf der Mensch sehou vor der wirkllchen Knlzwelling 
init Golt elnes Selnil/.es dagegen, eiuer Vermltlelung der Einheit 
init Golt. Dieses Ikdürfnlss findet seine Herriedlgung in dem, 
was Religion heisst, zuniichst in dein subjeetlven Sinne einer 
inenscliliclieu Lebensbestliiimtheit oder Gemüthsverfassung. Ware 
die Aufgabe des Menscheu, jedes Meusclien, welse zu sein, die 
Lebenswelsheit zu erlangen, das lm (lewissen iiiniilttelbare Goltes-
bewnsstseln iu allen Lebeus v erh lil tuis sen zu vollziehen, 
oline die Möglichkelt des 15 ösen, olme die (lefahr, dass das 

Exposlfion Ueberweg's im „Syslein der Loffik", 1857, S. 73—79 (2. Aufl. 

S. 72—77) und S. 117 1'. (2. Aufl. S. 115 f,) empfolilen, 



— 74 — 

Gewissen 7,11111 bösen (iewisseu werde, lösbar: so bediirfte cs 
keiuer Religion; Keiigioii und SiKiiclikeil wiircn daim Kins; 
das einlache sittliche Leben bcdürftc claim keiner besondcren 
ileilignng. Dcm abcr ist nicht so. DerMensch soli Gott wie­
der wissen, wie er von Hun gewnsst is(:, soli gewissenhaft seine 
Lebensauigabe ernillen, aber er muss es nicht, lis ist ilnii 
nioglich, niclil ein Weiser zu sein, sondern ein Thor, welcher 
spricht: es ist kein (iott. Und diesc Moglichkeit droht ilnn 
slets als eine (iel'ahr. Darnui, lediglich darum ist Religion 
nothwendig im Unterschiede von Sittlichkeit. Das Heilige, 
die Ileilignng des Lebens, welche das Böse verhiltet, das 
(iule vermittelt, macht den specifischen Untcrschied der Religion 
von der Sittlichkeit ans. Daher hat die Religion zu ihrem (ie-
genstande nicht (iott im Allgemeinen, sondern (iott den Hei­
ligen und — hypothetisch, lur den Fall, ilass die wahre Religion 
entstellt ist und wiederhergestellt werden soil, — (iott den Hei­
land; daher hat anch, was hier znr Krlauterung beigefügt sei, 
z. B. die christliehe Religion cs nicht mit (iott im Allge-
meliien zu (hun, sondern mit (iott in Christo, dein Mittler. 
Kiu Aristoteles war wissenschaftlich vollkomincii berechtigt, seine 
„erste Fhilosophie", die bei ihm audi die l'hllosopliie schlechthin 
heisst, Theologie zu nenneii, und er uennt sie bckaniitlich so; 
die Theologie als Religionswissenschai't muss, um als besondere 
Discipliii wisseiischaftlich haltbar zu sein, das bezeichnete beson­
dere Moment in die Restinimung ihres Regriffs aufnehmen. Wie 
aber in der mit dem (iewisseu gesetztcn Verbiuduug und gegeu-
seitigen Beziehung zwischen (iott und Mensch Ersterem die Ini­
tiative, die Stiftung des Rundes, die Urwirkung, dein Mensclien 
nur das Nachthun, das Wie der wissen dessen, von dem er sich 
nnd seine Thaten schlechthin gewnsst weiss, zukommt: so kann 
aucli der Schulz gegen einen Bruch des Buiides, inithin die Stif­
tung der Religion, in erster Linie nur von (iott ausgehen. Das 
Kntstehen der Religion als einer besondcren, vera librigen allge­
meinen siltllchen Leben des Menschen unlerscliiedenen, mensch-
lichen Leheiisbestiinintheit oder üemUthsverrassiing ist undenkbar 
ohne eine besondere, vou der allgemeinen natürlichen Wlrksamkeit 
(iottes uuterschieden';, gottliche Ollenbarung im weiteren Sinne 



(Phaucrosis).1) Dahcr is( die subjective Religion zu deliniieii ais 
die diirch göltiiche Ol'feiibarung im weiteren Sinnc ge-
wirkte menschliclic (ieiniUlisveri'assung, welche es ver-
lilitet, dass die Voilzielumg des (iottesbewusstseins in 
allem Welt- und SelbstbcAvnsstSCin uuterlasseii werde, 
dud welche es verniitteit, dass diese Volizieluiug geschehe. 
Dagegen treden soiche Definitionen der Religion wie die, nach 
dciien sie das IVomme Hewnsstsein, die Abhiingigkeit von tiott, 
die llingabe an Gott, die (ïenieinschart init (iott, die Kichtung 
des Gemüthes aiif die (iolthcit n. dgl. sein soil, so Wahres 
sic im Allgemeinen cnlhaltcu, docli keineswegs das specillsclie 
Wesen der Keligiou, die, no sie nur immer lactisch zn Tagc 
trill, nicht (lurch cin derartiges allgemcines Verhiiltniss zu 
(jolt, nicht (lurch das uneigentliche „lieten oline I'uterlass", 
welches ja viehnehr der (,'harakter des ganzen sidlichen Lebeiis 
ist, sondern diirch ein eigentliches, vom iibrigen Leben unler-
schiedenes Gebet oder luncres Opfer, wie dann audi (lurch die 
ausseren Opfer, durch riiumlich und zeitlich bestiminlen Gottes-
dienst, durch feste und festliche Zeilen, SUinden, Tage, Tage 
(Jolles, Sonntage, Fesltnge, Andachlsstuiidcn, (lurch eben so abge-
sonderte heilige Rauine, ein Gottesliaus, gemeinsames Helhaus, 
einsames Kiimnierlein u. s. w. charakterisirt wird. .\ur aus diesem 
specifischen Unterschiede, der die Religion nicht vom iibrigen 
sittlichen Leben treimt oder gegen dasselbe iudiU'erent setzt, wohl 
aber als die centrale heilige (negativ verhiitende, posiliv vermit-
telnde) Potenz — nach einem bekaunten (iieichniss als den 
Sauerteig — von den peri()herischen, einer lleiligung oder 
Weihe durch Religion bedlirftigeu — vom Sanerteige zu durch-
dringenden — Lebcnszustiinilcn abhebt, ist weKerhiu das Wesen 
einer besonderen religiosen (iemeinschaft und Anstalt (Kirche) 
im Verhaltniss zu der aligemeinen siUlichen Gemeinschaft und 
Anstalt (Staat) begreiflich. Wie aber das allgemeine Gotlesbe-
wusstsein, durch eine Urwirkung Gottes entstanden, auf organische 
Weise, von einer Generation zur anderen, fortbesleht durch Lehre 
und Uebung oder Gebrauch: so ist audi die von götllicher OITen-

' )  Vgl. 2 Mos. 31, 13: „Meine Habbuti! soil! ilir balteii; deun eiu 

Zciclieii ist diess zwisclien mir und eucli, anf cure Naclikomnien hin, dass 

ilir wissel, dass ich es bin, der Uerr, der eucli lieilif, rt." 



— 76 — 

barung herriilireiule Kcligioii daraul' augclegt, aul" organische Wcise 
rortzubcsteheu dnrcli religiose F.elire mul religiösen (iebraucli. 
lliennit gelit tile subjective Religion in die objective iiber, welche 
/.u definiren ist. als der Inbegriff aller aul' die gescliichl-
liclie Begriindung, Erhaltung und Förderung der subjec-
tiven Religion im Kinzelneu und in der Gemeinscbaft 
(Gemeinde) beziiglicben Lehren (Dogmen) und (iebrilucbe 
(Ritus).1) ,lenen entspricht aul' Seiten des Subjects der religiose 
(ilaubc, diesen der religiose Cultus; doch pliegt audi die Gesammt-
heit des sul/jcctiv- und object iv-Religiösen in einem umfassenderen 
Sinne Glaube genannt zu werden. Das religiose „Glauben" im 
engeren Sinne stebt, audi was die objective BegrUndung betriU't, 
dem etbiscben„Wissen" durcbaus nicht nacb, es ist vielmehr selbst ein 
Wissen, uurebenein specitisch-religiöses,anfden Reiigionsgegenstand 
gerichtetes; wie z. li. aucb für denApostelPauius das christlich-reli-
giöse Glauben zusammenfallt mit dem „Wissen" uur Cbristi (IKor. 
2,2). Kin solches Glauben ohne, aucli objectiv, zureichende Grimde 
ware fehlerhaft, wiire Leichtgliiubigkeit; ist das Object der Lehre, ist 
z. H. in dem paulinischen Falie Kreuzestod und Aul'erstelumg Cbristi 
nicht als gescbichtliclicTliatsache vollkommen begriindet, ist Cliristus 
nichtanferstanden, so ist, wie ebenfalls Paulus sagt, der Glaube 
ei tel (leer, inhaltlos.) Das religiose Glauben hat, wie das ethische 
Wissen, Grade des Wacbstbums; immer aber nimmt es den ganzen 
Menschen in Anspruch, aucli hierin dem etbiscben Wissen gleicli, wcl-
cbes nicht bloss ein Gedachthaben, sondern aucli ein Gehandelt-
haben ist, nicht bloss ein Aufnehmen, sondern aucli ein Hingeben 
zu seiner Yoraussetzung bat. So erscheint. z. li. der cbristliche 
Glaube nicht als Etwas vom oder im Menschen, sondern als eine„iieue 
Creator" (Gal. 5, (5 zusammen mit Gal. 6, 15 und 2 Kor. 5, 17).2) 

1) Vgl. Emit Burnouf „La scicnce des religions" in der Revue des 

deux momles, 1804, (unie 54, |).  537: „Le parallélisme des doguies et des 

rites esl la lui fondamentale de toute histoire religieuse." 
2) Vgl. Schelling an Escheninayer, 181-2 (Allg. Zeitschr. 1813, Band 

1, Heft 1, S. 121): „Aecliter Glaube ist sellist niclits Anderes als ein 

glaubendes d. li.  zuversiclitliches Wissen, in welcliem, wie in allem 

wahren (etliischen) Wissen, Her/, mul Geist in Einklang sind." — 

Ueber die Unstatllial 'tigkeit einer Trennung des Denkens und des Handelns, 

weielies IVeilicli nirlif mit dem ,.llantiren" darl '  identillcirt werden, inner-

halb des W iss e ns processes, aucli des strengvvissenscbaftlichen, vgl. bes. 

Trendelenburg „Logische Umersuchungen" II, S. 421. (DieEutwick-



— 77 — 

Wenu wir mis aber das (iewisseu iu ursprlnigliclicr Reinlieit 
(lachten, so begingen wir eine vou den Ficlionen, die in der 
Wisseiisciiaft niciit nnr /.uliissi^, sondern iiu Inleresse allsdligen 
Keflectireus vieli'ach nolhweiidig sind. Thalsiichlitii hal, die Mög-
lichkeit des Bösen sicli verwirkücht, ist das (iewisscn znm bosen 
(iewissen geworden, isi eine Slöriing des reclilen Verliiillnisses 
von (ioU nnd Menscb eingclrelen. Soil mm dasselbe nach ein-
getreteuer Slüning wieder bergestellt, die Einlieit des Menscbeu 
niit (iolt von N.cuein verniiüeU werden: so kann aiieh dieseWie-
derherstellung und WledervoriniUlnng, dein Obigen znrolge, /war 
allein von (lolt ansgeben, jcdocb, bei derniebt iiiecbaniscbeii, 
sondern etbiscben Verbindnng des Menscben mit (iotl, uiebt allein 
durch (lott gescbeben. Denn wie einerseits der Meuscli als 
ethisches Wesen so besebaffen 1st, dass ilim das (iute nnd das 
neueGnte, das Heil, nienials iinssciilcli angethau werden kann: 
so ist andererseits (iott fiir das llim vcrbindlicbe böse (iewisscn 
uiclit bloss der, vvelcber inoglicberweisc das neue (iute, das Heil, 
hringt, der Heiland, der das liöse gnl macht, die Slinde vergiebt, 
sondern ancb nnd vorerst der Heilige, der sich Nichts vergeben 
und das Hose nnr gut machen kann, indein er es straft, richtet, 
indem er eine gerechte Kiickwirkung auf die Verwirklichnng des-
selben iibt. Die Wiederberstelhing des reebten religiöscn Ver-
biiltnisses muss also zngleicii odcr mit dnrdi den Menscben 
gescbeben, der die irreligiöse Entzweiung mit (Jolt verschuldet 
bat. Der Menscb muss dabei sein, muss, die Strafe leidend, 
anf heilige Weise, da sonst uur neue Siiudc zur alten binzu 
kiime, in (lottes heiligen, die Siinde strafenden Willen ein-
willigen, muss in der Strafe die nothwendige Reaction des hei­
ligen (iottes gegen die Siinde v\illig anerkeimen. Diess aber 
kann er, wie er ist, nicht; denn sein Wille ist cben durch die 
Siinde gegen das gekehrt, was (iott will, ist zum (intea unfrei 

lung tins Denk ens ist an die Spra'che, die naliirwissensclmrtliclie lic-

obachtung an das Experiment gebnnden u. s. w.) Dass übrigens 

die Iiier geltend gemachte, dein Wissen'1  conforme, Bedenking des speci-

tlscli-religiosen „filaiibens" olme Gewaltlbat gegen den sonst tibliclien 

Gebrauch des Wortes sicli allmtthlicli eniwickeln mul festslcllen konnte, 

lebrt Aristoteles, Khetorik I, 1; „zóve n i(Sc sv o /x er ji u 'k i <S i u, 

"rtuv u /i(i(hóiTyJt(ci vnoXapcof.uv." 



mid unkrafüg, ein gebrochencr Wille, dein ilie Thalkraft fehll. 
(Vgl. Höin. 7, 18.) Zn der Krkennlniss gelangtcn scliou die Al­
ien, die Nichts von eincr lleilsoirenbanmg (Oirenbaning im cu-
geren Sinne, Apokalypsis) wussten, dass der Mensch fiir sich das 
gesiörle Verhiiltuiss zu GoU. uiciit wiederherzuslellen vermag, dass 
das liber ilm liereingebrochene, von ihm versehuldele sKllicbe nnd 
folgeweise natiirliche Unbell niclil von ilnn ohne Weileres wieder 
riickgangig geinacht werden kann. Durcli den Missbranch der ab-
slraelcn, fonnaleii Freilieit, der WahHVeiheit, einmal anders ge­
worden, als er nrspriinglich war, dein Rosen zugewandt nnd da-
dureli im Gegensatz zu der realen, positiven, mil, dein (lui-sein 
gesetzien Freilieit unfrei, gebi der .Mensch, gelil die Seelc, wie 
Platon sag(, ihreu Weg nach des Verhiingnisses Orduiing nnd 
Gesetz. Und dasselbe lebrt Arisloteles, wenn er die Hosbeit flir 
die Verderberiu des sittlichen Urznstandes erkliirt, die das See-
lenange blende, so dass der Menscb, der das liose gewolll, mui 
niclil- melir (lialkriiflig das (j'nte wollen kann.1) Und eben das­
selbe lelirt, iiiiabiiangig von ehrisilicher Lehre, die moderne Plii-
losopbie, ja audi die moderne Naturwissenscliart aui" der llülie 
iltrer Unlwicklung da, wo sic das Coniiniiim der Naiur nnd des 
Geisles betrilt.2) Der siUlich unfreie Menscb kann mir mil, Wi-
derwlllen und Unwillen oder doch uur halbwillig, mil; getheiUern 
Willen, die Strafe lelden, nnd ein solches Slrafleiden bat keine 
ethisch siihnende Wirkuug, sonderu verschllmiuert uur noch das 
Unheil.3) Soil demnach dennoch das Heil ollenbar, das religiose Miss-

' )  Platon „fieselze" p. OOI. Aristotelus „Nikornacliische Ethik" 

VI, 5 u. 13 nebst 111, 7. Vgl. Niigelsbach „Nachhomerlsclie Theologie", 

1857, S. 333 ir., bes. S. 338. 

2) Herb art „Zur Lehre von der Freilieit des menschlichen Willens", 

1830, S. 210 und ï 'hilo in der „Zeitsclirlfi fiir exacte Philosophle" 1805, 

VI, '2, S. 112: ,,ln geistigein Hinne ist nur das Than uln freies, welches 

dureb bewusste Griinde determinlrt wird, uml im höchsteii Sinne isl es 

frei, wenn diese Motive wahr und gut sind." Vgl. Menie a, a, 0. S. 90: 

„Der theologische Sinn des Unfreien ist der physiologischen Autrassung 

ganz, conform; die (reale) Freilieit bedeutet dem Physiologen wie dem The­

ologen eine Ent wicklung nach dein angeborenen, also gütllichen Gesetze." 

Aehnlich ebend. S. 153—150. 
3) Vgl. NÜgelsbach „Homerische Theologie", 1840, S. 102—195 

und desselben „Nachhoinerische Theologie", S, 302 f. 



— 7i) — 

verliiiltniss in das redilc Vcrhalüiiss umgestaltel, werden: so bleibt, 
da lilerzu aus dein elhischen (iesichtspunkt das Dabei sein iles 
Mensciien unbedingt erfoi-derlicli, mul da mit dem Menschen die 
(jesamnitheit der (ieschiipCc, die Weil, iinUnlieii belindlich isi, mirder 
A n s w e g  a u s  d e m  D i l e m m a  i i b r i g ,  d a s s  ( J o l t  s e l b s t  M e n s e b  
wird, dass Er, Mensch gewonlen, slellverlrc(.end,'dic Siinde siilint 
und so das Heil oirenbarl. Zur Wiederhersleiliing des rechten 
religiösen VerliaKiiisses bedarf os einer goltmeiiscldiclien Vermilt-
l u n g  d e s s e l b e n ,  b e d a r f  e s  e i n e s  M i t t l e r s ,  d e r  v o n  ( i o l t  a u s  
auf die Menscbbeil, wirkl (Heil bringend, erlüsend), aber aueli 
von der Menscbheit aus auf (iol( wirkl, (die Siinde slilineiid). 
Die ebenl'alls den Denkeru und Dichlern des klassisclieii Altertbums 
schon vorsclnvebeiide, wiewold uur duukel vorschwebendc, liy])o-
Uietiscbe Notlnvendigkeit dieser gottiuenscliliclien Vennitduiig 
(llenscliwerduug (iotles) ist das Let/.le und Hochsle, wohin die 
religionsplnlosopbiscbe Speculalion deducüv vorzusclircilen vermag.4) 
()b aber das liypolheliscii (iesct/.le, also dasjenige, was wir für 
den Fall, dass die walire Religion nach ihrcr Knlstellung wieder 
bergestellt werden soil, amiehmen mussteir, sich verwirkliclie oder 
nicht, kaun nur erfahrungsmitsslg, durch geschichtliche liclrach-
tung, ennittell werden. Das, wie die pliilosophische Schnlsprache 
sagt, abs(eigende Deuken slreckt hier seine Wallen auf (inade 
u n d  U n g u a d e ;  e s  m a c h t  l ' l a t z  d e m  v o n  u u t e n  a u f s t e i g e n d e n  
Verrahren. So l'ührt der speculative oder synthetische Theil der 
Keligionsphilosophie von selbst, mit innerer Notbwcndigkeit, über 
sich hinaus, in den hislorischen oder analytisclien Theil hluein. 

Jetzt wird das Hecht des Fhilosophen, den (ilauben /.u be-
weisen, elnleuchten, jelzt, was eiu Abweg schicn , in das Licht 
seiner wahren liedentung getreten sein. Denn die (ilaubensbot-
schaft, das Evangcliiuu, die Verkilndigung, dass (iott wirklich 
Mensch geworden, tritt geschichllich mit dem Anspruch auf, das­
jenige zu sein, worin allein die Befriedigung jencs hiichsten lie-

4) In Be/.ug auf die Alten vgl. PI a ton „Slaatsmann" p. 271 ir. und 

„Phtidon" p. 85; da/.u Dollinger ,.I[eideulluiin u. Judenthum", 1857, 

S. 728-734. In Bezag auf das Ganze, das hier enlwickell worden, vorzüg-

licli Gess: „Die Notliwendigkeit des Sühncns Clirisü'1  in den ..Jalirbücliern 

für deutsche Theologie", 1859, IV, 3, S. 171): , .So kann das (iewissen bis 

zu der Alinung kommen, dass nur, wenn Gott setber die Sillinung voll-

briichte, dieselbe gelingen kömUe," 



— 80 — 

dürfnisses zu fiudeu sci. „Es ist in kcinem Audeni Heil." Die-
ser Anspruch will gepriift sein. Die Kirche tics Evangeliums, 
welclie ihn vou Neuem erliebt mul in inaterieller Bezieliung 
wesentlich Nichts welter verkündigt als Cliristuin den (Jotlmen-
s c h e n ,  d e r  d i e  S i i n d e  g e s i i h n t  h a b e ,  b c n i i ' l  s i c h  d a b e i  f o r  m e  1 1  
ausschliesseud auf die lieilige Schrifl;, als in welcher dieser An-
spnich beurkundel, nrknndlich bcgriindet sei. Die griecliisch- und 
riimiscb-kaüiüliselie kirche bietel, vvenn man in Kiirze ihren Un-
lerschied von der evangelischen so bezeiebnen darf, Melir, jcde 
andere religiose Gcineinscliaft aber Weniger, als woraul" das 
o b e n  d e d u c i r t e  r e l i g i o n s p l i i l o s o p b i s c l i e  H e d i i r f n i s s  g e r i e h l e t  i s l ;  
ob jenes plus In Walirhelt anch ein minus, kann bier f'iiglich auf 
sich berulien.1) Jedenfalls 1st es nnr das Kvangellum, was direct 
elnschlagt in die rellgionsphilosophlsche Untersucliung; die Ue-
berbletungen desselben gehen mis hier Nlehts an. Die evange­
lische Kirche aber hal den Inhalt Hirer Verklindigung flir das Ik-
wusstsein der (iemelnde nledergelegt in ihren Itekenntnissschrifteii, 
die sich allesammt, wie anch noch der Kingang der Concordleu-
formel bezeugt, der Forlsetznng und Herichtlgung dnrch die hei­
lige Schrift olfen halten. Sie sucht wissenschaftlich die 
U r f o r m  d i e s e s  I n h a l t s  i m m e r  t r e u e r  h e r a u s z u s t e l l e n  i n  d e r  b i b l i -
schen Theologie; sle belleisslgt sich In der Dogmatlk, nach 
Massgabe der Urform, einer der Entwicklungssture sowohl des 
kirchlichen wie des allgemelnen wissenschaftllchen Zeltbevvusst-
selns entsprechenden Formgebung. 

Auf diese Speclahllsclplinen des tbeologlschen Fachs hal, in 
Folge der Theilung anch der wissenschaftlicheii Arbeit, der l'hl-
losoph, der den Glauben bewelsen will, ganz dleselbe Kdckslcht 
zu nehmen, die er In seinen nalurphllosophlschen Bcstrebungen den 
e x a c l e n  N a t u r w l s s e n s c h a f l e n  s c h u l d e i .  S l e  . s i n d  i l n u  l l ü l f s w l s -
s en schaf te ii. Schllmm slande es dabei frelllch in nnserni 
Fall, wcnn dem (Janzen der neueren Dogmatlk wirkllch der Cha-

l) Vgl. Mar t e n s  en ,, Die chnstllclie Dogmatlk", 1856, S. 30: „Der 

Katholiclsmus liat sicli z» einern grossen System von Cliristcntliums-Garan-

tien entwickelt; aber das Clirlstenthmii, die S&clie selbst, die durch diese 

garantirt werden soilte, ist in den Scliatfen gestellt.  DerGegensatz zwisclien 

dem iicliten und dem uniichten Christenllmm ist nach nnd nacli auf die 13e-

jalmng oder Vernelniing der Gültigkeit dieser Garanlien reducirl worden." 



— 81 — 

rakter eignete, den der Witz misers verehrten natiirwissenschaft-
lichen Pliilosophen ilmi zugeschrieben, der Charakter der „Anarchie, 
g e m i l d e r l  d u r c l i  U n f r u c h t b a r k e i t . " 1 )  S c h l i m n i e r  u o c l i ,  w e n n  d i e  
Theologen Recht liiltten, welche im Interesse des Fortschritts iiirer 
gesannnten Wissenschaft am liebslen Nichts vonihr wollen stehen 
lassen und vor Allem anl' einen entschiedenen liruch mit der 
„traditionellen" Behandlnng derselben dringen, liuless abgesehen 
davon, dass das (janze der gegenwartigen Philosophie mis 
Philosophen am wenigsten reizen sollte, über den Zustand einer 
anderen Wissenschaft mis lustig zu niachen, da die öffentliche 
Meinung auch der Gelehrten diesem Ganzen, wenn überhaupt 
einen Charakter, doch waluiich nicht den einer gehörigen Prucht-
barkeit beliegt, — hiervon abgesehen, scheint dein witzigen Benr-
theiler des Ganzen der neueren Dogmatik nach verschiedenen Anzei-
chen seines Werkes die eingehende Kenntnissnahuie von den Arbeiten 
der Theologen ein vcrhiiltnissinassig minder dringendes Hedürfniss 
gewesen zu sein als die lieachtung der meisten anderen exoti-
scheu Lcbensmittel des philosophirenden Geistes, von deren ge-
lungener Assimilation eben jenes Werk in staunenswerthem .Masse 
zeugt. Und was die theologischen Stlirmer und Dranger betrid't, 
so erinncrn sie stark an gewisse sehr vorlaute Herolde der nun 
liingst giinzlich verstmnmten „Naturphilosophie", die auch aller 
„traditionellen" Nuturwissenscliaft die Vernichtung drohten, ja 
die Selbstvernichtung zumutheten, damit Uaum wiirde für ihr von 
Grund aus Neues. Wie es aber zur Zeit des damaligen (Jeiiiu-
sches einc sinnige und besonnene Naturforsclumg gab, die, un-
beirrt durcli den wiisten Lürni, auch nicht blind gegen das unter-
mischte (Jute, das die Neuerer leisteten und forderten, den 
Fortschritt in der Fortsetzung suchte und land: so giebt 
es in unsern Tagen eine, der wissenschaftliclien llaltung nach 
verwandte, gerituschlose theologisclie Forschung, die unter der 
Monarchie des Geistes der Wahrheit Frucht bringt in (ieduld. 
Von ihr wollen wir mis das Zweckdienliche tradiren lassen. 

Das Erste, worüber wir sic zu Rath Ziehen mlissen, ist die 
Aechtheit, die Glaubwii'rdigkeit der Urkunde des (Jhristen-
thums, der heiligen Sclirift neuen Testaments, zu der die alt-

• )  L o l  z e  „ M i k r o k o s m n s "  I I I . ,  I H f l . ) ,  S .  3 7 1 .  

L 



— 82 — 

testamenlliche sich cben so als Unterlage verhiilt wie die jiidisclie 
Religion, iu welclier der Messias, der Christus, verheisseu ist, 
zu der clirislllcheii, iu welclier die Verheissung sich dahiu er-
füllen soil, dass Jesus von Nazareth der Christ sei. Demi dort 
zwar, wo wir zu enviigeii halten, in wie weit das Christenthnni 
bewiesen werden könne, oder was jede Keligion und die christ-
liche uur erst recht bei demjenigen, deiu sie bewiesen werden 
soil, voraussetze, dort war die Frage nacli derAechtheit der bib-
lischen Schriften nicht die (inmdfrage, sondcrn diese drehte sich, 
wie wir wissen, urn ein Anderes; hier alter, wo es gilt, das 
Christcntbuin wirklich zu beweiseu, zu priiren, ob in ihm that-
sachlich, geschiclitlich gegebeu sei, was specnlativ dcsiderirt und 
postnlirt wurde, hier ist sie es, well eben in jenen Schriften 
diess behauptet wird. Da fragt es sich ailerdings vor Allem, 
ob die Hchauptiuig (ilauben, naiiilich historischen (ilauben, verdiene, 
d. h. vor der liistorisclien Kritik Stand halte. Diese Frage ist 
in Betrell' der grossen Mehrzahl der Hestandtheile des neutesta-
inentlicheu Kanons bekanntlich iu neuerer uud neuester Zeit ver-
ncint worden, auf's Eutschiedenste von der s. g. Tiibinger Schule, 
deren Stiiïer F. Clir. Haur war (f 1860). Alleiu l'ür's Erste 
konueii die uubestritten-iichtcn Schriften, die liriefe des Apostels 
l'aulus an die Römer, die Korinther und die (ialater, vou der Apo-
kalypse zu schweigen, den Auspruch, den die Kirche erhebt, jedein 
diesseit der gezogenen (iriinzen des Beweises stellenden Lescr 
vollkommen beurkundeu; sie babcii es nach dem Zeugniss der 
Jahrlmnderte des ileils unzitlilige Male gethan und (hun es fort-
wahrend! ja, gebiideten Zweilleru uusrer Tage, die au das Chri-
tlium herau wollen, aber eingedenk dessen, was sie von der 
„Kritik" gehörl liaben, niclit recht herau köiinen, ist uubedingt 
zu rathen, dass sic vorliiulig nur au die genaunteu paulinischcu 
Briefe sich halten, dainit kein Nebengedaiike die Eiiipriinglichkeit 
schwiiclie. Sodann aber slud die (iriinde Baur's uud seiner An-
hanger gegeu die Aechtlieit der iibrigen Schriften theils, wiewohl 
nur geringeii Theils, innerhalb der Schule oder des weiteren 
Schulkreises zurückgenoiniiieu oder ennassigt, theils, und zwar 
grössteu Theils, von kirchlicher Seite widerlegt worden.1) Endlich 

' )  Ueber jeues giebt niiliero Auskunft die Abhandlung (von Lipsius) 

,Ferdinand Christian Baur und die Tübinger Helmin" In „Unsere Zeit", 



— 83 — 

hat der Stifter der Scluile selbst in dein zwei Jalire vor scineni Todc 
lieu lierausgegebeneu „Lelirbucli der clirislliclien DogtneugeschlclUe" 
zu dem bedeutcndeu Ziigestanduiss sicli hcrbcigelassen, dass die 
Schriften des IV. Test, um ihres Inhaits willen „mil Recht 
noch immer als kaiiouisclie cine in sich geschlossene Einheit bil­
d e n ,  s o f e r n  s i c  d i e  S c h r i f t e n  s i n d ,  i n  w e l c h e n  w i e  i n  k c i n c n  
a n d e r e n  d i e  c h r i s t l i c h e  ( i e m e i n s c l m f t  a l l e r  Z e i t e n  v o n  A n f a n g  
an den nrkundlichsten nnd allgemeingültigsten Ausdrnck ihres 
c h r l s t l i c h c n  B e w n s s t s e h i s  g e f n n d e n  h a t  u n d  a u d i  f e r n  e r  f i n ­
den wird."1) Steht es ini Allgenieinen so, wie hier eingeriiumt 
wird, um die Hinheit des neutestanientlichen Schriftganzcn. so 
köimen wir den Ausgang dos Streites, der in Bezug auf Vcrein-
barkcit oder Unvcreiiibarkeit der einzeinen s. g. Lehrbegrilfe, des 
panlinischeu, synoptischen, johanueischeii u. s. w,, dcrmalen noch 
schwebt, getrost erwarten und nicht zweifelhaft sein dariiber, ob die 
Gegner der Kirchenlehre Recht hehalten werden, welche meinen, 
dass der johaniicisclie „Logoscliristus", der bei (iott und (iolt 
war, durch welchen Alles geworden ist (Joh. 1, 1—3), ciu hiin-
melweit auderer sei als der paulinische Eine llerr Jesus Christus, 
durch welchen Alles ist (1 Kor. 8, (j), und der wieder ein ganz 
anderer als der synoptische Jesus, der Solui, den uur der Yater 
kcniit, wie diesen uur jener (Matth. 11, 27; Luc. 10, 22), als 

Jahrgang 1802, Heft 01, womit zu vgl. Heini' .  Beckh .,l)ie ÏQbingcr lii-

storisclie Sclmle" in der Erlanger „Zeltschrirt für l ' i 'otestanlismus u. Kirclie" 

1804, Band 47, Heft I—l; Ober dieses vornelunlicli die „Einleilung in das 

N. Test." von BI eek, 1802, nacli dessen liistorlsch-krilisclien Untersuclmngen 

(a. a. O. S. 071 IP.) kein Gruiid vorliegt, inidi uur eine Schrift aus der 

über 1400 Jalire bestellenden Sammlung ausznscliliessen oder andereScliriften 

aus dein cliristlichen Altertliuin in dieselbe aiifzunelunen. Speciell zur 

Evangelienrrage enlliiilt,  auch nacli dem Urtheile Wagenniann's in den 

„Jabrb. für deutsclie Theologie" von 1800, Heft 2, das inKUrze Beste der 

dritte von Ulil horn's Vor triigen fiber „Die modernen Darstellinigen des 

Lebens Jesu", 1860, S. 09—103; specieller noch zur Würdigung der Evan-

gelienkritik von David Strauss in seinein neuen „Lcben Jesu" bietet einen 

sehr scbiitzbaren Beitrag „The Athenaeum", January 1800, Nr. 1993—1096, 

wo ein Nichttbeolog „within the limites of secular criticism" mit der den 

Engliinder auszeichnenden Kaltbliitigkeit und praktischen Vernunft den 

deutschen Kritiker kritische Mores lelirt.  

')  Banr a. a. 0. S. 305. Vgl, desselben „christliche Lehre von der 

Dreieinigkeit und Menschwerdimg (iottes" 111., tsts, s. 106 f. 

0* 



der Herr der Herrlichkeit des Jacobusbriefes (2, 1), der Erste 
und der Lelzte der Apokalypse (2, 8), — oder die, welche iiber 
dein Unterschiede die Eiulieit nicht verkennen mul uiclits i5c-
fremdliches darin finden, dass es dein Jiinger, den der Herr lieb 
batte, vorbebalten war, das letzte lösende Wort auszusprecben 
iiber des Herrn Person, das Wort, das gleicbsam allen anf der 
Zunge lag. In dieser Zuversicht begrilssen wir das grosse, anf 
d e n  N a c b w e i s  d e r  n e u t e s t a m e n t l i c b e n  S c b r l f t - E i n b e l t  h n  E i n -
zelnen gericbtete Unterncbinen Hofmanu's, welches die 
Anlage hal. ein entscbeidendes zn werden.') Es geht ans von 
dem testen Pinikle der zweifcllos-achteii paulinischeu Hriefe, wo 
der Apostel erzahlt, dass ihm, wie den Zwölfen, der Aurerstandene 
erscbienen sei, also das erziihlt, wovon die Gegner bebaupteii, 
dass, wer daran glaubt, in Wahrhoit keinen (irund melir babe, 
irgend einen Zug der evangelischen Gescliiciite wegen seines 
Widersprucbs gegen die Gesetze der Natnr und der Gescbiclite 
zu bezweifelu.2) Hiervon hangt, wie deun Horinann auch seiuer-
seits treilend bemerkt, nicht weniger ab als Alles. Deun kommt 
der gescbicbtlicb Forscliende darauf hinaiis, dass bier eine That-
sacbe vorliegt, deren geschicbtliche Heiirkiindung so iinanfecbtbar 
ist als die irgend einer anderen, so wird Nichts von dem, was 
ibr Gleicbartiges von .lesii berichtet wird, um desswlllen, well 
es ibr gleicbartig mid also dem gemeinen J.aul'e der Dinge un-
gleicbartig ist, iïir ungescbichtlich erklart werden dlirfen. Im 
Gegeutbeil: ein gesehicbtlicber Ziisaiiuiicnhang, dessen Mitte dicse 
Thatsache bildet, wird gar nicht anders als riickwarts und vor-
Avarts ibr verwandt und gleicbartig sein köuuen, und in dem 
Masse, als das lierichtete dieser Krwartung eutspricbt und einen 
anf diese Thatsacbe abzielenden und von ibr ausgehenden Verlauf 
darstellt, wird der (ieschicbtsforsclier für die Zuverliissigkeit der 
Herichte ein günstiges Vorurtbeil gewinnen.3) Miige es dem, 
Ubrigens weder durcb dieses noch durcb sonst ein Vorurtbeil 

' )  Die hciligo Schrift neuen Testaments zusammenhangeml untersucht 

von Dr. J. Clir. K. von Hofmann. 1862 IT. 

' )  Zeiler „Strauss und Renan" in v. Sybel's historisclier Zeilsclir. 

1864, Heft 3, S. 122. 
8) Zeitscluift für Protestanfismus und Kirche, 1864, Band 48, S. 84 

und Seite 95. 



gebiuuleneneii, evangelisch Preien nnd zur lihre der Kirche des 
Kvangeliums sclion so reich gesegneten Manue vergüimt sein, (ias 
grossartige Werk zuiu kröuemlen Knde zu fliliren! 

DUrfen wir aber deninacli, wie in Hinsiciit aui' den Inlmlt 
der Sclirift selbsl der Meister der Zweiller zugestanden hat, die 
Frage naeh der (ilaubwiirdigkcit der Urkimde des Christenthuins 
als im Allgemeinen zu (junsten derselbeu enlschiedeu nnd auch 
lm Einzelnen der gleiclien lintsclieidnng nahe ansehen: so fragt 
s i e h  z w e l l e n s ;  w e l c h e s  i s t  d e r  s p e c l H s c h - r c l i g l ö s e  G l a u b e n s -
1 nh alt, der Inbegriff des Christenthuins der Schrift oder, mn 
es uns noch einmal von David Strauss bezeichne» zu lassen, des 
Christenthuins, „wie 1'aulns, wie alle Apostel es im Sinne halten, 
wie es in den Bekenntnissschriften saniinllicher fhristlichcn Kir-
ciien vorausgesetzt ist"?1) I)b dieser (ilaubens-lnhalt nnd Inbegrifl' 
begreillich sei oder nicht, wird weiter unlen, drillens, in Frage 
koinmen; hier fragen wir, wie es der regelrechte (iang einer 
wissenschaftliclien Untersuchung erheischt, lediglich nach dein 
Sachverhalte, nach dein Thatbestande. Unsere Frage ist eine ein-
faclie quaestio facti. 

Die heilige Schrift giebt sieh selbsl nicht, wofiir sie oft ist 
ausgegeben worden, fiir ein Lehrbnch der Keligion; soudern sie 
will nach Art geschichtlicherUrkunden ihren Lesern, so viel möglich 
ersetzend, das Miterleben dossen, was in ihr gesciirieben steht, 
vennittelu, will ihnen ein Millel sein zur Aneignnng der (Inade 
nnd Wahrheit, die durch Jesns Christus, wie sie sagt, geworden, 
will „vor ihren Augeu nnd llerzen eine neue Welt crölfnen, in 
der sie tiott selbst leiben nnd leben sehen".2) 

Den .Mittelpunkl dieser neuen Welt der MellsofFenbarung, wie 
sie im Neuen Testament abgebildet, im Alten vorgebildet 1st, 
ninimt Jesus Chrisliis ein, der Heiland der Welt (Joh. 4, 42), 

' )  I). F. Strauss „Die Halben und die Ganzen", 1866, S. 127 f. 
a) Rothe „Zur Doginadk", 180;!, S, 328 f. imrt vorher S. 124. Vgl. 

H ofinann ,,l)er Schriftbuweis" II.,  2, 1800, S. 100—108, wo von dem neu-

teslamentliclien SnlmCtganzen als einein ,.vollsiandigen und entspreclienden 

Denkmal der christlichen Anfnugsgeschichte" ein Bild entworl'eu ist, wie 

es bei so geringem ümfange uur dein Meister gelingen koinite. Das dor 

alttestainentlichen Sclirift gewidmete Seitenstlick findet sieh ebend. 1., 1857, 

S. 070 ir 



in wclcliem die sanzc Fllilc dor (iotilieit leibiiaftig wolint (Col. 
2, 9). Kin Mcnsch, ei» Menschensolin, von Hans aus einzig unter 
don Mönsclicn, so wird or uns „vor Angon gemalt" (Gal. 3, 1). 
Geboren von einer Jungfrau, dor von eincm Holen des Himmels 
verklindot war, dass, was sic gebaren worde, als lioiiig, vom 
heiligen (ielst empfangen, Solui (ioltes worde genannt worden 
(Luc. 1, 35), bokennt der Zwölfjabrige im (ïogcnsalze zn einem 
inonsclilichen Yater Gott als seinen Valer (Luc. 2, 48 f.). Der 
den Namen hat, dass er sein Volk ontsllndigen soli (MaUh. 1, 
21), beginnt, unter das Gesetz geüian (Gal. 4, 4), seinem lierul'o 
gemiiss, alle Gerochtigkeit zn erl'iillon (Matth. 3, 15), indem er, 
von koiner SUnde wissend (2. Kor. 5, 21), den heilsgoscliiclit-
llchon Weg (iodes mit seinem Volke belritt nnd als Glied des-
selben sich tanfen liisst von seinem Vorlaufor, dom Prodigor dor 
Unsse, wie die, welche ihre Siindon bokennon (Matth. 3, 6), fiir 
sic znr SCnide gemaclit (2. Kor. 5, 21). jVachdem er daim die 
ihm von aussen, vom Fiirsten dor Wolt des Unheils hor, widor-
falironde Versnchnng, die Welt widcrgöttlich zu bcliorrschon, statt 
ihr znm Hello zn dienen, siogreich bestanden (Matth. 4, 1—11), 
goht or Heil Ichrond nnd Heil bringend umher, predlgt das Kvan-
golinin nnd licilt allerlei Kranklieil (Matth. 9, 35). Auch !ils 
Lohrer cinzig unter don Lehrern, kniipft er das ewige Geschick 
seiner llörer, liber welches er endgliltig enlschoidon will, an ihr 
Verballen gogen selne Worle (Matth. 7, 21—27; Joh. 12, 48)-
Znr Korlselznng seiner Wirksainkeit nnd Griindung einer Gemelnde 
des Hinimelreichs anl" Erden erwiihlt er die Zwölf, die er sehon 
bei seinen Lobzoiten anssendet, ebenfalls das Reich Gottes zn 
zn prodlgen nnd die Kranken zu hellen (Luc. 6, 13; 9, 2). Zur 
Schöpfung nouor Menscliennatnron nnd Erhaltung der neugeschaf-
i'onen sotzt er die neutestamentliche ïanfe ein nnd das Abend-
mahl, da nur, wor ans Wasser nnd Geist geboren wird, in das 
Reich Gottes kommen könne, und nur, wer das Fleisch des Men-
schensohnes isst und sein Hint trinkt, das ewige Leben habe 
(Joh. 1, 33; 3, 5; 6, 53 f. vergl. mit Joh. 4, 1 f. nnd Matth. 26, 
26 ff). In Voraussicht seines Hingangs znm Vater, von dem er 
ausgogangen (Joh. 16, 28), verheisst er den Seinen einen andern 
Heistand nnd Triister, den Geist der Wahrheit, den heiligen Geist, 
dor von ihm zeugen nnd sie in alle Wahrheit leiten worde (Joh. 14, 



- 87 -

1(5 f. 2(5; 15,2(5; 1(), 13). Vollonds erfüllt er alle Gerechligkcil, 
imlciu er, verratlieu mul verurdieilt, l'reiwillig sein Lebcii in den 
Tod am Kreuze dahiugicbl als Lösegeld l'Ur Viele, die seiber 
ilire Seelen niclit zu lösen vermogen (Job. 10, 18; Matth. 16, 26; 
20, 28). Kr, der vou kelner Siiiule weiss, leidet, den Tod, den 
Sold der Slinde (Köm. 6, 23), stirbt für die Silnder, für die 
(ioltloseii (Köm. 5, (5), wird zum Flncbe 1'iir sie (dal. 3, 13). 
Er, der nicliL niiiliig lia(, iiir eigene Slinde Opfer zu bringen 
(llebr. 7, 27), opl'ert sich zur Stilmung der SUnden der ganzen 
Welt (1. .foh. 2, 2; vgl. ebend. 4, 10). (iott in Cbristus ver-
silhnl. die Welt mit sicb (2. Kor. 5, 19; vgl. Kol. 1, 20); durch 
den (ilaul)eii daran werden die Silnder geredufertlgt (Köm. 3, 
28). Uie sillineiule uml versöbnende Kraft seines Todes vvlrd 
diircli seine Auferweckung erwiesen, ohne die der (ilanbe eltel 
wiire (I. Kor. 15, 17; Köm. 1, 4; 4, 25). Der am Kreuze slcbt-
licli (ieslorbene (Job. 19, 33) und liegrabcue (Job. 19, 42), der 
lm (ielsle den (ielstern lm (ieriingmsse gepredigt bat (1. Pelr. 3, 
19), aiilersteht am drillen Tage slclitllcli (1. Kor. 15. 4—8), 
leibbaftig, wiewoid den Medingungeu der Irdlseben Leiblielikeit 
eutnouimen (Job. 20, 1!) 1'.). Sicbtileb aueh wird er aufgelioben 
gen lilmmel (Apgscb. 1, 9 l'.), naclidem er die erwiililten Jünger, 
mil Ausnahme des Verratbers, lelztwlllig angewlesen, alle Aölker 
aul' den Namen des Yalers, des Solmes und des heiligen (ielstes 
zu la uien, unter allen lUisse mal Vergebnng der SUnden in seinem 
Namen zu predigen, seine Zengen zu sein bis ans Kude der Erde 
(Mat(li. 28, 19; Luc. 24. 47; Apgscb. 1, 8). Und ebenso sidil-
llcb will er wiederkommen vom lilmmel zum Kiidgerlcbt iiber 
die Lebendigen und die Todten (Mattli. 24, 30; 25, 31 11'.; l.Tbess. 
4, 15 11'.; I. 1'elr. 4, 5). Was er verhelssen, geschiebt: der 
andere Tröster stellt sieb ein am Tage der Pfiugsten, er zeugt 
von Cbristus, und die von Anlaiig bei diesem gewesen, zeugen 
aiuli und reden vou den grossen Tliaten (iottes (Apgscb. 2, 
1—11 vgl. mit Joh. 15, 2(5 f.). Aul'Wort und Sacrament grün-
det sich die (iemeinde des Herin (Apgsch. 2, 38—47). Ihr eil-
rigster Verfolger wird vom Auferstandeuen selbst bekehrl, den 
Aposteln zugesellt und gewürdigt, inelir als sie alle zu arbciten 
(Apgscb. 9 und 1. Kor. 15, 8 11'.). Nicht der wahrc, sich treu 
blcibende, uur der heuchelnde Petrus wirkt ihm zuwider (üal. 2, 13), 



— 88 — 

ohne das Band der Gemeinschaft auP die Dauer zu lockern (Apgsch. 
15), da auch der Heidenapostel das (ieselz nicht aufliebt, sondern 
aufrichtet für den Israel Goltes (Höm. 3, 31; Gal. 6, 16). Durch 
die gemeinscliaftliche Wirksamkeit des l'aulus mul der anderen Apo­
stel, durch ihr niündliclies mul scliriftliches Zengniss, welches auslanft 
in die Hitte an Cliristi Statt, dass die von Gott Versölmten, au 
Christus glaubend, ihrerseits sich mit Gott versöhnen (2. Kor. 
5, 20), besteht mid vvachst die Gcineinde, die, im (ilauben des 
Sieges liber die Welt gewiss (l. Joh. 5, 4), am kraftvollen An-
fange schou das Ende aller Dinge nahc weiss (1. Petr. 4, 7), 
die Wiederkuuft ihres Herrn uach dor Liebe Art nicht erwarten 
kaun, aber erwarten lernt (Philipp, 4, 5; 2. Petr. 3, 9) mul, 
wie weit auch die Zeit der vergunglichen Welt sich noch ausdehne, 
lest hiilt das Gesicht eines ueuen Hiinmels mul einer neiieu Erde 
(Apok. 21, 1). 

Das ist, in kurzem Auszug, der Glaubeus-lnhalt, der lube-
griil' des Christenthmns der Schrifl, den die Katechumeueu lernen 
und, kiirzer noch, im Credo der gesamniten christlicheu Kirche 
bekennen, den die biblische Theologie in wisseuschaltlicher Aus-
fiihrung darlegt1). Die Dogmatik hat ihn in einer durch Jahr-
hunderte sich fortsetzenden Erkenntnissarbeit auf leste Hegrille 
und Ausdrücke gebracht, welche grossentheils auch gehildeten 
Nichttheologen bekannt sind. Sie handelt von einer göttlichen 
und einer menschlichen Natur der Einen gottineiischlichen Person 
Jesu Christi, von einem Stande der Erniedrigung desselben und 

' )  Vgl. C. F. Schmid „Biblische Theologie des N. T.", 1853, lier-

ausgegeben von Weizsiicker, und G. L. Hahn „Die Theologie des N. TV', 

1854; specie!! über die von Baur mul seinen Anhiingern bebauptete Spa!-

tung des urkirchlichen Cbristenthums in Petrinismus und l 'auünismus vor-

zligüch Wiesinger „üeber das Ziisnminenstimmen von Ga!. 2 u. Apgsch. 

15" (in lateinischer Sprache), 1847. und im Anschluss daran Ilofmann 

„Die heil. Schrift N. T.", 1., S. 105—ill. Was endlich diejenige der oben 

ange/.ogenen Schriftstellen betrilft,  deren Auslegnng wohl am meisten streitig 

ist, niiml. Joh. 6, 53—56, so kann es iiiieh der gründüchen Krörterung von 

Har!ess („Die Bedeutung des heil. Abendmahls für das Heilsbediirl 'niss 

der Christen" in der „Zeitscbrift für die gesaminte lulheiische Theologie 

und Kirclie", 1807, 1, S. 18« f.) kaum noch einetn Bedenken unterliegen, 

dass die Worte jedenfalls für Christen na eb Christus auf das Abendmahl, 

nur nicht bloss auf dieses, auwendbur sind. 

L 



cineni Staude der Eiiioliung, vou cincm dreifache» Amte des Mil­
lers als des Fropheleii, des l'rieslers, des Königs, vou Slnfeii 
der Heilsordnung n. s. w.1) In der Weise ihrer Beliandlung des 
Lehrsloffes machl den Hauplunlerseliied die neuerdings mil be-
sonderem Nachdruck erliobeue Melkodenfrage, ob auszugelieu sei 
vou der meuscblichen Heilserfaiiruug oder vou den gölllicheu 
Voraussetzungeu des lleils2): eiue Frage, deren Auslrag die Nö-
lliigung einscbliesst, für eines der beiden Systenie sieli zu eul-
scbeideu, welche jin der philosophischen Metbodeulehre als 
das der A n o r d u u 11 g imd das der E n l vv i ck 1 u n g bezeiclinel 
werden3). Dass die Dogmalik als reine Fachwissenscliaiï, gleicli 
den anderen gewöhnlicli mil diesem Namen beleglenWissensebaflen, 
uur darauf gerlchlel, die Empirie der Offenbarung zu deulen, 
dem ersleren Sysleme den Vorzug geben muss, kann ebenso 
w e n i g  e i n e m  Z w e i f e l  u n l e r l i e g e n ,  a l s  d a s s  e i u e  p l i i l o  s o p h i s c h e  
Dogmalik, wenn eiue solelie au der Zeil isl, vielmebr das System 
der Enlwicklung zu vvahlen lia(. Die Ansiilzc oder doch Aulriebe 
zn dogmalischem Lelirbau, wie sie in der heil. Sebrifl selbsl enl-
hallen sind, sicliern dem einen und dem anderen syslemalischen 
Verfabren seine Berecliligung: jenem die paulinische, diesem die 
johanneische Chrislologie. (ïleichviel aber, ob am Anfange schon 
oder ersl am Ende der Lehreulwicklung, kann die Dogmalik, ohne 
die Urform des Glaiibensinhalls mul damil das Mass aller dogma-
lischen Dingo zu missachlen, nicht unihin, in ihrer Art, wie das 
gemeinclirislllclie Tickenntniss in der seinigen, als den Miltelpunkt 
des Clirlstenthums den (ioltes- und Mariensohn, den Menscli ge-
wordenen (roti, anzuerkennen, der durch die Siihnung der SUnde 
ihre Vergebung erwirkl und so, gollmensclilich, die Welt vom 
ünlieil erlöst hal, folglich einzustiunuen iu den Satz, bis zu vvel-
chem nacligerade selbsl die in specillsch-religiöser Bezielumg in-
teresselose exact-liislorische Wissenschaft, gleicbsam bloss aelen-
m a s s i g ,  v o r g e d r u n g e n  i s t :  „ W e r  d i e  G o t t b e i t  J e s u  C h r i s  l i  

' )  Dt'n gedrftngtesten und dabei lelirreichsten Ueberblick gewfibrt 

Lutbardt „Coinpendium der Dosmatik", 2. Aull.,  18(U>. 
2) Vgl. R i t s c h l  liber Beyschlag's Clirlstologie des N. T. in den ,,Gi)(-

tingischen gelebrten Anzeigen" VOD ISUO, s. 1020- 1032. 
3) Trendelenburg „Logiscbe Untersuclmngen ' ,  2. Aull, II,,  S, ' i ll  f. 



n i c h t  g e l  t e n  l a s s t ,  i . s t  k e i n  C h r i s t ;  c e l u i  q u i  n ' a d m e l  p a s  
la divinité de JL'SIIS Christ, n'est pas chrélien."1) 

' )  Emil liurnüuf „La science des religions" in der Revue des deux 

mondes, 1804, tome 54, pag. 991. Der Grund, den dieser gelelirte For-

scher ebendaselbst für das audi in Zukunft unerscliiilterliche Bestellen des 

Glanbens an die Gottlieit Jesu angiebl, , ,la croyance en la divinité de 

Jésus subsistera, parcequ'elle est conforme a 1'esprit ikryen", 

ist freilich sein (imndirrtbnm, welcber wie znr Strafe /.eigt, dass, was 

Ueligion ist, religies muss gerlchtet sein. Von religlöser und religions-

wlssenscliaftlicber, theologischer Selte liietet, innerbalb der Griinzen elner 

aucli Nichttbeologen empfeblenswertben Abliandlung, die gi'ündlicliste Be-

lebrung darüber, dass auf Grund dessen, was wir von dein Stifter des 

Chrlslenthums urkundiicb wissen, in llnn der Menscb nicbt ohne den Cott, 

der Jesus der Synoptiker nicht ohne den Logoscbristus des Johannes hi­

storisch verstiindlicb ist, ein Aufsatz, betitelt: , ,l)ie menscliliche Entwick-

lung Jesu", in der Erlanger „Zeitschrift für l 'roteslantlsnuis und Kirche", 

18ti5, Band 49, S. t—40. Da wlrd der theantliropologische Kanon: „Was 

er war, das ward er" gegen Keim und Weizsacker mit schlagender 

Beweiskraft verfoebten. Vgl. vornehmiich gegen Ersteren S. 19: ,.l)ie 

Abwesenheit eines „ „Zunders der Sünde" " in Jesu liisst sich <ins keinem 

diesselt des Anfangs seines inenschlichen Lebens gelegenen Momente her-

leiten. Und doch hangt das ganze Verstilndniss des l.ebens Jesu au diesem 

einen Punkte. Weil Keim diesen Punkt unerklilrt lassen muss und desshall) 

auch nicht zugestehen dart, d'ruin ist es ilun nicht gelungen, die Entwick-

lung des Lebeus Jesu rein historisch auf Grund der Urkunden aufzuhellen"; 

gegen Weizsacker S. 38 f.: „Wie einen Proplieten die Gewissheit des 

herrlichen Ausganges, der ihin vor Angen stand, des Jammers um die un-

selige Gegenwart nicht überhob, der ilm je und je überkam: so empfand 

auch Jesus die ganze Schwere der Aufechtung, die ilm betraf, darum nicht 

weniger, und halte den Kampf mit ihr darum nicbt wenlger zu bestehen, 

well er der Herrlicbkeit gewiss war, welche seiner wartete, oder der 

Herrlichkelt, welche er vor seiner Menschwerdung oder vor der Welt 

Scböpfung gehabt batte. Wie sollte ilm diese Gewissbelt dessen über-

hoben haben, da es die selige Gewissheit seiner gegenwartlgen Llebes-

gemeinschaft mit dem Vater nicht that? Es war also weder ein göttlicbes 

Selbstbewusstseln, was ihm eignete, noch war es in jedem Augenblicke das 

gleiche. Als menschllches Bewusstsein dessen, was er war, theilte es alle 

die Wechsel, die er vennöge seiner Leidentliehkeit, seiner Empftndlichkeit 

ftir das, was von aussen au ilm kam, zu durchieben batte. Wo bleibt 

daim aber, wenn es slcb so verbiilt,  jener grosse innere \\ Idersprucb, der 

es nach Weizsiicker's Versicherung zu keinem wirklichen Leben Jesu kom­

men liisst?" Es gerelcht dein unverkennbaren Verfasser dieses Aufsatzes 

zu b{'sondc ,rent Rubme, dass er, dem ein schweres Stiiek selbststiindiger 

Arbeit noch vorllegt, gleichwohl dann und wann zu einem Kampfe mit 



Naclidem wir die Urkuudo des ChristeiUlnims im historisch-
kritischen Siune glaubwlirdig gel'uiidcii und ilir das, was im reii-
giösen Sinnc Glaubensinlialt isl, eiul'acli, wie os sich giebt, ent-
uomraen haben, kornuit die drittc Frage an die Reihc, filr mis 
hier die letzte uud alieiu unbedingl-wiciilige, die quaestio juris: 
ist. der Uiatsachliche (ilaubensinhait begreillich? Deim begreifen 
imiss icb, was ich Anderen begrtinden soil, und in dem Hegrlinden, 
dein Ableiten eines Erkenndiissgegenslandes aus Grimden, aus 
seinen ilim eigeiitliilmliclien (iriinden, darin besteht ja, wie wir 
uns von den „Grimzeu des Heweises" her erinnern, eben das, 
was man be we is en nennt nacli der engeren Uedeutung des 
Worles. 

Das Begreifen aber darl' in wissenschaftlicher Hede nicht 
mil dein Erkliiren verweciiselt werden. Der Unterschied liat 
in der Philosopliie langst ausgesprochene Giiltigkeit; er isl neu-
erdings audi in der Theologie betont worden1). Den theologi-
schen Kritikern, welehe über dieses im Allgemeinen sich aul'ge-
bracht zeigten, muss jenes unbekannt gewesen seiu. Das Begreifen 
geht auf das Warum, das Krkliiren auf das Wie. F ie le die 
Aufgabe, alle Ersclieiiumgen der Wirklichkeit aus (iriinden 
und zuhöclist aus dem Grund aller Grimde, aus dem Urgrunde 
oder God, abzuleiten, zusammen mit der, die Weise ihrer ur-
spriingliclien Entstehung klar zu machen; so wtirde sie, die Aui'-
gabe aller Wissenschaft, schleclithin unlosbar sein. Von welchem 
schöpferisclien Act es herrilhre, dass nach der Annahme unsrer 
Naturforsclier ein Aether da ist und Atome da sind, auf deren 
Grnndkriifte alle Kriifte des natiirlichen Weltalls niUssen zurlick-
gefülirt werden; dass ferner, was in der ausseren Natur Bewe-
gungen, Schwingungen sind, wir in uns als Farben, als Töne 
empfinden u. s. w. u. s. w.: das wissen wir nicht uud können 
wir aus eigenen Mitteln nicht wissen, da wir nicht der Schöpfer 

Gegnern sich herbeilüsst, die nffenbar in jenem Zuslande sich beflnden, 

aus welchem man, nach liacomsdier Erfalmmg, minder leicht uml sclmell 

als aus dem Irrtliume zur Wahrheit gelangt. 

' )  S t e i n m e y e r  „ D i e  W u n d e r l l i a t e n  d e s  H e r r i t  i n  B e z u g  a u f  d i e  n e u e s t e  

Kritik" 1866, S. 10 (nach liothe). Zu prüfen, ol) der Herr Verfasser die 

Scheidelinie im Einzelneu stels richlig eingehaKen hahe, sei den tlieolo-

gischen Fachgenossen desselben tiberlassen. 



— 02 — 

siiul, sondern Gescliopfe. Wemi es also beim Begreifen des 
(ilaubcusinlialles danuu sicli liandelte, dass cinleuchtend gcmaclit 
werde, wie Christus voii (lotl sei aurerweckt worden, wie die 
götlliche uud die mensehlielie Naüir in ihm sicli zur persöulicheu 
Ëinheit verblinden haben, u. dgl,: so wiire freilich das Cliristen-
tlmm in letzter Beziehnng durcliaus nnbegreillich, der Glaube 
durebaus unbeweisbar. Aber d i e s e Unbegreillichkeit und Unbe-
weisbarkeit wlirden dann mit den Dingen des Cliristenthnms oder 
der zweiten Schöpfung, der Erlösung, alle üinge der geschafleuen 
W e l t ,  d e r  e r s t e u  S c l i ö p f u n g ,  t h e i l e u .  E b e n s o  w e n i g ,  a l s  w i r  
w i s s e n ,  w i e  C h r i s t u s  v o u  G o t t  a u f e r w e c k t  w o r d e n ,  w i s s e n  
wir, wie der Aether oder ein Atom entstanden ist. Un-
lernahiuen es die li. Schrifsteller, die Auferstelmng Jesu sanunt 
den anderen „Wundern" von blossen Mittelursaeheu herzu-
leiten; dann besliiiule hier eine Discrepanz des Verfahrens; nun 
aber fiihren sie dieselben ganz eben so auf (iott zurtiek, wie 
die wissenschaftlichen Naturforscher den Aether und die Atome. 
Also nicht zweierlei Gewicht und Mass! Wer die in der Urkunde 
des Christenthunis bezeugte Einwirkung des den» Unheil, dem 
ïode verfallenen Menschen auf die Aussenwelt daruni unsinnig 
und uiiveriiiinftig schilt, well die christlichen Denker nicht wis­
sen, wie ein Theil der Welt alle ïheile in Mitleidenschaft Ziehen 
konne, wolier das schliesslich konime: der iiuiss dieselben Prii-
dicate der Katalyse der Cheniiker beilegen, welche auch niclit 
wissen, wie Platina durch seine blosse (iegenwart auf Wasser-
stoir und Sauerstoff verwandehul wirken oder wie, ini niensch-
lichen Ernaiirungsprocess, der Speichel, ohne selbst sich clieinisch 
zu verbinden, Störkemehl in Zucker verwandein köinie u. s. w-
Dieses Wie ist (ioltes Sache, des Herrn der ersten und zweiten 
Schöpfung. Unsere Sache, unserer Wissenschaft Aufgabe ist das 
liegreifen, welches kein solches Erklaren ist, uocii sein will, 
s o n d e r n  m i t  t i e r  E i n s i c h t  i n  d i e  G r i m d e  s i c h  b e g n i i g t .  D a s  W i e  
nennt sogar Hegel, der das Ziel des Wissens eher zu hoch als 
zu niedrig steekt, den grössten Feind des Begrill's, und der na-
turwissenschaftliche Philosoph, dessen Zeugniss hier wieder 
doppelt scMtzenswerth ist, urtheilt folgendermassen: „Nie", 
sagt er, „werden wir entdecken, wie Sein und Dasein gemacht 
wird; aber diese Frage wiire aucli ,iur daim wichtig ftir mis, 



wenii unsre Erkenntniss die Aufgabe hiiüe, die Welt zu schaffen; 
Hire Bestiniiuung isi es jeiloch mir, das Vorhandene aiifziil'assen, 
nnd gern gestekt sie sicli, dass alles Sein ein Wunder ist, das 
als Tlmtsache von ilir anerkannt, aber n i e i u d e r W e i s e 
seines Hergaugs entriithselt werden kann; wie die 
D i n g o  i i b e r h a u p t  s e i n  m u l  e r s c h e i n e n  k i i n n e n ,  i s t  d a s  a l l e  1 1  
g e m e i u s c h a l ' t l i c h e  K i i t h s e l " ' ' ) .  ( i e w i s s  i s t ,  w e n n  d a s  U n e r k l i i r -
barc ein Wunder lieissen soil, alles Sein, wie Lotze sagt, ein 
Wunder, das Sein der ersten und das der zweiten Sclifipiung. 
Daim aber haben, was in dieser Wendung noclimals bemerkt zu 
werden verdient, die Gegner des Wunders, von welcbeni, wie sie 
ineinen, in moderner Wissenschaft nicht die Hede sein dliiTe, 
schlechterdings keinen wissenschaftlichen (jruud, an dem Christ en-
tb unie seines Wundercharakters wegen ein besondcres Aer-
g e r n i s s  z u  n e l n n e n ;  s o n d e r n  d i e  A r t ,  i n  w e l c h e r  z .  H .  1 ! a u r  
gegen Liebner und Dom er sicli ereifert, well sie ihm nicht 
s a g e n  k o n n e n ,  a v i e  d e r  l l e r r  s i c h  s e l b s t  e n t a u s s e r t  h a b e ,  w i e  
Gott und Mensch in Jesus Christus Kins geworden mul Kins ge-
bliebeu seien2), diese Art wiirde ganz, wie auf dein theologischen 
(ïebiete, auch auf dein naturwissenschaftlichen am l'latze sein, 
hier aber wohl unsanfter als dort ein — judaistisches Kifern 
(Rüm. 10, 2) gescholten werden. 

Hegreiflich ist das Christenthum bei all seiner Unerkliirbar-
keit, beweisbar ist der Glaube dem, der die wiederholenllich be-
zeichnete Grundbedingung des Kintritls in die christliche Welt 
erfllllt hat, der, wie wir es in dem Artikel über die „Griinzen 
des Beweises" aufs Ktirzeste ausdriukten, ein böses Gewissen 
bat, oder der das Höse sammt seiner Naturfolge, dem Uebel, dem 
Tode, als das alieinige, im wissenscbafllich-strengen Sinne der 
modernen Kedewelse so zu nenuende Wunder anerkennl. Diess 
w a r  d e r  l ' i m k t ,  d e n  A v i r  d o r t  s c h o n  a l s  d e n  r e c h t  e i g e n t l i c h  k r i -

' )  Lotzc, „Mikrokosmos" I., 1850, S. 209 f.; vgl. cbend. II.,  1858, 

S. 148 f. Da/.u Herbart „Allgemeine Metaphysik" WW. (Hartenstcin) III.,  

1851, S. 141 f.: ,,Mlt aller Kentniss der Möjflichkeit des Lebens wlrd noch 

immer nicht der wirkllebe Ursprung desselben erkennbar" ii. ebend. IV., 

1851, S. 334: „Grübelel ist jede Frage, wie die Gottheit wirke." 
2) Baur „Lehrbuch der christllchen üogmengeschichte", I8i)8, S. 

383—385. 



— 94 — 

tisclien, die Wege des (ilaubens und des Unglaubens eMig 
scheidenden, feststellten, der l'uukl, auf den alles grüiul-
lichc Streiten für uud wider das Cliristentlmm zurück-
gehen muss. Hier mm aber, wo wir die hypothetische Noth-
vvendigkeit der Heiisoffeubarung bereils crkannt haben, also 
w i s s e n ,  d a s s ,  w e r  e i i i e r  H r K i s n n g  v o m  L e i b e  d i e s e s  T o d e s  b e d a r f ,  
zu der Eiiisicht gelangeu kann, es mils se, weim einc solciie Er-
lösimg ihm zu Thcil werden soil, eln scböpferisch-, ein ur-
spriiglich-neues, den Tod Uberwindendes Leben an den Tag 
gebracht werden, es mtlsse ein Gegenwunder geschehen gegen 
das Wunder des liiisen und des üebels durch gottmenschliche 
SUhnung der Siiude; liier, wo wir sodann nns davon überzeugt 
haben, dass laut der glaubwilrdigen Urkunde des Cliristenthums 
jenes liedlirfniss thatsachlich befriedigt, das Heil wirklich offen-
bar geworden, das Gegenwunder wirklich geschehen 1st: hier 
können wir, wiederum aufs Kllrzeste, sagen: das Christenthum 
w i r d  b e g r i i r e n ,  d e r  G l a u b e  w i r d  b e w i e s e n ,  i n d e m  d a s  b ö s e  
(iewissen durch die Heilserfahrung zum guten wird. 

Wie der gewissenliafte Menscli unmKtelbiir sich schlechthin 
gewusst weiss von dem (Jottc, den er mit allen Mittein, in allem 
Welt- und Selbslbewusstsein, wieder wissen soli, aber nach einge-
trelener Stoning des Verhaltnisses, enlzweit mit ihm, von selbst 
nicht wieder wissen kann: so weiss der Mensch, der durch die 
Heilserfahrung ein gutes (iewissen hat, sich zu voller liefriedigung 
und Beseligung neu gewusst von dein Gotte, der den Entzweiten 
versöiint hat, d, h. er weiss sich schlechthin geil ebt. Das 
Geliebtsein ist das aus der Entzweiung und dem Zweifel er-
lös'le, vollkomnien befriedigte, selige, des Wiederwissens nuu 
v o l l k o m m e n  f i i l n g e  G e w u s s t s e i n .  W i e  ( i o t t  v o n  A n b e g i n n  
s i c h  s e l b s t  b e z e u g t  l m  ( i e w i s s e n :  s o  b e z e u g t  e r  l m  g u t e n  
G e w i s s e n  s i c h  s e l b s t  a l s  d e n  ( i o t t  J e s n  (  h r i s t i ,  d e n  d i e  
Schrift vcrklindet, als den Gott, der die Liebe ist. Und 
da mit ist, wie wir sehen werden. Alles, was der Glaube in 
s i c h  s c h l i e s s t ,  p o t e n z i e l l  b e w i e s e n ;  d e r  w i r k l i c h e  H e w e i s  d e s  
( i l a u b e n s  b e s t e h t  a l l e i n  i n  d e r  E x p l i c a t i o n  d e s s e n ,  w a s  
impiicite im guten Gewissen des Glaubigen enthaltcn 1st. 
D a r u m  a u c h  b e i  L u t h e r  o f t  w i e  e i n  W o r t :  G l a u b e  u n d  g u t  
Gewissen, Vergebung und gut Gewissen, zur Bezelchnung 
des vollen Hesilzstandes cines Christen. 



Wen» eiber irgcndwo, so werden wir liier, im Innerslcii der 
Mitte des lieweises, vou aussen daran gemaluit, dass, wie der 
Glaube, so aucli der (llaubensbeweis iiichl .ledennanns Ding isi, 
nicht einem .leden kanu gelieferl werden. Wer „rein Uieoretlsch" 
vou der Wahrbeit des Cliristenthums iiberzeugt sein will, dein 
sind wir ansser Stande zn lielfen; er gleicbl: jenem wissensdnrsligen 
Jiingling, der „zu der Wahrbeit gebt dnrch Schnld". Wer es 
unvvissenschaftlich findel, dass ilini die (inadenmiltel als Hewels-
mittel dargeboleu werden, dass er an die persönliche Heilscrl'ali-
r u n g ,  a n  d a s  ( i l a u b e n  a l s  d a s  S i c h v e r s ö h n c n l a s s e n ,  S i c l i l i e -
benlassen von dein, der die Liebe ist, gewiesen, dass ilnu der 
zu beweisende (ilanbe ins Gewissen gescboben wird: dein isl 
der (ilanbe nnbeweisbar (1 Kor. 2, 14). Wer kein HeilsbediirCniss 
hat, kann in dem historiscli noch so glanbwiirdig verküiideten 
Christus nicht den Heiland erkennen; er kann nicht begroifen, 
dass Christus, der Lehrer, in seinem prophetischen Amte, unter 
Voraussetzung der geschelienen Sinncsanderiing, der Hiissfertigkeil, 
a l s  d e n  ( i e g e n s t a n d  d e s  ( i l a n b e n s  w e s e n t l i c h  n u r  s i c h  l e h r t ,  d e n  
Priester nnd König, der das (inte, das nene (inte, das Heil, 
erwirkt nnd verwirkliclit, dass Christus, der Prophel, dasselbe 
Heil nur vorbereitet, welches Christus, der Priester nnd König, 
erst bercitet nnd vollbereitet; Cbristi Lehrrede „fiihet nicht" 
limiet keinen Eingang, keinen Raum in ilnn (Joh. 8, 37). Am 
Offenslen hat die Unmöglichkeit, dass einem solchen Menschen 
der Glaube bewiesen werde, ein Schiller Haur's blossgelcgl, der 
schon vor dein Meisier verslorbene Schwegler, in einem Auf-
satze, welcher den Titel fiihrt: „Polemisches und Apologetisches 
gegen Dorner"1). Die Summe des Anfsatzes, dessen Wichligkeit 
durch die licrufung Haur's auf ihn erhöht worden, ist diese. An-
genoinmen, ineiiil Schwegler, was er ja keineswegs zugiebt, abcr 
angenonimen, eine Reihe classischer Zengenaussagen liber die 
Grundthalsache des Christentliuins liege vor, d. h. mit anderen 
Worten, die heil. Schrift Neuen Testaments sei glanbwiirdig, sei 
acht, so felde nichtsdestoweniger noch viel zu einem vollstandigen 
lieweise. • Zu beweisen sei die (iottheit, die Gottinenschheit Christ!. 
,.Nun fiage ich: wie kann diess je historisch, durch Zeugenaus-

>) ïlieologischc Jahrbücher, 1840, Band V., S. 133—182. 



sagen, eiiiiirtel werden?" Also historisch nicht, auf analytischeiu 
Wege nicht. Aber „auf nicht historischem Wege", auf syntlie-
tischem, (lurch reines Denken, (lurch biosse Speculation u. dgl, 
natiirlicii auch nicht. Also, schliesst Sciiwegler tiibingisch-logisch, 
gar nicht. „Kurz, für nichts (ieschiciitliches, auf geschichtlicher 
Ueberlieferung Beruhendes kann ein absolut zwingender Heweis 
hergestellt werden." Die Glaubigen freilich wissen sich Etwas 
init dem Erlebcn, dem Erlebthaben einer „göttlichen Thatsache"-
Darauf entgegnet Sciiwegler: „Ueber dieses sogenannte Wissen, 
d i e s e  i n n e r c u  E r l e b n i s s e ,  d i e s e  v ö l l i g  d e m  G e b l e t e  d e r  
Subjectivitat| angehörigen Zustiindc ist niclit inehr zu streiten. 
Nur sei man daim so ehrlich, diese subjectiven Erlebnisse als 
den leUten uud alleinigen Grund aucli jener historisclicu An­
sichten zu bezeiclmen, und nicht dadurch, dass man den llisto-
riker spielt und einen zureicheuden historischen Heweis auf den 
Grundlagen einer gewöhnlicheu juridisch-liistorischen Bewcisl'iih-
rung zu liefern sich anstellt, diesen so höchst subjectiven Mo-
tiven den Schein der ObjectivitSt und Wissenschaftiichkeit zu 
g e b e n .  Z w e i  h a l b e  B e w e i s e  m a c h e n  i n  a l l e r  W e l t  k e i n e n  
ganzen." Da, was Sciiwegler hier sagt, selbst eincm Haur wahr 
geschicnen hat. so darf man sich nicht wundern, wenn andere 
Glcichgesinnte noch zuversichtlicher rufen: „Der Mann liat Becht, 
der trilft don Nagel auf den Kopf!" Schade nur, dass mit dieser 
vermeiiiten Widerlcgung Dorner's nicht dieser allein, sondern auch 
l'lalon, Aristoteles, auch Cartesius, Spinoza, Leibniz, Kant, über­
haupt jeder Denker und jeder Beweisfiihrer widerlegt wiire. Demi, 
wie verschieden auch sonst ihre Ansichten, siiiiuntlich stimmen 
sie docli in der Lehre Ubcrein, dass, gerade umgekehrt, in aller 
Welt nur zwei halbe, einander ergsinzende, Beweise einen ganzen 
machen, dass man Nichts beweisen kaïm, wenu man nicht aus 
der Erfabrung und aus dem Begriffe beweis't, durch Analyse 
und durch Synthese, durch Heflexion und durch diejenige 
I n t u i t i o n ,  w e l c h e  P l a t o n  c i n  P a s s e n ,  A r i s t o t e l e s  e i n  B e r ü h r c n  
des Göttlichen nemit, Cartesius den evidens intuitus, Spinoza die 
scientia intuitiva, Leibniz die connaissance intuitive coinmc l'oeil 
volt la lumière. Kant das Erkennen a priori, — Alles nach Sciiwegler 
„ein völlig dem Geblete der SubjectivUat angehöriges inneres 
Erlebniss". Qui nimiuin probat, nihil probat. Die tiibingische 



~ 97 — 

Weisheit mul WissensclialïlicltkeH liiiKe sicli selbsl kaïini bcsser 
in ilirer waliren Kigcnarl ciilliiilleii luiinioii als (lurch diesc Iri-
uini)liirciulc Auslassuiig des Scliiilers uml die Heniruug des Mci-
sters auf sie1). Wie Sehwegler, dein das glüubige „Wissen" (). 
Kor. 2, 2) ein sogenaunles Wissen ist, im ttegensalz liierzu auf 
„ g e w ö l i n l i e h e  j u r i d  i s e h - h i s l o r i s c l i e  H e w e i s r i i h r n i i g "  d i i u g l :  s o  
verlangen Andere, l>ei gleich eiilschiedener Verwerrung der „per-
sönlichen hlrlebnisse", der niystiselieii „Kiiulriielu!", (inadeneindrilckc. 
u. s. \v., eiuen mal hem al, isch-sfrengen lieweis des (llaubens; dein 
traueu sie Krafl. zu, keiiicm sonst. Aber liabeu sie wolil envogen, ob 
deun die Mallieinalik au ilirem Tbeile frei sei vou aller Vorans-
setzuug „persiinlicher Acle" vou der Vorausselzung eiues gewis-
senharien Wolleus, das einem nubedinglen Sollen enlspricbl? 
IKiren wir, was einer der niodernsleu l'liilosophen dariiber sagl, 
eiu Mauu, dem an religiösem Werlhe der Huddliisnuis hocli iiber 
dem Chrisleulluun stelil! „Wir können dein Uobbes, der seine 
vollendel-cinpirische Denkungsart liöehsl, merkwiirdig dadiircli elia-
raklerisirl, dass er in seinem liiiclie „De prineipiis geoinelrariun" 
die gauze eigentlicli reine Mallieiiialik ableugnet iind liarlnackig 
beliaujilet, der Punkl liabe Ausdeliuiing uiid die Linie Mreite, doch 
nie eineu l'nnkt obne Ansdelinnng und eiue Mnie olme üreile vor-
zeigen, also iliin die AprioriliU der Mallieinaük nicht beibringen, 
w e i l  e r  s  i c h  m i  n  e i  n  i n  a  I  j e d e  r  n  i  c l i t  e m  p  i  r i s  c h  e  u  l i  r  k  e  u  n  I  -

' )  Vgl, iibrigens iius neueven Veiiiantllungen ithor (li(! niimliclic Krnge 

jenen sclion cinmal citirten Aufsalz in der Krlangcr „Zeitschrilt lïir Pro-

teslantismns und Kirclie", 1803, liaiul 49, S. . ' iö: „Naciideni Keini auf 

die l 'rage, was iliin Christus sei, geanlwortet liat: „„Er ist der Meusclion-

siiiiii, In welchcm sicli der imeiullielic ficdanke (iottes, aus Fleiscli mul 
Blut sicli eiu creatürliclics Ebenbild /.u Ziehen, als eiue Wirklichkeit obne 
Felil realisirt hal"", reclilferligt er sicli dariiber, dass er vou Colt rede 

und also einen Namen ueuue, welcheu die Geschichte, die uur uiit coucre-

len ïhatsaclieu recline, nicht bieten kunnle, indem er erkliirl,  dass die (, 'e-

schiclile, diese ersle Fiihreriu zur Wabrlieit, die letzten Erageu nicht löse 

m u l  d e s b a l b  d e n  r e l i g l o s e u  u n d  « i s s e n s e h a r i l i c h e n  n i a u b e n  z u r  . M i t a i  h e i t  

(zur IJebernalniie der andern Beweis-Hiilfte!) herausfordere. Kim wohl, 

was thuu wir Anderes als er, wemi wir Ier geschicbdich beurkundeten 

Thatsache, dass Maria oline Ziilhuii eiues .Mannes den einpfangeu bat, welcher 

sich durch die immer gleiclie Ifeiligkeil seines Weseus und l.ebeus vou 

allen Menschen unlerschied, zu der Innergötllichen Thatsache aursteigen, 

welche uus die Vorausselzung soldier wuiulevbaren Emplaugniss 1st V" 



— 98 

n i s s  v e r s c l i l i c s s t " 1 ) .  1 s t  d a s  „ S i r l i  v e r s c l i l i c s s c u "  u m l  „ S i c l i  
niclil versclilicsscu" kcin „persönlidier'' Act? keiu „völlig dein 
(iebietc dor Subjectivitiit angcliörigcs, höchst subjectives Moliv'? 
Selieu deun die, welclte au der Matbematik mit Hccbt die Strenge 
mid Geuauigkcit scbiitzen, uiclit ein, dass das (iruudgeset/, aller 
i n a t b e n i a t i s c b e i i  F o r s c l i u n g ,  d a s  ( i e s e t / ,  d e r  I d e n t i t i i t ,  a b s t r a c t  
genoimnen, formale Kiclitigkeit, jedoch durchaiis koine inato-
rlalo Wabrlioil vorbUrgt, dn, wie wir Iriiber sclion uncb Trou-
dolonburg bemerkten, zwar alles Wabre mit sicb identiscli, aber kei-
neswegs alles mil sicb Identiscbe wabr ist? Das (iesolz dor Identiteit 
bat den (irund seiner Wabrlioitalleiii in dein realen l'rgrund aller Dingo, 
u n d  u u r  d i e  ( i e d a n k o n l o s i g k c i l  k n n n  e s , d a  v o n  a  b g e z o g e n ,  a l s o  e n t -
grüudol, liir wabr und Walirbeit verbürgend halten. Die Tbicro, so 
weit wir sie kennen, golangen, kann man wolil sagcn,zn A,aber nicht 
zu A = A, was bekanntlich noch otwas Andores ist, als dass ein Hund 
seinen llorrn nicht mil anderen Herren venvocbselt. Znm Hewusstsein 
dos mit sich identiscbon A golnngt dor Menscb. Warum? Weil 
er, im Untorscbiod von den Thieren, zu Ich = Ich, d. b. zum 
Selbstbewusstsein gelangt. Ilierbei min bloibt das oberflüchlicho 
Denken stehon; das tiofer dringende aber sieht ein, class wabres 
Selbstbowusslsoin unmöglich ist ohne (jottosbewusstsoin, dass die 
Violboit der abziobonden und zersl reuendon Wolt-Kindriicko don 
Menscben nicht wahrbaft sicb sammelu und zu sich kommon 
liisst, wonn er sich nicht zum llorrn der Welt erhebt und an 
diesom lost hiilt, — wonn or Den nicht wieder wissen will, von 
d o m  o r  s i c h  s c h l e c h t h i n  g e w n s s t  w e i s s .  W o r  ( i o t t  v o r l i o r l ,  
vorliert sicb in dor Welt und verslelit, mager noch sorichtig 
rocbnon, N ich Is von dor achten Malliematik, wie sie dein (ieiste 
der (irlindor dioser Wissenschnrt vorsebwebte nis die llliterin der 

' )  S c h o p e  n i l  a  l i  e r  W e l t  a l s  W i l l e  m u l  V o r s t i ' l l i n i g " ,  3 .  A u l l .  

I. ,  1859, S. 4113 f. Audi von Snell („Kinleilung in ilie Dlirerentlal-

und Integralrechnnng' '  1, S, 30 f.) wird die Cebumlenlieit gerade der am 

n i e l s l e n  p l i i l o s o  p l i i s c h e n ,  i n  d e r  „ h ö h e r e n  H e g i o n  d e s  d e  m o n s t r a I  i -

ven Denkens" (ebend. S. VI) versirenden mMlieinatisclum Disciplin, der 

Analysis der Unendliclien, an eine „Voraussetzung", an einen rein-geistigen 

„Act", der ,,ilie Unendliclikeit nicht erseliopfen nnd factisch (UIITII-

laufen, sondern nnr postuliren oder snpponiren kann", nminiwnnilen 

anerkannl. 

W ¥ 



Fornicn mul Normen, Avelchc die Welt /.iim Kosmos maclicn. 
So genommen, hal, das (ioselz der Idenlitiil, nllerdings Ml,was mit 
dein Gewisscu zu sdiaU'en, und so muss je de Wissenscliall, 
wcmi sle nichl, zu eiuem Spiele der \\ illkiir lierabgewlinligl worden, 
sondern dem sic Imhenden iMensclien, wie ili'in lieiiligen Nalur-
forsclier nadi der mis bekaimlen \ ersicherimg Virchow's die .\a-
lurwissenseliaH, ein „siü lielier Krnsl" sein und hlcibeu soil, 
an das Ceiitnim der rersiinlidikeil. des ganzen .Meusclien, geluiiiiin 
werden. Kineiu Immaiuiel Kant, der damK, dass er die Subjccli-
vilül aller unsrer Krkeiintniss bewiesen, aurli das bewiesen 
zu liaben nieinl, was Trendeleubiirg in seinen „Logisclien Unler-
sneliungen" ScliriU vor Schriü, widerlcgl, dass unsere iM'keiiiilniss 
nnr subjeeliv sei, ibm mag man es naclisehen, wcini er in 
seiner Keligionslelire bei jeder (Jelcgenheil, iiber das „Stlimel-
zende" des posiüven lleilsglaubeiis wilzell, die (iiiadeinvirkuiigen 
fiir „iibersebwiingliclie Ideen" erkliirt und es eine Arl, Walmsinn 
nemil, hiimiilisebe Kinl'liisse in sich waliriielinien zu wollen. 
Demi sein edler lïnlliiisiasimis für das SiUlicbe, seine wo nielil 
sclnnelzende, dodi gliiheiide Uegeislenmg dalur, dass allein |)og-
maliselien eine elbisebe und praklisdie lledeiilung abgewonnen 
werde, die Hesdieidenbeil, mil der er eiuriinmeii Uann, dass der 
mora lis die Simi, den er (stalt des absolut-etliisclien) gewisscu 
Sebriftstelleii miterlegt, nieht der einzige sei, paralysirl in 
KI was jenen kritiseben Siibjcctivismus seiner Krkeniilnisslelire, und 
audi der redilgliinbigste Cbrisl w ird liedenken tragen, zu iirtbcilen, 
d e r  s e i  f e r u  v o m  K e i c l i e  G o t t c s ,  d e r ,  w i e  K a n t ,  e s n i e b t  e b e n s o  
w o  b  I  m ö g l i c b  I ' l u d e t ,  s i e b  v o r z u  s t e l  I  e n ,  w i e  d e r  v o "  
I V a t u r  b ö s e  M e n s d i  d a s  H ö s e  v o n  s e l b s t  a b l e g e  u n d  
s i o h  z u m  I d e a l  d e r  I l e i l i g k e i l  e r l i e b e ,  a l s  d a s s  d a s  
L  e l z t  e r e  d i  c  M e n s  e b  b  e  i  t  a  m i e  b  m e  n n  d  s i c h  z u  i l l  r  l i  e r a b -
lassc"1). (iauz anders aber bat der Vertlieidiger des (ilaubens 
sieb denen gegeniiber zu verbalten, die, naclidem der Kauseh des 
iregelianismus vorliber ist, zu dem niirbternen Kant znriickkelirend, 
/.war audi lebren, die Keligiou sei ilirem waliren Wesou nacli 
P r a x i s ,  i b r  i i m e r s t e r  M i t t e l p i m k t  l i e g e  n i e l i l  i n  e i n e r  t l i e o r e -

' )  Kant ..lieligioii inncrlinlli der Griinzen der hlossenVerniinll", W W, 

( H a r t e n s t e l n )  V I , ,  S ,  2 2 1 ,  ( R o s e n k v a n z . )  X . ,  S .  7 0  

7* 



— 100 — 

l i s c l i c i i  U e b e r z e i i g n n g ,  s o m l e r n  i m  s i U l i c l i e n  ( i e m i i t l i s -
leben des Mensclien1), jedoch, da ilincii „der Slifller im l.cibe 
sleckt" (l)aiik, Doctor, dass du micli das Wort gelehrl!), slels dahiu 
neigen, das SilLliche, welches Kant durcliweg dem Theoretisclien 
ilberordiiclc, diesem vlelmebr liel' nnterziiordnen, mid in ilirer 
gemigsam beknndeten (ieringscluilziing der „Sorge des Mensclien 
inn sein Seelenbeil" ais eines snbjecliven, „iiöciist subjectiven" 
])raklisclien Bediirfnisses es dentiicii an den Tag iegen, dass ilinen 
der Sinn fiir die Mfiglichkeit einer nicht „rein-" d. h. abslract-
t h e o r e l i s c h e n ,  s o n d e r n  s i t t l i c i i e n  n n d  d a h e i  a u d i  t l i e o r e t i -
schen Ueberzeiignng abgeiit. Solche Denker kiinnen gar 
niciil anders, sie iniissen sich entsetzen, sicii ans dein IlKusciien, 
Ja wie in ein Irreniians verseizl. vorkominen, weim ein cbristlicher 
Denker Ktwas anssagl. iiber eine „(icriihispercejilion vom Dasein 
dolles"2), weiin die Kede ist von deni Hewusslsein der absolnten 
Hezogenheit des (ieschiiples aul" den zichenden, deni (iewissen 
nninitteiiiar sicii zn wissen gebenden Scbiiiifer, sodann von einem 
Znge des Veters znm Sohne, von einer den ganzen Mensclien, 
(leist sainmt Seel' und Leib, ergreifenden Urwirkmig des <iol,-
les der zweiten SchSpl'iing, von einer Seihstbezeiigung des (lodes, 
d e r  d i e  l . i e b e  i s t ,  i m  g n t e i i  ( i e w i s s e n .  A l l e s  D e r a r d g e  m u s s  
iiinen ais bildiich, inetapliorisch, allegorisch ersclieinen, 
a l s  s c l i w i i r m e r i s c l i ,  t r a n s s c e n d e n t ,  u n w i s s e n s c h a f t l i c h .  
Ihuen den (ilaubeu zn beweisen, bekennen wir uus uocbinals 
u n f i i h i g ;  i n  l i e z u g  a u f  s i e  g i l t :  w a s  g e b e n  m i s  d i e  d r a u s s e n  
an (1. Kor. 5, 12)? Wir diirfen sie nicht richten, aber wir kfiu-
nen sie audi nicht iiberzeugen; Heides ist eines Anderen Sadie, 
Nnr das diirlen und köiinen wir: sic hinvveiscn darauf, dass (wie 
in dein Artikel iiber die „(iriinzen des lleweises" gezeigt worden) 
die Wiirde der Wissenschaft nicht gewalirt werden kaiin, weiin 
i h r e  a b s o l u t e  N o t h w e n d i g k e i t ,  d a s  i i n b e d i n g t e  ( J e z o g e u -
scin zur Korschung verliiugnel wild, und dass die vorchrist-
licheii Meister der Wissenschal't iiberall, wo sie deni uach ibrem 
Urtheil cigentlicli Wisscnswerthen sich zuwciulcn, ebenso „bildiich" 

') Zeiler „Vortriige mul Abluiiulluiigeii gescliichllichen Inlialts", 1805, 
S. 265 f. 

* )  U l r l c i  „ G o t t  m u l  d e r  M e n s c l i "  I  ,  I S f i i i .  S .  6 9 1  1 ' .  



reden wie wir. Slrauss mitl Zeiler künnen in ilirein wissensehalï-
lichen llausliaU olme ein ,,Kassen" inul „Heriihren" iles Göttliclien 
auskomnien; Platon nnd Arisloteles konnten es nichl. Ziimal 
aber in der cliristlichen W el( slelil es so, wie es glelcli Aiiliings 
stand, heute noch: wiilnend die d finnen des (ieisles voll sind, 
sagen die d ranss en: sie .sind voll slissen Weines. Das isl in 
der Ordnung; verkehrl nur wiire es, wenn jene sich von diesen 
imponiren, sich weiss niachen Hessen, dass ihre IJegeisLernng sieh 
nicht vertrage init achter, hesonnener, niichterner Wissenschari. 
Die Manie, die dein Panlus, dein „Narren inn Christi willen"', 
Schuld gegeben ward, „Paule, du rasest", pries l'laton als den 
Anlang aller Weisheit, die ' )n'ct j iuviu, (xavfn f-x Otov. Was 
geiien uns die dranssen au? 

Christen siud lleilserraiirene. Wort uud Sacrament waren 
ihiien die Mittel zu eiuein Kriehniss des ganzen iinvendigen Men-
schen, deu die Schrilt das llerz nennt, zu eiuein Erlebniss, wel­
ches sic (iberschwiingllch beseligt uud daruin driingl, es ilireu 
Milnieuscheu inKziKlieilen mil der Aullbrderung: erleht es anch! 
Zur Seligkeit, zuiu (i'liicko zwingt man Meniand: wer's nichl will, 
der bleibt davou. Wer aber heilsbediiri'tig ist uud husslVriig, 
der lolgt der Anil ordening, versucht sein Heil aul' gleichein \\ ege 
mul glaubt schon mil. dem llerzen (Hom. 10, 'J f.), ehe dei-
hall eiutritt, dass er eineii Ikweis des (ilaubens verlangl.1) Dei-
hall tritt aber ein nnd muss eintreten bei allen „(iebildeten", die 
Nichts wahrhalt sich aneigneii köiinen, was ihueii nicht bewiesen 
wird. Diesen kaun olmc lieweis des (Ilaubens der (ilaube niclit 
lest werden, das llerz uicht lost werden im lilauben. Sie glauben 
mul müssen doch lltilfe begeliien nir ilireu l iiglanben (Mare. (J, 
^4). Deun da alles griindlichc Hew eisen, w ie wir wissen, vom 
letzlen (irinule, von (iott, aiisgehen uiuss, jeues iunere lirlebuiss 
aber, durch welches der ueue Mensch, der Christ, im guleu (ie-

' )  Vgl. S.  de Sacy in t iner Anzeige des Buches von Edm. de l 'res-

sense „Jesus-Cluisl,  son lemps, su vie, son oeuvre", im Jonrnnl des dé-

Imts vom 11. Jan. 1860; „Non qu'il  soit  possible d'aborder de pareilles 

questions sans im pai ' l i  pvis d 'avance; c 'est dans le c,oeur (|ue se forme 

la toi nu 1 incrédulilé; on incline a croire on a lie pas (Toire, on 

ei 'oit  ou on no croil  pas a van I de cberclier les raisons par lesquelles 

l 'csprit  se rend coinpte du mouvenient de raine". 



— 102 — 

wissen des (iottes Jesu Christi otler des Goltes, der die Liebe 
ist, bewusst wurde, inmitten des allen Mensclien vorging, 
der in seiner iiusseren peripiierisclien Stellung erst allnuililicli 
von dein Cenlrnm ans, \vo der neiie, der wiedergeborene, der 
verborgene Menscli des llerzens (l. i'elr. 3, -I) herrseht, kann 
iiberwmulen werden (Kiim. (J,  11): so liindern unaiisbleiblicli die 
allnieiiseliliclieii Vorslellnngen iind ItegriU'e von (io((, \\ie sie den 
(iliinbigen selbst noch beiwohnen nnd von den l'nglaubigen innner 
wieder zugetragen werden, diis Werk der IMeslignng des (ilau-
bens. Isl es denn aueb so, dass (iotl Jleusiii werden konnte? 
sollle (iotl Alenscli geworden, ins Kleiscli gekoinmen, ioi Kleisch 
ersebienen sein? Das sind die l-'ragen, die an die ueuen lienselien, 
die Chrisleii, versticberiseh berantrelen (1. Joh. 4, 2 1'.). llinen 
den (ilanben wlrklieb beweisen lieissl vor Mlem ilinen die 
all niensdiiielien (ioltesbegi il Te ninsel/.en in neoinensch-
liclie, ebrislliebe.1) 

Der Arbeit dieser l inselznng baben die \ iiler nnd Lelirer der 
Kirebc mil, niienmidliehem Reisse sieb unlerzogen. Sie haben 
den in der lleilsoireiibarnng angezeigten Sebal/, der lirkennlniss 
geboben mul, im lieissen Kampfe gegen die aus der Well des 
Unlieils eingedrungenen Hieblnngen des Deisnins und des i'an-
llieisnins, den Irinilariscben Tbeismns. d. li. die reine 
Lebre von lioll als der Liebe, immer l'esler nnd klarer be-
griindel und ansgeslaltel. Den kirebliehen l'bi 1 os op ben der 
l'alrislik mul Scbolaslik war, als soleben, die Mebe niebl, wie 

' )  Unter tk' i i  lebciulen Theologen ist  es vonu'lunlicli  Lie lm er,  der 

auf (llescn Pookt als den hier entsrlicidendeo je mul je hingewiesen luit .  

Der schweren Korderuog abor, die in diesein ll lnweise liegt,  ist  er selhst 

nicht nor In seiner , ,chnstlichen Dogmatik", I. ,  1.  1849, naehgekoninien, 

deren Heicbllmm an licfsinniger Speculation mul gelchrler Forsclmng von 

Theologen wie Nil/ .sch („System der christlichen Lehre'1 ,  (i .  Aull. ,  S. '2()l  I ' .)  

n.  A. langst anerkannt isl ,  sondern audi in verscliiedenen Ahhamllougen 

ond Vovirügen, z.  1!.  in dein „I 'dier den Stand der christlichon Erkennt-

niss" („Zur kirchllchen 1'rincipienrrage", 18ü0, Nr. 2),  ja auch in niehre-

ren l 'redigten, die ehen desswegen das gewfthnlielie hoiniletische Niveau 

iiherragen und zugleich eine dogmatische Bedeulnng gewinnen; vgl.  

insonderheit  die Kelormationspredigl von istil  „das Wachsen der Kirche 

/.i i  Hirer Selhst-Besserung - '  uelist  Vorwort.  Die oben l 'olgeiule Knlwicklung 

hekennt sicli  dankbar ahhilngig von den Leistungen iles verehrten Mannes. 



den modernen „rein theoretisclien'' Denken), eine popiilare (ie-
fdlilskategorie, elwas (ieniülhlirlies uder l'raktisclies u. dgl., son-
dern ganz das, was dein l'lalon seine (loUheil, seine idee des 
Gnlen, war: der höelisle wissensciiartliclie IJegrilT, tier 
Hanplgegenstand des Lemens, luyiaror Zwar 
wnrden in der Epoelie der evangeiisclien Kirrlieneriienening, dein 
geseliieiitliclien iVotiislande enlsprecliend, die niimiUelbar auf Im '-
lösuug nnd Keeliüerligiing, ani" Hnsse und (ilauhen beziiglielien 
Artikel znnöeiist allein in Arbeit genomnien; aber wie die Imi i-
falt i.nliier's iiberlianpt eine erhabene war und die \rl, inllieri-
sciien tieistes überail dadnreb sicli aus/.eichnete, dass er das 
Eigentliche nnd Wesentiiclie des ('liiislenlhnins ohne Abzug nnd 
Znsatz, ohne den lieigescinnack ra(ioiialististlier Troekenlieil oder 
pietisliselier ('"encliligkeit, „olin' Allan/, d'rmn nnd d'ran," 
ergrill' nnd hervorliolte: so konnle ilim aneli das Ml in dein 
iMiien „(inlt isl die l.iebe*' nichl enlgehen.2) (iern malt esl.utlier 
ans, wie der Cluisl in allen guten Küiistcii nnd Creaturen, in den 
kleinsten Hliinilein dit! heilige götlliche Dreiralligkeil linde mul 
sehe, oder wie der Menseh, wenn er nicht getallen ware, in 
leiiien schonen Instigen (iedanken von dein Dreieinigen speenlirt 
liütte in allen ('reatureii. Wie Lnlher's Hild vom waliren tilau-
ben, vom wahren ('hiistendinm „diircli nnd ilnreh ehrislologisch," 
so isl. sein Hild vom wahren (fott dureh nnd dnrch trinitariseh 
„gesiittigt". Die Intherischeu Kernspriiclie „Seine Khre ist Seine 
l.iebe", „Seine (ierechtigkeit ist Seine ISarnihery.igkeit" babeii das 
/eugniss des tieistes, der Alles, aneh die Tiei'en der (iottheit, er-
forseht. Lulber's Schuld ist es nicht, dass das Feld dieses Dog­
ma's lange bracli lag; wohlaber ist es mit sein Verdiensl. dass 
i n  d e r  g c g e n w i i r t i g e n  T h e o l o g i e  k l a r  c i n g e s e l i e n  w i n l ,  e s  i h n e  
gerade in nnseren Tageu, den hentigeii Wldersacheru des (llau-
bens gegeniiber, diejenige Keprodnctiou des Dogma's von der 
D r e i e i n i g k e i t  i \ o l h ,  w e l c h e  e s  . l e d e n i  a l s  i i n m ö g l i t h  l ' i i r  d i e  
e v a n g e l i s c h e  ! ' " r ö m i n i g k e i t  e r s c l i c i n e n  l i i s s l ,  d i e  W a I n ­
h e i t  d e r  U e c h t l ' e r t i  g n n g  d u r e h  d e n  ( i l a u b e n  a n  ( ' h r i s t n s  

' )  1'  I a  t  o ii  „Staat" |». 505. 

2) Vgl.  Lat hardt „Coinpundiuin der Dngmalik", S. li:!  Ü'.  



_ 104 — 

f e s  u  t i l l  a l  t  e n  m u l  d o c h  d i e  i  m  m a n e n  l  e  ï r i n i t i i t  z u  
verwerf en.') Wie eliedem, so audi jel/.l noch dieses Dogma 
knrzweg als einen „Unsinn" oder als ein gleicligiiltiges Machwerk 
llieologischer Spilzfindigkeil von der Hand zuweisen, wanit jeden 
(iebildeten schon einc zwiefache Tliatsache. Kinmal die, dass der 
bisher w eilaus einllussreichste (iegner des positiven Chrislenthnms 
in nnserem Jahrhunderle, der Tilbinger Baur, drei starke, 
naliezn je 1000 Seiten lange Hiiude über ebeu dieses Dogma, 
über „die cbrislliche Lehre von der Ureieinigkeil. und Mensch-
werdnng (ioües", gescbrieben hal, fesl liberzeugt, wie wir es 
a n c h  s i n d ,  d a s s  f ü r  e i n  a u f  d e n  ( i r u n d  g e h e n d e s  D e n k e n  d a s  
g a n z e  C h r i s l e n t h u m  m i l  G  o  1 1  d e i n  D r e i e i u i g e n  s t e h ü  
mul fiilll. Sodann aber isl, gleichfalls tbatsachlich, sell lioll 
in Cliristiis als die hiebe sicb olfenbarl hal. kein einziger nni-
versell-ithilosophischer Denker der Cbrislenbeil bei der Üreieinig-
keitsfrage ganz oline Herührnng vorbeigekoninien; deutend, um-
deulend, anslossend, anslreifend wenigslens, hal jeder davon zeu­
gen miissen, dass sie vorgelegl isl mul niclil ignorirt werden 
darf. Sogar der iialunvissenschaftliclie l'hilosoph, der den Dog-
men des ('hrislenlhums mögliclisl fern hleibt, sprlchi; in der Ueber-
schrilï des Schliisskapilels von seinein „Mlkrokosmus'" als lelztes 
Wort „die Kinheil der drei l'riucipieu in der Liebe" aus, eine 
Einheil, an deren gedauklicher Yollziehbarkeil er freilich ver-
zweifell, well das Uebel mul das Höse „das vollkommeu unliber-
steigllche llinderniss" sei. Die nun fasl zweilausendjahrige liot-
schafl, Avelcbe verklindel, dass dieses llinderniss Ubersliegen isl, 
scbeinl ibm hier keine wissenscliaflliche Heachlung zu verdienen.2) 

' )  Dnrner „Knlwickhingsgesclnchte der Lehre von der Person 

Christi",  2.  Aull.  II. ,  1853 LI .  1856, S. 518, 5. '!7 (womil / .u vergl.  Desselben 

„(ieschiclilir  der proteslanlisclien Theologie", 1807, S. 80) und S, 1'2(I8. 

Dieses Werk Dorner's,  ein Denkmal des sellenen Bundes \(ii i  t iefem ein-

t 'achein Clauben und holier uinfassender Gelehrsainkeit,  isl  gewissennassen 

das Inslorisehe Correlat der Doginatik Liebner's.  Beide Werke, neiist  

doin oben sogieich anziirührenden von Baur, sind dein Siiidium derer,  

die das Recht aiil '  \v issenschaftlioh e Beurlheilung des chrislliehen 

Lehrgan/.en erwerben wollen, nnenlbehrlicli  imd imerliisslich. 

Lntze, „Mikrokosmus", Hi., S. 570 uml OOI ir. Die „drei l' r in-

cipien" Lolze's sind den drei Hypostasen der Kirclienlebre zuin Mindeslen 



— 105 — 

Liissl alter die Pliilosopliie das aller Well (iesagle auch sich 
gesagt sein, so verliert; sie daruin iiiclil den Boden des eri'ahrungs-
miissigen üenkens uulcr den Fiissen. Sie operirl, nach wie vor 
anf (i rnnd des (iegebenen, allerdings niehl hloss des in 
ersler Sflitipliing, sondern auch des in zweiter Schöpi'ung (iege­
benen. Indieser istlioU als dieUebe ge ge ben. Diese (iabe 
bleibt aligeineiugüüig, wenn aneh kein Menscb sie geilen liissl, 
kein Menscli sie anniininl. lm ('liiisteiilliuni isl „Alles bereif'; 
si tb bereil niebl zn niaeben, doch zu halten ist des Meuschen 
Sache. Aber nnr wer die Liebe Uottes ei lab ren bal, wer 
von (iott geliebt ist, kann ilm als die Liebe erkennen, wie nnr 
der weiss, was Mutterliebe isl, der die llnlterliebe erfabren hat. 
Dnrch die lirlahrnng uinl das Denken anl' hyposlalisebe l'nter-
schiede geliibrt, anl' eine Seibstdireinlion und Selbstveniiilthnig 
in (iott, anl' eiuen innergöttlichen l'rocess der Selbslmiltheilnng, 
der nnr trinitarisch kann ausgedaeht, zn Knde gedacht werden.1) 
Dcnn die Liebe ist mil Kinein Worte, welches wir dein Tielsinn 
unsrer dcntschen Sprache verdanken, das Se I bander. Ihr voll-
stiindiges VVeseu bestebt darin, dass ein Selbst ini anderen, in 
seinein anderen Selbst ist, inmnriiorlicb sein will, sich ganz in 
d a s  a n d e r e  h i n e i n d e n k t  u n d  h i n e i n l e b t ,  n n d  u i n g e k c h r t ,  d a  
in jedein Bediirfniss der Liebe immer zngleich das Hetlüiiniss des 

ebenso nabc- odcr entfcrnt-vmvandt als die drei ^GrundlicgrilVc", welclie 

H eb o p c li  l i  a  u e r  einnial („Die Welt als W ille imd Vorstellnng", li .  

Aufl. ,  II . ,  S.  721) in eincm ,,l i isiis ingenii",  wie er selbst gestelit ,  nut den 

letzlercn vergleicbl.  Dass Lotze Nirlits gemein lial mil Scliopenlinner'srliein 

li isus, bedarf kaum der ll inziifiigung; es galt  bier allcin, das „Anstreifen" 

an die TrinitiUslelire audi von Seiten eines beriil imlen Denkevs der jiing-

slen Zeil zn eonstatiren. 

' )  Wenn bier und weilerbin von Hypostasen, Dypostatischem und 

anderem Kremdarligcn die l icde Ist,  so werden, gemass der Bestiinmung 

dieser Monatsseliril ' t ,  gebildele Leser voransgesetzt,  die nötliigenralls ihr 

Kremdwörterbucli nnd Conversationslexikon aufschlagen. Ddm -  sollen der-

artige Hiilfsmiltel bloss dazn dienen, das in Uninancn nnd politlscben 

Zeitnngsbericliten etwa Dunkeb' aufzuliellen ? Kein (iebildeter liisst  sich die 

Mt'ihe verdriesseii ,  beini Vorkoninien tecbnisrlier Ausdriicke mis der Pbysik, 

ans der Nalionalökononiie n.  s.  w. das inangelnde Versliindniss,  so gul er 

kann, zu erlangen. Was den wellliclicii  Dingen recht ist ,  wird den gött-

licben billig sein; der gebildete C hr is t ,  der „im Fremdeii treil" ist ,  

wird auch trcu sein, wenn man ilmi das „Seinige" giebt.  (Luc. 16, 12.) 



—  ! ( ) ( )  —  

Geliebtwerdens, der Uegenliebe, enllmltcii ist, class es nur im an-
dereii die volle Hefnedigung, die selige Hnhe des Meisicliseins uud 
Fürsicliseins geniesst, wiilirend das egoistische Fiirsichseiii von dem 
(ieflihl der Leere, der Oede begleilet ist: Kiniieit, im UiUerschied 
und Unterscliied in der Einheit, imidia coguilio, muliia caritas alque 
natnra (llilarius). 1st also der iu Christus und seiuem Werke 
sicli oirenbareude (Jott die Liebe, so muss audi er, an und ITir 
sicb, gaii/. 'in sein eigenes \iideres sicb bineindenkeii und liin-
e i n l e b e n ,  a b e r  e b e n  i n  s e i n  e i g e n e s ,  i u  d a s  i h m  v ö l l i g  w e s e n s -
gleiche Andere (lloinousios, condigna persona); sonst wiire der 
gegenseiiige Act der Liebe und (iegenliebe, die mutua caritas, 
nicht voilkoiumen, nichl ebeniuiissig, inordinata caritas esset (Ki-
chard von St. Vic(or). Die göttliche unendliche Liebe wiire daim 
sclilechter daran als die gescliöplliche endliche, in weiciier ja das 
(ieschöpr ilbcr sicli hiiiaus doch wieder /,u sicb kommt, sicb, 
ein ihm völlig Wesensgieiches, „Fleisch vou seinem Fleisclie", 
liebt. llütte liolt uur die Welt zuin (legenstaiule seiner Liebe, 
so stiüide es mil Hun, der die Liebe ist, mit seinem Sein und 
We,sen l'ortwabrend zweil'elbal't, precar. Demi die Welt, deren 
llauptbestandtheil eine Welt l'r e ier (icschöpl'e, die MenscheiMvelt, 
ist, kann lini ja aucli nicht wiederlieben und bat bekannllich 
diese Mögiichkeit des Niclitwlederliebens in reichein Masse ver-
wirklicbi. (iott, der ihalsiichlich uns geliebt bat, da wir noch 
Feinde waren, wiire also daim der stelen (iefabr ausgeselzt, 
nicht tiott zu sein, nicht absoluter, nur iu Liebe uud Gegen-
liebe vollkornmen befriedigter, seliger Ueist: was scbon vor Chri­
s t u s  d i e  A l l e n  l ' i i r  w i d e r s i n n i g  e r k a u n t e n .  W e n u  A r i s t  o l e i c s  
im siebenten Ca pi tel des zwollten Ruches seiner Melapbysik vom 
göllliclien (ieiste sagt; „sicli selbst denkt er" u. s. w., so nio-
tivirl er diess im neunten Capitel desselben lUiches einfach tbl-
gendermassen: „Der göttliche (ieist kann nichls Anderes denken 
als sicb selbst; deun alles Andere ist schlechter, geringer als er; 
er würdc also, wenu er Anderes diichle, Sclilecbteres denken, 
was uiimöglich ist". Scbon Aristoteles dringt ausdrüeklich auf 
einen tiott, vvclcher „selig durch sich selbst" sei, nicht (lurch 
die Welt, j iaxnyiui; dï aviov uótug. ') Dessgleichen ist der (iott 

•) Aristoteles „Politik" (Bekker) IV., I .  



— 107 — 

des piatonischeii Tiniüos in sicli vollkoinineii, gut, olme die 
Welt; well er gul ist uuil neidlos, vvlrd er Weltbilduer. So welt 
also waren seliou die Alten in der (ioUeserkeniilniss t'ortgeschrit-
ten, unvergleiclilicli weiter als viele Moderne, die sieli  allewege 
ilires Fortselirittes riilnnen. Den Weisen des AKertlunns l'eldte, 
kann man sagen, zur lirkenntniss des dreieinigcn (Jolles uur 
l i i n s :  d u s  g u l e  ( i e  w i s  s e n  i n  d e i n  h i e r  a l l e i n g l i U i g e n  v o l l e n  
Sinn des VVortes, und es mnsste iliuen felilen, weil ihnen die 
lleiiserralirnng fehUe. Sie hallen die Form der höchsteu VVahr-
heit erriingen, eine l-'orni, die das Chrislenlhum durch seine 
r e a l e  O l l V i i h i m i n g  ( i o t t e s  a l s  d e r  l . i e h e  m i l ,  d e m  w a h r e n  l u h a l t  
erriillte und so aueh erst ausformte. llüKe Aristoteles diesen 
Inhalt gehaht; hiitte er sla(t vierlehalb •lalirliuiulerle \or Christus 
viertelialli .lahrlinnderte naeh linn gelebt, zur Zeil des doginali-
seheii Begründers der Trinitiilslehre, des Mil anas in s: er ware, 
naeh den mitgelheilten herrliclien Aussiniiclieii /.u sehliessen, uii-
bedenklich aul" die Seite des Leuteren gelreten, gegen Arius, 
gegen Sahellius; er hiitle das vollkoninieii verslanden und wiire 
mit dein vollkoinmen einverstanden gewesen, was Alhanasius 
sagt: „(iott selbst 1st der lir/.enger des Hildes, in welehem sich 
seheiid er — wörllich überset/.t — sieh ihm /Aifreul". Darin 
ist der Sinn der llomousie, der Weseiisgleicliheit des Solmes mil 
dem Valer, der inutua eognitio und muliia carilas, vorlrelllich 
ausgedriickt; darin liegl, dass (lo((, der göllllehe (leisl, nicht 
elwa fiirs l^rste schon li\ und 1'ertig isl als ein s. g. schlechthin 
Seiendes, der „Valer", zu dein daim hinlerher eiu Zweites, der 
„Solui1 ', hinznkoinmt; sonderii „Valer" ist er nur im „Sohne", 
d u r c h  d a s  „ S i c h  i h m  z u l T e u e i i " ,  s e i n e  K r e u d e  i m  A n d e r e n  
habcn, ist er selbst erst der selige, in sich vollkommen befrie-
digte, absolute (ieisl. Die „Zeugung" des Solmes 1st eine ewige; 
sie schliesst jedes zeitlielie Vorlier mul Nachher aus. Man mag 
ilber die Termini „Valer, Solm, Zeugung" mil der Kircheiilehre 
rechten, sie nnangemessen finden; jedochwird man niilKiicksicht 
daraul", dass im reriieren VeiTolg der kehre der Ansdruck „Solui" 
dem in der Fiille der Zelt Mensch gewordenen (iott eignet, 
also den (jolles- und Meiischensohn bezeiclmet, Lessing bei-
stimmen müssen, der in seiner „iirzlclumg des Mensehenge-
schlechls" §. 73 sagt: „So viel bleibt unwidcrsprechlich, dass 



— 108 — 

(liejenigeii, welclie die (der Trinitalslehre zn Grunde liegende) 
Idee von der vvalireii Verdopijelung des göttiiclien Scll)t;( popular 
iiiacheu wollten, sicli scliwerlicli fasslicher mul scliicklicher liiit-
ten ausdriiekeii köimen als dureh die Heaeniuiiig dues Solmes, 
den (ioU von Ewigkeit zengt", üenieint is( mil den Ausdriicken 
„Valer, Solui {Xóyoq), Zengniig'-  uur das Folgende. Wie wir in 
der inensclillclieii Liebe mal Uegenliebe, zwischen Maim nnd 
Weil», eine nielir sponlaue, active (niaimllclie) nnd eine mehr re­
ceptive, leidenlliclie (weibliche) Liebeserweisiing und Art der Liebe 
niUersclieiden, oline damit beliaupten zu wollen, dass jene, die 
s p o n t a n e ,  d e r  Z e i l  n a c l i  v o r  d i c s e r ,  d e r  r e c e p l i v e n ,  d i e s e  n a c h  
jener einlrele: ebenso koniiiil die ewige lirregung oder Anregnng 
des ewigen Processes, das mehr Sponlane, Active, der Hypostase, 
dein göltlicheii Selbsl zu, welches wir den Valer nennen; das 
m e h r  H e c e p l i v e  h i n g e g e u ,  d a s  m e h r  l e i d e n l l i c l i e  S i c h h i n g e b e n  
in der Liebe, dein Solme.1) Ditss und weiier Nichts bedeulen 
die Worte: der Valer ungezeugt, der Solui gezeugl; jeder Vor-
slellung eines zeitlichen Vachher uud Vorlier wehrl, wie gesagt, 
der Zusatz „ewig" (ewige Zeugung). Nun aber geiiligen die Zwei, 
Valer und Solui, uoch nicht, wenu die Liebe soli aiisgedacht 
werden. Nicht minder nolhwendig ist daun noch eiu Drlttes, 
ebenfalls Wesensgleiches, zu denken, vennijge dessen die unend-
liche (ileichselzung und damit erst wahre Feslsetzuiig der Per­
sonen, die nihige hariuouisclie Einheit im Unlerschiede vermitlelt 
wird, da sousl jenes Sichhlneiiidenken und lilneiiilebeu des Einen 
in das Andere, das Sein uud Seinwollen im Anderen, uur die 
uneiidliche Unruhe, uur das end- und zwecklose Ringen der 
Wechselwirkung wiire. Es milsste iu dein ewigeu Liebesprocess, 
in dem ewigen lliniiber und Heriiber des Dranges der Liebe, uu-
f e h l b a r  e l w a s  U n w l i r d i g e s ,  U n h e i l i g e s  e r f o l g e n ,  i i a i u l i c h  e n t -
wede r abstracte Zweiheit, Entzweiung, eiu Zerl'all im Wetteil'er 
um Liebe, oder abstracte Einlieit, Einerleiheil der Zwei, eiu 
Versiukeu der beiden Hypostasen iu einander, eiu Sichverzehren 

' )  Schon Clemens von Alexandria spricht in glelcheiu Znsainmen-

liange mil einer Kiihnheit,  die jedem ,.(lraiissen" Befindlichen als Toll-

klihuheit erschcineii  muss, von einem Weiblichwerden Colles in der Liebe; 

s.  Schelling WW. Il„ 2, S. 195, 



— 109 — 

der Liebe mul (Jegenliebe. Darum is(, ciu Driücs nolhwendig, 
welcltes, von beide» (ilicilcni des (iegensatzes ausgehciul (proce-
dens) mid in dein Process als seinem bypostaliscben ('harakler 
verliarrend, das Licbeswerk fiilirt (spiritus rector), vor jenen 
Klippen der iiberlriebenen Kinbeit wie des iiberspannten Unter 
s c l i i e d e s  v o r b e i  m i d  s o  z n n i  A b s c l i l n s s  I T i h r l .  M i t i i i n  b a b e n  w i r  
nicbl, wie es bei (eblerliaffen Darsteiinngen der Dreieinigkeil 
manclnnal den Anscbein gewinnt, nur zwei Hypostasen, zwei 
göttlicbe Selbste, nnd die Kinbeit von zweien: das wiire ja 
nicbt Drei-, sondern Zweieinigkeit; sondern wir baben ancb eine 
ini Unterscbied einigende nnd in der Kinbeit nnlerscheidende 
dritte Hypostase. Ohne sie wiire Jedes der beiden als Subject 
In das Andere als Object verloren; sie kömen nur znr beider-
seitigen ekstatiscben Selbs la nscliauung, nicbt zmn wabren, 
klaren Denken, Wissen, Hewussl sein. Die Hypostase, die 
man den heil. (ieist nennt — aucli iiber ibren Vamen lasst sicb 
streiten, wenn nur die Sache feststebt —, diese dritte Hypostase 
ist es, kral't deren die belden eisten sicb in sicb zurticknebinen, ui eb I 
in einamler versinken, sicb aus der DIIFerenz ewig wieder zusainineii-
scbliessen, sicb in dein Uuterscliied einig, aber ancb in der Kinbeit 
uiiterscliiedeii,sicb l'iir sicb als wirklicbeSelbste wisscii,wie der b. 
(ieist seinerselts ebenso sicb in ilmen weiss nnd d urcb sie vo n ibnen 
sicb iiulerscbieden, sicb l'iir sicb weiss als ebenfalls wirklicbes 
Selbst. So ist (iott nicbt nur dnrcli den b. (ieist als die IJebe, als 
die bellige Liebe, sondern ebenso ancb dnrcb die Liebe in der 
Totalitiit Hires Processes erst wabvbaft als (ieist in dein all-
gemeineren Sinne ((iott, der ganze (iotl, ist (ieist. Job. 4, 24,) 
d. b, als triiiitariscbes Selbstbewnsstsein vollendel. Wie 
1'la to n scbon erkannte, dass der göttlicbe (ieist nicbt als eiu 
s .  g .  b ö c b s t e s  W e s e n ,  e i n  s c b l e c l i t b i n  S e i e n d e s ,  d e i n  l i  i n  t e r  l i e r  
oder bellier das (iutscin znkiinie, sondern nur als der gedaebt 
werden kann, dessen wesentlicbes Sein eben das (iutseiu ist: 
so erkennen wir aul' dein Standpunkt des cbristlicben Denkens, 
welcbem (iott in Cbristus sicb ollenbart bat, dass der (ieist, der 
(iott 1st, nur als die Liebe gedaebt werden kann. Nicbt ein 
starr an sicb baltendes dunkeles Ktwas ist der (iott der Christen; 
sondern sein Sein ist seine Liebe: lm Selbander bat er sein 
W e s e n .  O b n e  d i e s s  w i i r e  e r  u n d e n k b a r ,  e i n  e w i g  n u -



— 110 

b e k a n i i l c r  ( i o t t ;  d e u n  w i r  k ö m i e n  I V i c I i t s  m i l  g c d a n k l i c l i c r  H c -
stinimdicit denken, was nicht iu sicii imtersclileden, was nicht 
i m  U n l e r s c h i e d  e i n i g ,  c o n c r e t - e i n i g  i s t .  H e i  c i n e r  b l u s s e n  
i i ö c h s t e n  K i n h e i t ,  n e i i n e  m a n  s i c  a u d i  P e r s o n ,  h e i  e i n e m  a h s t r a c -
ten sclilechthin Seienden, nenne man es auch das AbsoliUe, denkt 
Niemand sich elwas Denlllches; ein Ding (ihne Innerc Hesliinmt-
h e i t  i s t  e i n  U i u i i n g .  W a h r h a i ' l  a b s o l n t - p e r s ö n l i c h  i s t  u u r  
der Dreipersouiiche. Die Liebe iiis't den scheinbaren Wider-
sprnch, dass Personen Kins, Ein Wesen sind nnd ihrc volle Per-
soulichkeit nur in dieser Kiniieit linden. Anch in dein endlirhen, 
menschlichen Abbilde der giittliclien l-iebe, in dein wahren, den 
e i n z e l n e n M e n s c h e n  e r s t  v o l l e n d e n d e n  P a i i i i l i e n w e s e n ,  s i n d  M i i n n ,  W e i b  
n n d  d a s  v o n  B e i d e n  a u s g e h c n d e  K i n d ,  d i e s e  d r e i  P e r s o n e n ,  
Eins, Ein Wesen, niiinlieh eben das absolute, die Hestiminung 
der Individnalililt erst erriillende l ;ainillenwesen, dessen Kiniieit 
keineswegs eine „blosse" mier gar bloss nominalislische „(iat-
timgseinheit" isl. Demi die Elie ist im dnrclians ('igentlichen 
streiigsten Sinne des Wortes die Ergiinznng zweier Personen; 
die zwei den Eliebnnd Schliessenden haben bei der Schlies-
s u n g  s c h o n  d a s  D r i t l e ,  d a s  P f a n d  d e r  l - i e b e ,  m i t b e g r i l T e n ,  m i l  
im Sinne; die Mehrhelt von Kindern gehort znin Znfiilligen der 
endlichcn Enlwicklnng, zn dein, was sein nnd nicht sein kann; vom 
( i a n z e n  a b e r  n n d  W e s e n t l i c h e n  d e r  l ü l i e  n n d  E a m l l i e  g i l t  a m h  i n  
dieser Hezielnmg das Wort des Apostels: das (ieheimniss ist gross 
(Kpli. 5, 32). Wer dieLlebe verstehl, versleht die Drei-
einigkeit; er versleht, was es sagen will, dass Gott in der 
christlichen Anll'assung als concret-einiger Geist, als lebensvolle 
Kinheit im Unterschiede, gleichsam als Accord, als Einklang dreier 
s e l b s t s t i i n d i g e r  T ö n e  w i e  m i t  E i n e m  S c l i l a g e  g a n z  d a  i s t ,  
omnibus nnnieris absolntns. Und allein diese Gott es fassnng ver-
triigt sicii mit der christlichen Weltanschannng. Demi erst wenn 
die göttliche Selbstanswirluing inncrlrinltarisch (ad intra) volizo-
gen. das ewige SeinGottes sichergestellt 1st, kann (iott in seiner 
scliiipferischen Aenssernng (ad extra), in seiner Selbslmiltlieilnng 
an die Welt sich selbst behanpten, der ganzen Znfiilligkeit 
des Werdcns, der creatiirlichen Entwicklnng, II err sein 
nnd bleiben, nnd nnr wenn Er der Welt wahrhal't vorsteht, 

' )  Gegen I) o r n c r„(iesrliicli(e der proleslanlisclienTlieologie", 1807,8.872 



slelit sie unter Hun wahvliafl, fesl. Wo nicht, geht er in der 
Well oder sie in ihm zn (irnnde, wie diess die (ieschichte des 
Panl,lieism ns hnmlerlfacli helegl; fiir den Dei sinus aber isl,, 
wei! es bei ihm nichl. in der (iotlheil, seibst zu iminaneiilen Un-
terschieden koinml, die Well. mil. ihrer N iclheil. von (iebilden cin 
vollig grundloses Machwerk (ioltes, nichl, wie 1'iir den chrisllicli-
Irinitarisehen Theismus, das geistvolle, d. h. nach dein Obigen 
liebe volle. Werk (ioUcs, in welchem Der, der die Liebe isl, sich 
als die Liebe ollenbarl. (Oirenbaruug im weitesten Simie), da es 
d e r  L i e b e  A r t  i s l ,  e i n  U e b r i g e s  z n  t b u n  u n d  s i c h  M l i h e ,  
nóvov, zu macheu. „Seine lihre ist Seine Liebe." Und mm 
leuchtet iiuch ein, wie aus diescm trinitarischen (iotleswesen die 
zwei I e Wellschöprung, die VVellerlosiing, kanu verslanden werden. 
D i e s e l b e  h e i l i g e  L i e b e ,  d i e  ( i o l t  i s t ,  o H ' c n b a r t  s i c h  d e r  s l i n d i g e i ^  
i u ' s  U n h e i l  g e r a l h e n e n  W e l t  g e g e n i i b e r  a l s  h e i l s a m e  ( i n a d e .  
,,Seine (ierechtigkeit ist Seine liannherzigkeit." Die Person, deren 
hypostatischer Cliarakter, schon ganz abgesehen von der Well, 
wie wir erkaunt habeu, ein inehr leldentliches, receptives Lichen, 
ein Sich hingeben in der Liebe, war; sie, durch welche um 
eben dieser Leidentlichkeit willen als durch das persönliche giill-
liche Medium (Joh. 1, ö) die Welt mil. ihrem llaiiptbestamllheil 
nnd Ziel, dcm ebenbildlichen Menschen (ioltes, geschaU'eu worden, 
sie gehl in die Welt nnd deren Leiden ein, wird Mensch, gicbl. 
sich fiir die Welt hiu, siilmt die. Slinde der Well, indcm sie ;ils 
Mensch, stalt der Mouschheit, die Stral'e der Siinde heilig, in den 
heiligen Willen (ioltes einwilligend, erleidet. Die Liebe wird, der 
Siinde gegeniiber, zur (inade, zur sich opl'ernden Liebe, und die 
bringt der Welt das Heil1). 

' )  Zur Lt 'Iirc von ilcr Droieinigkeit im Allgflnieincn vgl.  iks Verfnssers 

Artikel „TriniUll" in l lenog's „Ueal-Encyklopiulie", Bami 10; zu lier a\is 

i l ir  bcgrlindcten Versüliiuiiigslelircvorziiglicli  Soliiiborlcin's Artikel „Ver-

sölmung" cbeml. Hand 17. In dieser geliallreiclieu Arljeit  wird klar mul 

bündig nacligewiesen, dass die juridische Seite der Versölmung nicht 

diirl 'e ausser Acht gelassen worden, well im Irinilarischen Wesen Gotles 

als der heiligen Liebe das Moment der ( ierechtigkeit  mitenthalten 

sei.  Dass hier froilich weder jder privat reehtliche Cesiclitspnnkt noch 

der des li ffen 11 ichen Ucchts genögt,  hat der Scharfsinn Ritschl 's üher-

zeugond dargethan in den „Studiën üher die BegrilTe von der Genugthuung 

und deal Verdienste Christi",  Jalirb. für deutsche Theologie 18(i0, Bd. 5,  



So bogroift sicli das Chrislenlhum, so wild der (ilanlio be­
wiesen. Demi das Lichl, das uns liber den Midelpimkl, den siili-
nendeii (ioltniensclien, aufgegaugen, beienclilet von selbsl den gan­
zen Unikreis cliristiicher Lolire. 

C i l a u b l i c l i  i s l  d i e  i n  d o r  U r k u n d e  d e s  ( J l i r i s l e n l l i n n i s  v e r -
kiindete Mensclnverdiing ficties dein, der die bypoMieUsche Nolli-
wendigkeil der lleilsoHenliarniig eingeseben; begreil'i icii dem, 
der (iolt als den dreieinigen erkaunt lial. Nur dicse Ivrkennlniss 
befestigl jenen (Jianben, der noch Hiilfe begeliren muss filr den 
ihni anlial'lenden oder drolicnden Unglanben. Von dem dreieinigen 
(loll, von der Mebe ans isl das (legenwimder des ("lirisléiillniins 
gegen das Wnnder des Hösen imd des Uebels nallirlicli; die im 
(iianben befesligten Cbrisleii spreclien, rückwiirts gewandl: der 
(Jotl, den wir diirch die lleilsoHenbannig kennen, der (Jotl, dei-
die Liebe isl, nui ssl e dielns l'nlieil gcraliieneWeil so erlösen, wieer 
es in ('liristo gethaii. Verklilidele die Schrifl. niciit den Krlöser, 
nichl den (ioUmensclien, der nns Vergebnng der Sllnde erwirkl 
h a l  d n r c h  S i i l i n u n g  d e r  S ü n d c :  s o  m l i s s t e n  w i r  e i n e s  a n d e ­
ren warten; die blosse Vergebnng winde mis nieiit iilndern, 
vielmelir nölhigen, zu fragen, wie, ihr gegenliber mil Heclil, ein 
l ' h i l o s o p h  g e f r a g l  h a l  :  „ W e n u  ( I  o i l  v e r g i  e b l ,  k a  n n  i c i i  d a r n i n  
mir selbsl vergeben?"1) Und wiedernin, giibe sicli nichl im 
g i l l e n  ( i e w i s s e n  ( J o t l  a l s  d i e  L i e b e  z n  w i s s e n :  s o  m l i s s t e n  w i r  

Ilt*rt4,s,  581—(i. ' iü; aber über ilom I 'rivatreclit  und übci '  dem oirenlliclien 

Rechte stclit  das Wel treclil  C ni l  es,  mul sclion Arisloleles,  dein liierin Leib­

niz gefolgt ist ,  l int im ö, Buche derN'lkomacliisclien Kthik einc u ui versa Ie (ie-

recliligkeltvon den bes o n d er eiiGereclillgkelten unterscliieden (s.  ïrendelen-

biirg„HistnrisclielieifrügeziirPlillosopiiie" 11.,  S.  210 If.) ,  so dass wir in derBe-

trachtung der götlllelien Gerechllgkelt  die Analogie der inenscblichen nicht 

zu verlassen brauchen, aber fiber jene beiden l 'onnen derselben hl nans er-

weilern müssen. Das geschielit  sowohl In der erwahnten Abluindlnng von 

Schöberlein alsanch In der frQIier scbon cllirtenvon Gess „Uber die Nolh-

wendlgkeit des Slihnens Cliristl ." 

' )  Her b a r  t  „Kncyklopiidie" S. l  i .  Ueber das relative Hecht dieser 

Frage vgl.  Desselben „Allg. Melaphysik", WW. (ITartenstein) IV.,  S. 

:t38 f . :  „Menschllelies Naclulenken muss das Seine Ibun, nnbeküinmei' t  nm 

denErfolg. Es steht unter sltt l ichen Geset zen, denen es sicli  nicht 

durch vorgeschiilzte Bedenkllclikelten entziehen soil ." 



— 113 — 

irre werden an dem Christus der Schrift; der fiolt des Deismus 
uud der des Pantheismus wiirde nimmer den Zweifel besehwich-
tigen, geschweige lösen: „1st es demi audi so, dass GottMensch 
werden konute?"1) Das religionsplniosophisch deducirte Hedürfniss 
eines sühnenden (ïottmenschen, an den man nur nacli dem Tode 
der ISusse und iliren Wiedergeburtswehen 1 ebendig giauben kann, 
gleicht uiclil dem „Wunsche des schwachen Menscheniierzens," 
auf weichen David Strauss so oft den PfVii seines Spottes ab-
schiesst, dem „Wunsche, dass es so sein möchte"2); deun nur 
eiu sittlicli starker (ieist vermag die jenem Hedürfniss gciniisse 
Frage zu stellen: wenn tiott vergiebt, kann ich darum mir seibst 
vergeben? Und wiederum, die aus dem Wesen des Dreieinigen 
begrillenen grossen ïhaten (iotles, von deneu die Zeugen Christi 
reden, gleichen nicht „z ufSil igen (ïeschichtswahrheiten", die als 
solche allerdings, wie derselbe Strauss gem mit Lessing seinen 
Lesern einschftrft, nie den Heweis fiir nothwendige Vernunftwahr-
heiten bilden können3); deun wem das Verstaudniss der göttlichen 
D i n g e  g e ö i l ' n e t  i s l ,  d e r  s i e h t  e i n ,  d a s s  C h r i s t u s  l e i d e n  m u s s t e  
(Luc. 24, 45 f.), dass er also nicht zufiillig litt, die Welt nicht 
zufiiliig erlös't wurde. Auch im christlichen Denken mag weder 
Holies noch Tiefes uns scheiden von der Liebe Uotles. 

Sobald sie in ihrer vollen Bedeutung flir die centrale ïhat-
sache des lleiis gewtirdigt ist, hat es mil dem Beweis der ander-
weitigen Bestandtheile des Glaubens keine Nolh. Die Philosophie, 
die Principien wissenschaft, muss die im Lichte des Allgemeinen 
das Einzelne glelchnuissig wiirdigende WeiterfUhrung des Beweises 
der Dogmatik überlasseii, ja der sonntaglichen Schriftauslegung 
derer, weichen das Amt des Wortes anvertraut ist in der Ge-

1) Dem pllichtet seibst Baur bei,  indem er,  gieichsam sich vergessend, 

auf den Standpunkt seiner Gegner sicli  verselzt,  mit den sehr merkwürdigen 

Worten seiner „christlichen Lehre von der Versölinung", 1838, S. 623: „Die 

einzige Form, in welcher das Individnum absolut mit Gott Eins werden 

kann, ist  nur die kir cli  1 i  cli  e Theorie; bei dieser blei be man also 

auch und substituire ibr keinen von ibr wesentlich verschiedenen Begriff!" 

2) Vgl. z,  B. D. F. Strauss „Kleine Schriften", Neue Folge, I8B6, S. 

340 f.  

3) Strauss „das Leben Jesu fiir  das deutsche Volk bearbeitet",  1864, 

S. 620. 

8 



— 114 — 

nicinde, und der tagliclieu Scliril'llcsuiig gebildeter evaugelischer 
Christen. Diese, deneu wir hier nameiitlich uns zu Dienst geslellt 
liaben, werden von dein erreichten Hauptpunkt aus, wenn es ihnen 
schwer failt, gewisse Einzelheiten des obeu in Erinnerung ge-
brachlen Glaubensinhalles zu begreiCen, in den zaldreichen dog-
niatisehen Werken unseres Jahrhunderls destn besser sicli be-
rathen finden, je sidillicber nnd bestimniler dieselben das Dogma 
von der Liebe, die (iotl ist, nach (iebühr behandell haben als das Dogma 
der Dognien. Der berübmten (iiaubensiehre Schleie rina ch e r's 
iiisst sich das nicht naclirUhmen. Deun ausgesprocben zwar ist 
hier und da in ihr die Unersetzbarkeit des BegrilI's der Liebe flir 
die Restimmung sowohl dessen, was in (iott, als auch dessen, 
was im ebenbiidlichen Menschen und lin Christen der Kern sei 
oder das Wesentliche. Wir hören, dass die waiire Aneignung 
der christlithen Siilze durch die „anschauenwollende Liebe'' ge-
schehe, dass uur die Liebe in unsern guten Werken das (iottgel'öl-
lige sei, dass nur sie, „die Kiclilung, sicli mitAnderem vereinigen 
mul in Anderem sein zu wollen", sie nnd nicht eine andere 
göttliche Eigenschaft (iott, dem Sein oder Wesen (Jottes, könne 
gleichgesetzt werden1), in der Thai abcr komnit sie bei Schlei-
ermacher wissenschaftlich nicht auf, nicht zu ihrem Rechte, und 
das Bekenntniss der Kircbe zmu Dreieinigen isl, sabellianisch ver-
flliciitigt, seiner Dogmat ik nur anhangsweise beigegeben. Die 
neueren kirchlichen Dogmatiker sind, so viel sie auch von ilnn 
gelernt haben, über den cigentlichen Sitz aller Irrtbiimer des 
Lehrers nicht lange im Unklarcn geblieben und nacbgerade einig 
geworden. In ihren Werken wird die Liebe keineswegs bloss 
mit gelegentlichen Lobspriicben abgefnnden; die gönnt ihr am 
Ende sogareinS trail ss, der sie au passender Stelle als „das Eine" 
preis't, „was Menschen menscblich und (iott Hhnllch macht"2); 
dergleichen bedentet eben so wenig wie dieselbst erkliirten Atbei-
stcn gelaulige Redensart „das weiss (iott", woFiir Andere sagen 
„weiss der llimmel" und noch Andere, mit leichtem Uebergang 
vom llimmel zu den Vögeln des Hinunels, „weiss der Kuknk". 
S o n d e r n  e s  w i r d  E r n s t  m i t  d e r  L i e b e  a l s  d e r  d i e  K r a g e n  d e s  

' )  Sclileiermaclier „Der christliche Glaube", 3, Ausgabe, I.  (WW. 

1.,  3),  183:. ,  S.  Hf. und II.  (WW. I,  4),  183fi,  S. 220, 512 u. 617 
2) 1).  F. Strauss „Kleine Schriften", Neue Pol ge, S. 332. 



— 115 — 

cliiis(lichen Denkeus allcin 1 üsendenliüclisten Walirheit. 
Wie aus ilir das biblische Grundwiiinler, die Meiischwerdimg (iottes, 
sich begreifl: so lasst sie aucli die ferneren in der Schrift er-
ziililten Wu n der, an welclien die (iebildelen unsrer Tage, in dei-
Kegel friilier als au jenem, Ansloss neiimen, begreiflich werden. 
Sie sind nicht blosse mirabilia, d. li. nicht bloss l'Ur mis, wegen 
unsrer uiangelhaften Keiiuiniss des bestehenden Nalurganzen mul 
seiner (iesetze, sonderu au sich aus den Ursachen und Mittel-
ursaclien der Welt, wie sie ist, unbegreiflich1). Aber sic sind 
aucli keine portcuta, keiue iingeheiierlichen Zeichen oder Scliau-
s t ü c k e ;  s o n d e r n  s i e  h a b e n  a l l e s a n u n t  c i n e  s i t  t l i c h - t  e l e o l o g i s c b e  
Hedeuluiig, eine nielir oder luinder uahc lieziehinig auf das Reich 
(iottes. Christus weis't dlejenigen, die ein Zeicheu vom Iliinmel 
sehen und danu glauben wollen, mit Abscheu zurück (Matth. 16, 
1 ir.). Es widerstreitet dein Wesen des CliristeiKhums, die 
Leute mil magischer (iewalt, bezaubernd, fiir sich einzunehmen, 
geistig gefangen zu nehuien. lm (icgeiUheil: Christus wamt, llim 
in übereilter, unbedacbter Weise nach/.ufolgen (Luc. 9, 57 11'.; 14. 
28 11'.); das Christentliuin reisst sich nicht inn die Leute, es verzichtet 
vielmehr, wie wir schon einnial bemerkt haben, von vorn herein 
auf die Majoritat der Menschen. „Viele beriifen, Wenige auserwahlt; 
Viele auf dem breiten Wege, Wenige auf dem schnialen." Doch 
sind gleichwohl nni jencr teleologischen Hedeulung w illen die Wnn-
der nothwen dig, mithin aus dein (iesichtspuukte des üottesreichs 
begreiflich. Denn wie die (iottlosigkeit, die Lieblosigkeit, das 
Böse, sich natiirlich aussern niusste in dem Uebel, dessen (ïipfel 
d e r  T o d  i s t ,  i n  d e i n  v e r n i  e l i t e n d e n  W i d e r e i n a n d e r  d e r  
Ersclieinuiigen: so muss'aucli das (iule und das neue (iuie, 
das Heil, sich natUrlicli iiussern iu der Korm der Liebe, in dem 
e r g ii u ze n d en 1>" iir e i na u d e r d e r Kr sch eiu u n ge n. Dem Innern 
muss das Aeussere, dem (ieiste derLeib, die Natnr entsprechen. 
Demi der Leib ist, griindlich verstanden, das Lebensmit tel des 
(ieistes; vollstandig lebt nur, was leibt uud lebt. Das 
gilt vom Lcben des götUichcn (ieistes wie von dem des ebenbild-
lichen ineiischlicheii. Audi der ewige Liebesprocess, in wel-
cheiu das Leben (iottes besteht, koniint zn Stand und Wesen 

') Vgl, L u( har i l  t  u.  a.  O, S. 97. 

8* 



— 116 — 

uur (lurch eine giiUliche Leibliclikeit oder Natur, oline welclie 
der persönllche Ge gens tand der Liebe nicht Stand hielte, 
folglich nndenkbar ware; uur mittels des Leibes fasst sich 
der (icist in sicli als (ieist. Daher redet die Schrift so oft 
von einem Angeslchte, von Augen und Ohren Gottes, nnd die ihr 
treu bleibende Theologie wacht dariiber, dass der Gehall soldier 
Rede nicht spiritualistisch entkrSftet, sondern in voller Kraft be-
w a h r t  w e r d e ,  v v o h l  w i s s e n d ,  d a s s  n u r  s o  d e r  M a t c r i a l i s m u s ,  
w e l c h e r e i n e  b r u t a l  v e r z e r r t e W a h r h e i t ,  a b e r  e i n e W a h r -
heit verficht, positiv kann liberwunden werden1). Der wahre, 
dein Geiste, dessen Wesen die Liebe is(, entsprecliende, ihm zum 
Organon, zum Lebensmittel dienende Leib lieisst in der Schrift der 
geis tliche, pneumatische, oder auch der himmlische (1. Kor. 
15), sofern unter dem „Minimei" nicht das verstanden wlrd, was 
die Volkssprache meist und was die Schrift dann aucli darunler 
versteht, weim sie der „Vögel des Hlmmels" gedenkt u. s. w., 
s o n d e r n  d i e  d e n  d e r m a l i  g e n  L e i b e s a u g e n  u n s i c h t b a r e  W e l t  
desGeistes undder ihm ge mas sen Nat u r2); das Widerspiel 
des himmlischen ist der Leib dieses Todes (Röm. 7), die dem 
Geiste nicht entsprecliende, nicht ihm dienende, vielmehr ihn 
knechtende, durch die Sünde verderbte Natur, die Aussenseite des 
U n h e i l s ,  w e l c h e  g l e i c h  d e m  i n n e r e n  U n h e i l ,  d e m  B ö s e n ,  i s t ,  a b e r  
n i c h t  s e i n  s o l i ,  r e s p .  s o l l t e .  D a s s  n u n  C h r i s t u s  a l s  d e r  W e l t  
Heiland (Joh. 4, 42) die Welt auch leiblich, vom Todesleibe, 
erlösen kann nnd will: diess und nichts Anderes wird durch die 
einzelnen Wunderthaten des Herrn, die er wahrend der Dauer seines 
prophetischeii Amies gelhan hal, angedeutet; diess und nichts 

' )  Vgl. Oetinger 's , .Tlienlogie aus der Idee des Lebens", herausge-

geben von H anil) erge r,  185-2, bes. S. 114 und 180, Anin. 3:  „Die Herr-

liclikcit  (Leibliclikeit) (ioltes ist  in i t  dem Soline geboren, welclier der 

Trii  ger der Form dieser Leibliclikeit  ist".  Das Ergebniss der neueren 

liierauf gericliletenForschung zeichnet in klarenZügen .Sciiüberlein ,fe­

ller das Wesen der geistlirlien Natur und Leibliclikeit",  Jalirb. ftir  deutsche 

ïbeologie, 1861, Hand 6, Heft 1.  Von pliilosophisclier Seite ist  diese For­

schung vorzüglich durch Jakob Böhme undFranz von Baad er unterstützt 

worden; aber auch die Anthropologie eines J.  H. Fichte, Ulrici u. A. 

arbeitet ibr In die Hünde. 

2) Leber diesen s  p e ci f i  s  cii-biblischen Sinn des Wortes „Himmel" vergl.  

Auberlen's Artikel Himmel" in Herzog's , ,Real -Encyklopüdie" Band 6. 



— 117 — 

Anderes vvird durch das Wunder, olinc welches der (ilaube eitcl 
ware, durch die Auferstehung des Merrn nach seiner inUtlerischeii 
SUhnung der Slinde, gewiss gemacht, verbiirgt. Und ehen diess 
i s t  a i i c h  d e r  v e r n ü n f t i g e  S i n n  s e i n e r  K i n s e l z i i n g  d e r  S a c r a i n e n t e .  
Denn da die SUude nicht im üeiste des Siinders beharrt, sondern 
iiun in die Natur, ins BI ut dringt: so bedarf es zur Verniitlhmg 
d e r  G n a d e  n i c h t b l o s s  d e r  g e i s l i g e n  G e g e n w i r k u n g  d e s  ü o t t e s -
wortes, sondern auch einer giittlichen Na turwirkung. Wie wollen 
wir es inachen, dass ein anderes Blut in nnseren Adern rolle? 
Bei Menschen, innerhalb der Welt, die im Argen liegt, ist das 
unmöglich. Nun aber niht unser Ueist init seinen üedanken, (ie-
luhlen, Willensregungeu auf dem Naturgrund unseres We-
sens: „die Philosophic schliigt uni, wie unsre Pulse anders schla-
gen." Auch der durch die Erkenulniss des üottes, der die Liebe 
ist, befesligte reine (ilauhe bleibt nur so lange lest und rein, als 
jene Erkenntniss nicht schwankt, nicht gelriibt wird. 1st also 
jener Naturgrund erschiittert; ist er durch die SUnde verunreiuigt: 
s o  m u s s  a u c h  e r ,  d a m i t  d e r  G l a u b e  T e s t  u n d  r e i n  b l e i b e ,  n e u  
befestigt, gereinigt und in derReiuheit er halt en werden. 
Die Keinigung der menschlichen Natur geschieht durch die Taul'e, 
d i e  E r h a l t u n g  d e r s e l b e n  i n  d e r R e i n h e i t  d u r c h  d a s  A b e n d i n a h l :  
Beides vermöge cincr Mittheilung güttlicher Natur, gleichwie 
die JUnger geistig schon durch das Wort des II errn gereinigt wurden 
(Joh. 15, 3). Wenn jetzt der Glaubige in seinem (ikuiben schwankt, 
so vermag er sich daran aufzurichten, dass ihm ohne sein Zu-
thun, aber mit Bezug und Hiicksicht auf seinen Glauben, nicht 
magisch, etwas Göttliches geschehen ist, das nicht kann ungesche-
h e n  g e m a c h t  w e r d e n .  I )  u  r c h  d i e  S  a  c  r a m e n  t e  w  1  r d  d  e r  m e n s c h -
liche Glaube göltlich versichert, giittlich versiegell. Und 
w i e  s o l l t e  d a s  d e m  c h r i s t l i c h e n  D e n k e n  u n b e g r e i l l i c h  s e i n ?  U n e r -
klarbar, ja, das wissen wir; auf das Wie des Hergangs ver­
zichteten wir ein für allemal. Aber ist wirklich Gott in Christo; 
haben wir wirklich einen „Logoschristus", durch den alle Dinge 
entstanden sind und bestehen: wer oder was kann Den hindern, 
sich, sein Wesen, seine göttliche Natur, auf besondere Weise in 
b e s o n d e r e  D i n g e  l i i n e i u z u l e g c n ,  g e w i s s e  „ Z e i c h e n "  a u s z u z e i c h -
nen durch seine Gcgenwart? Schleiermacher freilich konnle 
die „geheinmissvolle Sinnlichkeit" der schriftgeiuiissen Sacrament-



lehre mil seiner (lOttes- und WeUanscliauung nicht in Ulnklang 
bringen, wicwohl cr eine „mysteriöse Heziehnng Chrisli auf die 
inenscliliclie Natur iiberliaupt" anerkannte;1) die ueueren kirch-
iiclien Dogmaliker aber geben a lie geniigenden Aufscliiuss iibcr 
die Nodiwendigkeit der Sacramente und lassen audi den niclu 
rathlos, der iiber den (irund der Anszeicliniing nnd Auordnung 
gerade dieser bestiminlen Zeichen (Wasser, Hrot und Wein), iiber 
die s. g. necessitas ordinata derselben, naclidenkl. Dessgleichen 
sliirkeu sie belehrend, durcb aiisfiiiirlichere Erörleriiug des oben 
i i b e r  d i e  e i n z e l n e n  W u n d e r  u n d  i i b e r  d i e  A u f e r s t e h u n g  C h r i ­
s l i  B e m e r k t e n ,  d e n  e t w a  u o c h  s c h w a c h e u  ( i l a u b e n  a n  d i e s e  
Thatsachen, einen (ilauben, dem Sclilciennaeher ebenlalls uur 
kiimmerlicli bili't, iudem er ihm einen niittelbaren Ziisammen-
haug mil der Lehre von der Person Christi „niclil absprichl," 
sofern namlich das Urtheil liber die Ji'mger als ursprUngliche 
Berichterstatler auf das Urtheil iiber den lirloser, der sicli solclic 
Zeugen wiililte, zuriickwirke.2) Sind die Ciiristen durch die 
Sacramenle schon in gewissem Mass auch leiblich erlös't, weil 
theilhaftig der göttlicheu Natur Christi: so muss doch, wenn 
die Erlösung vollkommeu und der lirliiscr wirklich der Welt I lei-
laud sein soil, auch ihr eigener Leib uud mil ihm die gauze, 
durch die Slinde mit ins Unheii gerathene, natiirliche Welt er­
lös't werden von dem Banue des Todes. Diess wild, wie ge-
sagt, uns durch das Wundcr, ohne welches der tilaiibe eilel wiire, 
durch die Auferstehung Christi, verblirgl. Alles, was derMensch 
d u r c h  s e i n e  S l i n d e  v e r s c h u l d e t  h a t ,  m u s s ,  n a c h d e m  d i e  
Slinde geslihnt worden, wieder gut gemaclit werden. Dieser 
e t h i s c h - v e r u l i n f t i g e n  F o r d e r u n g  k o m n i t  d a s  g e s c h i c h l l i c h e  
Factum des anferweckten „Erstlings" (1 Kor. 15, 20, vgl. ebend. 

14) erfiillend enlgegeu. Wcr diese beiden „halbeu Beweise" 
zu einem gauzen zu vercinigen weiss und anders denkt als die, 
welche cine nicht „rein theoretische," souderu sittliche Ueber-
zeugung, cine nicht in Praxis und Gemiithiichkeit aufgehende, 
s o n d e r u  w i s s e n s c h a f t l i c h  h a l t b a r e ,  a b s o l u t - v e r u i i n f t i g e  K e l i g i o n  

' )  Schlelerinacher „Der cliristl .  (Ilaulie" II. ,  S. 101 f.  imd „Uebcr 

ilie Heliglon" WW. I. ,  1,  1843, S. 450. 
2) Schleiermaclier „Der christi .  (i lmilie" II. ,  S.  87 1'. und H. l- 'o f .  



fiir ein liülzernes Eisen ansehen: dem ist auch die Auferstehuiig 
Christi keine „ziiiïillige (iescliicl>(s\valn'liei(," dem isl. versUindlicli 
d i e  S c h r i l ' ! ,  d a s s  K r ,  w i e  l e i d e n ,  s o  a u c h  a n l ' e r s t e h e n  m u s s  t e  
(Joh. 20. 9; l.uc, 24, 4(i; Apgsch, 17, 3). Wer sicii aber selig 
oder, „verstandiger gesprochen," woiil i'iililt in dein l.eihe 
dieses Todes; wer den Tod unbedingt naltlriich limiet; der ist, 
w i r  w l i s s t e n  e s  a u d i  o h n e  s e i n e  e i g e n e  l u s o l v e n z e r k l i i r u n g ,  n i c h t  
„lm Stan de," iiher die Auferstehuiig Christi, selbst weim er sie 
init dem „allen, ewig Recht behaltenden Kehnarus" tausendracli 
„griindliciier" untersuchl als Andere, „schliessllch /,u einem sicheren 
Krgebniss zu komnien;'"') dein bat überhaupt, wie wir schon 
bei Zieiinng der (iriinzen des Heweises bemerkten, das t'hristen-
tlium Nichls zu sagen, Nichts zu bieten. „Die (iesumleii bedürfen 
des Arztes nicht." 

U n b e g r i f f e n  u n d  u n b e w i e s e n  h l e i b i  a l l e i n  d a s  
Hösc sanunt demüebel, und nacli dem, was wir frliher hier-
iiber aiiscinandergeselzt haben, ist auch das vormensehliche 
persünlieli-Höse, welches die Scliril't unter dein Satan verstehl, 
der rein specnlativen Fiiilosopliie schlechterdings unziiganglich, 
iinbegreillich, undeducirbar. \un aber isl bekanntlich das philo-
sophische Denken kein bloss speculatives; seine Operationsbasis 
ist das (jegebene, das in innerer und iiusserer lirl'alirinig Vorliau-
dene. So wenig also das menschliche liöse daruni, well es, wie 
wir erkannt haben, nicht nothweudig ist, anl'liiirt ein wirkliches 
zu sein: ebenso wenig, iiml noch weniger, wird durch die Un-
d e d u c i r b a r k e i l  d e s  v o r m e n s c h l i c h e n  p e r s ö n l i c h - D i i s e n  f i i r  d e n  
Fail, dass in der Krfahrung Motive zu seiner Anerkennimg 
liegen, die Miiglichkeit desselben ausgeschlossen. Als solche Mo­
t i v e  w u r d e n  v o n  j e h e r  v o r n e l u n l i c h  z w e i  g e i l e n d  g e m a c h t ;  e i n -
mal, in Ansehung des Hösen, die Thatsache, dass es kein spo-
radiscbes, hier und dort, daim und wann zusammenhangslos her-
vortrctendes isl, dass vielmehr die, welche |{iises thun, auch 
uuvvillkiirlich conspirirend, wie man zu sagen pllegt, unter 
Miner Decke slehen, d. h. in Einer Kiehtung zu Kinem Ziele, wie 
au eia Naturgesetz gebunden, ziisammenwirken; sodann, was 
das l'ebel betrill'L und dessen tiipl'el, den Tod. die Schwierigkeit, 

' )  Strauss „Das Leben Jesu l'Ur (Ins deiitscüe Volk hearlieitot." S, Bü l ,  



sein Dasein vor den Menschen, bevor auT der Erde Menschen 
existirten, oline sein Correlat, ein vormenschliches Böses, zu fas-
sen. Kine Prüfung dieser und auderer Motive init sorgfaltiger 
Abwiiguiig der Gegengründe liegt nicht in der Absicht eines aii-
gemeinen Giaubensbeweises; uur so viel sei, zur Waruung vor 
leichtfertigem Aburtheilen, mit Uebergehung der durch die bib-
lische Lehre vom Satan wenigstens niöglicher Weise voreingenom-
nienen Philosoplien nach Christus, eines Schelling, Daub u. A., 
historisch bemerkt, dass Platon, der nicht in der Lage war, 
biblisch-befangen zu sein, eine böse Weltseele anziinehmen 
sich philosophisch veranlasst land, wie der flir seine „rein theo­
retische" Person im höchsten tirade antidiabolische Zeiler gegen 
Hlstoriker der Philosophic, wclche das daran Anstösslge zu mil-
dern oder zu entfernen versuchten, stringent bewiesen bat.') Wie 
nahe aber die böse Weltseele Platon's dein bösen, weltbeherr-
schenden (ieiste steht, von welchem die Schrift Kunde giebt, 
liisst sich unschwer erniessen; denn dass der Letztere, der Fürst 
dieser Welt, ein leibh aftiger ïeufel sei, noch dazu mit einem 
P f e r d e f u s s  u .  d g l . ,  i s t  n i c h t  S c h r i f t l e h r e ,  i s t  a u c h  n i e i n a l s  
Kirchenlehre gewesen. Die Schrift und nach ihr die Kirche lehrt 
lediglich eine gewisse, namlich unvollkonimene, inunerdar uur 
i m  W e r d e n  b e g r i f l e n e ,  n a c h  v o l l e r  K e a l i t ü t  u u r  s t r e b e n d e  P e r -
söniichkeit des ursprtinglich gut gewesenen, erst böse gewor-
denen Satan: eine unvollkonimene; denn zu einer vollkommenen 
gehort ja allerdings die Leiblichkeit. Aber „Ie mal ne peut pas 
p r e n d r e  n a t u r e . " 2 )  J e d e n f a l l s  w i r d  e i n  a u c h  u u r  h i s t o r i s c h  
gebildeter Christ Anstand nehmen, das hier bertthrte Problem 
unter die leichten zu rechncn. Beweisbar freilich im engeren 

' )  Zeiler „Pliilosophie der firieclien", II ,  1,  S. 636 f.  Anm Seine 

personliche Ansicht sprirli t  er in den „Vortragen und Abhandlungen ge-

scliiclit l iclie» Inhalts '",  1865, S. 261, daliin nus, dass der Tenfelsglaube go-

genwiirtig auch bei Solchen, die ihn festhalten, „fi ' ir  ihr religiöses Le-

hen nicht die geringste Bedentung melir habe." „Wer sich — so Ciihrt 

der Tübinger Herzenskündiger und Kenner des religiösen Lebens fort — 

in der Theologie gegen die heutige Bildung nicht gan/.lich ahgesperrt  l iat ,  

der ist  über ihn langst mit sich im Heinen." Der ïeufel stellt  dir nachstens 

doch ein Bein. 
2) Vgl. Hofmann „DerSchriftbeweis" 1.,  S,  117 IF. und Martens en 

„Die christliche Doginalik" 99—107. 



121 — 

Sinne ist das Hösc nicht, ist der Iföse nicht. Die Frage nach 
dein Grunde des Bösen wird durch die Satanologie nicht geUis'l, 
nur zurückgeschoben. 

Alles Andere aber, was den (jlaubens-Inhalt ansniacht, lasst 
innerhalb der (iranzen des Beweises sich beweisen. Auf 
sie, auf die absolut-ethischcn Voraiissetziingen der Wissenschaft 
überhaupt und der Keligionswissenschaft Insondcrheit, miissteii 
wir ininitten der liewcisfiihrung wiederholentlich zurückweisen; 
d e u n  d i e  g a n z e  G l a u b e n s f r a g e  i s t  e i n  e  s i t t  1  i c h e  L e b e n s -
frage. Die Lehren von tier Dreieinigkeit und vom Gotlmenschen, 
sagte der chrvvürdige greise Nitzsch auf dein Kirchenlage zu 
Brandenburg, das sind SiUenlehren. Wer den vollen Sinn 
dieser Worte, nicht bloss den, welchen sie haben künnen, son-
dern den, welchen sie haben, verstanden hat, dein ist der (ilaube 
bewiesen. Zu solchein Verstandniss versuchte die vorstehende Ab-
handlungbeizutragen. Einen ahnlichen iieitrag in grösserem Massslabe 
wollteKant liefern mit seiner philosophischen Religionslehre; aber 
hei seinem allgemein-pliilosophischen Subjectlvismus, bei seiner die 
„Vernunft" in Stücke, ein theoretisches und ein praktisches, zer-
reissenden Psychologie vermochte er den Lehrgehalt des Chri-
stenthums nicht ethisch zu deuten, sondern nur moralisch umzu-
deuten. Aucli kam ilun nicht eine (lieologische Fachwissenschaft 
zu Hiilfe, wie wir sie nach Sciileiermacher und, was trotz der 
Weite des Abstandes vou iliin nie darf vergessen werden, durch 
Sciileiermacher besilzen. Mil Hirer ferneren lliilfe wird der (ie-
bildete, dessen Bediirfniss wir hier im Auge haben, sich inehr 
und inehr zurechtlinden im (ilauben. 

Indess kanner das zur Noth auchohne sie, wenn er nur dei-
das Leben hindurch wiilirenden Arbeit sich nicht entzieht, welche 
der christliche Spracligebrauch die Heiligung nennt, wenn er 
nur im Lebenswandel die praktisch-theologische Kegel bc-
folgt und, geistlich gesinnt, da nicht weill, wo ihni der Faden 
des Gebets zerreisst und das Gediichtniss der heiligen Sprüche 
vergeht. Daim lösen sich die Bedenken, eins nach dein andern, 
und man erkennt tiefer und defer, was au dein Clirislenthum ist. 

Ja, audi in den Pausen des ernsten Lebens, im Genusse der, 
mit ilim verglichen, heiteren Kunst wird es unserem Gebildeten 
nicht au Gelegenheit fehlen, den (ilauben zu verliefen und zu 
starken. Auch dahin mögen wir ihn zum Schluss noch eine 



kurze Sirecke begleiten. Zwar freueii sich die ücgner des (ilau-
bcns laid genug iiber das, was mis init Sclunerz erfiilll, dass die 
lleroen der deiitscheli Kunst, zuinal der deiilsciien Dichtkunst, 
dass die Classiker, in denen der Deutsclie scliweigt wie der 
(irieclie in seiuem Homer, init dein Christentluune der Sclirii't, 
dem Christcnthume Martin Luther's, zerfallen waren. Und wer es 
mit diesem hiilt, wird allerdings nicht an dem Cultus jener sich 
hetheiligen; er wird die Kleinsten im lliinmelreich grosser achten 
ais die tienien, die (iriisstcn der von Welbern Geborenen. Aber 
kann ihn darmn die (Juelle nicht laben, aus der die Gegner ihr 
Weihewasser schöpfen? Und fördert uns denn nur das Finden? 
nicht auch das Vermissen? Das IJeste und Lehrreichste, was wlr 
von den classischen Alten haben, ist nach F. v. Baader's Mei-
nuug ilire indigentia Dei, namlich Dei Salvatoris. Eben diess 
miisste allein schon audi von unsern Ciassikern uns zu Gute 
kommen, wenn sie nicht überdiess Unzahliges boten, dessen 
Ursprung sie sich verbergen konnten, nicht aber uns. Wer also 
nur wirklich heimisch ist im Lande des Glaubens, der wird nicht 
v e r l i e r e n ,  s o n d e r n  g e w i n n e n  d u r c h  e i n e n  D i c h t e r ,  d e r  w i e  G o e t h e  
dicht et; 

„Wenii idi ihn kennle, den Weg des Herrn, 

Ich ging'  ihn wahrhaftig gar zu gern; 

Föhrte man mich in der VVahrheit l laus, 

Ich ging'  bei (loll  nicht wieder lieraus" 

und; 
„Lange hah' icli  mich gestrfiuht,  

Kndlich gah ich nach; 

Wenn der alte Mensch zerstaulif,  

Wird der neue wach. 

Und so lang' du das nicht hasl,  

Dieses Stirli  und Wer de: 

Bist du nur ein trüber Gast 

Auf der dunklen Erde." 

Kami so eiu Spruch (iocthe's dem Christen als Zeugniss dienen 
l'iir die Nothwendigkeit desTodes der Uusse („stirb und werde"), 
als classisches Zeugniss von Seiten Soldier, die nicht lest auf 
dem Boden des Christenthums steheii und doch miiclitig zu ilnn 
hinlreiben: so zengt von ebendaher auf's Scliönste Schi lier da-
für, dass zur Erreichung des höchsten Zieles aller nieiischlichen 



SehnsuclU der Mensch selüst aus eigeuer Kral't IViciils (hun kann, 
dass er sich von (io(t lieben lassen, d. li. glauben, muss. 

„Aus den Wolken muss es fallen. 

Aus der Goiter Schoss, diis ClHck" --

„Alles Höehsle, es kommt frei Aon den Göftern herab" — 

„Auf dein gescliiif ' t lgen Atarkl,  da fülire Tlienns die Waso, 

L' ihI es niesse der l .olm streng an der Milhe sich ab; 

Aber die Frende rnft nur ein (iolt  nuf sterbllclie Wangen. 

Wo kein Wunder geschlebt,  ist  kein Begli ' irkter zn sehn" — 

..Nur ein Wunder kann dich tragen 

In das schone Wunderland." 

Was der Dichter der „Götter Griechenlands" in diesen imd 
vielen ühnlichen Spriiclicn vom (ilück und von den (iötterii sagt, 
liaben wir nnr auf den seligen und beseligenden (iott zu über-
(ragen: daim ist Schiller der classische Verkünder der caiiacilas 
passiva unsrer Kirchenlehre. Noch mehr aber; 7,11 dieser Ueber-
tragung giebt Schiller selbst tins indirect ein unzwcifclhaftcs 
Kecht. Deun wcr hal klarer als er eingesehen und riihrender 
als cr bekannt, dass das blosse (ilück, dieses Höchste des llei-
denthunis, das aus den Wolken, aus dem Schosse der Götter 
fallende, nicht vorhiilt, nicht Stand hiilt? 

„Alles Göttliche auf Erden 

Ist ein Lichtgedanke nur" — 

„So ist  jede scböne Galie 

Fllichtig wie des Blitzes Scbein; 

Schnell in ihrem düstren Grabe 

Schliesst die Nacht sie wieder ein" — 

„Auf des Weltalls unermess'nem Rücken 

1st fi ir  zehen Gliickliche nicht Kaum." 

Daran schliesst er die Mahnung; 
„In des Herzens heilig-stil le Rauine 

Musst du fliehen aus des Lebens Drang" — 

Aber ruiden wir (leun nun da, in dem Heiligthume des uatür-
l i c h e n  H e r z e n s ,  w i r k l i c h ,  w a s  w i r  s u c h e n :  d i e  w a h r e  F r c i h e i t  
unsres geistigen Lebens ? (inden wir da das Ideal unsrer Sehn-
sucht realisirt? Er antwortet selbst: 

„Freiheit  ist  nur in dem Reich der ïrftume, 

Und das Schone hltiht nur ini Gesang," 



— 124 — 

S o klingl hier uml anderwarts die Stimmung Scbilicr's ins Ele­
gische ab, in Wehmulli, in Schwermuth. Sein Liciitgedanke ist, 
„fllichtig wie des Blitzes Schein", wahrend das „Licht der Welt", 
das die Christen nicht bloss begliickt, sondern beseligt, gestern 
und heute dasselbe ist und audi in Evvigkeit. Schiller und Goethe 
hellen in ihrer Art den Glanben beweisen; aber so helfen sie 
freilich nicht, nnd das ist's, was wir beklagen, wie der auslandi-
s c h e  D i c h t e r ,  z u  w e l c h e m  G o e t h e  a l s  z u  e i n e m  W e s e n  h ö h e r e r  
Art aufzublicken gestand, da er ihm „wie alles Letzte uner-
griindlich" war. Diesen Dichter, der doch auch den Classikern 
beigeziililt wird, nebst dein Dichter der „göttlichen Koinödie' :, 
mochten wir nnserm Gebildeten dringend ans Herz legen ftir die 
Stunden erhebender Erholung. IJ ie Beiden zeugen auch für das, 
wofür jene Beiden nicht zeugen konnten, well sie es nicht er-
fahren hatten, für das, woraus wir den Glauben bewiesen haben. 

„The more I give (o thee, 

The more I have, for both arc inflnite." 

So vermag von der Liebe nur ein in das Gehehnniss der Liebe. 
d i e  G o t t  i s t ,  E i n g e w e i h t e r  m i t  d e r  „ R ü h r u n g "  z u  r e d e n ,  f ü r  
welche nach Schiller „der Verstand keinen BegrilF und die Sprache 
keinen Namen hat." Der aItmenschliche Verstand spricht nicht: 
„,le niehr ich gebe, je mehr auch hab' ich; Beides ist unendlich." 
Sondern der spricht, auf seine Klugheit stolz: „Je mehr ich gebe, 
je weniger hab' ich; Beides ist endlich." Das steht ihm i'est 
wie sein 2x2 — 4; damit kann man, denkt er, richtig 
rechnen, „ehrlich" lebeu, und das genügt nach David Strauss. 
Das „Heilige" ist ihm UberllUssig, daher auch jenes Unendliche 
transscendent, mystisch, romantisch; es duftet nach Mittelalter. 
Wir kennen diesen Verstand und sind seiner machtig, well wir 
ihm auf den Grund sehen. Er wird holTentlich aucli unseren (ie-
bildeten nicht mehr beirren. 

Es sel Shakspeare oder Dante, es sei Goethe oder Schiller: 
Alles ist unser; wir aber sind Christi; Christus aber ist Gottes. 

Wohl mag der Philosoph, in freier Ueberzeugung von der 
Wahrhelt apostolischer Lehre durchdrungen, in diesen Triumphruf 
des Apostels einstimmen. Aber er darf nicht ciner falschen 
Sicherheit das Wort reden. Darum sei, mit Anknlipfung an ebon 
noch Bemerktes, der Leser hier gebeten, den gleich am Eiugang 



iinscres Arükcls über die Grönzen des Beweises festgeslellten 
Unterschied des zwlefachen Sinnes, den das Wort „beweisen" 
liat, sicli zu vevgegenwiirtigen, damit er gewahre, was nocli 
mangelt. Das, woraus wir den Glauben bewiesen liaben, der 
Urgrund aucb der zweiten Scliöpfung, 1st als soldier selbst nocli 
nicht bewiesen. Diese i.iicke muss, wenn der Beweis des filau-
bens volle Kraft liaben soil, noch ausgefiillt werden. Das im 
engeren Sinne nur unvollstandig Bewiesene und Beweisbare ist 
im weileren Sinne vollends zn beweisen durch Entwicklung des 
christliclien Princips in selne Folgen und durch Widerlegung des 
gegnerischen Princips in dem, was aus ihm folgt. Erst wenn 
das geschehen ist, erkennen wir anf wis-enschaftliche Weise den 
Anfanger uusercs Glaubens auch als den Vollender desselben. 
Dahin also wird ein dritter und in diesem Zusammenhange letzter 
Artikel abzwecken, iiberschrieben „Die Spitzo des Beweises." 



III. 

D I E  S P I T Z E  D E S  B E  W E  I S E S .  

\\ as liaben wir, imd was felill noch? Wir liaben eingesehen, 
dass dor (ilaubensbeweis nur dcncn kann geliefert werden, die 
im Stande sind zu glauben; gleiclnvie das Lehrganze der Malhe-
inatik nur denen sich beweisen liissl, die Sinn haben fiir dleselbe, 
keineswegs aber denen, die, wie liubbes, Nichts wissen wollen 
von einein Pnnkt olme Ausdelinnng, von einer Linie ohne Kreite, 
weil dieser I'unkt und diese Linie ausserlialb ihres (iesichtskrei-
ses liegen. Ein David Strauss, ein Edtiard Zeiler, uud die ilinen 
anhöngen, sind niclii iiu Stande zu glauben; sie könnten, wie 
sie selbst gestellen, nicht glauben, audi wcnn das zu lilaubende 
noch so stark bezeugt wHre. Ausser solclien Mensclien aber findet 
sich seit Ciiristengedeuken eine Auzalil anderer, die das könnetb 
was jene nicht können. Fiir sie giebt os einen Beweis des 
Glaubens, fiir jene uicht. Das ist uns klar von den „Granzen 
des Beweises" her. Wir haben sodann geseheu, wie denen, die 
im Stande sind zu glauben, d. h. die eiu biises (icwisseu liaben, 
der (ilanhe wirklich bewiesen wird: niiiniicit so, dass das biise 
( i e w i s s e n  ( l u r c h  d i e  l l e i l s e r f a h r u n g  z u n i  g u l e n  ( i e w i s s e n  w i r d  i m  
vollen lu theris cli-deutschen Sinue dieses Wortes. Aus der im 
guten (iewissen enthaltenen Fülle haben wir geschöpft in der 
„Witte des Beweises." Das aber, wornus der (ilaube bewiesen 
worden, ist selbst noch nicht bewiesen. Das dein guten (iewis­
sen gegebeue chrisdiche Princip aller Principe, der Gott, der die 
Liebe ist, oder der dreieinige (iott, dieses Höehste, welches als 
solchcs unbeweisbar ist, weun man unler dem Beweisen das Ab-
leiten aus einem Höheren versteht, muss so noch bewiesen wer-



den, (lass es sich bewahrt gegeii das Princip, welches ihm wider-
spricht. Das fclilt noch; dahin nilissen wir den Heweis noch zu-
spltzen. 

Dieser lelzte Theil unsrer Inlersuchung, dieser (ilauljensbe-
weis ini weiteren Sinne, hat eiiie positive nnd eine negative Seite, 
einen direct nnd einen indirect heweisenden Abschnittf Die eiu-
seitige Hervorhebnng des Wahren, welches aus dom chrisl lichen 
Principe folgt, wilrde genilgen, wenn Wahres nnr aus Wahrem 
folgen kfinnte. Dein ist jedoch nicht so. Denn alle Folgerungen 
sind, obwohl ineist abgekürzte oder, wie .sie in der Schulspraclie 
helssen, enthymeinatlsche Schlnssfolgernngen; die Termini eines 
Schlusses aber stchen zn einander im YerhaKnisse nicht der (ileich-
hei(, sondern derUeber- nnd Unterordnung; daher ist es intiglich, 
dass liruchtheilc der in (Ibrigens falschen Pramissen enthaltenen 
Wahrheit sich zn einem ganz wahren Schlusssalze vereinigen. 
Die Lehrhiicher der Logik bieten hierfiir, im Kleinen nnd ini (iros-
sen, znnial aus der (jeschichte der Hypolhesen, zahlrelche Belege.') 
hs muss also nicht uur das christliche Princip in seinen ("onse-
quenzen als wahr, sondern ansserdem das ihm contradictorisch 
entgegengeselzte Princip in dein, was aus ihm folgt, als falsch 
erwiesen werden. Durch das Hinzutreten dieses negaliven oder 
apagogischen Verfphrens wird jene Möglichkeit ansgeschlossen, wird 
den Forderungen eines vollstandigeu Beweises tieniige geleistet. 

1. 

Nach dein Zengniss der Weltgeschichte hal der (llaube die 
Welt (Iberwindend und befriedigend umgestaltet. lm hüuslicheii 
nnd im (illentlichen Leben der Völker ist durch das Christenthum 
zum Heile der Welt thatsachlich das Alle vergangen und Alles neu 
geworden. Indem dort das Weib dem Manne gleichgestellt, das 
Kind schon in die (iotteskiudschaft aufgenommen, hier der Sclave 
innerlich und in Folge davon anch ausserlich frei, ein Volk dem 

' )  Uebcrweg, „System der Logik," S. 386 ff.  (2. Aull.  S.  36S ff.)  

Trendelenburg, „Logische Untersucbungen," ]). ,  1862, S. 360, und 

„Erliluterungen /.u den Elementen der aristotelisclien Logik," 1842, §. ;i2. 

Vgl.  aucli  Prantl ,  „Geschichte der Logik im Abendlaude," I. ,  1855, S. 

305 r. 



— 128 — 

anderen verbrüdert wurde, ermögliclite sicli erst die 'wahre sitt-
lich-vernlinftige CuKurcntwickelung der Menseliheit auf beiden Le-
bensgebleten.1) FUr diese weUgescliicbtliche Tlialsache liegt der 
zureicliende Erkiarungsgnind in dein Christentlnime, welches wir 
nns wiederholenllich von einem Mannc baben bezeiclmen lassen, 
der es historisch kennt, aber persönüch verwirl't, in dein Chri-
stenthnme „wie l'aulus, wie allo Apostel es im Sinne halten, wie 
es in den Bekenntnissschriften siimintlicher christlicher Kirchen 
vorausgesetzt ist," in dein Credo der auf den Namen des dreiei-
nigen Gottes Getauften; niclil in dem Christenthiime, welches 
derselbe Mann fiir sich und seine Siniiesgenossen als das aliein 
annehmliche im Sinne hat, nicht in der den fortgeschrittenen 
„Karrenschiebern" bekannteii Minnanitatsreligion, nicht in der „Lehre 
Jesu", die Zeiler fiir die „Hauptsache", fiir das Wesen des Chri-
stenthums ausgiebt ohnc die mindeste Einsicht in das, was er 
ausser Stand ist glaubend anziierkeunen, dass Jesus ( hristus, der 
Lehrer, der Prophet, hauptsaclilich und wesentlich nur sich lehrt, 
den Priester und König.2) Gehört es doch zu den unbestreitbaren 
Verdiensten einiger neueren, dem positiven Christenthiime feind-
licheu Historiker der alten Philosophie, unter denen Zeiler selbst 
nicht die le(zte Sielle einnimmt, genau nachgewiesen zu haben, 
dass weitaus das Meiste von dem, worein der Rationalismus aller 
Arten und Grade den specifischen Unterschied der christlichen Re-
ligionslehre von anderen Religions]ehren setzt, fast wörtlich 
eben so von griechischen Weisen, liingst vor oder bald nach 
Christus, in beiden FSIlen aber unabhiingig, ge lehrt wurde. Man 
hat behauptet, dem Christenthum eigne die Lehre der Feindesliebe; 
es erhelltaber z. B. aus dem platonischen „Kriton", dass Sokrates 
oder sicherdoch sein (reuester Schiller, der Verfasser des „Kriton", 

') Vgl. vornehmlicli C. Schmidt, „Die bürgerlicheGescllschaft in der 

altrömisclien Welt und ihre UmgeslaKung durch das Christentlium" über-

setzt von A. V. Richard, 1857. Dazu Da hl mann, ,,Die Politik," I., 1847, 

S. 217: „Das Christenthum erschuf eine ganz neue Wellbetrachtung, indem 

es die Völker aller Staaten zu Brlidern herief," und S. 343: „Alle höhere 

Bildung und namentlich aucli der Fortschrilt in hewussterer Staatsbiidung 

ist dem neueren Europa durch das Christenthum und mit ihm geworden." 
2) Zeiler „Strauss undRenan" in v. Sybel's „historischerZeitschrift," 

1864, Heft 3, S. 88; „Gerade die Hauptsache, die Lehre Jesu" u. s. w. 



— 120 ~ 

dein Slifter des Christeiitlumis in dieser Lchre zuvorgekominen. 
fieben isi seliger demi nehinen, lehrt Christus; dassclbe lehrtEpi-
knr: wohldiim in slisser als VVoliltlialcn empfangen, u. s. w. ') 
Jene Kisloriker freilich wöhuen vielleicht, damit dem Cbristeu-
thume, wenn es dessen iu ihren Augen noch bedürfte, einen To-
desstoss verselzt zuhaben; ihm aber nnd seinen liekennern konnle 
eben damlt in der Hekiiinpfnng eines der hiinlerliclisten Vorurtheile 
nur gedienl sein. Demi jetzt steht die Saciie einl'ach su. lliiile 
Jesus vnn \a/,are(,h wirkiieh \ichls getlian als verschiedene trelf-
liche, dnreh sein Leben nnd Sterben bekrafligte, aligemeine Leb-
ren vom Keiclie Gottes, von der ïiigeml, Moraispriiche nnd dgl. 
vorgelragen, bestiinde wirkiieh hierin die Hanptsache, das Wesen 
des Christenthnms, und hiitte nnn d ieses Christenthnin vor acbt-
zebnhniulert Jahren sich ani' die lUilme der Welt gewagt: so 
wSre es ohne Zweifel init Recht, nm im Bilde zu bleiben, ein-
stinunig ansgezischt worden, nnd es hiitte nicht anl' vierzebn 
Tage, geschweige anf Jahrlansende, eine geistige Machtstellnng 
ohne Gleichen gewinnen können; demi was dieses Christentlinm 
zn bringen und zu bieten halte, war in Uiille und Flille vorhan-
den. Die geistige Lebensluft der danialigen alten Welt war ge-
slittigt, ja übervoll von ausgezeichneter, nicht etwa bloss national be-
schriihkter, einseitiger, parlicularistischer sonderu iniiverseller, kos-
niopolitischer, anf Ihimaniliit dringender Sittenlehre.2) Und doch sind 
die Fischer aus (inliliia, die„Spcrmologeu" (Ap. Gescb. 17, 18, Luth.: 
„Lotterbuben"), die Lebrerder Welt nnd liildner der Menschheit ge­
worden. Da miissen sie deun wohl ein anderes Chrlstenthuin 
„im Sinnc gehabt" haben als Zeller's „Lehre Jesu". Wir wissen, 
welches. Seine wellgeschichlliche Kigenart, an sich deutlich 
genug, wird uns klar im vergleichenden Hinblik anf die nicht-
christlichen Heligionen, aul" ihre Weise, Hestand und Macht in dei-
Welt zu gewinnen. Der Islam sucht mul flndet Anhanger in Mas-
sen, da er die Menscbenwelt ztnu Weltgennss eiuladet, ibr einen 
Himinel voller Slunenlust und poteuzirt-irdisclier Wonne verheisst; 

') Zeiler ,,l)le Pliilosnphie der Grlechen" II, I, 1859, S. 114 und 

377, lil, 1852, S. 2ü3. 
2) Vgl. noch Zeiler a. a. 0. III. S. 390 (über Seneca und Paulus), 

S. 400 ir. (über Epiktel) nnd Döllinger „Heidentlium und Judentlimn", 

1857, S. 572 ir. 
9 



— 13Ü — 

das Cliristeulluini ruft ilea Menschen vor Allem zu: tluit Busse, 
deun das Hiiumelreich isl nahc lierbeigekommen, und daim: kreu-
zigel das Fleiscli sammt den LUsteu uud Begierden! Der Koran 
legt es auf Effect au, die liibel hiitet sicli davor. Nlemals sagt 
sie das, was der uatürliche Meuscli inlt deiu trotzigeu oder ver-
zagten Herzen envartel,; selbst da, wo sie die schreienden Schand-
tliateu erziildl, welehe das jiidische uud heldulsche Volk au Chri­
stus verllbt liat, zeigt sich nirgends eiuc Spur der Absiclit, Mitleid 
zu erregeu, zu rtiliren; es ist, als liise mau eiue Chrouik. Zvvar 
misst keine Religion dem liulividuum eincu so hoheii WertU 
bel wie die christliclie: für dicli, urn deinetwillen ist Gott Meusch 
geworden, der Keieiie arm, ist Christus gestorben, und keine wen-
det sich mil so fleheutlicher Hitte an die Menscliheit, dass sie 
mit Gott sich versöhnen iasse; aber das Bitten wird nicht zum 
Betteln: wollen die Juden nicht, „so wenden wir mis zu den Hei­
den," uud wiihlt der Islam l'euer uud Schwert zu Mitteln seiner 
Ausbreituug, so lasseu die ersten Cliristeu sich wilrgen, sich tiid-
ten wie Schlachtschafe; in soldier Nachfolge ihres Propheten 
überwinden sie weit. lirst uachdem das Christenthum eiue 
Weltmacht geworden, vergisst die Kirche, leider nicht selten, wel­
ches Geistes Kind sie ist, und vergreift sich zu ihrer unwiiid' 
gen Mitteln; urspriiuglich aber siud Wort uud Sacrament ih.o 
alleiuigen Bahubrecher gewesen. iMcht allerlei natüiiiche Mittel, 
deren Mitwirkung Niemand lilugneu wird, sonderu diese Gnaden-
mittel in ihrer Urwirkung habeu die alte absterbeude Welt neu 
belebt uud iu eiue christliclie umgewaudelt. Wer, wie Baur 
und dessen Schule, vou der dieseu Mitteln eigenen Wuicuugs-
kraft oder „Energie" Nichts weiss, dagegeu die Christianisirung 
der „ungiKtlichen", bei allem Ueberfluss au Sitteulehre „unsitt-
licheu Welt, wie sie y.ur Zeit der Erscheiuung des Christeuthums 
war", als eiuc Erhebung derselben aus der Nichtigkeit, aus der 
(iottlosigkeit zur Selbstvergfitterung ansicht und dieseu vermeiut-
lichen, ihm erfreulicheu Fortschritt aus eiucui Pluralis zusam-
menwirkeuder endlicher Ursachcn, insouderheit aber daraus er-
kliirt, dass der Ilauptbestaudtbeil jener „uugüttlichen, uuslttlichen 
Welt", der menschliche „(ieist," „iu sich selbst, in seine 
tiefste Inuerl ichkeit zuriickgegangen" sei und durch diese 
„Vertiefuug iu sich selbst" sich selbst eiiös'l habe: der gleicht 



— 131 — 

eincm Nalurliisloriker, welcher unlcr einer „Oase" cine Gegeild, 
wo man den breniieiideu Durst mil Schèidewasser lüsclicn kami, 
verstande und mil: energiscliein Proteste dagegen, dass Wimder 
miiglicli seien, mis berichtetc, die Sahara habe sicli in sich selbst ver-
tieft und sei dadnreli zur Oase geworden. ') Wiv wollen dein nn-
ausbleibliclien Irtheil der nrtlieilsfaliigen (iirentliclien Meinung 
liber einc derartige Mistorik niclit vorgreifen. Sie selbst ver-
sicbert bekaimtlieli, dass sle nnr von den (irnndsiilzen Aiebiilir's 
und Hanke's sicli leiten lasse, und einc blinde Menge, die 
gerade jelzt erst reebt selien zn lemen oder gelernt zn liaben 

') Bau'i" in den „ïheol. Jalirb." von 184G, S. 40: „Wie das Cliristcn-

tlium („die Objeclivitiit des Staudpunklcs, aul' welchem das Christentliinn 

stelu") sich nur aus dem Zurückgehen des (ïeistes in sicli selbst, in seine 

tiefsle Innerllchkeit begreifen liisst, so spricht sicli diese Verliefung des 

fieistes in sich selbst in iliver vollen Energie darin aus, dass sich das 

Selbstbewusstsein in seinem Denken als das Absolute weiss," d. h. sich 

selbst vergöttert. Aehnlich im „Lehrbuch der christl. Dogmengeschichte," 

1838, S. 17 f., in der Schril't „das Christenthum und die christliclie Kirche 

der drei ersten Jahrhunderte" und auderwiirts vielfach, N'ach Banc's „christl. 

Lehre von der Dreielnigkeit nnd Menschwerdung (iolles" 1., 1841, S. 100, 

soil „der dem Christenthum eigenthümllelie wesentliche Fortschritt" darin 

-ifbestehen, „dass die Einheit (iottes nnd der Welt, wobei audi die alexan-

•ufdrinische Heligionsphilosophie stellen blleb, zur Einheit Gottes und des 

Menschen geworden ist," also in dem Umschwunge der Menscliheit von 

der Weltvergültenmg zur Selbstvorgüttenmg. Die eigelitliüniliche „Ener­

gie" des „sich in sich selhst vertiefenden" oder, wie unser Dichler hier 

wohl sagen würde, sicli in sein Nichts verbohrenden Geistes ist aucli bei 

Betrachtnng andrer wellgeschlclitlicher Begchenheiten, z. B. der Reforma­

tion, die ultima ratio Baur's. Wenn schon jetzt seine Schiller, nanientlich 

Zeiler, unter den obwaltenden Umstiinden es gerathen linden, den Meister 

möglichst zo deshegelianisiren, so verralh sich doch indieser „Ener­

gie," wie in Vielem, immer wieder die wissenscliartliche Herkunft Banr's 

von Heg el, dessen drei erste Kategorien, das f-'eln, das Nichts und das 

Werden, in Werder's „Commentar zu Hegei's Logik," 1841, S. 41, so 

commenlirt werden: „lm Nichts enthtillt sich der heilige Doppelsinn der 

Leerheit des Seins. Das Nichts ist das Wissen des Seius uio seine Fttlle, 

um seine Erfüllung aus sich, um sein freies ïluin, um sein Sich-selber-

schaffen, und in der Energ ie dieses Wissens sich regend in sich heisst 

Sein nicht mehr Sein, sondern Werden." Es ist die nüinliclie „Energie"; 

nur dass mit ihr der Eine Weltgedanken produclrt, der Andere Weltge-

schichte. Wir aber fragen mit dein Apostel: ..Hat nicht Gott die Weislieit 

dieser Welt znr Thorlieit gemacht?" 

9* 



— 132 — 

meint, liisst sicli wiederum von ihr leiten. Diese Blinden nnd 
diese L"iler der Blinden sind einander werlh. 

Der weligescliicliUiche Folgenreichlluim des chrisllichen Prin-
cips rellectirt sicli allenthalben in der Geschichte der Wissen-
schaflen, ailgemein in der Geschichte der Philosophie. Wie jene 
nur bei den christlichen Vöikern einen audi aul' gckriimrntem 
Wege s'etigen Forlschritt aufweis't, wahrend die anderen — mit 
hohen Gaben der Gebun, aber, und zvvar eben auch als Völker, 
ohne die Gabe der Wiedergeburt — enlweder es gar nicht zu 
einer Litieratur gebracht haben oder ihren forlgeselz.ten Wlder-
sland gegen das Christenthum mil litterarischem Siechthuni, mit 
einer Litteralur „kranker Manner" bussen niUssen: so ist auch 
die GeschiclUe der Philosophie christlicher Zeil, lm Ganzen genoni-
nien, eine Geschichte der chrisllichen Philosophie. Als eine 
solche bezeicbnet und betitelt sie denn auch der Allnieister unter 
ihren Darstellern, lleinrich Hitter, sowohl in seinein grosseren 
gesainnitgeschichtlichen Werke als in besonderer Bearbeilung. ') 
Er selbst spricht sicli hierüber folgendennassen aus: „Nichts wei­
ter will die l'iiilosopliie als die Denkweise der Menschen in einen 
allgeinein wisseuschaftliehen Ansdruck lassen. Wie min diese un­
ter den neueren europiilschen Vöikern durch das Clirislentbum 
sich gebilde! hat, so wild es nicht minder der Philosophie ge-
schehen sein. Wir wollen mis dadureh nicht irreu lassen, dass 
in dleser Philosophie auch viel L'nehristliehes sicli linden liisst; 
eben so wenig, als es uns abhalten wlrd, die neueren Völker nnd 
Staaten chrlstliche zu nennen, dass auch in ihrer Geschichte und 
noch in ihren gegenwartigeii Zusliindeii a iel Unchrislliches nacli-
gcwiesen werden kann." 2j Die mittlerische goltmenschliche 
Ulilfe, welche die letzten Denker des Allerthums ftir die Philoso­
phie triiumerisch ersehnteu und Iheurgisch herbeizaubern wollten, 
um sie vor dein Untergange zu bewahren und ihr ein neues Km-

') llcinricli Hitter ,.Gescliichte der Philosophie" in 12 Biinden, liand 

5—12: „Geschichte der chrisllichen Philosophie," 1841 ff., mul „Die chrlst­

liche Philosophie" in 2 Biinden, 1858 und 1859. 

R i t  t e r  , . ( ï e s c h .  d .  1 ' h . "  V . ,  S .  4 6  f . ;  v g l .  I X . ,  S .  1 0 2 — 1 1 6 ,  w o  

Kilter seine Behauptung, dass auch nach dem Mittelalter „die neuere Phi­

losophie nur aus dem Entwicklungsgange der chrisllichen Denkweise lier-

vorgegangen isl", ausführlich motivirt. 



— 133 — 

porkommen zu siehern,') sie isl (lurch üedauken. die niclit der 
Menschen Gedauken waren, aus ünaden ihr zu Theil geworden, 
und nur als cliristliche Philosophie ist die Philosophic wieder 
aufgelebt. Besteht eine solche, nach dem Urllieile eines Ilislori-
kers wie il. Hitler, langst in Wirkiichkeit, so wird liiglich ilire 
Möglichkeit sich nicht bezweifcin lassen, es wiire deun iu dem 
Siiine, dass die wirkliche kein Recht liiille, zu bestellen. Dieses 
nun ineinen allerdings Viele, und zwar nicht nur die (iegner des 
Christenthunis, mit denen wir im zweilen Abschnitte werden zu 
strciten liabeu, sundern aucli cliristliche Theologen, mit denen 
wir lieber nicht strltten. üie Meinung der Letztereii ist unseres 
Wissens am Klarsten ausgedrückt und begründet in Hofmaun's 
„Schril'tbeweis," wo es heisst: „lirfiillt die Theologie iliren He-
rul', so wird sie zum Zeugnisse, dass das ChristeiUhuiu llefriedi-
gung des Heilsbedürfuisses ist; erfiillt die Philosophic den ihri-
gen, so wird sie zum Heweise, dass das unwiedergeboreue Leben 
den nngelöstea Widerspruch eines unhefriedigten Ileilsbedüifnis-
ses iu sich trügt. Wo die l'hilosophie mit einer Krage eudigl, 
begiunt die Theologie antwortend. Beide zusamiiieii sind der 
Ausdruck des gegenwartigen Staudes der Dinge, da der Christ 
im Fleische lebt, die tienieinde in der Welt, und Christus verbor­
gen bei (jott. Slelir zu leisten, als dass die Gegenwart ihren 
entsprechenden Ausdruck linde, ist der Wissenschaft weder gege-
Len noch befohlen." 2J Iliernacli wiire vor dem zuküuriigen Stande 
der Dinge eutweder gar keine cliristliche Philosophie statthal't, 
oder sie müsste weuigsteus ihren Namen ablegen, uni imter dem 
der Theologie mitbefasst zu werden. Diese Forderung scheiut 
tins eben so willkUhrlich als jene Uulersagung. Deun woniitkaun 
llofmanu die Beschröukung der l'iiilosopliie auf das Gebiet des 
„unwiedergeboreiieu Lebens" rechtlertigen? Soil, nachdeui die leere 
Stelle gezeigt worden, die durcli das Cliristenthuni gelïillt wird, nun 
die philosophische Forschung aufboren und nicht viehuehr erst 
recht aus dein Vollen, aus der Flille des uus zur Weisheit ge-
machten Christus, aurangeu? Oder sollen l'orUin die Theologen 

!) Die Belegein R1 tter's undPrelle r's „Historia pliilosopliiae grae-

cae et romanae ex fontium locis contexla," 1864, S. 522, 532 C. u. 635, 

2) Ho fin ann „Der Schriftbeweis" I., 1857, S. 15. 



— 134 — 

Metaphysik uiirt Naturphilosoithle treiben, Aesthelik und Rechts-
philosoj))iie? Kin Drittes isl undciikbar (km Verl'asscr des Sclirift-
bewelses gegeniiber, in dessen Bibel aul' das „Oline Slich könnt 
ilir Niciils duin ' siclier so wenig als in der unsngen folgt: aus-
genommen philosopliiren. Ein ilim na lie steliender Theolog frei-
licli, Harless, statnirt in der That diese Ausnahme; denn nach 
ilim sind der L'rgrund der erslen Scliüprung und der Drgrund der 
zweiten, der (iott, von dein je de gute Gabe komnit, mul der 
(jol 1 des Heils, ,.zwei ganz verse hiedene Wnrzeln." ') In-
dess eine derartige nalbirnng des Wesens der (jotlheit wider-
slreitet so sehr der unzweideutigen Sehriftlelire, nach welcher 
Alles dnrch Christus und zu llnn liln oder fUr Hui geschaffen 
ist, Alles in ihni besteht, wir in Ihm vor Griindung der Welt 
erwahit siud; sie entrückt das, wie wir erkannt haben, aus ilem 
Gotte, der die Liebe 1st, begreilliehe, von ibiu mis natürliche 
lleilswunder oder Gegenvvunder des Christenthums gegen das 
Wunder des liösen und des Uebels so od'enbar aller, auch der 
christlieben Veruunn, dass wir sie uur ans eiuer hoirentllcli vor-
tibergegangenen Verstiniinuiig des edlen christliehen Denkers ilber 
gewisse verzerrt-cliristliche Zeilerscheinuugen, die nns nicht 
minder auwidern als ihu, zu erkliiren vermügen, Uebrigens iimss 
hier, damit nicht iiiiizelnen Inreclit geschche, bemerkt werden, 
dass die grosse Mehrzahl unserer Theologen wie ancli der Yer-
(reter andrer Facliwissensehai'ten, well die Philosophie ihnen 
anf ihrem individuellen Bildnngsgange in der Regel bloss den 
Dienst einer l'ropiideuük, eiuer Gymnaslik des Geistes, einer An-
weisiing zu melhodisehem Denken, iiöchstens einer Piidagogie auf 
Clirislus hin, geleisiet bat, uur zu geneigt ist, derselben auch an 
sicli keine weitere und höhere Bedeutnug beizulegen. In dieser 
Neigung sind die Theologen der (iegenwart dadurch bestarkt wor­
den, dass von Philosophen, zuiual von solchen der niichsteu Yer-
gaugenheit, die mit Hirer Speculalion die theologische Arbeit zu 
fördern verhiessen. diese vielinehr oftmals gehemint oder irregeführt 
wnrde. Manche Philosophen haben in ihrem Philosophiren iiber 
das Chrislenthuin ziigieich iiber dem Christeuihume phiiosophirt. 

' )  A .  v .  H a r t e  s s  . . D a s  V e r h a l l n i s s  d e s  C h r i s t e n t h u m s  z u  C u K u r -  u n d  

Lebensrragen tier Gegenwart," 1863, S. 81. 



— 135 — 

Sie haben, sich in Gedanken dariiber stellend, die göllliclien Dinge 
nicht wie Realitüten behandelt, sonderu wie Begi ille, mil denen sic 
„rein theoretisch," in „interesseloser Betrachtnng," operiren, an 
denen sie sich, ihren Witz nnd ihren Scharfsinn, geltend machen 
können. Von einem derarligen Philosophiren kann der gevvissen-
hal'te Gottesgelehrte nicht lïlihe genug sich abwenden, wenn an­
ders der nur ein walirer Theolog ist mul bleibt, der's mit Furclit 
und Zittern ist, der sich bengt vor dein Gegenstande seiner Wis­
senschaft und sie nicht mn seinetwillen lieihl, sondern urn des-
sentwillen, von dem sie ihren Namen hat. Aher soli, was l'bi-
losophen verschuldet haben, die Philosophic biissen? Ans ihrer 
Geschichte können die Theologen, wenn sie ihr ein gründliclics 
Studium widmen, erfahren, dass die eineZeillang vorherrschende 
„rein theoretische" Kichtung nicht die rechliniissig herrscheiule 
ist, dass die Hegriinder der wissenschafdichen IMiilosophic dem 
Lebrer der Lebensweisheit, der die Philosophic als einen Gottes-
dienst, rw ' J f (o  iu r r^ ta tav ,  wol 1 te gciibt wissen, im Ganzen ihrer 
Forscimng trcu geblieben sind, und dass auch nach allen spiite-
ren Abweichungen immer wieder cingelenkt ward in die rechte 
Halm. Es mag in kelner Zeil, so oft und so dreist, wie in der 
unsern, behauptet worden sein, dass die Wahrheit nur dem rei­
nen d. h. voraussetziingslosen und interesselosen Denken cr-
kennbar, dass sie sitllich werthlos oder gleichgtiltig sei. Und doch 
ist dem bercits aucli wieder von ancikannt philosophischer Seile 
mit grösster Bestimmtheit widersprochcn; es ist bercits dagegen 
behauptet worden, dass das Wesen der Dinge nicht in Gedan­
ken bcstche, und das Denken nicht im Stande sei es zu fasscn, 
aber der ganze Geist erlebe dennoch vielleicht in anderen For-
men seiner Thiitigkeit und seines Er gr i f feu se i ns den wesentlicben 
Sinn alles Seins und Wirkens. ') Die Philosophen, welche die 
paulinische Form des „Ergrillcnseins" (Philipp. 3, 12) den ande­
ren vorziehen, sind ans der Schwebe des „Vielleicht" auf den 
f e s t e n  B o d e n  d e r  G l a u b e n s g e w i s s h e i l  g e t r e l e n ;  s i e  h a b e n  c s  
erleht, dass ihnen der „Sinn" gegeben wurde, zu erkennen Den, 
in welchem alle Schal ze der Weisheit und Erkenntniss ver­
borgen liegen. Das sind christliche Philosophen, und nur 

') Lotze „Mikrokosmus" 111., 1864, S, 2-13 f. 



wenn solche da gewesen sind und die Perioden der Entwicklung 
ihrer Wissenschaft wahreiid der Zeit nadi Christus in Wahrlieil 
beherrsclit hahen, !iat der Historiker das Recht, die (leschichte 
der Philosophie christiicher Zeit einc Geschichte der christlichen 
Philosophic zu iiennen. lihen dieses Recht hat Heinrich Killer 
meisterhaft iiachgewiesen und sodann ausgetibt. Dahei durfte 
allerdiugs, wie schou eingerauuit, die hier in Redo stehende (ie-
schlchte uur als cin (ianzes geuomnien, es inusslcu die in ihren 
iheilen oder Ausschuitten hervorgetreteueu Kiuseiligkelten rulteiu-
auder gleichsam couipensirt werden. Deun das volle christliclie, 
(iotlhelt und Meiischhelt, liott und Welt umfasseude, thcanthro-
pologische l'rincip kam, in Menschenhand gelegt und damit den 
Wechselfalleii zeillicher lintwickhiiig ausgeselzt, nicht soglclch in 
seiner Fiille znr Auswirkung. W'iihrend der langen Periode 
der Patristik und Scholastik Irat das theologische Klement, vom 
Ausgange des lliltelallers his auf die Gegenwart herah das kos-
iiiologisclie in den Vordergrund der Forschung, und nun erst 
scheint es an der Zeit und in der Ordnung, dass die im llinler-
grunde stets regsaine, das (ianze ganz lassende Philosophie her-
vorbreche, um die noch verborgenen Schiitze des (ilaubens wis-
senschaftlich zu heben. Aber der durch die Oberflache der Kr-
scheinungen hindnrchdringende geschichtiiche Bliek sielil in den 
Theilen schou das (ianze, dein sie dienen; ein soldier Bliek hat 
die (lesehichlschreibung Bitters geleilet, Daher belrachtet und 
behandelt er die arabisclte Philosophie als eiue „lünschallung in 
die Geschichte der christlichen"1); daher findet in dieser audi 
der ,lude Spinoza seine Stelle, er, deni sclbsl der llisloriker der 
Christologie das Zeugniss nicht versagt, dass Christi Krsclieinung 
auf ihn einen tiefen Eindruck geuiacht habe 2); daher wird aber 
auch andrerseits ein Nachdruck darauf gelegt, dass die Philoso­
phie durch die entschiedene oder, wie man öfter sagt, spe-
cifisclie Christliclikeit nicht aufgehört hat, Philosophie zu sein. 
lm Gegentheil. „Die Philosophie der Kirchenvater hat einen ganz 
andren Glauben an die Wtirde der Veruunft, als in den Leh-

O R i t t e r  „ G e s c h .  d .  P i l . "  V i l . ,  S .  1 4 0  u .  S .  6 0 3  I T .  
2 )  D o m  e r  „ E n t w i c k l u n R s g c s c h i c h t e  d e r L e l i r e  v o n  c l e i ' P e r s o n  f ' l i r i s l i "  

11., 1866, S. 045 Anm, 



— 137 — 

ren der heidaischcn Philosopliic herrsclit," die es fiir unmöglich 
gehalten haüe, dass die einzelne Person die Rille des (futen ('as­
sen könne, dass lm Kleinsten, ja in der einzelnen Anscliauung 
des geistigen, von Gott erleuchtetcn Auges die ganze Fiille der 
Walnheit und des (inteii sieh oll'enbare. ') Wer die Friichte ken­
nen lernen will, welche dieser Glaube auch lm „dunklen" Mittel-
alter, im Zeilraume der gemeinliin knrzweg als ün pliilosophle 
verschrieenen Scliolaslik, getragen hal, der lese, was Kilter von 
den l.ehren eines Hugo Victorimis, eines Duns Seotus quellen-
massig berichtet! 

Wir versuchen nun, die liiermit gegen unabsithUielie Jliss-
dentungen wohl geschiitzte „ChrisliiebkeK," der 1'hilosophie im 
Kinzelnen etwas naher nachzuweisen: wobei sieh, naeh Avleder-
holten iTliheren lirklarungen, von selbst verslehl, dass uns die 
Pliilosophle niclu [eine „rein theoretisehe" Wissenseliaft, nicht 
eine „Philotheorie" ist, die es anf Abstraelionen, Verslandes-
Kunststiicke und dergleichen anlegt, die das Wissenschaftliehe 
dem Menschlieheii liberordnet oder nebenordnet, sondern die 
absolut ethische, der Lebensweisheit dienende, das Wissenschaft­
liehe dem Meiisclilichen iinte rordnende Wissensehart der Prinei-
pien, das .Mensehenleben selbst, lus rellectirende Bewusstsein ge-
hobeu, die Wissenschaft, die wirklich, wie wir eben noch von 
Kilter uns haben sagen lassen, Mchts weiier will als die Denk-
welse der llenscben ineinen allgenieln wlssenschaftliclien Aus-
druck fasseu. Nur indem wir den Einlluss des ('hristenthums 
auf die se Pliilosophle, die iichte unverfalschte, sehildern, brin-
geii wir die Essenz seines weltgeschichtliehen Kinllusses auf das 
Le ben der Menschheit zur Anscliauung. 

Dass in die Pliilosophle einzuleiten am besten die Ge-
scliichte derselben sieh eigne, die lelztere somit die erste sei 
in der Reihenfolge der besondereii philosophiseheu Disciplineii, 
darin stimmen die meisten Philosophen der neneren und vornehm-
lich gerade der gegenwiirtigen Zeil: tiberein. 2) Das Krste in aller 

' )  H i t t e r  „ G e s c l i .  d .  P h . "  V I . ,  S .  6 2 0  f .  
2 )  S c h e l l i n g ' s  V o r r e d e  z u  V i c t o r  C o u s i n  „ L ' e b e r  f r a n z ö s i s c h e  u n d  

deutsche Pliilosophle," 1834, S. XVII : „Fiir die subjectiv nölbige Yorbe-

reitung m einer bestimmten (gegenwiirtigen) Pliilosopliie liat der pliiloso-

phisclie Geist selbst bereits besser gesorgt (ais Consin n. A, mit psycbolo-. 

i. 



Wissenschaft ist Hingabe, Selbslvcrleugnung, wie audi lm 
Leben diese das Erste i?(; nicht „Krilik", die vielmehr ein Zwei-
tes ist, sondevn geschichtiicher Sinn, ohne welchen man von 
vorn herein kein Wort aussprechen, keinen Oedanken mit Be-
s t i m m t h e i t  T a s s e n ,  f o l g l i c h  a u c h  k e i n e  r e c h t e  K r i t i k  ü b e n  k a n n .  
Wir sindzunachst iiberali auf's Vertrauen, auf Treu nnd Glau-
ben geslelii. Der Mensch ist ein geschichtiiches Wesen, dessen 
Entwicklimgsfortscliritt nicht ohne Fortsetzung gedeiht. Es 
wird hierdurcli eine andere, nicht isagogische Behandlung der 
Geschichte der Philosophie keineswegs ausgeschlossen; doch dtirfte 
auf jeden Fall Erwügung verdienen, was Herbart meint, dass (ie-
schichle der Philosophie unter allen (Jeschichten die langweiligste 
sei, wenn sie nicht bennlzt wcrde znm neuen Philosophiren. ') 
Xiin haben thalsiichlich Philosophie nnd Religion von Anbeginn 
fortwahrend (iranzstreitigkeilen nnd Rangstreitigkeiten mit einan-
der gefilhrt. Dem wiire sicher nicht so gewesen, wenn nicht 
ein eigenthiimliches, von persönlichem, sympathischem oder antl-
pathischem, Helieben unabhangiges, rein sachliches Verhiiltniss 
zwischen ihnen bestande, ein Verhaitniss, das man ignoriren, aber 
nicht wegschairen kann. Das Bestehen eines solchen wird denn 
auch von Seiten der am meisten divergirenden Richtnngen der 
n e u e s t e n  P h i l o s o p h i e ,  d e r  H e g e l ' s c h e n  u n d  d e r  H e r b a r t i s c h e n ,  
einmiilhig anerkannt. Hegel spricht es gleich im Eingange sei­
ner Encyklopiidie ans, dass die Philosophie ihre Gegenslande zu-
niichst mit der Religion gemeinschaftlich habe, mul gern hören 
wir auch von Drobisch den schon einmal vernommenen Aus-
spruch hier wieder, dass die höchsten Interessen der Philosophie 
und der Rellgionswissenschaft, der Theologie, immer und ewig 
dieselben seien und bleiben. Auf das Verhaitniss zur Religion 
in der Geschichte der Philosophie nicht eingehen heisst das 

gisclien Einleitungen), der in den verse li ie d enen pliilosophisclien 

S y s t e m e n ,  w i e  s i e  a  u  f  e  i  n  a  n  d  e  r  f  o  I  g  t  e  n  ,  s e i n e  L  e  l i  r  j  a  h  r  e  z  u -

rückgeiegt hat.' '  Aehnlidi Trendelenburg im Vorwort zur /.weiten 

A u l l a g e  s e i n e r  „ L o g i s c l i e n  U n t e r s u c l m n g e n , "  C h a l y b S u s  „ F u n d a m e n t a l -

philosophie" 18G1, S. CO und 139 Aim, u, A. Vgl. auch des Verfassers 

Antrittsvorlesung ,,l)ie Geschichte der Philosophie als Einleilungswissen-

schaft," 1803. 

' )  H e r b a r t  „ A l l g .  M e t a p h y s i k , "  W W ,  ( H a r t e n s t e i n )  1 1 1 . ,  S .  2 0 3 .  



Tiefste uiul Seliwerste, dcu MiUel|umkt der Fragcn, uuigehcn. 
Wie aber ilit'ses Wecliselverlmldiiss in Ansehung der clmslli-
clien Hellgion sich geslallel habe, erhelK solort daraus, dass 
kaum eiii llistoriker der Pliilosopliie sieh lindel, der nicht mi( 
d e i n  g e l e h r l e s l e n  n n t e r  d e n  l e b e n d e n  d a s  C h r  i s l e n  t  l i  u m  f ü r  
d e n  „ G r n n d  n n d  A n g e l  p u n k  l  d e r  S o n d e  r u n g  a l t e r  n n d  
neuer Pliilosopliie" erkliirte.') 

W a r n m  d e i n  C l i i i s t e i i l l i n n i e  d i e s e  e n t s c l i e i d e n d e  E i n w i r k u n g  
auf die Gesehichte der Pliilosopliie znkonimt, kann in dieser sellist, 
sofern sie den Charakter einer Klnleitiingswisscnscliafl wahrt, 
niclit vollslandig begrlHen werden, Denn jetnelir die Pliilosopliie 
dein Leben des Menschen entsprieht, desto bestimmter ninss 
sieb in ibrein einleltenden Theile der Kampr, der Zweikampl' 
des für die wissensclial'tliclie Kellexion erst werdenden, gleieli-
s a m  l m  A n z n g e  b e f i n d l i c h e n ,  n e n e n  M e n s c h e n  m i t  d e i n  a l t e n  
rellectiren; wcr nicht zweifeit, auch am ChristeiKlnmie zweifeit, 
der bedarf überhaupt kelner Wissenschaft, also audi kelner wis-
senschaftllchen Philosophie. Die Frage aber, die der (ieschichte 
d e r  P l i i l o s o p l i i e  a l s  d e r  p h i l o s o p h i s c h e n  l i l n l e i t u n g s w i s s e n s c h a f t  
geslcllt ist, lanlet einfacli so; was ist nach dein sclion (iesche-
henen noch zu (Inni, danilt das Riithsel der Welt golösl werde? 
Auf diese Frage kann iniierhalb Hirer (iriinzen nur die Antwort 
erfolgen: nach dein Zeugniss der (ieschichte vermag die Philoso= 
phie vou selbst, oline anderweitlge VerinIttlimg, das Hiithsel 
nicht zu lösen inn des Knotens willen, der lm Hösen und im 

O li r an tl is „Handbuch der Goscliielite der griechisch-rtinilsclien 

Pliilosopliie" 1., 1805, S. 52. Aelinlich Uelierweg iu seinem ,,firumlriss 

der Gesclilclite der Pliilosopliie,'• I8GS ir.. u. A. (Der 1860 erschienene 

„dritte Theil" des Uebenveg'sclien Orundrisses war noch auf dem Um-

s c h l a g b l a t l e  d e r  z w e i t e n  A b l l i e i l u n g  d e s  z w e i t e n  T h e i l s  a l s  d r i t t e  „ A b t h e l -

1 ii n g" abcn dieses zweiten Theils, der Geseli. d. Pil. der „cliristiichen 

Zeil", bezeiclinet; jet/.t ist die „Neuzelt" der „clirislliclien Zeit" coordinirt 

worden. Aucli Erdniann statnirt in seinem „Grundriss der Gesclilclite 

der Pliilosopliie", 18()6, drel Haupttbeile: Pli. des Altertliunis, Pli. des 

Mittelalters und Pli. der Neuzelt; aber er neniit dennocb I, S. 197 die 

„ N e u z e l t "  n e b e n  d e i n  „ M i t t e l a l t e r "  e i n e H a u p t p e r i o d e  d e r  „ c l i r i s t i i c h e n  

Zelt" und hebt II, S. 3. es ausdrücklich hervor, dass „durch den Bruch 

mit dem Mittelalter mul den Gegensatz zu demselben die Neuzelt den 

chr is tl leb en Charakter nicht einliüsse".) Hiennit stlimnt aucli jetzt 

li noch das luhaltsverzelchnlss bel Ueberweg.) 



— 140 — 

IJebel liegt; was mit lliilfe jener Vennilllung bereits geschehen 
ist, lint in der (iesc)iidi(e der Phllosophie als einleUender Disci-
plin uur den Werth von Thatsaciien, deren allseitige Begründimg 
vorbelialten bleibt. Sic ist einer anderen phiiosopliischen Disci-
plin aulgegeben, niimllch der Religionsphilosophie. Den ver-
mittelnden Charakler derselben kennen wir aus der „Mitte des 
lieweises." Er kann nur bei absolut-ethischer Fassung der gan­
zen Philosophie vollkommen einlenchten; wird er verkannt und 
alterirt, so ist für die Keligionsphiiosopiiie erfalirungsmassig Eins 
von beiden die nnausbleibliche Folge: cntweder eine Verwischung 
der sie von der Metaphysik scheidenden Griinzen oder iiire Auf-
lösung in Moral. In der Religionsphilosophie aber als der phi­
iosopliischen Ceiitralwissenschaft erweist sich, wie wir 
e b e n f a l l s  a u s  d e r  „ M i l l e  d e s  B e w e i s e s "  w i s s e n ,  d i e  c h r i s l l i c h e  
Religion nicht blos als das Ja, sondern auch als das Amen auf 
die Frage, zu welcher das Ergebniss der Geschichte derPhiloso-
phie den gewissenhaften Denker mit Nothwendigkeit fülirt: ist 
ein Mittel vorhanden zur Lösung dessen, was die Fhilosophie von 
selbst nicht zu lösen vermag? Das Cliri.slenthuin leistet Mehr, 
als vom ethischen Standpunkt oder vom Standpunkte des Gevvis-
sens aus speculativ konnte gefordert werden, Mehr, als „iu eines 
Menschen Sinn gekommen"; demi an ihiu schiirl't und reinigt sich noch 
fort und fort das Gewissen. Christus ist der cinige Grund, der 
gelegt ist, und der den im Gewissen voraus gesetzten Cgelegtcn) 
Grund erst recht begrtindet im guten Gewissen. Wie nun in 
den Hearbeitungen der Geschichte der Philosophic ziemlich ein-
stimmig jene cnlscheidende Bedeutung des Christeiithums aner-
kannt ist: so wird auch in allen wissenschaftlich geartelen Wer­
ken tlber Religionsphilosophie die chiistliche Religion als die ab-
solule, als die dein Begrille der Religion alleiu vollkommen ent-
sprechende, als die ihrem Wesen adaquate Erscheinungsform be-
zeichnet und, je nach dein Masse der Glaubenserkenntniss ihrer 
Verfasser, mehr oder minder klar lus Licht gestellt. Wir ver-
weisen daflir, um auch hier nur der sonsl am Weitesten aus einander 
gehenden phiiosopliischen Richtungen zu gedenken, auf die reli-
gionsphilosophischen Schriften von Billroth und Drobisch. Ja, 
erst durch das Christenthuin ist factisch die Wissenschaft einer 
allgemeinen Religionsphilosophie zu Stand und Wesen gelvommen. 

TTrrfimMiiiiri 



__ 141 — 

Vor Christus gab PS Menschen, aber koinc Meiisclibeit; selbst der 
grösste Denker <lcs Alterlhunis, A ris I o teles, hat den Gedanken 
der Menseiiheit nicht gehabt, konnte ihn nicht iiaben; und so 
giebt es thatsachiicli auch eine universeile Religlons|iiiiloso])hie erst, 
seit der christliche Gedanke eines aiinialilichen von Suil'c zu Stnfe 
unter göttiicher Leilung vorschreitende» reügiiisen Entwickiimgsgan-
ges der gesammten Mensclilieit von den pa Iris ( is chen Denkern ge-
fasst, von Lessing wieder aufgenommen und alsdann entseliieden 
durchgeführt wurde. ') Krst der Ciirist liat wieder ein Herz zu 
Gott und sinnt verlrauensvoll seiner Führung des Menschen-
geschlechles nach; erst von dem ini Glauben erreichten Ziel aus 
wird der zurliekgelegte Weg mehr und niehr als ein providen-
tieller, als ein verniinfliger erkannt; nnr wer den Geist aus Golt 
enipfangen hat, kaïin wissen, was uns von Golt gegeben ist 
(1. Kor. 2, 12). Nun erscheint auch die Geschichte der Verir-
rung als eine Enlwicklungsgeschichle, nun audi der Siinder als 
ein Kind, als ein Unmllndiger (Gal. 4, 1 IF.), auch der Heide, der 
seinerseits ohne Gott in der Welt ist, als nicht voti (ioll ver­
lassen, Zwar nicht direct unil positiv offenbart sich Golt in den 
Religionen der Völkerwelt: eine Zimahme an religiösein (iehalt, 
ein wahrliaft religKiser Fortschritl der heidnischen Religionen ist 
durchaus nicht ersichllich; sondern sie reilen, je mehr sie for-
mell sich aushihlen, desto mehr auch ihreni üntergange entgegen, 
so dass von eineni innereu „Uuterungsprocess" der Alythologie 
n a c h  d e i n  g e g e n w H r l i g e n  S t a n d e  d e r  e x a c t e n  r e l i g i o n s g  e  s c  h  i c h t -
lichen Forschung nicht die Rede sein kann. 2) Kin Forlschriü 
zuiu Gulen, das Classische des lleidentiinnis, lindet sich In den 
peri pher isc hen Spharen der Wissenschafl, der Kunst, des 
Slaatslebens. Aber eben daran, dass diejenigen, die hier den 
Fortschritt vollzogen oder die das Classische jeisleteu, es ohne 
nachvveislichen innereu Zusammenhang mil, der Religion Hires 
Volkes thaten, ja vielfach gegen sie gerichtet waren 'mul ilire 

') Vgl. Ulrici's Artikel „Rellgionsphilosopliie" in Herzog's „Real-

Encyklo padie", Band 12. 
2) Gegen einigc Bemerkungen (Heyder's) in dem auf Scheliings Philn-

sophie der Mythologie bezüglichen, ulirigens trelTliclien Aiifsatze der Er-

langer „Zeitsclirift ftir Proteslantismus mul Kirche," i860, Band 30, Heft 

1, vgl. den Artikel von J. ti. Müller fiber „Polytlieisnms" in Herzog's 

„Real-Encyklopödie," Band 12. 



-*F 

— 142 — 

Möngel aufdeckten, — daran komUcii die Heiden erkeunon und ac 
eikannlen zuin Tiieii, tlass es \iclits sei mit Hirer Religion. iis( 
in sofeni aiso war diese eine Sialic der indirecten und negati- cs 
veu Direnbarnng (ioltes. Was Inngegen die jiidisciie Keiigion au; 
betrifl'l, so isl scliiirlVr noch, als audi von dein spöleren lyg 
Schelling gescliehen, zu initerscheiden zwischen der rein- jüdi-
sclicn, allleslanuMillicheu. durcli (ieselz und l'rophelie zuin ('hri- Al!  

slenthnme lendirenden lU'ligiun und der jndaistisclien, die das aIJ  

(ieselz missljrauchl, inn sich ge gen die Prophetie nud dainil du 
ge gen das Christeuthiun zu verschliessen, zu verslockeu. IVur |,i 
jenc gehort zur Oirenbarungsreligion iiu engeren Sinne, als ihre Zv 
positive Vorstufe, wahrend diese, die judaistische, sich zuin zwei- j| 
ten Male, durch einen Kückfall und daher um so schlinnner, in Wi 
natiirl iche, d. li, der dermaligen durch die Sünde verderb- si| 
ten Meuschennatur angehiirige, Keiigion verkehrt. üemnach tre- w 

ten die heidnische und die judaistische Keiigion, Ethnicisinus und ,u 

Judaisnius, als die beiden Arten der natUrlichen Keiigion, die gi 
i i a t U r l i c h  g e b l i e b c n e  u n d  d i e  v v i e d e r u m  n a t ü r l i c h  g e w o r d e n e ,  v (  
z u r  n a t U r l i c h e n  z u i i l c k g e b i l d e t e ,  a u f  d i e  e i n e  S e i t e ,  d i e  a l t -  u n d  ( j  
neutestameutlich geoJTenbarte Keiigion, das aus dein reinen Ju- p 
denthuin hervorgegangene Christenthum, auf die andere. Der Is­
lam aber, eiu Genilsch heiduischer und judaistischer Elemenle y 
mit cliristiichen, konnnt nur anhangsweise in Ketracht. (icgen- \ 
iiber der alten Nalurreligion und der auf Erneuerung oder Wie- v 

dergeburt des natUrlichen Menschen gerichteten Oireubaruiigsrcli- (, 
gion ist er eine kUnstliche Keiigion, die das Schicksal alles Iviinst- j 
licheu theill. lu sich auf die Dauer kraftlos, zog er seine welt- i' 
geschichtliche Sliirke vornehmlicli aus der Sdnvachc des gesun- ^ 
kenen niorgcnlöudischeii Christenlhuins; aber audi an ihm wird s 

es Avahr, was die gegenwiirtige Keligionsphilosophie beweist, dass |  
die christliche Keiigion der Religionen Eude ist. (  

Wie die Religion iin Ganzen des Mensclieniebens die Stelle ] 
der ceulraleu l'oteuz einnhnrnl, vernuige deren der Mensch sich 
in Gott sanimelt und iii iinn rulit, um seinen weltlichen Reruf | 
recht zu erfiillen und all seiner Werktagsarbeit die Wcihe aus 
dein ileiligthuin zu geben: so die Keligionsphilosophie im Ganzen 
der absolut-ethischen, dein Mensciienieben und seinen Aufgaben 
eutsprechenden Philosophic. Durch sie vcrinittein sich die 



— 143 — 

ul"' actuclI-pliilosopliischen Disclplinen, welche der „rein tlieore-
l^' , ) l1 ' tische" Pseudopliilosopli frisch darauf los betreibt, als bcdiirf'e 
egati- es Reiner Vermillliing, als venn(icli(e die Philosophie von sclbst, 
'ipion aus eigener Kraft, oline die HUlfe der Heliglon, das Wellriitlisel zu 
eren lösen, — als ware das Hüse saniint dem l'ebel kein Winuler. 
• i ' 1 1 1 ' -  S o l d i e r  a c l u e l l - p h i l o s o p l i i s c h e n  D i s c l p l i n e n  z a h l l ,  m a n  v o n  
( hri- Alters her drei. iVaclidem uir die gesaininte l'liilosophie als die 
e das ab sol ut-ethische Wissensclnifi der IVincipien besUminl liaben, isl 
lamK dj,. C1.S((. dieser drei besomleren Disclplinen zu bezeidinen als die 

^Ul ' Lehre von den Principien der übersinulichen tiedankenvvelt, die 
'"rc zweite als die Lehre von den Principien der Siniienwell, die 

wei" dritte als die Lehre von den Principien der sittlichen (Jeistes-
' welt. Sie hiessen sonst gevvöhnlich Logik oder Dialektik, Pliy-

sik und Ethik; sic werden jetzt, da, in Folge der weiteren Ent-
l l 'e" wicklung sowohl der wissenschaftlichen Philosophie als auch der 
UIU ' mehr und niehr selbststiindig gewordenen im engeren Sinne so-
"'e genannten Fachwissenscliaften, zwei jener alten Namen eine neue, 

11 e) von der ehemaligen verschiedene, Bedeulung erlangt haben, rich-
u n d  ( i g e r ,  w e n i g e r  m i s s v e r s t a n d l i c h  M e t a p h y s i k ,  N a t n r p l i i l o s o -

p h i e  u n d  E t h i k  b e n a n n t .  
's" ihnen allen aber gehl, den Weg bahnend, diejenige l)iscii)lin 

""'e voran, welche jetzt die Philosophen als die Logik von der 
'(111" Metaphysik unlerscheiden. In iln- macht das philosophische lie-
, ' c '  w u s s t s e i n  g l e i c h s a m  e i n e n  U e b e r s c h l a g  d e r  g e s a m  m e i t e n  
e"" (ieistes kraft. Zwar giebt es auch liente noch solche Logiker, 
ls t ' die Logik und Melaphysik identiliciren, das heisst mil den Denk-, 

fonnen zugleich den wesentliclien Inhalt der Erkennlniss ent-
""" wickeln wollen, wahrend andere hinwiederum allein in der Ab-
'1 '( ' s traction von allem Inhalt die formale HeschalTenheK der Lo-
ïss gj|. wahren zu kiinnen meinen; indess hat sitii im Aligeineinen 

die Ueberzeugung belestigt, dass die Logik von beiden Einseilig-
"e keiten frei zu halten und als üenklehre zwar, aber als Lehre 
'c '1 voni erkenntnissfahigen Deuken zu behaudeln sei, so dass 

Form und Inhalt, weder vermischt noch getrennt, in stetem 15e-
lUS zug auf einander stehen. Auch der neuesle und bei dem Mangel 
iei1 wissenschaftücher Vorganger erste (leschichtschreiber der Logik 

scheint, wenngleich er iu den drei bis jelzt vcWill'enllichten Hiin-
' 'e den seines Werkes die volle eigene Meinung noch nicht enthllllt 



— 144 — 

hat, die so vcrmittcliule Riclitung, liber dereu Eigenthiimlich-
keil das oft cilirle „Syslom dor Logik" von Ueberweg zur Zeit 
die beste Auskiinrt giebt, als die geschichtllcli indicirte anzuse-
licn, da er trotz der Hel'tigkeit seines bei jeder Gelegeiiheil; er-
n e u e r t e n  E i f e r n s  g e g e n  d i e  a b s t r a c t  r o r m a l e  L o g i k  d o c b  a u d i  d i e  
Lo^ik entschieden verwirft, welclie die Form zmn Inbalte, den 
Inbalt zur Form macbl. ') Bei einer soleben (vermidolnden) l"as-
sung uud Rearbeitung der Logik kann nun freilich das christ-
liclie Princip nicht auf die Weise erscheinen uud sich bewiiiiren, 
wie es die nielaphysische, Form uud Inbalt identificirende Logik 
sicb reflectiren liisst in der Dre iheit uud Finbeit des BegriiTs, 
des Urtheils, des Sclilusses, in der Dreibeit mid Einlieit der Be-
grifTsmo m e n t e, des Allgemcinen, des Besouderen, des Eitizeinen, 
in der Dreiheil und Eiiiiieit der Figuren des Sclilusses, in dein 
„System von Scbliissen," I'lir welcbes sie die gesammte Objecti-
vitat der Dinge erkliirt. 2) (ileicllwohl aber zeigt sich der bestim-
mende Einfluss desselben audi an I" diese Disciplin, weldie Hirer 
Aufgabe genligt, wemi sie die .Vöglichkeit mid den Weg des Er-
kennens nachweis't," entschieden darin, dass, wie wir friiher 
schon inehrfach bemerkt baben, als logischer, durch die gauze 
Logik liindnrcli giiltiger Grundsalz anerkannt ist, es sei alle Er-
kenntniss des Wesenllicben, des Waliren, bedingt durch die ge-
wissenhafte Sclbsterkenntniss oder, wie man es audi ausgedrückt 
h a t ,  d u r c h  d i e  „ i n n e r e  O l F e n b a r u n g  f i o t t e s  a n  u n s . "  3 )  . l a ,  d i e  
Logik ist, mag sie selbst das Priidicat sich beliegen oder nicht, 
in der Tliat cine chrisllicbe Logik, der ..die Wabrlieit ein ethi­
scher Begriir*' isl, und die es immer klarer darlegt, dass alles 
Erkennen ein Un ters c h eid eu und Einigen, alles Erkenubare 

•) Prantl „Gescliiclite (ter Logik im Abendlande" I., 1855, S. 536; 

v g l .  e b e n d .  S .  1 4 0 ,  w o  z u g e s t a n r i e n  w i r d ,  e s  s e i  , , f ( i r  u n s  e i n e  i n n  e r e  

philoso|iliis he Nothwendigkeit ilass xvir lieulzutage elas philosophisclie 

System mit der Erkenntnisstheorie und der philosopliischen Logik eröfTnen." 
2) Gogen diese Logik, die den dreieinigen Cott als einen ,,vScliluss" 

speculativ begreifen will, s. Trendelenburg „Log. Unters." II., 1862, 

S. 326—354. 
3 )  T r e n d e l e n b u r g  a .  a .  0 .  1 . ,  1 8 6 2 ,  S  3 5 7 .  U e b e r w e g  „ S y s t e m  

der Logik," 1857, S, 117 f. (In der zwei ten Autlage, S. 115 T., sind die 

zuletzt angefübrten Worte weggefallen.) Ygl. Lotze „Logik," 1843, S. 

7, 9 und IM f. 



— 145 — 

eiii im Unterschied Einiges, in derEinheit Unterscliie-
denes alles wahre Seiu ein „Fiire inand ersein" ist." ') Wei­
den Sinn des ciii'istlichen Friucips griiiidlicii verstanden hal, findel 
hier als das ancli die logische Sphare beherrschende Princip die 
mut iia cognilio und nnitua natura nnverkennhar wieder. Und 
wenn neuerdiugs nachdrücklicher als je an die enge Verwandt-
scliaft, an die Unlösbarkcit des Uandes zwisclien der Logik als 
Denkleine und der Lehre von der Sprache, der Sprachwissen-
schaft, gemalmt wird: so zeigt das ohue Zweifel der Mehrzahl 
unserer Leser bekannte Werk cines Meisters der verglelchenden 
Sprachforschnng znr (ienlige, wie weit und wie erfolgreich auch 
diese Disciplin sclion dein (ieiste des Cliristentliums ihr Thor ge-
öffnct hat. 2) 

') Vgl, Ulriei „System der Lugik," 1852, S. CO ff,, „Compendium 

der Logik," 18(U), S. 10 f. u. 20 T., „(iolt und die Natur," 18G2, S. 425 

ff., bes. S. 429 und 482. Lo tze „Logik" S. 22 f. 

-') Vgl. Prautl. a. a. 0. I, S. 98, 135. f., 4():i, II, 1801, S. 2C5. 

iMax Muller „Vorlesungeu tiber die Wissenschaft der Sprache," für das 

deutsclie Pubiikum bearbeitet von C. Böltger, 1863, bes. S. 100 f.: „Die 

Wissenschaft der Menscbheit und der .Spracben der Mcnschheit würde olme 

das Cbristenlhum nie zu ïage gefördert worden sein; als den Vólkern 

gelebrt wurde, alle Menschen als Briider zu betrachten: da erst steilte sicb 

die Mannigfaltigkeit der menschlichen Spracben als ein Problem dar, das 

jeden nacbdenkenden Beobacliter zu einem Versucb, es zu lösen, aufforderte, 

und ich datire daber den wirklichen Anl'ang der Sprachwissenschaft von 

dein ersten Pfingstfeste an." Dem bei allem Uinfange seiner linguisti-

scben und historischen Gelebrsamkeit pbilosophisch und insonderheit reli-

gionspbilosopbiscb erstaunlich bescliriinklen Herrn Emil Burnouf, der 

Müller's Buch anzeigt und beurtheilt in der Revue des deux mondes (1867, 

15 janv., p. 274—306: „La science du langage"), muss das freilicb ab­

surd klingen aus dem Munde eines Mannes, „qui a publié le Yèda avec 

son commentaire, et qui peut connaitre mieux que personne la théorie du 

feu sacré" (a. a. 0. p. 281). Für ibn ist die philologie comparée wie alle 

sciences modernes einfach ,,créée par l 'esprit scientitique de nos jours, 

qui n'a rien ii démêler avec la foi" (p. 281, vgl. p. 302). Dieser „Geist, 

unsrer Tage" wird von ibni gegen den ïbeismus Wax Müller's deutlich 

und klar als „Pantheismus" charakterisirt (p. 304). Als soldier min liisst 

sich der „esprit scientiflque de nos jours' ' allerwSrts gleich oder abnlich 

vernebmen; der französische Lelcbtsinn desselben aber specilicirt sicb \ve-

sentlich darin, dass Em. Burnouf scbliesslich diesen grösstmöglichen Diffe-

reuzpunkt zwisclien Max Mtiller und ihm naiv geinig mit unter die „points 

secondaires" rechnet (p, 300). Auch dürfte es nur einem französiscben Be-

10 



— 14(5 — 

Wir kommen je(z(. auf die aotuell-philosophisclien Wissen­
schaften. Die erste derseiben, die Metapliysik, elgnet sieh, 
der Natur ilires (ïegenstandes nacli, wohl am wenigsten zu einer 
summarischen Bericliterstattung fiber den jevveiiigen Stand ilircr 
Entwicklnng; deun in keiner sind so viel Schwierigkeiten zu 
Uberwinden, mul in kelner lierrscht noch so viel Streit der An­
sichten wie in ihr. Das aber diirfte dennoch unbestreitbar sein, 
dass die Well des Ucbersinnlicheii anch die Welt des (ilnubens 
1st, der nicht zweifeit au dein, was man nicht sieht. Und in 
der Annahme des Ueberslnniichen sind alle Jletaphysiker einig; 
gegen jcden Sensualismns und Einpirismus ist das Hestehen einer 

streiter des positivo» Cliristenllmins möglich sein, sicli mit einer so gro-

ben ünkenntniss des urkundlichen Sachverlialts blosszustellen, wie Emit 

Burnouf (p. 282) es thut in den Worten: „La Bible ilii qu'Adain apprit 

de Dien mème les noms des objets"; denn davon siigl die Bibel bekannl-

lich genau das Gegenlheil, wie Ilerr B. bei minder fliicliiiger Durcbsiclit 

des MtUler'schen Werkes in diesein selbst, am Anfange der zwellen Vorlc-

s u n g ,  z u m  U e b e r l l u s s  b a t t e  b e m e r k t  l i n d e n  m ü s s e n .  W e a n  e i n  s o l c b e r  

„esprit scientilique de nos jours" stets dessen eingedenk bliebe, dass er 

„n'a rien a déméler avec la foi", so könnte das dem Glauben nur recht 

sein. — lm Werke unseres berlUnnten Landsmaimes wird S. 277—291 der 

gemeinsaiue Ursprung der Spracben, die ursprüngliche Einheit der 

Spracbe, gegen widerstreitende Bebauptungen vertheidigt, und zwar mil 

Beiseitelassung der Frage nacli dem gemeinschalltlicben Ursprung des .Mcii-

schengescbleclits, welche Max Müller übrigens ebenfalls bejabt (S. 291). 

Dass in jener ursprünglicben Einheit der Spracbe ein dem Unterschiede 

des Ariscben, Semitisclien und Turaniscben analoger Unterscbied 

angelegt gewesen sei, liisst sicb begreifen ; nicht aber, dass dieser Unter­

scbied zur Trennung, zur Verwirrung der Spracben, zur gegenseitigen 

Unverstttndlicbkeit der Menschen, zur Barbarei factiscb ausgeschlagen ist 

(„barbarus bic ego sum, quia non intelligor ulü"). Das von der weiteren 

Frage, ob Müller mit seiner eigentbümlicben Ansicht vein „Turanischen" 

R e c h t  b a t ,  u n a b b ö n g i g e  F a c t u m ,  d a s s  M e n s c h e n  E i  n e s  U r s p r n n g s  

oder, sagen wir auch nur, Menschen, die das nach Bischotr „Charakteristi-

sche der menschlicben Natur" mit einander gem ein hnben. el nan dei-

n i c h t  v e r s t e l l e n ,  i s t  s p e c u l a t i v  u n b e g r e i l l i c h ,  i s t  v o m  U e b e l ;  d i e  d e r -

mal ige Dreiheit des Ariscben, Semitisclien und Turaniscben könnte man 

mit Baader das „Dreinneins" nennen. Das Christentbum ist die Erlösung 

auch von diesem Uebel: im Pfmgstfest ist uns die Btirgscbaft und Vorrede 

zur Sprachen-EInheit im Unterschiede, zur Harmonie der Spracben, gege-

ben, welche in die Hoffnung des Christen, des neuen Menschen, nothwen-

dlg mit eingeschlossen ist. 



— 147 ~ 

Wissenschaft, die „nicht lehrt, was man denkt, sondern was man 
denken soil," ein fortwiihrender Protest. ') Wie wird min, wenn 
a l l e s  m e n s c h i i c h e  N a c h d e n k e n  „ n n t e r  s i t t l i c h e n  ( i e s e t z e n  
steht,"2) die Metaphysik sich der Einwirkung einer Religion 
entziehen können, deren wesentliche Lehren, wie vvir erkannt 
habon, „Sittenlehren" sind? Dass sie es nicht kann, dass viel-
tnehr auch in ihrem Fortschritte bis zuin gegenwiirtigen Stadium 
ihrer Ansbildung das christliche l'rincip als das wahre sich er-
wiesen hat, dafiir liegen die unzweideutigsten Zeugnisse vor. Wir 
herufen mis nicht auf die Metaphysik, welciie „die Darsteliung 
üottes" sein will, „wie er in seinem ewigen Wesen vor der Er-
schaffung der IVatnr nnd eines endlichen üeistes ist," und welche, 
von einer Kategorientrias zur andern fortsclireitend, das Wesen 
(iottes als der Liebe noch vor Erreichung des höchsten Gedan-
kengiplels schon gleichsam vorspielen liisst. 3) Ftir iinsern Zweck 
ist es von ungleich höherein und reinerem Werthe, wenn die 
nnter den lebenden anerkannt bedentendsteu Philosophen, ohne 
Ealsch, ohne verstohlene LiebSugelei init der Kirchenlehre, die 
letzte Lösnng aller metaphysischen Kragen, die Vollendung der 
Metaphysik, in dein (iedanken der 1,1 ebe finden oder auch uur 
zu linden streben. Lotze's „Einheit der drei Principien in der 
Liebe" ist uns bereits in der „Jlille des Beweises" begegnet: in 
der Liebe sollen die „sittlichen Ideen," die „Forinen der Wirk-
l l c h k e i t "  u n d  d i e  „ e w i g e n  W a h r h e i t e n "  s i c h  e i n i g e n ;  T r e n d e ­
lenburg aber bezeichnet da, wo er, zuiu Abschluss und Ueber-
blick seiner Untersucluingeu, das Wesen der von l'laton und 
A r i s t o t e l e s  b e g r i i n d e t e n ,  a l l e r  w a l i r e n  M e t a p h y s i k  e i g e n e n ,  o r g a -
nischen Weltanschauung kurzundscharf charakterisirt, „Platon's 
Worte tiefer lassend," mit dein Apostel Paulus die Liebe als 
das Band der Yollkonimenheit, als das „Hand, womit das Weltall 
sich init sicli selbst zusanunenbindet." ') So dankt es auch die 

' )  H e r b a r t  „ A l l g .  M e t a p l i . "  W W .  ( H a r t e n s e i n )  I V . ,  S .  l ü T .  

Ebend. IV., S. 338 t'. 

•' ') flegel WW. Ill,, 1841, S. 33 und V., 1841, S. 38, wo es heisst, 

dass „das Allgeraeine auch die freie Liebe und sclirankenlose Seligkeit ge-

nannt werden könnte"; als „Spiel der göttllchen Liebe" be/.eicbnet Hegel, 

nach Jakob Böhme, die Triniliit wiederbolentlich. 
4 )  T r e n d e l e n b u r g  „ L o g i s c h e  U n t e r s u c h u n g e n "  1 1 . ,  S .  4 6 3 ,  w o  e r  

10* 



— 14S 

Metaphysik dein Chrislentbume, dass nacli der Finsterniss uud 
der Dammerung es licht wird in ilirer Gedaukenwelt. 

Einen gleicli „wohltlmligcn" Kinlluss desselben anf die 
Vervollkomnimmg der Lelire vou den Principien der Sinnenwelt 
kann sogar der Verfasser des „Kosmos," der in der Welt sich 
heimischer flihlte als in der Kirche, nicht in Abrede stellen; in 
seiner Geschichte der physischen Weltanschaimng oder des .,Slre-
bens der Menschheit, das Znsaninieinvirken der Kriifte in dein 
Krd- und Himmelsraume zn begreifen," entrichtet er dem Christen-
thume, freilich nur im Vorbeigehen, einen Zoll der Rrkenntlich-
keit für die Fördernng dieses Strebens. ') Und wenn einer von 
den Koryphaen dor modernen Naturwisseuschaft an ihr vor Allem 
die „Avahrhaft religiose Treue" rtilnut, den „wahrliaft sittlichen 
Ernst, der das eigentliche Wesen der religiösen Stimmnng ist'' 2): 
so wird wenigstens dariiber nicht mehr geklagt werden dlirfen, 
dass nur von specifisch christlicher Seite die Religion in eine 
Sphare, die sie gar Nichts angehe, mit (iewalt hereinge/ogen 
werde. Indess angenommen aucli, jene „wahrliaft religiose Treue" 
sei schon die wahrliaft christliche: mit der subjectiven Stimmung, 
mit dem religiüsen Pathos der Forsclier ist noch nicht die VVahr-
heit des christlicheu Princips in der objectiv-wissenschaftlichen 
Forschung bewiesen. Gerade die jiingste Vergaiigenhelt der Na" 
tu r philosophic warnt vor einer Erneuerung pythagoreisirender 

auf paulinische Stellen, wie l Kor. 12, 12—27, verweist, in denen das 

allgïiltige christliche Princip der Einheit im Unterschiede, des Unterscliieds 

in der Einheit „vor Augen gemalt" wird; vgl. ebend. 11., S. 435, wo er, 

bei Bespreehung des teleologiselien Beweises, auf den Grundgedanken sei­

ner „im weiteren Sinne" logischen, d. h. die Metaphysik mit umfassen-

den Untersuchungen, niimlich auf den die Bewegung richtenden undbe-

stimmenden Zweck, zurückkommt: ,,l)er Zweek bat im Unbedingten noch 

eine Scbwierigkeit. Erst in der Entzweiung, im Gegensalz, also im Rela-

tiven kommt er zur Thiltigkeit. Woher dieser Gegensalz in der ursprüng-

l i c b e n  E i n h e i t ?  V V i r  b a b e n  G r u n d .  a u f  d i e s e  F r a g e  m i t  e i n e m  e t h i s c h e n  

Moüv in Gott, mit dem Motiv der Liebe, zu antworten." Dazu S. 442: 

„ D i e  E i n s a m k e i t  d e r  a b s o l u t e n  P e r s ö n l i c b k e i t  w u r d e ,  s o s c h e i n t  e s ,  m i t  

z u  e i n e m  A n t r i e b e ,  i n  G o t t  P e r s o n e n  z u  d e n k e n . "  A u c h  L o t z e ' s  

„Metaphysik," 1841, ist durcli und durch ethiscb-teleologiscli. 

• )  A .  v .  H u m b o l d t  „ K o s m o s "  I I . ,  1 8 4 7 ,  S .  1 3 5 ,  1 4 2  u n d  2 3 4  f ,  
2) Virchow, „Ueber die nationale Entwicklung mul Bedeiitung der 

Naturwissensehaften," 1805, s. 17 f. 



— 149 — 

Synibolik und Zahleiimystik. Dalier muss die Freude cine vor-
siclitige sein, die dadurch erregt wlrd, dass treffliche und weii-
verbreitete populiire Darslellungen des gegenwiirtlgen Slandes der 
Naturforsclning den Sieg des christlichen Princips als einen audi 
hier schon zweifelios entschiedeneu feiern. ') Doch in fester 
Anssicht stehl er aiierdings, da es audi in exact-natiirwissen-
scliafllicher Philosophic anerkannt is(, dass ,,alles Sein, Alles, 
was Form und (ieslalt. Ding mid Ereigniss licisst, dieser ganze 
InbegrilT der .\ a I u r uur als die Yorbediiigung flir die Wirklich-
keit des üuteu geiten kann," und dass „die Liebe das (jute 
an sicli ist, das wir suchen." 2) Es muss also, kanu die Pliilo-
sophic sagen, je nes Alles liebeförmig, lm slrengsten und 
ernst,esten Siune des Wortes lieblich sein. Das Schönste von 
deni, was die Dichter des Orients wie des Occidents, ein Dsclie-
lal Kddin Rumi wie unser Schiller (im „Triumph der liiebe"), 
liber die Liebe gesnngen liabcn, welche „liichelt aus deni Auge 
der Natur wie ans eineni Spiegel", welche „der Schöpfung Hiith-
sel alle lüs't" und dgl.: es ist nicht bloss dichterisch schön. 
sondern philosophisch wahr. Was aber die Empirie betrifFt, so 
ist zwar durchweg das Ziel noch lange nicht erreicht, wonach die 
verschiedenen nalurwissenscliaftlichen Disciplinen mit bewunderns-
werther Eintraclit; und Standliaftigkeit hinarbeiten, alle Krafte 
der Natur, alle Eigenschnl'ten der Körper auf (inindkraCte der 
Atonic mid deren Aeusserungen oder Folgen zurückzufiihren. 

') Vgl. z. li. Böhnpr „Naturfoi'sdiung und Cultiirleben," zwelte Aull. 

1864, S. 73: „Ras grosse Gesetz des Gleicligevviclits der Kriifte geilt (lurch 

die ganze Scliöpfung. Alle physikalische, chemische und organische Er-

sclieinungen bezeugen das Zusammenwirken einer Kraft und Gegenkraft 

zur Erzeugung einer gemeinsamen Erscheinungsform. Die Anziehungskraft 

und die Schwungkraft erzeugen die Rolation in der Slernenwelt; Kraft, 

Last und Nutzeffect, das sind die Grundfactoren der Mechauik ; Base, Siiure, 

Salz bilden den Grundtypus aller cliemischen Verbindungen . . . Dieses 

Gesetz d er Ore ie inig kei t gilt ebenfalls in der ganzen organischen 

Schöpfung . . . Ueberall dieselhe Symmetrie der Entgegensetzung der 

Z w e i h e i t  i n  d e r  E i n h e i t , "  n n d  S .  3 0 1 :  . , D i e  d r e i c i n i g e  S y m m e t r i e  

des Weltalls, welche durchweg zur Ersclieinung konnnt" . . 
2 )  L o t  z e  „ M i k r o k o s m u s "  1 . ,  1 8 5 ( i ,  S .  4 3 3  u n d  l i l . ,  1 8 6 4 ,  S ,  6 0 8 .  V g l .  

Ulrici „Gott und die Natur," 1862, S. 196 (F.; „Die Natur als WerkstRKe 

ethischer Ideen." 
3) Wenn man mil Kirch ho ff „Leber das Ziel der Naturwissenschaf-



— 150 — 

Schelnt indess so viel bereits ausgemacht, dass „elnzelne 
Atome i t i  isolirtem Zustande nicht möglich sind," 
u n a  a l o m n s  n u l l a  a t o m u s ,  u n d  d a s s  d i e  A t o n i c  „ K r a f t c e n -
t r e n "  s i n d ,  „ u n t h e l l b a r e  E i n h e i t e n ,  d i e  z w e i  o d e r  n i e h r e r e  
Krafte (Attraction, Repulsion und cine die beiden vermittelnde, im 
Unterschied einigende Kraft) untrennbar verbinden:" so darf die 
Pliilosopbie, welclie nicht anders als Hand in Hand mit denFach-
wissensciiaften sichcrc Schritte Unit, bei aller Vorsiclit die Zu-
versicht hegen, dass audi im Bereiche der Sinnenwelt das Prin-
cip der lebens vollen Kin licit im Un terse hi ede, der mu-
tua natura, als das allein walire sich bewahrcn wcrde. ') Sie 

ten," 1865, S, il u. S. 24, diese „ZurückfOhrunj?' -  als „Zurückfülirung aiif 

die Mechanik" bezeiclinen will, so sollte das nie ohne den bedeutnngsvollen 

Z u s a t z  L o t z e ' s  g e s c h e l i e n ,  d a s s  „ d e r  M e c l i a n i s m u s  n i r g e n d s  d a s  W e s e n  

der Sadie ist" („Mikrokosmus" I., S. 437); sonst gilt dagegen das Wort 

Heinrich Hitter's („Encyklopadie der phllosopliisclieii Wissenschaften" 

II,, 1863, S. G8, vgl. S. 129); „Die aussclillessliche Mechanik 1st die 
r e c h t  e i g e n t l l c h e  W e i  h e  d e r  U n k r a f t . "  

' )  K e k u l é  „ L e h r h u c h  d e r  o r g a n i s c h e n  C h e m i e , "  I ,  1 8 6 1 ,  S .  1 6 0 .  V g l .  

V i r c h o w ' s  D e r m i t i o n  d e s  „ I n d i v i d i i u m "  a l s  e i n e r  „ e i n h e  I t l i c l i e n  ( i c -

meinschaft, in der" u. s, w., in demVortrage über Atome und Individuen 

( „ V i e r  l i e d e n  ü b e r  L e b e n  u n d  K r a n k s e i n , "  S .  4 5 ) .  —  U l r i c i  a .  a .  0 .  S .  

584 f. und vorher S. 45 und 142; die meist wortlich beigebrachten Zeug-

nisse der fachvvissenschaftlicben Gewiibrsmanner gehen dureh das ganze Werk 

hindurch. Bekannüicb sind, nach der Annahme der bedeutendsten gegen-

wftrtlgen Physiker, die vvSgbaren Atome von Aetheratmosphiiren umgeben; 

jene Ziehen sich unter einander an, wahrend die Aetheratome sich abstos-

sen. Vgl. Fechner „Ueber die physikalische und philosophische Ato-

menlebre", zweite Aullage, 1864, S. 95.Nun aber muss doch, xvenn, nach 

derselben Annahme, die Atome überhaupt sich durch „wirksame Kriifte" 

n i c h t  b l o s s  i n  „ A b s t a n d "  u r d  „ S c h w e b e " ,  s o n d e r n  a t i c h  i n  „ O r d n u n g "  

halten sollen, so dass „Alles individualisirt ist bis in's Einzelne und doch 

v e r b l i n d e n  z u m  h a l t b a r s t e n  G a n z e n "  ( e b e n d .  S .  7 9  f . ) ,  d e r  „ C o n ­

ti iet" sich lösen, in welchen „die zwischen den Aethersphiiren Stalt lin-

dende Abstossung mit der Anziehung der witgbaren Kerne unter einander 

tritt"; es muss „zwischen wagbaren Atomen und Aetberatomen" wiederum 

„Anziehung Stat! linden" (ebend. S. 95). Folglich scbeint die Annahme tier 

dritten vermittelnden, im Unterschied einigenden, die beiderseitige Bewe-

gung ordent!ich (gleichmftssig und zweckinassig) richtenden Kraft 

unabweisllch. Für die exacte Physik gehort iiir Dasein zu dem „Vielen, 

was die Atomistik auf ihrem heutigen Stande noch unbestimmt liisst" 

(ebend. S, 98). 



— 151 — 

darf aher auch nicht vergessen, (lass diese Welt, deren Schema 
vergeht (1. Kor. 7, 31), mil; ihren Atomen mul Verbindnngen 
d e r  A t o m e ,  d i e s e r  W e l t - L e i b  d e s  T o d o s ,  i m m e r  n u r e i n  v e r -
zogenes Nachbild der göttlichen Drelcinigkeit darbieten kann. 
Schon Aristoteles schrieb der Kunst die Uestimmung zu, die 
mangelhafte Natur zu vervollkommnen; wie die rechten Maler die 
Natur lm Treffen zuglelch über tre 1'fen, so habe, ineinte er, 
jeder wahre Kiinstler dio Dinge darzustellen, nicht sowohl wie 
sie sind, als wie sie sein sollen. ') Und in der ncueren Zeit 
reifte mehr und mehr die Erkenntniss, dass, wahrend die Dinge 
der Natur s el hst ibre „Pllicht, scliöu zu sein,4 ' nicht vollstandig 
erfüllen kiinnen, die Aufgabe der Kunst lediglich darin bestehe, 
„ d a s  S c h ö n e  z u  r e t l c n , 4 '  d i e s e  A u f g a b e  a b e r  u u r  d u r c h  d i e  c h r i s t -
liche Kunst vollkommen losbar sei. 2) ThatsSchlich „weihen" im 
Grossen und Ganzen „alle Künste sich der Keligion";3) aber die 
Kunstgeschichte bezeugt es auch tausendfültig, dass nur die in 
das (ieheimniss Chrlsti Kingeweihten, deren Wandel lm Himmcl 
ist, den schonen Schein des Hiimnlischen auf Krden in Bild, Ton 
und Rede rein hervorznbringen vermogen. Die achten Kuustwerke 
sind die vorletzten Dinge, und die aciilen Kiinstler Wunderthiiter 
in Hirer Art. 

In letzter Bezlehung aber dient die Welt der Natur und der 
Kunst nur zur Urundlage der sittlichen (ieisteswelt. Wie mm 
die Phllosophie überhaupt gerade in Hirer gegenwiirtigen Macht-

• )  A r i s t o t e l e s  „ P l i y s i k "  I I . ,  8 ,  „ P o e t i k "  c .  1 5  u n d  2 5 ;  v g l .  Z e i l e r  

„ Pliilos. der Grieclien" 11., '2, 18(i2, S. 006 I'. und Ueberweg „Die Lelire 

des Aristoteles von dem Wesen und der Wirkung der Kunst" in der Zeit-

schrift für Pliilos. n. pli. Krilik , 1867, Bd. 50, Heft 1, S. 18: „Alle Kunst 

soil nach Aristoteles die Aufgabe einer im Vergleich mit der thatsaclilichen 

Wirklichkeit reineren Darstellung . . .. erfüllen." 
2 )  U l r i c i  a .  a .  0 .  S .  4 9 4  f .  S o l g e r  „ E r w i n .  V i e r  G e s p r a c h e  ü b e r  

das Schöne und die Kunst," 1815, bes., II., S. 56 If. „Sieh nur bin auf 

das Cbristenthum" u. s. w. 1)esseII)en „Vorlesungen über Aesthetik," 

berausgegeben von K. W. L. Heyse, 1821), S. 345: „Die Kunst wird niebt 

wieder erstehen, so lange man nicht einsiebt, dass die ganze neuere Kunst 

auf der lieligion berubt . . . Sc knüpft sicli die Kunst auch hier an die 

Offenbarung." Vgl. auch Schnaase „Ueber das Verbiiltniss der Kunst zum 

Cbristentbume," 1852, bes. S. 20 f., und des Verfassers „Christus und die 

Kunst," 1853. 
3 )  H e r  h a r t  „ P s y c h o l o g i e "  l l „  1 8 2 5 ,  S .  8 9 .  



— 152 ~ 

losigkeit sich darauf besounen liat, dass sic, urn die verlorene 
Macht wieder zu gewinnen, gleicli den anderen Wissenschaften 
sich stetig eutwickeln, niclit in jedein Kopie neu ansetzen und 
wieder absetzen, sondern geschichtiich die Probleme aufneh-
men und weiterlühren, das Princip ausbilden iiuiss, welches iiingsl 
gc fun den ist. so hat audi die philosophische Et hik an den 
Faden ihrer historischen lintwicklung wieder angekniipft, dabei 
abei keineswegs verkannt, dass die Ethik des Alterthums „nicht 
die der cluistlichen Welt" seiu kann, sondern „in die Quelle 
c h r i s t l i c h e r  B e g r i f f e  v e r t i e f t " ,  n a c h  d e m  c h r i s t l i c h e n  P r i n c i p  
als dem (lesetze Christi (Ual. 6, 2) geliiutert werden muss. ') 
Sic lehrt, dass es liir sie keinen anderen Ausgangspunct geben 
kann dis das menschliche Wesen in der Tiefe seiner Idee, die 
linen Ursprnng in (iott hat, und im Keichthum seiner histori­
schen Kntwicklung. '*) Hatte schon Plalon die Bestiinmung des 
Menschen, sein höchstes (Jut, darein gesetzt, dass er (ioi(, der 
Idee des Guten, nach Moglichkeit ahnlich werde:3) so weiss sle 
auf i lirem geschichtlichen Stande, wo Mchr ist als Plalon und 
das iMogliche Wirklichkeit erlangt hat, dass ftlr den zur Eben-
bildlichkeit des (jottes, der die Lie be 1st, bestimniteii Menschen 
audi nur die Liebc, die Erflillung des Gesetzcs Christi, das 
Vollkomniensein wie Gott, des Sittengesetzes Erfüllung sein 
kann, dass aber die geglaubte Liebe (juttes audi die Gegenliebe 
des Menscheu oder d i e Liebe wirken in u s s, durch welche der 

' )  f r e n d e l e n  1 ) i i r g  i r n  V o r w o r t  z u r  z w e i t e n  A u D a g e  d e r  „ L o f f i s c l i e n  

Untersuchungen" und in der akadeinlsclien Abhandlung über „Herbarl's 

praktische Philosophie und die Ethik tier Allen," 1850, S. I f. und S. 85. 
!!) Trendelenburg „Nalurreclit ant dein Grnnde ilcr Kthik," i860' 

S. 42 u. S. 50 f. Vgl. Emil Burnouf „Lh science des religions" in der 

„Revue des deux niondes," 1864, lome 64, p. 984 : „La raison huraaine, 

r é d u l l e  a  s a  f o r m u l e  l a  p l u s  s i m p l e  p a r  l a  p s y c h o l o g i e  m o d e r n e ,  

nest au fond que l 'idée de Dieu;" womil im Wesentlichen der schon 

niehrfach cilirle Ausspruch des Physiologen Bischoff ganz llhereinslinnnl, 

dass „die Nolhwendigkell, nach dein lelzlen Grunde zu forschen, das Cha-

raklerislische der menschlichen Nalui' ausmacht," den Menschen zum Jleu-

chen macht. So vereinigen sich exacte Nalurwissenschaft und exacte 

historische Wissenscliaft an ilirem Theile, den Ausgangspunkt der absolut-

clhlschen Philosophie, das Gewiss en, zu rechtferllgen, 
3) Plalon, „Theütel" pag. 176, 



Glaube tliiilig isl in giittMi Werken. DemgeuiÊiss ist ihr die Idee 
des Menschen eino „Idee der Gemeinschaft, uniis homo nullus 
liomo.'' ') Sie fasst mil Arlstoleles die Familie als vonGoll vor-
sehungsvoli geordnete lirgiinziing der Personen, als „ini (ie-
gensatz sich vollendende Kinlieit," mit iMaton den Slaat als den 
„Menschen im Grossen;" aber sie bezeugl es auch mil Worlen 
und mil der Thai wissenschatïlicher Durchf'iihrung dieser Ansiehl, 
wie erst das Chrislenlhuni jenes elieliche Lebensverhallniss „mil 
dein liefsten luhalt ertnille und weihte", und wie uur durch das 
Chrislenlhuni, welches „den inuereu Menschen frei macht" und 
dergeslall „in sich grtindel," dass er mm niclil „im Grossen sich 
verliert," die wahre Staatsauschauuug sowohl vor den autiken 
„Verzerrungen" bewahrl wird, „denen I'laton verfiel, weil er die 
Selbslsucht unmöglich macben wollle," als auch vor den moder­
nen Immgen einer einseitig-nalionaiökonoinischeu Hichlung, 
welche des Menschen Seele als cin „rohes Material ' bezeichnel, 
das durch die Hand des Lehrers „Froductivkraft" erlange, und 
welche „die productive Energie des Eigenuutzes auch fiir das dem 
Ganzen Erspriesslicbste liiiil." 2) 

Die das cbrislliche Princip kennen, werden, je griindlicher 
diese Kennlniss ist, deslo williger und lïeudiger bekennen, dass 
es in allen Hauptzweigen mensclilicher Geislesarbeil die Probe 
seiner Wahrheil bestanden untl sichere Hiirgschafl geleistel hal, 
sie mit unerscböpfler Krat't weiier zu bestellen. Wir haben ab-
sichllich zu Zeugen der Herrschaft des Christentlunns in der l'hi-
losophie solche Denker gewiihlt, deren philosophische Hedeulung 

' )  ï r e i u l e l e n b i i r g  a .  n .  0 .  S .  1 2 .  V g l .  F e c l i n e r  „ l i e l i e r  d i e  j i l i y s i -

kalisclie und pliilos. Atomenlehre" im zwnlften Capilel („BczielumK der 

A t o m i s t i k  z u  d e n  a l l g e m e i n s t e n  h ö c h s t e n  u n d  l e l z t e n  D i n g e n " ) ,  S .  0 1  f . :  

„Höher kann ein Menscli es im Sittlichen gar nicht bringen, ais ein 

A t o m  i n  s e i n e m  V e r b a n d e ,  n o r  d a s s  e r  e s  m i t  F r e i  l i  p i t  d a l i i n  

bringe, . . . und ist die geistige Freilieit aucb anderer Nadir als diese 

körperliche, so bat sie doch in dieser das voilkommenste Instrument." 

2) Die Beiege bei Trend. a. a 0. S. 17 if., S, 237—239, S. 292, S. 317 u. 529, 

womit das S. 309—312 gegen eine iinrechte Nationaiökonomie Gesagte 

zu vergieichen ist. Uebrigens wili dieses „Naturrecbl" (nacii Vorw. S. V) 

uur ein „praktischer Ausiauler" von etbiscbeii Unlersuchimgen" sein. — 

Verwandtes in den Ethiken von J. 11. Fielite, Chalybiius („bystein der 

speculaliven Ethik", bes. 1,1850, S. 38—90 mul II, 1850, S. 375—407) u. A. 



— 154 — 

allgemeiii anerkannt, deren ,,Christliclikcit" aber gleichsam latent 
ist. Dadurch kanii das Zeugniss au ünverdöclitigkeit uur gewin­
nen. an Stiirke nicht verlieren; deun in dein Masse, als uusre 
namhaflesten Philosophen, oline es zu wissen und zu wollen, 
weuigstens oline su heissen zu wollen, christliche Philosophen 
sind, erweisen sie recht die Unwiderstehlichkeit der Macht des 
christllchen Princlps. Es fehlt freilich, wir verhehleu es uns 
nicht, noch Viel dazu, das die drei grossen Berelche des actuell 
philosophlschen Wissens, die Metaphysik, die Nalurphilosophie und 
die Ethik, als die wisseuschaftllchen llellexe oder Licht!)ilder der 
Weltreiche des dreieinigen (iottes, seiner „opera intlivisa 
servato ordine et discriiniue personanun," erscheineu; das Wis­
sen hui die Beschriinkthelt unsres Wissens hal wirksaniere Mittel, 
sich kund zu geben, als das Reden davon; Lessing'ö Tellheim 
sprlcht von derïugend, die er nicht hal. Allein wir wissen, 
was fehlt, was wissens werth ist, und wir zweifeln nicht, dass 
der Sauerteig die drei Schelfel Mehl ganz durchdringen werde. 
Daruin schreckeu wir auch nicht zurlick vor der Folgerung, die 
man der christllchen Phllosophle wie eine deductio ad absur-
duni entgegengehalten hat, dass es, wenn mit der UniversalitSt 
des Christllchen Ernst gemacht werde, am Ende auch eine christ­
liche Haarschueidekunst gebeu mlisse. Der jugeudliche Sokra-
tes fürchtete, wie er selbst dem Parmenides gesteht, in eine 
„bodenlose Alberuheit" zu verfallen, wenn er einraumte, dass es 
von „Haaren" und derlei Dingen „Ideen" gebe. Was aber ant-
wortete ihm der eleatische Weise? „Du bist noch jung, und 
noch hal die Philosophic dlch so nicht ergriiïen, wie sie wohl 
dann dlch ergreifen wlrd, wenn du nlchts Derarliges verüchtlich 
linden wirst; jetzl aber achtest du noch auf das, was die Leute 
dazu ineinen." 

Der Muth des lilanbens ist kein Uebermuth; aber uur er, 
und nicht (Ier Kleinnuith des Zweifels, hat ueue Wellen entdeckt. 

2. | 

Noch auf dem Cultnrbodeu des Alterthuins widerstreben die 
Neuplatoniker, deren Lebenszeit nach Christus fiillt, dem 
christllchen Princip. Es greift der philosophlschc Trieb des grie-
chischeu Geisles, lunerhalb der nalioualen Erkenntuisssphare so 

•. - , --IW . 



— 155 — 

wenig (lurch skeptisclie als (lurch eklektische Thiitigkeit befrie-
digt, in den ihiu bis dahin wesontlich IVemdcn orientalischen 
Gedankenkreis hinilber, urn niiL Hülfe der iu diesein gelpgencn 
Mittel aus dein beschriinkten, den Einwürfen der Skepsis ausge-
setzten (iebiele der llelallvilat in das des Absolulen einzudringen 
u n d  i m  G e g e n s a t z e  g e g o n  d a s  C h r i s t e n l h u n i  e i n e  K r n e u e r n n g  
der alten Welt aus ihr selber zu enniiglichen. Sein Welt-
heilmittel isl: ein mystisch - theosophisches System, eiu System 
einerseits der erdachlen OH'enbarung des Göttlichen als cines phy-
sisch-Unendlichen in vielfacher, gradnell abnehmender, mittleri-
scher Krai'tausseniug, andrerseits der ekstatischen Erhebung des 
endlichen Bewusstseins zu jenem rnendlichon. Kin SDICIICS System 
stelit sicii uns in dein Aeuplatonismus dar. Vorbereitet wurde 
dasselbe durch die in Alexandria, dem Centrum der danmligen 
alten Welt, [allmahlich geschebene \erschmelzung niorgenliindi-
scher und abendiandischer Culturelemente. Die phiiosopliiegeschicht-
lichen Folgen dieser Verschmelzuug geben sicli kund in einer 
Uoppelreihe theils griechisdier theils jtidischer Denker. Waiirend 
aber der bedeutendsle unter den letzteren, l'liilon, die ekstati-
sche Erhebung des Menschen zu Gott durch die menschliche 
Selbstentiiusserung zwar bedingt, jedoch allein durch die göttliche 
Gnade verursaciit sein liisst, ist es im Gegentheil ein integriren-
d e s  M o m e n t  d e r  n e u p l a t o n i s c h e n  u n d  s p e c i e l l  d e r  p l o t i n i s c h e n  
Philosopbie, dass in ihr die Erreichung der hochsten Stufe der 
Ekstasis, das bewusstlose Versinken im bewussllüsen Einen (iött-
lichen, dem Menschen aus eigener Kraft möglich bleibl, well, so 
meint Plotin, das Innerste seiner Seele schuidfrei ist und uur ein 
der Seele mit dem Leibe gemeinsames Etwas, von dem er selbst 
nicht zu sagen weiss, was es sei, gesündigt bat. Hier tritt, trotz 
des unverkennbaren, das (ianze der plotinischen Lebre mitbestim-
menden orlentalisch-jUdischen Einflusses, noch eimnal der heid-
nische (ieist mit dem Reste seiner Promctheuskral'l in die Schran­
ken. Enveis't sich min aber dennoch dieser llest von Kraft als 
nicht genügend, um durch gewaltsame, eigemniichtige Erhebung 
zum Absoluten in der Ekstasis einen danermlbel'riedigenden Zu­
stand des Menschen und der Mcnsehheit berbeizuführen: so lin-
det der ansschliessend heidnische und, als soldier, der neuen 
Weltreligion, der christlichen, abgeneigte (Ieist die einzige Stiitze 



— 156 — 

der Erliebung in der alten Volksreligion, imPolytheisnius. Der soil 
nun die lirhebung vermitteln: die gesamiiile lieidnische Götterwelt 
wird gegenüber dem elnigen Miltier Christus zu eiuer Well, einer 
zahllosen Viellielt von llittelwesen, von Mitllern zwischen dem 
liöclisten viillig unerkennbaren und umiahbaren (iott und demihni 
ebon so völlig entfremdeten und fernstehenden Menschen. Von 
IMotin, durch Jamblich, bis zu l'roklos zelgt sicb diess immer 
klarcr als die eigentiidie Tendenz der neuplatonlsclien Philoso-
phle, als das Triebrad ihrer Entwickelung. Liest man, was jene und 
ilire Schiller geschrieben haben, mit weltgeschichtlichem Bliek 
und Verstandniss, so kann mau slch des Eindrucks nicht erweh-
ren, dass sie eln Schauer der Ahnung durchdrang von dem, was 
geschah: 

„Einen zu bereichern unter Allen, 

Musste diese Götterwelt vergeh'n." 

Diess ahnend, boten sie auf, was noch iibrig war von heid-
nischer Art und Kraft, um das Schicksal des Polytbeisrnus zu wen­
den. Wie komisch uns auch die Phantasterei eines Jamblich 
oder die Subtilitat eines Proklos erscheinen mag: es wallet zu-
gleich ein tiefer tragischer Ernst in diesem leichenblassen (ie-
dankenreich. Auf den Trilnimern der alten Welt und ihrer ge-
fallenen Tempel stimmen die letzten Denker eines hochbegabten 
Volkes ihr Schwanenlied au: wo sind uusre Götter? sie hören 
nicht, sie lielfen nicht. Die anfangs kühn behauptete Möglichkeit 
eines innigen Eiuswerdeus mit dem höchsten Weseu bezvveifeln 
sie schliesslich selbst; die Unzabl der Mittler, der alten Götter, 
hat -Vichts gebessert. Durch einen Machtspruch lustinlan's wurde 
die innerlich langst verödete Schule von Alben auch iiusserlich 
aufgehoben. Ihr letster Vorsteher, Damascius, erkISrte noch mit 
besonderem Nachdruck ftir das Priidicat des obersten Princlps, 
des nachgerade vollendeten Zerrbildes der christlichen ïrinitat, 
die Unerkeuubark eit und für das rechte Verhaltniss des 
Menschengeistes zu ihm die Ueberunwissenheit, vrcsQÜyvoia. 

Damit endet das Denken der alten Welt, die Philosophie der nach 
Weisheit fragenden Griechen, ') 

') Die Quellenbelege im 14. und 15, Capitel der drillen Ausgabe von 

Hitter's und Pre Iter's „Hlstorin philosophiae graecae et romanae 

ex fontimn locis contexta", istu, woselbst s. 5iO iiber des Damascius Ca-



Was dein Neuplatouismus bei seiner von nusscn her unter-
nommenen Bestreitung ties chrisllichen Princips misslang, erstreble 
friilier schon der (inosticisnms, soferu er den Han der Kirche 
von innen herans zu zerstören gedachte. In ilnn sainnielte sicli, 
liieils mil Wissen mid Willen (hells uinvilllaiiiich, als das Chri-
stenthmu mil dem Anspruche der einzig waliren Religion in die 
alle Welt eintrat, Alles, was in dieser, sowohl der orienlalischen 
wie der occidenlalischen, sowohl der jiidischen wie der heid-
nischen, eines Widerstaudes sicli laliig flihlle. zuni Kainpf 
auf Leben und Tod. Der (inostlcismus isl der Uiatsiichllche, 
wenn audi nur zuni Theil absichtliche, religionspbilosopliische 
Verauch einer Entgriindimg des Chrislenthunis als der abso-
luten Religion durch Aiifliebung seines iibeniatiirlith geschicht-
lichen Charakters. Kr fasst den neueii Wein in die Sciiliiu-
che des Altertluiins; er will das, wie wir gesehen haben, aus 
dem (iotte, der sich als die Liebe offenbarl, begreHliche, vou 
oben her naliiiiiche üegenwunder gegen das Wander des Hösen 
von nnlen her begreifen, will es uuterbringen in der Ideen-
welt des nicht wiedergeboreneu Rewusstseins. Verwandt mil der 
alexandriniscben Religionsphilosophie, reih't er den einigen Mill-
ler Christus an cine Viellicit von paarweise verbundenen Mittel-
wescn oder Aeonen an als den Slifter einer natiiiiiclien Hrlosung 
von dem ebenialls natlirliclien und begreidichen Rösen. Christus 
ist ihm der Aeon, der durch seine Wirksanikeil dasjenige zuni 
(iegenstand einer tiberhistorischen, der geschichtlichea FacticilHt 
sich iiberhcbenden Erkenntniss (Gnosis) macht, was an sich in 
jedem (ieistcsnienschen, Jedem ^I'ncuniatiker" da ist und vorgehl, 
niinilicli die Erliabenlieit und Erhebuug des Geisligeu ilber das 
Malcrielle und das Psychische. Diese Anschanung ist unzweideu-
tig ausgepriigt in dem bedeuteiidsleu Systeme dcr (Inostiker, dem 
valentinianischen, und wie verschiedeii von ilnn audi die anderen 
geslaltet sind: der Erfolg wiire ftlr das Christenthum, wenn der 
(inosticismus gesiegt. hade, derselbe gewesen. Enlgriindend wtir-

ricatur der Dreleinigkeit bemerkt wird: Tria Principia vere Uniiin sunt, 

et Unum vere Iria", aber „quicquid ponitur a Damascio, in subsequentibus 

tollitur", der Dreieinige soil docb audi wieder weder dreilieitllch noch eiu-

h e i l l i c h  s e i n .  Z u m  G a n z e n  d e r  o b i g e n  S k l z z e  i s t  v o r z l i g l l c l i  Z e l l e r ' s  

Darstellung des Neuplatonismus im dritlen Theile seiner „Philosophle der 

Grieelien" zu vergleichen. 



den sie alle gewirkt Imbeu, sogar die Lehre des nur in eineiu 
weiteren Sinne den Gnostikern beizuziihlenden Marcion, der, von 
der iXeuheit des Christentliums ergriiren und bewiiltigi, das Ueber-
natiirliclie desselbeu zwar nicht direct liingnet oder abschwacht, 
aber in's schleclithin Unnatllrliclie, in's I'ortentose iiberspannt, da 
er jede gescliicbtlicUe Verinitdung zvvischen Cliristlicliem und 
Vorchristlichem abschueidet, Cliristuiu als den (ieist des Heils 
(spiritus salularis) im iiinlzeliuleu Jahre der Hegienmg des Tibe-
berius plfitzlicli (statini) mit einem Sclieinkörper vom Hiuuuel in 
die Synagoge zn Kapernainu einfiihrt und denigemiiss aucli den 
soteriologisclien Lehrgehalt des Cbristenthuins zum Tbeil uni-
formt. Fu dein (inosticlsiuus liegt cliaotisch Alles beisammen, 
was von widercliristlicheni und pseudocliristlichein Wesen die 
fernere und fernste Folgezeit an den Tag gebracht hat und brin-
gen mag. Weun man vernimmt, was alle Kircheugescliichtschrei-
ber iiber die Lehren und (iebriiiiche gewisser guostischer Secten 
berichten, so sollte man meinen, dass dariiber hinaus aul" der 
Halm des Unglaubens kein Schritt mebr müglich sei. Was die 
sog. Junghegelianer und iilmliche (ieister als die neueste Weis-
heit, als das Evangeliuin der Vollendimg, verkiindet habeu und 
noch verkünden, dass nur im Mensclieu (iott zu sich komme, 
dass jeder Mensch ein (ïottmensch sein könne und solle, u. dgl.: 
das ist bei den (inostikeru Alles schou da gewesen. „Ich bin 
Du — so rnft in einem Hirer Evangelieu eine Donnerstlmme —, 
und Du bist Ich, und wo Du bist, da bin Ich, und in Allem bin Ich zer-
streut; willst Du, so sammelst Du Mich; sammelst Du aber Mich, so 
sammelst Du Dich selbst." Oder: „Die den ganzen Kreislaufdes Na. 
turlebens durchmessen, alle Kraft gesammell zu habeu glauben, die 
sprechen: Ich bin der Christus." Wer den (inosticismus kennt, den 
vermag kelue spatere Uuterwlihluug des (Jlaubensgrundes zu be-
fremden oder gar zu beunruhigen; die Strauss und Zeiler sind 
ihm, so zu sagen, alte Hekannte. Nur insofern besteht zwischen 
dem (iuoslicismus und dem Unglaubeu der ueuereu Zeit ein Un-
terschied, als dort die widerchristlichen Elemente, wie schou be­
merkt, in chaotischer Gabrung sich befuulen und, mit HruchstU-
cken des (ilanbens verselzt, widerspruchsvoll durch einander wo­
gen, wahreud der moderne Unglaube, wenigsteus in seinen 



— 159 — 

störksten Vertretern, eiu abgckliirt-systemalischer, cin consequeut-
irreliglöser ist. ') 

Dass min ini (Inosticismus oben so wie im iVenplatonisimis, 
tlesseii liistorischo Nacliwirkungen mit (lenen des erstercn ein 
mul tlieselbe antichristliche Sphiire bilden, die Philosophic /ur 
Unphilosophie, das veruiinftige Denken, das speenlaUve sammt 
dein empirischen, zum phantastischen Dichten wird, geben selbst 
die Widersachcr des kirclilichcn Cln-islentbums /11, Ireilich ohne 
zu bemerken, dass sic daniit. zugleicli liber sich ein Urlheil lal­
len. '2) U11J doch liissl sicb in der That das dem christlichen 

') Vgl. Baur „Die diristlicbe Gnosis", 1835. — Lip si us „Der (ino­

sticismus, sein Wesen, Ursprung mul Enhvicklungsgang", 186(1 (aus der 

Encyklopadie von Krsch und Gruber), bes. S. Gl—63, \vo jedoeh der urn 

die Aurhellung des Gnosticisinus hocbverdiente Herr Verfasser nicht genug-

sam erwogen zu haben scheint, 0I1 ein „innerchristiiclier/1 d. li. innerbalb 

des Kreises der cbristlich genanuten Welt unternonimener, aber ,,mit allzn 

kUlinem Selbstvertrauen" (S. G3), „mit stolzcin Selbslvertrnuen" (S. 171) 

unternommener erster „Versucb einer Pbilosopbie des Cliristentbums" (S. 

lOó) in Walirlieit ..der erste Versucb einer cbristlicben Pbilosopbie" ge-

nannt werden dürl'e. Der Gnosticismus war der wirksamsle Anstoss zu 

einer soleben, wenn man will, ibr negativer, nicht aber ibr positiver An-

fang, niciit ibr genuinor Ursprungspunkt. Freillcb, 11111 diess enlscbieden 

anzuerkennen und nicbl ,,wecbselwelse bald den cbristlicben bald den 

ausserchrisllicben Charakter bervorzuheben" (S. 34), niilssle Lipsius griind-

licher von Baur los- oder ihm weniger nabe gekommen sein, als er es 

ist. — Dass und wie audi die au sicb löbliche teleologische Gedan-

kenrlchtung der Gnostiker in's Febierhafte unibiegt, lebrt vorlrelTlicb 

Uitschl, bei Besprechung von Möller's „Geschichte der Kosmologie 

u. s. w.", in den „ïbeolog. Studiën und Kritiken", Jabrg. 186(), S. 

381 ir; ob aber bei einer wirklich „entscbiedenen cbristlicben 

T e n d e n z "  d e s  G n o s t i c i s m u s  u n d  „ c b r i s t l i c b e n  G e m ü t b s s t i m m u u g "  

der Gnostiker eine so „gespensterhafte Verzerrung des gescbichtlicben 

Bildes Cbrlsti", eine solche „Verlelzung der Grundbedingungen der 

cbristlicben Anschauungsweise", wie sie ebend. mit Hecht den Gnostikern 

Schuld gegeben wird, möglich gewesen wiire, können wir nicht um-

b i n  z u  b e z w e i f e l n .  —  U e b e r  d i e  „ E v a n g e l i e n "  d e r  G n o s t i k e r  s .  D o r n e r  

„Entwicklungsgeschlcbte der Lebre von der Person Christ!", I, 1845, S, 

396 f. Anm.; „Es gab eine ganze Litteratur aus diesem Pfubl. Neuere 

verwandte Erscheinungen warnen davor, uur VerliUimdungen in solchen 

Angaben der Kirchenvater zu se|ien." 
2) Vgl. Lipsius a. a. 0. S. 105: „Die Gnosis ist der erste umfas-

sende Versucb einer Pbilosopbie des Christentbums; aber dieser Versucb 

schlSgt in eine durebaus unphilosopbische Darstellung um" ; S. ri: 

„Hatte diese Gnosis ehedem alle Geheimnisse im Himmel und aul' Erden 



Princip, dem (iotle, der die Liebe ist, coutradictorisch entgegen-
gesetzle Princip in allen ferneren .lalirlumderlen unsrer Zeltrech-
imiig als das, imnicrliin nnter erlieblichen Modificalionen, wieder-
kelirende nenplalonisch-gnoslisclie bezeiclmen. Es isl überall das 
aus dein Gewissensbunde und vollends aus dem Bunde des gillen 
(iewissens losgelös'te Uneiulliche, ein Seiendes (tiv), dessen 
Wesen nicht im Selbandersein besteld, was, von jener iiile-
steu anticbrisllichen Hewegung her sein Wesen weiier treibend, 
dem dreieinigen (iotte der Kirche des Evangeliums widerstreilet, 
Audi in der kosmologischen Periode ist das „Princip" dieses 
ov, welches aber liier, damit die Leere zur Fiille werde, verwell-
licht, schliesslich vernienschlicht oder mit Welt und Menschhelt 
confundirt wird. So ist es, indirect, anch das conlradictorlshe 
(iegenlhcil des chiistlichen Princips, des in Liebe dreieinigen 
(iottes. Der I nfug, den das neuplatonisch-gnostische nainent-
lich aus zweiter Hand des Areopagiten, durch das ganze lAIittel-
aller hiiulurch bis auf die Gegenwart herab in der Entwicklnng 
der (ïlaubenslehre angerichtet bat, konnte dem lilicke des in 
allen chiistlichen Lebrfragen feini'iihligen Hislorikers der Christo­
logie nicht entgehen; er hat llmin seincni grossen Werke durch-
weg an's Licht gezogen und in's Gericht geführt. Auch von die-
ser Selte konnnt die christologische Arbeit Dorner's der allgemein-
philosopliischen Absicht zu Statten, die wir hier verfolgen. 

In der ersten lliiirte des Artikels haben wir die Bedingimg 

zu enthtillen versuclit und in stolzem Selbstvertrauen alle lirüeken, die sic 

mit dein kirclffilien (ilauben verbanden, hinter sicli abgebrocben; so ge-

stehi am Ende dieser Hewegung das Wissen seine eigene Unznliinglichkeit 

ein und verzwdfelt au sich selbst, weil es sich ausser Stande sieht, die 

einheitlicbe Weltanschauung, um die es dem denkenden Geiste vor Allem 

zu tlmn ist, in ihrem inneren Zusammenhange zu begründen." — Nach 

Banr ,,l)as Christentlnim und die cbristliclie Kirche der drei ersten Jahr-

hunderte", 1860, S. 189, ist dein Gnosticismus Christus und das Christen-

thum „nicht sowohl Heilsprincip als vielmehr allgemeines kosmi-

sdies Princip", d. h. es wird widergeschichtlich aus jenem in dieses ver-

fllichtigt. Dass Baur's eigene Behandlung des Christenthums, die vielge-

r ü l i m t e  „ K r i t i k " ,  e i n e  g i e i c b a r t i g e  V e r f l ü c h t i g u n g  i s t ,  h a t  H e i n r .  B e c k h ,  

den Kritiker mit des Kritikers Worten schlagend, nacbgewiesen in dem 

Aufsatze .,Die TUbinger historische Schule", Krlanger Zeitsclirift ftlrProte-

stnntismus und Kirche, 1864, Heft 1—4. 



angegeben, miter welcher allcin die (iescliichlc der Philosopliie 
christlicher Zeit als eine GeschiclUe der christlichen Philosopliie 
darf bezelchnet werden; hier gilt es unigekehrt, dasUnchristliclie 
in ihr zu notiren. Wir könneu voraus sagen, wanu wir darauf 
gefasst sein inlissen, ihiu zu begegnen. ') Sohald der l'hilosoph 
anfiingt, „rein theoretisch", „interesselos" zu verfahren, oder, 
was dasselbe ist, aufhört, absolnt-ethisch zu forschen, „mit 
ganzem Herzeu"Gott zusuchen (Jerein. '29, 13 f.); sohald nicht 
mehr das gute fiewissen ini vollen Sinnc Luther's, d. h. der 
Christus in uns, der Ausgangspunkt aller actuell-philosophi-
schen Forschung ist: alsohald liisst sich aucli der wahre Gott 
nicht mehr flnden; alsohald schliigt das christliche i'rincip, die 
dreieinige Liebe, „deren Art es ist, ein Uebriges zu thun und 
sich Miihe zu machen," eine Welt zu schallen und mit dem 
Meuschen Gottes zu vollenden, in sein Widerspiel urn, in jencs 
ov, welches Nichts weniger ist als diese Liebe. Das geschiebt 
unvermeidiich, sei's direct, in einseitig-thcologischer Forschung, 
sei's indirect, in einseitig-kosniologischer, durch Yergötterung der 
Welt und schliesslich des Meuschen, in heiden Kallen aber auch, 
können wir prognostlcireiid hinzufUgeu, mit dem Erfolge eines 
Fehlschlags der philosopbischen Unternehniung, das Ralhsel dei-
Welt in ciner Wissenscbart der Weltweisbeit zu Risen. „Ohne 
Mich könut ihr Nichls tliiin", nur Nicbtiges thun. (Joh. 15, 5. 
vgl. 1 Kor. 8, 1—3.) Die Geschichte bestiitigt das Vorausgesagte. 

Gegen den Gnoslicisnius eifernd, verbannen Ireiiüus und 
Tertullian, nach dem Wortlaut einiger Aeusserungen, alle Phi­
losopliie, um au ihre Slelle die elnfache apostolische Lebre zu 
seizen; nihil desideramus ultra credere. Ihr Hauplstreben gebt 
dahin, die geschichtlichc Wahrheit und Wirklichkeit des Cbri-
stenthums gegen die windigen Speculalioiien derGuostiker in fester 
Lehrforra sicher zu stellen. Die Verdienstlichkeit dieses Strebens 
wird recht klar in der Krwagung, was ohne das Vorhandeusein 
eines nonnativen kirchlichen Lebrbegriirs aus der in die Geschicble 

^ Vgl. 11. Ritter „Encyliiopüdie der philosophischen Wissenschaften," 

III, 1864, S. 025: „Unser Glaube hat seinen siehern Grund nur in dem 

Zeugnisse des Gewissens, welches uns ziirückweis't auf den Grund un-

sers Daseins." Alle sog. reine Theorie entgrünelet den Glauben. 

11 



cintrelendeii germanisclieu Mcnschheit geworden wiire, iu der das 
Clirlstenthum erst, wofiir allein sclion Luther zengt mul die Ke-
formation, volle (iestalt gewinnen sollte, die aber, rand- mul 
baudlos wie sie war, wenu sic nicht vorcrst in strenge (ieisles-
zucht kam, nimraermehr iiire hohe Besliinnumg erreicht habcn 
würde. Aus dieseiu Gesichtspunkt crscheint die Mission der er-
sten antignostischen Kirchenlehrer wcltgcschichtlich bedentend. 
Und audi was ihre Feindschaft gegen die Philosophie belriirt, so 
siiul sie doch in Waluheit, wie sclbst Baur in Hezug auf Ter-
tullian anerkennt, von der Tendenz bescelt, die nicht handgreif-
liche, aber begrciiliche, uur dein natlirlichen empirischen Bewusst-
sciu eutrückte, höhere Vernliufiigkeit der OiTenbarung zu erwei-
sen. Iu dieser Tendenz verhalten sie sich gegeuliber dein (iuo-
slicismns allcrdings vorzugsweise abwehrend, was jcdoch eine ge­
wisse audi schon positive Hcsireitung desselbcn von ihrer Seite 
nicht ausschliesst. Bin bewusst-positives christliches (Jegcu-
bild des Gnosticismus zeigt sich mis iu der alexaudriuischeu 
Gnosis des Clemens und des Origenes, der Viiter christlicher 
Philosophie, die mit imbegrauztem Verlraueu auf die sieghafte 
Wahrheit des Christenthums philosopliiren, nicht aber, wie die 
pseudochristlichen (inostiker, mit „stolzem Selbstverlrauen." Gleich-
wohl blelbt die Speculation audi des durcli wissenschaftlichere 
Haltung vor Clemens ausgezeichueten Origeues mit hcidnischein 
Beisatz bchaftet; demi fiir das eigeutlich (iötlliche, fiir das Gött-
l i c h s t e  i n  d e r  G o t t h e l t  e r k l a r t  e r  d a s  n i c h t  m i t t h e i l b a r e  S e i n :  
wovon daim nicht uur der Subordinatianisnuis seiner Triuitiits-
lehre, souderu audi sciue vernunriwidrige Anschauiing einer als 
Gegcustand der Herrschaft fiir Gotl uuentbehrlichen endloscn Beihe 
von Weiten iu leizter Heziehuug herriihrt. Der uamlichc Beisatz 
aber bildct die Sdiattenseite der iu philosophischer Miusicht be-
deuteudsten Gestalt der Patristik, der Lehre Augustiu's, lm Bliek 
auf die aristotelische Kategorientafel, wie sie ihiu iiberliefert war, 
halte er die neun eigenschafllichen Kategorieu, die Qualitat, die 
Quantitiit etc., als Gottes unwiirdig climiuirt. Da behielt er deuu 
nur das Seiu, die ovaia, iibrig, die er nicht mit substantia, son-
dern mit essentia iiberselzt wissen wollte: dieses in sich gauz 
unbestimmte Sein soil das IKjchste in (iott seiu, das lunerste sei­
nes Weseus. Daher, von diesem nnUberwundeneu dunkelen neu-



— 1(53 — 

plaloniscli-heidnischen Rest in der clirisUiclicn Gottesanscliaining 
des grossen Kirchenvaters mul Kirchcnfiirslen, daher stammen, 
auf ilireu wissenschaftlichen Grnnd zurlickgeflihrt, die determini-
stischen Harten seiner Ansicht von dem VerhiiiUiiss der göttliehen 
Allmaclit nnd (ïnade zur menscliliclieti Freiheil und Siinde; da­
her die irrigen, das ganze Wellverstiindniss triibenden Vorstellun-
gen von einer Wiliklir Gotles (denn das starre, in sieli nnhe-
stimmte, nnethische Seiu kann, wollend gedaelit, nur Wiilkür 
sein), von einer unwiderstehlich wirkenden (inade (gratia irrcsi-
stibills) etc. Dasselbe, liber die Dreiheit nnd Einheit erhabene, 
schiechtliin nnbegreilliche Sein (iotles ist anch die (irundidee 
der Lelire, weiche zwischen der Patristik und der Schoiastik mit-
teninne steiit, der enlschieden areopagitisch gearteten Philosophic 
des Scot us lirigena; von dem verschlossenen (iolt giebl es, 
nach der audi bier den Kernpunkt treirenden Hemerkung iiaur's, 
keinen verniinftlgen Uebergang zur Well, deren Wesen sich dem 
Erigenn folgerichtig in Schein aulliist, in „Theophanic." Endlicli 
aber ist der gleiche Mangel einer vollkonnuen etbischen Concep­
tion des (ioKesbegrill's verhSngnissvoil gewesen I'iir die gesainmle 
Schoiastik; an diesem Mangel als ihrem llauptfehler isl sie zu 
Grunde gegangen. Schon bei Anselni, ihtein Slil'ler, liisst er 
sich spiircn; in den Lehrgebauden Hirer gereiertsten llaupler, des 
Thomas von Aquino und des Duns Scotus, liegt er oflen 
vor. War die Gollheit bei dem Einen als das absolute oder 
vielmehr abstracte Sein, bei dein Anderen als die absolute Wiil­
kür (libenun arbitrium) in ein aller Vernunft unzugiiugliches Jen-
seils versetzt; so inusste die vernünflige Nolhwendigkeit (ratio-
uabilis neccssitas) der Glaubenswahrheit, deren Erkennluiss die 
Schoiastik sich zur Aufgabe gemacht hatte, schlechlbin unerkenn-
bar sein, und kein noch so klinstlicher Eormalismus kountc das 
sachlich Uumögliche leisten. Darum verzweifclte sie demi auch 
an sich selbst, scliou in Durandus a Sancto Porciano, dem 
jeder „Beweis des (jlaubens" widersinnig schien, und vollends in 
dem, mil, der Theologie zugleich alle Philosophie zerrlittenden, 
s e n s i i a l i s t i s c h e n  S k e p t i c i s m u s  d e s  W i l h e l m  v o n  O c c a m . 1 )  

') Zur Rechtfertigung ïerdilllan's wegen des É|n insgonieiii fiilscli-

lich zugeschriebeneu „credo quia absurdum" s. Baur „Lehrbucli der 

cliristllcben Dogmengeschlclite," 1858, S. 71 f, Anni.; über Irenfius vor-

11* 

r 



— 164 — 

Zum zweiten Male, weun audi in einem durch den Absfand 
der Zeiten veranderten Sinne, wurde die Philosophie vom Himmel 
auf die Erde besciiieden, zum zweiten Male, wenn ancli wiederum 
von Lord Bacon anders als von Sokrates gemeint, ertönte die 
Losung; in inductione spes maxima sita est. Auf die I he o lo­
gische Periode des Mittelalters l'olgte die kosmologische der 
modernen Zeit. Galt in jener mehr und mehr die Schöpfung nur 
für eine leidige Zuthat, die vita saecularis für Nichts gegen die 
vita religiosa: so wurde in dieser die Gottheit, welcher sicli zu 
weihen schon Bacon der Philosophie gewissennassen widerrathen 
hatte (virgo Deo consecrata nihil parit), am Ende, von Arthur 
Schopenhauer, nach „Wolkenkukuksheim" gewiesen. Trotzdem 
aber gleichen die beiden Perioden sich darin, dass dort wie hier 
die Bedeutung des Christenthums für die Philosophie verkllrzt 
und dort wie hier eben dadurch die Philosophie einem Processe 
der Selbstauflösung enlgegengeführt wird. Sic soil, wie wir 
wissen, ihrer wahren Bestlmraung nach, dein Menschenleben mit 
allen seinen Fordernngen gerecht werden und als christliche Phi-

nehmlich L. Duncker „Des li. Ireniius Christologie," 1843, S. 30—75, 

wonach seine „realistische Belrachlungsweise" sich keineswegs strimbt ge-

gen die „Reflexion" auf die gemeinsame christliche Erfahrung VOII Gott 

d e i n  D r e i e i n i g e n ,  s i c l i  a l s o  n u r  v o n  j e d e r  E i n m i s c h u n g  f r e m d a r t i g e -

Speculalion fern hallen will. — Ueher den Gottesbegrilf des Origenes D o r-

i i e r  a .  a .  0 .  I . ,  S .  6 8 6  i r .  —  U e h e r  d i e  P a t r i s t i k  ü b e r h a u p t  J o h a n n e s  

Hub er „l)ie Philosophie der Kirchenviiter," 1859, speciell über Augustin's 

L e h r e  v o n  G o d  e b e n d .  S .  i 2 6 0  I f .  —  U e h e r  S c o t u s  E r i g e n a  D e s s e l b e n  

„Johannes Scotus Erigena," 1861, und Baur „Die clirislliche Lehre von 

der Versöhnung," 1838, S. 130 IT. sowie „Die christliclie Lehre von 

der Dreleinigkeit und Menschwerdung Cottes" II., 1842, S. 281 f. u. 312 

f .  —  U e b e r  d i e  S c h o l a s t i k  d i e  g e d i e g e n e  A b h a n d l u n g  L a n d e r e r ' s  i n  

Herzog's „RealencyklopHdie" Bd. 13, S. 654—0!)7, bes. S. 671: „Bei An-

selm's Fassung des Gottesbegrilfs kommt der ethische Gesichtspunkt zu 

kurz"; S. 087: „Hinter dem BegrilTe der götllichen Liebe, einer ethisch, 

eben darum aucli vernünftig bestlmmten, freien Liebe Gotles, bleiben der 

lliomislische BegrilT von Gott als dem absolulen Sein und Wirken und der 

scolislische BegrilT von Gott als der absoluten Willkülir zurlick"; S. 6'Jü: 

„In Occam, der eigentlich nirgends ein walires religiöses Interesse zeigt 

(rein theoretisch forscht, wie Zeiler es liaben will), vollzog sich das 

Gericht über die Unwahrheit der scholustischen Theologie und Philosopbie." 

Speciell über diesen und seine Aehnlichkeit mit Bayle Baur „Die christ­

liche Lehre von der Dreieinigkeit" II., S. 877 IT., 111., 1843, S. 566, und 

Dorner a. a. 0, II., 1853, S. 447 IT., 945 f. 



— 165 — 

losopliie an ihrcm ïhcile tlcn Scgen des Glaubens aus dem cen-
tralen Heiligthume der Religion in die peripherischen Splmren der 
weltliclien Tlmtigkeit iiinliberleiten, dainit die drei Schefrei Melii 
vom Saiierteige durcluiriingen werden; aber der Stifler der von 
Bacon proclamirlen niodernen Philosophie, Cartesins, war, wie-
woiil man ihn oft so genannt iiat, keln Luther der Pliiiosophie, 
kein ganzer Christ, kein Christ aus dein Vollen, wie Luther, son-
dern audi in liezug auC das Christenthuni ein halber oder, wie 
Heinrich Hitter von ihm sagt, ein gespaltener Mann, mul seine 
Stiftung hat das (iepriige iiires Stifters. Sie dart' niclit schlecht-
M'eg als unchristlich bezeichnet werden; denn es isl unverkenn-
har Christliches in ihr, nnd dieses ihr gutes Theil wird so we-
nig von ihr genoninien werden, als mit der Seholastik das nnter-
gegangen ist, was sie von ewiger Wahrlieit enthielt. Wer 
z. B. einem Hegel auf einfache, aber ungerechte nnd nurjugend-
lichem Fenereifer etwa verzeihliche, Weise alles Christliche ab-
sprechen wollle, der müsste auch einen Göschel einfach eineu 
Thoren schellen. Vielmelir ist jeder Philosoph in der Cliristen-
heit von Christus ergriiïen, und auf dem (ilaubensboden, den er 
b e f e s l i g t  h a t ,  s t e h e n  s i e  i n  g e w i s s e m  S i n n e ,  w i i r ' s  a u c h  u u r  m i t  
Einem Fusse, allesammt; aber eben nicht jeder, der auf festcm 
Boden steht, steht fest, und nicht jeder ergreift wieder, wie er 
ergriffen worden. Die Seholastik ist dahin, und die moderne 
Philosophie wird selbst von Manchem, der iiir auhiingt, gleich-
falls schon zu den Todten geschrieben; die iiusserc Herrschaft 
beider, ilire Wirksamkeit von dieser Welt und auf diese Welt, 
die selbst vergeht, ist gebrochen. Aber was in beiden, vom Flir-
sten des Lebens herkommend, wahrhaft geleht und, wie geriiusch-
los auch, geherrscht hat, ist unsterblich und unentthronbar im 
Reiche der Wahrlieit. Es Avird seine Stelle behaupten im (Jan­
z e n  d e r  G e s c h i c h t e  d i e s e s  R e i c h e s ,  v o n  w e i e h e r  w i r  h i e r  u u r  
einen kleinen Ausschnitt und iu diesem Solches zu betrachten 
haben, was, weil es in sicli keinLebeuliatte, vergangen ist. 

Zwar erkennt Cartesius ausser dem natiirliclien Lichte der 
Veruunft ein, wie er selbst meiut, sichreres, uus übernatürlich 
erleuchtendes Licht au; lumen quoddam internum oinni naturae 
lumine certius; allein er unterliisst es, was ihm hiernach hiitte 
nahe liegen sollen, das gegeuseitige Verhaltuiss dieser beiden 



— 1(56 — 

Lichter iiiid damit dus Vcrhiiltniss der Philosoplde zmn Christcn-
tluuii genauer zu bestimmen; sogar auf eine directe, dahiu ge-
richtete briefliciie Anfrage antwortet er ablelinend oder docli selir 
zweideutig; „Icli lebe der Ueberzeugung, Gott aus natürlichen 
Kriifteu lieben zu können, ilberlasse es jedocb den Theologen, zu 
entscheiden, ob tine soielie Liebe verdienstiich sei." Ausdrilck-
iich aber setzt er, von der Sciuile lier an Augustin gebunden, 
(iotl als das abstract-Unendliche und das nienschliche Erkennen 
als ein schlechlhin endlielies in schrofien (iegensatz. So muss 
ihin die Philosophic zur blossen Weltwcisheit werden, „ie Monde" 
schwebt ihin von voru herein als sein Thema ver, und dein spe-
cnlaüv mit (iotl Entzweiten geht nun auch die Welt entzwei, 
biichslablicli in zwei StUcke: (ieisterwelt und Körperwelt, substan­
tia cogitans und substantia extensa, die durchaus Nichts mit ein-
ander gemein haben, nihil prorsus comniune. Diesen Dualismus 
d e r  W e l t g e g e n s i i t z e ,  d e s s e n  S c h i i r r e  ( J e u l i u c x  u n d  M a l c b r a n c h e  
l'iihlbar machen, will Spinoza iiberwinden durcli ihrc Versen-
kuug in die alleinige gütdiclie Substanz; aber die in sich völlig 
unbestinimte Substanz, das ens absolute iufmitum, gleichsam das 
Gespenst des seit dem Od'enbarwerden des lebendigen (iottes in 
Jcsu Christo abgelcbten Judengottes, ist, wie bei Scotus Erigena, 
d e r  T o d  d e r  W e l t ,  d i e s e r  P a n t h e i s m u s  e i n  „ A k o s m i s m u s " .  
i\ur noch schneidiger, dahcr in divergirenden Entwicklungsreihen 
(reten die Gegensalzc der ia Korper und Geister zerfallenen Welt 
w i e d e r  h e r v o r :  i u  d e r  r e a l i s t i s c h e n  l l e i h e ,  w e l c h e  L o c k e ,  i n  
der idealistischen, welche Leibniz cröH'net. Was die FUh-
rer der beiden Keihen, und vornehmlich den der letzteren, in 
aller Eiuseitigkeit noch als ganze Philosophen erschcinen liisst, 
hindert nicht, dass, wie bek aunt, die eine iu den Sensualismus 
der l'ranzösischeu '„Aufkliirung" ausliiuft, die andere in den 
Rationalismus der deutscheu. Die diirerenten Richtungen, welche 
so, jede l'iir sich, in Unphilosophie ihr Ende gefunden batten, 
vereinigt kriiisch Jmmauuel Kant mit dem Bewusstsein eines 
Lebensretters der Philosophic. Dass aber in ihm schon, wie 
Kitter es ansieht, die Ausgleichung der Theologie und Kosmolo­
gie begonnen babe, will uns nicht cinleuchten; vielmchr scheint 
uns die einseitig-kosmologische Philosophie in Kant und seinen 
Nachfolgern sich zu poteuziren, sich inuuer mehr zu sublimiren, 



— 167 — 

bis sie in Schopenliauer sicli erseliöpft, sicli grUnillich auslebt.1) 
Einc Avalire Ausglcicliung imd Kinigung des (iötdichen und Wclt-
lichen kami uur da Stall (inden, \vo (lolt und Welt versöhnt sind, 
d. li. auf dem tiiea utliropologischen oder, wenn man diese 
Bezeichnnng vorzielil, Uieanlliropocentrischen Standpunkt; 
dass aut' ilim die kanlisclie und au Kant sicli anschliessendc 
Phiiosopliic festen Kuss gefasst liabe, liisst sich nicht behaupten. 
Allerdings sind in ilirem gesciiiciitlichen Yeriaufe, wir haben es 
schon ei libera unit, slille uud docli ewig miichtige Seitenwirkun-
gen ihres Ziisaminenhangs mit dem Christentliume nicht zu ver­
kennen; aber was die zeitiich durchgreirende Wirlcsamkeit ihrer 
llauptvertreter anlangl, so haben sie nicht gesainnielt, sondern 
zerstreut. Die od'enbare Tendenz der Ueligionslehre Kant's ist 
Aullösung der Heiigion in rationalistische Moral. Es ist nach 
ihm nicht der rechte Weg, von der Hegnadigung zur ïugend, 
sondern von der Tugend zur Hegnadigung fortznschreiten, damit 
namlich, nachdern wir, gehorsam dem Sittengeselze, das Unsere 
gethan haben olme (Jolt, nachdern wir durch eine radicale Besse-
r n n g ,  d u r c h  e i n e  s i l t l i c h e  „ R e v o l u t i o n , "  e i n e  „ A r t  v o n  W l e d e r -
geburt," gut geworden sind, nun auch (iott in ünaden das 
Seiuige thue, d. h. das vor jener sitllichen devolution gethane 
ISöse nns verzeihe, unsern gnten, mil dem Sittengesetze überein-
s t i m n i e n d e n  W i l l e n  r ü c k w i i r t s  g u l  w i r k e n  l a s s e .  D a s  G e s e t z  
ist Air Kant im (jrunde auch schon das M vang el i u in: „Du 
s o l i s t ' "  =  „ D u  k a n n s t " ;  e r  i g n o r i r t  d a s  „ a n d e r e  G e s e t z  i n d e n  
(iiiedern", welches beWirkt, dass wir niclit können, was wir 
sollen. Von dem „Leibe des Todos" weiss er Nichts; darnin 
kann er auch nicht die Kral't der Aurerstehung Christi und die 
Gemeinsciiaft seiner Leiden erkennen, .lesus ist ihm der „Leh-
r e r des Evangeliums", nicht der inhalt, nicht der Gegenstand 
einer Irohen Uotschafl. Indem er das Siilinopfer Christi, die gott-
inenschliche Siihnung der Siinde, diese absolut-mittlerische, gerade 
auch in den nnbestritten achten Bestandtheilen der h. Schrift 

l) Anzeiclien einer niclit mil (lev Anthropologic sicli vermltlelnden, son­

d e r n  i n  d i e s e t b e  s i c h  v e r l l ü c l i t i g e n d e n  T h e o l o g i e  b e m e r k t  a u d i  E h r e l i ­

fe achter schon hei Kant, .lahrh. 1". deiitsche Theol., 1859, Hand IV., Heft 

'2, S. 400 in dem schönen Aufsatz ,,iil)er Schelliiig's l 'liilos. der Mytholo­

gie und OITenharuiig." 



— 168 — 

zweifellos beiirkinulcte Tliatsaehe und That, von welclier 
alle cliristliche „Lelire" aus- und auf welche alle cliristliclie 
„Lehre" hingeht, aas selnera „vernllnftigen" Christentlnim aus-
scheidet, reisst er dem geschichUichen Clirlstenthum das 
llerz aus dem I.eibe, und es bleibt ihni davon nur ein Complex 
todier „Leliren" Ubrig. Dem „weisen Lelirer" nachahmend, sol­
len und können wir, melnt er, das in uns Allen vorliandene Ur-
bild des ewigen Gottessolmes, des vollkommenen fiott wohlge-
fiilligen Menschen, venvirklichen, d. li. eben dem Sittengesetze, 
dem kategorischen Imperative, Folge leisten; dieser „Nomos" ist 
Kant's „Logos". Der Jesus, der sieh lehrt, den Christus fioltes, 
den Priester und König, gilt iiim lediglich filr den Slifter der 
„statutarischen Kirche", des wegpn einer „besonderen Schwaehe 
der inenscblicben IVatur", wegen ihrer (i'eneigtheit zu „gottes. 
dienstlichem Frohn- und Lohnglauben," leider nothwendigen Uebels 
Kurz: es fehlt bei Kant dieleereStelle, welche allein es mensch-
licherseits möglich macht, aus der Fülle Christi (inade um (inade 
zu nelunen. Kein Wunder daher, dass es nach ihm nur slatt-
haft ist, zu sagen: „ich bin gewiss", dass (iott ist, nicht aber: 
„es ist gewiss." Ja, ganz gewiss bin selbst „ich" niclil, son-
deru nur „m oral i s cli gewiss",nur in der „praktischen"Iliill'te 
meines Wesens. Wie dem Cartesius die Welt, so geht unserem 
kritischen Philosophen das Menschenwesen, die „Vernunft", ent­
zwei, wiederum buchstablich in zwei Stiicke, ei» theoretisches 
und ein praklisches: ftir die theoretische Vernunft, die nach ihm 
„eigendich" Verstand heissen sollte, ist zwar „der Begrifl" eines 
höchsten Wesens eiiie in mancher Absicht sehr nlitzliche Idee"; 
aber sie darf nur so denken, „als ob" (iolt ware; sonst wird 
sic transscendent wie die Vernunft der „Theosophen und Mystiker" 
in ihrer ,,schme]zenden Vereinigung mil der Gottheit." Und 
selbst da, wo Kant Anstalt macht, dem ihn bisweilen beschlei-
chenden und driingenden Gedanken, dass die Vernunft ihrem We-
sen nach „doch immer nur eine und dieselbe" sei, wissenschaft-
liche Folge zu gebcn, also die beiden hart von einander geschie-
denen Hiilften des Menschenwesens zusammcnzu-„schmelzen" 
namlich in der „Kritik der Urtheilskraft", auch da ist das Ende 
dennocli wieder jenes Denken, „als ob'* ein intellectus archetypus, 
w a r e .  W e m  a b e r  G o t t  n i c h t  f e s t  s t e h t ,  d e m  s t e h t  N i c h t s  



— 169 — 

f e s t ;  d e m i  a l l e  w a h r c  W e l t e r k e n n t n i s s ,  a l l e  E r k e n n l n i s s  d e r  
„Dinge au sich", ist bedingt durch gewissenhnfte Selbster-
kennlniss, und wenn man siehl, worauf anch Ilcrbart biinveist, 
dass Kant Immer cine Anhanglicbkeit an die „Dinge an sich" be-
hielt, dass er wolil gar, wie Herbart sagt, nnr „wider Willen" 
Idealist war, so kann man sich des Wnnsches nicht enthalten, 
d e n  d e r  U n g l a u b c  a l s  e i n e n  „ f r o m m e n "  b e l a c h e n  m a g :  h i i t t e s t  
dn Glanben! Nur der Christus iu uns, uur das gute Gewissen 
im Sinne Luther's, macht „es" uns gewiss, dass Der ist, dessen 
Erkennlniss vor AHem zu „studiren," „der Anfang" aller Philo­
sophic war: was Kant am Schlusse seines Hauptwerkes „nierk-
wlirdig geuug" und doch „natilrlich" findet, da nur die Gottesidee, 
w i e  e r  a n d e r w a r t s  v e r s i c h e r t ,  „ d i e  V e r n u n f t  i n  H i r e r  r e c h t m a s -
sigen Nachfrage befricdigen kann". Iliitte er Ulauben und 
in ihm die Erkennlniss des christlichen Princips mil, seiner den 
Untcrschied einschliessenden Einheit gehabt: so liatte er das nicht 
verfehlt, was cr selbst fiir das wesentliche Ziel seiner phiio-
sophischen Bestrcbungen erkliirl, und was in der That verfehlt 
zii haben er doch selbst auch gestehen mnss. Als einen „un-
schülzbaren Vortheil" preis't er es, die Vollstiindigkeit in der 
Aufzahlung, Classificirung und Specificirung der BegrilFe a priori, 
mithin nacli Principien zu erkennen; ohne das sei in der Meta-
physik Alles lanter Rhapsodic, wo man nieinals wisse, ob des­
sen, was man besitzt, geuug sei, oder ob und wo noch Etwas 
fehlen moge; frcilich kfinne man diesen Vortheil nur in der „rei-
ncn Philosophic" haben, von diescr abcr mache derselbe auch 
das „Wesen" aus. Die Frage, ob er den „unschatzbaren Vor­
theil" errungen habc oder nicht, die cigentliche Lebensfrage sei­
ner Philosophic, enlschcidet er selbst, indem er bekennt, „von 
der Eigenthtimlichkeit unseres Verstandes, nur vermittelst der 
Kalegorlen und nur geradc durch diese Art und Zahl derselben 
Einheit der Apperception a priori zu Stande bringen, lasso sich 
eben so wenigferner cinGrund angeben, als warum wir gerade 
diese und keine anderen Eunctionen zu Urtheilen haben, oder 
warum Zcit und Raum die einzigen Eormcn unsrer moglichen 
Anschauung sind." Das trinitarische Wesen Gottes und des Jhm 
cbenbildlichen, durch die Wiedergeburt wieder ebcnbildlicheu 
Menscheu cuthalt allcin den Grund, den Kant nicht angeben konute, 



— 170 — 

wcil or es nur zu eincr „A r t von Wiedergcburt" brachte, die 
walire und wirkliche abev ilim zu „schmelzcnd" war. Hiennit 
f e l i l t e  d e r  K r i t i k ,  w e l c l i e  e r b e l r i e b ,  d i e  w e s e n t l i c b e  p o s i t i v e  
Unlerlasrc, und die durcli eine solclie Kritik niclit tief genug ver-
einigten Hichtungen brachen, voliends ans eiiiaiuler geliend, nocb-
mals lienor. In der Succession von Fichte, Schelling mul llegel 
steigerte sich der nene Ideallsnuis, welcheni, trotz gleicher Ab-
kunft unversölmlicli, ein Healisinus liöbercr Art in der Lebre 
Hcrbart's gegenilber trat. Der rubnireiciie und am Ende doch 
klagliche Verlauf dieser letzten Enlwickhmgsperiode der moder­
nen Pbilosophie ist durch vielfacbe, streng wissenschafüiche und 
freiere, Darstellungen dein (iedaebtnisse jedes (iebildeten einge-
p r a g t .  I b r e  G e s c b i c i i t e  s e l b s t  w a r  i b r e  K r i t i k :  e i n e  K r i t i k  d e r  n a t i i r -
1 ichen Vernunft. Fichte, der das praklische leb in die von Kant 
ilim thatsacblich zugestandene Alleinherrscliaft i'örmlich ein-
set/.te, 1'and wührendder ersten Piiase seinesPhiIosopliircns„imempi-
rischen Hewusstsein das reine gegeben" und erkliirte denigemass 
„eines .leden leb" filr „die ein/.ige höciiste Substanz". indess 
nahm er selbst, und zwar noch in der ursprünglichen „Wissen-
schaftslehre", diese nicht hioss nicht mil. der christlichen, son-
deru mit kelner Religion vertraglicbe subj ectiv - idealistische 
Lehre zuriick, indem er eine „imab bangig von den endlichen 
Naturen vorhandene Kraft" annabin, „von der sic ihrem empiri-
schen Üasein nach abhiingig" seien, ein „erstcs Bewegendes, ohne 
welches das Icli nie wiirde geiiandelt und, da seine Existenz bloss 
im Ilandcln bestebt, auch nicht exislirt haben." Souach war 
die spiiterc tiestait der Fichte'scben Lebre, ein mystisch verkliir-
ter Spinozismus, wie er voruehinlich in der „Anweisung zum 
seligen I.eben" sich darlegt, gewissennassen in der fiiiberen 
schon praformirt; aber dos spiileren Fichte l'anlbeismus mit sei­
ner Losung „Mchts ist deun Gott" war, gieicli dein Spinoza's, 
der Tod der Welt und Weltweisheit. Auch Schelling meinte, 
so lange er es mit Fichte hielt, wie aiiCangs dieser, man miisse 
das Subject, „sich selbst au die Stelle der unenillichen Sub­
stanz" Spinoza's seizen, und vom (ilauben kimne „in der IMiilo-
sopbie so wenig die Uede sein als in der (ieonietrie." Hernach 
feierte er, oiTener als Fichte zu Spinoza zurilckgekebrt, in dein 
grossen Object der Nalur „die heilige ewig schaironde Urkraft 



der Welt". Doch iliese Xatnr-Philosophie wich in ilim selbst 
noch einer solchcn, in wclchcr stark „vom (ilanbcn die Rede" 
war. lievor dicss offenknndig gesdiah, absolvirte llegol den 
Idealismns. Selion als er die „DifTerenz des Fielile'schen mid 
S c h e l i i n g ' s c l i e n  S y s t e m s "  b e l e n c h l e l e ,  e i n e  D i l l e r e n z ,  d i e  i n  s c i ­
ne in System sich zur Kinheit mul Walirheil „anflieben" soille, 
schon damals stand ilun fest, dass die Vernunft, die das Hewusst-
scin in Besonderheiten befangen limiet, allcin dadurch zur pbilo-
sopliischen Speculation oder zur spcculativeu Vernunft werdc, dass 
s i c  s i c l i  s e l b s t  e r h e b t  u n d  a l l c i n  s i c i i  s e l b s t  u n d  d e i n  A b s o -
lutcn, das zugleich ilir (iegenstand wird, sich anvcrlraut. Dicse 
Selbsterhebung, das „reine Denken", war und blieb ihm das ein-
zige wahrhaft Vcrnünriige oder „Logische", wodurch „der (icist 
die Kraft in sich empfangt, die ihn in alle Wahrheit Icitet"; das 
All der Wahrheit, die ganze Wahrheit bestand ihm darin, dass 
der so gekriifUgte (icist nach einer langen, wiewohl einför-
migen, dialektischen „Selbstbewegung" des reinen, aber gleichsam 
weltschwangeren Dcnkens, nach der gedanklichen und begriiïli-
chen Ausgebarung der Welt, nicht mehr sich und das Absolute, 
sondern sich als das Absolute, sich als absolutcn (icist erfasst 
in der damit ebeufalls absolutcn Philosophic, In dicse „Einhcit" 
des „(icistcs" mit dem „Absolutcn", des Mcnschlichcn mit dem 
(iöttlichen, sctzte llegcl die dem Inhalte nach angeblich vollstiin-
dige Ucbcreinstinimung der l'hilosophie mit der „gcollcnbarten 
Religion." Dass fiir die lelztere eine derarlige Union eine gründ-
lich „absorptive" sein musste, liess der Meister Manchem noch 
unklar; die Scluile bat iiieriiber geniigende Aufkliirung gebracht, 
w i d e r  W i l l e n  s e l b s t  d i e  „ S e i t c "  d e r s c l h e n ,  d i e  u m  d e r  K i r c h e n -
lehre willen es unterUmsliinden erfreulich, mil llegcl zu reden, 
„erfreulich fiir den Regriir' fand, dass „so viel Vernunft in jc-
ner enthalten sei". Ob aber der Fhilosophie Hegel's dabei 
cin besscrcs Loos zu Theil ward und bei der von ihr befolgtcn 
M e t h o d e  z u  T h e i l  w e r d e n  k o n n t e ,  s t e h t  n a c h  d e n  i i b c r  d i c s e ,  
namentlich von Trendelenburg, geführten kritischen Untersu-
chungcn und nach der, jelzt sogar schon historisch geworde-
nen, „Auflösung" der Schule uicht mehr in Frage. Der uach-
kantische Idealismns hat seinen Lanf vollendel. Ilim stellt sicli 
der Realisinus Herb art's entgegen. Audi dicser Philosoph 



will, wennglelch nilt ciner Restriction, eiu „Kantianer" lieisscn 
und hiilt dafUr, dass bei Kant sicli immer noch Spnren der 
Wahrheit zn fmden piiegen, wenn anderwiirts schon der Nebel 
die Aussicht verschliesse. Zwar fragt er, ob jemals eiu Philo-
sopii die Einheit unsrer Persöniichkeit so gewaltsam behandelt 
babe, wie Kant, und eine Psychologie, wie die kantische, ver-
gleicht er einem artigen Miircben, worin die Seelenvermögen die 
Rollen der Danionen und der Feen spielen. Doch aber hiitet 
a u d i  e r  a u f ' s  S t r e n g s t e  „ d i e  ( i r a n z e  o d e r  v i e l m e h r  d i e  K l u f t "  
zwlschen dem theoretischen und dem praktiscbeu Menschen, 
zwischen Metaphysik und dem, was er Aesthetik nennt, zwlschen 
„Sein" und „Sollen", Seiendem und Werthvollem. Das 
Eine und das Andere „sind sich urspriluglich fremdartig"; 
„niemals i'olgt eiu Sein ans einem Sollen, niemals ein Sollen aus 
einem Sein." Im Glauben f'reilicb, meint er, seien die theore­
tische und astbetische Betrachtung Eins; das höchste denkbare 
Ziel der Philosophic ist noch heute dein bedeutendsten Herbar-
tianer Drobisch das Wissen sowohl von dem absolut Seieu-
den als dem absolut Werthvollen, „das wir vereinigt in der 
Idee der Gottheit denken." Aber in den Abstractionen der 
W i s s e n s c h a f t ,  f ü g t  H e r b a r t  s o g l e i c l i  b i n z u ,  m u s s  m a n  s i c  t r e n -
nen, und audi Drobisch sannit nicht, die Philosophic auf den 
„anthropocen trischen" Standpunkt zu verweisen, auf wel-
cheni ihr das „Ziel", wie er zugiebt, nimmer errcichbar ist. 
Beiden liegt das Bedenken fern, ob es in der Wissenschaft, wenn 
s i c  g e d e i h e n  s o i l ,  m i t  A b s t r a c t i o n e n  g e t l i a n  s e i ,  o h  d e r t h e a n -
thropocentrlsche lilatibe, statt zum LUckenbiisser der ohnc 
i h n  f e r t i g e n  P h i l o s o p b i e ,  n i c h t  z u m  f ö r d e r l i c h e n ,  a n ' s  „ Z i e l "  
fördernden, Ausgangspunkt aller actuell philosopbischen For-
schung sich eigne, ob eine zerklüflete Philosophic die wahre, 
das tiefste eine Bedtirfniss des Menschenlcbens befriedigende sein 
könne. Und wem „das tiute und das llose nicht BegrilTe der 
Erkenntniss" sind, wer bei seinen, wie ihni sclieint, „deutlichen 
Begriffen" von dem Gaten als einem bloss „Aestbetischen" in 
dein Bösen „kein so grosses Geheimniss" flndetund darum 
Kant's Behauptung eines radicalen Hösen für „wahrbaft unselig" 
erklart, der konnte nicht, was docli nach Herbart die Philosophie 
g e r n  t h u t ,  „ d e n  r e l i g i ö s e n  G l a u b e n  i n  s i c h  a u f n e h m e n " ;  



— 173 — 

diese Intussusception iiuisstc ihm inlsslingen. Sonst hiitte 
cr ein anderes Princip gewonnen als sein „Healcs", das alle ov, 

das „Selende" mit der „slrengsten Einfacliheit der Qualitöt", das 
„Sein, dcm das (iesclielien zufüllig," mui un(cr dessen Voraus-
setzung aucii ailer Wellzusaniinenliang, alles „Zusammen der 
W e s e n "  s o  „ z u f ö l l i g "  i s l ,  d a s s  s i c  „ a u c h  r e c h t  f i i g l i c h  n i c h t  
zusammen sein k(innten." Sonst wiire er des Missgeschicks 
tiberhoben ge wesen, auf die Frage nach einem specifischen Cha-
r a k l e r  d e r  M e n s c h h e i t ,  d e r  s i c  i n  A n s e h u n g  d e s  g e i s t i g e n  
Lebens ursprünglich mul allgemein vor den Thieren auszeiclme 
und der nicht auf einem Mehr odcr Wcniger beruhe, gestehen 
zu mllssen, wie er es thut, dass er einen solchen nicht kenne 
und für nicht vorhanden lialtc. IliiUest du Glauben! Die 
auch durch Ilcrbart nicht mit der Theologie versöhnte kosmolo­
g i s c h e  P i i l i o s o p h i e  r i c h t e t  s i c h  s e l b s t  z u  G r u n d e  i n  A r l h u r  S c h o ­
penhauer, der „jedenfalls nicht anerkennt, dass zwischen Kant 
und ihm irgend Etwas in der Philosophic geschchen sci", daher 
er unmitielbar an ihn ankntipfc, um bloss seine (Kant's) Sache 
d u r c h z u f i i h r e n  l i e s s e r  a l s  K a n t  w c i s s  e r  i l b e r  d e n  W e l t - L e i b  
des To des Bescheid zu geben, und weiss auch, dass „ohne 
den Tod schwcrlich würde philosophirt werden". Aber 
die Leben squelle, die allein den Durst der Phllosophie stiilt, 
sprudelt ihm in der buddhistischen Religion; in ihr, nicht in 
Christo, liegen nach seiner Meinung alle Sciuilze der Weisbeit 
v e r b o r g e n ,  d e r  „ U r w e i s h e i t  d e s  i M e n s c h e n g e s c h l e c l i l s " ,  d i e  „ v o n  
d e n  B e g e b e n h e i t e u  i n  G a l i i i i a  n i c h t  w i r d  v e r d r i i n g t  
w e r d e n . "  I h m  i s t  s e l b s l v e r s t a n d l l c h  d i e  W e l t  d e r  a u s s c h l i e s -
seiule Gegenstand pliilosopinscher Untersuchung, „die Welt 
als Wille und Yorstellung"; eingestandlich, wie kein Philosoph 
vor ihm, ist er ohne Gott in der Welt. Aber er sieht auch, 
wie kelner vor ihm, ein, dass es mit dieser Welt Nicht s ist, 
dass in ihr nur eine mit „Willen" sich zerstörcnde Nadir, nur 
eine Geschichte möglich ist, die sich selbst aufhebt mit ihrer 
Devise „Eadem, scd aliter". Und er hat dieser Kinsicht einen 
brillanten Ausdruck gegeben. Nach den Heurtheilungen, die ilber 
ihn, vorzUglich durch Trendelenburg und Haym, bereits er-
gangen sind, kann seine Philosophic solidcn Miinnern kein jiosi-
tives wissenschaftliches Interesse mehr abgewinnen; in der 



— 174 — 

ïhst siiul ihre znhlroiclistcii uiid WiirmstGU Frcundc unicifc Jiing* 
liimo, ju Gymnasiasten; olloubar ciii Zelchen, dass sic iu ilircm, 
bekanntlich vom Urheber so lieiss ersehnteii mul so geschalts-
kuiulig betriebenen, i-iiifi'c durcii die liitcraviscben Kreisc zieiulicli 
weit heruiitevgekommen. Voil von „Traurigkeit der Welt oiinc 
„götllichc Traurigkeit." (2 Kor. 7, 10), bietet sic dem oft in 
frilher Jugend sclion biasirtcu Wcltsinn, der Iloliilieit des „ iiweu-
digeu Mensclieu" ciu wiilkommenes iluU'smitlel, mit cinem gewis-
seu Anstand mui Sclieiu des (ieistreiciieu dem sittiicli erustcii 
Leben den UUcken zu kebren. I.assen wir die Todten iliren gros­

sen Tod ten begraben! ') 
Untcr den zuletzt erwalmten Philosoplieu hatte voruehndich 

H e g e l  d e r  P h i i o s o p i i l c  v o n  d e r  S t a d t  m i s ,  d i e  d a m a l s  s c b o n  z u r  
llöiie einer Weltstadt emporstrebte, das Anselien einer Weitmaeiit 
verschaiït; tlass sic gegenwiirtig inaclitios sei, wird alierorten wie 
von Einer Slimme, sei's der Frcnde, sei's der Trauer, bezeugt. Mil 
der „RUckkelir ZH Kant" hat man hier und da die Wicdcrherstcl-
Inng ihrer Macht, die Hebung der gesunkenen, vcrsucht, jedoch nichts 
Anderes erreicht, als die Nenplatonikcr mit ihrer Uiickkchr zn 
Plalon errciciiten. Auf die se r Halm ist Alles abgclaufen. Jene 
„RUckkelir" diente lediglich zur Hestalignng der Thatsache, dass 
b e i  u n s  i m  A l l g c m c i n e n  „ n i c h t  m c h r  p h i l  o s o p h i r t ,  s o n d e r n  
ii ii r (j es eb i oh te der Phllo sop hl c getrieben wird." lilnem 
Hcgelianer war es, wie biilig, vorbehalten, einc solclie Misère ais 
cine für den licgrilV erfrenlichc oder doch tröstliche Durchgaugs-
stufc zu construiren. 2) „N'avons - nous pas nos Platons et nos 
Aristotcs dans Hossnet et dans Pascal?" fragte jllugst ein Mit-
glied der rranzosischeu Akadcmie, im Namen dersclben redend, 
am (irabe Victor Cousin's. 3) Eine analoge Frage würe im Munde 
cines üeutschcn ungleich mchr berccbtigt; aber das Recht liegt 

') Eine Angabe der lielegstellen zum nbigen Passus über die moderne 

Philosophie kann, da ohne Zweifel jeder Gebildete ein oder das andre dei 

vielen Haiidbilclier und Compendien ihrer (iescliirlile besitüt, füglich unter-

bleiben; ütirigens lindet man die liauptsiichlicbslen leichl audi in des Ver-

fassers „Jakob Böliine, der doutsche Pliilosopb, der Voriaufer clirislliclicr 

Wissenschaft," 1860. 
2) Erdmann „Grundriss der Gescliichte der Philosophie" II., 1806, 

Scliluss. 
3) Journal des dëbals, 1867, 26. jauv. 



— 175 — 

für ihn walirlicli niclil in ilir, zu sprcchen: ich bin reich und 
habe gar salt; wer so spriclit, stelit allerdings auf eiiior Dnrch-
gangsstufe, uur nicht zu neiier Klirc, sondcrn zuni „OITenbarwer-
dcn dor Schande." Ja, sic ist schou ollenbar geworden nach 
dein Zengniss eines Leipziger IMiilosopIien. welcher der armen 
P h i l o s o p h i c  d e r  ü e g e n w a r t  d i e  „ l u d i v i d u a l i s i r u n g  d e r  S t a n d -
punk te" d. li. die vollsliindigc Zerfahrenheit zur Signatur giebt. 
Er verkniipi't damil in hesier Mcimmg andcutungsweisc den Yor-
schlag, der an Gemütblichkeit \icli(s zu wünschen iibrig iii.ssl, 
die individualisirten Slaiuipunkte nnd sonsligen philosophischen 
DilTerenzen auf dein niclil, mchr uiigewiihnlichen Wege „pri va-
ter Verslandigung" rnit einander auszugleichen. !) Es scheint 
Tast, als oh die „Stnbeniniidchen zu Leipzig" urn das l'rivi-
legium beneidet wünlen, in der „Jeremiade" des Dichters als Ver-
trctcrinncii der schijnen Naivetiit und wilzigen Einfalt zu llgurlren. 

Dass cin Hruch des Zeilaiters mit der Philosophie erfolgt 
i s l ,  z e i g t  a m  d e u t l i c h s t e n  d e r  A n k l a n g ,  d e n w e i t h i n  d e r  M a t e r i a -
lismus auf der eluen Seile, die sich selbst mit immer dreisle-
rer Ausscliliesslichkeit so nennende „historische Kritik" auf 
der anderen gefunden. Heide wollen die wahre, die erst reciit 
moderne Philosophie sein: jener die „der fünf Sinne," diese 
d i e  „ d e s  g e s u n d e n  i \ l e n s c h e n v e r s t a n d e s  u n d  n ü c h t e r -
nen Geschichtsblicks." Und doch bckunden beide in Hirer 
Gellung wie untrUgliche Symplome die unphilosophische Kichtung 
der Zeil. In der Verurtheilung der wissenschaftlicheii Niillilftt des 
Ersteren stimmen mit l'iulosophen, wie i.olze und Ulrici, auf 
deren gründliche Widerlegung desselben wir in den „Grënzen des 
Beweises" verwiesen haben, Fachmiinner der Naturwissenschaft 
tiberein, wie Liebig u. A., die es nach wiederholten Erkliiriingen 
beinabe nnter ihrer Würde hallen, iiber ihn noch ein Wort zu 
verlieren. 2) (Jud was die „historische Kritik'' betrill'l, so musste 

l )  R .  S e y  d e l  „ L o g i k  o d e r  W i s s e n s c h a f t  v o n t  W i s s e n , "  1 8 6 0 ,  V o r w .  

S. VI. Ygl. Herbal't „l'sycliologie" 1., 1824, S, (>: „Diejenigen, welclie 

aul' verschiedenen Htandpunklen Verschiedenes wahr fanden, liatlen auf 

keinem richlig geselien." 

'2) Dass Liebig den Materialisnuis in Eine Keihe mit dein „Tisclirük-

ken" stelit, isl bekannt. Aber selbst Oriesinger spriclit in der zweiten 

Aullage seiner „Pathologie und Therapie der psychisclien Krankheiten," 



wohl Baur schou, der Meister dieser Kritik, au dein Dogma des 
absoluten Idealisnius, dass Vernunft in der Welt und in der 
Weltgeschichte sei, biswellen irre werden, z., B., einer Erschei-
nung gegeniiber, wie die Reformation, mit welcher das positiv-
kirchliche, in Baur's Augen „doketische" Cliristenthum nach 
andertlialb Jahrtausenden, substanzieli nicht urn ein Jota verandert, 
so massiv, so undokelisch wiederkehrt, oder auch angesielits des 
Aufsehwunges, den dasseibe Cliristenthum in Lchre und Leben, 
in ausserer und innerer Mission, jelzt wieder genomnien hat. 
Offen aber hat sich von Hegel's Phiiosopbic und aller i'liiloso-
phie erst die historisch kritische JUngerschaft emancipirt. Nach 
Baur ist, wie wir wissen, „ohne Speculation jede historische For-
schung, mit welchem Namen sie auch prangen mag, eiu hlosses 
Verweilen auf der überflache und Aussenscite der Sache." 
Schwegler hingegen meint: „Man würde vieileicht gut thun, 
die Kategorie der Wissenschaftlichkeit ganz aus dein Spiele zu 
lassen, wo es sich von Dingen hlstorischer Kritik, von Prilfung 
überlieferter Zeugenaussagen, von Herstellung eines vielgliedri-
gen Indicienbeweises, kurz von Fragen handelt, zu deren Erledi-
gung nicht speculatives Talent, sondern gemeine Logik, gesun-
d e r  M e n s c h e n v e r s t a n d  u n d  n t i c h t e r n e r  G e s c h i c h t s b l i c k  n ö t h i g  i s t . . .  
W i d e r s p r e c h e n d e  U e b e r l i e f e r u n g e n  n i c h t  z u m a l  f e s t z u h a l t e n ,  d a s  
ist unsere ganze Philosophie."') Laut einer „Ueberlie-
ferung" ist Christus gestorben für unsre Siinden, begraben, auf-
erweckt am dritten Tage, gesehen von Kephas, danach von den 
Zwölfen etc. Laut einer anderen „Ueberlieferung", der schou bei 

1861, so ungeheuerlicli ihm eine „speciflsch christliclie Psychiatrie" erscbeint 

( S .  5 0 4 ) ,  d o c h  s f e l e g e n t l i e l i  a u c h  v o n  „ F a n a t i k e r n  u n d  P i e t i s t e n  d e s  

Materialismus" (S. 7), Kei gleich angesehenen exacten Forschem ist 

nicht nur von „Dilettanten," „Charlalans," ,,Phantasten," sondern auch 

von „Adepten" und „Mystikern" des Materialismus, ungeffihr wie bei Prand 

von „plotinischem Mucker!hum" u. dgl, die Rede. Eine sellsame, aherwirk-

same Manier, Spitznamen die Spitze nbzuhrechen! — Dass übrigens die 

wissenschaflliche Atomenlehre den Materialismus keineswegs „niitführe oder 

begünstige", zeigt trefflich Kechner „Ueber die physikalische und philos. 

Atomenlehre", S. 78 ff., und W. Weber sllmmt ihm entschieden bei (a. a. 

0. S. 88 f.). 

' )  S c h  w e g  I e r  i n  d e n  „ T h e o l o g .  J a h r b U c l i e r n . "  B a n d  V . ,  S .  1 3 6  

und 147. 



den Jaden gemcin gcwordenen Rede, kamen scine Jünger des 
Nachts und stahlen ihn, dieweil die Kriegskneclite schliefen. 
Welclic der beiden widersprechenden Ueberlieferungen ist liisto-
risch-krlliscli feslzulialten, welehe zn verwerfen? „Die Wirklicii-
kei(: eines Ereignisses, wie die Auferslehuiig Christi, köniKen wir 
nicht glauben, wenn sie nocli so stark bezeugt wiire," 

hat Zeiler im Namen der Schule, communicativ, eingestanden. 
D i e s e s  N i c h t k ö n n e n ,  d i e s e  I m p o t e n z  i n  G l a i i b e n s s a c h e n ,  
das ist ihre „ganze Fhilosophie." Auf Glanbensfragen schaPTt, 
m i t  H c r b a r t  z u  r e d e n ,  „ d e r  ü l a u b e  J e d e m  d i e  A n t w o r t ,  d e r  s i c h  
nicht widersetzt." ') Die „historischen Kritiker" widersetzen 
sich, sie weisen die Forderung, sich nicht zu widersetzen, als 
eine höchst unwissenschaftliche, nur dem „subjectiven Seligkeits-
interesse" bequeme, Zuniuthung zuriick, ja, sie milsscn, wie sie 
sind, sich widersetzen; darum können ihnen die Glauhensurkun-
den überhaupt Nichts sagen, also auch Nichts antworten; darum 
verdienen sie, durch einen „vielgliedrigen Indicienbewels" histo-
risch-kritisch beseitigt zu werden: es giebt kelnen Inbegriff der 
Glaiibenswahrheit, keinen einstimmigen, widerspruchsfreien neu-
testamentiichen LehrbegrilT: quod erat demonstrandum. Doch hat 
es fur den Glanben selbst mit soldier Widersetzlichkeit der Phi-
losophen des „gesunden Menschenverstandes und nilchternen Ge-
schichtsblicks" keine i\oth noch Gefahr. Die absoluten Idealisten 
sind allgemach in Philister dialektisch umgeschlagcn. David 
Strauss preis't den „Segeu des Gewerbs"; „heilig leben," 
„selig sterben" — wozu das Ziel sich so hoch sleeken mit 
den Schwarmern? „Ehrlich" leben und „ruhig" sterben, das 
ist sein Motto. 2) So fordert er sein Jahrhundert in die Schran-

, ken, Arm in Arm mit jenem „Edien", welcher sagte: „Die Haupt-
sache bleibt, dass man sein Auskommen hat und zufrieden ist, 
und wenn einem d a n n noch Etwas felilt, so sucht man seinen 
Trost in der Religion", versteht sich in der „Humanitatsreligion," 
zu welcher die „Christusreligion" forlzubilden er mit den übrigen 

• )  H e r b  a r t  „ S c h r i f t e n  z u r  M e t a p h y s i k "  W W .  ( H a  r t e n s t e i n )  I V ,  
1851. S. 61!). 

2) 1). Fr. S tra iiss „DasLeben Jesu für das deutsche Volk bearbeltel," 

1864, in der Widmung an den verstorbenen Bruder, der niemals cin „An-

leben beim Jenseits" gemaclit baf, 

12 



— 178 — 

„Ertlen" dieser Zeit unerniiullich bestrebt is(. ') Die sind niclit 
die Manner, dein Glauben ein Leids zn Hum. Sein Felsenbau 
liat andere Stlirme Uberslanden, als das Anstllrmen aucli der 
Starksten soldier Starken, der Zeiler und Strauss, diesen Wind 
von heute. Und wenu sic „sicli widersetzen" bis an's Ende: be-
schieden ist ibnen gleiclnvohl, zu Hirer Zeit an ihrem Orte in 
ilirer Sprache einander zuznrufen: „Verdainml! Die PfaflTen bat­
ten doch Kecbt." Indess bediirfen wir zur Abrecbnung mit ibnen 
d i e s e s  „ A n l e h e n s  b e i i n  J e n s e i t s "  n i e b t ;  w a s  i b n e n  g e b i l b r t ,  b a -
ben wir ibnen gezablt; und wenn ibnen „noch Etwas febll," sol­
len sie Zulage haben. 

Wie zu Ende des Mittelalters an den Ausiaufern der Scbo-
l a s t i k ,  s o  g e b t  j e t z t  a u  d e n e n  d e r  m o d e r n e n ,  e i n s e i t i g  k o s m o -
logischen Pliilosophie das Wort <les Apostels von iVeuem in Erftil-
lung: indem sie sicli fiir Weise ausgaben, win den sic Tliorcn. 
Die Scholastiker batten's ganz sicher, dass Hire Lehrc in alle 
Zukunft besteben werde; ihre „testimonia vcritatis" waren naeh 
ibrem Dafilrbalten „in aeternuni fundala." Eben so sicher baben's 
uiisrc Modernen, dass das Fundament Hirer Weltweisbeit uner-
schlltterlich sei. lu der grossen Mcbrzabl der Tagesblatter, tlber 
die sie verfilgen, stellen sie die fundamcutalc Streilfragc stets so 
dar, als ob sie endgüKig zu ihren (iunsten cntscbiedcn sei; 
sie sprechen: 

Wir haben Reclit und Macht allein, 

Was wir setzen, das gilt gemein, 

Wer ist, der uns soil meistern? 

TbatsËcblicli haben sie bei der Menge auch der „tiebiUleten" den 
Tagesrubm achter Wissenschaftliclikeit, wie ilm die Nicolai 
und Mendelssohn, die grossen Weltweiscn schaurigen Andenkens, 
gleiclifalls batten. Wilhelm von Occam bless vencrabilis incep-
tor; auch doctor invinclbilis biess er. Es gehort zumWesen und 
GlUcke des Wahns, dass ibm nic bange vvird urn seinen Rubni. 

Blieken wir abcr vom Ergebniss des zweiten Abschnitts 
unsrer „Spitze des Beweiscs" zuriick auf das des ersten, und 
nebmen beide zusanimen, so begrUnden sie die Ueberzeugung, 
in welcberwir von den Widersacbern rubig scheiden können, dass 

') Ebend. S. 625. 



nicht einem einseiligen, soiulern dcm allseitigen, allunifassemlen, 
Üieaulhropologlsclieu Pi'incip, dem chrislliclicu, das Reich doch 
bleiben nuiss, ') Uuser Glaube ist der Sieg, der die Welt und 
ihre Weisheit iibervviuulen bat. Chrlstiiche Phiiosophie ent­
halt keinen inuereu Widerspruch; viehnehr war es ein soldier, 
so ol't Philosopbcn in der Zeit nacli Christus mit Hirer l'liiloso-
pltie sich ausserhalb dcrKirchedes Kvangeliiiins beranden. 2) Diess 
widersprach eben so sebr dem absohit-ethischen Charakter der 
Pliilosopbie als dein absolut-niittlerischeu Charakter des Christeu-
tluims, der Saucrteigsart des Himinelreichs. Zwar nicht einer 
jeweiligeu theologischen Wissenschaft, wohl aber Christi und 
seiner Kirche Dieneriii muss, seit die Zeit erflillt ist, alle Phiio­
sophie sein, die nicht UberlUissig sein will und vom Uebel. Wer 
sich der Nicdrigkeit dieses langst zum Spotte der Leute gewor-
denen Dienstes schümt und ihr eine llölie der Freiheit vorzieht, 
auf welcher das Aergerniss des Kreuzcs aufhört, dir hat seinen 
Lohn dahin. 

Kein Name selzte jemals und setzt noch so viele Zungen 
und Federn in Bewegung, als der Xanie Dessen, der uns Philoso­
pbcn, wenn wir tiber Ibn zu sinnen und zu reden gcwlirdigt 
werden, schliesslich entweder zu Narren macht oder zu anbeten-
den Kindcrn. Aber audi so sind wir mit unsrer Beweisfüh-
rung unniitze Knechte; keine Wissenschaft, auch keine cbristliche 
Wissenschaft, vermag, wovon im Heweise des Glaubens zuletzt 
doch Alles abhangt, SUnder in den Stand der (inade zu bringen. 
Das Zeicben, in dem die Einen siegen und dem die Anderen 
widersprechen, es beweis't mit seinen Mitteln, den eigenllichen 
(inadenniitteln, fort und fort sich selbst, diesen zum Fallen, jenen 
zum Aufstehen. Meinen wir zu stebcn, so lasset uns zuseben, 
dass wir nicht fallen! 

' )  S .  d e  S a c y  i n  d e r  s c h o n  e i n m a l  c i t i r t e n  A n z e i g e  d e s  B u e b e s  v o n  

Edin. de Pressensé: ,.Jésus-Clirist, son temps, sa vie, son oeuvre," im 

Journal des débals vom 11. Jan. 1866: „Au christianisme se lie Ia civili­

sation tout entière. Selon Ie parti que prendra le monde, pliilosophie, 

politique, morale, arts mème. littérature et industrie, tont cliangera." 
2 )  L e i b n i z  „ d e  v e r a  m e t b o d o  p h i l o s o p b i a e  e t  t h e o l o g i a e "  ( A n s g .  v o n  

Erdm. p. lil): „quasi pbilosophia admittendn sit inconciliabilis religioni. 

aut quasi religio vera esse possit, quae demonstratis alibi veritatibus pugnet," 



/> IdStieHU 1 ^ 7 

•v» Yon demselben Verfasser sind erschienen: 

Die Wissenschaft und das geschichtliche Christenthum. Vorwort zu 
eiiiem (Jrundrisse der cliristliclien Wissenschaft. Berlin, 1853. Georg 
Reimer. 

Christus undXdte Kunst. Berlin, 1853) Georg Reimer; 

Der Beweis des Christenthums. Berlin,, 1856, Wiegandt n. Grieben. 

Christosophie. Berlin, 1858, Ferd. Diimmier's Buclilt. (W. Grube.) 

Philosophie und innere Mission.', AbdruèK aus tden „Fliegenden BliUtern" 
dus Rauben Haases. Dresden, 1800, Ernst anf Ende.' 

Jakob Böhrae, der deutsche Philosoph, der Vorlaufer christlicher Wis­
senschaft. Leipzig, I860, C. L Hirschfeld. 

Die Kirchen- und Staats • Parteien. Abdruck ans Gelzer's „Protestanlischen 
Monalsblftttern." Dresden, I8i)l, Ernst am Ende. 

Jakob Böhme. der deutsche Philosoph, in seiner Stellung zur Kirche. 
Vortrag, gehalten im Evangelischen Verein zu Berlin. Hamburg, 1862, 
Agentur des Rauüen Hauses. 

Die Geschichte der Philosophie als Einleitungswissenschaft. Antriitsvor-
lesung. (iöttiiigen, 18(iif, VaMdenhoek und Ruprecht. 

h, 

lm Yerlage von C. Bertelsmann in Gliiersloh erscheinl: 

Der lïewcis «les Olaiiliens. 
Monatsschrift zur Begründung mul Vertheidigung der cliristliclien 
Walirheit für (Icbildetc. Unter leitender Mitwirkung voa Dr. 0. 
Zöcklcr, ord. Professor der ïlicologie zu Grelfswald und R. Grau, 
ord. Professor der Theologie zu Königsberg, herausgegeben von 
0. Andreae, Pfarrer zu Nelieim, und C. Hrachraanu, Pfarrer zu Coin. 

Monatlicli ein Heft von 2 enggedruckten Bogen in gr. 8, sauber geheftet. 
Erster Band, (Juli bis Dezember 1865 22 ,/2 Sgr. Zweiter Band 1866 1 ïlilr. 
15 Sgr. Wird fortgeselzt. 

Das tief empfundene Bedürfnlss nach einer solchen Zeitschrift und die 
vorzügliclie Art, wie demselben in nbigem Unternehmen entsprochen wird, 
hat letzterem rascii einen grossen Leserkreis zugeflihrt. Gleicbwohl ist 
die Redaction, wenn sie ferner die besten Krafte daftir heranzlehen soil, 
genöihigt einen noch grosseren Leserkreis zu erstreben, damit ihr dadurch 
die Mitiel werden, die sehr bedeutenden Kosten bestreiten zu können. Alle 
Freunde des Unternehmens werden deshalb dringend gebeten, es nach 
Kraften zu unterstützen. 

Ferner erschien in demselben Verlage: 
Osterzee, 1. 1. van, Apologetische Vortrage über das Evangelinm Johannis. 

11 Bogen gr. 8. 20 Sgr. 

Rumpel, Gymnasiaidirector Dr., Philosopliische Pi'opadeutik. 10 Bogen 8. 
geh. 20 Sgr. 

Keferstein Fr. Die Kindertaufe und die Kirchenzucht. Die Schriftmassig-
keit derselben in der evangelischen Kirche gegen die Baptisten nach-
gewiesen. 8 Bogen kl. 8. Preis 10 Sgr. 

I -
\ 

\ " 


