Utrecht University Library

Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie

https://hdl.handle.net/1874/433895



https://hdl.handle.net/1874/433895

Allemaal vreemdelingen in een
‘christelijk’ Europa

Twee theologische pleidooien voor
humaniteit

Quasimodolezing 2017

Stephan van Erp en Erica Meijers

onder redactie van Marco Derks en Peter-Ben Smit

THEOL
11 Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie, afl. 59
54.00
A Amersfoort/Sliedrecht 2018

01 UNIVERSITEITSBIBLIOTHEEK UTRECHT

di 59 AT R

4124 7036






THEQL : /(&Y. 00 A O]

Allemaal vreemdelingen in een
‘christelijk’ Europa

Twee theologische pleidooien voor
humaniteit

Quasimodolezing 2017

Stephan van Erp en Erica Meijers

onder redactie van Marco Derks en Peter-Ben Smit

Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie, afl. 59
Amersfoort/Sliedrecht 2018

MERWEBOEK

! ‘niversiteﬂsb\b\iotheek
| Utrecht



Albeelding omslag:
Miniatour uit een Getijden- en gebedenboek, Zuidelijke Nederlanden, tweede helft 15e eeuw,
BMH h9368, f. 49v (Museum Catharijneconvent).

Uitgeverij Merwebock

Elzenhof 173, NL-3363 HH Sliedrecht

Publicatieserie Stichting Oud-Katholick Seminarie; nr. 59.

ISBN 978-90-5787-197-9

© 2018 Stichting Oud-Katholick Seminarie, Amersfoort

All rights reserved. No parts of this publication may be produced, stored in a retrieval system, or
transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or
otherwise, without the prior permission of the publisher.

The “Publicatieserie Stichting Oud-Katholick Seminarie” is published under the responsibility of
the staff and members of the Board of Administrators of the Old Catholic Seminary.



INHOUDSOPGAVE

Voorwoord
Marco Derks en Peter-Ben Smit

Christus, de vreemdeling in ons midden: migratie en
de christelijke identiteit van Europa
Stephan van Erp

Europa: christelijk of humaan?
Erica Meijers

Personalia

19

27






VOORWOORD

Marco Derks en Peter-Ben Smit

De vraag naar de identiteit van Europa speelt momenteel op de achter-
grond van politicke debatten op nationaal en internationaal niveau. Re-
voluties, oorlogen, de opmars van radicaalislamitische groepen en ande-
re ontwikkelingen in het Midden-Oosten en Noord-Afrika hebben ertoe
geleid dat honderdduizenden hun toevlucht hebben genomen tot Europa.
Door deze ‘toestroom’ van vluchtelingen, van wie in de perceptie van
velen het merendeel moslim is, klinkt vanuit diverse hoeken en landen
de waarschuwing dat de (joods-)christelijke identiteit’ van Europa be-
dreigd zou worden. Vragen naar de grenzen van dit continent en de ge-
wenste inwoners ervan hangen dus nauw samen met vragen over de cul-
turele kenmerken, dominante waarden en religieuze tradities van en in
Europa.

Beide bijdragen in dit deel van de publicatieserie van het Oud-
Katholiek Seminarie benaderen de vraag naar Europa’s ‘christelijke’
identiteit vanuit een theologisch perspectief. Stephan van Erp ziet de
‘verstorende’” aanwezigheid van vluchtelingen niet als een bedreiging
maar juist als een wezenlijke voorwaarde voor zo’n christelijke identi-
teit. Deze identiteit is immers aangewezen op diegene die als ‘“vreemde-
ling in ons midden” verkeert: Christus. Erica Meijers benadrukt dat Eu-
ropa door de eeuwen heen door meerdere religieuze tradities gevormd is.
Zij pleit ervoor te putten uit deze tradities in een streven naar een huma-
ne samenleving, waarin we de ander werkelijk ontmoeten.

Met de uvitgave van deze twee bijdragen hopen we mensen te inspi-
reren en een alternatief te bieden voor quasichristelijke of postseculiere
melancholie en identiteitspolitick dan wel een ontworteld en bij tijden
religievijandig secularisme.






CHRISTUS, DE VREEMDELING IN ONS
MIDDEN: MIGRATIE EN DE CHRISTELIJKE
IDENTITEIT VAN EUROPA

Stephan van Erp

Inleiding

De taal in de media over migranten en vluchtelingen liegt er vaak niet
om. Vluchtelingen komen in ‘golven’, zo klinkt het. Hun komst wordt
soms beschreven als een ‘invasie’ of een ‘tsunami’. Velen denken dat
deze vaak wanhopige mensen een risico vormen voor onze steeds zwak-
ker wordende sociale cohesie, een bedreiging voor onze welvaart, een
potentieel gevaar voor onze vrouwen en kinderen. We beseffen mis-
schien onvoldoende hoe bedreigend onze wereld is voor veel mensen.
Mensen die angstig of boos op vluchtelingen reageren, hebben het idee
en het gevoel dat ze tot de verliezende partij behoren en dat hun identi-
teit, waarvoor toch zo hard werd gevochten, nu wordt afgebroken. Die-
genen onder ons die het gevoel hebben dat ze met de vluchtelingen moe-
ten concurreren om de beperkte banen en voorzieningen, worden afge-
daan als xenofoob en racistisch. Men vindt het niet altijd makkelijk be-
grip op te brengen voor de angst voor migranten. Toch ontmaskert deze
angst de mythe dat we er bijna in waren geslaagd een samenleving tot
stand te brengen waarin het gemeenschappelijk goed centraal stond.
Vluchtelingen zijn geen brengers van een blijde boodschap, zeker niet op
het eerste gezicht. Ze tonen ons dat de wereld een gevaarlijk oord is en
het menselijk leven kwetsbaar, en doen dat op een manier die we maar
moeilijk kunnen negeren.

Migratie in Europa

Vlak na de beruchte zomer van 2015, waarin veel vluchtelingen ver-
dronken in de Middellandse Zee, deed paus Franciscus een beroep op
alle lokale kerken in Europa om een vluchtelingengezin te verwelkomen.
In datzelfde weekend werden vluchtelingen die aankwamen op het stati-
on van Miinchen begroet door een grote groep Duitse burgers die borden
met verwelkomende teksten ophielden. Hulporganisaties uit Londen
staken het Kanaal over om de migranten te bezoeken en te helpen die
waren gestrand in de kampen van Calais. Tijdens de zomer en de herfst
van 2015 arriveerden er meer dan een miljoen vluchtelingen, asielzoe-



kers en andere migranten in Europa. Duitsland en Zweden namen samen,
hetzij permanent, hetzij tijdelijk, minstens 600.000 van deze mensen op.
Ondanks groeiende kritiek vanuit haar eigen partij en in de publieke opi-
nie ging bondskanselier Angela Merkel voorop in de verdediging van
een morele visie op het Europese liberalisme en hield ze een pleidooi
voor het recht van vluchtelingen om niet te worden teruggestuurd naar
hun land van herkomst.

De christelijke kerken in Europa hebben op een creatieve en vaak
onopvallende wijze migranten verwelkomd en voor hen gezorgd. De
Waldenzen in Italié zorgden voor veilige corridors voor duizenden mi-
granten die de Middellandse Zee overstaken. Tijdens de zware economi-
sche crisis boden de Grieks-orthodoxe kerken onderdak en voedsel aan
de vluchtelingen die gestrand waren aan de grens met Macedonié en
verdedigden hun belangen. Uit Duitse, Zweedse en Britse kerken klonk
zelfs de constatering dat de eigen kerkgemeenschappen opnieuw tot le-
ven kwamen dankzij de inzet voor vluchtelingen — mensen keerden er op
sommige plaatsen terug naar de kerk vanwege het getuigenis en de zorg
van deze gemeenschappen voor de migranten.

Dit is echter zeker niet de enige of zelfs ook maar voornaamste reac-
tie in de Europese politicke arena of in de Europese kerken. De Hon-
gaarse regering haalde migranten van de trein en probeerde te voorko-
men dat vluchtelingen door Hongarije naar Duitsland en Scandinavié
konden reizen, en opperde op een bepaald moment zelfs om een muur te
bouwen. Viktor Orban, de Hongaarse premier, stelde dat migranten een
bedreiging vormden voor de christelijke identiteit van Europa, terwijl
Péter Erdd, de rooms-katholieke aartsbisschop van Boedapest, zou heb-
ben gezegd dat het Hongaarse kerken verboden was onderdak te bieden
aan vluchtelingen, ‘omdat we ons anders schuldig zouden maken aan
mensensmokkel’.! Ook de Slowaakse, Poolse, Bulgaarse en Cypriotische
regeringen kwamen met verklaringen waarin ze stelden dat ze alleen
christelijke vluchtelingen zouden accepteren, aangezien moslims een
bedreiging voor hun identiteit zouden vormen. Deze retoriek, zoals u
weet, beperkt zich niet tot Midden- en Oost-Europa, maar begint steeds
meer gemeengoed te worden en staat centraal bij de opkomst van rechts-
nationalistische partijen in heel Europa. Sommige Europese leiders blij-

| Zie: https://budapestbeacon.com/archbishop-claims-laws-prevent-catholic-church-
from-helping-asylum-seekers/ (bezocht op 25 januari 2018).



ven aandacht vragen voor de veronderstelde onverenigbaarheid van de
cultuur van de nieuwkomers en het Europese christelijke gedachtegoed.

In de loop van 2016 heeft de aandacht voor een concrete oplossing
voor de migrantencrisis zowel in Europa als in het Midden-Oosten en
Afrika plaatsgemaakt voor interne debatten over het beleid binnen de
Europese Unie. Maar dit heeft eerder bijgedragen aan allerlei politieke
impasses: pogingen om te komen tot een einde of een beperking van het
Verdrag van Schengen, voorstellen om het systeem van Dublin zo aan te
passen dat de landen waar vluchtelingen binnenkomen (voornamelijk
Italié en Griekenland) verantwoordelijk worden, een dubieuze overeen-
komst met Turkije, en de inspanning om de lasten over het gehele conti-
nent te verdelen door 120.000 mensen over de Europese landen te ver-
spreiden. Overal zijn er nu politieke partijen die zich tegen migranten
richten: anti-migratie retoriek maakte een belangrijk deel uit van de
Brexit-campagne in het Verenigd Koninkrijk, Frangois Fillon stelde dat
Frankrijk is gebaseerd op joods-christelijk-seculiere waarden die door
islamitische burgers en migranten geaccepteerd moeten worden, en Vic-
tor Orban beweerde dat Hongarije moest dienen als bolwerk voor de
Europese, christelijke waarden. De retoriek in ons eigen land kennen we
maar al te goed. En terwijl dit politiecke moeras en het groeiende nationa-
lisme steeds ernstiger worden, leiden de zich maar voortslepende oorlog
in Syri€, de onmenselijke omstandigheden in de kampen in Jordanié,
Turkije Libanon en Griekenland, en de gevaren van een oversteek over
de Middellandse of de Egeische Zee tot de wanhoop of de dood voor
miljoenen mensen.

Ontbreekt het Europese politici, academici en kerkleiders aan een
krachtig politiek en moreel voorstellingsvermogen? De situatie is natuur-
lijk complex. De financiéle problemen in Europa, de Griekse staats-
schuld, het conflict in Oekraine, de angst om volop te interveniéren in
het Midden-Oosten waardoor er maar geen einde komt aan de oorlog in
Syrié, de terechte zorgen die men heeft over de veiligheid door de terro-
ristische aanslagen in Parijs, Brussel, Nice, Berlijn, Londen en Stock-
holm, de gevolgen van de Brexit — dit zijn stuk voor stuk factoren die we
niet kunnen en mogen negeren. Maar hoe moeten we vanuit de kerken de
vluchtelingencrisis zien? Wat zijn de christelijk-theologische opvattin-
gen en christelijk-maatschappelijke verantwoordelijkheden als het om
vluchtelingen gaat? Is de beste christelijke respons een verdediging van
de joods-christelijke waarden als rechtvaardiging voor de beperking van
de aantallen migranten en vluchtelingen? Hoe kunnen de christelijke
kerken omgaan met de impasses, de blokkades en de kampen die zo veel



mensen in hun greep houden? Hoe kunnen we om gaan met de angst en
de politicke apathie die veel mensen in Europa en Noord-Amerika ervan
weerhoudt te handelen?

Om bij te dragen aan een antwoord op deze vragen, zou ik graag
verder willen nadenken over wat men in Europa zou kunnen bedoelen
met ‘christelijke identiteit’, die door sommigen als reden opgevoerd
wordt om migranten buiten de deur te willen houden, terwijl het voor
anderen een motivatie vormt om migranten te helpen. Sommigen bewe-
ren dat christelijke identiteit aan verandering onderhevig is en aan her-
formulering toe is, terwijl anderen beweren dat zij wordt bedreigd door
de islam en het secularisme en daarom moet worden beschermd. Ik ben
er persoonlijk niet zo zeker van of Europa ooit een helder afgebakende
christelijke identiteit heeft gehad, en ik zie ook niet direct waarom we
een dergelijke identiteit nog eens opnieuw zouden moeten verwoorden
of onderstrepen. Tk ben geen socioloog of politiek analist, en heb ook
niet de neiging me te laten verleiden tot de pragmatiek van de stand-
puntbepaling. Als theoloog daarentegen, zou ik wel een pleidooi kunnen
houden voor het christelijk geloof, dat ongetwijfeld kan en naar mijn
mening ook moet bijdragen aan een Europese politiek en aan een moreel
— of beter: religieus — antwoord op migratie. Maar dan niet zozeer als
standpunt of mening, maar eerder als een gehoorzaamheid aan een roep
tot verantwoordelijkheid.

De teloorgang van Europa’s identiteit

Voordat ik dieper inga op hoe ik zelf tegen christelijke identiteit aankijk,
wil ik eerst iets zeggen over enkele visies op de identiteit van Europa,
om dan vervolgens aan te geven dat een christelijke visie echt een heel
eigen uitzicht op onze situatie biedt.

Het lijkt tegenwoordig een hachelijke zaak te zijn om de Europese
identiteit vast te willen leggen. Sinds de Britse historicus Christopher
Dawson zijn Understanding Europe publiceerde in 1952, verschenen er
talrijke boeken en artikelen in dezelfde geest over de kwetsbaarheid van
het Europese project, veelal geschreven vanuit de zorg om de teloorgang
van de Europese cultuur en de Europese waarden. Elke huidige inspan-
ning het tij te keren lijkt een ijdele poging en men lijkt op een doodlo-
pend spoor terechtgekomen. Met het sluiten van de grenzen en het op-
schroeven van de terreurdreigingsniveaus lijkt het Europese bescha-

? C. Dawson, Understanding Europe, Londen 1952.

10



vingsideaal — Geen oorlog meer! — aan zijn einde te zijn gekomen. Of is
hiermee de tijd gekomen om de Europese identiteit te herzien en een
nieuw ideaal voor de toekomst te formuleren? Wellicht, en ik zal dat zo
vanuit een christelijke visie ook doen. Maar eerst heb ik enkele beden-
kingen bij Europa en het formuleren van haar identiteit

De roep om een sterke identiteit klinkt in mijn oren naar een geluid
uit de twintigste eeuw, waarin de Europese landen twee wereldoorlogen
te boven moesten komen, nog voordat men de negatieve consequenties
van de industrialisatie had leren beheersen. Behalve de roep om een
nieuwe politicke en economische samenwerking uitte men in de vorige
eeuw meerdere malen het verlangen naar een nieuw elan, een hernieuwd
verstaan van het eenheidsideaal dat ooit ten grondslag had gelegen aan
de totstandkoming van de Volkenbond in 1919 of nog veel langer gele-
den, aan de Vrede van Westfalen in 1648. We weten van de geschiedenis
van het interbellum en daarna dat het verwoorde ideaal altijd ook de uit-
drukking is van de pragmatiek waar het met terugwerkende kracht de
ideéle fundering van vormt. Wat zich laat kennen als ‘identiteit’, is feite-
lijk de taal van de verbeelding of de ideologie die het draagvlak voor
reeds genomen politicke beslissingen moet mee helpen creéren. Die
volgorde — dat ons concept van identiteit ter rechtvaardiging dient van
ons handelen — leert ons dat wie zoekt naar een nieuwe identiteit voor
Europa eerst zou moeten bepalen welk politiek ideaal men wil onder-
steunen, om vervolgens de identiteit naargelang te formuleren. Maar
eigenlijk zou een gezamenlijke Europese identiteit niet de uitdrukking
behoren te zijn van een bepaald politiek programma.

Men hoopt wellicht dat de formulering van een nieuwe identiteit de
politick een kritische, maar constructief-andere richting kan wijzen. De
verbeelding opnieuw aan de macht. Dit laatste zou echter weleens het
probleem kunnen zijn van het laatmoderne Europa, dat in de fuik is ge-
lopen van een overvloed aan eigen verbeelding. De ideéle formulering
van het Europese project is minstens deels debet aan de verstarde Euro-
pese identiteitslogica. Ook in de vorm van het vaststellen van enkele
moderne waarden en deugden (zoals vrijheid, gelijkheid of dialoog).
Wordt het niet juist tijd om de identiteit los te laten?

Een tweede bedenking bij het herformuleren van de Europese identi-
teit is dat ik mij afvraag wie daar nu eigenlijk op zit te wachten, behalve
dat het als een tijdelijke bezwering van onze angsten kan dienen. De
roep om een versterking van de identiteit voor Europa klinkt wat senti-
menteel en doet vermoeden dat hier een generatie aan het woord is die
het optimisme van de wederopbouw of de politieke idealen van 68 heeft

11



zien verdampen. Heeft een jongere generatie van twintigers en dertigers
eigenlijk wel behoefte aan een Europese identiteit of leven ze de Europe-
se droom allang? Velen werken immers in andere Europese landen — en
daarbuiten — of hebben minstens vriendschappen en netwerken die vaak
over de grenzen van hun eigen land heen gaan. De eenentwintigste-
eeuwer is een Europeaan — en heeft geen ideologische herformulering of
bescherming van de identiteit nodig om dat te verwezenlijken. Zoeken
Europese politici naar een nieuwe identiteit of gaan die aan het tijdelijke
karakter van hun eigen Realpolitik ten onder, zodat er geen tijd overblijft
om na te denken over de toekomst? Zoeken nieuwkomers naar een
nieuwe Europese identiteit of gaat het hun enkel om een Europa waarin
zij veilig en welvarend kunnen leven? Veiligheid en welvaart: het lijken
me nou niet de aspecten te zijn die een Europese identiteit zouden moe-
ten vormen want deze worden nu juist bedreigd, waardoor de roep om
een sterke identiteit juist harder klinkt. Nogmaals: Wordt het geen tijd
om onze identiteit los te laten?

Gebrokenheid als universele christelijke identiteit

Er bestaan allerlei strategieén om een al te sterke identiteit te vermijden.
Mensen roepen op tot tolerantie en respect voor de ander, of denken de
huidige situatie voor te kunnen stellen als een waarin we over vloeiende
of meervoudige identiteiten moeten spreken. Maar veelal zijn dit con-
structies van een culturele of academische elite, die op geen enkele ma-
nier de angst van velen serieus neemt. Diversiteit is volgens de logica
van de angst juist het probleem in plaats van de oplossing, en hoezeer
culturele en religieuze diversiteit ook onze werkelijkheid is, toch kunnen
de verdedigers ervan niet goed uitleggen waarom we de ander eigenlijk
in zijn andersheid zouden moeten respecteren. Liquiditeit — het hebben
van een vloeiende of meervoudige identiteit — motiveert de angst juist,
en constateren dat het nu eenmaal zo is, is olie op het vuur.

De omgekeerde variant van dergelijke identiteitsrelativerende stra-
tegieén is om van de zorg en solidariteit die Europeanen tegenwoordig
aan de dag leggen een christelijk verhaal te maken. Op de stranden van
Lesbos en in de tentenkampen van Calais en Duinkerken werd en wordt
hard gewerkt door geseculariseerde jongeren die elk zo hun eigen be-
weegredenen hebben om hun steentje bij te dragen. Als de toekomst hen
toekomt, dan bewijst hun seculier gemotiveerde gastvrijheid dat de iden-
titeit van Europa niet per definitie christelijk zal zijn, ook al is er geen
scherpe tegenstelling tussen hun handelen en dat van christenen. Het
heeft weinig zin om van die laatste constatering dan alsnog een hoopvol

12



christelijk verhaal te maken, door er al te vanzelfsprekend een continui-
teit met het christelijke verleden in te zien. Hoe dan ook, de zorg om
anderen is, zo weten we maar al te goed, niet voorbehouden aan gelovi-
gen. De gastvrijheid voor migranten toont niet direct de ziel van het
christelijke Europa in een nieuwe gedaante, maar laat wel degelijk iets
zien van het oude én het nieuwe Europa, dat blijkbaar meer is dan een
christelijk project, ook al heeft het christelijk geloof er een belangrijke
plaats.

In plaats van de christelijke identiteit in Europa te herformuleren als
een identiteit naast andere, of als een cultuur van waarden (zoals toleran-
tie, zorg en solidariteit) wil ik een pleidooi houden voor de universaliteit
van het christelijk geloof, dat mensen in staat stelt elke identiteit achter
zich te laten, zodat Europa van eenieder kan worden.

Om de eigen christelijke bijdrage aan de Europese toekomst te ver-
helderen, zal ik, zij het met enige aarzeling, nu dan toch een poging wa-
gen te formuleren wat christelijke identiteit zou kunnen zijn. Een socio-
loog zou waarschijnlijk een totaal ander antwoord geven, maar als theo-
loog zou ik willen stellen dat ze wordt gevormd door de bron van het
leven waar christenen op hopen, waarvoor ze geloven te bestaan, een
identiteit bovendien die hen en de rest van de wereld gerechtigheid zal
brengen. Christelijk leven wordt gevormd door de gehoorde roep om te
reageren op de actuele situatie, waarbij die reactie dan een uitdrukking is
van het verlangen om bij te dragen aan het gemeenschappelijke goed, dat
voor christenen de beloofde toekomst is waarop ze hopen. Dat doen ze
dus niet door de actuele situatie te negeren, te ontkennen of eraan te ont-
snappen, maar door zonder enig voorbehoud eraan bij te dragen en zo de
beloofde toekomst te belichamen. Dat is wat christelijke theologen
‘voortgaande incarnatie’ noemen, een gelovig woord voor Gods aanwe-
zigheid in de geschiedenis, en dat ons oproept Christus na te volgen, een
praktijk van vertrouwen ondanks het vermeende tegendeel en van blij-
vend risico nemen, ook na tegenslag.

Voortgaande incarnatie vormt de kern van wat de de auteur van de
Brief aan de Kolossenzen schrijft, wanneer hij zegt, ‘Op het ogenblik
verheug ik mij dat ik voor u mag lijden en in mijn lichaam aanvullen wat
nog ontbreekt aan de verdrukkingen van de Christus, ten bate van zijn
lichaam, dat is de kerk’ (Kol. 1,24). Daarmee bedoelt hij niet te zeggen
dat de vervolging, de gevangenschap en de martelingen die hij moest
ondergaan iets goeds waren, zoals in een bepaald type theologie Chris-
tus’ lijden wordt gezien als een genoegdoening voor de zonden van de
mens. Zijn eigen leven van inspanningen en pijn getuigt echter van zijn

13



geloof in de christelijke boodschap, namelijk dat in de gebrokenheid van
de levens van mensen en in de pogingen om te verzoenen en te helen de
glorie van God aanwezig komt en dat het de moeite waard is om ons in
te laten met deze verborgen aanwezigheid, zelfs wanneer dat betekent
dat de pijn en de moeite er niet minder om zullen worden en wellicht
zelfs zullen toenemen. Dat is volgens Paulus het mysterie dat werd geo-
penbaard in de opstanding uit de dood van de gemartelde Jezus, wat
yraagt om een voortgaand antwoord van de christelijk gelovigen: ‘om
het geheim te verkondigen dat verborgen was voor alle ecuwen en alle
generaties, maar dat nu is geopenbaard aan zijn heiligen. Hun heeft God
bekend willen maken hoe machtig en hoe wonderbaar dit geheim is on-
der de heidenvolken. En het luidt: ‘Christus is in u’, en ook: ‘de hoop op
een eeuwige heerlijkheid’ (Kol. 1,26-27). Volgens Paulus zijn mensen
elkaars hoop, elkaars verkondigers van de hoop, elkaars bron en thuis,
waarin God zich manifesteert, in de gebrokenheid van onze athankelijk-
heid.

Deze athankelijkheid vormt volgens Erik Borgman in zijn laatste
boek, Leven van wat I":ojmr,3 de kern van wat hij noemt de katholieke vi-
sie op christelijk-maatschappelijk leven en het hart van de sociale leer
van de Rooms-Katholieke Kerk. Het is volgens hem een universele op-
vatting die alle mensen van goede wil betreft, iedereen die het zwaar
heeft, die faalt en valt, die wint en slaagt in het streven naar het gemeen-
schappelijk goed. Als de ledematen van een lichaam, van de gemeen-
schap die de kerk is, hebben ze elkaar nodig. Mensen zijn elkaars hand
en voet, oog en oor, hart en hoofd, schrijft Paulus (1 Kor. 12,14-26),
opdat Gods glorie zich zal openbaren in alle inspanningen en al het lij-
den dat mensen ervaren op de weg die ze samen gaan, met elkaars hulp
en dankzij elkaars inzet.

Thomas Merton (1915-1968), de Amerikaanse trappistenmonnik,
sprak over de christelijke gemeenschap als een lichaam van gebroken
beenderen. Voor hem is dit specifieke lichaam het lichaam van Christus,
het lichaam dat in ons opstaat, en als zodanig is het deze aanwezigheid
van de opgestane Christus die christelijk identiteit vormgeeft. Merton
beschrijft die aanwezigheid als volgt: ‘Christus wordt verscheurd, lede-
maat voor ledemaat, God in ons wordt vermoord.” Toch is het juist hier-
in dat Gods solidariteit met ons zich manifesteert. Wanneer Jezus, beeld

* E. Borgman, Leven van wat komt. Een katholiek uitzicht op de samenleving, Zoeter-
meer 2017.

14



van de onzichtbare God (Kol. 1,15), de woorden spreekt: Mijn God,
mijn God, waarom hebt Gij Mij verlaten? aan het einde van het evange-
lie volgens Marcus (Mar. 15,34) en volgens Matteiis (Mat. 27,46), is dat
een uiting van ultieme wanhoop en protest, maar ook het ultieme getui-
genis dat God aanwezig is gekomen in de gebrokenheid, en als zodanig
de levensbron van het geloof is die kracht verleent tegen het cynisme, de
lethargie en de gelatenheid.

Christelijke identiteit beweegt dus in een gebroken gemeenschap,
een lichaam dat bestaat uit gebroken beenderen en dat niet ophoudt op te
staan tegen het lijden en het onrecht. Ze wil helen, niet door een aan-
wijsbare eenheid of identiteit te zijn, maar eerder als de oproep om te
reageren; door haar bewustzijn van de wederzijdse athankelijkheid, haar
Jjammerklacht en gebeden, en haar genadedaden.

Het concept van ‘christelijke identiteit’ is eigenlijk problematisch,
omdat het ruimte laat voor een programmatisch gebruik dat dan vervol-
gens al te exclusivistisch kan worden ingezet tegenover andere zoge-
naamde ‘identiteiten’, ook al belijden hun verschillende vertegenwoor-
digers open te staan voor elkaar. In plaats van te leven met één bepaalde
identiteit te midden van andere, leven christenen een onvoltooid, gebro-
ken leven dat ze universeel delen met anderen. Daarom wordt hun iden-
titeit bepaald door een gebrek en door wat er niet is, in plaats van door
een reeks duidelijke kenmerken of door een vaststaande ethiek, hoezeer
we ons ook voorstellen dat ze in beweging is of openstaat voor anderen.

Migratie en christelijke identiteit

De schrijnende aspecten van migratie brengen ervaringen teweeg die
christenen raken in hun geloof. Voor christenen is de dienst aan migran-
ten een opdracht die direct voortvloeit uit de werken van barmhartigheid
die in de parabel van de schapen en de bokken staan beschreven (Mat.
25,31-46) als de dienst aan Gods Koninkrijk. Gehoor geven aan die op-
dracht motiveert gelovigen om van elk dramatisch lot weer een bestem-
ming te maken, van elk gedwongen wegtrekken weer een op weg gaan.
Het is dit geloof, dat zich in het tekort en in de respons op dat tekort ma-
nifesteert, dat een christen in staat stelt in elke migrant de figuur van
Christus te zien. Op de laatste Werelddag van Migranten en Vluchtelin-
gen verwees Paus Franciscus naar de volgende evangelietekst: ‘Wie in
mijn naam één zo’n kind bij zich opneemt, neemt mij op; en wie mij
opneemt, neemt niet mij op, maar hem die mij gezonden heeft’ (Mar.
9,37, vgl. Mat. 18,5; Luc. 9,48; Joh. 13,20).

15



Anderen verwelkomen, is teken willen zijn van het gegeven dat in
de migrant zichtbaar wordt dat God mens is geworden. Het geloof dat
gewekt wordt door de confrontatie met vreemdelingen uit zich dus niet
alleen in ons charitatieve handelen, in onze waarden, maar ook in het
zien van Christus in elke migrant. Christus wordt verwelkomd in de
verwelkoming van elke vreemdeling, niet zozeer omdat Christus ook een
pelgrim en een vreemdeling was, maar eerder omdat in de thuisloosheid
en het lijden van migranten de belofte van Gods Koninkrijk wordt ge-
schonden. In elk individueel geval waarin die schending plaatsvindt, is
Christus ook een thuisloze, en als die aan een gesloten deur staat, wordt
een universele boodschap genegeerd. Dit gelovige perspectief dat Chris-
tus ziet in de vreemdeling, maakt duidelijk dat gelovigen het evangelie
niet zozeer nodig hebben om betekenis of waardigheid te geven aan een
anders zo schrijnende situatie, maar dat het evangelie hen toont hoe ern-
stig de schrijnende situatie is en hoe die situatie uiteindelijk de door-
braak van Gods Koninkrijk belemmert.

Vanuit een christelijk perspectief verstoort migratie de bestaande en
beloofde orde zowel in de levens van de migranten als in de samenlevin-
gen die hen onderdak bieden. De migrant is de verstoring van een orde
die er was en nog steeds is en die in al haar gebrokenheid zowel een
openbaring is als voltooiing behoeft. Het zou bijzonder naief zijn om
tegenover deze gebrokenheid simpelweg een identiteitspolitiek van idea-
len en waarden te plaatsen, in de hoop dat dit voldoende zal zijn om
mensen te motiveren om migranten te helpen. De reconstructie van iden-
titeiten leidt vaak tot al te idealistische ideeén over zinvolheid en zinge-
ving. In plaats daarvan is het zo dat migranten door een idee van identi-
teit te verstoren nu juist een onderbreking vormen van een orde die de
werkelijkheid toont als onvoltooidheid, de gebroken werkelijkheid van
Christus. De kerkelijke en theologische uitdaging is daarom niet zozeer
gelegen in de reconstructie van een christelijke identiteit die de hulpver-
lening aan migranten ondersteunt. Nee, eerder is het de taak van de ker-
ken om een kritisch antwoord te formuleren op de vraag hoe het kan dat
de vreemdeling het geloof van de mensen die zich door hen aangespro-
ken voelen, nieuw leven inblaast, en hoe zo dus het gezelschap van
vreemden onze (ook christelijke) identiteit meebepaalt.

In een essay over de aard van de theologie bekent de Amerikaanse
schrijfster Marilynne Robinson dat ze laat in haar leven tot de ontdek-

16



king kwam dat Christus het centrum van de hele schepping is.* Het
duurde even om tot dat inzicht te komen, zo schrijfi ze, want dit kosmi-
sche geloof in Christus lijkt in zijn alomvattendheid in tegenspraak te
zijn met de kwetsbaarheid van Jezus’ menselijke natuur. Volgens Ro-
binson is de incarnatie evenwel een teken en instrument van het gegeven
dat de humaniteit inherent is aan de schepping. Kosmologie en antropo-
logie zijn dus innig met elkaar verbonden. In de theologische en kerke-
lijke reacties op migratie leidt een nadruk op de menselijke natuur van
Jezus vaak tot een oproep tot humanisering en ethisch handelen. Dat die
menselijkheid ook iets is van de scheppingsorde die in Christus is geo-
penbaard en herschapen, wordt daarbij vaak vergeten of niet bereflec-
teerd. Humaniteit is volgens Robinson echter, voordat deze als ethische
opdracht wordt ingezet, een onontkoombaar ontologisch gegeven, intrin-
sick aan de werkelijkheid, ‘omdat Christus vanaf het begin bij God was
en zonder hem niets geschapen zou zijn’.”

De humaniteit die Robinson zo in het hart van de werkelijkheid
plaatst, kan niet zomaar als moreel instrument worden ingezet in de mi-
gratieproblematiek. Die humaniteit treedt in de situatie waarin veel mi-
granten verkeren immers aan de dag als een gebroken werkelijkheid, dus
als verstoorde of niet-verwerkelijkte orde. Natuurlijk kan de pijn in de
gebroken werkelijkheid van migranten door mensen deels worden ver-
zacht. De onvoltooide scheppingsorde die ons in de migrant tegemoet
treedt, kan vanwege haar onvoltooidheid door mensen worden vormge-
geven en veranderd, maar dat is niet de enige manier waarop humaniteit
zichtbaar wordt. Robinson schrijft dat de gegeven orde die in Christus is
herschapen tegelijkertijd zo diep in het menselijk vertrouwen ligt genes-
teld dat het als een dwaasheid voorkomt om tegen haar in te gaan. Ge-
zien in dat licht is de migrant de gestalte waarin twee aspecten van de
scheppingsorde en de menselijke toewijding eraan samenkomen: respect
voor een humaniteit die geschonden is en de roep om verantwoordelijk-
heid te nemen tegen een verdere schending ervan. Zo kunnen gastvrij-
heid en zorg gezien worden als werken van barmhartigheid, als tekenen
van de orde die in Christus is herschapen.

* M. Robinson, Theology, in: idem, The Givenness of Things. Essays, Londen 2015,
209-226.
* Ibid., 209.

17



Besluit

Christus zien in de geschonden orde die in de vluchteling naar ons toe-
komt, toont ons het beeld van God. Mozes, die Egypte ontvluchtte,
hoorde een stem uit de brandende doornstruik die niet verbrandt. Wan-
neer hij deze voorzichtig benadert, spreekt God tot Mozes vanuit die
doornstruik:

Ik heb de ellende van mijn volk in Egypte gezien, de jammerklachten om
zijn onderdrukkers gehoord; ja, Ik ken zijn lijden. Ik daal af om mijn volk
te bevrijden uit de macht van Egypte, om het weg te leiden uit dit land
naar een land dat geed en ruim is. (Ex. 3.7-8)

Gods bevrijdende kracht is als een brandende doornstruik, aanwezig
middenin de gebrokenheid van de levens van mensen die onderweg zijn,
verbonden met de ‘doornen’ van hun lijden en hun strijd om te overle-
ven. De stem in de brandende doornstruik die tegen Mozes spreekt laat
zien dat het een van de eigenschappen van God is dat hij de actuele situ-
atie begrijpt. En met een ogenschijnlijk onuitroeibaar verlangen om ertoe
te doen voor een toekomst waarin de wereld werkelijk zal worden vol-
tooid, geloven christenen dat mensen het evenbeeld zijn van die God.
Dat laat zien dat onze identiteit niet zozeer een afgerond geheel is dat
wordt geschonden door anderen, maar dat ze fundamenteel tekortkomt
en gebroken is. Het laat ook zien dat ons delen van die gebrokenheid met
vreemdelingen desondanks een serieuze poging is om het goede leven te
bereiken waar het menselijk bestaan op is gericht: een plaats van de
hoop waar iedereen mag vertoeven en waar allen op doortocht zijn naar
het rijk van de vrede.

18



EUROPA: CHRISTELIJK OF HUMAAN?

Erica Meijers

Inleiding

In zijn lezing plaatst Stephan van Erp kanttekeningen bij de her en der
opkomende roep om ‘de christelijke identiteit van Europa’ te bescher-
men dan wel opnieuw te formuleren. Tegelijkertijd ziet hij wel redenen
om te pleiten voor een bijdrage van het christelijk geloof aan Europese
politiek.

Ik sluit in mijn bijdrage aan bij zijn scepsis ten aanzien van een he-
dendaags ‘christelijk® Europa vanuit een cultureel perspectief. Door de
overal opkomende vraag naar de identiteit van ons continent niet als een
vraag naar het wezen van ‘onze’ cultuur op te vatten, maar als een vraag
naar de toekomst, kom ik tot de conclusie dat we niet zozeer behoefte
hebben aan een ‘christelijk’, maar veel meer aan een ‘humaan’ Europa.

Aan de hand van drie stellingen zal ik mijn visie toelichten, om
daarna nog kort iets te zeggen over het karakter van het humanisme dat
het Europa van vandaag zowel in cultureel als politick opzicht richting
zou kunnen geven.

De identiteit van Europa
Het lijkt tegenstrijdig dat de term ‘christelijke cultuur’ en zelfs ‘joods-
christelijke cultuur’ weer vaker gebezigd wordt in een tijd dat de christe-
nen steeds duidelijker tot een minderheid behoren, zowel in ons land als
in Europa als geheel. Maar bij nader inzien is het niet zo vreemd dat de
vraag naar de betekenis van een identiteit sterker klinkt wanneer deze
zijn vanzelfsprekende plaats verliest. De onzekerheid die ontstaat door
het verlies van macht en aanzien vraagt om bezinning en een nieuwe
plaatsbepaling. De kerken zijn terecht volop bezig met deze vragen.
Vreemder is het wellicht, dat degenen die de christelijke identiteit
het meest luidruchtig verdedigen, mensen zijn die weinig affiniteit ver-
tonen met de christelijke kerken en ook slecht op de hoogte zijn van de
recente geschiedenis van het christendom in Europa.' Eén voorbeeld:

! Zie voor een analyse bijv. E. van den Hemel, (Pro)claiming Tradition: The ‘Judeo-
Christian” Roots of Dutch Society and the Rise of Conservative Nationalism, in: R.

19



Geert Wilders spreekt graag en veel van de verdediging van onze ver-
meende joods-christelijke cultuur om daarmee de islam uit te sluiten als
niet-Europees, maar hij lijkt niet te weten dat deze term gemunt is door
christelijke (protestantse) theologen die het juist te doen was om de be-
strijding van uitsluiting. Zij waren er, kort na de Tweede Wereldoorlog,
diep van doordrongen dat christenen medeschuldig zijn aan het antisemi-
tisme in Europa en dus medeverantwoordelijk voor de Shoah. De chris-
telijke theologie mocht haar joodse wortels nooit meer vergeten of ver-
loochenen. Dat vroeg om een theologische praktijk die antisemitische
sporen van bijbellezing en godsdienstonderricht zichtbaar zou maken en
de joodse tradities voortaan in hun interpretaties zou meewegen, om in
de toekomst uitsluiting te voorkomen van wie onder het nationaalsocia-
lisme als “de anderen’ uitgesloten werden. Dat de term ‘joods-christelijk’
nu juist gebezigd wordt om anderen buiten te sluiten, is een wrange illu-
stratie van de afnemende kennis van de geschiedenis van het christen-
dom in onze samenleving, die gepaard gaat met tal van misverstanden
over de relatie tussen geloof en politiek, en over de betekenis van de
scheiding van kerk en staat.”

De vraag naar de Europese identiteit is na de val van de muur in
1989 weer opnieuw op de voorgrond komen te staan. De naoorlogse
inrichting van het continent stond op losse schroeven en de vraag wat de
verschillende Europese landen met elkaar verbindt, werd in een context
waarin het grote verhaal van het reéel bestaande socialisme was wegge-
vallen, opnieuw urgent. Bovendien zorgde de voortschrijdende ontkerke-
lijking in vooral het Westen en Noorden van Europa en de groeiende
betekenis van de islam als een gevolg van immigratie ervoor dat ook het
christelijke karakter van Europa zijn vanzelfsprekendheid had verloren,
voor zover dat niet al gebeurd was in de periode van dekolonisering.

Er valt veel meer te zeggen over de identiteit van Europa, maar in
deze bijdrage staat de vraag centraal of de benaming van Europa als
christelijk continent bijdraagt aan een beter verstaan van die identiteit.
Om hierop antwoord te geven zou ik allereerst de vraag naar identiteit op

Braidotti, B. Blaagaard, T. de Graauw en E. Midden (red.), Transformations of Reli-
ion‘and the Public Sphere: Postsecular Publics, New York 2014, 53-76.

= Meer hierover met betrekking tot (groene) politieke partijen in Europa in E. Meijers

en N. Ahern (red.), Green Values, Religion & Secularism: Conversations with Europe-

an politicians and activists, Brussel 2016, 11-15, en het eindrapport van dit gelijknami-

ge project uit 2017: hitp://gef.eu/publication/green-values-religion-secularism-report/

(bezocht op 25 januari 2018).

20



een andere manier willen stellen. Naar mijn mening zien we ons niet
gesteld voor de vraag ‘wie zijn we?” maar gaat het erom er achter te ko-
men ‘wie we willen zijn in de wereld van nu?

Niemand weet of de Europese Unie de huidige spanningen aankan.
De financiéle en economische crisis uit 2008 heeft de vraag naar solida-
riteit op de agenda geplaatst, de uitbreiding van de Europese Unie met
landen buiten West-Europa roept de vraag op naar de culturele identiteit
die ons als Europeanen verbindt en de terugkeer van nationalisme in tal
van landen zet het voortbestaan van de Unie zelf op het spel.

Kortom: de vraag wie we willen zijn in Europa vindt plaats in een
context van onzekerheid en strijd, met als inzet de vraag wie wel en wie
niet tot de Europese cultuur behoort en wat het karakter van die cultuur
is. In deze context moet wat mij betreft de claim van de christelijke iden-
titeit van Europa worden verworpen en worden vervangen door de op-
roep tot een menselijk, een humaan Europa.

Complexe geschiedenis

Deze positie zou ik willen verhelderen met behulp van drie stellingen.
De eerste luidt als volgt: De bewering dat Europa christelijk was, is en
moet blijven, doet geen recht aan de gecompliceerde geschiedenis van
ons continent.

De waarden die doorgaans genoemd worden als kenmerkend voor
de Europese cultuur — vrijheid, gelijkheid en solidariteit, doordrenkt van
een kritische geest — zijn ontstaan in een complex samenspel van joodse,
christelijke, islamitische en humanistische ontmoetingen. De term *chris-
telijk Europa’ ontkent deze complexiteit en maakt de bijdrage van ande-
ren onzichtbaar.

Het christendom (in een gespannen verhouding tot zijn joodse oor-
sprong) en de klassieke letteren (‘Jeruzalem’ en ‘Athene’) hebben elkaar
voortdurend beinvloed. Het klassiecke humanistische ideaal van de vrije
volwassen mens inspireerde het reformatorische verlangen naar een the-
ologie die de rol van de clerus als bemiddelaar tussen God en de gelovi-
gen drastisch verminderde. Bijbelvertalingen in de landstaal, de nadruk
op de vrijheid van elke christen en de kritische houding van de reforma-
toren tegenover de tot dan toe heersende kerkelijke orde, uitgedrukt in
het bekende adagium ‘ecclesia reformata semper reformanda’, droegen
bij aan een klimaat waarin een beweging kon opkomen die bekend zou
worden als de Verlichting.

De bereidheid en het verlangen de eigen gedachtewereld voortdu-
rend onder de kritiek van de bronnen te stellen kenmerken zowel de Ver-

21



lichting als het protestantisme. Daarin hebben zij elkaar gestimuleerd én
bekritiseerd, want zij waren het niet eens over de bronnen waaraan alles
getoetst zou moeten worden. Stond daarbij de rede of de bijbelse open-
baring in het middelpunt? En hoe verhielden die twee zich tot elkaar?
Juist het nadenken over deze vragen droeg bij aan de opkomst van de
Verlichting. Denk hierbij bijvoorbeeld aan de gesprekken tussen Maar-
ten Luther en Erasmus van Rotterdam in de zestiende eeuw. Ook islami-
tische en joodse denkers droegen bij aan dit gesprek, dat al voor de Re-
formatie was begonnen. In een tijd dat in Europa vrijwel niemand meer
aan het gedachtegoed van klassieke Griekse denkers als Socrates, Plato
en Aristoteles dacht, brachten zij deze denkers weer ter sprake. Als
voorbeeld noem ik twee denkers uit het Andalusische Cordoba, waar in
de late Middeleeuwen een bloeiende mediterrane cultuur bestond waar
zowel joden, moslims als christenen deel van uitmaakten. Eén van hen
was Ibn Rushd, beter bekend als Averroés (1126-1189). Zijn werk be-
sloeg een breed terrein van islamitische theologie, muziektheorie en me-
dicijnen tot aan logica, recht en politieke theorie. Vooral zijn geschriften
over Aristoteles waren invloedrijk. Latijnse vertalingen van zijn boeken
droegen bij aan de herontdekking van de filosofie van Aristoteles in Eu-
ropa. Ook zijn iets jongere tijd- en plaatsgenoot, de joodse rabbijn,
rechtsgeleerde en arts Mozes ben Maimon, in Europa bekend als Mai-
monides (1135-1204), was een bewonderaar van Aristoteles. Godsdienst
en rede waren voor hem één. Ook door zijn geschriften werden veel
christelijke denkers opnieuw op het gedachtegoed van Aristoteles gewe-
zen en ontwikkelden nieuwe ideeén over de verhouding tussen natuur,
rede, de bijbel en God.

Zo zijn jodendom, islam, christendom en humanisme verbonden in
een complex samenspel van relaties die gezamenlijk de Europese cultuur
hebben vormgegeven. Waarden als vrijheid, verantwoordelijkheid en
redelijkheid kregen in een wisselwerking van culturen en godsdiensten
vorm, waarbij ook de invloed van economische conjuncturen en histori-
sche alledaagse en ‘grote’ gebeurtenissen niet vergeten mag worden.
Wie Europa ‘christelijk’ wil noemen, doet geen recht aan de veelkleu-
righeid van de Europese geschiedenis.”

3 Zie hierover bijvoorbeeld J. Presser, Europa in een boek, Amsterdam 1963; Th. Wit-
vliet, Het geheim van het lege midden. Over de identiteit van het westers christendom,
Zoetermeer 2003, 55-56.

22



De versimpeling van Europa tot een christelijk continent heeft, sa-
men met de identificatie van de Europese en de christelijke cultuur en
politiek, in het tijdperk van koloniale betrekkingen negatieve sporen
getrokken in de relatie tussen Europese zendelingen en de inwoners van
Afrika, Azi¢ en Latijns-Amerika. Wanneer we in het pluralistische Eu-
ropa van vandaag vreedzaam willen samenleven, hebben we geen exclu-
sieve, maar een inclusieve typering van Europa nodig. De onderkenning
van de complexe ontstaansgeschiedenis van de Europese cultuur draagt
daartoe bij. Hier kom ik straks op terug.

Gespleten humanisme

Mijn tweede stelling is een vervolg op deze eerste conclusie. Zij luidt:
Niet de geinstitutionaliseerde religies of de grote ideologische stromin-
gen als zodanig moeten maatgevend zijn voor de toekomst van Europa,
maar alleen de strijd om humaniteit, die kan putten uit al die verschil-
lende bronnen.

De bewering dat Europa christelijk was, is en moet blijven, wekt in
onze pluralistische samenleving door zijn exclusivistische benadering
tradities van uitsluiting tot leven, die nooit werkelijk overwonnen zijn en
opnieuw verwoesting kunnen zaaien. Want het Europese humanisme,
gegroeid uit het samenspel tussen ‘Jeruzalem’, ‘Athene’ en ‘Cérdoba’,
heeft verschillende gezichten.

De Zwitserse theoloog Karl Barth (1886-1968) typeerde het acht-
tiende-eeuwse humanisme positief als een groots project van zelfver-
trouwen, van geloof in de menselijke vermogens. Maar datzelfde huma-
nisme werd door hem ook op negatieve wijze gekarakteriseerd als een
door beheersingsdrang gedreven absolutisme. Deze innerlijke tegenstrij-
digheid verscheurde de Verlichting. Het op bepaalde momenten en
plaatsen open gesprek tussen rede en openbaring verhardde zich her en
der tot een werkelijke tegenstelling. Voor Barth ging het daarbij om de
strijd tussen het geloof in de almacht van de menselijke vermogens en
het geloof in God, die buiten de mens staat en groter is dan de mens zelf.
Deze spanning keert in verschillende, creatieve én destructieve, vormen
steeds terug in de Europese geschiedenis.

Een voorbeeld hiervan is de periode van de Franse Revolutie is deze
spanning opnieuw zichtbaar. De romanticus Novalis (1772-1801) was
bijvoorbeeld een bewonderaar van de Franse Revolutie. Vanuit Jena in
Duitsland volgden hij en zijn vrienden de gebeurtenissen in Frankrijk op
de voet. Toen duidelijk werd dat een vergelijkbare revolutie in Duitsland
vanwege de economische en politicke verhoudingen van dat moment

23



geen kans van slagen had, richtten zij een tijdschrift op met de veelzeg-
gende naam ‘Atheneum’, waarin zij hun revolutionaire romantische
idecén ontwikkelden. Ondanks zijn enthousiasme voor de idealen van
vrijheid en gelijkheid, kritiseerde Novalis al een jaar na het revolutiejaar
1789 niettemin de verlichte tendens om de Europese mens in het cen-
trum van alles te plaatsen. Op die manier maakt de mens volgens Nova-
lis alles om zich heen tot een object en onderwerpt het aan zichzelf.!
Novalis sprak daarbij van de natuur en de geschiedenis, maar het verhaal
dat ten tijde van Novalis nog maar net begonnen was, van slavernij, ko-
lonialisme en industriéle revolutie, laat zien dat deze onderwerping ook
vaak de mensen betrof die anders waren dan Europese verlichte (lees:
hoogopgeleide) mensen (lees: mannen) zelf. Het Europees humanisme is
daarom een gespleten, een gebroken humanisme. Vrouwen, arbeiders,
mensen van kleur en seksuele minderheden moesten en moeten allen
heftige strijd leveren om niet langer object te zijn, maar zelf subject van
waarden als menselijke solidariteit, redelijkheid en gelijkheid.

Het Europese project —en nu doel ik op de EU en haar voorgeschie-
denis — maakt deel uit van die strijd voor een humaan Europa. Het wilde
na twee — zowel moreel als menselijk — verwoestende oorlogen een dam
opwerpen tegen het geweld en de beheersingsdrang door middel van
samenwerking en openheid. Of het daarin ook in de toekomst zal slagen,
is voor velen vandaag een open vraag. Onze visie op de identiteit van
Europa bepaalt mede het antwoord op deze vraag.

Inclusief humanisme

Dat brengt me tot mijn derde stelling: De bewering dat Europa een
christelijk project is, biedt geen aanknopingspunten om zinvol om te
gaan met vragen rondom diversiteit en religie in de conflictueuze wereld
waarin we nu leven.

Religie is nog steeds een levende werkelijkheid in Europa, maar van
een ongelofelijke veelkleurigheid. De religieuze instituten hebben veel
aan macht ingeboet, religie is diffuser, individueler en tegelijkertijd poli-
ticker geworden. Open vormen van spiritualiteit, waarbij mensen zich
thuis kunnen voelen bij (elementen uit) verschillende religieuze tradities,
staan naast gesloten en fundamentalistische interpretaties van zowel

* Novalis, Die Christenheit oder Europa, 1799 geschreven voor Atheneum, uiteindelijk
in 1802 gepubliceerd; in: Hans-Joachim Mahl (red.), Novalis. Werke 2. Das philosop-
hisch-theoretische Werk, Miinchen 1978, 742-744,

24



christendom, jodendom als islam. Geweld en terreur worden opnieuw
religieus gerechtvaardigd, terwijl anderen zich daar heftig tegen verzet-
ten en de barmhartigheid van hun geloof onderstrepen. Wie op zoek is
naar een open Europa waarin inclusieve humanistische waarden de lei-
draad vormen, kan niet één religie als het wezen van het continent aan-
wijzen.

Wat we nodig hebben is eerder een cultuur waarin echte ontmoeting
tussen mensen ondanks alle verschillen mogelijk blijft. Een cultuur
waarin we ons niet baseren op wie we denken te zijn op grond van wie
we 0oit waren, maar waarin we ons gezamenlijk de vraag stellen wie we
willen zijn. Daarbij gaat het er niet om onze identiteit te ‘maken’ en voor
de toekomst vast te leggen — de complexe spanningsverhoudingen die de
Europese cultuur gevormd hebben laten wel zien dat dat onmogelijk is —
maar om tegenover elkaar uit te spreken waarop we hopen en waarnaar
we verlangen. Wanneer mensen uit verschillende culturele en religieuze
tradities elkaar bevragen en aanspreken op de vraagstukken van van-
daag, kan er een Europa ontstaan, waarvan we nu alleen maar kunnen
dromen. Daarbij kan niet de ene traditie als deel van de oplossing wor-
den beschouwd, terwijl de andere als probleem wordt waargenomen.
Alle deelnemers moeten daarbij een nieuwe verhouding vinden tot de
vraag, wat het betekent mens en menselijk (humaan) te zijn.

Ik en jij

De joodse denker Martin Buber (Wenen 1878 - Jeruzalem 1965) groeide
op aan de randen van het Habsburgse Rijk en maakte twee wereldoorlo-
gen mee. Zijn ervaringen leidden tot het inzicht dat het in het leven niet
gaat om een geobjectiveerd beeld van jodendom, christendom of huma-
nisme, maar dat het uiteindelijk draait om ontmoeting. Ik vertel tot slot
van mijn bijdrage slechts één anekdote uit zijn biografie, om duidelijk te
maken welke humaniteit in het hedendaagse Europa mijns inziens op het
spel staat.

Aan de vooravond van de Eerste Wereldoorlog, de gespannen eerste
maanden van 1914, krijgt Martin Buber bezoek van dominee William
Hechler, destijds een bekende figuur in Europese hofkringen. Hij kon-
digt het uitbreken van de komende wereldoorlog aan. Als Buber hem
naar het station brengt, zegt Hechler: ‘Beste vriend, we leven in een gro-
te tijd. Zegt u mij, gelooft u in God?” Buber probeert de dominee gerust
te stellen, maar als hij alleen is bekruipt hem de twijfel. Hij blijft lange
tijd op een straathoek staan en dan komt het volgende antwoord in hem
op. ‘Als in God geloven betekent in de derde persoon over hem spreken,

25



geloof ik niet in God. Als in hem geloven betekent, tot hem kunnen
spreken, dan geloof ik in God.”

Het bestaan van God laat zich niet objectief vaststellen. Wat dat be-
treft onttrekt God zich aan het moderne, rationalistische wereldbeeld. De
God waarover Buber spreekt, onttrekt zich aan de absolutistische drang
tot beheersing en objectivering. Deze God is de eecuwige Jij, die onder
alle omstandigheden een tegenover blijft.

In het behoud van en het respect voor een dergelijk ‘tegenover’ —
God, mens, natuur, geschiedenis — ligt mijns inziens de sleutel tot een
humaan Europa.

° Geciteerd bij Th. Witvliet, Kwaliteit van leven. Het humanisme van Martin Buber,
Vught 2017, 39.

26



PERSONALIA

Marco Derks (* 1980) studeerde theologie in Kampen en Manchester, en
werkt aan een proefschrift aan de Universiteit Utrecht. Hij is secretaris van de
Nederlandse Onderzoeksschool voor Theologie en Religiewetenschap
(NOSTER), studeert aan het Oud-Katholiek Seminarie en is lector van het
aartsbisdom Utrecht. Hij was redacteur van Radix, Michsjol en gOdschrift, en
themaredacteur van nummers van Religie en Samenleving en Theology &
Sexuality.

Stephan van Erp (¥ 1966) studeerde theologie in Tilburg en Nijmegen, en
promoveerde in 2004 op een proefschrift over fundamentele theologie en esthe-
tiek bij Hans Urs von Balthasar aan de Universiteit van Tilburg. Hij is sinds
2015 hoogleraar voor fundamentele theologie aan de Katholicke Universiteit
Leuven. Hij is ook eindredacteur van het Tijdschrift voor Theologie en voorzit-
ter van de Afdeling Katholieke Theologie van het Thijmgenootschap, waarvan
hij tevens de wetenschappelijke raad voorzit. In het voetspoor van theologen
als Edward Schillebeeckx ontwikkelt hij een incarnatorische en maatschappe-
lijk georiénteerde theologie.

Erica Meijers (* 1966) studeerde theologie en geschiedenis aan de Universiteit
van Amsterdam en de Université Protestante de Strasbourg. In 2008 promo-
veerde ze aan de Protestantse Theologische Universiteit op het debat over
apartheid in de Nederlandse protestantse kerken. Ze werkte voor de IKON en
was hoofdredacteur van De Helling, tijdschrift voor politiek en cultuur, dat
wordt uitgegeven door het wetenschappelijk bureau van GroenLinks. Sinds
september 2017 is ze universitair docent Diaconaat aan de Protestantse Theolo-
gische Universiteit in Groningen.

Peter-Ben Smit (* 1979) studeerde theologie en bijbelwetenschappen in Am-
sterdam, Sheffield en Bern. Hij is na promoties in Bern en New York en Habi-
litation in Bern bijzonder hoogleraar ‘oude katholieke kerkstructuren’ vanwege
de Stichting Oud-Katholiek Seminarie aan de Universiteit Utrecht (2011) en
hoogleraar contextuele bijbelinterpretatie op de Dom Hélder Cimara leerstoel
aan de Vrije Universiteit Amsterdam (2016). Hij is tevens deken van het bis-
dom Haarlem en assisterend pastor van de parochiec Amsterdam.



Tot op heden verschenen delen in de serie:

1 F.Smit, J. Visser en A.J. Glazemaker: 250 jaar Oud-Katholiek Seminarie, 1975.
2 1. Visser: De kandelaar van het licht, 1976,

3 M.A. Haitsma: De Rooms-Katholieken te Leiden van ongeveer 1650 tot de (weede helft van
de achttiende eeuw, 1977.

4  G.Chr. Kok: Beknopte hibliografie van de geschiedenis van de Oud-Katholicke Kerk van
Nederland, 1978.

5 P.J. Maan: Chiliastische en charismatisehe stromingen en de Clerezie in het begin van de
19¢ eeuw, 1979.

6 J.J. Hallebeek: Communis omnium possessio et omnium una libertas. Twee opstellen over
Thomas van Aquirio, 1979.

7 H.J.W. Verhey: Naamlijst der pastoors van de Oud-Katholicke Kerk in Nederland, 1979.

8 1. Visser: Het ideaal van de “ecclesia primitiva’ in het jansenisme en het ovd-katholicisme,
1980.

9 F. Smit: Franse oratorianen en de Clerezie in de jaren | 752-1763, 1981,
10 J.A.C. de Jonge: Eenheid in conciliariteit, 1981.

11 P.J. Maan en J. Visser; 1931-1981. Vijftig jaren full communion tussen de anglikaanse en
oud-katholieke kerken, 1982.

12 F. Smit: Het hoffe van Buytenwech te Gouda, in de jaren 1684-1713. Bijdrage tot de katho-
licke armenzorg in de 17° en 18° eeuw, 1983.

13 P.J. Maan: [054. In het spanningsveld van Utrecht, Rome, Constantinopel en Canterbury,
1984.

14*C.E. Schabbing: Verzuilingstendenties in de Oud-Katholieke Kerk van Nederland 1870-1940),
1985.

15*K. Ouwens: De theorie van de pentarchie en het primaatschap in de kerk, 1986,

16 F. Smit: De fundaties van Sasbout en Pieter van der Dussen te Delft (1622-1752). Bijdrage
tot de geschiedenis van de katholieke armenzorg in de 17 en 18° eeuw, 1987.

17 G.Chr. Kok: Uit de geschiedenis van de synode. Een kleine kerk op weg in de 20° eeuw,
1987.

18%G. Theys: Van Van 't Sestichhuis tot College van de Hoge Heuvel, 1633-1752, 1988.
19 C. Tol: Concelebratie. Afscheidscollege 28 september 1985, 1988,
20 M.F.G. Parmentier: Vincentius van Lerinum, de beide Commonitoria, 1989.

21*Angela Berlis: Gottes Haushalter. Der Bischof im Alt-Katholischen Kirchenrecht Deutsch-
lands, 1990.

28



22 Martien Parmentier: Her pastoraat aan katholieken tussen Vecht en Eem (1638-1646), 1991.
23 Jan Hallebeek: Over de oorsprong van jurisdictie, 1992.
24 Fred Smit: Batavia Sacra, 1992.

25*Idelette Otten: Uithlazing als aanblazing. Over het doven van de paaskaars in de christelijke
eredienst, 1994.

26* Joris Vercammen: Vrouwen, mannen en macht in de kerk, 1994.

27 ‘'De Haagse teksten’: Referaten en beschouwingen op de studiedagen ‘Vrouw en kerkelijk
ambt’, 18-20 januari 1994 (bijdragen: Angela Berlis, James Flynn, Joris Vercammen, Jan
Visser), 1995.

28 Koenraad Ouwens: Het Stukjesboek; Missen en Gezangen 1745-1803. De basis van het oud-
katholieke kerklied in Nederland. Proefschrift, 1996.

29 Jan Hallebeek: Alonso “el Tostado” (c. 1410-1455). His doctrine on jurisdiction and its
influence in the Church of Utrecht, 1997.

30*Christoph Schuler: The Mathew Affair. The failure to establish an Old Catholic Church in
England in the context of Anglican Old Catholic relations between 1902 and 1925, 1997.

31 Jan Hallebeck: De ‘Wondere Afscheidpreekens ' van pater Daneels. Oudewater 1705, 1998.

32*Jan Visser, Joris Vercammen, Theo Beemer, Angela Berlis, Dick Ticleman: Staat de kerk
haar eigen boodschap in de weg? Symposium en afscheidscollege van profdr. J. Visser op [
mei 1996 te Utrecht, 1998.

33 Matthieu Spiertz: Op weg naar een rehabilitatie van Petrus Codde?, 1998.

34 Koenraad Ouwens en Adrie Paasen (red.): Liturgievernieuwing in de Oud-Katholieke Kerk.
Bijdragen aan het symposium ter gelegenheid van het afscheid van Can. J.N. van Ditmarsch
als voorzitter van de Bisschoppelifke Commissie voor de Liturgie van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland op 21 maart 1998 (bijdragen: Wietse van der Velde, Koenraad Ouwens,
Edgar Nickel, Ko Joosse, Hans Uytenbogaardt, Wim Verhoef), 1999.

35*Martien Parmentier (ed.): The Ecumenical Consistency of the Porvoo Document. Papers read
at a symposium held by the Anglican — Old Catholic Society of St. Willibrord at Amersfoort
on 135 October 1997 (bijdragen: Wietse van der Velde, Martien Parmentier, Ariadne van den
Hof, Egbert van Groesen, Frans van Sark, Bernd Wallet, Mattijs Ploeger; Lidwien van
Buuren, Koenraad Ouwens, Christopher Rigg), 1999.

36 Mattijs Ploeger: High Church Varieties. Three Essays on Continuity and Discontinuity in
Nineteenth-Century Anglican Catholic Thoughr, 2001.

37 Jan Hallebeek (red.): Gezag als gave. Gezag in de kerk in oecumenisch spanningsveld, Sym-
posiunt op 13 december 2003 (bijdragen: Joris Vercammen, Jan Hallebeek, Jeremy Caligior-
gis, Daniel Ciobotea, Martien Brinkman, Christopher Hill, Angela Berlis), 2004.

38 A.J. van den Bergh (1883-1943): De drie hoofdgeschillen van Het Zwarte Boek. Openingsles

studiejaar 1927-1928, uitgesproken aan het Oud-Katholiek Seminarie te Amersfoort op 9
september 1927 (bezorgd en ingeleid door Jan Hallebeck), 2005.

29



39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50.

51

53.

54.

35,

Ineke Smit: Reasonable and Reverent. The critical orthodoxy of Charles Gore and Lux
Mundi, 2006.

Angela Berlis: Vergelijking als weg tot historische kennis, 2007.
Hubert Huppertz: Ienaz von Dallingers Lutherbild, 2007.

Ellen Weaver: The message of Port-Royal for our Godless world. First Quasimodolecture,
14 april 2007 (Dick Schoon ed., with contributions by Angela Berlis, Kees de Groot and
Joris Vercammen), 2008.

Willem Jan Otten: De ambigue gelovige. Met Augustinus contra de ‘ietsisten. Tweede Qua-
simodolezing, 29 maart 2008 (Angela Berlis en Lidwien van Buuren red., met bijdragen van
Martijn Schrama, Angela Berlis, Dick Schoon en Rudolf Scheltinga), 2009.

Angela Berlis (red.): Toegewijd denken. Pascalprijzen 2008 en 2009. Met de lezingen van de
beide laureaten: Urs von Arx: Dooperkenning en kerkelijke gemeenschap; Anton Houtepen:
De droom van Descartes en het visioen van Pascal (verdere bijdragen: Angela Berlis, Jan
Hallebeek, Jan Visser), 2009,

Erik Jurgens: Bescheiden en bewogen. Over christenen in de politiek. Derde Quasimodo-
lezing, 18 april 2009 (Lidwien van Buuren red., met bijdragen van Greetje Witte-Rang, Jan
Hallebeek, Joris Vercammen en Elly Hessel), 2009.

Klaus Heinrich NeuhofT: Building on the Bonn Agreement. An historical study of Anglican-
Old Catholic relations before and after the 1931 Bonn Agreement with special reference to
the Anglican-Old Catholic Theologians ' Conferences 1957-2005, 2010,

Roelf Haan: God en de mammon in crisistijd. Niet bij markt alleen zult gij leven. Vierde
Quasimodolezing, 24 april 2010 (red. Dick Schoon en Lidwien van Buuren, met bijdragen
van Gert van Maanen en Dick Schoon), 2011.

Dick Schoon: Wegwijs in de Oud-Katholieke Kerk (Kok, Kampen 1999") 2° herziene druk,
2011.

Jan Hallebeek: Canoniek Recht in Ecclesiologische Context. Een Inleiding tot het Kerkelijk
Recht van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, 2011.

Lidwien van Buuren en Peter-Ben Smit (red.): Meester in Kerk en Recht. Vriendenbundel
voor Jan Hallebeek bij zijn 25-jarig jubileum als docent kerkelifk recht, 2013,

Adri Paasen en Peter-Ben Smit (red.): Over Katholiciteit als netwerk, de noodzaak van reli-
gie en de waarden van het koningschap. Quasimodolezingen 2011-2013, 2014.

. Erna Peijnenburg: Het Kapittel van Haarlem, 1561-1853, 2015.

Peter-Ben Smit: Traditie als missie: 125 jaar Unie van Utrecht, 1275 jaar in de voetsporen
van Sint Willibrord, 2015.

Peter-Ben Smit, Eva Coster-van Urk (red.): Menselijke waardigheid in de klem? Quasimodo-
lezing 2015, Ruard Ganzevoort, met reacties van André Rouvoet, Marieke Ridder en Jan
Kimpen, 2016.

Jan Hallebeck: Modéle de tous les autres. De kerkvergadering van Handelingen 15 in de

traditie van het jansenisme en het oud-karholicisme. Afscheidscollege als toegevoegd docent
kerkelijk recht aan het Oud-Katholick Seminarie, 2016.

30



56. Peter-Ben Smit: Frienden in het bisschopsambt. De correspondentie tussen Andreas Rinkel
en Urs Kiiny (1955-1970), 2016.

57. Peter-Ben Smit (red.). Moedig leiderschap. Mystiek en politiek bij Dag Hammarskjold. Qua-
simodolezing 2016. KG Hammar. Met bijdragen van Carola Schouten en Joris Vercammen
en de eerste Nederlandse vertaling van KG Hammar, De weg koos jou. Meditaties over Dag
Hammarskjélds Merkstenen, 2017.

58. Peter-Ben Smit (red.): Herbronning: 40 jaar bijzondere leerstoel ‘Oude Katholieke Kerk-
structuren’: bijdragen van het symposium ‘Herbronning ' van 9 december 2016, 2017.

De publicatieserie van de Stichting Oud-Katholiek Seminarie wordt uitgegeven onder verant-
woordelijkheid van het docentencollege en het Curatorium van deze stichting.
Redactie: Adrie Paasen, dr. Mattijs Ploeger, mgr. dr. Dick Schoon, prof. dr. Peter-Ben Smit.
Administratie: Centraal Oud-Katholiek Boekhuis

Koningin Wilhelminalaan 3

3818 HN Amersfoort

Deeltjes vit de Seminariereeks zijn te bestellen bij de webshop van de Oud-Katholieke Kerk van
Nederland: http://www.okkn.nl/pagina/1348/seminariereeks of bij het
Bisschoppelijk Bureau in Amersfoort, tel. + 31 (0) 33 462 08 75 of e-mail: buro@okkn.nl

*) niet meer verkrijgbaar

31









9 |78905J871 979



http://www.tcpdf.org

